
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Természet, ember, társadalom: Válogatott tanulmányok

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Természet, ember, társadalom: Válogatott tanulmányok


Author: Ralph Waldo Emerson


Translator: Ödön Wildner



Release date: September 7, 2021 [eBook #66233]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TERMÉSZET, EMBER, TÁRSADALOM: VÁLOGATOTT TANULMÁNYOK ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 175. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

TERMÉSZET, EMBER,
TÁRSADALOM

VÁLOGATOTT
TANULMÁNYOK

 

IRTA RALPH WALDO
EMERSON

FORDITOTTA
Dr WILDNER ÖDÖN

 

 

BUDAPEST, 1921

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



TERMÉSZET, EMBER, TÁRSADALOM

VÁLOGATOTT
TANULMÁNYOK

 

IRTA

RALPH WALDO
EMERSON

 

FORDITOTTA ÉS
BEVEZETTE

Dr WILDNER
ÖDÖN

 

 

BUDAPEST, 1921

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.







A FORDÍTÓ ELŐSZAVA.

A természetben s az emberi szellem világában egyaránt uralkodó
sarkítás egyik ékesszóló példája az az északamerikai író, akinek
essay-köteteiből a jelen anyagot a Kultura és Tudomány-sorozatba
ízleltetőül összeválogattuk: Emerson.

Hazája, a «határtalan lehetőségek földje» életében az egyik
sarkot képviseli a teljes földhöztapadás, az anyagi javak, a tőke,
a gyakorlati, gazdasági tevékenység, az űzlet, a haszon, a verseny,
az érzéki, – durva vagy legraffináltabb – élvezetek mindennél
többre becsülése és lélekzetvevő, gigászi hajszája: a materializmus
életelve. A másik sarkon pedig, amazzal teljes ellentétben, s mint
törpe minoritás lélekemelőn szembeszállva az óriás majoritással
szemben: az idealisták csoportja, amely a bibliai mondást vallja
alapelvéül: «nemcsak kenyérrel él az ember, hanem az isten igéjével
is».

Érdekes azonban, mily szakadék választja el az amerikai
idealistákat az egyéb, s különösen német idealistáktól, s minden
szöges ellentét mellett is mily rokonság fűzi őket a másik sarkon
lévő saját honfitársaikhoz. Nem volnának  amerikaiak,
ha nem a földi, tapasztalati, gyakorlati élet szilárd talajáról
gördűlnének fölfelé, hogy föllendülve, fölrepűlve, verőfényes
azúrmagasságokban keringvén, onnan új távlatokban új igazságokat és
új szépségeket látván, gyűjtvén: ne siklanának le szépen, lassan,
bevont szárnyakkal újra a földre, új igazságaik, új szépségeik
továbbközlésének és gyakorlati alkalmazásának színhelyére. Nem
ködös gondolatok felhőgomolyagja, sem önkényes eszmekonstrukciók
bármily kápráztató, de mégis csak festett légvára az ő hazájuk,
mely földi fundámentom és Jákob lajtorjája nélkül lebegne a
világűrben, szegény földi halandóknak elérhetetlenűl és
haszontalanúl, mint a többi álom. Ők gyakorlati idealisták:
bölcseségük ambiciója, hogy az átmenjen az életbe; áthassa az
életet legköznapibb működésétől kezdve a legmagasabbig, s áthassa
és alakítsa az anyagot, a jelenségek külső világát, mint lélek a
testet. Ez a közös jellemvonásuk a bölcs Franklintól Emersonon át
James-ig s a lélek- és kedélygyógyítás (mind-cure) mozgalmának
népszerűsítőiig, – akik közül Prentice Mulford, Ralph Waldo Trine
és Orison Swett Marden nálunk is ismeretesek – bármily kategóriák
választják is el őket egyébként világnézeti, ismeretelméleti,
pszihológiai, etikai, esztétikai s egyéb szempontokból.

Emerson Ralph Waldo egy, Amerikába a XVII. században bevándorolt
s nyolc nemzedéken át puritán prédikátorokat nevelt család sarja.
1803-ban született Bostonban, s 1882-ben halt meg Concord melletti
kisbirtokán. Atyja korán elhúnyt s nevelését három nőrokona
vezette;  de korántsem asszonyos elpuhúltsággal,
aminek elég bizonysága nénje parancsa: «Tedd mindig azt, amit
megtenni félsz». Szép arcát, – amely kissé a Wagnerére emlékeztet,
de nem annyira élesvonalú, – zenei zengésű hangját, nagy nyugalmát
a hagyomány anyai örökségnek mondja. Egy bátyja valóságos
vezértermészet volt, azonban ő, ha ezt emlegették, szerényen
öccsére mutatott, aki a passzivabb külső mezében «Judea
oroszlánja». Egyik öccse lelki szorongásában Goethéhez látogatott
el, de a weimari olymposi, – alapelveihez híven, – csak azt mondta
neki, hogy keble harcát küzdje végig maga, s ne zavarja meg jámbor
családja nyugalmát.

Ralph Waldo is prédikátor lett Bostonban, de önálló vallási
nézetei miatt 1832-ben visszavonúlt a papi szószékről, hogy utóbb
mint filozófiai prédikátor lépjen föl. Visszavonulása után
csöndesen éldegélt Concord mellett. Külső esemény kevés érte, s még
kevesebb érintette mélyebben. Háza 1872-ik évben leégett; nemzeti
adakozásból épült föl újra. Kétszer nősült. Első felesége 18 éves
volt, amikor elvette, de csakhamar meghalt. «Megláttam őt szépsége
teljében és sohasem okozott nékem csalódást, csak halálával», –
mondja az író, eljegyzésükről emlékezvén. Megható verssorokban
ünnepli: viszontlátja csillag sugarában, harmat csöppjében, madár
színes tollában, rózsabimbóban. 1835-ben nősült másodszor; derék,
házias feleségével csöndes békességben élt. Magánosságukból csak
olykor-olykor lépett ki, leginkább fölolvasó körutakra; Európában
is többször járt nagy ünnepeltetés  közt, bár az angolok a glasgowi
egyetem lordrektori választásán, amelyen kérése nélkül léptették
föl, megbuktatták Disraelivel szemben. Politikai nevezetesebb
szereplése csak egy volt: a rabszolgaemancipáció érdekében,
elmérgesedett közhangulattal szemben, tartott beszédet. Ebben az
ügyben Lincoln Ábrahámmal is voltak tárgyalásai.

Különben elvonúlva élt s mégis fényes társaságban eszméivel,
meleg emberi érzéseivel. Ezek kincsesházai: Költeményei, («Pœms»
1846. «May-days and other pieces» 1867.) telve az anyag és szellem
harmóniájával, miszticizmusával; s essay-sorozatai különböző címek
alatt a legkülönbözőbb tárgyakról, mint: Szellemi törvények; Körök;
Hősiesség; Szerelem; Barátság; a Költő; Történelem; Tapasztalat;
Háború; Michael Angelo; Walter Savage Landor; Milton; Thoreau;
Könyvek, művészet, ékesszólás; Hatalom, gazdagság, illuziók; Az
érzékek és a lélek stb. Ezekhez sorakoznak a Természetről («Nature»
1836) és az élet művészetéről («The Conduct of Life»), a
társadalomról és magányról («Society and Solitude») szóló
kötetek.

Mindezekben világfelfogás tekintetében: kozmikus, idealista
irányú monistának s kiábrándíthatatlan optimistának, etikai
felfogás tekintetében: a szigorú egyéni és szociális,
természetszerű erkölcsösség hívének, társadalmi felfogás
tekintetében: a szellemi legmagasabb arisztokrácia és
individualizmus merészszavú apostolának, esztétikai tekintetben: a
természet és emberi élet szépségébe szerelmes lírikusnak bizonyúl.


Logikája sokszor hiányos; néha rendkívül csapong, ugrál,
elkalandozik; adós marad a levezetéssel és okfejtéssel. Ám bőven
kárpótolnak ezért: képzelete gazdagsága, becsületes meggyőződésének
heve, meglepő fordulatai, mély igazságú sentenciái, melyek
megérdemlik, hogy ércbe, – nem, inkább: hogy lelkünkbe véssük.

A természet és emberi lélek misztériumainak meglesője s
felfedője ő; Plato, a misztikusok, az indusok, Spinoza, Goethe,
Carlyle és Nietzsche szellemi rokona. Poéta-filozófus egy
személyben, magas reformatorikus célzatokkal, amelyeket lehetetlen
félreértenie annak is, aki sokszor igen szabad szellemű
kijelentéseitől talán visszahőköl.

Stílusa külön élvezet, de külön, óriás nehézség is az olvasónak
– s mennyivel inkább! – a fordítónak.

Tömörsége sokszor utólérhetetlen, aforisztikus és rapszodikus
kapcsolásai igen gyakran kétségbeejtően homályosak és zsarnokian
szeszélyesek. Erről Szász Károly is élénken panaszkodik. Péterfy
egyenesen «lefordíthatatlan»-nak mondja: «Emerson idegen nyelven
csak saját magának halvány árnyéka». Körülbelől bizony így van ez,
s mégis azt tartottam, hogy ismeretének gyarapítása, bármily gyönge
átültetési kisérlettel, gazdagítja kulturánkat. Fordításom, ha
sokszor nem is tudott eléggé közelférkőzni az eredeti szöveghez, ha
sajátos viszonyainkra való tekintettel kénytelen is volt némi
korkövetelte rövidítésekre, – legalább iparkodott híven és
magyarosan visszaadni nemes szellemét, ritmusát, hogy az
ösztönzően, eszmegerjesztően és nemesítőleg hasson gondolkozó
közönségünkre, amelynek  filozófiai irányú érdeklődése
örvendetesen emelkedik.

*

Emerson műveinek főbb kiadásai: a Bohn-féle Standard Library-ben
1888–1890; a John Morley-féle hat kötetben (London, 1883.), a
Riverside Edition-ban, 12 kötetben (1893 – 1894.) A centenáris
kiadást, életrajzi bevezetéssel E. W. Emerson adta ki (New-York
1903.). Essay-i először 1841- és 1844-ben Bostonban jelentek meg,
azóta számos népszerű kiadásban («The World’s Classics»,
«Everyman’s Library», «Tauchnitz Edition» stb.). – A
«Representative men» (1. kiadás, Boston 1844.) ugyanezekben a
vállalatokban. Az «English Traits» londoni utazása eredménye,
1856-ban Londonban, a «The Conduct of Life» u. o. 1860-ban, a
«Society and Solitude» u. o. 1870-ben jelentek meg először.

Szellemrokonával, Carlyle-lel való levelezését 1883-ban adták
ki.

Életrajzát megírták Cooke (Boston, 1881.), Conway (London,
1882.), Ireland (London, 1882.), Holmes (Boston, 1885.) stb.

Tanulmányokat írtak róla: Carlyle, Herman Grimm, Federn,
Maeterlinck (a «Trésor des Humbles»-ben; magyarúl «Szegények
kincse» c. alatt.) Nálunk Bezerédj László (a Csengeri «Budapesti
Szemlé»-je első folyama XVI. kötetében), Szász Károly («Az Emberi
Szellem Képviselői» bevezetésében, 1894.) és egy szellemes
tanulmányban Péterfy Jenő («Budapesti Szemle» 82. kötet)
ismertették. Péterfy tanulmánya «Összegyűjtött munkái» II.
kötetében is megvan. 

Magyar fordításai közül említendők: a «Represantative men»-ből
Jancsó Lajos közölt szemelvényeket Arany János «Szépirodalmi
Figyelő»-jében, 1871–72.; Szász Károly e mű teljes fordítását adta
«Az Emberi Szellem Képviselői» cím alatt (1894, Akadémia), míg
Wildner Ödön a jelen hat essay-n kívül még hármat fordított.
(Megjelent «Szerelem; Barátság; a Költő» c. alatt, a Rózsavölgyi és
társa cég kiadásában, 1920.)

W. Ö.







TERMÉSZET.

Éghajlatunk alatt vannak napok, – s csaknem minden évszakban, –
amidőn a világ eléri tökéletességét. Amidőn a levegő, az égi testek
s a Föld teljes harmóniában vannak, mintha a Természet becézni
akarná a gyermekeit. Amidőn ennek a földtekének szomorú felszinén,
mintha semmi irigyelnivalónk sem maradna a legszerencsésebb
szélességi fokok alatt sokat emlegetett áldásaiból s mintha Florida
és Cuba verőfényében sütkéreznénk. Amidőn minden, amiben csak élet
van, kielégülése jelét adja, s még a mezőn heverésző barom is
mintha nagy és békés gondolatokba volna mélyedve. Ilyen derűs
napokat a többinél kissé nagyobb biztossággal lehet várni a tiszta
októberi időben, amelyet vénasszonyok nyarának hívnak.1) A nap, a szinte végtelen hosszú nap, ott szunnyad
a nagy halmok és tágas, meleg térségek fölött. Úgy érezzük, eleget
éltünk, ha mindennapos óráit átéltük. Még a magános helyeket sem
látjuk egészen  elhagyatottaknak. Az erdő kapuinál az
elbámuló nagyvilági ember kénytelen letenni a nagyról és
kicsinyről, a bölcsről és bolondról táplált városias
értékeléseiről. A konvenciók tarisznyája azonnal lehúll a hátáról,
mihelyt ebbe a szentélybe lép, ebbe a realitásba, amely elől
hőseink is eltűnnek. Itt látjuk, hogy a lényeges körülmény a
Természet, amely minden más körülményt eltörpít s istenségmódjára
itél meg minden embert, aki csak ide belép. Csukott és túlzsúfolt
házainkból szöktünk az éjbe s a hajnali szürkületbe és meglátjuk,
mily felséges szépségek ölelnek bennünket nap-nap mellett
kebelükre. Hogy szeretnők levetni a békókat, amelyek miatt e
szépségek nem hathatnak reánk; hogy szeretnők kikerülni a
szofizmákat és a másoktól átvett gondolatainkat, hogy a Természet
szabadon hatoljon belénk! Az erdő sűrűjének megtört fénye olyan,
mintha örökös reggel volna, ösztönző és hősies reggel. Itt az ősi
erdei mesék új életre kelnek bennünk s átborzonganak rajtunk. A
fenyők és tölgyek törzse érces fénnyel izzik szemünkbe. A néma fák
mintha csábítgatnának, hogy éljünk ezentúl velük és hagyjuk el
nagyképű, léha életünket. Itt nem iktatódik sem történelem, sem
felekezet, sem politika az isteni Ég és az időtlen Idő közé. Mily
könnyű lábbal szeretnénk beljebb lépkedni a tágranyíló tájékon,
egyre újabb képekbe s egymást gyorsan űző gondolatokba merűlve,
valamíg lassan-lassan elfeledjük otthonunkat és a Jelen zsarnoki
hatalma eltörűl minden emlékezést s a diadalmas Természet veszi át
lelkünk vezetését. 

Ez a varázslat orvosszer: megtisztít, meggyógyít bennünket.
Tiszta, nyájas gyönyörök ezek, s velünk születettek. Itt a magunk
birtokában érezzük magunkat és barátságot kötünk az anyaggal,
amelynek megvetésére törekszik minket rábeszélni iskoláink
fennhéjázó fecsegése. Pedig sohasem tudunk nélküle ellenni. A lélek
szereti őshazáját: ami a víz a szomjúságunknak, az a szikla, az
anyaföld a szemünknek, kezünknek, lábunknak. Szilárddá vált víz,
kihült láng az: micsoda egészség, micsoda vegyrokonság forrása!
Örökös öreg barátunk, öröklött drága barátunk, testvérünk; s ha
szenvelegve fecsegünk idegenekkel, elénk ötlik becsületes arca és
fölszabadít bennünket és kiűz bennünket, píronkodókat
esztelenségeink közül. A város nem adhat elég teret az igazi emberi
érzéseknek. Éjjel-nappal kiszökünk a szabadba, hogy szemünket a
látóhatáron legeltessük, s a tágas tér olyan szükséges a
lelkünknek, mint a víz szükséges fürdőnk számára. Itt megtaláljuk a
természetes befolyás minden fokát a Természetnek elszigetelő,
lecsendesítő hatalmától kezdve a képzelethez és lélekhez szóló
legnyájasabb és legünnepélyesebb hatásig. Imhol a forrás üde
vizének vödre, imhol az erdei tűz, amely mellett a didergő vándor
menedéket keres, – imhol az Ősz és Dél fenséges erkölcse.
Befészkeljük magunkat a Természetbe s gyökerein, magvain élődünk.
Az égi testek sugarai a magányba szólítanak bennünket s megjósolják
nekünk a legtávolibb jövendőt. Az azúrkék zenith a költészet és
valóság találkozó pontja. S úgy hiszem, ha a mennyről táplált
álmaink magukkal  ragadnának, s szólhatnánk Gáborral és
Uriellel, az egek kárpitja maradna minden birtokunk.

Úgy tartom, nem múlik napunk áhítat nélkül, amelyen a természet
valamely tárgyát szemléltük. Hópelyhek húllása a csöndes
levegőégben, amidőn minden pehely megőrzi tökéletes alakját; a
jégeső, amely végigverdes vízen, síkságon; a hullámzó buzaföld; a
Houstonia ezer meg ezer fehérlő s játszi, lengedező virágocskája; a
fák és virágok tükrözése a sima tavon; a muzsikálva fujdogáló,
illatozó déli szél, amely minden fát hárfaként zenget; a fenyőfa,
amely lobog és pattog a tűzön, vagy, amely, mint burkolat, a
lakószoba falát ragyogtatja – mindez a legősibb vallás zenéje és
festménye. Házam falu szélén, alacsony szinten áll s csak szűk
kilátást nyújt. Ámde barátommal folyócskánk partjára megyek s
egyetlen evezőcsapással odahagyom a falum politikáját s embereit,
sőt a mögötte levő minden falu és emberei egész világát s
belemerülök a verőfény és holdvilág tündéri birodalmába, amely
szinte túlságosan vakító a makulás embernek, aki nem ment át még a
növendék- és próbaéveken. Valóban, testünkkel hatolunk ebbe a
hihetetlen szépségbe: belemerítjük kezünket ebbe a festett elembe:
szemünk fürdik fényében, formáiban. Ünnepnap, nyaralás, királyi
lakoma terűl elénk egy pillanat alatt; olyan pompás, olyan
szívvidító dáridó, aminőt bátorság, szépség, erő és ízlés csak
valaha alkothatott és élvezhetett. Ezt tárják elénk ezek az
alkonyati felhők, ezek a finoman felbukkanó csillagok, szűzi és
kimondhatatlan csillámlásukkal. 

S megismerem találékonyságunk szegényességét, városaink és
palotáink undokságát. Művészet, fényűzés korán megtanulták, hogy
csak fokozói és követői lehetnek ennek az eredeti szépségnek. De
már túlsok megismeréssel is térek haza. Ezentúl bajos lesz
tetszésemet megnyerni. Nem térhetek vissza játékszerekhez. Pazarló
és csalafinta kéjvágyó lettem. Nem lehetek el dőzsölés nélkül: de
élvezeteim rendezője, mestere a falusi ember legyen. Aki a
Természet legjobb ismerője, aki tudja, milyen zamatos íz, erő
rejlik az anyaföldben, vízben, növényekben, egekben és hogyan
férkőzhetni ezekhez a bűvös-bájos jelenségekhez: csak ez a
dúsgazdag s királyi férfiú. S a világ mesterei csupán akkor érik el
nagyságuk tetőpontját, ha a Természetben keresték szövetségesüket,
segítőtársukat. Ezért rendeznek be maguknak függőkerteket,
nyárilakokat, szigeteket, parkokat, vadaskerteket, hogy gyönge
személyiségüket ezzel a környezettel erősítsék.

Nem csodálom, hogy az agrárius érdekek az államban
legyőzhetetlenek éppen e félelmetes segédforrásaik révén. Mert nem
vesztegetnek, csalogatnak így királyok, paloták, férfiak,
asszonyok, mint ezek a költői csillagok, titkos igéretek ékesszavú
szónokai. Hisz hallottuk, mit mondott az a gazdag ember,
megismerkedtünk villájával, parkjával, jó borával s társaságával,
de nem ezek hívogatnak, csalogatnak, hanem ezek a varázserejű
csillagok. Szelíd ragyogásukban meglátom, mit iparkodtak az emberek
egy Versaillesben, Paphosban, Ktesiphonban megvalósítani. Valóban,
a látóhatár magikus fénye,  a kék ég mint háttér, menti meg minden
műalkotásunkat, amelyek ezek nélkül merő haszontalanságok
volnának.

Ha a gazdag ember szolgai meghúnyászkodást lát a szegényben,
fontolja meg, mily hatást tesz az élénk képzeletűekre annak az
elgondolása, hogy a gazdagok a Természet tulajdonosai. Oh, ha a
gazdag olyan dúsgazdag volna, aminőnek a szegény elképzeli! Ha a
gyermek éjjel katonabandát hall a mezőn játszani, lelkiszeme előtt
királyok, királynők és fényes lovagok lebegnek. Kürt szavát hallja
hegyes vidéken, s ez a hegyeket æoli hárfává varázsolja s ez a
természetfölötti «halali» visszaállítja képzeletében a dór
mitológiát, Apollót, Dianát s mind a sok isteni vadászt. Hogy a
zenei hang ilyen lágy, ilyen büszkén szép is lehet! A szegény
fiatal költő ilyen hímet varr a társadalomról is; ő alázatos,
tiszteli a gazdagokat, gazdagok az ő képzelete kedvéért, hisz
milyen szegény lenne a képzelete, ha ők nem volnának gazdagok! Van
nekik magoskerítésű kertjük, amelyet parknak neveznek; tágasabb,
jobban bútorozott szobákban laknak, mint aminőket ő látott; kocsin
járnak; csak elegáns emberekkel közlekednek; fürdőhelyekre,
messzefekvő városokba utaznak: mindezekből az adatokból a poéta
regényes birtok képét festi meg, amelyhez mérve valóságos birtokuk
csak kunyhó és pajta. A múzsa maga áltatja a fiát azzal, hogy
túlozza a vagyon és szépség adományait; délibábot sugároz elé a
levegőégbe, felhőket, erdőket, amelyek az utakat szegélyezik. Ezzel
bizonyos büszke kegyet áraszt reá: a géniusz nemességét
 a közönséges nemességgel szemben, a
természet arisztokráciáját, légszülte hercegséget.

Ez az erkölcsi érzékenység, amely Édent és Tempét ily könnyen
teremt, nem fordúl elő nagyon sűrűn, de a természetes tájkép mindig
közelünkben van. Megtalálhatjuk ezeket a varázslatokat anélkül,
hogy a Como-tavat, vagy a Madeira-szigeteket kellene
meglátogatnunk. Túlozzuk ezeknek a helyeknek dicséretét. Minden
tájképben az a meglepő, hogy találkozik az ég a földdel, s ezt
láthatjuk akár a legközelebbi halomról, csak oly jól, mint az
Alleghany-hegység csúcsáról. Az éjszaka csillagai ugyanazzal a
szellemi jelenésszerű fenséggel szállnak le a legközönségesebb
barna legelőnkre, mint a Campagna-ra, vagy Egyiptom kősivatagaira.
A gomolygó felhők s a reggel és alkonyat színei átváltoztatják a
jávort és nyírfát. Csekély a különbség tájkép és tájkép között, de
nagy a különbség a szemlélők között. Egyes tájképek szépsége nem is
olyan csodálatos, mint az, hogy bizonyos körülmények szükségszerűen
széppé tesznek minden vidéket. A Természetet sohasem lephetjük meg
pongyolában. A Szépség mindenüvé behatol.

Nehéz túlzás nélkül beszélni erről a tárgyról, amelyet iskolai
nyelven «natura naturata»-nak, azaz passzív Természetnek hívnak.
Époly nehéz, mint vegyes társaságban a vallás thémájáról beszélni.
A Természet iránt fogékony ember is csak úgy elégíti ki ebbeli
ízlését, hogy bizonyos köznapi szükségletekkel mentegeti: a
fa-köbözést megy nézni az erdőbe, a vetések állását a szántóföldre,
botanizálni, ásványgyűjteni vagy  cserkészni, horgászni jár.
Ennek a szégyenkezésnek, kell, hogy alapos oka legyen. A
természetben való műkedvelősködés meddő és méltatlan dolog. A mezei
vagy hegyi affektált ficsúr semmivel sem jobb, mint testvére a
Broadway járdáján. Az emberek természettől fogva vadászok és
érdeklődnek e mesterség iránt s fölteszem, hogy egy olyan újság,
amelynek favágók és indiánok szolgáltatnák az anyagát, még a
legfényesebb fogadószobák könyvespolcain is helyet foglalna a
«Koszorú» és «Flóra rózsafűzére» s egyéb ilyescímű almanach
mellett. De rendesen – talán azért, mert túlnehézkesek vagyunk az
ilyen finom tárgy számára, vagy talán egyéb okból, – mihelyt a
természetről kezdünk írni, elcsavart frázisokba, euphuismusokba
esünk. Pedig a léhasággal a legrosszabbúl adózunk Pannak, akit a
mitológia legszemérmesebb istenének kellene elképzelnünk.

Nem szeretnék léha lenni az Idő csodálatos tartózkodásával és
bölcseségével szemben, de nem tudok lemondani arról a jogomról,
hogy gyakran vissza ne térjek erre a tárgyra. A hamis
vallástanítások tömege csak megerősíti az igazi vallást. Irodalom,
költészet, tudomány: megannyi hódolata az embernek, ez iránt a ki
nem fürkészett titok iránt, amellyel szemben egy egészséges ember
sem lehet közömbös vagy nem érdeklődő. A Természetet lényünk
legjavával szeretjük. Szeretjük, mint Isten városát, ámbár, vagy
jobban mondva: mert itt nincs városi polgár. A naplementéhez
nincs semmi hasonló a nap alatt: embereket kíván meg. A Természet
szépsége mindig irreális s  gúnyos jelenség, ha a tájékon nincs
emberi alak, amely époly jó, mint ő maga. Ha a földön valóban jó
emberek volnának, nem volna meg ez a rajongás a Természet iránt. Ha
a király ott van a palotájában, senki sem kacsingat a falakra. Csak
ha ő eltávozott, s a palotáját lakájok és ácsorgók töltik meg, csak
akkor fordítjuk el tekintetünket erről a népségről, hogy a
festményeken ábrázolt fenséges alakokon és az építkezéseken üdítsük
föl lelkünket. A műbírálók, akik fájlalják, hogy a természeti szép
oly betegesen különvált mindennapi dolgainktól, fontolják meg, hogy
az, hogy a festőit vadásszuk, elválaszthatatlan a hamis társaság
ellen való tiltakozásunktól. Az ember bukott lény; ám a Természet
egyenesen emelkedik ki és differenciális hőmérőűl szolgál, amely
leleplezi, vajjon van-e, vagy nincs az emberben isteni érzés.
Lustaságunknál, önzésünknél fogva nekünk kell fölnéznünk a
Természethez; ám, ha meggyógyultunk, a Természet fog reánk
fölnézni. A habzó patakot lelkiismeretfurdalással nézzük: pedig ha
életünk igazi energiával folyna tova, mi szégyenítenők meg a
patakot. A buzgóság árja igazi tüzet áraszt, nemcsak a nap és hold
visszatükrözött sugarait. De a Természetet lehet époly önös célból
tanulmányozni, mint a kereskedelmet. A csillagászat az önző kezében
csillagjóslássá válik, a pszichológia elveszett kanalakat kutató
mesmerismussá, az anatómia és élettan koponyaformából és tenyérből
való jövendőmondássá.

De az idő int, hogy hagyjunk említés nélkül sok részletet erről
a tárgyról és siessünk hódolatunkat  a «natura naturans»-nak, az
éltető, ható Természetnek bemutatni. Ez elől minden alak úgy
eltűnik, mint a széltől tovahajtott hó. Maga is titok. Műveit maga
előtt hajtja tömegekben, leírhatatlan változatokban, mintegy
nyájat. (Amint a Régiség is a Természetet Proteus, a pásztor
képében ábrázolta.) Teremtményeiben nyilvánúl meg, részecskékből,
szemecskékből épül föl; egyik átváltozásból a másikba tér át s így
éri el a legmagasabb fokú arányosságot és rázkódás, ugrás nélkül
jut el a legtökéletesebb eredményekig. Egy kis hideg, azaz egy kis
mozgás: mindössze ennyi a különbség, amely a kopár, vakítóan fehér
és halálosan hideg földsarkokat a termékeny tropusoktól
elválasztja. Minden változás erőszak nélkül megy végbe a határtalan
Tér és határtalan Idő két sarkalatos körülménye következtében. A
geológia vezetett be minket a Természet roppant nagy időközeibe;
megtanított arra, hogy felejtsük el leányiskolai kis mértékeinket s
cseréljük föl nagy stílusával a mózesi vagy ptolemeusi
rendszereket. Semmit sem tudtunk igazában, mert perspektiva nélkül
szűkölködtünk. De most már megtanultuk, mily hosszú, türelmes
korszakoknak kell leperegniök, míg a szikla kiformálódik, majd
megint, amíg szétmállik; amíg az első zúzmófajta a talajnak
legvékonyabb felső rétegét átalakítja s megnyitja az útját a távoli
flórának, faunának, Ceresnek, Pomonának. Mily távol van még a
trilobita, a négylábú, mily fölfoghatatlanúl távol az ember! De
végre minden bekövetkezik, ahogyan be kell következnie s végre eljő
az egyik emberi faj a  másik után. Nagy út vezet a gránittól az
osztrigáig s még nagyobb Platóig s a lélek halhatatlanságának
tanáig. De mindennek el kell jönnie, csakoly bizonyosan, mint
ahogyan minden atomnak kétoldala van.

Mozgás vagy változás; azonosság vagy nyugalom: ez a Természet
első és második titka. Egész törvénykönyvét rá lehet írni a
körmünkre vagy egy pecsétgyűrű lapjára. A patak felületére
fölbugyborékoló örvény beavat bennünket az égi mechanizmus
titkaiba. A tengerpart minden kagylója: titka kulcsa. Egy kis víz,
amely csészében kering, megmagyarázza az egyszerűbb kagylóhéjak
keletkezését. Az anyag további lerakodása hosszú éveken át végül a
legszövevényesebb alakokat hozza létre. S a Természet minden
művészete ellenére is olyan szegény, hogy a világegyetem kezdetétől
végeig csak egyetlen anyagból teremt, s ezzel alkotja meg azt a
mesés változatosságot. Bármivé süríti: csillaggá, homokká, tűzzé,
fává, emberré: mégis csak egy anyag s ugyanazokat a sajátságokat
mutatja.

A Természet mindig állandó, még ha látszólag ellenkezésbe is
kerül tulajdon törvényeivel. Akkor is megtartja törvényeit, ha
látszólag áthágja. Fölfegyverez és fölszerel egy állatot arra, hogy
elfoglalja helyét és élje életét itt a földön s ugyanakkor
fölfegyverez és fölszerel egy másik állatot, hogy elpusztítsa
amazt. A Tér elválasztja a teremtményeket, de a Természet azzal,
hogy egypár tollal látja el a madarat, a madárnak egy kis
mindenütt-jelenvalóságot ad. Mindig előre halad, de művész-keze
egyre  hátranyúl anyagért s a leghaladottabb
fokon is az első elemekkel kezdi újra az építést, mert különben
minden rombadől. Művét szemlélve, mintha ebben az átmenetekben némi
rendszer megcsillámlását látnók. A növények a világ ifjúsága, az
egészség és erő tartóedényei, de egyre fölfelé tapogatóznak a
tudatosság felé. A fák tökéletlen emberek, s a földben gyökerezvén,
mintha rabságuk panaszhangjait hallatnák. Az állat egy
magasabbrendű lét újonca és kipróbálója. Ellenben az ember, alig
ízlelte meg az első csöppét a gondolat serlegének, máris
szétszóródott. A jávor és a páfrány még romlatlan; de ha öntudatra
jut, bizonyára az is vadúl esküszik és káromkodik majd. A virágok
olyannyira az ifjúságéi, hogy mi idősebbek hamar megérezzük, hogy
pompás nemzedékeik nem nekünk szánvák. Nekünk is megvoltak a magunk
napjai; hadd legyenek meg a gyermekeknek is az övéik. A virágok
kacérkodnak velünk, de mi nevetséges gyöngédségünkkel bizony csak
vén agglegények vagyunk.

A dolgok olyan szoros viszonyban függnek össze, hogy ha szemünk
ügyes, egy tárgy részeiből következtethetünk többi részeinek
tulajdonságaira. Ha volna szemünk, hogy lásson, a város falának
egyetlen kődarabkája ép oly világosan meggyőzne annak a
szükségességéről, hogy az embernek léteznie kell, mint maga az
egész város. Ez az azonosság mindnyájunkat egyformává tesz,
egységbe foglal és semmire szállítja a szokásos lajtorjánk
különbségfokait, közeit. Úgy beszélünk a természetes életről való
letévedésről, mintha a mesterséges élet nem volna  ugyancsak
természetes. A legsimább udvaronc ott a palota budoárjában, belső
állati természete szerint olyan durva és őseredeti, mint a
jegesmedve s ez a természet ép oly teljhatalommal tör céljaira s
illatszerei és szerelmes levélkéi ellenére is egyenes rokonságban
van a Himalája hegyláncával és a földteke tengelyével. Ha
fölgondoljuk, mennyire a Természet fiai vagyunk, el kell hagynunk a
város iránt táplált babonáinkat; mintha bizony ez a rémítő vagy
jótékony Erő meg nem találna itt is bennünket s nem ő formálná a
városokat is. Természet csinálta a kőművest, s ő csinálja a házat
is. Túlbecsüljük a falusi hatásokat is. A természeti tárgyak hűvös
és szenvtelen képe fölkelti az irigységet bennünk, akik heves és
ingerlékeny piros képű szerzet vagyunk, s azt képzeljük, mi is
olyan nagyra növünk, mint azok, ha a szabadban táborozunk és
gyökereket eszünk. De legyünk csak emberek, erdei állatok helyett,
s a tölgy és szilfa szívesen szolgál nékünk, bár ha
elefántcsontszékeken és selyemkárpitokon nyugszunk is.

Ez az alapazonosság átvezet a fajok minden meglepő és ellentétes
változásain és jellemzője minden egyéb törvénynek. Az ember az
egész világot fejében hordozza s az egész csillagászat és vegyészet
egyetlen gondolatában rejlik. Minthogy a Természet egész története
belevésődött agya velejébe, azért ő titkainak látnoka és
fölfedezője. A természettudomány minden ismeretes tényét valaha
megsejtette valakinek előérzete, mielőtt igazságúl ismerték el. Még
cipőinket sem kötjük meg anélkül, hogy el ne ismernők  a
Természet legtávolibb régióit összekötő törvényeket. A hold, a
növények, a gázok, a kristály: megannyi konkrét geométria és
számtan. A közönséges józan ész fölismeri a hozzátartozást s
fölismeri a tényt a vegyi kisérlet első jeleiben. Franklin, Dalton,
Davy és Black józan esze azonos azzal a józan ésszel, ami
elrendezte a dolgokat, amelyeket most fölfedez.

Az az azonosság szervezett nyugalmat fejez ki, az ellenhatás
viszont szervezésre tör. A csillagászok így szólnak: «Adjatok
nekünk anyagot és egy kis mozgást s egybeszerkesztjük a
világegyetemet. Nem elég, ha csak anyagunk van, szükségünk van
egyetlen megindító mozgásra is, amely kiröpíti a tömeget és
kifejleszti a centrifugális és centripetális erőket. Mihelyest a
teke kiröpült a kézből, mindjárt megtudjuk mondani, mint nőtt ki ez
az egész hatalmas világrend». – «Balga követelés» – felelik a
metafizikusok – «s merő petitio principii. Ha föltudjátok fogni a
röpülés, kivetülés folyamát, miért ne tudnátok fölfogni eredetét,
kezdőállapotát is?» Ámde a Természet azonközben nem várta meg a
vita lefolyását, hanem jól vagy rosszúl, ez mindegy – megadta a
lökést s a tekék kigurúltak. Nem is volt valami nagy dolog, csupán
egy kis lökés, s a csillagászoknak mégis igazuk van, ha nagy
dolognak tűntetik föl, mert ennek az aktusnak végeláthatatlan a
következménye. Mert ez az őseredeti lökés terjeszti magát tova a
világrendszer minden tekéjén át s minden tekének minden atomján át
s a teremtmények minden faján, minden egyén történetén és
átváltozásán keresztül. S a túlzás a dolog természetében rejlik.
 A Természet nem bocsát egyetlen
teremtést, egyetlen embert sem a világba, anélkül, hogy ne látná el
tulajdonságainak egy kis túlságával. Ha adva van a bolygó,
szükséges neki a lökést is megadni. Igy a Természet minden
teremtményébe beletett egy kis erőszakot, amely magával ragadja a
maga ösvényén; közölt vele egy kis elindító lökést. Egy csöppet
nagylelkűen. Minden esetben egy túláradó csöppet adott! Villamosság
nélkül a levegő megrohadna; s az irány azon erőszaka nélkül, amely
férfit és nőt hajt az útján, egy szikra vakhit és fanatizmus nélkül
nem volna cselekedetüknek ösztökéje s így eredménye sem. A célpont
fölé célozunk, hogy a célpontba találjunk. Minden tettünkben van
valami hamisság és túlzás. De mi történik akkor, ha hébe-korba
odakerül egy savanyú, élesszemű ember, aki meglátja, milyen hitvány
játékot játszunk s ő nem akarja azt velünk játszani, hanem
kifecsegi a titkát – vajjon mi történik? Vajjon elröpült-e a madár?
Oh dehogy, a találékony Természet máris elküldte a szép formák, a
dicsőbb, úribb ifjúság csapatát, a szenvedélynek egy kissé több
túlzásával, hogy szorosan ragaszkodjanak az ő külön céljaikhoz;
kissé nyakassá teszi őket abban az irányban, amelyet legigazabbnak
ismertek föl s íme újra kezdődik, újra kavarog a játék egy vagy két
új nemzedéken át.

A gyermek az ő édes játékosságával, érzékeitől elbolondítva,
minden látománytól, hangtól vezetve; aki képtelen összehasonlítani
és besorozni észleleteit, akit rabúl ejt egy-egy fütty, tarka-barka
haszontalanság, sárkány, mézeskalács;  aki
mindent egyénít, semmit sem általánosít; akit gyönyörbe hoz minden
új dolog: estére, holtra fáradtan fekszik ágyába az egész napi
folytonos játszi bolondságtól. Ámde a Természet elérte a célját
ezzel a göndörhajú, gödröcskés pofájú kis bolonddal. Kipróbálta a
gyermek minden képességét és mindezzel a sokféle testtartással,
mozgással biztosította testformája arányos fejlődését s ez olyan
főfontosságú cél, amelyet nem lehetne nálánál jobb gondozóra bízni.
Ez a csillámlás, ez az opálfény ragyogja be a gyermek szemében
valamennyi játékát körös-körűl, hogy biztosítsa hűségéről s a
gyermek csak a maga javára csalódik.

Mi is hasonló mesterkedés révén élünk és maradunk meg. Hadd
beszéljen a stoikus, amit akar, mi nem azért eszünk, hogy éljünk,
hanem, mert az étel jóízű és étvágyunk élénk. A növényvilág nem
elégszik meg azzal, hogy egyes magvakat hullasson el a virágról
vagy fáról, hanem az egész földet és levegőt pazarúl telehinti
magvaival, úgy hogy ha tízezer el is pusztúl, ezer elvetődhet, száz
kicsirázhat, tíz megérhet, s végül legalább egy elfoglalhatja a
nemzője helyét. Minden egyéb dolog is ezt a kiszámított tékozlást
tanusítja. A túlzott félelem, amely az állati lényt köröskörűl
sövényként védi, amellyel az menekül a hidegtől, megugrik egy kígyó
láttára vagy valami váratlan hangra, bennünket is egész sereg
alaptalan riasztással véd meg a végűl fenyegető igazi
veszedelemtől. A szerelmes minden távolabbi cél nélkül csak a maga
boldogulását és tökéletesűlését keresi,  de a
Természet az ő személyes boldogságába rejti a maga útját is, t. i.
azt, hogy a továbbnemzés, a faj megörökítése biztosíttassék.

A világ szerkezetének ez a művészete kering az emberi szellemben
és jellemben is. Nincs ember, aki egészen egészséges volna;
mindeniknek alkatában megvan egy ere a bolondosságnak, a vér egy
kis, határozott irányú tolulása agyába, s ez egyenesen arra a
pontra rögzíti az eszét, amely a Természet kedve szerint való. Nagy
kérdéseket sohasem szoktak valódi értékük szerint mérlegelni, hanem
fölbontják részletkérdésekre, hogy hozzáférhetővé tegyék a
párthívek számára s éppen lényegtelen pontok felől csatáznak a
leghevesebben. Nem kevésbbé nevezetes, mennyire túlbecsüli minden
ember mondókája vagy teendője fontosságát. A költő, a próféta
magasabbra értékeli azt, amit kijelent, mint bármely hallgatója,
hisz különben ki sem mondaná. Az erős, önmagával nagyon
megelégedett Luther félre nem érthető nyomatékkal mondja ki, hogy:
«Isten sem lehet el bölcs emberek nélkül.» Böhme Jakab és Fox
György önimádásának tanúsága az a makacsság, amellyel
vitatételeikhez ragaszkodtak. Az efféle látnokok rögtön azonosítják
magukat gondolatukkal és még kalapjuk és cipőjük számára is
tiszteletet igényelnek. S bár ez a helyes itéletű emberek előtt
elveszi hitelüket, a tömeg előtt segítségükre van, amint szavaiknak
is tüzet, élességet és népszerűséget kölcsönöz.

Ugyanez a tapasztalat gyakori a magánéletben is. Minden fiatal
és lelkes ember naplót vezet, amelybe – ha az ima és bűnbánat órái
 elkövetkeznek, – beleírja a lelkét. Ezek
a lapok forrók és jóillatúak neki; térdén olvassa azokat éjszakáig,
hajnalig; könnyével öntözi; szentek a szemében; túljók ennek a
világnak. Még a legjobb barátnak is bajos őket megmutatni. Egy idő
múlva mégis szeretné barátját beavatni titkos élményébe s némi
habozás után, de mégis határozottan megmutatja neki azokat a
lapokat. Vajjon nem sütik-e ki a szemét? De a barát hidegen
lapozgatja, s könnyedén áttér az olvasásról a beszélgetésre s ez
társát bámulatba ejti és bosszantja. Még sem tudja ezzel az írását
okolni. Hisz egy lázas élet nappala, éjjele, a Sötétség és
Világosság angyalaival folytatott közlekedés véste be sötét jegyeit
ebbe a könnyáztatta könyvbe. Ezért hát a hibát barátja eszének vagy
szivének róvja föl. Hát nincs barátja? Nem tudja elhinni, hogy
valakinek lehet mélyreható tapasztalata s ezt a személyes élményt
még sem tudja megírni. De úgy lehet: az a fölfedezés, hogy a
bölcseségnek lehet más nyelve és szolgája is, mint mi, s hogy az
igazság csakúgy megnyilvánul akkor is, ha hallgatunk, ártalmasan
elfojtaná buzgóságunk lángját. Az ember csak akkor nyilatkozik,
amíg nem érzi, hogy szava egyoldalú és tökéletlen. (Hisz mindig
egyoldalú, de az ember nem látja annak, mialatt kifejezi.) De ha
elhagyja őt az ösztönszerűség és egyéniség érzete, s észreveszi
egyoldalúságát, bosszankodva el fog némúlni. S az ember mitsem tud
írni anélkül a hit nélkül, hogy az amit ír: az idő szerint a
világtörténelem; mitsem tud jól megtenni, ha nem tekinti munkáját
nagyon fontosnak. Lehet, hogy munkám  csakugyan nem ér semmit, de
nem szabad azt semmibe vennem, különben kárát vallom.

Hasonlóan vonúl végig az egész természeten valami incselkedő
szellem, valami csalfa szellem, amely orrunknál fogva vezet tovább,
egyre tovább, s végre sem érünk el sehová. Minden megvalósulás
messze mögötte marad a várakozásnak, az igéretnek. A megközelítés
jegyében élünk. Minden célpont már egy más célt is mutat nekünk,
amely szintén csak időleges. Sehol nem áll be a teljes és végleges
siker. Mi a természetben csak táborozunk, de nem települtünk meg
benne. Éhség, szomjúság evésre, ivásra hajt bennünket; ámde a
kenyér és bor – süsd és vegyítsd, ahogy akarod – éhen-szomjan hagy
bennünket, ha gyomrunkat meg is töltötte. S ugyanígy áll ez minden
művészetünkkel, készségeinkkel. Zenénk, költészetünk, maga a
nyelvünk mind nem jelentenek kielégülést, csak csalogatást,
hitegetést.

A gazdagság éhsége, amely a bolygónkat kertté varázsolja,
elbolondítja a mohó vadászót. S mi a végső törekvés? Egyenesen az,
hogy a józan ész és szépség céljai megóvassanak a bármiféle
közönségességtől és elkorcsosúlástól. De milyen fáradságos ennek a
módszere! Mily tömege az eszközöknek, csak azért, hogy egy kis
társas érintkezést lehetővé tegyen! Ez a terméskőből és téglából
való palota, ezek a szolgák, ez a konyha, ezek az istállók, lovak,
fogatok, ez a banktőke és jelzáloghalmaz, kereskedelem az egész
világgal, nyárilakok a tenger és tó partján: mindez csak egy kis
emelkedettebb, tisztúltabb, szellemesebb érintkezés,  társalgás
kedvéért van! Nem volna-e lehetséges útszéli koldusok között is?
Nem, mert mindezek a dolgok éppen ezeknek a szegény embereknek
egymásra következő, folytonos erőfeszítése révén jönnek létre,
amellyel azon iparkodnak, hogy az élet kerekeinek surlódását
megszüntessék és kedvezőbb életalkalmakat teremtsenek.

Társas érintkezés, személyiség-formálódás a bevallott cél.
Gondolat, erény, szépség, ezek voltak a célok. A jólét és vagyon
arra volt jó, hogy kielégítse, lecsillapítsa az állati
szükségleteket, megszüntesse a kémény füstölgését, elnémítsa az
ajtó csikorgását; összehozza a barátokat egy csöndes, meleg
szobába, s szétválassza a gyermekek hálását és ebédelését külön
helyiségbe. A baj csak az volt, hogy a gyakorlati tevékenység,
amely ezeknek a kellemetlenségeknek kiküszöbölésére szükséges,
letévedt. Az eredeti végcélokat szem elől vesztették és maga a
kellemetlenség kiküszöbölése lett a végső cél. Hisz éppen e miatt
kell mosolyognunk a gazdagokon, Bostonon, Londonon, Bécsen. S a
nagy tömeg még nem ember, hanem szegény ember, aki meg akar
vagyonosodni, de hiábavaló erőlködésével arra hasonlít, aki
félbeszakította a többiek társalgását, hogy ő mondjon beszédet, de
közben elfelejtette, mit is akart mondani. Ahová nézünk, mindenütt
megdöbben szemünk a célnélküli, léleknélküli társadalmak láttára.
Vajjon olyan nagy és kényszerítő erejű volt-e a Természet célja,
hogy ennyi emberáldozatot kivánt?

Az élet e csalódásainak szakasztott mása – várhatunk-e egyebet –
a szem csalódása a Természet  külső képére vonatkozólag.
Erdők, vizek hitegetnek, csalogatnak, de nem nyujtanak pillanatnyi
teljes kielégülést. Ez a csalódott érzésünk minden tájékon. Fejem
fölött gyönyörű, lenge nyári felhők pelyhe lebegett; nyilván
gyönyörködtek magas röptük és mozgásuk kiváltságában, de nyilván
nem annyira ennek a helynek és órának diszítésére szolgáltak, hanem
valami földöntúli kertek és kéjlakok ünnepségét várták. Különös
féltő-irigység ez: de a költő csakugyan úgy érzi, hogy nem férkőzik
eléggé közel a tárgyához. A fenyő, a folyó, a virágos virány
előtte: mintha nem volna Természet. A Természet valahol másutt
lehet. Ez meg az csak külső és távoli tükrözése és visszhangja a
végbement diadalnak, amely most, úgy lehet, ott ragyog és újong a
szomszédos földek fölött, vagy – ha te a földeken állsz, – a
szomszédos erdők fölött. A jelen tárgyai a nyugalomnak ugyanazt az
érzését adják meg neked, ami egy éppen elvonúlt diadalmenet és
lezajlott ünnepségre szokott bekövetkezni. Mily fényes távolságot,
mily kimondhatatlanúl ékes és bájos titkokat tár elénk a
naplenyugta! De ki tud oda menni, ahol az van, ki tudja kezével
illetni, lábát rátenni? Hisz azok a tünemények örökkön örökké
letűnnek a világkerekségén. S ugyanezt tapasztaljuk férfi és nő s a
néma fák között; mindig csak célzás, várakozás az élet; távollét,
sohasem teljes jelenlét és kielégülés. Azért van-e ez, mert a
szépséget sohasem lehet megfogni? Mert az egyaránt elérhetetlen a
tájképben, mint az emberben? A hitestárssá vált szerelmes éppen
azáltal vesztette  el édese legbűbájosabb varázsát, hogy az
«igen»-t mondott neki. Valamíg csillagként üldözte: Mennyország
volt neki: de nem lehet többé Mennyország, ha lehajolt, leszállott
hozzá, a méltatlanhoz.

Mit szóljunk ennek az első kivetítő ösztönzésnek mindenütt
jelenlétéről, annyi jóakaratú teremtés hizelkedve ámításáról? Nem
kell-e föltennünk, hogy valahol a világegyetemben lappang egy kis
árulás és kigúnyolás? Nincs-e alapos okunk a komoly neheztelésre
azért, hogy ily visszaélés történik velünk? Nem vagyunk-e balgák,
akiket a Természet orrunknál fogva vezet? Nem. Egyetlen pillantás
az égre s a földre lecsillapítja minden háborgásunkat és bölcsebb
meggyőződésre szelidít bennünket. A belátó, értelmes ember szemében
a Természet hatalmas igéretté válik, amelyet nem lehet egy-kettőre
kideríteni. Titka nincs fölfejtve. Sok, sok Oidipos bukkan föl
rendre: az egész miszterium ott vajúdik agya velejében. De, óh jaj!
ugyanaz a varázslat megbénítja tudását: egyetlen szótag sem hagyja
el néma ajkait. A Természet hatalmas kereksége az üde szivárványhoz
hasonlatosan ívelődik a mélybe, de még az angyali szárnyak sem
bírják végigkövetni az ívét s nem tudják nekünk jelenteni a
görbület visszatértét. Tetteink nyilván nagyobb következésű célokra
vannak hivatva, mint aminőket mi magunk elé tűzünk. Mindkét
kezünknél fogvást jótékony szellemi erők vezetnek az életen át és
jóságos szándékok várnak reánk. Mi nem mérhetünk nyelvet a
Természettel, s nem bánhatunk vele úgy, ahogyan az emberekkel
bánunk.  Ha egyéni erőinket az övéihez mérjük,
csakhamar úgy érezzük, mintha legyőzhetetlen Végzet játékszerei
volnának. Ha azonban ahelyett, hogy magunkat a munkával
azonosítanók, azt érezzük, hogy a mester lelke árad minden
ízünkben: akkor a Reggel békéje szállja meg szívünket és akkor
rájövünk, hogy a nehézkedés, a vegyrokonság s még inkább az élet
kifürkészhetetlen erői legmagasabb formájukban már eleve megvannak
bennünk.

Az az alkalmatlanság, amelyet az okok lánca közt való
gyámoltalanságunkon érzünk, onnan ered, hogy túlsokat nézzük a
Természetnek csak egy oldalát, t. i. a Mozgást. Azonban a kerék
soha sincs fékező nélkül. Mihelyt az ösztönzés, mozgás túlságossá
válik, a Nyugalom vagy Identitás követeli a maga jogát
kiegyenlítésül. Az egész földkerekségen széltében nő a gyógyító
iratos fű. Minden bolondos nap után kialusszuk hóbortjait és dühét,
s ámbár mindig apró-cseprő dolgokkal vagyunk elfoglalva és sokszor
rabjuk is vagyunk, minden kisérlethez magunkkal hozzuk a velünk
született egyetemes törvényeket. Ezek, minthogy a lélekben, mint
eszmék, élnek, örökre megtestesülve állnak körülöttünk a
Természetben, hogy egészséges jelenlétük révén mindig
szembehelyezkedjenek az emberi betegséggel, őrültséggel, s hogy
meggyógyítsák azt. Apró-cseprő dolgaink igája ezer botor reményre
csábít. Uj világkorszakot keltezünk előre a lokomotív vagy léghajó
föltalálásától, holott az új gép örökségül hozza magával a réginek
hibáit. Azt mondják, az elektromagnetizmus magból fejbe szökteti
salátádat, mialatt csirkéd ott  sül a roston. Ez modern
céljaink és törekvéseink jelképe, annak a jelképe, mint sűrítjük és
siettetjük a dolgokat. De ezzel mitsem nyerünk. A Természeten nem
lehet túljárni. Az emberi élet csupán hetven saláta-életig tart,
akár gyorsan, akár lassan növekednek. Ámde mindezek a hiányok,
lehetetlenségek csakúgy a javunkra válhatnak, mint az ösztönzések.
A diadal mindig a mienk. S annak a tudata, hogy a Lét egész
skáláját befutjuk, a Természet egyenlítőjétől sarkáig dicsfénybe
vonja a halált, amelyet a filozófiák és hitek túlságosan szószerint
és külsőségesen igyekeztek kifejezni a lélek halhatatlanságában. A
valóság még ennél is nagyobbszerű. A Természetben nincs semmi
végromlás, folyamat-megszakadás, elvétett, elejtett labda. Az
isteni keringés sohasem pihen, sohasem akad el. A Természet az
Eszme megtestesülése s ismét eszmévé finomúl, szelleműl, mint
ahogyan a jégből víz és pára lesz. A Világ anyaggá ülepedett
szellem, viszont a légneművé vált anyag örökké a gondolat
állapotába illan.

Ez magyarázza azt az erős behatást, amelyet a Természet szerves
vagy szervetlen tárgyai az emberi szellemre gyakorolnak. Az anyagba
zárt ember, a kristályba zárt ember, a növényi életet élő ember
szól a személlyé vált emberhez. Az az Erő, amely a mennyiséget nem
veszi tekintetbe, amely egyforma pályát szab az egésznek és a
résznek, mosolygását átruházza a Hajnalnak s lényegét desztillálja
minden esőcseppbe. Minden szempillantás, minden tárgy okulásunkra
van: mert minden alakot Bölcseség telít. Bölcseség  szűretett
belénk, mint vér. Az húz görcsbe, mint kín. Az lopózik szívünkbe,
mint öröm. Az nehezedik reánk ólmos, bús napok leplével, s ismét
csak az derít föl vidám munka kedvével. Ám lényegét csak hosszú,
hosszú évek múltán bírjuk megsejteni.







ÖNBIZALOM.




Ne te quæsiveris extra. («Ne keresd magad magadon kívül.»)







Minap egy kiváló festő nehány versét olvastam; eredetiek voltak,
nem konvencionálisak. A lélek az ilyen sorokból mindig valami
intelmet hall ki, bármi is azok tárgya. Az érzés, amelyet
ébresztenek, nagyobb becsű, mint bármely bennök foglalt eszme.
Hinni tulajdon gondolatunkban; hinni, hogy ami igaz a magad
szivében, az igaz mindenki számára: íme, ez a Géniusz. Mondd ki
titkos meggyőződésedet s egyetemes értelművé válik; mert a
legrejtettebből kellő idő mulva a legnyilvánvalóbb lesz, s első
gondolatunkat majd az utolsó ítélet trombitája visszhangozza. A
szellem szava mindenkinek meghitten hangzik s Mózes, Plato, Milton
legnagyobb érdeme szemünkben az, hogy könyveken és hagyományokon
fölülemelkedtek s nem azt mondták, amit az emberek gondolnak, hanem
azt, amit ők gondolnak. Megkellene tanulnunk, hogy a szellemünkön
átvillanó fényt fölfedezzük s jobban őrizzük, mint a lantosok és
bölcsek égboltjának ragyogó csillagait.  De
figyelem nélkül elejtjük gondolatainkat csak azért, mert a mieink.
A géniusz minden művében ráismerünk tulajdon elejtett eszméinkre:
visszatérnek hozzánk, de bizonyos idegen méltóságban.

A művészet remekei nem adnak hatásosabb tanítást, mint azt, hogy
tartsunk ki spontán benyomásainknál derűs hajthatatlansággal,
annyival erősebben, mentől egyértelműbb az ellenpárt lármája. Mert
különben holnap valami idegen fogja mesteri bölcsességgel ugyanazt
hirdetni, amit mi magunk is gondoltunk és éreztünk az egész idő
alatt s szégyenszemre kénytelenek leszünk mástól átvenni a magunk
véleményét.

Minden ember nevelésében beáll az idő, amikor meggyőződik róla,
hogy az irigység: merő tudatlanság; hogy az utánzás: öngyilkosság;
hogy magát jóban, rosszban úgy kell vennie, amint van és
osztályrészéűl jutott; s bár széles e világ tele van javakkal:
egyetlen tápláló gabonaszem sem juthat hozzá a maga fáradozása
nélkül azon a földecskén, amely megművelésre néki adatott. A benne
rejlő hatalom valami új a természetben, s csak ő tudja, mit tehet
vele, s ő sem tudja, valamíg meg nem próbálta.

Nem hiába hat reá egy arc, egy jellem, egy cselekedet, míg másik
nem hat. Az emlékezetnek ez a szobrászatszerű bevésettsége csak
«előre berendezett harmónia» mellett lehetséges. A szem oda
irányzódott, ahol sugárnak kellett ráesnie, hogy bizonyságot tegyen
e sugárról.

Mi csak félig-meddig tudjuk magunkat kifejezni s szégyeljük az
isteni eszmét, amelyet  mindegyikünk képvisel. Pedig rábízhatnók
magunkat, hogy jó és célravezet, ha csak hittel teljesen közöljük;
de Isten nem akarja műveit gyávák ajkával kinyilatkoztatni.

Az ember emelkedett és vidám hangulatban van, ha szivét s
legjobb tudását beletette a munkájába, míg ha máskép beszélt, vagy
cselekedett, nincs tőle nyugta. Szabadult tőle, de nem szabadult
fel tőle. Már a kísérletnél cserbenhagyja géniusza; múzsa nem
barátkozik vele; nincs eszméje, nincs reménysége.

Bízz magadban! – minden szív ezen az érchúron rezeg.
Foglald el a helyet, amelyet az isteni gondviselés jelölt ki
számodra s kortársaid társadalma s a viszonyok hálózata. A nagy
emberek mindig ezt tették s gyermekekként rábízták magukat koruk
géniuszára, elárulván ezzel, hogy a hitelre föltétlenül méltó az,
ami tulajdon szívünkben van, amit tulajdon kezünk végez s ami egész
lényünk uralkodó vonása. S mi most férfiak vagyunk s el kell
fogadnunk – s a legmagasabb értelemben – ugyanezt a
transcendentális sorsot s nem mint kiskorúak és rokkantak valamely
védett zugban, nem mint a forradalom elől szökő gyávák, hanem mint
vezérek, felszabadítók, jóltevők, engedelmeskedvén a mindenható
erőfeszítés szavának és fölküzködvén a khaoszból és sötétségből a
nap világosságára.

Mily kedves jóslatokkal illusztrálja a természet ezt a szöveget
számunkra a gyermekek, csecsemők, sőt az állatok képével s
viselkedésével. Lelkük még nincs meghasadva s fellázítva; ők még
nem ismerik a bizalmatlanságot  az érzelem ellen, amely
minket bénít, minthogy arithmetikánk már kiszámította a célunkat
gátló erőket. Az ő lelkük még egész; szemük még nincs lenyűgözve s
ha arcukba nézünk, megzavarodunk. A gyermek senkihez sem
alkalmazkodik; mindenki hozzáigazodik, úgy hogy egyetlen kis baba
rendesen négyet vagy ötöt csinál a felnőttekből, akik vele
fecsegnek és játszanak. S a serdülő ifjúságot és meglett kort az
Isten nem kevesebb sajátos bájjal ruházta föl s tette
irigylésreméltóvá és kellemessé, úgy, hogy igényeiket nem lehet
visszautasítani, ha önmagukra támaszkodnak. Ne gondold, hogy az
ifjúságnak nincs ereje, mert nem tud veled és velem beszélni.
Hallga! Ime, a szomszéd szobában eléggé világos és meggyőző a
hangja. Nyilván tudja, hogy mint kell kortársaival beszélnie.
Félősen vagy bátran, de tudni fogja a módját, mint tegyen minket
öregebbeket nagyon is nélkülözhetőkké!

A fiúk nembánomsága, akik biztosak ebédjük felől s csakúgy, mint
valami nagy úr, szót se szólnának, ujjukat se mozdítanák, hogy
megkapják ezt az ebédet, – ez az emberi természet egészséges
magatartása. A fiú a szalónban olyan, mint a színház látogatója;
függetlenül, felelőtlenül szemléli az ő zugából az előtte elvonuló
embereket és eseményeket, megvizsgálja és megbírálja őket, az
ifjúság sommás módján, s osztályozza őket mint jókat, rosszakat,
érdekeseket, együgyűeket, ékesszavúakat, nyűgösöket. Nem törődik
soha következményekkel, érdekekkel; független, spontán verdiktet ad
le. Kell, hogy te udvarolj neki; ő nem udvarol neked. 

Ám a felnőtt embert börtönbe zárja a tudatossága. Mihelyest csak
egyszer is hatásosan beszélt vagy cselekedett, már fogoly, akit
százak és százak rokonszenve vagy gyűlölete őriz, s akiknek
érzelmeit neki ezentúl mindig fontolóra kell vennie. S ez ellen
nincs Lethe vize. Óh, vajha ismét semlegességbe merűlhetne! Ha
valaki elkerülhetne minden kötelezettséget, s miután megfigyelt,
újra ugyanazzal az elfogulatlan, nem okoskodó,
megvesztegethetetlen, megrettenthetlen ártatlansággal tovább
figyelhetne, az ilyen ember mindig félelmetes lenne. Minden elébe
kerülő dologról nyilvánítaná véleményét, s mindenki érezné, hogy az
nem magánvélemény, hanem szükségszerű igazság, amely nyílvesszőként
hatolna a fülébe s félelemmel töltené el.

Ezeket a hangokat halljuk a magánosságban, de azok elcsitúlnak
és nem halljuk őket, ha a nagyvilágba lépünk. A társadalom
mindenütt össze van esküdve minden egyes tagja férfiassága ellen. A
társadalom részvénytársaság, amelynek tagjai megegyezésre lépnek,
hogy – biztosítandók minden részvényes kenyerét – föláldozzák
minden kenyérevő szabadságát és kulturáját. A legkeresettebb erény
a társadalomban az egyformaság. Az önállóság útálat neki. Nem
szereti a realitásokat és a teremtőket; csak neveket és szokásokat
szeret. Aki pedig férfi akar lenni, annak nonconformistának kell
lennie! Aki halhatatlan babérokra pályázik, azt nem verheti békóba
egyszerűen az, hogy valamit «jó»-nak neveznek, hanem meg kell
vizsgálnia, hogy csakugyan jó-e. Végeredményében  csak
tulajdon lelkünk épsége és tisztasága a fontos.

A férfinak minden ellenzékkel szemben ki kell magát küzdenie,
mintha minden csak névleges és tünékeny volna, kivéve önönmagát.
Szégyellem, ha arra gondolok, mily könnyen behódolunk érdemjeleknek
és titulusoknak, nagy társaságoknak és holt intézményeknek. Minden
illemtudó és jóhírű egyén kelleténél nagyobb hatással és súllyal
van reám. Fölemelt fővel, élettel teljesen kellene járnom-kelnem és
úton-útfélen csak a durva igazságot kellene beszélnem. Ha a
kajánság és hiúság a filantrópia köpenyébe burkolózik, elnézzem
ezt? Ha egy savanyúképű szenteskedő fölkarolja a
rabszolgafelszabadítás nemes ügyét, s elfecsegi nekem a legújabb
barbadosi híreket, miért ne mondanám neki: «Eredj, szeresd a
csecsemődet, szeresd favágódat; légy barátságos és szerény, de
sohase kendőzd kemény, irgalmatlan önzésedet ezzel a hihetetlen
gyöngédséggel a tőlünk ezer meg ezer mérföld messzeségben lévő
feketék iránt. Távolba irányzott szereteted idehaza merő gyűlölet.»
Goromba és rideg volna az ilyen szó, de az igazság mindig jobb,
mint a szeretet szenvelgése. Jóságunkhoz némi élesség is kell,
különben nem jóság. A gyűlölet tanát kell ellensúlyúl prédikálni,
ha a szeretet tana nyöszörög és vinnyog.

Ne várjátok tőlem, hogy okát adjam, miért keresem vagy kerülöm a
társaságot. S ne tanítsatok ki – mint egy jó ember ma tette velem –
arra a kötelességemre, hogy minden szegényt jó viszonyok közé kell
hozni. Vajjon  az én szegényeim-e ők? Megmondom neked,
filantrópia bolondja, hogy zsugoriskodom a dollárral és a centtel,
ha olyannak kellene adnom, akihez semmi közöm, s akinek semmi köze
hozzám. Ellenben van egy csoport ember, akinek a szellemi
vegyrokonság révén örökre el vagyok adva; ő érettük, ha kell, akár
börtönbe is megyek; de mit nekem a ti sokfajta úgynevezett
népjóléti intézményetek, hülyeiskolátok, haszontalan
gyűléstermeitek, iszkosmenhelytek, s az ezer segítő egyesületek! –
bár szégyenszemre bevallom, hogy néha mégis beadom a derekam a
dollár erejéig, – de az káros dollár s lassan-lassan mégis csak
megemberelem magam és meg fogom tagadni.

Az erény, közfelfogás szerint, inkább kivétel, semmint szabály.
Ime az ember és erényei. Az emberek az úgynevezett jó cselekedetet,
mint a bátorság vagy kegyesség adóját cselekszik, mintha bánatpénzt
fizetnének azért, hogy nincsenek mindennap jelen a parádén. Tetteik
mintegy mentegetődzés és kiengesztelés mindennapi világéletükért,
mint ahogy a rokkantak és elmebetegek magasabb ápolási díjat
fizetnek. Erényeik bírságpénzek. De én nem akarok kiengesztelni; én
élni akarok. S életem magáért van, nem kirakat. S jobb szeretem, ha
az egyszerűbb, de igaz és egyenletes, mintha káprázatos és
bizonytalan volna. Legyen egészséges és kellemes s ne szoruljon
diétákra s érvágásokra.

Első szempillantásra meg kell látnom, hogy valaki férfiú-e s nem
akarom, hogy tetteire utaljanak. Magamról tudom, hogy egészen
mindegy, vajjon megcselekszem vagy elhagyom-e azokat  a
kitűnőeknek elismert tetteket. Nem akarok fizetni egy kiváltságért,
amelyhez bensőm ad jogot. Lehet, hogy képességeim kevésszámúak és
silányak, de vagyok, aki vagyok s nincs szükségem a magam vagy
társaim biztosítása céljából mások bizonyítványára.

Amit tennem kell, az mind reám vonatkozik, s nem az, amit az
emberek teendőmnek gondolnak. Ez a szabály, amelyet époly keserves
követni a mindennapi, mint a szellemi életben, példázza az egész
különbséget nagyság és közönségesség között. Annál bajosabb, mert
mindig találkoznak olyanok, akik azt hiszik, jobban tudják, mi a
kötelességed, mint te tudod. Könnyű a világban a világ véleménye
szerint élni; könnyű a magánosságban a magad véleménye szerint
élni. Ám az a nagy ember, aki a tömeg forgataga közepette tökéletes
nyugalommal meg tudja őrizni a magánosság függetlenségét.

Az ok, amiért nem szabad halott szokásokhoz alkalmazkodnotok az,
hogy az ilyen életmód szétforgácsolja erőtöket. Elveszi időtöket és
elmosódottá teszi jellemetek benyomását. Annyi rostélyon keresztül
hogy lássam meg, ki is vagy tulajdonképen?

Ellenben tedd meg a dolgod s megismerlek. Tedd meg a dolgod s
megifjítod erődet. Az igazi férfiúnak rá kell jönnie, milyen
szembekötősdi játék a társas egyformaság. Ha tudom, mely párthoz
tartozol, előbb mondom meg érveidet, mint te magad.

Megengedem, hogy sok embernek csakugyan be kell kötnie a szemét
majd ezzel, majd azzal  a zsebkendővel, s hozzá kell szegődnie
ehhez vagy ahhoz az úgynevezett közvéleményhez. De ez az
egyformaság nemcsak egyes részletekben teszi őket hamisakká,
hazugokká, hanem mindenképen. Egyetlen igazságuk sem egészen igaz.
Az ő kettőjük nem az igazi kettő, az ő négyük nem az igazi négy;
úgy, hogy minden kiejtett szavuk bánt s nem tudjuk, hogy igazítsuk
helyre. S közben a Természet nem késik ránk húzni a pártunk
rabruháját. Egyszerre csak valamennyiünk arca, alakja egyformává
válik, s lassankint megannyian megkapjuk a jó vén szamár
arckifejezését. Lealacsonyító tapasztalat ez, amely a
világtörténelemben is megnyilvánúl: a bárgyú tetszésnyilvánítás
képe, az az erőltetett mosoly, amelyet arcunkra társaságban
felrakunk, ahol zavarba vagyunk a felelettel a minket nem érdeklő
beszélgetésben. Az arcizmok, amelyek nem önként mozognak, hanem
valami aljas akaratbitorlás által mozgattatnak, a legkellemetlenebb
merev fintort torzítják az arcra.

A különvéleményű embert a világ nem-tetszésével ostorozza. S
ezért a férfiúnak tudnia kell, mennyire taksáljon egy savanyú
arcot. Az emberek sandán néznek rá az utcán vagy a szalónban. Ha ez
az elfordulás ugyanabból a megvetésből és ellentállásból eredne,
mint az övé, akkor csakugyan oka volna szomorú arccal hazamenni,
ámde a tömeg savanyú képének ép oly kevéssé van mélyebb oka, mint
édeskés képének, mert azt álarcként teszik föl s veszik le,
aszerint, amint a szél fú és az újság diktál. S mégis, a tömeg
elégületlensége félelmetesebb, mint a szenátusé vagy egyetemé. A
világot ismerő,  erős férfiúnak nem nehéz a művelt
osztályok dühével dacolni. Dühük ildomos és óvatos, mert félénkek
amiatt, hogy magukat is sebezhetőknek tudják. Ám, ha nőies dühükhöz
hozzájárul a nép fölháborodása, ha a tudatlan és szegény tömeg is
fölindúl, ha a társadalom mélyén lévő buta nyers erő is megmozdúl
és dühöng: bizony nagy lélek és hit kell hozzá, hogy ezt valaki
isteni nyugalommal csekélységnek vegye.

Egy másik ijesztgető báb, amely minket az önbizalomtól elriaszt:
következetességünk, tiszteletünk, múltunk tettei és szavai iránt,
mivelhogy embertársaink szeme nem rendelkezik egyéb adattal, hogy
pályánkat kiszámítsa, mint múlt tetteinkkel, s mi sem akarjuk, hogy
csalódjanak.

De miért forgassuk fejünket mindíg hátrafelé? Minek vonszoljuk
emlékezetünkben ezt a holttestet, csak azért, hogy valamiképen ne
mondjunk ellent annak, amit ezen vagy azon a köztéren vitattunk?
Tegyük föl, hogy csakugyan ellentmondasz magadnak; mi következik
ebből?

Úgy látom, a bölcseség parancsa, hogy sohase bízzuk magunkat
egyedül az emlékezetünkre, még ott sem, ahol csak a memória a
fontos, hanem a múltat idézzük mindig az ezerszemű jelen ítélőszéke
elé s kezdjünk mindennap új életet. Amidőn áhítatos felindulás
szállja meg lelkedet, engedd át annak szívedet és életedet s hadd
adjon az istennek alakot és színeket. Hagyd el az elméletedet, mint
József otthagyta a köpönyegét a ledér asszony kezében s fuss.


A bolond következetesség a kislelkűek mumusa, amelyet a
kiskaliberű emberek szoktak tisztelni. A mindenáron való
következetességhez a nagy szellemeknek egyszerűen semmi közük. Vele
törődni annyi volna, mint a falra verődő árnyékkal törődni. Mondd
ki keményen, amit ma gondolsz, s mondd ki holnap keményen, amit
holnap gondolsz, ámbár ellentmondasz tegnapi beszédednek. «De hisz
akkor biztosan félreértenek.» – S baj is az, ha félreértenek?
Pythagorast félreértették és félreértették Sokratest, Jézust,
Kopernikust, Galileit, Newtont s mindazokat a tiszta és bölcs
szellemeket, akik valaha testet öltöttek. Nagynak lenni annyi, mint
félreértetni.

Azt tartom, senki sem tehet erőszakot a természetén. Akaratának
minden félreugrásai is lénye törvényeinek korlátai közé vannak
foglalva, ahogyan az Andes és a Himalaya is jelentéktelenek a
földgömb görbületén. S az sem fontos, hogyan próbálod ki és
hitelesíted. A jellem olyan, mint egy achrostichon vagy
alexandrinus-stanza: előre, visszafelé, keresztbe olvasva mindig
ugyanaz.

Ebben a kedves, magambavonult erdei életemben, amelyet Isten
jóvoltából élvezek, hadd jegyezzem fel napról-napra becsületes
gondolatomat, se előre, se hátra nem pislantva, s bizonyos, hogy
harmónia jön ki belőlük, anélkül, hogy akarnám vagy látnám.
Könyvemen meg kell érződnie a fenyőillatnak s visszhangoznia kell a
rovarok zümmögését. A fecske az eresz alól hadd szőjje be a
csőrében vitt szalmaszálat az én gondolataim szövedékébe.


Annak vétetünk, amik vagyunk. A jellemünk akaratunk fölött
nyilvánúl meg. Az emberek azt képzelik, hogy erényük, bűneik csak
nyílt cselekedeteik által közlődnek, s nem látják, hogy erény és
bűn minden lehellettel elárúlódik.

A lehető legkülönbözőbb cselekedetekben is megegyezés lesz,
hacsak a maguk idején becsületesek és természetesek, minthogy egy
akaratból származnak. Ezek a különbségek bizonyos távolságból s a
gondolkozás bizonyos magasságából elmosódnak. Egy irányzat egyesíti
valamennyit. A legjobb hajó pályája is száz meg száz
cik-cakvonalból tevődik össze. Ha ezt a vonalat kellő távolságból
nézed, egy átlagos eredő vonallá egyenesedik ki. Őszinte tetted
önmagát magyarázza s megmagyarázza többi őszinte tettedet is.
Ellenben az, hogy másokkal megegyezve cselekszel, semmit sem
magyaráz. Cselekedj önállóan, s amit eddig önállóan cselekedtél,
igazolni fog most téged.

A nagyság a jövőre appellál. Ha ma elég erős vagyok, hogy
helyesen cselekedjem, s ne törődjem a sanda szemekkel, akkor már
előzőleg kellett annyi helyeset cselekednem, hogy most dacolhassak.
Bármint is álljon a dolog, cselekedj most helyesen. Szállj mindig
szembe a látszattal s mindig lesz erőd erre. A jellem ereje
fölhalmozódik. Minden megelőző nap erénye izmosítja azt. Mi egyéb
ad fenséget a szenátus és a harcmező hőseinek, mi szállja meg úgy
képzeletünket? Az, hogy nagy napok és győzelmek egész sorát tudjuk
mögöttük. Fénykoronává egyesülnek az előttünk lépkedő hős feje
fölött. Mintha angyalok láthatatlan kara  kísérné.
Ez varázsol égzengést Chatham hangjába, méltóságot Washington
magatartásába, ez varázsolja egész Amerikát Adams szemébe. A
becsület tiszteletreméltó nekünk, mert nem tünékeny valami, hanem
kipróbált erény. Azért tiszteljük ma, mert nem máról való.
Szeretjük és hódolunk neki, mert nem vet tőrt szeretetünknek és
hódolatunknak, hanem mert csak magától függ, önmagából ered, s
ezért régi és makulátlan családfája van, még ha történetesen fiatal
emberben nyilvánul is meg.

Remélem, most utoljára hallottunk egyformaságról és
következetességről. Hadd szerkesztessenek ki ezek a szavak ezentúl
mint csődbekerültek és nevetségesek. Az ebédre hívó gongszó helyett
hadd halljunk egy kis spártai sípot. Ne hajlongjunk s ne
mentegődzünk többet.

Ma nagy ember jön hozzám ebédre. Nem kívánok neki tetszeni, azt
kívánom, hogy ő kívánjon nekem tetszeni. Az emberi nemet akarom
előtte képviselni, s bár ezt lehetőleg barátságosan akarom
megtenni, elsősorban mint igaz ember akarom megtenni.

Vessük meg, utasítsuk vissza korunk sima középszerűségét és
szennyes önteltségét és vágjuk szemébe a szokásnak,
kereskedelemnek, irodának: hogy az egész világtörténelem somnája ez
a tény: ahol egy igaz ember munkálkodik, ott nagy, felelős
gondolkozó és cselekvő ember munkálkodik; hogy az igaz ember nem
jobbágya időnek, helynek, hanem maga a dolgok középpontja. Ahol ő
van, ott van a Természet is. Ő mérővesszőjét rádteszi, ahogy minden
emberre és minden eseményre ráteszi. 

Rendesen a társadalomban mindenki valami másra vagy valaki másra
emlékeztet. De az igazi jellem, valóság nem emlékeztet semmi másra;
maguk állnak az egész teremtés helyén. Az igaz embernek annyinak
kell lennie, hogy minden körülményt közömbössé tudjon tenni. Minden
igaz ember maga ok, ország, korszak; végtelen tereket, számokat,
időt követel, hogy betöltse céljait; s az utókor, mint a kliensek
sora lépked nyomában. Megszületik egy Caesar nevű ember és még
évszázadokkal utóbb megvan a római császárság. Megszületik Krisztus
és millió és millió lélek úgy hozzánő és úgy ragaszkodik
géniuszához, hogy egynek veszik az erénnyel és az ember összes
nemes lehetőségeivel. Az intézmények egy-egy igazi férfiú
meghosszabbított árnyékai; a szerzetesrendek a remete Antalé; a
reformáció a Lutheré; a quaekerség a Foxé; a methodizmus a Wesleyé;
a rabszolgaemancipáció a Clarksoné. Scipiót Milton «Róma
csúcsá»-nak nevezte; s az egész világtörténelem egész könnyen
feloldódik néhány nagy ember erőteljes és komoly életrajzává.

Ezért kell, hogy az ember ismerje értékét és lába alatt tartsa a
dolgokat; s ne sandítson, lapítson, sompolyogjon egy koldúsgyerek,
fattyú vagy lánckereskedő módjára ebben a világban, amely az ő
számára létezik. Az ember utcán menve, rendesen szegénynek érzi
magát, ha egy-egy nagy torony vagy márványszobor kerül szeme elé,
mert nem talál magában egyenértékű erőket azokkal, aminők ezt a
tornyot vagy szobrot megalkották. Palota, szobor, értékes könyv
idegenűl, parancsolólag néznek rá, mint  valami
ragyogó fogat s mintegy kérdezni látszanak tőle: «De hát ki is Ön,
Uram?» Pedig mindez az övé; minden arra vágy, hogy észrevegye;
minden esedezik tehetségeihez, hogy jöjjön ki velük s vegye őket
birtokába. A festmény várja az ítéletemet; nem ő parancsol nekem:
sőt nekem kell megállapítanom, tarthat-e számot dicséretre.

A népszerű mese a félkegyelműről, akit holtrészegen felszedtek
az utcáról, a herceg házába vittek, kimosdattak, felöltöztettek s a
herceg ágyába fektettek, akit, felébredvén, a herceget megillető
minden köteles szertartással vettek körül, s akivel elhitették,
hogy eleddig őrült volt: – annak a ténynek köszöni népszerűségét,
hogy nagyon találóan jelképezi az ember helyzetét, aki úgy jár-kel
a világban, mint ha félkegyelmű volna, de hébe-hóba felébred, észbe
kap és rájön, hogy ő valóságos fejedelem.

Olvasmányaink is hazugok és tányérnyalók. A történelemben
elbolondít a képzeletünk. Persze e nagy hatalmúak nevei pompázóbb
szótárból valók, mint az egyszerű János vagy Edvárd az egyszerű kis
házban s mindennapi munkájánál; ámde az élet dolgai közösek ezzel
is, azzal is; summája ugyanaz ennek is, annak is. Mit hódolunk be
annyira Alfrédnak, Skanderbegnek, Gusztávnak? Megengedjük: derék
emberek voltak, de hát utánuk végleg eltűnt már a derekasság? Mai
magándolgodhoz époly nagy betét fűződik, mint aminő az ő nyilvános
és híres cselekedetükhöz fűződött. Ha a magánszemélyek önálló és
eredeti szempontokból fognak cselekedni, a fény és ragyogás áthárúl
a nagy  hatalmúak tetteiről az egyszerű derék
emberekére.

A mágneses hatás, melyet minden eredeti cselekvés gyakorol,
magyarázatát leli, mihelyt az önbizalom okát kutattuk. Ki a bizalom
letéteményese? Melyik az az őseredeti «én», amelyre általános
bizalom alapítható. Melyik az a minden tudományt kigúnyoló csillag,
parallaxis nélkül, kiszámítható elemek nélkül, amely a szépség egy
sugarát lövelli még a köznapi, sőt tisztátalan cselekedetekre is,
mihelyt a függetlenség legcsekélyebb bélyege van rajta? A kutatás
ahhoz a forráshoz vezet, amely egyben a genie, az erény és élet
lényege is, s amelynek spontaneitás, vagy ösztön a neve. Mi ezt az
elsődleges tudást intuiciónak nevezzük, míg minden későbbi tudás
tanítás (tuició) eredménye.

Ebben a mély erőben, az utolsó tényben, amely az elemzés még
behatolhat, találjuk meg minden dolog közös eredetét. Mert a lét
érzése, amely nyugodt órákban lelkünkben tudj’ Isten hogyan támad,
nem különbözik a dolgoktól, a tértől, a fénytől, az időtől, az
embertől, hanem egy azzal s nyilván ugyanabból a forrásból támad,
amelyből azok élete és léte. Mi előbb részesei vagyunk a dolgokat
éltető életnek, utóbb, mint természeti jelenségeket látjuk azokat s
elfeledjük, hogy mi is részesei vagyunk okaiknak. Itt fakad minden
tett és gondolat ősforrása. Itt van a bölcseséget adó ihlet tüdeje,
s ezt az ihletet csak istentelenség tagadhatja.

Egy végtelen Ész ölel fel bennünket, amely részeltet igazságában
és cselekvése szerveivé tesz bennünket. Ha valamit igazságnak
ismerünk  föl, ezt nem magunktól tesszük, hanem
csak átengedjük lelkünkön az ő sugarait. Ha azonban kérdjük, honnan
van ez, ha az okok lényegébe akarunk hatolni, minden filozófiánk
hajótörést szenved. Csak azt tudjuk megmondani, hogy jelen van-e
vagy nincs jelen.

Mindenki különbséget tesz szelleme önkéntes cselekedetei s
önkéntelen észrevételei között, s tudja, hogy ez utóbbiaknak teljes
hitelt kell adnia. Lehet, hogy téved a kifejezésükben, de tudja,
hogy rajtuk ép oly kevéssé lehet vitatkozni, mint ahogyan nem lehet
a nappalon és éjjelen. Szándékolt tetteim és ismereteim imbolygók;
ellenben a legenyhébb álmodozás, a leghalkabb eredeti érzelmi
megrezdülés rámparancsolja az érdeklődést és tiszteletet.

Gondolkodni nem tudó emberek ép oly könnyen ellentmondanak az
észrevevés megállapításainak, mint a véleményeknek, sőt könnyebben
is, mert nem különböztetik meg az észrevevést és ismeretet, az
eszméket. Azt képzelik, hogy kényem-kedvem szerint látom ezt vagy
azt a dolgot. Pedig az észrevevés nem szeszély, hanem kényszerűség
dolga. Ha én valamit látok, gyermekeim is látják majd utánam és
idők folyamán az egész emberiség.

Az ember félénk és mentegetőző természetű. Már nem jár-kél emelt
fővel. Nem meri kimondani: «Én ezt gondolom» vagy: «Én vagyok»
hanem ehelyett mindjárt valaki mást idéz. A fűszál és virító rózsa
is megszégyeníti. Ezek a rózsák ablakom alatt nem hivatkoznak
előbbi vagy jobb rózsákra. Azok, amik Isten segítségével ma élnek.
Nem ismernek időt. Egyszerűen  rózsák. S tökéletesek létük
bármely percében. Mielőtt a levélburok meghasadt, már teljes volt
életműködésük; nem teljesebb az az egészen kinyílt virágban s nem
kevésbbé teljes a levelétvesztett tőben. Természetük kielégült s
viszont ők is minden percükben kielégítik a természetet. Ellenben
az ember halogat, vagy emlékezik. Nem él a jelenben, hanem
visszafordított szemmel siratja a multat vagy nem törődvén az őt
körülvevő gazdagsággal, lábujja hegyére áll, hogy a jövőt kémlelje.
Pedig nem lehet előbb boldog és erős, valamíg nem él a Természettel
a jelenben, idő fölé emelkedve.

Ha igazán élünk, igazán is látunk. Az erősnek ép oly könnyű
erősnek lennie, mint a gyöngének könnyű gyöngének lennie. Ha
szellemünk folyton fogad be újabb dolgokat, szívesen szabadítjuk
meg emlékezetünket előbb összehordott ódon lim-lommá vált
kincseitől. Ha Istennek élünk, szavunk ép oly édeshangú lesz, mint
a patak mormolása és a vetés susogása.

S ebben a tárgyban a végső igazság kimondatlan marad s bizonyára
kimondhatatlan is, mert minden amit mondunk, az intuiciónak csak
igen távoli visszhangja. Még legjobban megközelíthetem ezzel a
gondolattal. Ha a Jó közel van hozzád, ha van Élet benned, ez nem
valami ismert vagy megszokott módon történt; nem látod majd mások
lába nyomát, nem látsz más emberi arcot, nem hallasz nevet: az Út,
a Gondolat, a Jó vadidegen és ujdonatúj lesz. Ki fog zárni példára
és tapasztalatra való hivatkozást. A te utad elvezet az emberektől,
nem vezet emberekhez. Minden valaha élt ember  annak
elfeledett szolgája. Félelem és remény egyaránt alatta maradnak.
Mert még a reményben is van valami alantas. A látomás órájában
nincs semmi olyasmi, amit hálának, vagy igazi örömnek lehetne
nevezni. A szenvedély fölé emelkedett lélek látja a dolgok
azonosságát és örök jóját, fölfogja az Igaz és Jogos önálló életét
s megnyugvást talál abban a megismerésben, hogy minden jól folyik.
A természet roppant távolságai, az atlanti óceán, a déli tenger, –
idő, évek, századok hosszú, hosszú közei – mind nem jőnek
számításba. Amit én gondolok és érzek, volt az alapja minden előbbi
életformának és körülménynek, ahogy alapja az én jelenemnek, annak,
amit életnek s annak, amit halálnak hívnak az emberek.

Csak az élet mozdít elő, nem az, hogy valaki élt. Az erő
megszűnik a nyugalom percében; csak a régi állapotból az újba való
átmenetel pillanatában létezik, a nyíl elröpítésétől a céljába való
behatolásáig. S a világ ezt a jelenséget gyűlöli: hogy a lélek
létesül, fejlődik, mert ez végkép
lefokozza a múltat, minden gazdagot szegénnyé tesz, minden hírnevet
megszégyenít.

Aki jobban tud engedelmeskedni, mint én, mesteremmé lesz, holott
ujját sem mozdítja. Körülötte kell forognom a szellemi gravitáció
törvényénél fogva. Még költői szólamnak tartjuk, ha kimagasló
erényről beszélünk. Még nem látjuk, hogy az erény csakugyan
Magasság, s hogy az egyes ember vagy az emberek egy csoportja, akik
elveknek hozzáférhetők, s elvek által alakíthatók, természeti
törvénynél fogva,  szükségkép lebírják és lelovagolják az
összes városokat, nemzeteket, hatalmasokat, gazdagokat, költőket,
akik az elveknek hozzá nem férhetők s általuk nem alakíthatók. Ez a
végső tény, amelyre ez az okoskodás, mint minden más is oly gyorsan
elvezet: minden dolognak beolvadása az örökké Szent Egy-be. Önélet,
magánvalóság a végső oknak attributuma s a jónak a mértéke aszerint
a fok szerint, amelyben alacsonyabb formákba lép. Minden dolognak
annyi realitása van, amennyi erőt tartalmaz. Kereskedelem,
háztartás, vadászat, cethalászat, háború, szónoklat, személyes súly
mind valami, s tiszteletemet vívja ki, mint erő jelenlétének és bár
tisztátalan működésének példája. Ugyanannak a törvénynek a
tevékenységét látom a Természetben úgy a megőrzésben, mint a
növekedésben, fejlődésben. Az erő, a hatalom a Természetben a jog
lényeges mértéke. A Természet nem tűr meg semmit birodalmában, ami
nem tud magamagán segíteni. A bolygó keletkezése, kialakulása,
súlya és pályája; az erős széltől lehajlított, de önmagától ismét
fölegyenesedő fa; minden állati és növényi élet eleven forrásai:
megannyi bizonysága az önmagának elég s így önmagában nyugvó,
önmagában bizakodó szellemnek.

Mindez egy középpont felé törekszik: így hát ne bolyongjunk;
maradjunk csak otthon a végoknál. Az emberek, könyvek, intézmények
tolongó tömegét ejtsük csodálatba az isteni tény egyszerű
kijelentésével. Kérjük meg a belépőket, oldják le saruikat
lábukról, mert itt benn Isten van jelen. Együgyű lelkünk ítéltesse
meg  velük s tulajdon törvényükhöz való
simulásunk mutassa meg nekik, mily szegény a természet és vagyon a
mi velünk született kincseinkhez mérve.

Most azonban még durva tömeg vagyunk. Az ember még nem áll
áhítatosan embertársával szemben, s géniusza még nem hallja az
intelmet, hogy maradjon otthon és keressen összeköttetést belső
óceánjával, hanem ehelyett az utakra megy és más emberek korsójából
kér egy pohár vizet. Egyedül kell mennünk! Jobban szeretem a
csöndes templomot, mielőtt a nyilvános istentisztelet megkezdődik,
mint bármely szertartást. Mily távolba emelteknek, higgadtaknak,
tisztáknak tűnnek föl az emberek, ha mindegyiküket kerítés,
szentély veszi körül!

Maradjunk mindig így. Vajjon föl kell-e vennünk barátaink,
feleségünk, apánk, gyermekünk hibáit csak azért, mert egy tűzhely
körül ülnek velünk, mert egy vérből eredetteknek mondatnak velünk?
Minden emberben benne van az én vérem és bennem van minden ember
vére. De azért még nem vállalom követelőzésüket vagy balgaságaikat;
még oly mértékben sem, hogy szégyenkezzem miattuk.

Azonban elszigeteltséged ne legyen pusztán mechanikai, hanem
lelki, azaz legyen: emelkedettség. Koronkint az egész világ
összeesküdni látszik, hogy nagyképű semmiségekkel háborgasson
téged. Barát, ügyfél, gyermek, betegség, félelem, szükség,
jótékonyság: mind egyszerre kopogtatnak a zárt ajtón és hívnak:
«Jer ki hozzánk!» Azonban maradj csak bent, ne keveredj zűrzavaruk
közé. Csak gyenge kíváncsiságom  adja meg az embereknek azt a
lehetőséget, hogy kínozzanak. Mert senki sem férkőzhet közelembe,
hanemha tulajdon cselekedetem révén. «Amit szeretünk, az a mienk
is, de a mohó vágy megrabol minket a szeretettől.»

S ha nem is bírunk egyszerre fölemelkedni az engedelmesség és
hit szentségeihez, legalább álljunk ellent kísértéseinknek; lépjünk
hadiállapotba és ébresszük föl Thor-t és Wodan-t, a bátorságot és
kitartást, germán keblünkben. Ez a teendőnk sima korunkban az
által, hogy az igazságot mondjuk. Vessünk véget a hazug
vendégszeretetnek és hazug érzelmeknek. Ne éljünk tovább ama
megtévesztők és megtévesztettek várakozása szerint, akikkel
érintkezünk. Mondjuk nekik: «Atyám, Anyám, Feleségem, Barátom:
eleddig látszatra éltem veletek együtt. Ezentúl azonban az Igazságé
vagyok. Tudjátok meg, hogy ezentúl nem engedelmeskedem kisebb
törvénynek, mint az örök törvény.» Nem kellenek nekem szerződések,
csak szomszédságok. Iparkodni fogok arra, hogy szüleimet,
családomat eltartsam, feleségem hű férje legyek, azonban ezeket a
kötelmeimet is új és nem járt úton kell teljesítenem. Felebbezek
szokásaitok ellen. Kell, hogy én én legyek. Nem áldozhatom föl
magamat érted, vagy ő érte. Ha tudsz engem szeretni, úgy, ahogy
vagyok, annál boldogabbak leszünk. Ha nem tudsz, mégis igyekezni
fogok, hogy tudj. Rokonszenveimet és ellenszenveimet nem akarom
rejtegetni. Annyira bízom abban, hogy ami mély: az szent, hogy nap
és hold láttára derekasan azt akarom tenni, ami bensőmben örömöt
okoz nekem s amire  szívem ösztökél. Ha nemes vagy, szeretni
foglak; ha nem vagy az, nem akarlak téged és magamat képmutató
figyelmességekkel megbántani. Ha igaz vagy, de más igazságot
követsz, mint én, csatlakozz társaidhoz; én majd megkeresem a
magaméit. Nem önzésből, hanem alázatosan és őszintén. Az a te
érdeked és az enyim is és mindenkié, hogy igaz módon éljünk,
bármily sokáig éltünk is eleddig hazugság közepette.»

Keményen hangzik ez ma a fülednek? Ám nemsokára szeretni fogod
azt, amit a te természeted parancsol neked, ép úgy, amint az enyém
nékem, s ha az igaz útat követjük, végezetül a biztos révbe mentjük
magunkat.

«De így fájdalmat okozol barátaidnak!» Igaz, de szabadságom és
erőm nem adhatom el csak azért, hogy az ő érzékenységüket kíméljem.
Azután: minden embernek vannak józan pillanatai, amidőn
beletekintenek a föltétlen igazság régióiba. Ilyenkor igazat adnak
majd nekem s ugyanezt teszik, mint én.

A vak tömeg azt gondolja, hogy ha a közkeletű kódexet elveted,
ezzel elvetsz minden kódexet is, s merő törvénytörő vagy; s az
arcátlan érzéki ember csakugyan a szenzualista filozófia nevét
használja föl, hogy bearanyozza bűneit. Ám a lelkiismeret törvénye
örök. Két gyóntatószék van, amelyek egyikében le kell térdelnünk.
Közvetlen vagy közvetett, azaz visszatükrözött úton tisztázod
magad, hogy kötelességeid körét mint teljesítetted. Elmélkedjél,
vajjon eleget tettél-e viszonyodnak atyád, anyád, rokonod,
szomszédod, városod, kutyád, macskád  iránt; vajjon ezek
valamelyike nem tehet-e szemrehányást neked? De viszont
elhanyagolhatom ezt a közvetett, tükör-mértéket és föloldozhatom
magamat is. Mert megvannak magammal szemben a tulajdon kemény
követeléseim és azok teljes kört alkotnak. Ez a kódex sok
úgynevezett kötelességtől megtagadja a kötelesség nevét. Ha valaki
azt képzeli, hogy ez a törvény laza, ám teljesítse csak egyetlen
nap is a parancsait. De csak az, akiben valami isteni van,
bizakodhatik abban, hogy a maga törvényhozója tud lenni. Kell, hogy
szíve emelkedett, akarata hittel teljes, szeme éles legyen; kell,
hogy mélységes komolysággal ő legyen a maga tanítása, társasága,
törvénye; kell, hogy egyszerű elhatározása oly erős legyen számára,
mint a vaskényszerűség az mások számára!

Aki a ma «társadalom»-nak nevezett jelenséget közelebbről
vizsgálja, meggyőződik ennek az ethikának a szükségéről. Mintha
belőlünk kivágták volna a férfiúi izmokat és szívet: félénk,
kishitű vinnyogók lettünk. Félünk az igazságtól; félünk a sorstól;
félünk a haláltól és félünk egymástól. Korunk nem szűl nagy és
tökéletes embereket. Szükségünk van férfiakra és nőkre, akiktől
megujhodik életünk, társadalmi rendünk; azonban ehelyett azt
látjuk, hogy a legtöbb ember fizetésképtelen, még a maga
szükségleteit sem tudja kielégíteni; nagyravágyása nincs semmiféle
arányban gyakorlati erejével és éjjel-nappal folyton csak kuncsorog
és koldul. Háztartásunk kéregető; művészeteinket,
foglalkozásainkat, háziasságainkat, vallásunkat nem mi
választottuk, hanem a társadalom választotta  azokat
számunkra. Szalónhősök vagyunk. Messze elkerüljük a Sors ádáz
tusáját, ahol az erő születik.

Ha ifjaink belebuknak első vállalkozásaikba, elvesztik egészen a
szívüket. Ha a fiatal kereskedő csődöt mond, mindjárt «tönkrement»
a neve. Ha a legkiválóbb elme, amelyik egyetemeink egyikén tanult,
egy év leforgása alatt nem helyezkedett el Boston vagy Newyork
valamely hivatalában, barátai s ő maga is azt hiszik, hogy joga van
kétségbeesnie, s egész világéletében panaszkodnia sorsára. Ellenben
egy kemény legény New Hampshire vagy Vermont vidékéről, aki rendre
végigpróbál minden foglalkozást, aki kocsiskodik, földet mível,
házal, majd tanít, prédikál, újságot ad ki, képviselő lesz, egész
városnegyedet vesz és az évek során így folytatja tovább s – macska
módjára mindig csak a talpára esik – fölér a városi divatbábok
százaival. Lépést tart napjaival és nem szégyelli, hogy nem tanult
valamely foglalkozást; mert ő nem halogatja az életét, hanem máris
éli. Nem egy kilátása van, hanem sok száz.

Bárcsak előállana egy stoikus és megnyitná az emberek szemét
segédforrásaik iránt s megmondaná nekik, hogy ők nem támaszkodó,
gyenge nádszálak, hanem hogy ők képesek és kénytelenek magukat
elválasztani, felszabadítani; hogy az önbizalom gyakorlásával új
erők is jelentkeznek; hogy az ember a hússá vált Ige, arra
születvén, hogy üdvöt hozzon a nemzetekre; hogy szégyelnie kellene
részvétünket, s hogy abban a percben, hogy magáért cselekszik,
többé már nem szánjuk, hanem hálásan tiszteljük őt, –  s ez a
tanító újra ragyogóvá tenné az ember életét és dicsővé tenné nevét
minden történelem lapjain. –

Könnyű meglátni, hogy a nagyobbfokú önbizalomnak szinte
forradalmat kell okoznia minden emberi tevékenységben és
viszonylatban. Mi mindennémű könyörgésekhez ragaszkodnak az
emberek. Kultuszuk még csak nem is bátor és férfias. Az az ima,
amely valami külön kényelemért, jóért esd, valami kevesebbért esd,
mint a legfőbb Jóért, minden Jóért: nem az igazi. Mert az ima nem
egyéb, mint elmélyedés az élet jelenségeibe, tényeibe, de a
legmagasabb szempontból. Az egy szemlélő, látó és ujjongó lélek
monológja. Az az Isten szent lelke, mely műveit jóknak jelenti
ki.

Másfajta hamis lelkiállapot az üres bánkódás. Elégedetlenség az
önbizalom hiánya: akaratgyöngeség. Sajnálkozz a balsorson, ha ezzel
segítsz a szenvedőn, de ha ez nem megy, láss a dolgodhoz s a baj
máris enyhűlni kezd. Rokonszenvünk is alantas. Fölkeressük a
görcsösen zokogókat, melléjük telepedünk és versenyt sírunk velük,
ahelyett, hogy kemény, villamos, de egészséges ütésekkel mondanók
meg nekik az igazat és megint észretérítenők őket. Magunk vagyunk a
szerencsénk kovácsai, ha örömteljesen ragadjuk meg a dolgokat.
Istennek, embernek tetsző mindenha az önmagán segítő. Előtte minden
ajtó kitárul, őt minden nyelv üdvözli, minden tisztelet koszorúzza,
minden szem sóvár vággyal követi. Szeretetünk feléje árad és
átöleli, mivelhogy nem követelte. Mi aggódva s védve dédelgetjük és
ünnepeljük, mivelhogy  megmaradt a maga útján és megvetette a mi
rosszallásunkat. Az istenek szeretik, mert az emberek gyűlölték.
Zoroaster mondja: «A kitartó halandó felé gyorsan szárnyalnak a
boldog halhatatlanok.»

Minden új szellem új osztályozás. Ha az rendkívüli tevékenységű
és hatalmú lélek, – aminő egy Locke, Lavoisier, Hutten, Bentham,
Fourier, – akkor osztályozását elfogadtatja más emberekkel is; s
ime létrejött egy új rendszer.

Az eszme szűkkeblűsége mélységével s azzal áll arányban, mily
tömegére vonatkozik a dolgoknak, miket a tanítvánnyal megértet. A
tanítvány ugyanazt a gyönyört érzi, amidőn mindent az új
terminológiába skatulyáz, mint a fiatal leány, aki ép most tanult
növénytant és ezáltal új földet, új évszakokat ismer meg. S a
tanítvány egy időre úgy érzi majd, hogy értelmi ereje abban a
mértékben növekszik, amilyen mértékben mestere szellemébe behatol.
Ám az egyensúlyozatlan lelkek bálványozzák magát az osztályozást,
azt öncélnak tekintik – pedig az csak gyorsan kimerülő eszköz – úgy
hogy elmosódó szemeik szinte úgy látják, hogy a távolabbi
horizonton a rendszer falai összeolvadnak a világegyetem falaival
és az égi testek azon az íven csüngenek, amelyet mesterük épített.
Nem bírják belátni, hogy nektek más hitet vallóknak lehetne bármi
jogotok a látásra, hogy egyáltalában mint tudhatnátok látni,
«hanemha nem loptatok valamiképen tőlünk fényességet». Nem bírják
felfogni, hogy a rendszert nem ismerő s fékezhetetlen világosság
behatol majd minden zugolyba, még az övékébe  is. Hadd
cirpegjenek ott még egy kicsit s hadd nevezzék azt tulajdonuknak.
Mert ha becsületesek és a jót cselekvők, csinos fenyőtetőjük egy
szép napon majd szűkké és alacsonnyá válik számukra, megvetemedik,
megrothad és beszakad, míg a halhatatlan, örökkön-örökké fiatal,
vidám, milliósugarú, millió szinű világosság beragyogja a
világegyetemet, miként az első napon. –

Másik jele az önművelés és műveltség hiányának az utazásnak az a
babonája, amelynek bálványai: Itália, Anglia, Egyptom még ma is
lenyűgöz minden ú. n. művelt amerikait. Pedig akik Angliát,
Itáliát, Görögországot oly tiszteletreméltóvá emelték
képzeletükben; úgy hozzátapadtak a maguk rögjéhez, mintha az volna
a világ tengelye. Férfias óráinkban érezzük, hogy a kötelesség
jelöli ki a helyünket. A lélek nem kóbor utazó; a bölcs otthon
marad, s ha szükségletei, kötelessége olykor-olykor ki is szólítják
a házából idegen vidékre, mégis otthon van s magatartása
kifejezéséről megismerszik, hogy mint a bölcseség és erény
misszionáriusa jár el s fejedelemként látogatja a városokat és
embereket, nem pedig, mint dugárús, lánckereskedő vagy szolga.

Nincs kicsinyes ellenvetésem a föld körülhajózása ellen, ha ez
művészet, tanulmányok, emberbaráti tettek érdekében történik,
föltéve, ha az illető ismer hazát és nem azzal a reménnyel indul
külföldre, hogy valamennyi nagyobbat talál ott, mint amit ismer.
Aki azonban merő mulatság kedvéért vagy azért utazik, hogy lásson
valamit, amit nem hozhat el magával,  az önnönmagától utazik,
távolodik el s megvénül már ifjúságában a vén dolgok közepette.
Thebában, Palmyrában vénül és laposodik el a lelke olyan vénné és
lapossá, aminők ezek. Romot visz romok közé.

Az utazás a bolondok paradicsoma. Pedig már első utazásaink is
fölfedezik előttünk, mily közömbösek a helyek. Odahaza arról
álmodom, hogy Nápoly, Róma belém oltja majd a szépséget és
elveszejteti velem szomorúságomat. Fogom az útizsákomat, megölelem
barátaimat, tengerre szállok; azután egy szép napon fölébredek
Nápolyban és íme itt ül az ágyam fején a komor valóság, az
irgalmatlanul ugyanaz, a bús magam, amely elől menekülni akartam.
Fölkeresem a Vatikánt, a palotákat. Szenvelgem, mintha nagy
látományok és ihletek oltódtak volna belém, pedig egyáltalában nem
fogantak meg bennem. Keblem óriása velem megy, bárhová megyek.
–

Az utazás dühe azonban csak egy mélyebb betegség tünete, amely
egész szellemi világunkat támadta meg. Értelmünk kóbor és egész
nevelési rendszerünk szinte tenyészti a nyughatatlanságot. Lelkünk
akkor is utazik, ha testünk kénytelen otthon csücsülni. Utánozunk s
mi egyéb az utánzás, mint lelkünk utazása. Házaink idegen ízlés
szerint épültek, falainkat idegen cikornya ékesíti; nézeteink,
gusztusunk, tehetségeink mind kölcsönvettek s mind a Múltat és
Távolit követik. Valahol a művészet virágzott: a lélek teremté azt.
A művész a tulajdon lelkében kereste és találta meg mintáját,
stilusát. Csak a tulajdon gondolatát alkalmazta  a
megalkotandó tárgyra és azokhoz a feltételekhez, amelyek szem előtt
voltak tartandók. De vajjon mi szükség dór vagy gót mintát másolni?
Hisz a szépség, célszerűség, az eszme nagysága, a kifejezés
művészete ép oly közel fekszenek hozzánk, mint bárki máshoz, s ha
az amerikai művész bizakodva és szeretettel fogja tanúlmányozni
éppen azt konkrét dolgot, amit meg kell alkotnia, tekintetbe vévén
az éghajlatot, a talajt, a nap hosszúságát, az emberek
szükségleteit, a kormány formáját: sikerül majd neki olyan házat
alkotnia, amelyben mindezeknek s az ízlésnek és érzésnek is eleget
tesz.

Ragaszkodj magadhoz; sohase légy utánzó! Tulajdon tehetségedet
minden percben fölmutathatod, egy egész élet kulturájának
fölhalmozott erejével; ám mások kikölcsönzött tehetségét csak
ideig-óráig s csak félig-meddig tarthatod birtokodban. Hogy mit
tehetsz magad a legjobban, arra csak a Teremtő taníthat meg. Nincs
ember, aki tudná, mi az, s nem is tudhatja, amíg ő maga ki nem
mutatta. Hol a mester, aki Shakespeare-t taníthatta volna? Hol a
mester, aki tanítómestere lehetett volna Franklinnak,
Washingtonnak, Baconnek, Newtonnak? Minden nagy ember unikum.
Scipio scipionizmusa éppen abban áll, amit senkitől sem
kölcsönözhetett. Shakespeare tanulmányozása soha senkit nem fog
Shakespeare-ré tenni.

Tedd meg, ami számodra kijelöltetett s nincs olyan, amit ne
remélhetnél; nincs olyan, amit ne merhetnél. Ebben a percben olyan
merész és nagy nyilvánulás alkalma nyílik számodra, mint Phidias
roppant vésőjének, az egyptomiak  malteres kanalának, Mózes
vagy Dante tollának, csakhogy különböző mindezektől. Lehetetlen,
hogy az oly dús, oly ékesszóló, oly ezernyelvű lélek ismételje
magát: de ha van füled e patriarkák igéje számára, biztos, hogy
felelni tudsz nekik hasonló hangnemben, mert a fül és a nyelv csak
az egyazon Természet két szerve.

Maradj meg életed egyszerű és nemes régióiban, engedelmeskedj
szívednek s új életre fogod kelteni az előidőket.

Kifelé kancsalít társadalmunk szelleme is. Mindenki csak a
társadalom javítását emlegeti, de senki sem javít. –

A társadalom sohasem halad. Amit nyer a réven, elveszti a vámon.
Folytonos változásoknak van alávetve; majd barbár, majd
polgárosult, majd keresztény, majd gazdag, majd tudományos; de
mindez a változás nem javulás. Mindenért, amit kap, meg kell
fizetnie az árt. A társadalom új ügyességekre tesz szert, de
elveszt ősi ösztönöket. Mily nagy az ellentét a jól öltözött,
olvasó, író, gondolkozó amerikai közt, akinek óra, irón és váltó
van a zsebében és a meztelen újzeelandi közt, akinek bunkó,
lándzsa, gyékény, s egy tető alatti osztatlan huszadrész alvóhely a
mindene. Ha az utazók igazat mondanak, a vadat megvághatod a
fejszéddel s egy vagy két napon belül beheged a seb s úgy
meggyógyúl, mintha puha viaszba vágtál volna, holott ugyanez a
vágás a fehér embert a másvilágra küldte volna.

A civilizált ember kocsit épített, de elvesztette lába
használatát. Tud mankón járni, de ugyanannyit vesztett
izomerejéből. Van finom  genfi órája, de már nem tudja megmondani
az órát a nap állásából. Van neki greenwich-i hajózsebkönyve, s
biztos benne, hogy az, ha kell, megadja neki a fölvilágosítást, de
az utcán járván, nem ismeri meg a csillagokat. A nap
pályaváltozásait sem figyeli meg; a napéjegyent alig ismeri, s az
év egész világító naptárának nem felel meg elméjében semilyen
óralap. Jegyzőkönyvecskéje elrontja emlékezőtehetségét; a
könyvtárak túlterhelik természetes eszét; a biztosító-társaságok
szaporítják a baleseteket; s kérdés, vajjon a gépek nem
akadályoznak-e inkább, semminthogy előmozdítanának; vajjon a
finomulás által nem vesztettünk-e sok energiát? Az erkölcsi
fejlődés vonala sem mutat nagyobb fellendülést, mind a fizikai. Ma
nincsenek nagyobb emberek, mint valaha voltak. Csodás egyenlőséget
figyelhetünk meg az őskor s a legújabb korok nagy emberei között. S
a XIX. század minden tudománya, művészete s filozófiája sem képes
nagyobb embereket létrehozni, mint Plutarchos hőseit, akik
huszonhárom vagy huszonnégy századdal előbb éltek. Phokion,
Sokrates, Anaxagoras, Diogenes nagy emberek valának, de nem hagytak
hátra magukhoz méltó osztályt. Aki hozzájuk igazán méltó, azt nem ő
róluk nevezik, mert az maga ember magáért, s maga lehet egy szekta
alapítója.

Minden korszak művészete, találmányai csak meze ennek a
korszaknak s nem bírják öregbíteni az ember erejét. A kár, amit a
gépek tökéletesítése okozott, úgy lehet, fölér a hasznukkal. Hudson
és Behring egyszerű halászbárkáikkal oly sokat végeztek, hogy
csodálatba  ejtették Parryt és Franklint, akik a
tudomány és mesterség minden forrásának fölhasználásával voltak
fölszerelve. Galileo egy kézi látcsővel sokkal ragyogóbb égi
jelenségeket fedezett föl, mint bárki más azóta. Kolumbus az
újvilágot egy fedetlen hajócskában fedezte föl. Milyen furcsa
látvány, hogy mennek ki a használatból s mennek tönkre koronkint a
szerszámok és gépek, amelyeket néhány évvel vagy századdal előbb
hangos dicsőítéssel vezettek be.

A nagy ember mindig az ember lényegéhez tér vissza. Mi a
hadviselés művészetének haladását a tudomány diadalai közé
számítjuk, s íme Napoleon Európát a «bivouac» által hódította meg,
ami csak abban állott, hogy visszatért a személyes bátorságra s
megfosztotta, tehermentesítette minden segédeszközétől. A császár
lehetetlennek tartotta a tökéletes sereg szervezését – írja Las
Casas – «anélkül, hogy el ne törülje szertárainkat, raktárainkat,
biztosságainkat, kocsiparkjainkat, egészen addig, míg a katona –
római példára – kézhez nem kapja gabonaporcióját, meg nem őrli kézi
malmán s maga nem süti a kenyerét.»

A társadalom hullám. A hullám előrehalad, de a víz, amelyen
képződik, nem mozog előre. Nem ugyanaz a vízcsöpp emelkedik a
hullámvölgytől a hullámhegyre. Egysége csak látszólagos jelenség. A
személyek, akik ma a nemzetet alkotják, jövő évben esetleg
meghalnak s tapasztalatuk velük száll sírba.

S így a tulajdonba vetett bizodalom is csak az önbizalom
hiányára vall. Az emberek oly soká fordították el tekintetüket
önmaguktól  külső dolgok felé, hogy a vallásos,
tudományos, s polgári közintézményeket egyszerűen a tulajdon
őreinek szeretik tekinteni, s az azok ellen intézett támadásokat
azért kárhoztatják s ítélik el, mert úgy érzik, hogy a tulajdonuk
ellen intézett támadások. Egymást nem azért becsülik, hogy ki mit
ér, hanem, hogy kinek mije van. Az igazán művelt ember azonban nem
büszkélkedik a vagyonával, mert sokkal többre becsüli egyéniségét.
Sőt szinte szégyeli vagyonát, ha azt esetlegesnek, rászármazottnak
látja, ha örökség, hozomány vagy tiltott út révén jutott hozzá;
mert érzi, hogy az nem igazi birtoka, nem az övé, nincs gyökere ő
benne, s csak azért van meg, mert forradalom vagy rabló nem
fosztotta meg tőle. Ellenben az ember minden igazi értékét
szükségszerűen s mindig maga szerzi, s amit az ember szerez, az
eleven tulajdon, amely nem függ az uralkodó hatalom, a tömeg, a
forradalmak kénye-kedvétől, a tűz, vihar, bankbukások veszélyétől,
hanem örökké megujhodik az ember végső lehelletéig.

Azt mondja Ali kalifa: «Osztályrészed az életből keres téged;
ezért maradj nyugton s ne keresd te.»

Az idegen javaktól való függőségünk vezet a számok rabszolgai
tiszteletére is. A politikai pártok igen számos gyülekezetekben
jönnek össze, s mentől népesebb a gyülekezet, annál hangosabb az
üdvözlés. «Essex küldöttsége!» «New Hampshire demokratái!» «Maine
whig-ei!» – s az ifjú hazafi ezer szemmel és karral érzi magát
erősebbnek, mint azelőtt. Épígy reformereink is gyülekezeteket
hívnak össze s tömegben határoztatnak, szavaztatnak róluk.

Ámde, kedves barátaim, az Isten kegye nem  így hatol
belétek s nem így vesz bennetek szállást, hanem éppen az ellenkező
úton. Csak ha az ember minden idegen segítséget félretesz, s
egyedül áll – csak akkor látom őt erősnek és diadalmasnak. Ő
gyengül minden emberrel, aki zászlója alá szegődik. Nem ér-e többet
egy ember, mint egy egész város.

Ne követelj senkitől semmit, s a végtelen változásban majd azt
látod, hogy magad vagy az egyedüli szilárd oszlopa és fenntartója
mindennek, ami környez. Aki megismeri, hogy az erő veleszületett,
hogy azért gyönge, mert a jót magán kívül, másutt kereste, – s aki
ezután a megismerés után habozás nélkül a maga lelkére veti magát:
mindjárt kihúzza magát, kiegyenesedik, ura lesz tagjainak s
csodákat mível; valamint a lábára álló ember erősebb, mint a fején
tótágast álló.

Így élj mindazzal, amit szerencsének neveznek. A legtöbb ember
csak játszik vele s majd mindent megnyer, majd mindent elveszít,
aszerint, amint kereke forog. Te azonban vesd meg, mint
törvénytelent, az ilyen nyereséget, s dolgozz az Ok és Okozat
eszközeivel, az Isten kancellárjaival.

Akaratod dolgozzon és szerezzen s íme megkötöd a Sors kerekét, s
nem kell félned többé a forgandóságát.

Politikai győzelem, az árfolyamok felszökése, beteged
felgyógyulása, barátod visszatérése vagy más kedvező esemény
fölhangol téged, s azt hiszed, hogy most már jó napok várnak reád.
Ne hidd ezt! Semmi sem adhatja meg neked a békességet, csupán
önmagad. Semmi sem adhatja meg neked a békességet, mint az
alapelvek diadala.







SZEMÉLYISÉG.

Olvastam, hogy lord Chatham hallgatósága mindig érezte, hogy
ebben a férfiúban van még valami magasabbrendű, mint ami beszédében
kifejezésre jutott. A francia forradalommal foglalkozó legjobb
angol történetírónk művéből kiderül, hogy hiába sorolja föl összes
adatait Mirabeauról, azok nem igazolják lángesze becsülésének
fokát. Sem a Gracchusok, sem Agis, Cleomenes, sem Plutarchos egyéb
hősei nem érik föl tetteikkel hírnevüket. Sir Philip Sidney, Essex
gróf, Sir Walter Raleigh mind nagy emberek, pedig keveset tettek.
Washington egyénisége súlyának csak igen kis részét leljük meg
vállalkozásai elbeszélésében. Schiller nevének tekintélye túlnagy
könyveihez mérten. A hírnév és művek, tények aránytalan viszonyát
nem lehet egyszerűen afféle szólamokkal elintézni, hogy a visszhang
továbbhat, mint a menydörgés. Ezekben az emberekben mindig marad
valami leülepedve, amely minden átalakulásukat felülmúló várakozást
kelt. Hatalmuk, erejük túlnyomó része lappang.

S ez az, amit jellemnek, személyiségnek hívunk; olyan
tartalékerő, amely puszta jelenlétével, közvetlenül, 
mesterkedés nélkül hat az emberekre. Valami ki nem mutatható erő,
házi isten vagy géniusz, amelynek ösztönzése vezérli a nagy
férfiút, de amelynek tanácsait nem tudja továbbközölni. Amely elég
társaság neki, úgy hogy az ilyen férfiú gyakorta magános lélek,
vagy ha véletlenül társas lény is, nem szorul a társaságra, mert
igen jól tud egymagában is elszórakozni. A legtisztább költői és
írói tehetség néha nagynak, másszor megint vékonykának tünhet föl;
ellenben a személyiség és jellem olyan nagy és fogyhatatlan, mint
egy csillag. Amit mások tehetségük, ékesszólásuk által visznek
végbe, az ilyen ember valami mágneses erővel éri el. «Erejének csak
felét használta fel.» Győzelmeit fölényének megmutatásával, nem
szuronyok összecsapásával aratta. Hódít, mert merő megjelenése
megváltoztatja a dolgok arculatát. «Óh, Jole, min ismered meg
Herakles istenségét?» «Mivelhogy abban a percben boldognak éreztem
magam, mihelyt ráesett a tekintetem. Ha Theseusra néztem, azt
kívántam, bárcsak látnám csatában küzdeni, vagy legalább lovait
hajtani a kocsiversenyen. Ellenben Herakles nem várt
bizonyítványra; ő meghódított mindent, ahová lépett, ahol
járt-kelt, leült vagy bármit is csinált.» Az ember, aki rendesen
puszta függvénye az eseményeknek s csak félig-meddig s akkor is
csak félszegen alkalmazkodik az élethez, a jelzett példányaiban
olyanúl jelentkezik, mint aki osztályosa a dolgok életének, s
ugyanazoknak a törvényeknek kifejezője, mint amelyek kormányozzák
az árt és apályt, a napot, a mennyiségeket és számokat.


De, hogy szerényebb és közelebbfekvő példát használjunk, úgy
tapasztaltam, hogy még politikai választásainkban is – pedig ott ez
az elem, ha egyáltalában jelentkezik, csak legdurvább formájában
jelentkezhetik – eléggé fölismerhetjük hasonlíthatatlan szerepét. A
nép nagyon jól tudja, hogy képviselőjének jóval többre van
szüksége, mint tehetségre, tudniillik arra az erőre, amelylyel
tehetsége iránt bizalmat is tud kelteni. A nép nem ér célt, ha a
kongresszusba tanúlt, jeles szónokot küld, ha az egyszersmind nem
olyan, aki, mielőtt a nép nem bízta még meg képének viseletével,
már meg ne lett volna bízva a mindenható Istentől, hogy derekasan
helyt álljon valamiért, amelyről bensejében szentül és
tántoríthatlanul meg van győződve, úgyhogy a legarcátlanabb és
legerőszakosabb ember is tapasztalja, hogy itt olyan ellenállással
találkozott, amellyel szemben hasztalan minden arcátlanság és
megfélemlítés, s amely nem egyéb, mint egy tény felől táplált hit
és meggyőződés. Akik ragaszkodnak álláspontjukhoz, nem szorúlnak
rá, hogy választóiktól tudakolják, mit is mondjanak, hanem önmaguk
jelentik az általuk képviselt kerületet. Ennek érzelmei, véleményei
sehol nem nyilvánulnak meg olyan önkénytelenül és igazában, annyira
tisztán önös befolyásoktól, mint őbennük. Otthoni választóik lesik
szavukat, arcszínüket és mintha tükörbe néznének, azok szerint
igazítják a maguk beszédét és tetteit. Közgyülekezeteink jó
próbakövei a férfias erőnek. Nyugatról, délről jövő derék
földieinknek van érzékük a jellem iránt és szeretik tudni,
 vajjon az az illető honfitársuk szolid
anyagból van-e faragva, vagy pedig át lehet rajta dugni a
kezet.

Ugyanez a mozgató erő nyilvánul meg a kereskedelemben. A
kereskedelemnek is megvannak a maga lángelméi, amint megvannak a
háborúnak, államnak, irodalomnak. S nem lehet külső okát adni miért
van valakinek jószerencséje. Annak nyitja magában az emberben van;
mindössze ennyit lehet róla mondani: Nézd meg őt magadnak, s
könnyen rájössz, miért van sikere. Amint Napoleon láttára megérted
szerencséjét.

Az új területen is a régi játékkal találkozunk, azzal a
szokással, hogy szembe kell nézni a dolgokkal, nem pedig a mások
szemüvegén. Az igazi kereskedőt maga a természet hatalmazza fel
foglalkozására; nem magánüzletembernek, hanem inkább a természet
megbizottjának és kereskedelmi miniszterének látjuk őt. Természetes
becsületessége párosulva a társadalom épületébe való belátással,
fölülemeli őt a csalafintaságokon és mindenkinek, akinek vele dolga
van, kinyilvánítja tulajdon meggyőződését, hogy a szerződéseket nem
lehet kényünk-kedvünk szerint értelmezni. Szelleme állandóan a
természetes méltányosságot és közhasznot tartja szeme előtt.
Tiszteletet sugall, s azt a kívánságot, hogy legyen vele dolgunk, s
mindezt annál a néma tiszteletnél fogva, amely körülveszi s annál a
szellemi gyönyörűségnél fogva, amelyet ennyi ügyesség színjátéka
okoz. Ez az egész roppant kiterjedésű kereskedelem, amely a déli
óceán hegyfokait s az  atlanti tengert teszi rendes kikötőivé,
egyes-egyedül az ő agyvelejében központosúl, s őt senki sem
helyettesítheti jól széles e világon. Már fogadószobájában jól
meglátjuk, hogy ma reggel már kemény munkát végzett; meglátjuk
összeráncolt homlokán és határozott modorán, amelyet – bármint
igyekszik is az udvariasságra – nem tud egészen levetni. Meglátom
világosan, mennyi szilárd cselekedetet vitt már ma végre; mennyi
bátor «nem»-et mondott ki, holott mások romlást okozó «igen»-t
mondottak volna. Látom rajta a mesterségre való büszkeségen, a
mesteri számítás ügyességén s a messzemenő kombinációk képességén
kívül annak a tudatát, hogy ő a világ ősi törvényeinek ügyvivője és
játékosa, aki ezenfelül arról is meg van győződve, hogy őt senki
sem pótolhatja s hogy az embernek születnie kell a kereskedelemre,
mert megtanúlni nem lehet.

Ámde ez az erő jobban megragadja lelkünket, ha nem ilyen kevert
célú tevékenységben nyilvánul. A legnagyobb eréllyel működik a
legkisebb körben és magánviszonylatok között. Minden esetben
rendkívüli és kiszámíthatatlan ható tényező. Lebírja még a
legnagyobb fizikai erőt is. A magasabbrendű természetek azzal
igázzák le az alacsonyabbrendűeket, hogy bizonyos álomba merítik.
Ezek tehetsége mintegy megbénúl és nem fejt ki ellentállást. Lehet,
hogy ez az egyetemes törvény. Ha a magasabbrendű nem bírja magához
emelni az alacsonyabbrendűt, akkor elkábítja, ahogy az ember
mintegy lebűvöli az alacsonyabbrendű állatok ellentállását. S ember
emberrel szemben ugyanilyen  titkos erőt gyakorol. Mily gyakran
valósította meg egy-egy igazi mester a mágiáról szóló meséket!
Mintha a parancsolás árja özönlenék ki szeméből mindenkire, aki
rátekint, erős, kemény fény özöne, – az Ohio vagy a Duna árjához
hasonlatos –, amely átitatja őket az ő gondolataival s minden
eseményt az ő szelleme színeire fest át. «Milyen eszközöket
használtál» – kérdék Concini feleségétől, a Medici Máriával való
bánásmód tekintetében. Ezt felelte: «Egyedül azt a befolyást,
amelyet minden erős szellem a gyöngébbre gyakorol.» – Avagy nem
tudja-e a vasravert Cæsar bilincseit lerázni s porkolábját Hippot
vagy Thrasot zárni beléjök? Vajjon a vasbékó olyan lerázhatatlan
békó? Tegyük föl, hogy egy guineai rabszolgakereskedő hajóján egy
csapat négert szállít, akik közt van olyan szabású is, mint
Toussaint L’Ouverture vala, vagy tegyük föl, hogy e fekete álarcok
közt vannak vasravert Washingtonok is. Ha Cubába érkeznek, vajjon a
hajón lévő csapat tagjainak viszonya ugyanaz lesz-e, mint volt a
behajózáskor? Hát csak kötelék és vasbilincs van a világon? Hát
szeretet, tisztelet nincs? Hát a rabszolgaszállító hajóskapitány
szegény agyában szikrája se villanna az igazságnak, s ezekről a
rabszolgákról csak ne is álmodjuk, hogy képesek lehetnek
összetörni, vagy kijátszani azt az egy-két hüvelyknyi vasbékót?

A személyiség természeti erő, csakúgy mint a fény vagy a hő, s
az egész természet együttműködik vele. Annak az oka, hogy egyik
ember jelenlétét érezzük, a másikét meg nem, époly  egyszerű,
mint a nehézkedés törvénye. Az igazság a lét csúcsa; az
igazságosság annak alkalmazása az emberi viszonylatokra. Minden
egyén ranglétrába van sorozva, aszerint, mily tisztaságban van meg
benne ez az elem. A tiszta jellem akarata úgy árad át a kevésbbé
tisztákba, amint a víz a magasabb edényből az alacsonyabba árad.
Ennek a természeti erőnek époly kevéssé lehet ellenállni, mint
bármely más természeti erőnek. Egy pillanatra földobhatjuk a követ
a levegőbe, de azért époly örök igazság, hogy minden földobott kő
le fog esni. S bármily példákat hozzunk is föl büntetlenül maradt
tolvajlásra, hitelt nyert hazugságra: az igazságnak végre mégis
győznie kell, s az a kiváltsága, hogy önmagának szerez hitelt. A
személyiség, a jellem ugyanez az erkölcsi rend valamely egyén
médiumán át nézve. Az egyén a befoglaló edény. Idő, tér, szabadság,
szükségszerűség, igazság, gondolat már nincsen szabadjára bocsátva.
A világegyetem vadaskertté vagy halastóvá válik. Minden dolga benne
van az emberben, az ő lelkétől színezetten. Az ő tulajdonságait
árasztja át minden keze ügyébe eső dologba, de nem az az irányzata,
hogy elveszejtse magát a végtelenbe, hanem – bármily nagy görbét is
tesz meg – minden tekintete végeredményében a maga lényére, javára
tér vissza. Megelevenít mindent, amit csak bír, s csak azt látja,
amit megelevenít. Magába öleli a világot, mint a hazafi a hazáját,
mint jellemének anyagi alapját, mint cselekvősége színpadját. Az
egészséges lélek úgy egyesül az Igazzal és Igazságossal, mint
ahogyan a mágnes  önként a sark felé fordúl, úgyhogy minden
szemlélő előtt úgy áll, mint valami átlátszó tárgy közöttük és a
nap között, s aki a nap felé vándorol, annak ő feléje is kell
vándorolnia. Imígyen a legmagasabb befolyás közlő médiumává válik
mindazok számára, akik nincsenek vele egyforma magas szinten. S így
az erős egyéniségek a társadalomnak, melyhez tartoznak,
lelkiismeretét jelentik.

Ennek a hatalomnak természetes mértéke a körülmények, a közeg
ellentállása. Azok az emberek, akik még nem ismerték meg igazi
lényüket, az életet csak véleményekben, eseményekben és
személyekben visszatükrözve tudják szemlélni. Csak akkor látják a
cselekedetet, mikor már meg van téve. Pedig annak erkölcsi eleme
már előzetesen is él a cselekvőben s könnyű volt megjósolni, jó-e
vagy rossz. A természetben minden kettős sarkú; mindennek van
pozitiv és negativ pólusa. Hím – nőstény; szellem, akarat – tény,
cselekedet; észak – dél áll egymással szemben. A szellem a pozitiv,
a tény a negativ pólust képviseli. Az akarat az északi, a
cselekedet a déli sarkot. A jellem természetes helye az északi
sarkon van. Résztvesz az egész rendszer mágneses áramlataiban.

A gyenge lelkeket a déli, vagy negativ pólus sarkítja. Ők minden
cselekedetnek hasznát vagy kárát nézik. Nem látnak meg soha
valamely elvet, míg nem nyilvánul meg valamely személyben. Nem arra
vágyódnak, hogy ők legyenek szeretetreméltók, hanem arra, hogy
mások legyenek velük szeretetreméltók. Az erős jellemű ember
szívesen hall hibáiról is; ez a másik  fajta nem
szereti, ha hibáit emlegetik. Ők események tisztelői. Biztosítsd
őket valamely eseményről, összeköttetésről, a körülmények bizonyos
láncolatáról: s nem kívánnak egyebet. A hős ellenben azt látja,
hogy az esemény szolga: őt kell követnie.
Az események adott rendje nem elégíti ki képzeletét, mert a jóság
szelleme esetleg kisiklik valamely körülménysorból, holott a
boldogulás bizonyos szellemhez, lélekhez fűződik, amely az
események bármilyen rendjében mint természetes gyümölcsét aratja le
az érvényesülést és diadalt.

A körülmények semilyen kedvező fordulata nem teheti jóvá a
jellem, a személyiség fogyatékosságát. Dicsekszünk azzal, hogy sok
babona alól fölszabadúltunk; ámde, ha összezúztunk is bálványokat,
ezt csak úgy tettük, hogy csupán megváltoztattuk a bálványimádásunk
tárgyát. Mit nyertünk azzal, hogy már nem áldozunk bikát
Jupiternek, Neptunnak, vagy egeret Hekáténak stb., ha megreszkettet
a mások véleménye, az ú. n. közvélemény, vagy valamely támadás,
viszály, a rossz szomszéd, szegénység, megcsonkítás avagy a
forradalom vagy gyilkolás riadalma. Ha reszketek, nem közömbös-e,
mitől reszketek?

Tulajdon hibáink majd ebben, majd abban a formában testesülnek
meg nemünk, korunk, temperamentumunk szerint, s ha hozzáférhetők
vagyunk a félelemnek, hamar is találunk okot a félelemre. A
kapzsiság vagy rosszindulat, amely elszomorít, s amelyet a
társadalom bűnéül róvok föl, a tulajdon bűnöm. Mindig csak az én-em
környez engem. Viszont a derekasság  örökös győzelem, amelyet nem
diadalordítás ünnepel, hanem csöndes lelki derű, amely nem egyéb,
mint megrögzített, állandó, szokásos öröm. Nem előkelő dolog, ha
mindig az eseményekhez futunk s azoktól várjuk annak a
megerősítését, hogy vajjon igazunk van-e vagy nincs igazunk? A
tőkepénzes nem fut minden órában a bankárhoz, hogy nyereségét
mindjárt pénzzé tegye; megelégszik azzal, ha olvassa a
tőzsdejelentésben, hogy befektetése értékben emelkedett. Meg kell
tanulnom, hogy ugyanazt az örömöt, amelyet a legkedvezőbb
körülmények bekövetkezte idéz föl, még tisztábban találjam föl
annak az észleletében, hogy helyzetem óráról-órára javúl és már
egyenesen parancsol azoknak az eseményeknek, amelyeket óhajtok.
Ezen való ujjongásunkat csak az fékezheti, hogy előrelátjuk a
dolgoknak olyan kitünő alakulását, rendjét, amely minden eddigi
boldogulásunkat is mély árnyékba borítja.

A személyiség azzal az arcával ragad meg engem, hogy elégséges
önmagának. Tisztelem a gazdagságát; nem tudom elképzelni
elhagyatottnak, szegénynek, számkivetettnek, boldogtalannak,
lekötöttnek, szolgának, hanem csak örökös úrnak, jótevőnek, s
boldogítottnak. A személyiség valami centrális dolog; annak a
lehetetlensége, hogy ki lehessen mozdítani vagy le lehessen
dönteni. Az igazi férfi valami hatalmas tömeg benyomását kelti
bennünk.

A társadalom léha, napjait haszontalanságok között, beszédeit
udvariaskodások és ürügyek közt forgácsolja el. Ámde, ha geniális
embert keresek föl, silány mulatságot találok nála, ha csak
jóindulata  futó és szertartásos nyilvánulásaival
traktál. Inkább álljon ott törzsökösen a helyén, s éreztesse lényét
velem, ha egyébbel nem is, mint ellentállásával; adja értésemre,
hogy új és pozitív érték vesz körül lényével: nagy üdülés ez
mindkettőnknek. Már az is sok, hogy nem fogadja el a konvencionális
véleményeket és praktikákat: «Nonconformista» volta ösztökéje és
emlékeztetője lesz minden látogatójának, hogy elsősorban vele
szemben kell állást foglalni. Nincs reális és üdvös dolog a
világon, amely nem volna háborúság színtere. Házainkat kacagás,
terefere, emberszólás tölti be, de ez keveset használ. Ám
hasznunkra van az a faragatlan, hozzáférhetetlen ember, aki
probléma és félelem tárgya a társadalomnak; aki fölött nem tud
hallgatással napirendre térni, mert vagy tisztelnie, vagy gyűlölnie
kell őt; akivel mindenki – úgy a közvélemény vezére, mint az
ismeretlen és különködő senki – bizonyos viszonyban érzi magát. Ő
bebizonyítja, hogy Amerikának és Európának nincs igaza; ő lerontja
a szkepticizmust, amely azt mondja: «Az ember csak hitvány és
gyönge báb; együnk hát és igyunk!», mert ő megvilágítja a még meg
nem kisérlett és ismeretlen dolgokat. Örökös megnyugvás a
fennállóban, örökös hivatkozás a közvéleményre: gyönge hitet és
zavaros fejet jelent; olyan elmét, amely nem bírja valamely ház
tervét fölfogni, mielőtt az a ház nincs megépítve. Az igazi bölcs
nemcsak a tömeget hagyja ki gondolkodásából, hanem a keveseket is.
Az olyan emberek, akik ősforrások, önmaguktól mozgatottak,
önmagukba elmerültek;  akik azért parancsolnak, mert belső
parancsuk van, a maguk felől bizonyosak: jók, mert a legmagasabb
hatalom közvetlen jelenlétét hirdetik.

Minden cselekedet mathematikailag alapúl a lényünkön. A
Természetben nincs hibás értékelés. A viharzó oceán egy font vize
ugyanolyan súlyú, mint a tó vize nyár derekán. Minden dolog
pontosan minősége, pontosan mennyisége szerint hat; semmire sem
vállalkozik, amit nem tud megtenni. Nem így az ember! Ő nagyobbra
lát: olyan dolgokat is kíván és megkisérel, amelyek meghaladják
erejét. Valami angol memoár-könyvben olvastam: «Mr. Fox – később:
lord Holland – azt mondta, hogy el kell nyernie a kincstár első
lordja méltóságát; rászolgált s igényt is tart reá.» – Xenophon és
az ő tízezrei fölérték erővel, amire vállalkoztak s végre is
hajtották; annyira fölérték, hogy nem is sejtették, mily nagy és
utánozhatatlan a vállalkozásuk. S még ma is megismétlés nélkül van,
s a hadtörténelem árvíz-jele. Sokan próbálkoztak meg vele azóta, s
nem győzték.

Minden cselekedet erejét csupán reális alapra lehet helyezni.
Egy intézmény sem lesz jobb, mint az intézője. Ismertem egy
barátságos és művelt férfiút, aki valami gyakorlati reformot akart
végrehajtani, de én sehogysem találtam, hogy a szíve ügye volna az,
amit kezébe vett. Csupán hallott róla, olvasott róla, így
sajátította el. S ezért cselekedete merő kisérletezés volt: a város
egy darabját vitte ki a mezőre, s az egészen város is volt és semmi
 új s nem kelthetett lelkesedést. Ha lett
volna valami rejtett elem ebben az emberben, valami félelmetes,
titkos genius, amely viselkedését tüzelte, kavarta volna: óh, hogy
vártuk volna eljövetelét. – Nem elég, hogy az ész lássa a bajokat
és orvosszereiket. Mindig alá kell rendelnünk az életünket, s nem
szabad rálépnünk a földre, amelyre igényt tartunk, valamíg csak
valamely gondolat tüzel bennünk, nem pedig egész lelkünk. Mert
mindaddig «nem szolgáltunk rá».

Másik vonása az életnek a szüntelen növekedés. Az igazi férfiú
legyen nagyértelmű és komoly; de azt is éreztetnie kell velünk,
hogy előtte értékét ellenőrző, boldog jövő nyílik meg, amelynek
hajnala pirkadó sugarait már a jelen futó órájára is ráveti. A hőst
mindig balúl fogják föl és balúl itélik meg, de ő azért nem
töltheti az idejét azzal, hogy a félreértések csomóját bogozza: ő
megint úton van és új hatalmat, új tisztességet szerez magának s új
igényt szívetekre, úgyhogy csődbe juttat benneteket, ha még mindig
régi dolgain rágódtok és nem tartotok vele lépést tulajdon
gazdagságtok gyarapításával. A nemes férfiú új tettei az egyedüli
védői, mentségei és magyarázói a régebbi tetteinek. Csak ezzel az
apológiával és magyarázattal szolgálhat s csak ezt fogadhatja el.
Ha barátod visszatetszett neked, ne gubbaszsz fölötte, mert ő már
nem is emlékszik erre a múló epizódra, hanem máris megkettőzte a te
szolgálatodra levő erőit s még mielőtt föl tudnál kelni, máris
elhalmoz áldásaival.

Nem lelünk örömet annak a jóakaratnak 
gondolatában, amelyet csak cselekedetein lehet megmérni. A szeretet
kimeríthetetlen, s bár szántóföldjei már letaroltak, magtárai
üresek, ő még mindig tud jót tenni, gazdagítani. Az igazi férfi,
még ha alszik is, akkor is mintha tisztítaná a levegőt, házával
díszíti a vidéket és erősíti törvényeit. Az emberek meg is érzik
mindig ezt a különbséget. Jól ismerjük mindazokat, akik egészen más
eszközökkel gyakorolják a jótékonyságot, mint ingyen
leves-társaságok listáin való aláírásaikkal. Az csupán
alacsonyrendű érdem, amelyet föl lehet sorolni. Ijedj meg, ha
barátaid megmondják, mit tettél jól s föl is sorolják; ám ha a
tisztelet és félig nem tetszés bizonytalan és félénk tekintetével
állonganak és kénytelenek itéletüket egy évre fölfüggeszteni, akkor
remélni kezdhetsz.

Azok, akik a jövendőnek élnek, szükségkép mindig önzőknek tünnek
föl azok szemében, akik csak a jelennek élnek. Ennélfogva
mulatságos olvasni a jámbor Riemernél, a Goethéről írt
emlékirataiban, mint szedte lajstromba Goethe adományait és
jótéteit, mint pl. hogy ennyi meg ennyi száz tallért adott
Stillingnek, Hegelnek, Tischbeinnek; jó jövedelmű állást szerzett
Voss professornak, s a nagyhercegnél Herdernek, nyugdíjat Meyernek,
két tanárt ajánlott külföldi egyetemre stb. A jótétemények még oly
hosszú fölsorolása is nagyon rövidnek tünnék föl. Koldús teremtés
volna az ember, ha csak ezen lehetne mérni. Mert mindezek
kivételekként hangzanak, pedig a jó ember szabálya és mindennapi
élete a jótevés. Goethe igazi jótékonysága kiolvasható abból a
beszámolóból,  amelyet dr. Eckermannak adott vagyona
hovafordításáról: «Minden ‚bon-mot‘-m egy erszény aranyamba került.
Félmilliót a magam pénzemből, örökségemet, fizetésemet, írásaimnak
ötven év alatt befolyó jövedelmét költöttem arra, hogy megtanuljam
mindazt, amit ma tudok. Ezenkívül…» stb.

De megvallom, hogy csak üres beszéd és szófia, ha az ilyen
egyszerű és gyorshatású erőnek vonásait föl akarjuk sorolni; olyan,
mintha a villámot szénnel akarnók lefesteni. De ezeken a hosszú
estéken, ezekben az üres órákban szeretem magam vele vigasztalni.
Nem tudja annak mását adni, csak maga. Egyetlen, szívből jövő meleg
szó gazdaggá tesz. Megadom magam életre-halálra. Mily halálosan
hideg még a költői géniusz is az életnek ezzel a tüzével szemben.
Érintésétől újraéled elernyedt lelkem s élessé teszi szemem, hogy
behatolhasson a Természet sötétségeibe. Rájövök, hogy amiben
szegénynek gondoltam magam, éppen abban vagyok a leggazdagabb.
Ebből új értelmi lendület származik, amelyet viszont ismét a
személyiség valamely újabb nyilvánulása szorít háttérbe. Mily
különös váltakozása a vonzásnak és taszításnak! A személyiség, a
jellem elutasítja az intelligentiát, de föltüzeli, a személyiség
gondolatba megy át, így is nyilvánúl, de azután megint
megszégyenítve enged az erkölcsi érték új fölvillanása elől.

A személyiség a Természet legmagasabb formája. Hasztalan
majmolják, hasztalan tusakodnak ellene. Olyan mértékű szívósság,
ellentálló és teremtő erő van benne, hogy meghiusít minden
vetélkedést. 

S ez a mestermű akkor sikerül a legjobban, ha csupán a Természet
keze dolgozott rajta. Gondoskodott róla, hogy a nagyrahivatottak
árnyékban suhanjanak az életbe, hogy ezerszemű Athenæ ne lesse az
ifjú geniusz minden új gondolatát és elpiruló mozdulatát s ne
kürtölje világgá. Múltkoriban a leghatalmasabb istenség két igen
fiatal gyermeke ejtett gondolkozóba. Amidőn kutattam szentségük
forrását, s a bűbájt, melyet a fantáziára gyakoroltak, mintha
mindenikük ezt felelte volna: «Ezt a nonconformista voltomnak
köszönhetem; sohasem hallgattam arra, amit a nép törvényének
nevezett; nem töltöttem vele időmet. Megelégedtem a magam falusi
szegénységével: innen ered a szelidségem; művem nem emlékeztet
arra, mentes attól.» És a Természet ilyen személyiségek által adja
tudtomra, hogy még a demokratikus Amerikában sem engedi magát
demokratizálni. Mily kolostori elzárkózottságban, szorgosan
megőrizve a piactól és lármájától neveli fel őket! – Éppen ma
reggel küldtem el ezeknek az erdei isteneknek néhány
vadvirág-írását. Hogy kiemelkednek az irodalomból a gondolat és
érzés forrásaiból fakadt üde termékek, mintha a pallérozottság és
kritikai szellem e korában a nemzeti költészet első sorait
olvasnók! Mily megragadó mély tiszteletük kedvenc könyveik, egy
Aischylos, Dante, Shakespeare, Scott iránt, mintha úgy éreznék,
hogy nekik is részük van abban a könyvben, s aki azt bántja, őket
bántja; s különösen milyen megragadó ez a teljes elzárkózásuk
minden kritika elől, ez a gondolat Pathmosa, ahonnan  írnak,
teljesen annak tudata nélkül, mily szemek fogják valaha is olvasni
írásaikat! Bárcsak tovább is így álmodhatnának, mint az angyalok, s
ne ébrednének összehasonlításokra és hizelgésekre! S mégis, vannak
természetek, amelyek túljók arra, semhogy a dicséret megronthatná
őket s ahol a gondolat ere egészen mélyről hatol föl, ott a hiúság
nem veszedelem. Nagyképű barátaik ugyan óva intik majd őket, hogy
fejüket ne csavartassák el harsonahangokkal, de ők erre csak
mosolyoghatnak. Emlékszem, mint méltatlankodott egy ékesszavú
methodista egy theologus intelmeire: «Barátom! Az igazi férfiút nem
lehet sem dícsérni, sem szidalmazni.»

Mint már megmondtam, a Természet maga vette kezébe ezeket a
szuverén személyiségeket és bármily ügyesen kívánja meg belőle
részét a szószék és iskola, azt tanítván, hogy a törvények képzik a
polgárt: a Természet tovább járja a maga útjait s meghazudtolja
akár a legbölcsebb embert is. Van az embereknek, egyéneknek egy
bizonyos osztálya, akik hosszú időközökben jelennek meg, s akik a
belátás és erény oly fokával vannak megáldva, hogy az emberek
egyhangúlag istenieknek üdvözlik őket, s akik úgyszólván
fölhalmozódásai annak az erőnek, amelyről szemlélődünk. Az isteni
személyek született személyiségek, vagy – Napoleonnal szólván –
megszervezett győzelmek. Rendesen rosszindulat fogadja őket, mert
új tünemények, s mert végét vetik annak a túlzásnak, amelyet a
legutóbbi isteni személyiséggel űztek az emberek. A Természet
sohasem kovácsol  rímet egyik fiáról a másikra; nem csinál
kettőt egyformára. Ha nagy férfiút látunk, hasonlónak képzeljük
valamely történeti egyéniséghez s megjósoljuk a jövőt, amely
jelleméből és sorsából következik, – s biztos, hogy jövendölésük
nem válik be. Egyikük sem fogja személyisége problémáját a mi
előitéletünk szerint regulázni, hanem csak a maga, előzmény és
minta nélkül való magas útján. A személyiségnek tág térre van
szüksége; nem tűri, hogy tömeg zsúfolja körül, sem azt, hogy futó
szempillantásokkal, bokros teendők közt, alkalmilag itéljék meg.
Perspektívára van szüksége, csakúgy, mint a hatalmas épületnek.
Lehet, sőt bizonyos, hogy nem lép oly gyakran az emberi
viszonylatokba s nem is kívánhatjuk tőle tevékenysége, hatása gyors
kifejlését sem a népies erkölcstan, sem a magunk erkölcstana
szerint.

A Szobrászatot ugyanúgy nézem, mint a Történelmet. Nem tartom
lehetetlennek, hogy Apollo és Zeus hússá, vérré váljék. A művész
minden vonást, melyet kőben megörökít, már látott az életben, még
pedig jobban, mint ahogy másolja. Már sok utánzattal volt dolgunk s
mégis született hivői vagyunk a nagy embereknek. Mily
gyönyörűséggel olvassuk a régi könyvekben, amikor még az ember
kevés volt, a patriarkhák legkisebb cselekedetét is. Szinte
megköveteljük, hogy a nagy ember ilyen hatalmas és oszlopos
jelenség legyen a tájképen; hogy megérdemelje a krónikás
beszámolóját még arról is, mint kelt föl, mint övezte lágyékját és
ment el ide vagy oda. A hitelt legjobban megérdemlő festményeknek
azokat tartjuk, amelyek olyan fenséges férfiakról  szólnak,
hogy fenségük már a küszöbön győzött és lebírta érzékeinket; amint
ez a keleti mágussal megesett, akit Zoroaster érdemeinek
megvizsgálására küldöttek ki. Amikor ez a Yunani-bölcs Balkhba
érkezett, – a perzsa írók így beszélik el – Gushtasp napot
határozott, amelyen minden vidék mobed-ei összegyűljenek, s e
gyülekezet körében aranyszéket jelöltek ki a Yunani-bölcsnek. Akkor
Yezdam-ból való kedvencük, Zoroaster próféta belépett a gyülekezet
körébe. Amidőn ezt a főnököt meglátta a Yunani-bölcs, így szólt:
«Ez az alak, ez a járás nem hazudhat; csupán színigazság fakadhat
belőle.» – Plato azt mondja, hogy lehetetlen az isten fiaiban nem
hinni, «mégha bizonyító és kényszerítő erejű érvek nélkül beszélnek
is.» – Nagyon szerencsétlennek érezném magam embertársaim között,
ha nem tudnék hinni a Történelem legjavában. «John Bradsham –
mondja Milton – olyan konzul színében tünik föl, akitől a
vesszőnyalábot («fasces») nem veszik el az év végén, úgyhogy
nemcsak hivataloskodása színhelyén, hanem egész életén át úgy
látod, amint törvényt ül királyok fölött.» – Hihetőbbnek tartom –
mert apriori tudásból folyhat – hogy egy ember ismerje a mennyet –
mint a khinaiak mondják – mint hogy oly sok ember ismerje a
világot. «Az erényes fejedelem félelem nélkül lép az istenek színe
elé is. Elvár évszázadig, valamíg eljő a bölcs és nem kételkedik
benne. S az, aki félelem nélkül lép az istenek színe elé, az ismeri
a mennyet; s az, aki elvár évszázadig, valamíg eljő a bölcs és nem
kételkedik benne, az ismeri  az embereket. Imigyen járdal az
erényes fejedelem és évszázadokra kijelöli birodalma útjait.»

De minek keressünk ilyen távoli példákat. Együgyű megfigyelő az,
akit saját tapasztalata nem tanított meg a magikus dolgok
valóságára és erejére, épúgy mint a khémiára. A leghidegebb és
legszabatosabb számító sem teheti ki a lábát otthonról, hogy ne
találkozzék megmagyarázhatatlan befolyásokkal. Valaki rászegzi
szemét és: emlékezete sírjai megnyílnak és fölküldik halottaikat;
titkait, amelyek rejtve-felfedve egyaránt nyomorítják, kénytelen
elárulni, – ránéz egy másik, s ő nem tud beszélni s teste tagjai
mintha kificamodtak volna; majd jő egy barátja, s ez kellemessé,
merésszé, ékesszavúvá teszi őt. S vannak emberek, akikre kénytelen
emlékezni, akik gondolatának transcendens terjeszkedést adnak s
keblében új élet tüzét szítják.

Van-e valami kitünőbb, mint az ilyen szoros baráti viszony, ha
ilyen mély gyökerekből fakad? Nincs annál döntőbb felelet a
skeptikus számára, aki kétségbevonja az ember hatalmát es
képességeit, mint az embertársainkkal való örömteljes közlekedés,
ami minden okos ember hitének és gyakorlati tevékenységének alapja.
Nem ismerek semmit, ami az életben olyan kielégülést szerezne, mint
ez a mély jó megértés, amely, sok kölcsönös szívesség után, két
erényes ember közt fennáll, amidőn mindegyikük biztos maga felől és
biztos a másik felől. Ez a boldogság háttérbe szorít minden más
gyönyört, politikát, kereskedelmet. Mert ha az emberek  úgy
érintkeznek, ahogyan kellene, azaz mindegyikük mint jótévő,
csillagnéző, eszmékkel, tettekkel, beteljesítésekkel fölruházott:
ez a természet örömét hirdető ünnepnapja volna. Az ilyen
barátságnak a nemi szerelem az első jelképe, amint minden más dolog
a szerelem jelképe. A legjobb embereket összefűző ilyen barátság,
amelyet egykor csak ifjúságunk romantikájának tartottunk, a
személyiség kifejlésével a legszilárdabb, legigazabb gyönyör
forrásává válik.2)

Hisz bár lenne lehetséges az emberekkel helyes viszonyban
élnünk! Vajha tudnánk tartózkodni attól, hogy bármit is követeljünk
tőlük, akár dicséretet, akár segítséget vagy szánalmat és
megelégednénk azzal, hogy a legősibb törvények révén hassunk
reájuk? Avagy nem tudnánk néhány emberrel – csak egyetlenegy
emberrel is – írásba nem foglalt alapszabályok szerint közlekedni s
kipróbálni ható erejüket? Nem állíthatnók ki barátunknak az
igazság, hallgatagság és türelem bizonyítványát? Olyan mohón kell-e
utánajárnunk? Hisz ha rokonok vagyunk, úgyis találkozunk. A Régiség
hite volt, hogy semmiféle elváltozás nem rejthet el egy istent a
másik elől s egy görög vers azt mondja: «Az istenek nem
ismeretlenek egymásnak.» S a barátok is az isteni kényszerűség
törvényeit követik; a nehézkedés törvénye ellenállhatatlanul hajtja
őket egymáshoz, «s bár  távol kell lenniök egymástól, csak
szaporítják az egymásnak okozott gyönyörűséget».

Rokonságuk nem mesterkélt, hanem a Természettől engedélyezett.
Az isteneknek a mi Olympusunkon hopmester nélkül kell leülniök s ők
isteni rangsor szerint rendezkednek be. Minden társaság meg van
rontva, ha erőlködve hozzák össze egy mérföldnyi távolságból. S ha
nem jön létre igazi társaság, akkor csak bosszantó, alacsony
színvonalú, lealacsonyító fecsegés jön létre, még ha a
legelőkelőbbekből áll is. Minden egyesnek nagysága háttérbe szorúl,
minden gyöngeségük kínos tevékenységet fejt ki, mintha az
olympusiak azért jöttek volna össze, hogy tubákot kínálgassanak
egymásnak.

Az élet lóhalálában rohan el. Vagy futó árnyékot űzünk, vagy
minket űz, hajt valami félelem, kisértet. Ám ha baráttal
találkozunk, megállunk s most nagy őrültségnek tartjuk lázas
rohanásunkat. Most szünetelésre, birtoklásra vágyódunk s arra a
hatalomra, hogy a szívünk mélyéből fölötlött pillanatot tartóssá
tehessük. Minden nemes viszonyban a pillanat minden.

Az isteni ember a lélek jóslata; a barát a szív reménysége.
Boldogságunk arra vár, hogy ez a kettő egy személyben teljesedjék
be. Az évszázadok még csak most nyitják meg ezt az erkölcsi erőt.
Minden erő ennek árnyéka, jelképe. A költészet gyönyörűséges és
erős hatású, ha ihletét innen meríti. A nagy férfiak aszerint vésik
bele a nevüket a világba, amint ezzel vannak telve. A Történelem
eleddig ösztövér; nemzeteink alacsony tömeg voltak, nem láttunk még
igazi férfiút: az isteni alakot valójában  még nem
láttuk, csak mintegy álomképüket és jóslatukat; nem ismertük még
meg fenséges magatartását, amely egyaránt megnyugtatja s hozza
önkívületbe a szemlélőt. Egy szép napon rá kell jönnünk, hogy a
titkosabb eleven erő a legnyilvánosabb is, hogy a minőség pótolja a
mennyiséget, hogy a jellem, a személyiség nagysága a sötétben
munkálkodik és segítségére van olyanoknak is, akik színről-színre
sohasem látták. Ami emberi nagyság eleddig fölbukkant, az kezdet és
bátorítás ebben az irányban. Az istenek és szentek története,
amelyet a világ eddigelé megírt és tisztelt, a személyiség megannyi
dokumentuma. Évszázadok ujonganak egy ifjú viselkedésén, aki semmit
sem köszönhetett a jószerencsének, s akit nemzete keresztre
feszített, aki lelki tisztasága révén eposi fényt sugárzott
halálára, s aki minden részletet egyetemes jelképpé istenített az
emberiség szemének. Ez a nagy kiszenvedés azóta legnagyobb tényünk.
Lelkünk győzelmet követel érzékeink fölött; a jellem olyan erejét
követeli meg, amely megtérít bírót, esküdtszéket, katonát, királyt;
amely uralma alá hajtja az állati s ásványi erőket és egybevegyül a
növények nedveivel, a folyók, szelek, csillagok futásával és az
erkölcsi ható erőkkel.

S ha nem is tudunk egy ugrásra az ilyen nagyságokig
fölemelkedni, legalább nézzünk föl hódolattal hozzájuk. Ezek a nagy
tulajdonságok a társadalomban nagy előnyt jelentenek azoknak,
akikben megvannak, de nagy hátrányt is. Magánértékeléseinkben a
legnagyobb óvatosságot kívánják meg. Nem tudom 
barátaimnak megbocsátani, ha nem ismernek föl egy-egy ilyen finom
személyiséget s nem bánnak vele hálás vendégszeretettel. Mert, ha
végre eljön az, akire mindig vágyódtunk és ránkragyog a távoli
mennyek országának verőfényes sugaraival: s mi durvák, kritikusok
vagyunk vendégünkkel szemben és az utca aljasságával és
gyanakodásával bánunk vele, ez olyan közönséges lélekre vall, amely
szinte becsapni látszik az Ég kapuit. A lélek zűrzavarát, igazi
őrületét jelenti, ha már önmagára sem ismer, ha már nem tudja, hol
kell adóznia hódolatával, vallásos tiszteletével. Van-e egyéb igazi
mély tisztelet is, mint azt tudni, hogy a világ tágas pusztaságán
bárhol fakadt virágba a szent érzés, amelyet szeretünk, ez
számunkra nyílott ki? S ha senki más nem látja, én látom; én látom
a jelenség nagyságát és ha egyedül is látom. Valamíg virágzik,
ünnepet szentelek és addig szegre akasztom lelkem borúját,
őrültségemet és léha tréfáimat. A Természet is ellágyúl vendége
jelenlététől. Sok embernek van szemük a bölcs és házias erények
számára; van szemük megismerni a géniuszt csillagpályáján, bár a
tömeg erre is képtelen. Ámde ha utcáinkba, házainkba látogat a
Szeretet, amely mindent elszenved, magától mindent megtagad,
mindent remél, s amely megfogadta magának, hogy inkább lesz koldus
és bolond világéletében, semhogy fehér kezét a legkisebb
engedménnyel bemocskolja: ennek az arcát csupán a tiszta lelkű és
reményű ismerheti meg, s egyedül azzal tanusíthatja iránta
hódolatát, hogy tulajdonáúl a lelkébe olvasztja!







ÉLETBÖLCSESÉG.

Mi jogon írhatok én az életbölcseségről, amelyből oly kevéssel
rendelkezem s az is negativ természetű? Bölcseségem elkerülésből,
kitérésből, lemondásból áll, nem utak és módok kieszeléséből, ügyes
kormányzásból, nemes jóvátételből. Nem nagyon tudok a pénz helyes
kiköltéséhez, nem vagyok takarékossági, gazdálkodó genie, s aki
csak kertemet látja, úgy tartja, hogy bizonyosan van még egy másik
kertem is. Mindazonáltal szeretem a realitást, a tényeket; gyűlölöm
az ingadozókat és az élesen nem látókat. S azután: annyi jogcímen
írok az életbölcseségről, mint amennyivel a költészetről és a
szentségről írtam. Nemcsak tapasztalatból írunk, hanem vágytól és
ellentétességünktől hajtva is. Olyan tulajdonságokat festünk,
amelyek híjával vagyunk. A költő csodálja az energikus és taktikus
férfiút; a kereskedő pappá vagy ügyvéddé neveli a fiát; s ha valaki
nem hiú és önző ember, abból, hogy mit dicsér, meg fogod tudni, mi
hiányzik belőle. S végül: nem volna szép tőlem, ha a szerelemről és
a barátságról szóló finom lírát nem ellensúlyoznám érdesebb
hangokkal, s ha én, aki erősen és állandóan érzem,  mivel
tartozom érzékeimnek, nem tennék erről legalább futólagos
vallomást.

Az életbölcseség az érzékek erénye, derekassága. A jelenségek
tudománya. A belső élet külsőleg megnyilvánuló tevékenysége: az
Isten, aki gondolatokat fog jármába. Az anyagot az anyag törvényei
szerint mozgatja. Beéri azzal, hogy a test egészségét keresi a
fizikai föltételekhez való alkalmazkodás által, s a lélek
egészségét az intellektuális föltételekhez való alkalmazkodás
által.

Az érzékek világa a megnyilvánulás, a jelenségek világa. Nem
önmagáért van, hanem jelképies jellegű. S a valódi bölcseség,
vagyis a jelenségek törvényei fölismerik, hogy ugyanakkor léteznek
még más törvények is, s hogy saját tiszte csak alárendelt; hogy ők
csak a felszínen működnek, nem a dolgok középpontjában. Az
életbölcseség magában véve, elszigetelten hamis valami. De teljes
jogú, ha a testet öltött lélek természetrajza; ha kifejti a
törvények szépségét az érzékek szűk mezején belül is.

A világ ismeretének több eredményes foka van. Jelen célunkra
elegendő, ha hármat jelzünk. Az emberek egy csoportja a szimbolum
hasznosságának él; végső jónak s célnak az egészséget és vagyont
tartja. Egy másik csoport ezek szintjén fölül a szimbolum
szépségének él: pl. a költő, a művész, a természetbúvár, a tudós.
Egy harmadik csoport fölülemelkedve még a szimbolum szépségén is
magának a jelképezett dolog, lényeg szépségének él: ezek a bölcsek.
Az első csoportban fő a józan ész; a másodikban a jó ízlés; a
harmadikban a lelki  észrevevés és fölfogás képessége. Hosszú
világéletében az ember egyszer végigfutja az egész skálát: látja és
élvezi a jelképet reálisan megtestesülve; majd szeme előtt
világosan megnyilvánul a szimbolum szépsége, végül, amidőn sátrát a
természet e szentelt, vulkanikus szigetén üti föl, nem kíván ott
házakat és pajtákat építeni, hanem áhítatosan térdet hajt az Isten
ragyogó fényességének, amelyet minden résen és redőn kiáradni
lát.

A világ tele van egy alacsonyrendű okosság közmondásaival,
tetteivel, intéseivel. Ez az okosság odaadó hódolat az anyag iránt,
mintha bizony nem volnának más képességeink, mint az inyünk,
orrunk, tapintásunk, szemünk, fülünk érzékei, – imádja a
hármasszabályt; sohasem ír alá semmit, sohasem ajándékoz semmit
fölötte ritkán kölcsönöz s minden terve csak azt kérdi: «Hoz
valamit a konyhára?» Ez olyan betegség, mint mikor a bőr egyre
vastagodik, míg az életszerveket tönkreteszi. Ám a kultura, amely
fölfedi a jelenségek világának magas eredetét és az ember és végső
célja értelmét tökéletesítésében találja, minden egyebet, így az
egészséget és a testi életet is csak eszközzé fokozza le. Az
életbölcseséget nem tekinti különálló tehetségnek, hanem a testet
és szükségleteit is tekintetbe vévő bölcs belátás és erény
összeségének. Az igazán művelt ember mindig úgy érzi és tartja,
hogy a nagy vagyon, a polgári vagy társadalmi rendszabályok
végrehajtása, a nagy személyes befolyás, a kellemes és lebilincselő
beszéd csak mint a szellem energiájának bizonyítéka értékes. Ha
valaki elveszti az egyensúlyát és  belemerül akár üzletbe, akár
élvezetbe, magáért az üzletért, vagy magáért az élvezetért, az
lehet jól forgó kerék, de nem művelt ember.

Ez az álbölcseség, amely az érzékeket végcélnak tekinti, a
balgák és gyávák istene s minden komédia tárgya. A természet
tréfája, tehát az irodalom céltáblája is. Az igazi okosság
korlátokat szab ennek az érzéki felfogásnak, amidőn betekintést
enged egy belső és reális világba. Ha egyszer eljutottunk erre a
megismerésre és a világrendet, a dolgok és idők megoszlását
alárendelt helyzetük egyidejű szemmeltartásával tanulmányoztuk, ez
meg fogja jutalmazni minden, erre fordított fáradságunkat. Létünk
oly nyilván annyira hozzáfűződik a természetben a nap és hold
járásához és fázisaihoz, annyira az éghajlat és talaj befolyása
alatt áll, annyira fogékony a közfelfogás szerinti jó és rossz
iránt, annyira szereti a fényt, oly érzékeny hideggel, meleggel
szemben: hogy csak természetes, ha elemi leckéit ezekből a
könyvekből tanulja.

Az életbölcseség nem kullog a természet után s nem kérdi, honnan
is ered ő. Az emberi élet feltételeit tevő világtörvényeket
elfogadja, ahogyan vannak és a saját örömére fordítja a bennök
rejlő jót. Megadja a magáét a helynek, időnek, éghajlatnak,
szükségleteknek, alvásnak, a polaritás törvényének, a növekedésnek,
a halálnak. Az ember létének korlátokat és időbeosztást adnak a nap
és hold, az ég nagy formálói. Itt van a csökönyös anyag, amely nem
enged kijárt vegyi útjaiból. Itt van a földgolyó, körülövezve,
áthatva természettörvényektől és külsőleg bekerítve, beosztva
polgári jogokkal és  kötelességekkel, amelyek új korlátok
közé szorítják a lakóját.

Azt a kenyeret esszük, amely a mezőn nő. Abból a levegőből
élünk, amely körülöttünk fujdogál s megmérgeződünk tőle, ha
túlhideg vagy túlmeleg, túlszáraz vagy túlnedves. Az idő, amely oly
testetlen, osztatlan és isteni jelenségnek látszik, apró részekre
forgácsolódik, fecsérlődik. Most ajtót kell festeni; zárat kell
javítani. Fára, olajra, húsra, sóra van szükségem; a ház füstöl; a
fejem fáj; adót kell fizetni; tárgyalnom kell szívtelen és bárgyú
emberekkel; fájdalmas emlékeim vannak sértő, nagyon furcsa
szavakról: – mindez csak úgy falja az órákat. Bármit teszünk: a
nyárnak meglesznek a legyei; ha az erdőbe sétálunk, vérünkkel kell
táplálnunk a szúnyogokat; ha halászgatunk, számolnunk kell azzal,
hogy a ruhánk átnedvesedik. S az éghajlat is nagy akadály a lustább
embernek; sokszor elhatározzuk, hogy nem törődünk az idővel, s
mégis folyton a felhőket s az esőt nézzük.

Mégis ezek az óráinkat és éveinket rabló apró tapasztalatok a mi
tanítóink. A kemény talaj s a négy hónapi hó az északi földöv
lakóját bölcsebbé és ügyesebbé teszi, mint amilyen bölcs az az
embertársa, aki a trópusok állandó mosolyát élvezi. A délszigetlakó
akár egész nap csavaroghat. Éjszaka egy szál gyékényen alhat a
holdfénynél, s amig csak egy vad datolyafa nő, a természet
kéretlenül is ellátja reggelivel. Az északibb lakó kénytelen
takarékoskodni, gazdaságot vinni: főzni, sütni, besózni,
konzerválni eledelét, fát és szenet termelni. Minthogy azonban
 a munkát egyetlen rovással sem lehet
szaporítani, anélkül, hogy ne ismerkednénk meg valamely új oldalról
a természettel, s minthogy a természet kimeríthetetlen a
jelentéseiben: ezeknek az éghajlatoknak lakói mindenkor erősebbek
voltak testi-lelki erőre, mint a déliek. S ezeknek a dolgoknak
olyan nagy az értékük, hogy az, aki máshoz is ért, nem tudhat
sohasem eleget ezekből. Csak hadd élesítse észrevevő-képességét.
Hadd fogja meg a dolgokat, ha van keze; ha van szerve, hadd mérjen
és különböztessen; hadd tanuljon meg és raktározzon el minden
vegytani, természetrajzi, gazdasági tényt; mentől több tudást
szerez felőlük, annál kevesebbet akar majd nélkülözni. S az idő
mindig hoz alkalmat, amely fölfedi ennek a tudásnak az értékét.
Valami bölcseség mindig származik minden természetes és ártatlan,
igénytelen cselekedetből. Az otthonülő ember, akinek nincs szebb
muzsika az ő konyhai faliórájánál és szebb melódia a tűzhelyen égő
fahasábok duruzsolásánál, olyan vigasztaló szerekkel rendelkezik,
mikről mások nem is álmodnak.

Az eszközöknek helyes alkalmazása a célokra a gazdaságban és
üzletben épúgy biztosítja a győzelmet és a diadalmi éneket, mint a
politikai vagy hadi taktikában. A jó házigazda époly sikeres
módszereket talál ki a tüzelőfa vagy a gyümölcs elrakására nézve a
pincében, mint másvalaki a haditervekre vagy állami lajtsromokra
nézve. Esős napon esztergapadhoz telepedik vagy szerszámládájával
hátraül a szín valamely zugába és körülveszi magát szegekkel,
kalapácscsal, fogókkal, srófhúzóval, vésővel. Élvezi  a
gyermek- és ifjúkor ősi örömét: a padláskamrák, borsajtók,
gabonapajták macskaszerű szeretetét, s a régi háztartás egyéb
kényelmi berendezéseit. Baromfiudvara sok kedves történetet mesél
neki. Sok érvet lehetne meríteni az optimizmusra minden külvárosban
és periférián ebből a túláradó édes elemből. Több a különbség
élvezeteink minőségében, mint tömegében.

Másrészt, a természet megtorolja a gyakorlati okosság minden
elhanyagolását. Ha az érzékeket tartod végcélnak, engedelmeskedj
törvényeiknek. Ha azonban hiszesz a lélekben, ne keresd az érzéki
édességet, mielőtt az nem érik meg az ok és okozat lassú fáján.

Laza és tökéletlen felfogóképességű emberekkel érintkezni: ecet
a szemnek. Dr. Johnsontól idézik ezt a mondást: «Ha egy gyermek azt
mondja, hogy ezen az ablakon nézett ki, pedig azon nézett ki, adj
neki virgácsot!» Amerikai nemzeti jellemünk kitüntető vonása, hogy
az átlagosnál nagyobb örömet találunk a pontos észrevevésben,
amelyet jellemez ez a közkeletű kifejezés: «Tévedés kizárva» («No
mistake»). Azonban az a kényelmetlen érzés, melyet bennünk a
pontatlanság, a ténybeli gondolatzavar, a legközelebbi jövő
szükségleteinek elhanyagolása fölidéz, nincs nemzethez kötve. Az
idő és tér szép törvényei, ha ügyetlenségünk egyszer megzavarta
őket, csak lyukakká és barlangokká válnak. Ha hirtelen és balga
kézzel föllökjük a kaptárt, méz helyett méhet bocsát reánk.
Szavainknak, tetteinknek, ha szépek akarnak lenni, időszerűeknek is
kell lenniök. A kasza köszörülése kedves  hang
júniusi reggeleken, de van-e szomorúbb és sivárabb, mint ugyanez a
hang, ha az évszak már túlkésői a szénakaszáláshoz? Zagyvafejű
emberek és Pató Pálok még sokkal többet rontanak a dolgukon azzal,
hogy elrontják azoknak a kedvét is, akikkel dolguk van.

Olvastam egy bírálatot festményekről, ami e szembe jut,
valahányszor céltalan, ügyetlen embereket látok, akik nem hűek az
érzékeikhez. A weimari nagyherceg, aki nagyon okos ember volt,
mondá: «Olykor nagy műremekeken, s különösen most Drezdában
megfigyeltem, mennyire hozzájárul bizonyos tulajdonság a hatáshoz,
amely az alakoknak életet s az életnek ellenállhatatlan igazságot
ad. Ez a sajátság az, hogy a rajzolt alakoknál eltaláljuk a helyes
súlypontjukat. Úgy értem, hogy az alakokat szilárdan lábukra kell
állítanunk; a kezeknek fogni kell tudni, a szemeket oda kell
irányozni, ahová nézniök kell. Még az élettelen tárgyak is, mint
hajók és székek, bármily jól vannak egyébként megrajzolva, minden
hatásukat elvesztik, mihelyt nem nyugszanak nehézkedési
középpontjukon s elmosódó és imbolygó hatást gyakorolnak. A drezdai
képtár Raphaelje, – az egyedüli valóban szívhezszóló festmény,
amelyet láttam – a legnyugodtabb és legszenvedélytelenebb kép,
amelyet el lehet képzelni: egy pár szent a boldogságos szűzet és a
gyermek Jézust imádván. Mindazonáltal mélyebb benyomást kelt, mint
tíz keresztrefeszített vértanú torzalakja, mert a forma minden
ellentállhatatlan szépsége mellett a legmagasabb fokban megvan
rajta minden alak perpendicularitása.» Ezt a perpendicularitást
kívánjuk  mi meg az élet festményének minden
alakjától is. Álljanak szilárdan a lábukon, ne ingadozzanak, ne
himbálódzanak. Hadd tudjuk, hol találhatjuk őket. Hadd tegyenek
különbséget aközt, amire emlékeznek és aközt, amit álmodtak;
nevezzék a gyermeket a nevén; adjanak tényeket és tiszteljék meg
tulajdon érzékeiket azzal, hogy bízni lehessen bennök.

De ki merné joggal embertársát oktalansággal vádolni? Ki hát az
okos? Igazi nagyjaink fölötte ritkák ezen a világon. A természethez
való viszonyunkban végzetes eltévelyedés állt be, eltorzítván
életmódunkat, minden törvényét ellenségünkké tévén, úgy hogy ez
végre a világ minden elmés és derék emberében a reform gondolatát
ébresztette.

A legfőbb bölcseségtől kell tanácsot kérnünk és kérdeznünk,
miért kell most az egészségnek és szépségnek kivételnek lennie,
semhogy az emberi természet szabálya lenne? Nem ismerjük a növények
és állatok, a természet törvényeit a velük való rokonszenv révén.
De ez bizonyosan mindig a költők álma marad. A költészetnek és az
életbölcseségnek össze kell találkozniok. Költők legyenek
törvényhozók: azaz legmerészebb röptű lírai ihletnek sem szabad
szidnia és megsértenie, hanem hirdetnie és vezetnie kell a polgári
élet törvénykönyvét és mindennapi dolgait. Ez idő szerint azonban,
sajnos, úgylátszik, ez a kettő még kibékíthetetlenül külön utakon
halad. Törvényt törvény után sértettünk meg, mígnem romok közt
állunk, s egészen meglep, ha véletlenül összetalálkozást látunk ok
és jelenség közt. Úgy  kellene lenni, hogy szépség legyen
minden férfi és nő egyforma hozománya, épúgy, mint az érzékek; de
ez csak ritkán esik meg. Az egészséges szervezetnek általánosnak
kellene lennie. A lángész gyermeke megint lángész legyen, s legyen
minden gyermek ihletett, de most ezt nem lehet egy gyermekről sem
előre megmondani, s tisztán seholsem találkozunk ezzel.
Udvariasságból részleges fél-fényességeket is lángésznek hívunk,
olyan tehetségeket, akik aprópénzre váltják azt, megszerzik vele a
kenyerüket és holnapi álmukat. S a társadalmat részemberek vezetik,
nem isteni férfiak. Ezek tehetségüket csak arra használják, hogy a
fényűzést még raffináltabbá tegyék s nem arra, hogy véget vessenek
neki. A lángész, a jámborság, a szeretet mindig aszkéta-természetű.
A mohó étvágy a finomabb lelkek szemében szinte betegség s szépnek
találják a szertartásokat, amelyek békóba verik.

Ravasz neveket találunk ki, hogy elleplezzük érzékiségünket, de
semmiféle mesterkedés nem kölcsönözhet méltóságot a
mértéktelenségnek. A tehetséges ember úgy tesz, mintha az érzékiség
törvényeinek túlhágásait jelentéktelen eseteknek tartaná, amelyek
számba sem jönnek azzal a odaadással szemben, amellyel ő művészetét
szolgálja. De hát művészete nem tanította őt léhaságra, sem a bor
szeretetére, sem arra, hogy aratni akarjon ott, ahol nem vetett.
Művészete fokról-fokra sülyed mindazzal, amit szentségéből és józan
eszéből veszít. Rajta, aki azzal dicsekedett, hogy lenézte a
világot, viszont a lenézett világ áll bosszút. Ő, aki megvetette
 az apróságokat, éppen apróságokon fog
tönkremenni. Goethe «Tasso»-ja egyaránt szép történelmi arckép és
igaz tragédia. Ha III. Richárd, a zsarnok, egy sereg ártatlan
embert elnyom és lemészárol, ezt nem érzem oly igazán mély
keservnek, mintha Antonio és Tasso, akik mindketten jogukban
látszanak lenni, igaztalanok egymással szemben. Az egyik a világ
életszabályai szerint él, állhatatosan és őszintén ragaszkodik
hozzájuk, a másikban isteni érzések lobognak, de a földi gyönyörök
után is nyúl, anélkül, hogy alávetné magát törvényeiknek. Ezt a
fájó kettősséget mindnyájan érezzük; ez az a csomó, melyet nem
tudunk megoldani. Tasso nem ritka eset a modern életrajzokban. A
genialis, lángoló szenvedélyű ember, aki megveti a természet
törvényeit, s aki ezt maga bocsátja meg önmagának, hamar
szerencsétlen, civódó, «kellemetlen alak» lesz; szálka a maga és a
mások szemében.

A tudós elszégyenít kettős életével. Ahol valami magasabb
régióról van szó, mint a gyakorlati életbölcseség rendes működési
köréről: ő csodálatraméltó; de mihelyt csak közönséges józan ész
kívántatik meg: mindjárt nyűggé válik. Tegnap Cæsar sem volt oly
nagy, mint ő; ma pedig az akasztófavirág a bitó lábánál sem
nyomorultabb, mint ő. Tegnap, az ő eszményi világa glóriájában az
első emberként ragyogott, s íme lesujtva görnyed szükségtől és
betegségtől, amiket önmagának köszönhet. Hasonló a nyomorult
hóbortosokhoz, akik – az utazók leírása szerint – Konstantinápoly
bazárai előtt ténferegnek naphosszat, sárgán, kiaszottan, rongyosan
meglapulva;  este pedig, amikor a bazárokat
kinyitják, besurrannak az ópium-mérésekbe, mohón nyeldesik adagukat
és íme nyugodtlelkű és dicsőített prófétákká válnak. S vajjon ki
nem látta az oktalan lángész tragédiáját, aki évekig küzd szegényes
anyagi bajokkal s utoljára megdermedve, kiszipolyozva, meddőn rogy
össze, mint valami gombostűkkel agyonszurkált óriás.

Nem jobb-e, ha az ember az efféle első szenvedéseket és
kínzásokat, mikkel a természet mihamar meglátogatja, annak
intőjeleiűl fogadja, hogy nem várhat más jót, mint ami saját
munkájának és önmegtartóztatásának a gyümölcse? Egészség, kenyér,
éghajlat, társadalmi helyzet: mindezeknek megvan a maguk
fontosságuk, s kell, hogy megadjuk nekik, ami az övék. Az ember
becsülje a Természetet örökös tanácsadójaként és mérje ennek a
tökéletességén a maga eltévelyedéseit. Hagyja az éjszakát
éjszakának s a nappalt nappalnak. Ellenőrizze rendesen kiadásait.
Lássa be, hogy ugyanannyi bölcseség kell egy magángazdaság, mint
egy birodalom kormányzására, s egyikből ugyanannyi tanulságot
szűrhet le, mint a másikból. A világ törvényei írva vannak számára
minden pénzdarabon, amely kezébe kerül. Minden gyarapíthatja
tudását, s ha az nem is egyéb, mint akármelyik szegény ember
bölcsesége, vagy az az útszéli bölcseség, hogy holdanként kell
venni s ölenként eladni, vagy a földmívelő ügyessége, hogy
olykor-olykor fát kell ültetni, mert az azalatt is nő, hogy ő
alszik; vagy a háztartás okossága, amellyel aprólékosan beoszt
minden kalapácsütést, időt, tőkécskét és kis nyereséget.


Az életbölcseség sohase húnyja le szemét. A vas megrozsdásodik,
ha raktáron marad. A sör megsavanyodik, ha nem főzik a megfelelő
athmoszfériában. A hajófa elrothad a tengervízben, ha pedig nagyon
szárazon, magas halomba rakják, kiszárad, megvetemedik,
összehúzódik, görcsössé válik. A pénz, ha magunknál tartjuk, nem
hoz kamatot s ki van téve az elveszésnek. Ha pedig befektetjük,
könnyen értékét vesztheti az illető részvények
elértéktelenedésével. Addig üsd a vasat, amig meleg, – mondja a
kovács; tartsd a gereblyét olyan közel a kaszához, s tartsd a
szekeret olyan közel a gereblyéhez, amennyire csak lehet, – mondja
a szénagyüjtő.3) Yankee-kereskedelmünk híres
arról, hogy végletekig viszi ezt a bölcseséget. Fölszív minden
bankjegyet, jót, rosszat, épet, rongyosat egyaránt és szárazra
viszi a nyereségét a gyorsaság révén, amellyel megint túlad rajtuk.
A vas meg nem rozsdásodhatik, a sör meg nem savanyodhatik, a hajófa
meg nem rothadhat, a kalikó nem múlhatja pivatját, a részvény el
nem vesztheti értékét az alatt a röpke pár perc alatt, amig a
yankee megtűri a birtokában. Ha vékony jégen korcsolyázunk, csak
gyorsaságunk adja meg biztonságunkat.

Vajha megtanulná a magasabbrendű életbölcseséget is. Tanulja
meg, hogy a természet minden dolgát, még a porszemet és pihét is
törvények kormányozzák s nem vakeset, s hogy amint vet, úgy arat.
Szorgalommal, önfegyelemmel szerezze  meg a maga mindennapi
betevő falatját, hogy ne kerüljön ádáz és hazug viszonyba
embertársaival, mert legjobb vagyon a függetlenség. Gyakorolja a
kisebb erényeket is. Mennyi emberi élet fecsérlődik el
várakozással; ne várakoztassa hát embertársát. Mennyi beszéd és
igéret csak üres szófia: legyen szava szilárd, mint a végzeté. Ha
látja, hogy egy összehajtott és lepecsételt papirlap mint úszkálja
be a föld kerekségét egy fenyőfatokban, s mint éri el épen az
ide-oda hullámzó népek közt a címzettet: érezze ő is az intést,
hogy össze kell tartania lényét minden széthúzó erővel szemben is,
s fenn kell tartania szerény adott szavát viharok, távolságok,
minket ide-oda hányó-vető viszontagságok közepette is, hogy az
ember zsenge ereje állhatatosságával megint fölszínre bukkanjon
hónapok, évek múlva, a legtávolibb földöveken is, beváltandó a
kötelességét.

Szomszédok közti ízetlenségek alkalmával könnyen félelem szállja
meg a szívet és túlozza a másik fél jelentőségét. Ámde a félsz
rossz tanácsadó. Minden ember gyenge: valójában, de erős:
látszólag. Önmagát gyengének látja, de mások szemében félelmetes.
Féltek X. Y-tól, de X. Y. is fél tőletek. A legsilányabb ember
jóakaratára is pályáztok, s bánt, ha rosszakaratát tapasztaljátok.
Pedig még békétek legmakacsabb háborgatója is, ha nekimégy az ő
követeléseinek, ugyanoly kicsiny és félős lesz, mint bárki. A
társadalom békéje gyakran csak azért marad fenn, mert, amint a
gyermekek mondani szokták, az egyik szurkol, a másik meg nem mer.
Messziről az emberek fölfújják magukat, szájaskodnak, 
fenyegetőznek; de ha szembekerülnek, mindnyájan gyenge
legények.

Azt tartja a közmondás: a szívesség ingyen van; de lehet, hogy a
számító még a szeretet kamatját is fölbecsüli. Azt mondják, hogy a
szeretet vak; pedig a szeretet egyenesen szükséges az éleslátásra:
nem a szem elfödője, hanem erősítő-vize. Ha felekezeti
elfogultságban leledző, vagy ellenséges érzésű ellenféllel kerülsz
szembe, sohase ismerd el választófalaitokat; hanem keress bármely
köztetek közös alapot s még ha az nem is volna egyéb, mint hogy a
nap mindkettőtökre süt, az eső mindkettőtökre esik. A síkság
csakhamar tágulni fog előttetek, s a határhegyek, amelyeket magatok
közt láttatok, légbuborékként fognak eloszlani. Míg ha nem
iparkodtok megegyezni, még Szent Pál is hazudni fog, s még Szent
János is gyűlöletet fog tüzelni szátok által. Mily alacsony,
nyomorult képmutató embereket csinál a vallási vita a tiszta és
választott lelkekből. Ármányt szőnek, rikácsolnak, kígyóként
csavarodnak, tettetik magukat, úgy tesznek, mintha itt elismernének
valamit, de csak azért, hogy diadalmaskodva, annál többet
elragadhassanak amott: s végül egyik fél sem gazdagodott egyetlen
gondolattal, s a bátorság, szerénység vagy remény meg sem rezdült
bennük.

Sohase hozd magad hamis helyzetbe kortársaiddal szemben azzal,
hogy engedsz az ellenségeskedés és keserűség hajlamainak. Bármily
szöges ellentétben álljanak is nézeteid az övékkel, vedd föl
érzéstek azonosságát; vedd föl, hogy ugyanazt mondod, amit ők is
gondolnak, s az ész  és szeretet hullámaiban ródd
paradoxonaidat szilárd oszloppá, nem gyöngítvén azt
kétségeskedéssel. Így legalább eléred egyenrangú
megnyilatkozásodat. A lélek természetes megmozdulása annyival jobb,
mint a szántszándékos, hogy sohasem fogsz vitában igazságot
szolgáltatni magadnak. A szöget nem fogod fején találni, gondolatod
nem fog arányosan, igazi horderejével mutatkozni, hanem
kicsavartan, rekedten, fél-igazsággal. Ha ellenben akármi
megegyezést veszesz föl, mindjárt elfogadják az eszméd, mert az
emberek valójában, minden külső különbségeik ellenére is, egy szív,
egy lélek.

Az életbölcseség sohasem fogja tűrni, hogy bárkivel és bárkikkel
hadilábon éljünk. Sokszor megtagadjuk a rokonszenvet és
bizalmasságot emberektől, mintha arra várnánk, hogy jönnek majd
olyanok, akik méltóbbak rokonszenvünkre és bizalmasságunkra. De
honnan és mikor jönnének? A holnap ugyanolyan lesz, mint a ma, s az
élet, múlik miközben még mindig csak készülődünk az életre.
Barátaink, bajtársaink kidőlnek mellőlünk, s alig mondhatjuk, hogy
új férfiak, új nők közelednek hozzánk helyettük. Túlöregek vagyunk,
semhogy a «náj módi»-hoz igazodjunk, túlöregek, semhogy valami nagy
és hatalmas ember védőszárnyai alá bújjunk. Szívjuk be hát a mézét
azoknak az érzelmeknek és megszokásoknak, amelyek körülvesznek.
Ezek az ócska cipők kényelmesek a lábunknak. Bizonyos, hogy könnyen
kipécézhetünk hibákat társaságunkban, susoghatunk hangzatosabb
nevekről is, amelyek jobban hízelegnek fantáziánknak. Minden ember
elképzel magának eszményi  barátokat, s az élet valóban drágább
volna előttünk, ha ilyen társaink volnának. De ha nem tudod őket
kölcsönös jó alapon megszerezni, egyáltalában nem tudod őket
megszerezni. Ha nem az istenség, hanem nagyravágyásunk alakítja és
nyirbálja új viszonyainkat, a javuk elszáll, mint ahogy az erdei
szamóca, kertbe helyezve, elveszti a zamatját.

Nem kell azzal próbálkoznunk, hogy egyetlen erény egyoldalú
törvényeit szedjük össze. Az emberi természet nem szereti az
ellentmondásokat, hanem csak az arányosságot. Nem kell az emberek
egy csoportjának csak arra az életbölcsességre törekedniök, amely
csupán külső jólétet biztosít, s egy másiknak csak hősiességre és
szentségre, mert ezek mind összeegyeztethetők. Az életbölcseség
felöleli a jelen időt, személyeket, vagyont, dolgokat és létező
formákat. Minthogy azonban minden tény a lélekben gyökerezik, úgy,
hogy ha a lélek változik, az a dolog is megszűnik, vagy megszűnik
az lenni, ami volt: a külső dolgok irányzásának is mindig okaik és
eredetük szemmeltartásával kell történniök: azaz a jó ember lesz a
bölcs és nagyszívű és politikus ember is. Az igazságnak minden
megsértése nemcsak a hazug öngyilkossága, hanem az emberi
társadalom egészségén ejtett seb is. A legnagyobb hasznot hajtó
hazugságon is hamar megsemmisítő vámot vesz a dolgok folyása, míg a
nyiltság nyiltságra hív föl, kellemes viszonyt sző a felek közt és
üzletüket barátsággá változtatja. Bízz az emberekben s igazak
lesznek hozzád; bánj velük nagylelkűen, s ők is nagylelkűeknek
fognak mutatkozni,  ha talán ezzel a kedvedért kivételt is
tesznek rendes üzleti szabályaik alól.

A kellemetlen és félelmetes dolgokkal szemben az életbölcseség
nem elfutásban, megugrásban áll, hanem bátorságban. Aki lelki
nyugalommal s békén akar élni, annak össze kell magát szednie erős
elhatározásokra. Szembe kell néznie legrosszabb szorongása
tárgyával s férfias szilárdsága a legtöbbször alaptalanná teszi
majd a félelmét. A latin közmondás azt tarja, hogy a csatában a
szemet győzik le leghamarább. Teljes önuralom az ütközetet olyanná
teheti, hogy nem sokkal érzik életveszélyesebbnek, mint valami
vívó- vagy rúgólabdaverseny. Katonák példákat hoznak föl, bátor
társaikról, akik magukra irányozva s elsülni látták az ellenséges
ágyúk csövét, s akik egyszerűen félreléptek, ha a golyó feléjük
repült. A tengeri orkán többnyire csak a szalónból s a kabinból
borzasztó. A kormányos, a tengerész naponta dacol vele és
egészségök és érverésük úgy erősödik a jégviharban, mint a júniusi
nap sugaraitól.

Im-ígyen az igazság, nyíltság, bátorság, szeretet, alázatosság s
minden egyéb derék erény odasorakozik az életbölcseség, vagyis a
jelen jólét biztosításának művészete mellé. Nem tudom, fölfedezik-e
valamikor, hogy minden anyag egyetlen elemből, mint pl. oxigénből
vagy hidrogénből képződik, de azt tudom, hogy az emberi szokások és
cselekedetek világa egy anyagból szövődött, s fogjunk hozzá ott,
ahol akarjuk, rövid időn belül bizonyosan azon vesszük észre
magunkat, hogy a tíz parancsolatunkat mürmögjük.







JÓ MODOR.

Azt mondják, a világ fele nem tudja, hogy él a másik fele. Egyik
fölfedező expediciónk a Fidzsi-szigetek lakóit emberhús-lakomáknál
találta, s azt mondják róluk, hogy tulajdon feleségeiket és
gyermekeiket is megeszik. A régi Thebai mai helyén lévő Gurnu lakói
szinte filozófus-háztartást visznek. Nem kell hozzá egyéb, mint
két-három agyagedény, egy őrlőkő s egy ágyúl szolgáló gyékény. A
ház, vagyis sírgödör rendelkezésre áll bér és adók nélkül. A
gyeptetőn nem hatol be eső; ajtó nincs, mert nincs rá szükség, ahol
nincs mit elvinni. Ha a ház nem tetszik már, otthagyják és másba
költöznek, mert akár több száz is rendelkezésükre áll. «Kicsit
furcsa» – írja Belzoni, akinek ezt a leírást köszönjük – «ha
boldogságról beszélünk egy népnél, amely sírgödrökben él egy
hajdani nemzet csontjai közt, amelyről mit sem tud.» Borgú
sivatagaiban a sziklalakó tibbu-k barlangokban laknak, mint a
szirti fecskék, s e feketék nyelvét szomszédaik a denevérek
vijjogásához és a madárcsiripeléshez hasonlítják. A burnúknak
nincsenek tulajdonneveik; az egyes embereket magasságukról,
kövérségükről s más esetleges  tulajdonságaikról nevezik
el s csupán gúnynevekkel. S a só, a datolya, az elefántcsont, az
arany, amikért ezeket a borzasztó vidékeket fölkeresik, olyan
országokba vándorolnak, ahol a vevő és fogyasztó aligha sorozható
egy fajba ezekkel az emberevőkkel; olyan országokba, ahol az ember
fémeket, fát, követ, üveget, gumit, selymet, bársonyt, gyapjút
használ; épületeket emel a maga dicsőségére; törvényt hoz és
kikényszeríti, hogy akaratát sok nemzet keze hajtsa végre s
különösen megalapít egy válogatott társadalmat, amely szálaival a
művelt emberek minden országát átfogja, egy önalkotta
arisztokráciát, vagyis a legjobbak testvéresülését, amely írott
törvények s pontos szokásjog nélkül is megörökíti önmagát,
benépesít minden új szigetgyarmatot, a magáévá tesz minden egyéni
szépséget és eredeti tehetséget, bárhol bukkan is föl.

Van-e a modern történelemnek jelentősebb ténye, mint a
«gentleman» megteremtése? A lovagság (chivalry) is az, a loyalitás
is az s az angoloknál a dráma- és regényirodalom fele ennek
megtestesülését festi Sir Philip Sidney-től Sir Walter Scott-ig. A
«gentleman» szó, amely mint a «keresztény»-nevezet, a neki
tulajdonított fontosságnál fogva szükségkép jellemző szava a
jelenkornak s néhány megelőző századnak: hódolat bizonyos személyes
és átruházhatatlan kiváló sajátság iránt. Léha és fantasztikus
tódításokat is fűztek ugyanehhez a névhez, ámde az állandó
érdeklődés, amellyel az emberiség iránta viseltetik, csakis a vele
megjelölt értékes tulajdonságoknak tudható be. Oly elem az, amely
 minden ország legerősebb egyéneit
egyesíti; észrevéteti, megkedvelteti őket egymással, s oly pontos
jegy, mint a szabadkőműves-jel, amelynek hiánya rögtön megérződik.
Így hát nem lehet valami esetleges termék, hanem csakis az emberi
jellem és tehetségek egyetemes lényegének valamely átlagos eredője.
Nyilván: állandó eredője, amint a levegő is állandó vegyület, míg
egyéb gázok csak azért tevődnek össze, hogy megint szétbomboljanak.
A francia a jó társaságot «comme il faut»-nak mondja, «aminőnek
lenni kell; lenni illik». Egy olyan osztály tehetségeinek és
érzéseinek gyümölcse, amelynek legnagyobb az ereje, amely vezére a
jelenkori világnak és ámbár távolról sem éri el a legtisztább és
legvidámabb emberi érzés eszményi magaslatait, oly jó, aminőnek
csak lenni engedi a kor egész társadalma. Nem annyira az emberi
tehetség, mint közszellem alakítja, s olyan keverék, amelynek
alkotó része minden nagy erő: erény, szellem, szépség, gazdagság,
hatalom.

A kiváló modor s a társadalmi kultura megjelölésére szolgáló
szavaink4) mindenike szinonyma, de nem
egészen világos, mert a megjelölendő mennyiségek hullámzók és
érzékeink az utolsó okozatot, jelenséget egynek veszik az okkal. A
«gentleman» szónak a milyenség kifejezésére nincs megfelelő elvont
szó-párja. «Gentility» gyönge; «gentilesse» elavult. Ámde már
 eleve élesen meg kell különböztetnünk a
«fashion», («elegáncia», «előkelő divat») szót, ezt az alacsony és
sokszor baljóslatú jelentésű szót, a «gentleman» heroikus
jellemétől. Mindamellett ragaszkodnunk kell a közkeletű
kifejezésekhez, mert, mint látni fogjuk, bennük gyökerezik az egész
théma lényege. Mindezeknek a neveknek csoportja, mint «courtesy»
(«udvariasság», «ildom»), «chivalry» («lovagiasság»), «fashion»
(«elegáncia», «előkelő divat») stb., mint a fa virágja és
gyümölcse, s nem mint magja jő tekintetbe. Szépség jő itt számba,
nem érték; az eredmény, nem pedig az ok, ámbár szavaink eléggé
kifejezik a közérzést, hogy a jelenség föltételezi a benne
megnyilvánuló lényeget, tartalmat.

A «gentleman» az igazság embere, saját tettei ura, aki úr-voltát
viselkedésében fejezi ki, aki semmi részt nem függő és alázatos sem
személyekkel, sem véleményekkel, sem vagyonnal szemben. Az igazság
és valódi erő e tényein kívül a szó kifejezi a jólelket, jóakaratot
is: először a férfiasságot, azután a nemes lelket. Bizonyos, hogy a
közkeletű értelmezésekhez még hozzáadja a jólét, jómód föltételét
is, de az már a személyes erő és szeretet természetes eredménye,
hogy ezeknek jut a világ javainak birtoka és elosztásuk
joga.5) Viharos korszakokban  minden
ember számára szükségképen sok alkalom nyílik, hogy kipróbálja
szilárdságát és értékét; ennélfogva minden férfi neve, amely a
lovag- és hűbérúri korszak tömegéből egyáltalában fölszínre
emelkedett, harsonahangként hatol fülünkbe. S a személyes erő
sohasem múlja divatját. Ma is első szerepet játszik s a jó társaság
sokadalmában az erő és realitás embere mindenkinek ismeretes, s
elfoglalja természetes helyét. A verseny színtere ugyan most már
nem a harcmező, hanem a politika és gazdasági élet, de a személyes
erő elég gyorsan érvényesül ezeken az új küzdőtereken is.

Erőhatalom! Enélkül nincs vezető osztály. A politikai és
gazdasági életben az öklelőzőknek és kalózoknak több a kilátásuk,
mint a jó szónokoknak és írástudóknak. Tudj’ Isten mi minden
kopogtat az ajtónkon a «gentleman»-ség köntösében, de amikor csak a
szó szoros értelmében s hangsúllyal használják, a szó mindig
eredeti energiát fog jelölni s oly embert jelent, aki tulajdon
jogán van, s tulajdon, nem tanult módszerekkel él. Egy jó, igazi
«úr»-ban először is jó, egészséges «állat»-nak kell lakoznia,
legalább is annyira, hogy az állati eleven erő páratlan előnyét
biztosítsa neki. A vezető osztályban többnek is kell lenni, mint
ennek, de ennek is meg kell lenni benne, hogy minden környezetben
megadja az erő, a hatalom érzését, amely könnyűvé teszi olyan
dolgok megcselekvését, miktől a filozófus visszahőköl. Az
energikus, vezérlő osztály baráti összejövetelei, vigasságai a
bátorság, merészség olyan teljességét mutatják, amelyek
megfélemlítik a sápadt szobatudóst. A társaságbeli  leányok
mersze, visszavágó ereje olyan, mint az utcai verekedőké vagy a
tengeren csatázóké. Az eszes ember abban bízik, hogy tudása,
emlékezete segítségével száll majd szembe ezekkel a rögtönzött
svadronokkal. De a tudás és emlékezet hitvány koldústarisznya a
lélekjelenlét e mestereivel szemben.

A társadalom vezéreinek a világ minden dolgára kell ráteremnie;
meg kell felelniök legforgandóbb feladataiknak: valódi
Caesar-szabásúaknak, a vegyrokonság nagy fokával megáldottaknak
kell lenniök. Távolról sem osztom Lord Falkland félénk elvét, hogy
t. i. a szertartásmesterségre két ember kell, «mert egy vakmerő
fickó túlteheti magát a legkicirkalmazottabb formákon is» – sőt
egyenesen azt tartom, hogy a gentleman az a vakmerő fickó, akinek
formái nem törhetők át s hogy csak ez a teljes és gazdag természet
lehet az igazi, jogszerinti szertartásmester, mert ő kiegészítője
mindenkinek, aki vele érintkezésbe kerül. Genleman-em diktálja a
szabályt, bárhol van is; túlimádkozza a kápolnában a legszentebb
embert is; túlparancsnokolja a harcmező minden tábornokát;
túlragyogja a terem minden udvariasságát. Jó társaság a tengeri
rablóknak, jó társaság akadémikusoknak; úgyhogy hasztalan emelsz
ellene védősáncokat, szabad és titkos bejárása van minden lélekhez
s époly nehéz volna önmagam kizárnom, mint őt. Ázsia és Európa
minden híres gentleman-je ebből az erős tipusból való volt:
Szaladin, Szapor, a Cid, Julius Caesar, Scipio, Nagy Sándor,
Perikles s a többi legurabb úr. Fölötte gondtalanul ültek
trónszékeikben és  sokkal kiválóbbak voltak, semhogy sokba
vettek volna bármely külső körülményt.

A közkeletű fölfogás szerint e világfi kiegészítéséhez derekas
vagyon, tehetősség is szükséges, mint anyagi kísérője pályájának. A
pénz nem lényeges, ellenben igenis az a tágkörű vegyrokonság, amely
túllépi a klikkek és kasztok szokásait és érezteti a hatását
mindenfajta osztállyal. Ha az arisztokrata csak előkelő körökben
érvényesül, zsákhordó munkások közt pedig nem, sohasem lesz az
előkelőség vezére. S ha a nép embere nem tud egyenrangúan beszélni
a gentleman-nel, úgy hogy ez ne érezze, hogy az már az ő tulajdon
rendjéhez tartozik, akkor nincs is tőle mit tartania. Diogenes,
Sokrates, Epaninondas valóságos kékvérű gentleman-ek, akik azonban
a szegénységet választották, holott a vagyon útja is nyitva volt
számukra. A hajdankor neveit használom, jóllehet az emberek,
akikről tulajdonkép beszélek, kortársaim.

A jó szerencse nem minden nemzedék közt támaszt ilyen
tizenhárompróbás lovagokat, ámde az emberek minden nagyobb közülete
szolgál ez osztály példáival, s országunk politikáját, minden város
gazdaságát ezek a markos és felelőtlen tett-emberek irányítják,
akiknek van elég leleményességük a vezetésre s akiket széleskörű
rokonszenv fűz bajtársi viszonyba a nagy tömegekkel s ez teszi
cselekedeteiket is népszerűekké.

Ennek az osztálynak modorát, szokásait az ízléses emberek
áhítatosan figyelik és veszik föl. Ezeknek a mestereknek társas
érintkezése egymás között és az érdemeiket megbecsülő emberekkel,
 kölcsönösen kellemes és ösztönző. Jó
formáikat, legszerencsésebb kifejezéseiket megismétlik,
elsajátítják. Gyors megegyezéssel minden fölöslegest elejtenek,
minden bájost és kellemest felújítanak. A finom modor magában véve
rettenetes a műveletlen embernek. A kivédés és megfélemlítés
finomabb tudományának eszköze; de mihelyt az ellenfél ugyanolyan
ügyesnek bizonyúl, a küzdő lefelé fordítja a kardja hegyét, a
mérkőzés megszűnik s az emberek tisztább levegőben találják
magukat, amelyben az élet kevésbbé zűrzavaros játék, s a játékosok
közt nem keletkezik félreértés.

A jó modor célja az élet megkönnyítése, akadályok elgördítése,
hogy az ember képes legyen energiáját szabadon érvényesíteni.
Elősegítik érintkezésünket és társalgásunkat, amint a vasút
elősegíti az utazást, amidőn elhárítja az út minden elhárítható
akadályát, úgy hogy csak a merő távolságot kell leküzdeni. Ezek a
formák hamar állandósúlnak s a tisztaság, tisztesség iránti finom
érzék annál gondosabb ápolásra talál, mert a társadalmi és polgári
előkelőség jelévé válik. Ez divattá nő, hasonhangzású látszattá, a
leghatalmasabb, legszeszélyesebb, legléhább, legféltettebb, legtöbb
követőre találó látszattá, amely ellen az erkölcs épúgy hiába küzd,
mint az erőszak.

Mindig szoros viszony van az uralkodó osztály és az exkluziv,
kipallérozott körök közt. Az utóbbiak mindig az előbbiből telnek
meg. S a legerősebb emberek is rendesen engedményeket tesznek az
elegancia, az előkelő divat követeléseinek, mert vegyrokonságot
éreznek vele.  Napoleon, a forradalom gyermeke s a
régi nemesség elpusztítója, sohasem szűnt meg a Faubourg Saint
Germain-nek udvarolni, mert bizonyosan úgy érezte, hogy ez az
előkelőség hódolat az olyan vezető férfiaknak, mint ő. Az előkelő
divat, bár kerülő úton, mégis a férfias erények képviselője. A
derekasság kikelt vetése, olyas posthumus megtisztelés. Sokszor nem
is hízeleg a nagy embernek, hanem csak a nagy ember fiának: a
múltak Pantheonja. Sőt rendesen egyenesen a nap nagy embere ellen
fordul. A nagy emberek nem rendes vendégei csarnokának: távol
vannak a csata és munka mezején; dolgoznak, nem ünnepelnek. Az
előkelő divatot gyermekeik vezetik be, akiknek nevét apáik értéke
és derekassága aranyozta be, akik a megkülönböztető jegyeket, az
ész és érzés kiművelésének eszközeit, s testi szervezetükben jókora
adag egészséget és kiválóságot örököltek tőlük, amely biztosítja
nekik, ha nem is a legmagasabb munkaerőt, mindenesetre a
legmagasabb élvezőképességet. A hatalmasok, a dolgozó hősök, a
Cortezek, Nelsonok, Napoleonok látják, hogy mint ünneplik állandóan
a hozzájuk hasonlókat; hogy az előkelőség tulajdonkép tőkésített
tehetség; hogy az vékony éremmé vert Mexiko, Marengo, Trafalgar;
hogy az előkelő divat bearanyozta nevek ugyanolyan dolgos
emberekéi, aminők ők, csak ötven-hatvan évvel előbbről keltezve. Ők
a magvetők, fiaik lesznek az érlelők s azok fiai, a dolgok rendes
folyása mellett, kénytelenek lesznek az aratást megint új
versenyzőknek átengedni, akiknek élesebb a szeme és erősebb a
karja. A város a vidékből  rekrutálódik. Úgy mondják, 1805-ben
Európa minden legitim uralkodója gyengeelméjű volt. A város
bizonyára elhalt, elrohadt, pöfeteg módjára szétpuffant volna már,
ha nem adott volna neki folyvást új erőt a vidék, a falu. A mai
város nem egyéb, mint tegnapelőtt bevándorolt falu.

Az arisztokrácia s az előkelő divat kikerülhetetlen termékei a
társadalomnak. Kölcsönös kiválasztódásuk elpusztíthatatlan. Ha
fölingerlik a kevésbbé kiváltságos osztályokat és a kizárt többség
nyers erejével megbosszúlja magát az őt kizáró kisebbségen, s
kiirtja, tüstént felszínre bukkan egy új osztály, époly
bizonyossággal, amint föle támad a tejnek: s még ha a tömeg
osztályt osztály után irtana ki, s gyilkos harcából végezetre csak
két ember maradna meg, akkor is ezek egyike lenne a vezér, s a
másik önkéntelenül is szolgálná és másolná őt, Bárhogy húnynak is
szemet e kisebbség léte előtt, bárhogy veszik is semmibe: nagyon
szívós az élete s mindenkor tartományt fog képezni az államban. Ez
a szívósság annál nagyobb csodálattal tölt el, mennél jobban
figyelem a munkáját. Gondoskodása olyan lényegtelen dolgokra terjed
ki, hogy azt hinnők, semmi tartós szerepet nem játszhat.

Sokszor tapasztaljuk, hogy az emberek erős erkölcsi befolyások
alatt állnak, mint hazafias, vallásos, irodalmi mozgalmakban s úgy
érezzük, hogy az erkölcsi érzés irányítja az embert és a
természetet. Azt hisszük, hogy ezzel szemben minden más
megkülönböztetés és kötelék laza és múló, mint például a kaszté
vagy divaté: s íme, nézd mily állandó az évről-évre Boston
 vagy New-York életében, pedig itt a
legkevesebb támasztéka sincs törvényeinkben. Még Egyptomban s
Indiában sem voltak élesebb határvonalak! Vannak itt egyesületek,
amelyek szálai fölülről-lefelé, keresztül-kasúl szövődnek; egy-egy
kereskedői gyűlésben, katonai testületben, egyetemi vagy önkéntes
tűzoltóklubban, szakegyletben, politikai vagy vallásos
összejövetelen: mintha a résztvevők elválhatatlan szoros
kapcsolatba jöttek volna; pedig, ha vége a gyülekezetnek, a
szétszóródó résztvevők akár egyszer sem találkoznak többé az évben.
Mindenikük visszatér a maga rendes társadalmi fokára; a porcelán
porcelán marad, a kőedény kőedény.

Lehet, hogy az elegáncia tárgyai léhák, vagy hogy az
elegánciának nincs is tárgya, azonban ez az egyesülés és
kiválasztódás mindig természetes, sohasem frivol vagy
esetleges.

Ezen a tökéletes lajtorján minden ember rangfoka az ő alkata
arányaitól függ, bizonyos megegyezéstől az ő alkata és a társadalom
arányossága közt. A társadalom kapui mindjárt megnyílnak a
sajátosságának megfelelő természetes követelésre, kopogtatásra.
Bebocsáttatásra talál a természetes gentleman, ellenben távoznia s
el kell hagynia akár a legősibb nemesnek is, ha elvesztette belső
rangját. S az előkelőség megérti egymást; bármely ország előkelő
születésű és személyes fölényű fiai mindjárt készek bármely más
ország ilyen fiaival barátkozni. A vad törzsek főnökei Londonban és
Párisban tett látogatásuk alkalmával kitűntek kifogástalan előkelő
viselkedésükkel. 

Hogy megmondjuk a legjobbat az elegánciáról, ez az: a realitások
talaján mozog és semmit sem gyűlöl jobban a bitorlóknál.
Gyönyörűséggel leplezi le, zárja ki s száműzi örökre a bitorlókat.
A magunk részéről megvethetjük a világfiak bármely más
tulajdonságát, de el kell ismernünk, hogy az a szokás, hogy az
ember sohasem s még a legkisebb és legjelentéktelenebb dolgokban se
támaszkodjék semmi másra, mint a tulajdon tisztesség-érzékére:
alapja minden lovagságnak.

Alig van az önbizalomnak fajtája, amelyet, ha csak egészséges és
arányos, az előkelő divat ne fogadna be alkalmilag, s ne nyitná meg
előtte fogadó termeit. A fenkölt lélek mindig elegáns s ha kedve
tartja, feltartóztatás nélkül léphet a legféltékenyebben őrzött
körbe is. Lehet, hogy valami kedvező szél odafújja Istókot, a
fuvarost is, s barátságos fogadtatásra talál, amíg csak meg nem
kótyagosodik új környezetétől s szöges csizmájával nem akar
keringőt, fűzértáncot ropni.

A jó modornak nincsenek egyszer s mindenkorra megállapított
törvényei; a viselkedés törvényei az egyén energiájának
engedelmeskednek. A leányka első bálján, a vidéki ember városi
lakomán azt hiszik, hogy ott valóságos rituale van megállapítva,
amely szerint kell végezni minden mozdulatot, minden meghajlást, –
a kizáratás terhe alatt. De utóbb megtanulják, hogy a helyes érzék
és erős jellem minden pillanatban maga teremti meg a maga formáit;
beszél vagy hallgat, bort öntet poharába, vagy megköszöni, áll, ül
vagy jár, a padlón hancurozik  vagy tótágast áll a
gyermekekkel, vagy egyebet tesz-vesz, de mindent új és eredeti
módon. Bármi más divatját múlhatja, de az erős akarat mindig
divatos lesz. Az előkelőség mindössze önuralmat és önelégültséget
követel meg. A tökéletesen előkelő emberek köre olyan finom érzékű
emberek társasága volna, amelyben mindenik veleszületett jelleme és
jómodora nyilvánúlna.

Ha a divatarszlánban nincs meg ez a tulajdonság, akkor ő egy
senki. Annyira szeretjük az önbizalmat, hogy embertársainknak nem
egy bűnét megbocsátjuk, ha teljes megelégedettséget mutat
helyzetével, s aki nem kéri ki az én véleményemet, vagy a te
hozzájárulásodat ahhoz, hogy az legyen, aki. Ám minden behódolás
valamely kiváló világfinak vagy hölgynek, minden alárendelés
mindjárt megfoszt a nemesi kiváltságtól. Ő alattvaló; semmi közöm
hozzá; urával akarok beszélni.

Senki se menjen sehová, ahová nem viheti magával társadalma,
barátai egész körét, – nem testileg értve, hanem légkörét. Uj
társaságában is meg kell óvnia rendes szellemi magatartását, s
mindennapi társaihoz való reális viszonyát, mert különben a
legvidámabb körben is árva lesz és megfosztva érzi magát legjobb
sugaraitól.

A társadalomban mindig akadnak olyanok, akik maguk a hírnökei
annak, hogy hány próbások, s akiknek tekintete mindig megmondja a
kiváncsinak a világban elfoglalt helyzetüket. Ezek alacsonyabbrendű
istenek komornyikai. Fogadjátok hűvösségüket az égiek kegyes intő
 jeléül s hagyjátok meg kiváltságaikat.
De ne mérjétek ennek az osztálynak fontosságát igényességükön, s ne
gondoljátok, hogy ilyen nyeglék osztogathatják a becsülés és
nembecsülés rangfokozatait. Ők maguk is értékük szerint
osztályoztatnak, mert ez nem is lehet másképen olyan körökben,
amelyekben, mint valami nemesi kancelláriában, szinte hivatalosan
rostálják az embereket.

Első kellékként követeljük az emberben a realitást, s ez a
társadalom minden formájában jelentkezik. Név szerint pontosan
megnevezve mutatjuk be ismerőseinket egymásnak. Tudd meg isten és
ember előtt, hogy ez az úr itt András, ez meg itt Gergely.
Szemtől-szembe néznek, kezet fognak, hogy azonosítsák egymást és
mintegy jelt adjanak egymásnak. Nagy kielégülés ez. A gentleman
sohasem sandít félre: tekintete egyenes, s a másik felet
mindenekelőtt arról biztosítja, hogy csakugyan vele találkozott.
Mert oly sok látogatásunkkal és vendéglátásunkkal mit keresünk?
Vajjon a kárpitokat, festményeket, cicomát-e? Vagy nem kérdezzük-e
mindig mohó szomjúsággal, volt-e ott igazi férfi, igazi háziúr?
Könnyen megesik, hogy egy nagy házba látogatok el, ahol nagy
gazdagság látszik, sok gondoskodás kényelemről, fényűzésről, finom
ízlésről, s mégsem találkozom azzal az Amphytrion-nal, aki magának
alárendelné mindezeket a függelékeket. Ellenben mezei lakban is
találhatok gazdát, aki érzi, hogy csakugyan ő az a férfiú, akivel
találkozni akartam, s aki ennek megfelelő önérzettel fogad. S így
nagyon természetes pontja volt a feudális etikettenek,  hogy a
nemes, aki látogatót fogad, sohase hagyja el házát, – s még ha
fejedelmét látná is vendégül, – hanem várja be érkezését háza
kapujánál. A ház ura nélkül mitsem ér a ház, s még ha a Tuilleriák
vagy az Escurial palotája volna is. S mégis mily ritkán
örvendhetünk ilyen vendégszeretetnek. Minden ismerősünk körülveszi
magát finom szobákkal, díszes könyvekkel, télikerttel, parkkal,
fogattal, mindennemű csecse-becsével, mintha spanyolfalat tolna
maga és vendége közé. Nem az-e a dolog látszata, mintha az ember
nagyon sunyi, csalafinta természetű volna, aki mitsem átall
annyira, mint a szemtől-szembe találkozást embertársával? Tudom,
kegyetlen dolog volna ezeknek a spanyolfalaknak használatát egészen
eltiltani, amelyek olyan alkalmas eszközök akár túlnagy, akár
túlkicsi vendégekkel szemben. Összehívjuk sok barátunkat játszani,
fényűzéssel, mulatsággal szórakoztatjuk az ifjúságot: s ekképen
megóvjuk visszavonultságunkat. Ha azonban véletlenül vizsgaszemű
realista vetődik háztájunkra, akinek tekintetét nem álljuk, megint
visszaosonunk kárpitunk mögé s úgy elbújunk, mint Ádám az Úr szava
elől az édenkertben. Caprara bíbornok, a pápa párisi követe,
Napoleon tekintete ellen óriás zöld pápaszemmel védekezett.
Napoleon észrevette és gúnyos élceivel mihamar letétette vele. Már
pedig Napoleon sem volt elég nagy, hogy háta mögött nyolcszázezer
katonával, szembe tudott volna nézni egy szabadnak született
szempárral, hanem ő is etikettel vette körül magát és a tartózkodás
hármas korlátjával. Madame de Stael  révén mindenki tudja,
hogy a császár, ha meglátta, hogy figyelik, minden kifejezést
eltüntetett arcáról.

De sem császárok, sem gazdag emberek nem a legügyesebb mesterei
a jómodornak. Sem jövedelmi lajstrom, sem katonai ranglista nem
emelheti méltóságra a csúszást-mászást és képmutatást. Az
udvariasság első szabálya mindig az igazság, valódiság, amint
minden igazi jó nevelés ezen kezdi.

Az imént olvastam Montaigne itáliai útleírását és semmiben sem
gyönyörködtem annyira, mint annak a kornak előkelőségében, amely
önmagának adta meg a tiszteletet. Montaigne megérkezése bármely
helységbe, egy francia nemes megérkezése, fontos esemény. Bárhova
megy, látogatást tesz minden fejedelemnél vagy nemesnél, akit útja
érint; úgy tartja, hogy ezzel köteles önmagának és a
civilizációnak. Ha elhagyja a házat, amelyben néhány hetet töltött,
megfesteti a címerét és fölakasztatja, örök emlékül, a
gentleman-szokás jeléül.

Ennek a bájos önbecsülésnek, s minden jó nevelés kiinduló
pontjának kiegészítésénél a kölcsönös tiszteletet követelem meg
leginkább. Szeretem, ha minden szék trónszék s király ül benne.
Jobb szeretem, ha valaki inkább hajlik a szertartásosságra, mintha
túlságba viszi a pajtáskodó modort. Tanuljunk a Természet egymással
nem érintkező tárgyaitól s az ember metafizikai elszigeteltségétől
függetlenséget. Ne ismerjük egymást túlontúl közelről. Szeretném,
ha minden ember belső lakásába hősök és szentek szobraival telt
csarnokon át vezetne az út,  hogy a látogatót lelki
nyugalomra és önsúlyára emlékeztesse. Reggelente úgy kellene
találkoznunk, mintha idegen országból jönnénk, s miután együtt
töltöttük a napot, éjszakára úgy kellene elválnunk, mintha megint
idegen országba távoznánk. Szeretném, ha az ember szigete mindenütt
sérthetetlen volna. Üljünk egymástól távolra, s beszélgessünk
hegycsúcsról hegycsúcsra egymással, mint az olymposi istenek. A
szenvedély semmiféle fokának nem szabad ebbe a szentélybe
behatolnia. Ez a mirha és rozmaring édesítse viszonyunkat. Még a
szerelmeseknek is meg kell őrizniök bizonyosfokú tartózkodást, mert
ha túlsokat engednek egymásnak, zavar és lealacsonyodás áll be.
Lehet, hogy ez a kölcsönös tisztelet kínai etiketté fajúl; de a
hűvösség, a heves szenvedélyek és mohóság hiánya finom lélekre
vall. A «gentleman» nem csap lármát; a «lady» csöndes és nyugodt.
Annál visszatetszőbbek a betolakodók, akik egy csöndes lakot
föllármáznak s abban ide-oda lótnak-futnak, hogy valami nyomorúlt
kényelmet biztosítsanak maguknak. Époly kevéssé tetszik nekem az
alrendű rokonszenvezés a szomszéd minden szükségletével. Kell-e,
hogy olyan izalmas ismeretségben legyünk egymás szájával, hogy kuka
emberek módjára, akik soká éltek együtt, tudjuk, mikor kell a
másiknak só vagy cukor? Fölkérem asztaltársam, hogy ha kenyér kell
neki, kérjen tőlem kenyeret, s ha arzénikum kell neki, kérjen
tőlem, s ne tartsa elém a tányérját, mintha már tudnom kellene, mi
tetszik neki. Minden természetes életműködést lehet nemesebbé tenni
megfontolás és megtartóztatás  által. Hagyjuk a
hebehurgyaságot a rabszolgának. Minden köszönésünknek,
szertartásunknak, bármily távolról is, emlékünkbe kellene hoznia
rendeltetésünk nagyságát.

Az udvariasság nebántsvirág, de ha mégis merészeljük szirmait
szétnyitni és megvizsgálni, mik az alkotórészei, ott találjuk az
intellektuális tulajdonságot is. Az emberiség vezéreiben arányos
egészet kell alkotnia az agynak, a testnek, a szívnek. A jó modor
hiánya rendesen a finom észrevevés, tapintat hiányát jelenti. A
legtöbb ember túldurván van faragva, semhogy a szép viselkedés és
szokások iránt finom érzéke lehetne. A jó neveléshez nem elég a
jóság és függetlenség. Barátainktól föltétlenül megkövetelem, hogy
észrevegyék a szépséget s hódoljanak is neki. Más erények kellenek
a csatamezőn és a műhelyben, de az ízlés bizonyos fokú
elengedhetetlen azokban, akikkel együtt ülünk. Inkább tudnék olyas
valakivel együtt étkezni, aki nem tartja tiszteletben az igazságot
vagy a törvényeket, mint egy szennyes és nem szalónképes emberrel.
Erkölcsi tulajdonságok kormányozzák a világot, de rövid
távolságokon belül az érzékek uralkodnak rajtunk, még pedig
zsarnoki módon.

Az illőnek és hasznosnak ugyanaz a megkülönböztetése végigvonúl,
ha talán nem egyforma szigorúsággal is, az élet minden mezején. Az
uralkodó osztályok átlagos szelleme: józan ész, amely bizonyos
korlátok közt és bizonyos célok érdekében tevékeny. Befogad minden
természetes képességet. Társias természetű lévén, mindent
tiszteletben tart, ami az emberek egyesítésére 
irányúl. Mindenekfölött azonban a mérték, a középszer az öröme. A
szépség szeretete elsősorban a mérték vagy arányosság szeretete.
Egy rikácsoló, szuperlativuszokban beszélő, tüzesen társalgó
személy egész szalónokat megfutamít. Ha azt akarod, hogy
szeressenek, szeresd a mértéket. Mert lángésznek vagy
csodahasznosnak kell lenned, hogy a mérték hiányát jóvátegyed. Ez
az érzék a társadalmi gépezet simítására és tökéletesítésére
szolgál. A társadalom ugyan sokat megbocsát a lángésznek és a
kiváltságos tehetségűnek, de természettől fogva «konvent»,
«összejövetel» lévén, szereti azt, ami «konvencionális», azaz
elősegíti az «összejövetel»-t, megegyezést. Jó modor az, ami
előmozdítja a társasulást, rossz az, ami akadályozza. Mert a jó
modor, az elegancia nem föltétlen okosság és helyes érzék, hanem
viszonylagos okosság és helyes érzék; nem magános tapintat, hanem a
társaságot szolgáló tapintat. Gyűlöli a szögleteket és a hegyes
sarkokat a jellemben; gyűlöli a vitatkozó, önző, magános és
magábazárkozott embereket; gyűlöl mindent, ami a társaság teljes
egybeolvadásának árthat; ellenben nagyrabecsül minden sajátságot,
mint legnagyobb mértékben üdítőt, felfrissítőt, ami összefér a
társas jó viszonnyal. S nem tekintve, hogy a szellemesség
beszűrődése általában véve is emeli az érintkezés kedvességét, az
ész hatalmának közvetlen ragyogását is minden finom társadalom
melegen üdvözli, mert az legbecsesebb fokozása uralmának és
tekintélyének.

Fénynek kell besütnie, hogy ragyogóvá tegye ünnepélyünket,
azonban mérsékeltnek kell lennie,  mert különben bántja a
szemet. A pontosság a szépség lényeges kelléke, valamint a gyors
fölfogás az udvariasságé. Azonban ez a fölfogás ne legyen túlontúl
gyors. A pontosságban és szabatosságban is lehet túlságoskodás. Az
embernek a küszöbön kívül kell hagyni minden tudását, ha a Szépség
templomába lép. A társadalom szereti a kreol-természeteket, az
álmatag, bágyadt modort, ha észt, bájt és jóindulatot takar: a
szunnyadó erő modorát, amely lefegyverzi a kritikát, talán, mert az
ilyen ember erőit a játék javára őrzi meg és nem fecséreli
felszínes dolgokra; szereti azt, aki mintegy ártatlanúl szemet húny
az ízetlenségek, konvencionális hazugságok és kellemetlenségek
elől, amelyek felhő redőjét vonják az idegesnek homlokára és
elfulasztják a hangját.

Igy a társadalom a személyes erőn és annyi felfogó képességen
kívül, amennyi létre bírja hozni a csalhatatlan jó ízlést, előkelő
elemeitől egy más, már említett elemet követel meg, amelyet
jellemző módon jó természetnek, jó indulatnak nevez, s amely névvel
a zsenerozitás minden fokát kifejezi, az egyszerű készségtől és
lekötelező képességtől egészen a nagylelkűség és lelkes szeretet
magasságáig. Belátóknak kell lennünk, különben egymásnak rohanunk s
eltévesztjük létérdekeinket; azonban az ész önző és meddő. A
társadalomban a siker titka a szivélyesség és rokonszenv. Aki a
társaságban nem érzi jól magát, egyetlen alkalomszerű szót sem fog
találni. Minden jólértesültsége, tudása kissé szemtelenül fog
hangzani. Ellenben, aki jól érzi ott magát, a társalgás minden
fordulatában  egyformán kedvező alkalmat talál majd
mondanivalója számára. A társadalom kedvencei, s azok, akiket
«egész ember»-eknek hí, olyan ügyes emberek, akikben több a lélek,
mint az élcelődés szelleme, akikben nincs kényelmetlen önzés hanem,
akik tökéletesen kitöltik a társas együttlét óráit, elégedetten és
másokat is kielégítve akár lakodalmon vagy végtisztességen, akár
bálon vagy esküdtszéken, akár csolnakázáson vagy lövő-versenyen
vesznek is részt. Anglia, amely gazdag gentlemanekben, a XIX.
század elején jó mintáját szolgáltatta a világ kedvelte géniusznak
Fox-ban, aki egyéb nagy képességein kívül nagyfokú társadalmi
ügyességgel és valódi emberszeretettel is volt megáldva. A
parlamentáris történelemben kevés olyan fényes lapot találni, mint
a Burke és Fox alsóházi vitájáról szólót, amikor Fox régi
barátságukra olyan gyöngédséggel hivatkozott, hogy az egész házat
könnyekre indította. Másik anekdótám olyan szorosan a tárgyra
tartozik, hogy meg kell kockáztatnom. Egy kereskedő már régen
kínozta Foxot háromszáz guinea követelésével. Egy nap ép annál
találta, hogy aranyakat számlál s követelte tőle a járandóságát.
«Nem, – felelte Fox, – ezzel a pénzzel Sheridan-nek tartozom:
becsületbeli adósság, s ha valami vakeset megöl, nincs a kezében
semmi írás.» «Akkor, – viszonzá a hitelező, – én is átváltoztatom
adósságát becsületbelivé» – s darabokra tépte a kötelezvényt. Fox
megköszönte neki bizalmát és kifizette e szavakkal: «Az Ön
követelése régibb keletű volt, így hát Sheridan-nek várnia kell».
Mint a szabadság, az indusok,  az afrikai rabszolgák
barátja, nagy személyes népszerűségnek örvendett s Napoleon
1805-ben, párisi látogatása alkalmával azt mondta róla: «Mr. Fox
mindig az első helyet fogja elfoglalni a Tuilleriákban».

Könnyen nevetségesekké válhatunk, ha az udvariasság dicséreti
közben annyira hangsúlyozzuk, hogy annak alapja a jóakarat. A divat
kendőzött fantómja egyenesen kigúnyolni látszik tételünket. De ez
nem hajt engem arra, hogy némi engedményeket ne tegyek a divatnak,
mint jelképes intézménynek, s nem távoztat hitemtől, hogy az
udvariasság alapja a szeretet. Az élet elevensége sokat köszönhet
ezeknek az éles ellentéteknek. Az előkelő divat, amely sokszor lép
föl azzal az igénnyel, hogy egy a becsülettel, köztapasztalat
szerint sokszor nem egyéb bálteremi kódexnél. Amíg azonban a föld
legjobb koponyáiban és fő-főhelyet foglal el, azt mégis valami
szükségesnek és kiváló dolognak kell tekinteni, mert nem tehető
föl, hogy az emberek majdnem közmegegyezés szerint hagynák magukat
valami egészen fonák dologtól az orruknál vezetni; s a tisztelet,
amellyel ezek a misztériumok még a legparlagibb és erdei
természeteket is eltöltik, a kiváncsiság, amellyel a «high life»
minden részletét olvassák az ujságokban: annak bizonyságai, hogy a
pallérozott modor szeretete általános.

Jól tudom ugyan, hogy furcsa s rikító eltérést tapasztalnánk, ha
az elismert «felső körök»-be lépve, alkalmazni akarnók az
igazságosság, szépség és jóság rettenetes szigorú mértékét az ott
éppen jelenlévő urakra és hölgyekre. Ezek a  finom
és udvarias urak, nem fejedelmek és hősök, nem bölcsek és nagy
szerelmesek. Az elegánciára sokfajta próbát és föltételt szab e
körökbe való bebocsáttatásra; s nemcsak a legjobb mértéket
alkalmazza. Itt nemcsak a hódítás joga érvényesül, amelyet a
lángész érvényesít, amidőn a legeslegjobb arisztokráciáról tesz
egyéni tanúbizonyságot, olykor-olykor alacsonyabbrendű igények is
megfelelnek, mert az előkelő divat szereti az arszlánokat s
uszályhordozói közt, a Circe módjára, még a négylábúakat is. Ime,
ez az úr ma délután jött meg Dániából; és ez itt lord Ride, aki
tegnapelőtt érkezett Bagdadból; az Friese kapitány a Fordúlj
vissza-fokról és Symmes kapitány az Egyenlítő tájékáról, Monsieur
Jovane, aki reggel szállt le a léghajóról; Mr. Hobnail, a
reformátor s Jul Bat főtisztelendő, aki az egész forró földövet
megnyerte vasárnapi iskolája számára s Signor Torre del Greco, aki
kioltotta a Vezuvot azáltal, hogy beleöntötte a nápolyi öblöt,
Spahi, a perzsa követ, s Tul Vil Shan, a nepáli száműzött nábob,
aki a holdsarlón szokott lovagolni. De mindezek csak egy nap
csodaszülöttei, s holnap már megint hazaküldetnek barlangjaikba és
zugaikba; mert ezekben a termekben minden székre lesnek már. A
művész, a tudós, s rendesen a pap is megtalálja az utat ezekhez a
székekhez s valamiképen szintén a hódítás jogán nyer képviseleti
jogot. Másik mód ez: keresztülmenni minden fokozaton, egy évet s
egy napot töltvén a korzón, kölni vízben fürödvén, ebédeket
végigevén, mindenkinek bemutattatván, s alaposan odahaza lévén
minden életrajzban,  a politikában, s az öltözők
történetkéiben.

De mindezekben a finomkodásokban is lehet báj és szellem. Nem
baj, ha a templomok kapuin groteszk szoborművek vannak. Nem baj, ha
a hitágazatoknak paródia-formában is hódolnak. A finom ildom formái
mind túlzó fokban nyilvánított jóakaratot fejeznek ki. Mit árt, ha
önző emberek ajkán vannak, ha önös célokra is használtatnak? Ha az
álgentleman majdnem kiszorítja a világból az igazit? Ha az
álgentleman úgy viszi a szót társaival, hogy a többieket egész
udvariasan mind kizárja a társalgásból, úgyhogy kizártaknak is
érzik magukat? Az igazi teljesítmény ezzel nem veszti nemességét. A
lélek előkelősége nem francia kiváltság s nemcsak szentimentális; s
nem lehet útját állni, hogy az eleven vér és a szeretetreméltóság
szenvedélye ne különböztesse meg mégis az istenáldotta gentlemant a
divatarszlántól. Sir Jenkin Grout sírfölírása a jelenkor előtt sem
egészen érthetetlen:

«Itt nyugszik Sir Jenkin Grout, aki szerette barátját és
meggyőzte szavával ellenségét; amit szája megevett, azt megfizette
a keze; amit szolgái elraboltak, ő megtérítette; ha egy nőben
élvezetet talált, nem hagyta el őt betegségében sem; sohasem
feledkezett meg gyermekeiről; s akinek kis ujját nyújtotta, az
egész karját magához húzta.»

Sőt még a hősök sora sem halt ki egészen. Még mindig akadnak
csodálatos emberek hitvány ruhákban, akik a kőparton állva vízbe
ugranak, hogy a fuldoklót kimentsék; még  mindig
akadnak új jótékonyságok föltalálói, szökött rabszolgák pártfogói
és vigasztalói; Lengyelország barátai; philhellének; fanatikusok,
akik gyümölcsösfákat és kerteket ültetnek, mik a második és
harmadik nemzedéknek fognak gyümölcsözni; jól elrejtőző jóltevők;
valódi igaz emberek, akik rossz hirük ellenére is boldogak; ifjak,
akik szégyelik a szerencse kegyeit s azokat türelmetlenül másoknak
adják tovább. S ezek a társadalom központi erőforrásai, akikhez a
friss ösztönzésekért vissza-visszatér. Ezek az elegancia
megteremtői, amely tulajdonkép a viselkedés szépségét próbálja
megszervezni. A daliás nagylelkű emberek, elméletben, ennek az
egyháznak a doktorai és apostolai: Scipio, a Cid, Sir Philip
Sidney, Washington s a többi tiszta és bátor szív, aki
szóval-tettel szolgálta a szépség istenét.

A természetes arisztokráciát alkotó egyéneket nem találjuk a
jelenkori arisztokráciában, vagy pedig csak a peremén, amint a
spektrum vegyi energiája éppen a spektrumon kívül a legerősebb. A
sénéchal gyöngesége az, hogy nem ismeri meg fejedelmét, ha az nála
megjelen. A társadalom elmélete azonban föltételezi a létüket és
szuverénitásokat. Már messziről meglátja eljöttüket.

A jó társaság ethnikai körén belül mindig van egy szűkebb és
magasabb kör, amely mintegy fényének gyujtópontba foglalása és
finomságának virága, amelyre mindig némán, büszkén és hódolva
vitatkozik, mint felső, császári törvényszékére, a szeretet és
lovagiasság törvényhozó testületére. S ezek tagjai mindig olyanok,
 akikben velökszületett hősiesség, a
szépség szeretete, a társas együttlétben való öröm, s a tűnő napok
megszépítésének ereje és képessége egyesülnek. Ha mindazokat az
egyéneket, akik Európa legtisztább arisztokrata köreit alkotják, az
oly féltékenyen őrzött évszázados kék vért közelebbről vennők
szemügyre, úgy hogy viselkedésüket lehetőleg behatóan és
kritikailag vizsgálhatnók meg: lehet, hogy közöttük nem találnánk
gentlemant vagy lady-t; mert ámbár a finom ildom és jó nevelés
örvendeztetne meg a gyülekezetben, a részletekben sok
megbotránkozni valót találnánk. Mert az igazi előkelőség nem a jó
nevelés dolga; az velünk születik. Kell, hogy a jellemben költői
fenköltség legyen, különben hiába kerülnek óvatosan minden
illetlenséget. Géniusznak kell az embert ebbe az irányba vezetnie.
Nem elég, hogy valaki udvarias, lovagias legyen; kell, hogy maga
legyen az udvariasság, lovagiasság. A fenkölt viselkedés époly
ritka a regényben, mint a valóságban. Scottot magasztalják, hogy
mily hűséggel festette a felső körök viselkedését és beszédmodorát.
Bizonyos, hogy a királyok és királynők, nemesek és nagyasszonyok
némi joggal csakugyan panaszkodhattak arról, mily abszurditásokat
adtak az írók szájukba Waverley előtt de
még Scott dialógusa sem állja ki az erős kritikát. Lovagjai éles,
epigrammatikus szavakkal csatáznak, de párbeszéde mintegy
kosztümös, s másodszori olvasásra már nem tetszik: nem lüktet
bennök eleven élet. Egyedül Shakespeare hősei nem feszengenek és
szájhősködnek; a dialogusa hatalmas és könnyen  folyó,
s így annyi címe mellett még erre is jogcímet szerez: ő Anglia, sőt
a kereszténység legjobb nevelésű férfia.6)

Életünkben egyszer-kétszer hozzájutunk a nemes modor
élvezetéhez, oly férfi vagy nő jelenlétében, akinek nincs korlát a
természetében, hanem akinek jelleme szabadon árad ki szóban és
gesztusban. A szép alak jobb, mint a szép arc; a szép viselkedés
jobb, mint a szép alak: magasabb élvezetet nyújt, mint szobrok és
festmények; ez a szép művészetek legszebbje. Az ember csak kis
dolog a természet tárgyai közt, ámde a viselkedéséből kisugárzó
erkölcsi kiválóságnál fogva meg tud szűntetni minden, nagyságra
való tekintetet s magatartásával egyenrangú tud lenni a világ
fenségével. Ismertem egy valakit, aki modorát, bár egészen az
elegáns társaság szabályainak megfelelő volt, sohasem tanulta ebben
a társaságban; föllépése eredeti és parancsoló volt, s pártfogást
és boldogságot árasztott kifelé; nem volt szüksége udvari
kiséretre; az ünnepnap ragyogott szemében; megvidámította a
képzeletet a lét új formáinak kapuit nyitván meg előtte; az etikett
bilincseit szerencsés szellemességgel rázta le; jószívű és szabad
volt, mint Robin Hood, de egy császár tartásával; s ha kellett:
csöndes, komoly volt, kész farkasszemet nézni milliókkal.

A szabad levegő s a mező, az utca és a középületek termei azok a
helyek, ahol a Férfiú végrehajtja az akaratát; de adja át
kormánypálcáját  vagy legalább ossza meg – háza
küszöbén. A Nő, a helyes viselkedés iránti ösztönével, tüstént
fölfedezi a férfiben, ha katuska, ha hideg vagy gyöngébb elméjű,
azaz egy szó, mint száz, ha hiányzik belőle a nagyvonású, széles
mederben hömpölygő, lelkes magatartás, amely a szalónban
elengedhetetlen külsőt megadja.

Amerikai intézményeink kedveztek a nőnek s ebben a pillanatban
hazám fő-főszerencséjének tartom, hogy oly kitünő nőkkel
büszkélkedhetik. A «nők jogai»-t követelő új lovagok föllépése a
férfi inferioritásának bizonyos homályos érzésére vezetendő vissza.
Ám adjunk meg törvényeinkben és társadalmunkban a nőnek akár még
több kedvezményt, mint amennyit a legbuzgóbb reformátor is követel:
én oly erősen bízom a nő sugalmazó és zenei természetében, hogy azt
hiszem, csak ő tudja nekünk megmutatni, mint kell szolgálatára
lenni. Érzelmeinek csodás nemeslelkűsége koronkint egészen hősies
és isteni régiókba emeli, s igazolja a Minerváról, Junóról,
Polyhimniáról költött képeket és szobrokat, s az a szilárdság,
amellyel fölfelé lépked, a legszámítóbb és legönzőbb embert is
meggyőzi arról, hogy van még más út is, mint amelyen az ő lábuk
jár. S ezeken a nőkön kívül, akik képzeletünkben helyettesítik a
hajdani múzsákat és delphii Sibyllákat, nem látunk-e olyanokat is,
akik serlegünket csordúltig töltik nemes borral és rózsákkal,
úgyhogy a bor kifut és az egész házat illatossá teszi? Akik minket
udvariasságra ihletnek? Akik megoldják nyelvünket és mi beszélünk?
 Megnyitják szemünket és mi látunk? S
olyan dolgokat mondunk, miket sohasem mondottunk volna; szokásos
tartózkodásunk falai leomlanak és szabadjára engedik lelkünket,
mintha gyermekekké lennénk, akik gyermekekkel játszanak széles,
virággal hímes mezőn. Fölkiáltunk: fürösszetek minket napokig,
hetekig ennek a befolyásnak levegőjébe s verőfényes poétákká
leszünk és káprázatos iromba szavakkal költjük a regét rólatok.
Hafiz volt-e vagy Firdúzi, aki azt mondta perzsa Lilla-járól, hogy
Ő elemi erő, aki megdöbbentett élete teljével, amidőn nap-nap
mellett láttam, mint sugárzik minden percben, mint áraszt örömöt és
kellemet maga körül szerteszét. Hatalmas oldó- és összekötőszer
volt Ő, aki össze tudta barátkoztatni a legkülönbözőbb embereket;
mint a levegő vagy víz, oly nagy vegyrokonságú elem, hogy könnyen
kombinál ezer meg ezer anyagot. Ahol Ő van, mindenki többé válik,
mintha Ő nincs jelen. Egység és egész volt Ő, úgyhogy bármit is
tett, hozzáillett. Oly nagy rokonszenv áradt belőle s oly nagy
tetszenivágyás volt benne, hogy nem mondhattad modorát
méltóságosnak, s mégis nem volt fejedelemnő, aki túltett volna az Ő
mindenkor őszinte és egyenes viselkedésén. Nem tanulta a perzsa
grammatikát, sem a Hét Költő könyveit, s mintha az a Hét minden
költeményét Ő róla írta volna! S bár természetének lényege nem a
gondolkozás, hanem a rokonszenv volt, oly tökéletes volt a lelke,
hogy segítségére lehetett szíve teljességével nagyeszű embereknek,
őket érzéseivel tüzelvén, eltelve attól a hittől, hogy ha
mindenkivel  nemesen bánik; mindenki nemesnek is fog
bizonyúlni.

Jól tudom, hogy a lovagiasságnak és eleganciának ez a byzanci
oszlopa, amelyet olyan szépnek és festőinek látnak a jelenkori
jelenségek tudós vagy műkedvelő megfigyelői, nem minden szemlélőnek
tetszik egyformán. Társadalmunk épülete ezt az elegáns világot
óriások kastélyává teszi a nagyratörő ifjak szemében, akik nevüket
nem látják még aranykönyve lapjain s kizárva érzik magukat annyira
óhajtott kiváltságaiból és fényéből. De ezeknek meg kell tanulniok,
hogy annak a látszólagos nagysága csak árnyék és viszonylagos: csak
oly nagy, amennyire ők nagyra tartják, s hogy legbüszkébb kapui is
röptében tágra nyílnak, ha bátorsággal és derekassággal közelednek
felé. S azok számára, akik hajlamosak a zsarnoki szeszélyétől
szenvedésre, könnyen kínálkoznak orvosszerek. Vonuljanak félrébb
egypár mérfölddel s csaknem minden esetben elvesztik majd túlzott
érzékenységüket. Mert az előnyök, amelyeket az elegáncia értékel,
olyan növények, amelyek csakugyan elhatárolt helyeken élnek meg,
legtöbbször csak bizonyos utcákban. Ezen a zárt övön kívül semmibe
se veszik őket; hasznavehetetlenek a majorban, az erdőben, a
piacon, a harcmezőn, a házaséletben, irodalmi vagy tudományos
körökben, a tengeren, a baráti viszonyban, az eszmék és erény égi
birodalmában.

Ámde már elég sokáig időztünk ezekben a festett udvarokban. A
jelképek és emblémák iránti előszeretetünk magyarázatát leli az
általuk  jelzett dolog belső értékében. Minden,
amit előkelőségnek és udvariasságnak nevezünk, meghódol és
megalázkodik a megbecsülés és tisztelet oka és kútfeje, a címek és
méltóságok megteremtője: a szív szeretete előtt. Ez az igazi
királyi vér, ez a tűz, amely minden országban és tartományban
hatékony a maga természete szerint és meghódít mindeneket, amik
csak közelébe jutnak. Ez ad minden tettnek új értelmet. Ez teszi
szegénnyé a gazdagot, mert a saját nagyságán kívül nem tűr nagyot.
Ki gazdag? Elég gazdag vagy, hogy mindenkin segíthess? Hogy
támogasd azokat is, akik az elegáns körökön kívül esnek? Elég dús
vagy-e, hogy akár a kanadai fuvarossal, a konzula ajánló levelével
kéregető vándorlegénnyel, az angol nyelvet törő barna taljánnal, a
rendőröktől városról-városra kergetett sánta koldússal, sőt még a
szegény tébolyodottal s a hajótörött, zűllött nővel és férfivel is
tudd éreztetni, hogy a te jelenléted, a te házad nemes kivétel az
általános sivárság és kőszívűség közepette? Tudd éreztetni, hogy
olyan hang üdvözli őket, amely egyben fölkelti bennök az édes
emlékeket s a reményt? Mi a közönséges, ha nem az, hogy a kérést
észokokból tagadjuk meg?

Mi a nemes, ha nem az, hogy teljesítjük és az egyetemes
szűkkeblűséggel szemben ünnepnapot adunk az ő szívüknek és a
tulajdon szívünknek. Gazdag szív nélkül a legdúsabb is nyomorult
koldus. Sirasz királya nem tudta elérni, hogy olyan jótévő legyen,
mint a szegény Ozmán, aki kapuja előtt tanyázott. Ozmánban
 olyan széles és mély emberszeretet
lakozott, hogy bár szája merészsége, amellyel a Koránt magyarázta,
minden dervist megbotránkoztatott, még sem akadt szegény
kiközösített, eszelős, nyírtszakálú, fogadalmába beleőrült s egyéb
bolond, aki ne menekült volna hozzá, – s ez a nagy szív oly
verőfényes és barátságos menedékházként állt ott nyitva az ország
középpontjában, – hogy mintegy minden szenvedőt ösztönszerűleg
vonzott magához. Pedig, bár minden őrültet befogadott, ő maga
korántsem volt őrült. Vajjon nem gazdag-e az ilyen ember? Vajjon
nem egyedül ő a gazdag?

Sértődés nélkül hallom majd a szemrehányást, hogy nagyon rosszúl
játszom az udvari embert, s olyasmiről fecsegek, amihez édeskeveset
értek. Nyilvánvaló, hogy annak, amit megkülönböztetőleg,
társaságnak és előkelőségnek hívnak, épúgy vannak jó törvényei,
mint helytelenek; van azok közt sok szükséges és sok abszurd. Mivel
túljó ahhoz, semhogy csak szidhassuk, a túlrossz ahhoz, semhogy
csak áldhassuk, ha megkiséreljük valódi jellemét megállapítani,
eszünkbe juttatja a pogány hitrege egy hagyományát, a Siilenus
szavat:

«Minap azt hallottam Zeustól, hogy elpusztítja a földet, mivel
hogy az nem sikerült kezének; csupa gazfickóval és haszontalan
nőszeméllyel van tele, akik szinte napról-napra hitványabbak.
Minerva erre azt válaszolta: nem hiszi ezt, csupán nevetséges apró
teremtések ők, azzal a furcsasággal, hogy elmosódott, bizonytalan
arcuk van, akár távolról, akár közelről nézik is őket; ha
rosszaknak nevezed őket, rosszaknak látszanak;  ha azt
mondod, hogy jók, jóknak tűnnek föl, s nem akad köztük ember vagy
cselekedet, amely nem ejtené zavarba az ő baglyát, vagy még inkább
az egész Olympost, ha azt tudakolnák tőlük, hogy alapjában véve
milyenek is hát, jók-e avagy rosszak?»







KIEGYENLÍTŐDÉS.

Már mint gyermekifjúban fölébredt bennem a vágy, hogy értekezést
írjak a kiegyenlítődésről, mert már igen korán úgy láttam, hogy
erészt az élet magasabban áll, mint a közkeletű tanítás.

Ezenfelül a bizonyítékok is, miből az elméletet le kell vonni,
elbűvölték képzeletemet végtelen változatosságukkal s mindig
előttem lebegtek, még álmomban is, mert ezek: kézi szerszámaink, a
kenyér a kosárban, az utcai forgalom, a major, a lakóház,
üdvözlések, rokonság, követelések és tartozások, a jellem
befolyásai, a természet és minden ember tehetsége. Továbbá úgy
láttam, mintha ebben az ember számára az istenség egy sugara
nyilvánúlna meg, a világszellem jelen tevékenysége, menten a
hagyomány minden nyomától, miért is az ember szíve az örök szeretet
árjába fürödhetnék, bensőleg érintkezhetnék azzal, amiről tudja,
hogy örökké volt, s örökké lesz, mivelhogy most igazán megvan. Sőt,
mi több, úgy hittem, hogy ha ezt a tant sikerülne csak némileg
hasonlóan világos szavakba foglalni, mint aminő világos intuicióval
lepleződik le  előttünk koronkint ez az igazság: sok
sötét óránkban és ösvényen vezérlőcsillagunk lenne, amely nem
engedné, hogy eltévesszük az utunkat.

A következőkben megkisérlem néhány tény fölsorolását, amelyek
mind a kiegyenlítődés törvényének útjait példázzák. Várakozásomon
fölül boldog leszek, ha ennek a körnek csak legcsekélyebb ívét is
híven megrajzolhatom.7)

*

«Polaritás»-sal, azaz hatás- és visszahatással a természet
minden birodalmában találkozunk, minek példái: sötétség és
világosság; meleg és hideg; apály és dagály; hím és nőstény; a
növények és állatok ki- és belélegzése; az állati test
nedvmennyiségének és minőségének egyensúlya; a vér benyomúlása és
kilökődése a szívben; a folyadék és hang hullámzása; a
centrifugális és centripetális erő; a villamosság, galvanizmus; a
vegyrokonság. Ha a tű egyik végével mágnességet közlünk, az
ellenkező mágnesség helyezkedik el a másik végén. Ha az északi sark
vonz, a déli sark taszít. Kényszerű dualizmus metszi szét a
természetet, úgy hogy minden dolog csak fél, s egy másik dolgot
követel meg, hogy vele eggyé egészüljön ki, pl. szellem – anyag;
férfi – nő; egyenes – görbe; szubjektív – objektív; bent – künn;
felűl – alúl; mozgás – nyugalom; igen – nem. 

Amint a világegyetem dualisztikus.8) úgy
az minden része is. A dolgok egész rendszere képviselődik minden
részecskében. Minden fenyőtűben, búzamagban, minden állatfajta
egyénében van valami, ami hasonlít a tenger apályához és
dagályához, a nappalhoz és éjjelhez, a férfihez és nőhöz. A
visszahatás, amely oly hatalmasan nyilvánúl az elemekben,
megismétlődik ezek közt a szűk korlátok közt is. Így pl. a
fiziológus megfigyelte, hogy az állatországban nincs kegyenc, mert
a természet minden adományt és hiányosságot ellensúlyoz. Ugyanaz a
lény valamely része túlságáért megfizet más valamely része
megrövidítésével. Ha feje, nyaka megnyúlik, törzse és végtagjai
megrövidűlnek.

A mechanikai erők elmélete a másik példa. Amit nyerünk erőben,
elveszítjük időben s viszont. Más bizonyságok: a bolygók időszakos
vagy kiegyenlítődő eltérései; az éghajlat és talaj befolyásai a
politikai történetben. A hideg éghajlat erősít. A száraz talaj nem
szűl lázt, krokodilust, tigrist, skorpiót.

Ugyanezt a kettősséget uralják a természet és az ember
létföltételei. Minden túlzás hiányt okoz; minden hiány túlzást.
Minden édesnek megvan a maga keserűje; minden rossznak a jója.
Minden élvezőképességnek megvan a maga büntetése, ha túlhajtják.
Mérsékelt használatáért az élet felel. Minden szikra elmésséggel
 szemben áll a bolondság egy szikrája.
Amit vesztettél a réven, megnyered a vámon és viszont. Ha a javak
szaporodnak, élvezőik és fogyasztóik is szaporodnak. Ha a gyűjtő
túlsokat markol, a természet elveszi tőle kincseit a ládafiából;
szaporítja a birtokot, de megöli a tulajdonost. A természet gyűlöli
az egyedárúságokat és kivételeket. A tenger hulláma nem siet jobban
elsimúlni legvadabb tarajzása után, mintahogy az életfeltételek
változatai igyekeznek kiegyenlítődni. Mindig beáll valamely
elsimító körülmény, amely a túlkapót, túlerőset, túlgazdagot,
túlszerencsést alapjában véve ugyanarra a szintre fokozta le,
amelyen a többiek vannak. Ha valaki társaságban túlérdes és
túlheves, s vérmérsékleténél s helyzeténél fogva rossz polgár, –
mord és bősz tengeri kalóz-arc, – a természet megáldja egy sereg
szép fiúval és leánykával, akik kiválnak a falusi iskolában és az ő
irántuk érzett féltő szeretet sötét arcát kedvessé, udvariassá
simítja. Ily módon a természet megpuhulásra kényszeríti a gránitot
és földpátot, kiragadja a vadkant s helyébe bárányt tesz s imígyen
mérlege helyrebillen.

A mezőgazda úgy képzeli, hogy a hatalom és magas állás igen szép
dolgok. Ám az elnök nagy árt fizet a Fehér Házért. Rendesen
föláldozza érte minden békéjét és legférfiasabb tulajdonságait.
Hogy csak rövid időre is megőrizze ilyen tekintélyes helyzetét a
világ előtt, kész port nyalni igazi urai előtt, akik ott állnak
trónja mögött. Vagy vágyódnak az emberek a géniusz hatalmasabb és
állandóbb nagyságára?  Egyik sem sérthetetlen. Aki
akaraterejénél vagy elméje hatalmánál fogva nagy s ezrek feje
fölött tekint el, meg van terhelve kiválóságával. Minden
fényvillanás új veszélyt hoz. Övé a fény? Bizonyságot kell tennie a
fényről és nyugalmat nem ismerő lelke új revelációihoz való hűsége
folytán mindig túl kell szárnyalnia azt a rokonszenvet, amely olyan
kielégülést szerez neki. Esetleg igaztalannak kell lennie apja,
anyja, felesége, gyermeke iránt. Megvan-e mindene, amit a világ
szeret, csodál és kíván? Félre kell dobnia csodálatukat s hűnek
kell maradnia az ő igazságához, miközben melléknévvé és gúnynyá
válik.

Ez a törvény uralkodik a városok és nemzetek törvényein is.
Hiába ellene minden tervezgetés, tusakodás. A dolgok nem engedik,
hogy soká rosszúl vezessék. «Res nolunt diu male administrari.»
Ámbár nem mutatkozik újabb rossz tettek gátja, ez a gát megvan és
majd mutatkozik is. Ha a kormányzat kegyetlen, a kormányzó élete
nem biztos. Ha az adó túlmagas, hozadéka egészen lecsökken. Ha a
büntető kódex túlkemény, az esküdtek nem itélnek el. Ha a törvény
túlenyhe, kipótolja a magánbosszú. Ha a demokrácia terrorral
dolgozik, nyomásának ellentáll a polgárok megnőtt energiája s az
élet hevesebben lobog. A férfias igaz élet és kielégülés kijátszani
látszik az életkörülményeknek úgy túlzott mostohaságát, mint
szerencséjét s nagy közönnyel rendezkedik be a legkülönbözőbb
körülmények között. A jellem befolyása minden kormányzat alatt
ugyanaz marad, Törökországban épúgy,  mint Uj-Angliában. A
történelem becsületesen megvallja, hogy Egyptom egykori zsarnokai
alatt is az ember lehetett olyan szabad, aminővé a kultura csak
tehette.

Ezek a példák bizonyítják azt a tényt, hogy a világegyetem
képviselve van minden részecskéjében. A természet minden dolga
tartalmazza a természet minden erőit. Minden rejtett anyagból van
alkotva. Így a természettudós egy típust lát minden átalakuláson
keresztül; neki a ló futó, a hal úszó, a madár repülő, a fa
gyökerező ember. Minden új forma nemcsak alapjellegét ismétli meg a
típusnak, hanem részenkint annak minden részletét, célját,
előmozdítóját, hátráltatóját, energiáját s egész többi rendszerét.
Minden foglalkozás, ipar, művészet, kereskedelmi forgalom a világ
kompendiuma és egymás kiegészítője. Mindegyik egy egész jelképe az
emberi életnek, jójának, rosszának, megpróbáltatásainak,
ellenségeinek, folyásának és végének. S valahogy mindegyik
kénytelen alkalmazkodni az egész emberhez és előadni egész
sorsát.

A világ minden harmatcsöppben egésszé kerekedik. A mikroszkóp
nem tud olyan apró állatkát találni, amely kevésbbé volna
tökéletes, azért, hogy apró. Szem, fül, ízlés, szaglás, mozgás,
ellentállás, étvágy, a szaporodás szervei, – amelyek az
örökkévalóságot szolgálják, – mind helyet találnak ebben a pirinyó
teremtésben. Igy tesszük bele életünket is minden tettünkbe. A
mindenütt jelenlét igazi tana az, hogy Isten minden attribritumával
újra és újra megjelenik minden mohában és pókhálóban.  A
világegyetem értéke minden ponton megnyilvánúl. Itt van a jó, amott
a gonosz; ha itt a vegyrokonság, ott a taszítás; ha itt az erő, ott
a korlátja.

A világegyetemet eleven élet tölti el. Minden dolga erkölcsös.
Az a lélek, amely bennünk érzelem, kívülünk törvény. Érezzük
sugallatát, a történelemben láthatjuk végzetes szigorúságát. «Benne
van a világban és a világ általa lőn.» Az igazság nem késik. A
tökéletes igazságosság az élet minden részében igazra billenti
mérlegét. A görög mondás szerint: az istenek kockája mindig ólmozva
van. A világ olyan, mint egy egyszeregy-tábla, vagy matematikai
egyenlet, amely, bármerre forgatod, mindig egyformán oldódik meg.
Bármely példát választasz, mindig pontos értéke – se több, se
kevesebb – fog kijönni. Minden titok kiderül, minden bűn
megbűnhödik, minden erény jutalmat nyer, minden igazságtalanság
helyreüttetik, csöndben és egészen biztosan. Amit mi osztó
igazságnak nevezünk, az az egyetemes szükségszerűség, amelynél
fogva az egész megjelen, valahol csak a rész megjelen. Ha füstöt
látsz, ott tűznek is kell lenni. Ha kezet, vagy lábat látsz, ott
tudod, hogy folytatásában kell lennie a törzsnek, amelyhez
tartozik.

Minden tett önmagát jutalmazza vagy bünteti, más szóval önmaga
egészíti ki magát, még pedig kettős módon: először a dologban,
vagyis a reális természetben; másodszor a körülményekben, azaz a
látszólagos természetben. Az emberek a körülményeket hívják osztó
igazságnak. De az esetnek megfelelő igazság magában a 
dologban van s azt csak a lélek látja. A körülményekben mutatkozó
igazságszolgáltatás az értelemnek is megnyilvánul;
elválaszthatatlan a dologtól, de sokszor hosszú időközre szóródik
szét és így csak évek multán különböztethető meg. A különleges
sorscsapások, úgy lehet sokára követik a vétket, de föltétlenül
követik, mert kisérik azt. Bűn és bűnhödés egyazon törzsből ered. A
bűnhödés gyümölcse észrevétlenül érik belül az élvezet virágában.
Ok és okozat, eszköz és cél, vetés és termés el nem választhatók,
mert a hatás már ott csirázik az okban, a cél előzetes életet él az
eszközben, a termés a vetésben.

Ámbár a világ ekképen egészet alkot s tiltakozik az ellen, hogy
szétválasszák, mi mégis iparkodunk részlegesen cselekedni,
alkalmazkodni; így pl. hogy kielégítsük az érzékeinket, érzéki
élvezeteinket elválasztjuk a jellem követeléseitől. Az ember
találékonysága mindig annak a problémának megoldására irányúlt,
hogyan válassza el az érzéki édeset, az érzéki erőset, az érzéki
ragyogót stb. az erkölcsi édestől, az erkölcsi széptől, az erkölcsi
mélytől; hogyan tehetné ezt a felszínt olyan vékonnyá, hogy alatta
ne legyen semmi; hogyan érhetné el az egyik véget, a dolog másik
vége nélkül. A lélek azt mondja: «egyél», a test ellenben dőzsölni
akar. A lélek azt mondja: férfi és nő legyenek egy test, egy lélek;
ellenben a test csak a hússal akar egyesülni. A lélek azt mondja:
uralkodj minden dolgon az erény céljára, a test pedig csak a maga
céljaira tör hatalom után.

A lélek törekszik minden dolgot élettel eltölteni,  minden
dologba behatolni. Az egyedüli lény ő akarna lenni. Minden dolognak
belé kellene olvadnia: hatalomnak, élvezetnek, tudásnak,
szépségnek. Ellenben az egyes ember arra törekszik, hogy ő legyen
valaki, hogy öncél legyen; a magánjószágért alkuszik s kufárkodik;
azért lovagol, hogy lovagoljon; azért öltözködik, hogy öltözködjék,
azért eszik, hogy egyék, azért parancsol, hogy lássák és csodálják.
Nagyra látó; szeretne hivatalt, gazdagságot, hatalmat, hírt. Azt
hiszi, hogy nagynak lenni annyi, mint birtokba venni a természet
egyik oldalát, az édeset és kellemeset, a másik oldal: a keserű és
kellemetlen nélkül. Ámde ez a szétválasztás mihamar meghiúsul, s a
mai napig egy ilyen tervkovács sem aratott csak fikarcnyi sikert
is. A szétválasztott víz újra egyesül kezünk mögött. Az élvezet
elveszti élvezeti elemét, a haszon a hasznos elemét, az erő erős
elemét, mihelyt el akarjuk választani az egésztől. Nem vághatjuk
ketté a dolgokat, hogy csak az érzéki jóhoz jussunk, amint nem
juthatunk olyan belsőhöz, aminek ne legyen külseje, fényhez árnyék
nélkül. «Kiűzheted a természetet furkós bottal, s mégis mindjárt
visszafut.»

Az élet kikerülhetetlen körülményekkel szereli föl magát,
amelyet a balga le akar tagadni. Egyik-másik azzal dicsekszik, hogy
nincs hozzá szerencséje, hogy nincs hozzá köze. Ám a dicsekvés csak
a száján van, ellenben a körülmények a lelkében. Ha kicsúszik
alóluk az egyik oldalon, rátámadnak másik, még sokkal sebezhetőbb
oldalán. Ha kikerülte forma szerint és látszólag, életével állt
ellent, önmaga elől menekült,  s ezért annyival inkább
halállal lakol. Oly nyilvánvaló minden arra irányuló kisérlet
bukása, hogy a jó élvezetét szétválasszuk az árától, hogy azt meg
se próbálnók, – mert a próba őrültség volna, – ha nem állna be az,
hogy amikor az akarat lázadása, különváló törekvése s ezzel
megbetegedése beáll, ugyanakkor az értelem is megfertőződik,
úgyhogy az ember már nem látja többé Istent egészében minden
dologban, hanem minden dolognak csak érzéki csábítását látja, nem
pedig káros oldalát is. Látja a hableány szép fejét, de nem látja
kígyó-törzsét; s azt hiszi, hogy levághatja magának azt a részt,
amely neki kell, arról a részről, amely neki nem kell. «Mily titok
vagy Te, aki csöndességben lakozol a legmagasabb egekben, Óh
egyetlen nagy Istenem, és örök előrelátásodban vaksággal sujtod
azokat, akiknek féktelen vágyaik vannak» – mondja Szt. Ágoston
Vallomásaiban.

Az emberi lélek híven festi ezeket a tényeket meséiben, a
történelemben, jogában, közmondásaiban, közbeszédében.
Észrevétlenül kifejeződik minden irodalomban. A görögök Zeust a
legbölcsebb értelemnek hívták; minthogy azonban a hagyomány sok
alacsony cselekedetet is tulajdonított neki, önkénytelenül is
büntetéseket fűztek hozzá, megkötözték a rosszalkodó isten kezét, s
oly gyámoltalanná tették ilyenkor, mint az angol királyt az ő
alattvalói. Prometheus ismeri Zeus egy titkát, amelyért annak
alkudoznia kell; Minerva ismer egy másikat. Nem tud hozzájutni a
maga mennydörgető szerszámaihoz, Minerva elveszi szertára kulcsait.


Világos bevallása ez a Mindenség belső működésének és erkölcsi
tartalmának. Az indus hitrege is ugyanerre az erkölcsre lyukad ki;
s lehetetlen olyan mesét kitalálni és forgalomba hozni, amely ne
volna erkölcsös. Aurora elfelejt szerelmese számára ifjúságot kérni
és így Tithonus, bár halhatatlan, megvénül. Achilles nem egészen
sebezhetetlen; a szent vizek nem fürösztötték meg sarkait,
amelyeknél fogva anyja, Thetis bemártotta. Siegfried a
Nibelung-énekben nem egészen halhatatlan, mert levél hullott a
hátára, amidőn sárkányvérben fürdött, s az eltakart hely okozta a
halálát. S így is kell ennek lennie. Szakadás van minden teremtett
dologban. Ez a kisérő megbosszuló körülmény mindig belopja magát a
dolgokba, még az ősi, vad költészetben is, amikor az emberi
képzelet diadalmasan le akarta rázni az ódon törvényeket, ott van
ez a hátulról való fejszecsapás, ez az alattomos fegyver,
bizonyítván, hogy a Törvény végzetszerű; hogy a természet semmit
sem ád ingyen; hogy mindenért árt kell fizetni.

Ez a Nemezis ősi tana, amely őrt áll a világegyetemben és nem
hagy bűnt büntetlenül. A furiák az igazság végrehajtói s ha a nap
elhagyná ösvényét, őt is megbüntetnék. A költők szerint a kőfalak,
acélszablyák, szíjak titkos rokonságot éreztek gazdájuk
sérelmeivel; hogy az az öv, amelyet Ajax Hektornak adott, kötötte
oda a trójai hőst Achilles kocsija kerekeihez, s hogy az a kard,
amelyet Hektor adott Ajaxnak, volt az, amelynek hegyébe dőlt Ajax.
Regélik, hogy amikor a thasosiak a versenyben győztes Theogenesnek
oszlopot állítottak, egyik  vetélytársa éjszaka odalopózott s
többször megrázta, hogy ledöntse; utoljára csakugyan megmozdult az
oszlop a talapzatáról és estében agyonütötte a merénylőt.

A monda hangjában van valami isteni. Olyan birodalomból száll
alá, amely fölötte áll a szerző akaratának. Minden költőben az a
javarész, amelyben öntudatlan, amely mintegy lelki alkatából
buggyan ki, nem tudatos feltalálásából; az, amit az egyes művész
tanulmányában nem igen fogsz megtalálni, hanem, amit csak
mindnyájuk szelleméből vonhatsz el. Nem Phidiást akarom ismerni,
hanem a régi hellén világ emberének művét. Phidias neve, élete
körülményei, bármily fontosak a történelem számára, csak zavarnak,
ha a legmagasabb rendű bírálatot akarjuk alkalmazni. Azt kell
néznünk, mire törekedett az ember bizonyos adott korszakban, amit
azonban megmásolt Phidias, Dante, Shakespeare közbelépett akarata,
ezeknek a szerveknek az akarata, akikben abban az időpontban az
ember megnyilvánult.

Még megkapóbban fejezik ki ezt a tényt minden nemzet
közmondásai, amelyek mindig a józan ész irodalmához tartoznak s az
abszolút igazság megállapításait foglalják magukban, minden írói
képesítés nélkül. Az olyan közmondások, aminők minden nemzet szent
könyveiben foglaltatnak, az intuiciók valóságos szentélyei. Mert,
amit a kényes, lusta gondolkozású és a külszínhez tapadó világ nem
hagy a realistával megmondatni tulajdon szavaival, azt eltűri
ellentmondás nélkül, közmondás formájában. S a törvények törvényét,
amelyet szószékről, parlamentben,  iskolában megtagadnak,
óráról-órára prédikálják minden piacon és műhelyben számtalan
szálló igében, s ezek tanítása époly igaz és mindenütt jelenlévő,
mint a madarak és rovarok röptéé.

Minden éremnek két oldala van. – Szemet szemért, fogat fogért,
vért vérért. – Amilyen a mosdó, olyan a törülköző. – Adjatok és
adatni fog nektek. – Mit akarsz? – kérdé Isten – fizess meg érte s
vedd. – Aki mer, az nyer. – Elveszed cselekedeteid igaz bérét, sem
többet, sem kevesebbet. – Aki nem dolgozik, az ne is egyék. – Aki
másnak vermet ás, maga esik bele. – Ha láncot kötsz a rabszolga
nyakára, másik vége a te nyakadra tekeredik. – A gonosz tanács átka
visszaszáll a tanácsadóra stb.

Így van megírva, minthogy így van az életben is. Cselekvéseinket
akaratunkon felül s akaratunk ellenére is a természettörvény
irányítja és jellemzi. Mi a közérdektől távoleső, kis célokat
tűzünk ki magunknak, azonban cselekvéseink ellentállhatlan
mágnesség következtében maguktól a világsarkok vonalába
igazodnak.

Az ember szót sem szólhat, anélkül, hogy önmagára ne hozna
itéletet. Szándékosan vagy önkénytelenül minden szavával
megrajzolja arcképét embertársai szemében. Minden vélemény
visszahat a nyilvánítójára. Olyan, mint a gombolyag, amelyet
valamely cél felé gurítanak, de a másik vége a fonalnak a gurítónál
marad. Vagy még inkább olyan, mint a cethal után dobott szigony,
amely röptében kötelet teker le  a csolnakban, azonban, ha
a szigonyt rosszul dobják, könnyen kettévágja a kormányost vagy
elsülyeszti a csolnakot.

Nem követhetsz el igazságtalanságot anélkül, hogy ne szenvedj
igazságtalanságot. «Senki sem dicsekedhetik olyas valamivel, ami ne
hozott volna kárt a fejére» – mondja Burke. A nagyvilági életet
élők nem látják, hogy önnönmagukat zárják ki az élvezetekből azok
hajhászása által. A vallási türelmetlenség vitézei nem veszik
észre, hogy önmaguk előtt csapják be a menny kapuit, amidőn mások
előtt akarják becsukni. Ha elfeledkezel mások szívéről, a magadét
veszted el. Az érzékek minden személyt szeretnének tárgynak venni,
a nőket, a gyermekeket, a szegényt. Az a mondás: «Kiveszem a
zsebéből, vagy kihasítom a bőréből», – mély filozófia.

A szeretet és igazságosság minden megsértése társadalmi
életünkben gyorsan megbűnhödik. Büntetése: a félelem. Valamíg
egyszerű viszonylatokban állok embertársammal, szívesen érintkezem
vele. Úgy érintkezünk, mint víz a vízzel, mint egyik légáramlat a
másikkal, természetes és teljes átömléssel és áthatással. Mihelyest
azonban bármirészt eltértünk az egyszerűségtől és felemás viszonyba
kerülünk, ha valami jóra törekszem, ami neki nem jó: szomszédom
megérzi az igazságtalanságot, s messze kerül engem, mint én is
messze kerülöm; szeme nem keresi többé az enyémet; háborús
állapotba kerültünk; benne gyűlölet, bennem félelem vert
tanyát.

Hasonló megtorlással jár a társadalom minden  ősi
visszaélése, általában és egyes esetben is: a vagyon és hatalom
igazságtalan fölhalmozása. A félelem nagyon bölcs tanító és hírnöke
minden forradalomnak. Egyik tanítása ez: valami rothadt, ahol
felüti a fejét. A félelem holló, s bár nem látod világosan, mire
les, bizonyos, hogy van valahol holttest. A tőkénk félős,
törvényeink félősek, művelt osztályaink félősek. A félelem
évszázadokon át bőgve, morogva fenyegette a kormányzatot és
tulajdont. Ez a vészmadár nem hiába rikácsol. Nagy
igazságtalanságokat hirdet, amelyeket felülvizsgálat alá kell
venni.

Hasonló természetű a változás várása, amely rögtön fölébred
bennünk, ha akarati tevékenységünket fölfüggesztjük. A felhőtlen
napok félelme, Polykrates smaragdgyűrűje, a szerencséért való
szorongás, az az ösztön, amelynél fogva minden nemes lélek aszkéta
lemondást és egyéb helyettesítő erényeket vállal vállára: megannyi
imbolygása az igazságosság mérlege nyelvének az emberi szívben és
értelemben.

Tapasztalt emberek jól tudják, hogy legjobb a vámot menetközben
megfizetni, s hogy gyakran nagy árt fizetünk apró fukarságért. A
kölcsönző saját adósává válik. Nyert-e valaha valamit, aki száz
szívességben részesült s egyet sem adott vissza? Nyert-e azzal, ha
nembánomságból, vagy fortéllyal kölcsönvette szomszédja kocsiját,
lovát, pénzét? Ugyanabban a pillanatban fölébred egyik részen a
jótétemény tudata s a másik részen az adósság tudata, azaz egyik
részen a fölényé, a másikon az alárendeltségé. S ez az ügylet
megmarad úgy az adós, mint  hitelező szomszédja emlékezetében, s
minden újabb ügylet, természete szerint, tovább változtatja
viszonyukat. Nemsokára meglátja, hogy bár inkább törte volna el a
lábát, semhogy szomszédja kocsiját használta volna, s hogy «minden
dologért azzal fizetjük a legmagasabb árt, hogy kérnünk kell
érette».

A bölcs ember ezt kiterjeszti az élet minden részére és tudja,
hogy az eszélyesség dolga, meghallgatni minden igényt, s
kielégíteni minden, időnkkel, tehetségünkkel, szívünkkel szemben
támasztott jogos követelést. Fizess mindig, mert előbb-utóbb úgyis
meg kell fizetned egész adósságodat. Lehet, hogy egy időre
személyek és események ékelődnek közéd és az igazságosság közé; de
ami késik, nem múlik. – Ha bölcs vagy, kerülni fogod a kegyet,
amely csak még jobban megterhel téged. A jótevés a természet célja.
Azonban minden kapott jótéteményért taksa jár. Az a nagy ember, aki
a legtöbb jótéteményt osztja. Az az aljas, – s a világegyetem egyik
legaljasabb embere, – aki csak elfogad kegyeket, de nem fizet érte
viszont jóval. A természet rendje szerint nem mindig, sőt csak
ritkán tudjuk a jótétet annak viszonozni, akitől abban
részesültünk. De a kapott jót valakinek vissza kell adni, vissza
kell adni minden jó szót, tettet, cent-et. Óvakodj attól, hogy
túlsok jó maradjon a kezed közt; mert hamar megromlik és
férgesedik. Fizesd el gyorsan valamiképen.

A munkán hasonlóan irgalmatlan törvények uralkodnak. Legolcsóbb
a legdrágább munka – mondják az okosok. Amit mi seprő, gyékény,
 kocsi, kés alakjában vásárolunk, az a
józan észnek egy közönséges szükségletre való alkalmazása.
Legjobban teszed, ha földeden tanult kertészt fizetsz, azaz a
kertészetre alkalmazott értelmet; hajósodban hajózásra alkalmazott
értelmet; háztartásodban: főzésre, varrásra, kiszolgálásra
alkalmazott értelmet; ügynöködben: számadásokra és üzletekre
alkalmazott értelmet. Ekképen sokszorozod jelenlétedet és
szétszórod magad birtokodon. A dolgok kettős alkatánál fogva nem
lehet csalás sem a munkában, sem az életben. A tolvaj önmagát lopja
meg; a csaló önmagát csalja. A munka igazi jutalma tudás és erény,
s ennek külső jele jólét és hitel. Ezeket a jeleket, mint pl. a
papirpénzt, lehet hamisítani és ellopni, de azt, amit jelképeznek,
azaz a tudást és erényt, sem hamisítani, sem ellopni nem lehet. A
munka e céljainak csakis az ész igazi megfeszítésével és tiszta
motivumok követésével lehet megfelelni. A csaló, a játékos, a
szélhámos nem kényszerítheti ki az anyagi és erkölcsi világ
ismeretét, amelyet a munkás becsületes törekvéseivel és
verejtékével szerez meg. Természettörvény ez: Tedd meg ezt vagy
azt, s megszerzed a hatalmat; azonban azoknak, akik nem teszik meg,
hatalmuk sem lesz.

Az emberi munka minden formája, elkezdve egy karó
meghegyezésétől egy város vagy epos megtervezéséig, elejétől végéig
roppant illusztrációja a világegyetemben uralkodó tökéletes
kiegyenlítésnek. Az adásnak és kapásnak, a «tartozik»-nak és
«követel»-nek teljes egyensúlya, az a tan, hogy mindennek megvan az
ára, – s ha ezt az árat nem fizetik meg, nem a jószág,  hanem
valami más jár érte, s hogy lehetetlen bármit is ingyen kapni – ez
époly magasztosan jelentkezik egy főkönyv lapjain, mint az állami
költségvetésekben, a világosság és sötétség törvényeiben, a
természet minden hatásában és visszahatásában. Nem kétlem, hogy e
magas törvények, amelyeket mindenki magától értetődőkül bent talál
a tapasztalati körében, hogy a komoly erkölcs, amely vésője éléből
kiragyog, amelyet mérőónja és mérővesszeje kimér, amely époly
nyilvánvaló az üzleti számla sommájában, mint az állam történetében
– megszeretteti az emberrel az iparát és kereskedelmét és emeli a
szemében és képzeletében a foglalkozását.

Az Erény és Természet közti szövetség minden dolgot arra
kötelez, hogy ellenségesen szembeforduljon a bűnnel. A világ szép
törvényei és eszközei üldözik és űzik az árulót. Látja, hogy a
dolgok igazság és jótevés céljára vannak berendezve, s hogy nincs
barlang széles e világon, amely elrejtene egy gazfickót. Kövess el
bűnt, s a föld üveggé válik. Kövess el bűnt és, ime, mintha
hótakaró hullna a földre, aminő elárulja az erdőben minden fogoly
és róka, mókus, vakondok nyomát. Nem szívhatod vissza a kimondott
szót, nem törölheted el a lábad nyomát, nem húzhatod föl magad után
a lajtorját, hogy rá ne jőjjenek a betörésre. Valamely elitélő
körülmény mindig ki fog látszani. A természet törvényei és
eszközei: a víz, a hó, a szél, a nehézkedés törvénye – mind
büntetései a tolvajnak.

Másrészt ugyanily biztossággal működik a  törvény
minden helyes cselekedetre nézve. Szeress és szeretni fognak.
Minden szeretet oly egyensúlyban tartja magát mathematikailag, mint
egy egyenlet két oldala. A jó ember birtokában van a feltétlen
jónak, amely tűzként övezi és mindent az ő természetére fordít,
úgyhogy nem árthat neki semmi rossz; s miként a Napoleon ellen
küldött királyi seregek a császár közelébe érve eldobták zászlóikat
s ellenségből barátok lettek: úgy a mindennemű balsors, betegség,
támadás, szegénység csak jót szül.

A jó embernek még a gyengeség és hiányosság is kedvez. Amint
senki sem dicsekedhet olyasmivel, ami ne lett volna ártalmára,
épúgy senkinek se lehet olyan hiányossága, ami ne lett volna valami
hasznára. A mesebeli szarvas csodálta szarvait és szidta a lábát,
amidőn azonban a vadász űzőbe vette, lába mentette meg először;
utóbb azonban a sűrűbe tévedve szarvai okozták vesztét. Minden
ember kerül életében olyan helyzetbe, amidőn hibái kötelezik
hálára. Amint senki sem érti át egészen az igazságot, mielőtt nem
küzdött ellene, épúgy senki sem ismeri meg jól az emberi
akadályokat vagy tehetségeket, valamíg nem szenvedett az
előbbiektől, vagy nem látta diadalmaskodni az utóbbiakat a saját
hiányos tehetségein. Temperamentum hiánya-e, ami őt alkalmatlanná
teszi a társadalmi életre? De hisz ez által kénytelen önmagával
mulatni, s az önsegély ügyességeit megszerezni és így, sebzett
osztriga módjára kagylóját gyönggyel díszíti.

Erősségünk gyöngeségünkből nő ki. A fölháborodás, amely titkos
erőkkel fegyverkezik  föl, csak akkor ébred föl, ha
megkínoznak, megszurkálnak, s hevesen ránk rontanak. A nagy ember
mindig szeretné magát kicsinyíteni. Valamíg az előnyök vánkosain
ül, álom jő szemére. Ha azonban meglökdösik, háborgatják, legyőzik:
alkalma nyílik a tanulságra; most már eszére, férfiasságára van
utalva; rájött tényekre, s a maga tudatlanságára; kigyógyúl beteges
képzelődéséből; mérsékletre és igazi képességekre tett szert. A
bölcs ember támadói pártjára áll. Neki még nagyobb érdeke, mintsem
azoké, hogy a maga sebezhető pontjait megtalálja. A seb beheged és
lehámlik róla, s amidőn ellenségei már diadalmaskodni akarnak
rajta, íme, ő sebezhetetlenné vált. A korholás jobb a dicséretnél.
Én legalább gyűlölöm, ha az ujság védelmemre kel, míg, ha ellenem
kikelnek, ez nekem a siker bizonyos biztosítéka. Mihelyt a
magasztalás mézes-mázos szavait hallom, úgy érzem, mintha meztelen
kezekkel volnék ellenségeimnek kiszolgáltatva. Általában véve
minden rossz, amelybe nem bukunk végkép bele, jótevőnk. Amint a
Sandwich-szigetek lakói azt hiszik, hogy az agyonvert ellenség
ereje átmegy beléjük, úgy mi is nyerünk erőben minden kisértésnél,
amelynek ellenállunk.

Ugyanazok a biztosítékok, amelyek megvédenek bennünket a
balsorstól, szükségtől, ellenségeskedéstől, oltalomban
részesítenek, ha akarjuk, az önzés és ámítás ellen. Lakatok és
rudak nem a legjobb intézményeink; s a csalafintaság a
kereskedelemben nem a bölcseség ismérve. Az emberek élethossziglan
abban a balga babonában szenvednek, hogy meg lehet őket csalni.
 Azonban ép oly lehetetlen, hogy valaki
más csaljon meg bennünket, mint enmagunk, amint lehetetlen, hogy
egy dolog ugyanabban az időben meglegyen meg ne is legyen. Minden
üzletkötésünknél jelen van egy csöndes harmadik. A dolgok
természete és lényege maga veszi át a biztosítékot, hogy minden
szerződés teljesítve lesz, úgyhogy a tisztességes eljárás nem
járhat pórul. Ha háládatlan gazdát szolgálsz, szolgáld még jobban.
Tedd Istent adósoddá. Minden róvás megfizettetik. S mentől tovább
halasztódik a fizetség, annál jobb neked, mert ő kamatos kamattal
szokott fizetni.

Az üldözések története az arra irányuló törekvéseknek a
története, hogy a természetet megcsalják, hogy a vizet fölfelé
folyassák, hogy homokból fonjanak kötelet. Mindegy, hogy ezt sokan
cselekszik-e vagy csak egy; a zsarnok-e vagy a csőcselék. A
csőcselék olyan tagok társasága, akik önmagukat fosztják meg a
józan észtől és áthúzzák a munkáját. A csőcselék olyan ember, aki
önként sülyed le a vadállat fokára. Legjobban szeret éjjel
cselekedni. Tettei esztelenek, mint egész alkata. Üldözi az elvet,
megkorbácsolná a jogot; az igazságot szeretné kátránnyal s tollúval
bevonni, s szeretné felgyújtani a szidalmazott házakat és
embereket, akik azoknak birtokában vannak. Hasonlít a játszó
gyermekekhez, akik tüzifecskendővel rohangásznak és a csillagok
felé fecskendeznek, hogy kioltsák a hajnal pírját. A sérthetetlen
szellem azonban dühüket az erőszakot tevők ellen fordítják. A
vértanú nem szenvedhet becstelenséget. Minden ostorcsapás
lángnyelv;  minden börtön egy annál dicsőbb hely;
minden elégetett könyv vagy felgyújtott ház világraszóló fényesség;
minden elfojtott szó a föld minden részéből visszhangzik. Mert
elkövetkeznek a közösségek világos és gondolkozó órái, amikor
meglátják az igazságot és igazságot szolgáltatnak a
vértanúknak.

Így minden dolog a körülmények közönbösségét hirdeti. Az ember
minden. Mindennek két oldala van: egy jó és egy rossz. Minden
előnynek megvan az ára. Ekképen megtanulom, hogy elégedett legyek.
Ámde a kiegyenlítés tana nem egyértelmű a közönbösség tanával. A
nemgondolkozó emberek készek ezt mondani: «Minek tegyük a jót; egy
az eredménye jónak, rossznak; ha jót nyerek, meg kell fizetnem
érte; ha jót vesztek, nyerek érte a másik oldalon; minden
cselekedet közömbös».

De van a lélekben valami mélyebb tény, mint a kiegyenlítés, t.
i. a tulajdon természete. A lélek nem kiegyenlítés, hanem maga az
élet. S lélek van! A körülményeknek rohanó tengere mélyén, amelyek
vizei tökéletes egyensúllyal áradnak-apadnak, ott van a reális Lét
őseredeti alapja. A Lényeg, az Isten: nem viszonylat, nem rész,
hanem az egész. A Lét a roppant igenlés, amely kizárja a tagadást,
önmagában bírja egyensúlyát, s magába szív föl minden viszonyt,
részt, időt. Természet, Igazság, Erény mind onnan erednek. A Bűn a
tőle való eltávolodás, vagy az ő elvesztése. A Semmi, a Hamisság
csakugyan olyan mint a nagy Éj vagy árnyék, amelyen, mint háttéren
rajzolódik az eleven világegyetem; de sohasem szül tettet;
 nem tud alkotni, mert ő nincs. Nem
tehet semmi jót; nem tehet semmi rosszat. Magában véve persze
rossz; mert nem lenni rosszabb, mint lenni.

Úgy érezzük, hogy a gonosz tettek megérdemelt megtorlása
tekintetében csalódunk, mert, íme, a bűnös ragaszkodik bűnéhez és
semmi jele, hogy válságba vagy itélőszék elé kerül. Esztelenségét
se menny, se föld előtt nem cáfolja meg semmi. Így hát talán végkép
kijátszotta a törvényt? Nem. Mert oly mértékben, amelyben
rosszaságát és hazugságát keblében hordja, oly mértékben távolodik,
hal el a természettől. Valamiképen az ő baja kifelé is észrevevődik
majd, de ha nem is, ez a halálos életlefokozás kiegyenlíti az örök
számadást.

Másrészt nem lehet azt állítani, hogy a becsületesség hasznát
meg kell vásárolni valami veszteséggel. Az erényre nincs birság
kiszabva, sem a bölcseségre; ők a Lét természetes járulékai. Csak
erényes cselekedetben vagyok én tulajdonképen az, aki vagyok;
erényes cselekedettel gazdagítom a világot; termékennyé teszek
khaoszt és sivatagot, a sötétséget visszavonúlni látom a
szemhatáron. A szeretetnek, tudásnak, szépségnek nincs határa, ha
legtisztább értelmükben vesszük ezeket az attributumokat. A lélek
nem akar tudni határokról és mindig az optimizmust igazolja, nem a
pesszimizmust.

A lélek élete haladás, nem állomáson veszteglés. Ösztöne
bizalom. Ösztönünk a lélekjelenlét foka szerint taksálja az
embereket, nem a lélektávollét szerint. A bátor nagyobb ember,
 mint a gyáva; az igaz, a jóakaró, a
bölcs férfiasabb, mint a bolond és gazfickó. Az erényre nincs adó
kiszabva, mert az magának az Istennek bevételezése; föltétlen lét,
fokozás lehetősége nélkül. Anyagi javakért adót kell fizetni, s ha
érdem és verejték nélkül szereztem, nem vert bennem gyökeret s a
legközelebbi szél elfújja majd tőlem. Ám a természet minden java a
léleké és a mienk lehet, ha a természet törvényes pénzével fizetünk
érte, azaz szívünk és eszünk által helyeselt munkával. Nem akarom,
hogy olyan jószág kerüljön a kezembe, amelyet nem érdemeltem ki,
így pl. valami elásott kincses fazék – mert tudom, hogy új terhek
járnak vele. Nem kívánok magamnak külső javakat, sem birtokot, sem
tisztségeket, sem hatalmat, sem embereket. A nyereség csak
látszólagos, ellenben az adó biztos. De azért a tudásért nem
fizetsz adót, hogy a kiegyenlítés létezik, s hogy nem jó kincs után
ásni. Ez a tudás örök békével örvendezteti a lelkem. Összébb
szorítom az engem érhető balsors korlátait. Megtanulom szent Bernát
bölcseségét: «Nem árthat nekem más, mint enmagam; az
igazságtalanságot, amit elviselek, magamban hordom s csak
enhibámból szenvedhetek igazán.»

A lélek természetében van meg az egyenlőtlen körülményeknek a
kiegyenlítése. A természet radikális tragédiájául a «több» és
«kevesebb» közti különbség jelentkezik. Hogyne érezne a «kevesebb»
fájdalmat, fölháborodást vagy irigységet a «több» iránt? Ha
olyanokat látunk, akiknek kevesebb a tehetségük, rosszúl érezzük
magunkat és nem igen tudjuk, mit tegyünk  velük.
Szinte kerüljük a tekintetüket; félünk, hogy az Istent vádolják.
Bizony, nagy igazságtalanságnak látszik. De ha a dolgokat
közelebbről vesszük szemügyre, ezek a hegységnyi egyenlőtlenségek
elenyésznek. A szeretet enyészteti, mint ahogy a nap elolvasztja a
tenger jéghegyeit. Minden ember szíve és lelke egy lévén, az «Övé»
és az «Enyém» közti keserűség megszünik. Az övé az enyém. Én vagyok
a testvérem, s a testvérem az én. S ha nagy szomszédok árnyéka
túlnő is rajtam, azért szerethetem, s az aki szeret, a magáévá
teszi azok nagyságát, akiket szeret. Eközben fölfedezem, hogy
testvérem az én gyámolom, aki a legbarátibb céllal működik az
érdekemben s hogy az az állapot, amelyet úgy csodáltam és
irigyeltem, az enyém. A lélek természete, hogy mindent
eltulajdonítson: Jézus és Shakespeare a lélek töredékei s
szeretettel meghódítom és bekebelezem őket a magam tudata
birodalmába. A Jézus erénye nem az enyém? A Shakespeare szelleme
sem az enyém? Ha nem tehető az enyémmé, akkor nem szellem.

Ilyen a balsors természetrajza is. A változások, amelyek az
ember boldogulását rövid időközökben megszakítják, intései a
természetnek, amelynek törvénye a növekedés. Minden lélek ennél a
belső szükségszerűségnél fogva elhagyja a dolgok, barátai, otthona,
a törvények, hitek egész rendszerét, amint a kagylós hal elhagyja
csillogó szép házát, mert nem engedi tovább nőni, s lassankint új
házat épít magának. Az egyén erejéhez képest ezek a forradalmak
gyakoriak, míg néhány szerencsésebb lélekben szüntelenek.
 Ezeket egészen lazán fűzi minden világi
kötelék, amely úgy veszi őket körül, mint valamely áttetsző, az
eleven formát láttató folyékony hüvely, míg a legtöbb embert az sok
dátumból összeverődött, határozatlan jellegű, megkeményedett héj
módjára veszi körül és zárja börtönbe. Abban az esetben lehetséges
a bővítés, s a mai ember alig ismeri meg a tegnapit. S ezentúl az
ember külső életrajza az legyen, mint rázza le napról-napra a
halottá vált körülményeket, amint naponta friss fehérneműt vált. Mi
azonban esett állapotunkban, akik egy helyben maradunk s nem
haladunk, s ellenállunk az isteni terjeszkedésnek, ahelyett, hogy
együttműködnénk vele: mi csak lökésekben növekszünk.

Nem válhatunk meg barátainktól. Nem engedhetjük távozni
angyalainkat. Nem látjuk, hogy csak azért távoznak, mert
arkangyalok lépnek be helyettük. Bálványimádói vagyunk a réginek.
Nem hiszünk a lélek gazdagságában, a saját örökkévalóságában és
mindenütt jelenlétében. Nem hisszük, hogy az új nap új erőket hoz,
amelyek túlszárnyalják vagy megújítják a szép tegnapot. Ott
veszteglünk a régi sátor romjainál, amely egykor kenyeret,
szállást, szerszámot adott s nem hisszük, hogy a lélek újra táplál,
betakar, erősít majd minket. Nem merjük hinni, hogy virradnak-e még
reánk olyan édes, szép napok. Pedig hiába ülünk és siránkozunk. A
Mindenható szava azt mondja: «Kelj föl, s menj előre, örökké!» A
romok közepette nem maradhatunk; az újban nem bízunk, s így
hátrafordított szemekkel járunk-kelünk, mint a szörnyalakok.


S a balsors kiegyenlítődései bizonyos hosszabb időközökben az
értelem számára is nyilvánvalóakká válnak. Láz, csonkítás,
kegyetlen csalódás, vagyonbukás, barátok elvesztése abban a percben
kárpótolatlan és kárpótolhatatlan veszteségnek látszanak. Ám a
biztosan ható évek sora megmutatja azt a mély gyógyító erőt,
amelynek mindezek a jelenségek alá vannak vetve. Egy drága barát,
feleség, testvér, szerelmes halála, amelyet akkor megfosztásnak
éreztünk, kissé később a vezérlő vagy géniusz képét veszi föl, mert
rendesen forradalmat idéz elő életpályánkon, lezárja a gyermekség
vagy ifjúság egy lezárásra váró korszakát, megszakít egy régi
foglalkozást, háztartást, életformát, s lehetővé teszi, hogy a
jellem fejlődésének kedvezőbb új útra térjünk át. Megengedi vagy
gátolja új összeköttetések szerzését, új befolyások befogadását,
amik a legközelebbi években főfontosságúaknak bizonyúlnak s a
férfi, vagy nő, aki amúgy napos kerti virág maradt volna, amelynek
nem volt helye gyökerei számára s amelynek fejét túlsok nap
sütötte, a falak bedőlése s a kertész hanyagsága következtében az
erdő szent fájává válik, amely széles körben árnyékozik és
gyümölcsözik a szomszédos embertársak sokaságának örömére!






Lábjegyzetek.


 1) Az eredetiben:
«these halcyons» = ilyen halcyoni napokat. Halcyon = jégmadár.
«Halcyoni napok» = szélcsendes, derüs napok, amikor a hitrege
szerint téli napfordulatkor a jégmadár tojásait kikölti. –
«Vénasszonyok nyara», az eredetiben «indiai nyár» = «Indian
summer».

 2) L. erről a thémáról
Emerson két gyönyörű essay-ját, mely fordításomban a «Szerelem,
Barátság, A Költő» cimű füzetben jelent meg. (Rózsavölgyi és
társa, 1920.)

 3) Magyarúl az az
értelme: «takarítsd be, szedd rendbe a szénádat idején».

 4) Persze az angol
nyelv szavait érti; a mi zárójeles magyarázataink még kevésbbé
tarthatnak igényt pontosságra, hisz a fogalmak, amelyeknek
megjelölésére szolgálnak, társadalmunkban s nyelvhasználatunkban
kevésbbé alakultak ki. (Fordító.)

 5) Itt a fordító – s
bizonyára az olvasó is – ingert érez, hogy kérdőjelet tegyen
Emerson e mondata szélére, azzal a jámbor óhajjal, «vajha úgy
lenne!» Mert az erő érvényesülését még valahogy elfogadhatjuk
általános tételnek, de a szeretetét? Az igazi gentlemanét? Ehhez
oly eszményi társadalom volna szükséges, a milyenről csak álmodozni
lehet. (Ford.)

 6) Itt kuriosumkép jut
eszünkbe Voltaire finnyás kifakadása a bárdolatlan, vadember
Shakespeare ellen. (Ford.)

 7) Ez a bevezetés a
fordításban meg van rövidítve. Az eredeti hosszabb theológiai
polémiát folytat ezen a helyen. (Ford.)

 8) Persze ez az
Emerson-féle «dualisztikus», nem egészen fedi a közkeletű
filozófiai műszó értelmét, mert itt inkább csak a sarkítást
jelenti. Emerson végeredményében monista, még pedig
idealista-monista. (Ford.)













TARTALOM.


	A fordító előszava 5

	Természet (Nature) 12

	Önbizalom (Self-Reliance) 37

	Személyiség (Character) 72

	Életbölcseség (Prudence) 96

	Jó modor (Manners) 114

	Kiegyenlítődés (Compensation) 147








Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	10
	kötetében
	kötetében)



	45
	m gattatnak
	mozgattatnak



	45
	fintort orzítják
	fintort torzítják



	45
	emnnyire taksáljon
	mennyire taksáljon



	45
	újság ditkál
	újság diktál



	58
	családomet
	családomat



	71
	kogy magad
	hogy magad



	77
	fény vagy a hó
	fény vagy a hő



	104
	sem szab ad
	sem szabad



	110
	álljaank
	álljanak



	114
	ha boldogságról
	«ha boldogságról



	117
	előkelő divat»
	«előkelő divat»



	138
	egyéne e
	egyéneket



	141
	helyettesí,tik
	helyettesítik



	141
	Sibyllákat-
	Sibyllákat,



	142
	őke térzéseivel
	őket érzéseivel



	144
	dologbel ső
	dolog belső



	155
	rátamadnak
	rátámadnak









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TERMÉSZET, EMBER, TÁRSADALOM: VÁLOGATOTT TANULMÁNYOK ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1257642115727819311_66233-cover.png
Természet, ember, térsadalom: Valogatott
tanulményok

Ralph Waldo Emerson






