
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Emil, vagy a nevelésről

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Emil, vagy a nevelésről


Author: Jean-Jacques Rousseau


Translator: Aladár Schöpflin



Release date: December 8, 2021 [eBook #66903]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Albert László from page images generously made available by the HathiTrust Digital Library




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK EMIL, VAGY A NEVELÉSRŐL ***








EMIL

VAGY

A NEVELÉSRŐL

 

IRTA

ROUSSEAU JÁNOS
JAKAB


Sanabilibus ægrotamus malis; ipsaque nos in rectum genitos
natura, si emendari velimus, juvat.

Seneca de Ira., II, 13.



FRANCZIÁBÓL
FORDÍTOTTA

SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IRODALMI
INTÉZET ÉS KÖNYVNYOMDA

1911

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.







A FORDÍTÓ ELŐSZAVA.

Rousseau Emil-jének ez a második magyar fordítása. Az első régi
érdemes pædagogusunk, Füredi Ignácz műve, 1875-ben jelent meg s
1895-ben második kiadást ért. A maga kora színvonalán álló, gondos
és minden elismerésre méltó munka volt ez s munkám közben sok
tekintetben hasznát vettem én is. Ma azonban nem felel meg sem a
mai irodalmi nyelv, sem a Rousseaura vonatkozó tudományos kutatások
színvonalának s közben fordítója is, a ki egyedül illetékes lett
volna a mai kornak megfelelő átdolgozására, meghalt. Ezért a
Füredi-féle fordítás újabb kiadása helyett egészen új fordítás vált
szükségessé s e munkával a kiadótársulat engem bizott meg.

A nagy és fáradságos munkát tőlem telhetőleg igyekeztem úgy
elvégezni, hogy a lehető legjobb hasznát vehessék azok, a kiknek
szánva van. Mivel nálunk túlnyomó részben olyanok olvassák az
Emilt, a kik Rousseau pædagogiai nézeteiről akarnak tájékozódni, a
fősúlyt Rousseau gondolatainak pontos és hű visszaadására vetettem,
nemcsak abban, hogy sem hozzá nem adtam, sem el nem vettem semmit
abból, a mit Rousseau mond, hanem abban is, hogy igyekeztem
visszaadni az eredeti gondolatok szinét, egyéni vonásait is, hogy
ne csak a puszta gondolat álljon az olvasó előtt, hanem az a mód
is, a hogy Rousseau kimondotta. Ez természetesen nagy nehézséggel
járt s a ki  munkámat méltányosan akarja megitélni,
annak figyelembe kell vennie ezt a nehézséget, nem különben azokat
a nehézségeket is, melyeket maga a szöveg a magyar fordító elé
állít.

Tájékoztató bevezetést írni a fordításhoz nem tartottam
szükségesnek. A ki mégis szükségét érzi ilyen tájékozásnak, annak
figyelmébe ajánlhatom Becker F. Ágost Rousseauról szóló füzetét az
Olcsó Könyvtárban, a melyben megtalálhatja mindazt, a mire szüksége
van.

Budapest, 1911 május 1.

Schöpflin Aladár.







ROUSSEAU ELŐSZAVA.

Az elmélkedéseknek és megfigyeléseknek ez a gyüjteménye,
rendszer és csaknem összefüggés nélkül, eredetileg egy gondolkodni
tudó jó anya kedvéért kezdetett meg. Eleinte nem terveztem egyebet,
csak egy néhány lapnyi emlékiratot; de a tárgyam akaratom ellenére
magával ragadott s ez az emlékirat észrevétlenül olyan művé lett, a
mely bizonyára túlságosan terjedelmes ahhoz képest, a mennyi a
tartalma, de túlságosan kicsiny ahhoz az anyaghoz képest, a melyet
tárgyal. Sokáig haboztam, közzé tegyem-e és gyakran éreztem munka
közben, hogy ha néhány röpiratot írt az ember, ez nem elég arra,
hogy meg tudjon szerkeszteni egy könyvet. Hasztalan kisérletek
után, hogy jobban csináljam, azt hiszem, úgy kell kiadnom, a hogy
van, meg lévén győződve róla, hogy fontos dolog a közfigyelmet erre
a tárgyra fordítani és hogy ha eszméim rosszak is, de általuk
jobbakat tudok kelteni másokban: akkor sem vesztegettem el az
időmet. Az olyan embernek, a ki visszavonultságából a közönség elé
veti irásait, a nélkül, hogy dicsőitői volnának, nagy pártja, a
mely védi őket, s a ki még azt sem tudja, hogy mit gondolnak vagy
mit mondanak róluk, nem kell attól tartania, hogy ha téved,
tévedései megvizsgálás nélkül fogadtatnak el.

Keveset fogok beszélni a jó nevelés fontosságáról; nem is fogom
bizonyítgatni, hogy a most szokásban levő nevelés rossz; ezren
megtették ezt előttem mások és én nem szeretem olyan dolgokkal
tömni tele a könyvemet, melyeket mindenki tud. Csak épen
megjegyzem, hogy időtlen idők óta folyton felhangzik a panasz a
hagyományos nevelési  gyakorlat ellen, a nélkül, hogy bárki is
jobbat ajánlott volna helyette. Korunk irodalma és tudománya sokkal
inkább szolgál rombolásra, mint építésre. Leczkéztető hangon
birálgatnak; hogy jobbat ajánljunk, ahhoz más hang szükséges, a
mely filozofikus fennhéjázásuknak kevésbbé felel meg. Annyi sok
irat mellett is, a melyeknek állítólag mindnek csak egy czélja van:
a közérdek, még mindig feledségbe ment a legelső közérdek: az
emberek formálásának művészete. Tárgyam Locke könyve óta teljesen
parlagon hever és attól tartok, heverni fog könyvem megjelenése
után is.

Nem ismerik a gyermekéletet: mennél messzebbre megyünk róla
szóló hamis fogalmaink után, annál jobban eltévelyedünk. A
legokosabbak is csak azt veszik figyelembe, hogy mit fontos az
embernek tudni, a nélkül, hogy azzal is törődnének, hogy mit bír a
gyermek megtanulni. Mindig az embert keresik a gyermekben s nem
gondolnak arra, hogy micsoda, mielőtt emberré válna. Ennek
tanulmányozásával foglalkoztam leginkább, hogy ha egész módszerem
képtelen és hamis volna is, egyes megfigyeléseimnek mégis hasznát
lehessen venni. Lehet, hogy nagyon rosszul láttam meg, mit kellene
tenni, de azt hiszem, jól láttam meg azt a subjectumot, a melylyel
dolgunk van. Kezdjétek tanítványaitok alaposabb tanulmányozásán;
mert egész bizonyos, hogy nem ismeritek őket eléggé és ha aztán
ebből a szempontból olvassátok könyvemet, azt hiszem, nem lesz
rátok nézve haszon nélkül való.

A mi a könyvnek azt a részét illeti, a melyet rendszeres résznek
neveznek s a mely nálam semmi más, mint a természet útja, az
olvasót ez fogja legjobban zavarba hozni; kétségkívül ennek révén
is fognak megtámadni s talán nem is egészen igazságtalanul. Azt
fogják hinni, hogy nem is annyira a nevelésről szóló értekezés, a
mit olvasnak, mint inkább egy vizionáriusnak álmodozásai a
nevelésről. Mit tehetek róla? Nem másnak eszméi, a melyeket
megírok, hanem a magaméi. Én nem úgy látok, mint a többi ember; ezt
már régóta a szememre vetik. De vajjon tőlem függ-e, hogy más
szemet adjak magamnak és más  gondolatokat keltsek magamban? Nem.
Tőlem csak az függ, hogy el ne teljek a saját véleményemmel s ne
gondoljam, hogy egymagam okosabb vagyok, mint az egész világ; tőlem
függ, nem az, hogy megváltoztassam érzületemet, hanem hogy ne
bizakodjam benne tulságosan. Ennél többet nem tehetek, de ezt meg
is teszem. Ha néha nyomatékos hangon szólok, az nem azért van, hogy
az olvasóra rákényszerítsek valamit, hanem hogy úgy szóljak hozzá,
a hogy gondolkodom. Miért fejtsem ki kétkedő formában azt, a miben
a magam részéről nem kétkedem? Pontosan azt mondom, a mi elmémben
végbemegy.

Midőn szabadon nyilvánítom érzületemet, annyira nem várom el,
hogy föltétlen érvényünek ismertessék el, hogy mindig hozzáfűzöm az
okfejtésemet is, a melyet mérlegelni lehet s a melynek alapján
itélni lehet rólam: de bár nem átalkodom is meg nézeteim
védelmében, nem kevésbbé szükségesnek vélem, hogy kifejtsem őket;
mert azok az elvek, a melyekben ellentétbe jutok másokéival, épen
nem közömbösek. Igaz vagy hamis voltukat megismerni fontos dolog s
az emberi nem szerencséje és balszerencséje bennük rejlik.

Javasolj olyat, a mi kivihető, ezt ismétlik nekem szüntelen. Ez
annyi, mintha azt mondanák: javasold azt, a mit tenni szokás, vagy
legalább javasolj valami olyan jót, a mi a meglevő roszszal
összekapcsolódik. Ilyen szándék bizonyos dolgokban sokkal
agyrémszerűbb, mint az enyém, mert ebben az összekapcsolódásban
elfajul a jó és nem javul a rossz. Sokkal szivesebben követném
mindenben a hagyományos eljárást, mintsem félig kövessem a jót:
kevesebb ellenmondás volna az emberben. Nem lehet egyszere két
ellentétes czélra törekedni. Apák és anyák, az a kivihető, a mit ti
ki akartok vinni. Felelős vagyok-e én a ti akaratotokért?

Két dolgot kell figyelembe venni minden tervnél: először a terv
föltétlen jóságát, másodszor pedig a végrehajtás könnyűségét.

A mi az elsőt illeti, hogy a terv magamagában elfogadható és
kivihető legyen, ahhoz elegendő, ha a mi jó van benne,  a dolog
természetében rejlik; ebben az esetben például, hogy az ajánlott
nevelés megfeleljen az embernek és jól hozzá legyen alkalmazva az
emberi szívhez.

A másik szempont azoktól a körülményektől függ, a melyek
bizonyos helyzetekben adva vannak; olyan, a dolog lényegéhez nem
tartozó véletlen körülményektől, melyek ebből folyólag nem is
szükségszerűek és a végtelenségig módosulhatnak. Lehet, hogy
valamely nevelés végrehajtható Svájczban, Francziaországban pedig
nem; a másik nevelés végrehajtható a polgárembernél, a főranguak
között nem. A végrehajtás kisebb vagy nagyobb könnyűsége ezer
körülménytől függ, úgy hogy lehetetlen volna máskép meghatározni,
csak ha külön-külön alkalmaznók a módszert erre meg arra az
országra, erre meg arra a társadalmi helyzetre. Ezek a külön-külön
alkalmazások azonban, nem lévén lényegbe vágók tárgyamra nézve, nem
tartoznak tervemre. Foglalkozzanak velük mások, ha akarnak, kiki
arra az országra vagy társadalmi állapotra alkalmazva, mely szeme
előtt lebeg. Nekem elég, ha mindenütt, a hol emberek születnek, azt
lehet belőlük csinálni, a mit én javaslok; és ha azt csinálnak
belőlük, a mit én javaslok, akkor megtették a létező legjobbat
nekik maguknak is, másoknak is. Ha ennek a vállalt
kötelezettségemnek nem felelek meg, kétségkívül nincs igazam; de ha
megfelelek neki, azoknak nem volna igaza, a kik még többet is
követelnek tőlem; mert én csak ezt igérem.







EMIL, VAGY A
NEVELÉSRŐL.





ELSŐ KÖNYV.

Minden jó, mikor a dolgok Alkotója kezéből kikerül; minden
megromlik az ember kezei között. Az ember kényszeríti az egyik
földet, hogy táplálja a másiknak terményeit, az egyik fát, hogy
hordozza a másiknak gyümölcseit; ő elegyíti és zavarja össze az
éghajlatokat, az elemeket, az évszakokat; megcsonkítja kutyáját,
lovát, rabszolgáját; fölforgat mindent, eltorzít mindent; szereti a
formátlanságot, a szörnyszülötteket; nem akar semmit sem olyannak,
a milyennek a természet megszülte, még az embert sem; idomúlnia
kell a kedvéért, akár a hátas paripának; megnyírja a maga ízlése
szerint, mint egy fát a kertjében.

E nélkül minden még rosszabbul folynék és fajunk nem akar félig
kikészíttetni. A milyen állapotban most vannak a dolgok, a
gyermekkorától önmagának átengedett ember, a többiek között, a
legfélszegebb volna valamennyi közül. Az előítéletek, a tekintély,
a szükség, a példa, mindazok a társadalmi intézmények, a melyekben
el vagyunk merülve, elfojtanák benne a természetet és nem
engednének semmit a maga helyére. Olyan volna, mint a facsemete, a
melyet a véletlen az út közepén növesztett ki és melyet a járókelők
mindenfelől lökdösve és taposva hamarosan elpusztítanának.

Hozzád fordulok, okos és előrelátó anya,1) a ki
félre  tudsz vonulni a nagy országútról és meg
tudod óvni a növekvő facsemetét az emberi vélemények támadásától.
Ápold, öntözd a fiatal palántát, mielőtt meghalna; gyümölcsei
egykor gyönyörűségedre fognak szolgálni. Vonj idejekorán védőfalat
gyermeked lelke köré; a kerületét megjelölheti más, de te neked
magadnak kell emelned a korlátot.

A fákat míveléssel formáljuk, az embereket neveléssel. Ha az
ember nagynak és erősnek születnék, nagysága és ereje hasztalan
volna neki, a míg nem tud vele élni; még ártalmára is lehetne, mert
miatta a többiek nem gondolnának támogatására és magára hagyatva
nyomorultúl elpusztúlna,2)
mielőtt megismerné saját szükségleteit. Panaszkodunk a gyermekkor
állapota miatt s nem látjuk be, hogy  az emberi nem kiveszett volna,
ha az ember nem a gyermekségen kezdené.

Gyöngéknek születünk, szükségünk van erőre; mindennek hiányával
születünk, szükségünk van támogatásra; ostobáknak születünk,
szükségünk van ítéletre. Mindazt, a mink nincs születésünkkor és a
mire szükségünk van felnőtt korunkban, a nevelés adja meg.

Ez a nevelés vagy a természettől jön, vagy az emberektől, vagy a
dolgoktól. Képességeink és szerveink belső kifejlődése a természet
nevelése; e kifejlődés felhasználása, melyre megtanítanak, az
emberek nevelése; s a tapasztalat megszerzése azokra a tárgyakra
nézve, melyekkel érintkezésbe jutunk, a dolgok nevelése.

Valamennyiünket tehát háromfajta mester formálta. Az a növendék,
a kiben különböző tanításaik ellenmondanak egymásnak, rosszul van
nevelve és nem jön soha tisztába önmagával: a kiben mind ugyanarra
a pontra esnek és ugyanazokra a czélokra törekszenek, egyedül éri
el czélját és következetesen él. Csak ez van jól nevelve.

Ezek közül a különféle nevelések közül a természeté nem függ
tőlünk, a dolgoké csak bizonyos tekintetben függ tőlünk. Az
embereké az egyedüli, melyről igazában rendelkezünk, de erről is
csak bizonyos előföltételek mellett, mert kicsoda remélheti, hogy
tökéletesen irányíthatja mindazoknak beszédét és tetteit, a kik egy
gyermeket körülvesznek?

Ily módon a nevelés művészet lévén, csaknem lehetetlen, hogy
sikerre vezessen, mert a sikerhez szükséges együttműködés nem függ
senkitől. Teljes gondossággal legfeljebb többé-kevésbbé
megközelíthetjük a czélt, de szerencse kell hozzá, hogy
elérjük.

Mi ez a czél? Magának a természetnek a czélja, mint az imént
kimutattuk. Miután háromféle nevelés együttműködése szükséges
tökéletességéhez, az, a melyikkel egyáltalán nem rendelkezhetünk,
kell, hogy irányítsa a másik kettőt. De talán a természet szónak
nagyon bizonytalan értelme van, megpróbáljuk tehát pontosabban
megállapítani.

A természet, mondják, nem más, csak a megszokás. Mit jelent ez?
Nincsenek-e megszokások, melyeket az ember  csak
kényszerből vesz fel és a melyek sohasem fojtják el a természetet?
Ilyen például a növények megszokása, melyeket nem engednek fölfelé
nőni. A szabadjára hagyott növény megtartja azt a hajlást, a melybe
belekényszerítették, de nedve azért nem változtatta meg eredeti
irányát és ha a növény tovább növekszik, a további hajtása ismét
fölfelé nő. Ugyanígy vannak az ember hajlandóságai is. A míg
ugyanabban az állapotban maradunk, megőrizzük azokat a
hajlandóságokat, melyek a megszokásból folynak, ha még oly kevéssé
természetesek is; de a mint a helyzet megváltozik, a megszokás
érvényét veszti és visszatér a természetes hajlam. A nevelés nem
egyéb, mint megszokás. Nincsenek-e emberek, a kik elfelejtik és
elvesztik nevelésüket, mások, a kik megőrzik? Honnan jön az a
különbség? Ha a természet nevet csak a természetnek megfelelő
szokásokra korlátozzuk, megtakaríthatjuk ezt a zűrzavart.

Érzésekkel születünk és születésünktől fogva különböző módokon
hatnak ránk azok a tárgyak, melyek körülvesznek bennünket. A mint,
hogy úgy mondjam, öntudatára jutunk érzéseinknek, hajlandóságot
érzünk keresni vagy kerülni a tárgyakat, melyek ezeket előidézik,
kezdetben a szerint, a mint az érzések kellemesek vagy
kellemetlenek, később a szerint a megegyezés vagy ellenkezés
szerint, a melyet köztünk és a tárgyak között találunk és végül
azok szerint az eszünk adta fogalmak szerint, melyeket a
boldogságról vagy tökéletességről alkotunk magunknak. Ezek a
fogalmak kitágulnak és megszilárdulnak abban a mértékben, a mint
benyomásokra fogékonyabbak és felvilágosultabbak leszünk; de
megszokásaink nyomása alatt állva, többé-kevésbbé megváltoznak
véleményeink által. Ez előtt a megváltozás előtt adják azt, a mit
én a bennünk rejlő természetnek nevezek.

Ezekre a fogalmakra kellene tehát mindent visszavezetni és ez
lehetséges is volna, ha három nevelésünk csak különböző volna: de
mit tegyünk, mikor ellentétesek, a mikor a helyett, hogy önmaga
számára nevelnék az embert, azt látjuk, hogy a mások számára
nevelik? Akkor az összhang lehetetlen. Kénytelenek lévén leküzdeni
vagy a  természetet, vagy a társadalmi
intézményeket, választani kell, embert akarunk-e nevelni, vagy
polgárt, mert nem nevelhetünk egyszerre ezt is, azt is.

Minden részleges társaság, ha szűkkörű és egységes, elidegenedik
a nagy társadalomtól. Minden hazafi ellenséges érzületű az idegenek
iránt; csak emberek s nem számítanak semmit a szemében.3) Ez a baj elkerülhetetlen, de nem nagy. A fődolog,
hogy az ember jó legyen azok iránt, a kikkel együtt él. A spártai
kifelé becsvágyó, kapzsi, kiméletlen volt; de falai között
önzetlenség, kiméletesség, egyetértés uralkodott. Ne bízzatok
azokban a kozmopolitákban, a kik a messze távolban keresik
könyveikben azokat a kötelességeket, a melyeket nincs kedvük a
maguk körében teljesíteni. Az ilyen filozófus azért szereti a
barbárokat, hogy ne kelljen szeretnie szomszédjait.

A természet embere teljesen a maga lábán áll; számbeli egység,
tökéletes egész, csak magamagával és a hozzá hasonlóval van
vonatkozásban. A polgári ember csak tört-egység, a mely a nevezőtől
függ és melynek értéke az egészhez való viszonyától függ; ez az
egész pedig a társadalmi testület. Azok a jó társadalmi
intézmények, a melyek a legjobban tudják a természettől
eltávolítani az embert, megfosztani őt abszolut lététől és relativ
létet adni neki helyette és átvinni az én-t a közös egységbe
annyira, hogy minden egyes ne érezze magát egynek, hanem az egység
egyik részének és csak az egészszel érezzen együtt. A római polgár
nem volt sem Caius, sem Lucius, római volt; még a hazáját is
kizárólag magáért szerette. Regulus karthagóinak tekintette magát,
miután urainak tulajdona lett. Mint idegen nem akart helyet
foglalni a római szenátusban, egy karthagói kellett, hogy ezt
megparancsolja neki. Felháborodott azon, hogy meg akarták menteni
az életét. Győzött és diadallal tért vissza, hogy meghaljon a
vesztőhelyen.  Ez, a mint én látom, nem nagyon hasonlít
azokhoz az emberekhez, a kiket mi ismerünk.

A lakedemoniai Pedaretes ajánlkozik a fölvételre a háromszázak
tanácsába; visszautasítják: örvendezve tér vissza, hogy Spártában
háromszáz ember akadt, a ki különb, mint ő.4)
Fölteszem, hogy ez a nyilatkozat őszinte volt és el lehet hinni.
Ime, a polgár.

Egy spártai nőnek öt fia volt a hadseregben és várta a híreket a
csatáról. Jött egy helóta, remegve kérdezősködik tőle. «Öt fia
elesett.» «Nyomorult rabszolga, ezt kérdeztem tőled? Győztünk!» Az
anya a templomba siet és hálát ad az isteneknek.5) Ime, a polgárnő.

A ki a polgári rendben meg akarja őrizni a természeti érzések
elsődlegességét, nem tudja, mit akar. Mindig ellenmondásban
magamagával, mindig ingadozva hajlamai és kötelességei között, soha
nem lesz sem ember, sem polgár, nem lesz jó sem magamagának, sem a
többieknek. Egyike lesz napjaink embereinek, franczia, angol,
polgár, semmiember.

Hogy valami legyen az ember, hogy magamaga és mindig egy
lehessen, úgy kell tenni, a hogy beszél, mindig el kell szánva
lenni, hogy milyen álláspontot foglal el s el kell foglalnia
nyiltan és követni mindig. Szeretném meglátni ezt a csodalényt,
hogy megtudjam, ember-e vagy polgár, vagy mikép tudja megcsinálni,
hogy egyszerre az egyik is, a másik is.

Ezekből a szükségszerűen ellentétes czélokból az intézmények két
ellentétes formája következik; az egyik nyilvános és közös, a másik
különleges és otthoni.

Ha fogalmat akartok szerezni a nyilvános nevelésről, olvassátok
Plato Respublikáját. Ez nem politikai munka, mint a hogy azok
gondolják, a kik csak a czímek alapján ítélnek a könyvekről: ez a
legszebb értekezés a nevelésről, a mit csak valaha csináltak.

Ha valakit az agyrémek országába akarunk küldeni.  mutassuk
meg Plato nevelési rendszerét; ha Lykurgosz csak írásban hagyta
volna meg a magáét, azt még agyrémszerűbbnek találnám. Plato csak
megtisztította az ember szívét, Lykurgosz kiforgatta
természetéből.

A nyilvános nevelés nincs többé és nem is lehet, mert a hol
nincs többé haza, ott nem lehetnek polgárok sem. Ezt a két szót:
haza és polgár ki kell törölni a modern nyelvekből.
Tudom az okát, de nem akarom megmondani; nem is tartozik
tárgyamra.

Nem tekintem nyilvános nevelésnek azokat a nevetséges
intézményeket, melyeket kollégiumoknak neveznek.6) Még kevésbbé veszem számba a nagyvilági nevelést,
mert ez a nevelés, két ellentétes czélra törekedne, elhibázza mind
a kettőt: nem való egyébre, mint hogy kétszínű embereket formáljon,
a kik úgy tünnek fel, hogy mindig embertársaikra vonatkoztatnak
mindent és csak magukra vonatkoztatják. Csakhogy ezek a tüntetések
közösek mindenkiben s így nem vezetnek tévútra senkit. Kárbaveszett
tehát a fáradság.

Ezekből az ellenmondásokból származik az, a melyet szüntelenül
tapasztalunk önmagunkon. A természettől és az emberektől ellentétes
utakra vezettetve, kényszerülve megosztani magunkat ezek közt a
különböző ösztökélések közt, egy egyveleg szerint élünk, a mely nem
vezet el sem egyik, sem másik czélunkhoz. Ily módon küzködve és
ingadozva életünk egész folyása alatt, befejezzük életünket a
nélkül, hogy összhangba tudtunk volna jönni magunkkal és a nélkül,
hogy jók lettünk volna akár önmagunk, akár embertársaink iránt.

Megmarad végül az otthoni nevelés vagy a természet nevelése; de
mi lesz a többiekre nézve az olyan ember, a ki kizárólag csak
magamaga számára nevelkedett? Talán ha a kettős czél, melyet
kitűztünk magunknak, egyesülni  tudna egy czéllá,
eltávolíttatván az ember ellenmondásai, el volna távolítva
boldogságának egy nagy akadálya. Hogy erről ítélni lehessen,
teljesen kialakulva kellene látni, meg kellene figyelni hajlamait,
látni haladását, követni fejlődése menetét, szóval ismerni kellene
a természetes embert. Azt hiszem, néhány lépéssel előbbre jutunk
ezekben a kutatásokban ez írás elolvasása után.

Mit kell tennünk, hogy ezt a ritka embert kialakítsuk?
Kétségkívül sokat: megakadályozni, hogy bármit is csináljanak vele.
Ha csak arról van szó, hogy a szél ellen vitorlázzunk, lavirozni
kell, de ha a tenger háborog és egy helyben akar az ember maradni,
ki kell vetni a horgonyt. Vigyázz, fiatal hajós, hogy a köteled meg
ne lazuljon és a horgonyod bele ne ásódjék a talajba és hogy a
hajód el ne ragadtassék, mielőtt észrevennéd.

A társadalmi rendben, a melyben mindenkinek ki van jelölve a
helye, mindenkinek a maga helye számára kell nevelkednie. Ha valaki
a számára kijelölt helyből kilép nem való semmire. A nevelés csak
akkor hasznos, ha a szülők sorsa egybevág hivatásukkal; minden más
esetben ártalmas a növendéknek, ha egyébért nem, az előítéletekért,
melyeket beleplántált. Egyiptomban, a hol a fiú köteles volt atyja
mesterségét folytatni, a nevelésnek volt legalább biztos czélja, de
nálunk, a hol csak a rangok maradnak meg és a hol az emberek
szüntelenül változnak, senki se tudja, nem dolgozik-e fia kárára,
ha a maga társadalmi helyzete számára neveli.

A természet rendjében, az emberek mind egyenlők lévén, közös
hivatásuk, hogy emberek legyenek és a ki jól van nevelve erre a
hivatásra, nem töltheti be rosszul azokat a hivatásokat, melyek
ezzel kapcsolatban állanak. Hogy katonának nevelik-e növendékemet,
vagy papnak, vagy jogásznak, az egyre megy. A szülők rendelése
előtt rendelte őt a természet emberi életre. Élni – ez az a
mesterség, a melyre tanítani akarom.7)


Kezeimből kikerülve nem lesz, megengedem, sem hivatalnok, sem
katona, sem pap; elsősorban ember lesz: mindaz, a mi egy ember
kell, hogy legyen; szükség esetén ép úgy fog tudni mindent, a mi az
életre kell, mint bárki más és a sors teheti a hova akarja, mindig
a maga helyén lesz. Occupavite, fortuna atque cepi; omuesque aditus
tuos interclusi, ut ad me aspirare non posses.8)

A mi tulajdonképeni tanulmányunk tárgya az ember helyzete. A ki
közülünk legjobban tudja elviselni ennek az életnek javait és
terheit, az van az én véleményem szerint legjobban nevelve; ebből
pedig az következik, hogy az igazi nevelés nem annyira
oktatásokban, mint inkább gyakorlatokban áll. Akkor kezdünk
tanulni, a mikor elkezdünk élni, nevelésünk velünk együtt kezdődik;
első tanítónk a dajkánk. Az educatio (nevelés) szónak más
értelme is volt a régieknél, mint nálunk: táplálást jelentett.
Educit obstetrix – mondja Varro – educat nutrix, instituit
pædagogus, docet magister.9) Itt
az educatio, institutio, instructio tárgyukban annyira elütő
fogalmak, mint a dajka, a tanító és a mester. De ezek a
megkülönböztetések tévesek és hogy jól vezettessék a gyermek, csak
egy vezetőt kell követnie.

Általánosítani kell nézeteinket és az elvont embert kell
tekintenünk növendékünkben, az emberi élet minden eshetőségének
kitett embert. Ha az emberek egy ország földjéhez tapadva
születnének, ha egész évben egy s ugyanaz az évszak volna, ha
mindenki annyira megmaradna a maga helyzetében hogy ez sohasem
változhatnék meg, a ma szokásos nevelési gyakorlat bizonyos
tekintetekben jó volna; a saját társadalmi helyzete szerint nevelt
gyermek ebből sohasem lépne ki, nem volna kitéve egy más helyzet
viszontagságainak. De tekintve az emberi dolgok változandóságát,
korunk nyugtalan, rázkódtatásokkal teljes szellemét, a mely
fölforgat mindent, nemzedékről-nemzedékre, lehet-e képzelni
esztelenebb módszert, mint ha úgy nevelik a gyermeket, mintha
sohasem kellene kilépnie szobájából, mintha örökké  csak
hozzátartozóitól volna körülvéve? A szerencsétlen, ha egy lépést
tesz a földön, ha csak egy lépést tesz is lefelé, el van veszve.
Nem a szenvedés elviselésére tanítják, hanem érzésére.

Csak arra gondolnak, hogy eltartsák a gyermeket; de ez nem elég:
meg kell tanítani, hogy el tudja magát tartani, ha ember lesz, hogy
el tudja viselni a sors csapásait, szemébe tudjon nézni a bőségnek
és a szegénységnek, hogy meg tudjon állni, ha kell, Izland
jégmezőin vagy Málta forró szikláin egyaránt. Akárhogy vigyáztok
rá, hogy ne haljon meg, azért mégis meghal: és ha halála nem is
gondoskodásotoknak eredménye, ez a gondoskodás mégis téves volna.
Nem annyira arról van szó, hogy megakadályozzuk a halálát, mint
inkább, hogy megtanítsuk élni. Élni – nem lélekzés, hanem
cselekvés, szerveink, érzékeink, tehetségeink, összes részeink
használata, melyek megadják létünk érzését. Nem az az ember élt
legtöbbet, a ki a legtöbb évet számlálja, hanem a ki leginkább
érezte az életet. Akárhányat temettek el száz éves korában, pedig
meg volt halva már születésétől fogva. Jobban járt volna, ha
ifjúkorában dől sírjába, csak legalább addig élt volna.10)

Egész bölcsességünk szolgai előítéleteinkben áll, minden
szokásunk nem egyéb, mint önmagunk alávetése, elnyomatás és
kényszer. A polgári ember a rabszolgaságban születik, él és hal
meg: születésekor beleszorítják egy pólyába, halálakor becsukják
egy koporsóba, a míg megtartja emberi formáját, le van nyűgözve
intézményeinkkel.

Mondják, hogy némely bábaasszony megnyomkodja az újszülött
fejét, hogy alkalmasabb formát adjon neki: és ezt eltűrik! A fejünk
rosszul van alkotva, a hogy lényünk Alkotója megalkotta: kívülről a
bábaasszonynak kell formálnia, belül pedig a filozófusoknak. Hisz
akkor a karaibok felényivel boldogabbak nálunknál. 

«Alig hogy a gyermek kikerült anyja méhéből és alig hogy
élvezhette a szabadságot, hogy mozoghat és kinyujtóztathatja
tagjait, máris új bilincseket raknak rá. Bepólyázzák, merev tejjel
és kinyujtott lábakkal fektetik le, karjait lelógatva teste
mellett; körül van véve mindenféle vásznakkal és kötelekkel, a
melyektől nem tudja helyzetét változtatni. Jó, ha úgy meg nem
kötözik, hogy lélekzeni se tudjon és ha legalább arra vigyáznak,
hogy oldalt fektessék, hogy a nedvek, a melyeket a szájából kell
kibocsátania, maguktól kicsordulhassanak, – mert még annyi
szabadsága se volna, hogy oldalt fordítsa a fejét, hogy könnyebben
kifolyhassanak.11)

Az újszülött gyermeknek szüksége van rá, hogy kinyujtózkodhassék
és mozgathassa tagjait, hogy megszüntesse merevségüket, a melyben
oly sokáig voltak összegubbaszkodva. Igaz, hogy kinyujtóztatják, de
megakadályozzák mozgásában, még fejkötőkkel is összeszorítják
fejét: mintha félnének, hogy meglátszik rajta, hogy él.

Ily módon a növekvésre törekvő test belső részeinek ösztönzése
elháríthatatlan akadályra talál azokban a mozdulatokban, melyekre
szüksége van. A gyermek folyton hasztalan erőlködéseket visz végbe,
melyek kimerítik erejét vagy késleltetik ennek kifejlődését.
Kevésbbé szűken, kevésbbé kényelmetlenül, kevésbbé összeszorultan
volt a burokban, mint most pólyáiban: nem is tudom, mit nyert
azzal, hogy megszületett.

A tétlenség, a kényszerhelyzet, a melyben a gyermek tagjait
tartják, csak akadályozhatja a vér keringését, a test nedveit, nem
engedi a gyermeket megerősödni, nőni, testalkatát kifejleszteni. A
hol ezek a különös gondoskodások nincsenek szokásban, a gyermekek
nagyok, erősek, arányos testalkatuak.12)
Azok az országok, a hol bepólyázzák a gyermeket, hemzsegnek a
puposoktól, sántáktól, bénáktól, nyomorékoktól, angolkórosoktól, a
mindenféle módon eltorzult emberektől. Attól féltükben, hogy a
testük elformátlanodik  a szabad mozdulatoktól, sietnek őket
elformátlanítani azzal, hogy összeszorítják őket. Szándékosan
bénává teszik, hogy meg ne béníthassák magukat.

Az ilyen kegyetlen kényszer lehet-e hatás nélkül
kedélyhangulatukra és vérmérsékletükre? Első érzésük a fájdalom és
kín érzése; csak akadályokra találnak minden mozdulatukban, melyre
szükségük van; szerencsétlenebbek, mint a vasravert gonosztevő,
hasztalan erőlködnek, felingerlődnek, sírnak. A sírás, mondják,
első hangjuk? Meghiszem azt: születésüktől fogva kényszert
gyakorolnak rajtuk; az első adomány, a melyet tőletek kapnak, a
bilincs, az első bánás, a melyet tapasztalnak, kínzás. Nem lévén
egyebük szabad, csak a hangjuk, hogyne élnének vele, hogy
panaszkodjanak? Attól a rosztól sírnak, a mit ti tesztek velük:
volnátok ti úgy gúzsba kötve, jobban kiabálnátok, mint ők.

Honnan ered ez az esztelen szokás? Egy természetellenes
szokásból. Mióta az anyák, megvetve első kötelességüket, nem
akarták táplálni gyermekeiket, bérelt asszonyokra kellett őket
bízni, s ezek így idegen gyermekek anyáivá válván, a kikről a
természet nem mond nekik semmit, csak arra gondoltak, hogy
megtakarítsák a fáradságot. A szabadon hagyott gyermekre folyton
vigyázni kellett volna: de ha jól meg van kötözve, bele lehet dobni
egy sarokba, a nélkül, hogy törődni kellene kiabálásával. Csak
nyoma ne maradjon a dajka hanyagságának, csak ne törje ki a
csecsemő sem a karját, sem a lábát, mit tesz az aztán, ha elpusztul
vagy ha beteg marad egész életére? Vigyáznak tagjai épségére, teste
rovására; és bármi történik is, a dajka ártatlan.

Azok az édes anyák, a kik lerázva magukról gyermekeiket, vidáman
vetik bele magukat a város élvezeteibe, vajjon tudják-e mégis,
milyen bánásmódban részesül a bepólyázott gyermek a faluban? Ha
csak egy kissé is útban van, fölakasztják egy szögre, mint egy
csomag ruhát és mialatt a dajka nem épen sietve elvégzi dolgát, a
szerencsétlen jószág így marad keresztre feszítve. Mindegyiknek, a
kit ebben a helyzetben találtak, violaszínű volt az arcza; mivel az
erősen összeszorított mell nem engedte keringeni  a vért, ez
a fejbe szállott; nagyon csöndesnek tartották a szegényt, mert nem
volt ereje kiabálni. Nem tudom, hány óráig tud így megmaradni a
gyermek a nélkül, hogy belepusztuljon, de alig hiszem, hogy nagyon
sokáig. Ime, azt hiszem, a pólya legnagyobb kényelmességeinek
egyike.

Azt hiszik, a szabadon hagyott gyermek rossz helyzetekbe juthat
és úgy mozoghat, hogy ártalmára van tagjai helyes kifejlődésének.
Ez hamis bölcseségünk hiábavaló okoskodásainak egyike, melyet soha
semmiféle tapasztalat nem erősített meg. A gyermekek tömegében, a
kik nálunknál észszerűbb népeknél tagjaik teljesen szabad
használatában nevelkedtek fel, nem találni egyet sem, a ki
megsértette vagy megnyomorította volna magát: nem is tudnak olyan
erővel mozogni, hogy veszedelmessé válhasson és ha ártalmas
helyzetet foglalnak el, a fájdalom azonnal figyelmezteti őket, hogy
változtassák meg.

Soha nem jutott még eszünkbe, hogy bepólyázzuk a kiskutyákat
vagy macskákat: vajjon látni-e valami rossz következményét ennek az
elhanyagolásnak? A gyermekek nehezebbek, az igaz, de aránylag
gyöngébbek is. Hisz mozdulni is alig birnak, hogy tehetnének kárt
magukban? Ha hátukra fektetnék őket, meghalnának ebben a
helyzetben, mint a teknősbéka, de visszafordulni sohasem
tudnának.

Nem elég, hogy nem szoptatják már gyermekeiket az anyák, most
már szülni sem akarnak: ez természetszerűen következik amabból.
Miután az anyai állapot terhes, hamar megtalálják a módját, hogy
teljesen mentesítsék magukat tőle: haszontalan munkát akarnak
végezni, hogy mindig újra kezdjék és a faj ártalmára fordítják azt
az ingert, a mely a faj szaporítására való. Ez a szokás az
elnéptelenedés egyéb okaival együtt jelzi Európa közeli sorsát. A
tudományok, a művészetek, a filozófia és a belőle folyó erkölcsök
hamarosan sivatagot fognak belőle csinálni. Vadállatoktól lesz
benépesítve; nem is fog lakók dolgában nagyon megváltozni.

Láttam egy párszor a fiatal asszonyok apró mesterkedését, a kik
úgy tettek, mintha maguk akarnák táplálni gyermekeiket. Rá tudják
magukat kényszeríttetni, hogy erről a kedves szeszélyükről
lemondjanak: ügyesen közbeléptetik  a férjet, az orvost,
kiváltkép az anyát. Az a férj, a ki beleegyeznék, hogy a felesége
maga táplálja a gyermekét, el volna veszve; gyilkost csinálnának
belőle, a ki szabadulni akar a feleségétől. Okos apák, fel kell
áldozni a békességnek az apai szeretetet. Szerencse, hogy a vidéken
még akadnak önmegtartóztatóbb asszonyok a tiéteknél! Még nagyobb
szerencse, ha az idő, a mit ezek nyernek, számotokra és nem mások
számára van rendelve!

Az asszonyok kötelessége nem kétséges: de tekintve, hogy
mennyire elhanyagolják, vita tárgya, egyre megy-e a gyermeknek,
vajjon az ő tejükkel vagy máséval táplálkoznak-e? Ezt a kérdést,
melynek megítélői az orvosok, az asszonyok kedve szerint
eldöntöttnek látom13)
és a magam részéről szintén azt hiszem, hogy jobb, ha a gyermek az
egészséges dajka tejét szopja, mint az elkényesedett anyáét, ha
valami új baj fenyegeti attól a vértől, a melyből lett.

De csupán csak fizikai oldaláról kell-e tekinteni ezt a kérdést?
És vajjon a gyermeknek kevesebb szüksége van anyjának
gondoskodására, mint emlőire? Más asszonyok, még állatok is
megadhatják neki azt a tejet, melyet az anyja megtagad tőle: az
anyai gondozás nem pótolható. Az, a ki a maga gyermeke rovására
táplálja a másét, rossz anya: hogy lehetne hát jó dajka? Azzá
lehetne, de csak lassankint, az kellene hozzá, hogy a megszokás
megváltoztassa a természetet, s a rosszul gondozott gyermek
százszor is elpusztulhatna, mire a dajkája anyai gyöngédséget kezd
iránta érezni.

Épen ebből az előnyből származik egy oly baj, a mely maga is
elég volna, hogy minden okos asszonynak elvegye a bátorságát arra,
hogy másvalakivel tápláltassa a gyermekét: ez pedig az, hogy akkor
meg kell osztania az anya jogát, sőt el is vetni magától; látnia
kell, hogy gyermeke egy más nőt  jobban szeret, mint őt,
éreznie kell, hogy az a gyöngédség, melyet saját anyja iránt
tanusít, csak kegyelem, a melyet pedig fogadott anyja iránt
tanusít, az kötelesség: mert nem ott tartozom-e a gyermek
ragaszkodásával, a hol az anya gondoskodását tapasztaltam?

Ezt a bajt azzal szokták gyógyítani, hogy megvetést csepegtetnek
a gyermekekbe dajkájuk iránt, úgy bánva vele, mint valódi
cseléddel. Mikor a dolgát elvégzi, elveszik tőle a gyermeket vagy
elbocsátják a dajkát; barátságtalan fogadtatással elveszik tőle a
kedvét, hogy meglátogassa egykori csecsemőjét. Néhány év mulva rá
sem ismer, mert azóta se látta. Az anya, a ki azt hiszi, hogy most
a dajka helyébe lép és keményszivűségével üti helyre hanyagságát,
nagyon csalódik. A helyett, hogy gyöngéd gyermeket csinálna a
természetellenes csecsemőből, hálátlanságra tanítja ki; megtanítja,
hogy egy szép napon ép úgy megvesse azt, a ki az életet adta neki,
mint azt, ki tejével táplálta.

Meddig időzhetnék ennél a tárgynál, ha nem volna olyan
elkedvetlenítő, hiába vitatkozni hasznos tárgyakról! Ez a kérdés
fontosabb, mint bárki is hinné. Vissza akarsz vezetni mindenkit
első kötelességeihez? Kezdd meg az anyákon s el fogsz ámulni a
változásokon, melyeket előidézel. Fokról-fokra minden ebből az első
romlásból folyik: az egész erkölcsi rend megváltozik; a
természetesség kihal minden szívből; a házak belseje kevésbbé
eleven képet ölt; a felnövekvő család látványa nem teszi
ragaszkodóvá a férjet, nem kelti fel az idegenek tiszteletét:
kevésbbé tisztelik a nőt, a kinek nem látják a gyermekeit; nincs
többé megállapodottság a családokban; a megszokás nem erősíti meg
többé a vér kötelékeit; nincs többé sem apa, sem anya, sem gyermek,
sem testvér; valamennyien alig ismerik, hogy szerethetnék tehát
egymást? Mindegyik csak magára gondol. Mikor az otthon csak szomorú
magány, házon kívül kell keresni a felvidulást.

De ha az anyáknak kedvük lenne táplálni gyermekeiket, az
erkölcsök maguk megváltoznának, a természet érzése fölébredne
minden szívben; az állam újra benépesednék: ez a fődolog egymaga
kiegyenlítene mindent. Az otthon  életének vonzó volta a rossz
erkölcsök legjobb ellenmérge. A gyermekek rajongása, melyet az
ember alkalmatlannak gondolna, kellemessé válik; szükségesebbé,
kedvesebbé teszi egymásnak az anyát és apát, szorosabbá teszi
köztük a hitvesi köteléket. Ha a család eleven és élénk, a házi
gondok adják az asszony legkedvesebb foglalatosságát és a férj
legédesebb szórakozását. Így ha ezt az egy visszaélést
megszüntetnék, hamarosan általános javulás következnék belőle,
hamarosan visszanyerné a természet minden jogát. A mint az
asszonyok újra anyákká lennének, a férfiak is azonnal apákká és
férjekké válnának.

Fölösleges szószaporítás! Még a világi örömökkel való betelés
sem vezet vissza amazokhoz. Az asszonyok nem anyák többé, nem is
lesznek azok; nem akarnak többé azok lenni. Ha akarnák, se tudnának
azok lenni; manapság, mikor az ellenkező szokás van
meggyökeresedve, mindegyiknek le kellene küzdeni egész
környezetének ellenkezését, mely össze volna szövetkezve egy példa
ellen, a melyet az egyik nem adott, a többi pedig nem akar
követni.

Akadnak néha jó természetű fiatal személyek, a kik ezen a ponton
szembe merve szállni a divat uralmával és a többi nők lármájával,
erényes rettenthetetlenséggel töltik be azt az édes kötelességet,
melyet a természet ró rájuk. Vajha növekednék a számuk azoknak a
jótéteményeknek vonzóereje révén, a melyek azoknak jutnak, a kik
ennek a kötelességnek alávetik magukat! Támaszkodva azokra a
következtetésekre, melyek a legegyszerűbb okoskodásból folynak és
azokra a megfigyelésekre, melyeknek sohase láttam czáfolatát, meg
merem igérni ezeknek a méltó anyáknak a szilárd és állhatatos
ragaszkodást férjeik részéről, az igazán gyermeki gyöngédséget
gyermekeik részéről, a közönség becsülését és tiszteletét, a baj és
utókövetkezmény nélküli szerencsés szüléseket, erőteljes és virágzó
egészséget és végül azt az örömet, hogy egy napon utánzókra
találnak leányaikban és hogy ezeket majd példákul idézik mások
leányainak.

A hol nincs anya, nincs gyermek. A kötelességek köztük
kölcsönösek; ha rosszul vannak betöltve az egyik oldalon,
 elhanyagoltatnak a másikon is. A
gyermeknek szeretnie kell anyját, mielőtt tudná, hogy ez
kötelessége. Ha a természet szavát nem szilárdította meg a
megszokás és a gondoskodás, elnémul az első években és a szív
úgyszólván meghal, mielőtt megszületett volna. Így aztán első
lépéseinktől fogva kívül vagyunk a természeten.

Ellenkező uton is el lehet távolodni a természettől, a mikor nem
hogy elhanyagolná az asszony az anya kötelességeit, hanem a
tulzásig viszi őket, a mikor gyermekéből bálványt csinál, a mikor
fokozza és táplálja gyöngeségét, hogy ő maga ne érezze és a mikor
azzal akarja kivonni a természet törvényei alól, hogy eltávolítja
tőle a kellemetlen benyomásokat, nem gondolva meg, hogy azoknak a
kellemetlenségeknek fejében, melyektől pillanatnyilag elvonja,
mennyi bajt és veszedelmet halmoz fejére és milyen barbár óvatosság
meghosszabbítani a gyermekkor tehetetlenségét a felnőtt ember
fáradságos koráig. Thetis, hogy fiát sebezhetetlenné tegye, mint a
rege mondja, belemerítette a Styx vizébe. Ez az allegória szép és
világos. Azok a kegyetlen anyák, a kikről beszélek, máskép teszik:
azzal, hogy gyermekeiket elmerítik a lágyságba, előkészítik őket a
szenvedésre, megnyitják pórusaikat minden képzelhető bajoknak, a
melyeknek elkerülhetlenül zsákmányaivá lesznek, ha felnőnek.

Figyeljétek meg a természetet és járjatok azon az úton, melyet
számotokra kijelöl. A természet folytonosan edzi a gyermekeket;
megedzi vérmérsékletüket mindenféle megpróbáltatásokkal, megtanítja
őket idején arra, hogy mi a kín és fájdalom. A fogzás meghozza
nekik a lázt, heves kólikák a görcsöket, hangos köhögések
fojtogatják, giliszták kínozzák őket; a vérmesség megrontja
vérüket, különböző anyagok erjednek bennük és veszedelmes
kitöréseket okoznak. Csaknem az egész első életkor betegség és
veszedelem: a megszülető gyermekek fele elpusztul nyolczadik éve
előtt. Ha megállotta a megpróbáltatásokat, a gyermek nyer erőben és
a mint használni tudja életét, alapjai biztosabbakká válnak.

Ime a természet szabálya. Miért szálltok vele szembe? Nem
látjátok, hogy abban a hiszemben, hogy javíttok rajta, 
leromboljátok a művét, megakadályozzátok gondoskodásának hatását?
Szerintetek a veszély megkettőztetése azt tenni kívül, a mit a
természet belül tett, holott ezáltal a veszély elháríttatik, vagy
gyengíttetik. A tapasztalás tanítja, hogy több kényesen nevelt
gyermek hal meg, mint más. Hacsak erejük mértékén túl nem mennek,
kisebb koczkázat, ha foglalkoztatjuk, mintha kiméljük őket.
Edzzétek őket a bajokhoz, a melyeket majd egykor el kell viselniök.
Edzzétek hozzá testüket az évszakok, éghajlatok, az elemek
viszontagságaihoz, az éhséghez, a szomjusághoz, a fáradsághoz,
merítsétek bele őket a Styx vizébe. Mielőtt a test megszokott volna
bizonyos életmódot, veszély nélkül lehet akármihez hozzászoktatni,
de ha egyszer már benne van valami irányban, minden változás
veszélyes lesz neki. A gyermek elvisel olyan változásokat, melyeket
a meglett ember nem bir elviselni: az előbbinek inai lágyak és
hajlékonyak, erőlködés nélkül hajlanak úgy, a hogy akarjuk, a
felnőtt emberéi merevebbek s csak erőszakkal tudják megváltoztatni
a hajlást, melyben egyszer benne vannak. Erőteljessé lehet tenni
egy gyermeket a nélkül, hogy veszélynek tennők ki életét és
egészségét és még ha koczkázattal járna is a dolog, akkor sem
kellene habozni. Mivel ezek az emberi élettől elválaszthatlan
koczkázatok, lehet-e jobbat tenni, mint tartamuknak arra az
időszakára vetni őket, a mikor a legkevésbbé veszedelmesek?

A gyermek mind drágább lesz, a mint korban előrehalad.
Személyének értékéhez hozzájárul azoknak a gondoknak értéke,
melyekbe került; élete elvesztéséhez fűződik benne a halál érzése.
Mindenekfelett tehát a jövőre kell gondolni, mikor megmaradására
vigyázunk; az ifjúság bajai ellen kell felfegyverezni, mielőtt
beléjük jutott: mert ha az élet értéke növekszik addig a korig, a
mikor hasznát lehet venni, micsoda bolondság megóvni néhány bajtól
gyermekkorában, csak azért, hogy azok megsokszorozódjanak elméje
érettsége korában? Ezek egy mesternek a tanításai.

Az ember sorsa szenvedés minden időben. Önfentartásának gondja
is össze van fűződve a szenvedéssel. Boldog a ki gyermekkorában
csak a fizikai bajokat ismeri! Bizony  kevésbbé
kegyetlen, kevésbbé fájdalmas bajok, mint a többiek és jóval
ritkábban késztetnek az életről való lemondásra. A köszvény
fájdalmai miatt nem öli meg magát az ember; csak a lélek
szenvedései keltik fel a kétségbeesést. Sajnálkozunk a gyermek
sorsán, pedig a magunkén kellene sajnálkoznunk. Legnagyobb bajaink
önmagunkból folynak.

A gyermek sír, mikor megszületik, első gyermekkora sírással
telik el. Mindjárt ringatják, babusgatják, hogy elcsitítsák, majd
fenyegetik, meg is verik, hogy elhallgattassák. Vagy megtesszük, a
mi neki jól esik, vagy azt követeljük tőle, a mi nekünk esik jól;
vagy alávetjük magunkat szeszélyeinek, vagy őt vetjük alá a
mieinknek: középút nincs, vagy oszt vagy fogad parancsokat. Így
tehát első fogalmai az uralkodás és a szolgaság fogalmai.
Parancsol, mielőtt beszélni tudna; engedelmeskedik, mielőtt
cselekedni tudna és néha megbüntetik, mielőtt hibáját meg tudná
ismerni, vagy csak el is tudná követni. Igy csepegtetjük bele
időnek előtte fiatal szívébe a szenvedélyeket, melyeket aztán a
természetnek imputálunk és miután tőlünk telhetőleg igyekeztünk,
hogy gonoszszá tegyük, panaszkodunk miatta, hogy az.

A gyermek ily módon hat-hét évig asszonyok kezében van, áldozata
szeszélyüknek és a saját szeszélyének; és miután megtanították erre
is, meg arra is, azaz miután megterhelték emlékezetét olyan
szavakkal, melyeket nem bir megtanulni, vagy olyan dolgokkal, a
melyeknek nem veheti semmi hasznát, miután elfojtották
természetességét szenvedélyekkel, melyeket nagyra növesztettek
benne, átadják ezt a mesterséges lényt egy tanító kezébe, a ki
véglegesen kifejleszti a mesterséges csirákat, melyeket talál benne
és megtanítja mindenre, csak épen önmaga ismeretére, önmaga
irányítására, élni tudására és boldoggá tevésére nem. Végül, mikor
ez az egyszerre rabszolga és zsarnok gyermek, tele tudással, de
józan értelem nélkül, testben-lélekben egyaránt gyöngén, ki van
dobva a világba, megmutatja benne élhetetlenségét, gőgjét és minden
bűnét, akkor aztán sirathatjuk az emberi nyomoruságot és
visszásságot. Csalódunk,  ez itt szeszélyeink embere: a
természet embere máskép van alkotva.

Ha meg akarjátok tartani eredeti formájában, vigyázzatok rá
attól a pillanattól fogva, hogy a világra jő. A mint megszületik,
vegyétek hatalmatokba és ne hagyjátok el, a míg csak emberré nem
lett: e nélkül sohase fogtok sikerre vergődni. Valamint az anya az
igazi dajka, ép úgy az apa az igazi tanítómester. Értsék meg
egymást teendőikben ép úgy, mint rendszerükben, hogy az egyiknek
kezéből jusson a másikéba. Jobban neveli fel a józan eszű, de
korlátolt apa, mint a világ legügyesebb tanítómestere, mert a
buzgalom jobban kiegészíti a tehetséget, mint a tehetség a
buzgalmat.

De az embernek dolga van, teendői vannak, kötelességei vannak…
Ah, a kötelességek! Persze, az apai kötelesség az utolsó!14) Ne csodálkozzunk rajta, ha az az ember, a kinek
felesége nem méltatja egyesülésük gyümölcsét arra, hogy táplálja,
maga sem méltatja aztán arra, hogy nevelje. Nincs bájosabb kép,
mint a család, de ha csak egy vonás hibás benne, eltorzul az egész.
Ha az anya nem elég egészséges, hogy dajka lehessen, az apa nem ér
rá, hogy nevelő lehessen. A gyermekek, a szülői háztól távol,
szétszórva nevelőintézetekben, klastromokban, kollégiumokban,
másfelé viszik a szülői ház iránti szeretetet, vagy jobban mondva
megszokják, hogy ne ragaszkodjanak semmihez. Fivérek alig ismerik
egymást. Mikor valami ünnepélyes alkalommal összekerülnek, nagyon
udvariasak lehetnek egymás iránt,  de úgy bánnak egymással,
mint az idegenek. A mint nincs meg a kellő bensőség a szülők
között, a mint a család együttélése nem a legnagyobb édessége az
életnek, vissza kell térni kárpótlásul a rossz erkölcsökhöz.
Kicsoda az az ostoba ember, a ki nem látja be mindennek szoros
kapcsolatát?

Az apa azzal, hogy gyermekeit nemzi és eltartja, csak
harmadrészét teljesíti feladatának. Fajának emberrel, a
társadalomnak társadalomba való emberrel tartozik, az államnak
pedig polgárral. Minden ember, a kinek módjában van megfizetni ezt
a hármas tartozását és nem teszi meg, bűnös és talán még bűnösebb,
ha csak félig fizeti meg. A ki nem birja teljesíteni az apa
kötelességeit, annak nincs joga apává lenni. Sem szegénység, sem
elfoglaltság, sem emberi tekintetek nem mentik fel az alól, hogy
gyermekeit maga táplálja és nevelje fel. Elhiheted ezt nekem,
olvasóm. Kimondom, hogy a kiben van érzés és elhanyagol ily szent
kötelességeket, sokáig fog keserű könnyeket ontani hibája miatt és
nem talál soha vigasztalást.15)

Mit tesz azonban az a gazdag ember, az az annyira elfoglalt
családapa, a ki állítólag kénytelen magukra hagyni gyermekeit?
Megfizet egy más embert, hogy teljesítse azt a gondoskodást, a
melyek őt illetnék. Eladó lélek, azt hiszed, hogy pénzedért másik
apát adtál fiadnak! Ne ringasd magadat csalódásban; nem mestert
adtál neki, hanem szolgát! Fiadból aztán szintén szolgát nevel.

Sokat okoskodnak azon, hogy mik a tulajdonságai egy jó
nevelőnek. Az első, a mit én megkövetelnék – és ez egymaga sok más
tulajdonságot tételez fel – hogy ne legyen megvásárolható ember.
Vannak oly nemes foglalkozások, hogy az ember nem végezheti őket
pénzért a nélkül, hogy méltatlannak ne bizonyuljon rájuk: ilyen a
katona foglalkozása és ilyen a tanító foglalkozása is. Tehát ki
nevelje a gyermekemet? Mondtam már, hogy te magad. De én nem
tehetem. Nem teheted… Szerezz hát magadnak barátot. Más segítséget
nem tudok. 

A nevelő! ó, micsoda fenséges lélek!… Valóban, hogy embert
csinálhasson, vagy apa legyen az ember, vagy több mint ember. Ime a
teendő, a melyet nyugodtan rábiztok bérelt emberekre.

Mennél többet gondolkozunk ezen, annál több új meg új nehézséget
találunk. Az kellene, hogy a nevelő a növendéke számára legyen
nevelve, hogy ennek cselédei a gazdájuk számára legyenek nevelve,
hogy mindazok, a kik közelében vannak, azokat a benyomásokat
nyerték légyen, a melyeket vele közölniök kellene;
nevelésről-nevelésre kellene menni; ki tudja meddig. Hogy volna
lehetséges, hogy a gyermeket jól nevelje az, a ki maga sincs jól
nevelve?

Feltalálhatatlan-e ez a ritka halandó? Nem tudom. A mai elfajult
időkben ki tudja, az erénynek mely fokára tud még eljutni az emberi
lélek? De tegyük fel, hogy ezt a csodalényt megtaláltuk. Ha
megfontoljuk, hogy mit kell tennie, látni fogjuk, milyennek kell
lennie. Előre is látni vélem, hogy az az apa, a ki érzi a jó
nevelőnek teljes értékét, inkább lemond róla, mert több bajába
kerülne megszerezni őt, mintha maga nevelővé lenne. Ha azonban jó
barátot akar szerezni, neveljen magának a fiában jóbarátot; akkor
nem kell másutt keresnie és a természet már elvégezte a munka
felét.

Valaki, a kinek csak a rangját tudom, azt az ajánlatot tette
nekem, hogy neveljem a fiát. Kétségkívül nagyon megtisztelt; de nem
szabad panaszkodnia visszautasításom miatt, sőt dicsérnie kell
tartózkodásomat. Ha elfogadtam volna ajánlatát és tévedtem volna
nevelési rendszeremben, a nevelés el lett volna tévesztve; ha
sikerrel neveltem volna, annál rosszabb lett volna: a fia
megtagadta volna czímét, nem akart volna herczeg lenni.

Sokkal inkább át vagyok hatva a nevelő kötelességeinek
nagyságától és sokkal inkább érzem képtelenségemet, semhogy valaha
is elfogadjak egy ilyen foglalkozást, akárhonnan ajánlanák is fel
nekem és magának a barátságnak az érdeke csak újabb ok volna
számomra a visszautasításra. Azt hiszem, e könyv elolvasása után
keveseknek jut kedve ezt az ajánlatot megtenni nekem és kérem
azokat, a kiknek mégis  lenne kedvük, ne fáradjanak hasztalanul.
Egykor elegendő tapasztalatot szereztem ebben a mesterségben, hogy
biztos legyek benne, hogy nem vagyok rá alkalmas; a helyzetem
fölmentene alóla, ha tehetségem képessé tenne is rá. Ezzel a
nyilvános kijelentéssel tartozom azoknak, a kik úgy látszik, nem
becsülnek meg eléggé arra, hogy őszintének és megfontoltnak
tartsanak elhatározásaimban.

Nem lévén abban a helyzetben, hogy teljesíthessem a
leghasznosabb feladatot, legalább megpróbálom a legkönnyebbiket:
annyi másnak példájára nem a munkához magához, hanem a tollhoz
nyúlok és a helyett, hogy megtenném, a mi szükséges, igyekszem
megmondani.

Tudom, hogy az effajta vállalkozásban a szerző könnyen mozog
azok közt a rendszerek között, a melyeknek gyakorlati alkalmazása
alól fel van mentve, s fáradság nélkül ad sok jó tanácsot, melyek
követésével nem kénytelen és hogy részletek és példák hiányában, a
mi kivihetőt mond is, hasznavétlenül marad, ha nem mutatja meg az
alkalmazását.

Arra szántam el tehát magamat, hogy képzelt növendéket szerzek
magamnak, megállapítom a korát, az egészségi állapotát, ismereteit
és összes tehetségeit, melyek alkalmassá teszik arra, hogy
nevelésén dolgozhassak, hogy elvezessem születése pillanatától
fogva odáig, a mikor meglett emberré válva, nem lesz már más
vezetőre szüksége, csak maga-magára. Ez a módszer hasznosnak
tetszik nekem arra, hogy megakadályozza az írót, a ki nem bízik
magában, a képzelődésekbe való elmerülésében; mert a mint eltér a
rendes eljárásmódtól, csak ki kell próbálnia a magáét növendékén,
azonnal érezni fogja, vagy megérzi helyette az olvasó, vajjon a
gyermekkor haladását s az emberi szív természetes útját
követi-e.

Erre igyekeztem én mindazokban a nehézségekben, melyek előttem
mutatkoztak. Hogy ne tegyem fölöslegesen vastaggá a könyvemet,
megelégedtem azzal, hogy lerakom az alapelveket, melyeknek
igazságát mindenki érezheti. De a mi azokat a szabályokat illeti,
melyeknek kipróbálásra lehetne szükségük, valamennyit alkalmaztam
Emilemre, vagy  más példákra és megmutattam nagyon
részletesen, hogy válhatna valósággá az, a mit megállapítok:
legalább ez az a terv, melynek követését feltettem magamban. Az
olvasó dolga megitélni, sikerrel jártam-e el.

Ebből folyik, hogy kezdetben keveset beszéltem Emilről, mert
első nevelési elveim, akármennyire ellenkeznek is a befogadott
szokásokkal, olyan nyilvánvalók, hogy minden egyes embernek nehéz
volna megtagadni tőlük helyeslését. De a mint előbbre haladok,
növendékem, máskép lévén vezettetve, mint a tiéitek, nem közönséges
gyermek, tehát szükség van egy egyenesen számára való vezetésre.
Ezután gyakrabban lép ki a színre és az utolsó idők táján már egy
pillanatra sem vesztem szem elől, addig, a mikor már akármit szól
is hozzá, nem lesz többé rám semmi szüksége.

Nem beszélek itt a jó nevelő tulajdonságairól; föltételezem,
hogy megvannak és magamról is föltételezem, hogy megvannak bennem
mindezek a tulajdonságok. Ezt a művet olvasva meg fogják látni,
milyen bőkezű vagyok magammal szemben.

Csak azt jegyzem meg, hogy ellentétben a közvéleménynyel, a
gyermek nevelőjének fiatalnak kell lennie és pedig olyan fiatalnak,
a milyen fiatal egy bölcs ember csak lehet. Azt akarnám, hogy ő
maga is gyermek legyen, ha ez lehetséges volna; hogy pajtása legyen
növendékének s azzal nyerje meg bizalmát, hogy megosztja vele
mulatságait. Nincs elég érintkezési pont a gyermekkor és az érett
kor között, hogy ekkora távolságban valaha is igazán szilárd
ragaszkodás keletkezhessék. A gyermekek néha hizelegnek az
öregeknek, de sohasem szeretik őket.

Meg szokták kivánni, hogy a nevelő már nevelt légyen fel egy
gyermeket. Ez sok; egy ember csak egy nevelést bir elvégezni; ha
kettő kellene, hogy sikere lehessen, mily jogon merhetne
vállalkozni az elsőre?

Jobb tapasztalattal az ember jobban csinálhatná, de nem volna rá
képes. A ki egyszer olyan jól betöltötte ezt a feladatot, hogy érzi
minden fáradságát: óvakodni fog tőle, hogy újra belefogjon; ha
pedig rosszul töltötte be az első alkalommal, ez rossz előjel a
másodikra. 

Megengedem, más dolog egy fiatal embert négy évig nevelni, mint
húsz évig. Ti már teljesen kifejlődött fiatoknak adtok nevelőt; én
azt akarom, hogy már a születése előtt is legyen nevelője. A ti
emberetek minden öt évben cserélhet növendéket, az enyémnek sohasem
lesz egynél több. Különbséget tesztek tanító és nevelő közt; egy
másik bolondság! Elkülönítitek-e a tanítványt a növendéktől? Csak
egy tudományra kell tanítani a gyermekeket: az ember
kötelességeire. Ez a tudomány egy és bármit mondott Xenophon a
persák neveléséről, nem osztható meg. Egyébiránt én inkább nevezem
nevelőnek, mint tanítónak e tudomány mesterét, mert nem annyira
arról van szó, hogy tanítson, mint hogy vezessen. Nem kell
osztogatnia a tanácsokat: meg kell növendékével találtatnia.

Ha ekkora gonddal kell megválasztani a nevelőt, neki is meg van
engedve, hogy megválogassa a növendékét, kivált ha arról van szó,
hogy mintát nyujtsunk. Ennek a választásnak nem szabad a gyermek
tehetsége vagy jelleme szerint történnie, a kit csak a munka végén
ismerünk meg és a kit még születése előtt választok meg. Ha
választhatnék, átlagos szelleműt választanék, a milyennek
növendékemet föltételezem. Csak közönséges embereket szükséges
nevelni, csak az ő nevelésük szolgál például a hozzá hasonlók
számára. A többiek fölnevelik magukat mindennek daczára.

Az ország sem közömbös az emberek képzésére; csak a mérsékelt
éghajlat alatt válhatnak azzá, a mire képesek. A szélső éghajlatok
alatt a hátrány szemmellátható. Az ember nincs úgy belenövesztve a
földbe, mint a fa, hogy örökké benne maradjon; és a ki az egyik
végéről indul, hogy a másikhoz jusson, kétszer akkora utat kell
megtennie, hogy odajusson, mint annak, a ki a közepéről indul
el.

Ha a mérsékelt földrész lakója lassankint bejárja a két szélsőt
is, előnye még nyilvánvalóbb; mert ha ép úgy változik is, mint az,
a ki az egyik szélsőségből megy a másikba, felényivel kevésbbé
távolodik el természetes alkatától. A franczia megélhet Guineában
és a lapp földön, de a néger nem tud megélni Torneában, vagy a
szamojéd Beninben. Azonkívül úgy tetszik, az agyvelő szerkezete
kevésbbé  tökéletes a két szélső éghajlaton. Sem a
négerekben, sem a lappokban nincs meg az európaiak elméje. Ha azt
akarom, hogy növendékem a világ lakója legyen, mérsékelt
éghajlatból választom, például első sorban Francziaországból.

Az északon sokat fogyasztanak az emberek, terméketlen földön;
délen, termékeny földön keveset fogyasztanak. Ebből újabb különbség
származik, a mely amazokat dolgosakká, emezeket szemlélődőkké
teszi. A társadalom ugyanazon az egy helyen mutatja ezeknek a
különbségeknek a képét a szegények és gazdagok között. Az előbbiek
a terméketlen földet lakják, az utóbbiak a termékeny földet.

A szegénynek nincs szüksége nevelésre; a helyzetéből folyó
nevelés kényszerű; ellenben az a nevelés, melyet a gazdag ember
nyer a helyzetéből, a legkevésbbé felel meg neki magának és a
társadalomnak. Egyébiránt a természetes nevelés alkalmassá kell,
hogy tegye az embert minden emberi körülményre; továbbá kevésbbé
észszerű egy szegény embert gazdagságra nevelni, mint a gazdagot
szegénységre; mert a két állapot arányát tekintve több a tönkrement
ember, mint a kinek az Isten fölvitte a dolgát. Válaszszunk tehát
gazdagot; legalább biztosak leszünk, hogy egy emberrel többet
neveltünk, míg a szegény a maga emberségéből is emberré
válhatik.

Ugyanebből az okból nincs kifogásom az ellen sem, hogy Emil
előkelő családból származó legyen. Ezzel mindenesetre elragadunk az
előitélettől egy áldozatot.

Emil árva. Az nem fontos, hogy legyen apja és anyja. Felruházva
az ő kötelességeikkel, én öröklöm az ő jogaikat is. Tisztelnie kell
szüleit, de engedelmeskednie csak nekem kell. Ez az én első, vagyis
inkább egyedüli föltételem.

Ehhez még csak egy föltételt fűzök, a mely amabból folyik: hogy
csakis kölcsönös beleegyezésünkkel választanak el minket egymástól.
Ez a kikötés lényeges, sőt én azt szeretném, hogy a növendék és a
nevelő annyira elválhatatlanokul tekintsék egymást, hogy napjaik
sorsa mindig közös ügy legyen köztük. A mint meglátják a jövő
távolában  az elválás eshetőségét, a mint előre
látják a perczet, a mely idegenekké fogja őket tenni egymás iránt,
már idegenek is; mindenik megcsinálja külön-külön a maga kis
rendszerét és mindketten azzal az idővel törődnek, a mikor nem
lesznek többé együtt s csak kedvük ellenére maradnak együtt. A
tanítvány nem lát mesterében egyebet, mint a gyermekség jelét és
ostorát, a mester nem nézi tanítványát másnak, csak nehéz tehernek,
melytől alig várja, hogy megszabaduljon; egyformán vágynak arra a
pillanatra, a mely elválasztja őket egymástól és mivel soha sincs
közöttük igazi ragaszkodás, az egyikben kevés lesz a gondosság, a
másikban a fogékonyság.

Ha ellenben úgy tekintik egymást, mint a kiknek együtt kell
tölteniük napjaikat, fontos dolog lesz nekik, hogy megszerettessék
magukat egymással s már csak ezért is becsesek lesznek egymásnak. A
növendék nem szégyenli, hogy gyermekkorában engedelmeskedjék annak,
a ki felnőtt korában barátja lesz, a nevelőnek érdekében fognak
állni azok a gondok, melyeknek ő fogja leszedni a gyümölcsét és
mind az a kiválóság, a melyet növendékének ad, tőke, melyet öreg
napjai hasznára helyez el.

Ezek az előre megállapított föltételek magukkal hozzák, hogy a
gyermek szerencsésen született, jól formált, erőteljes és boldog
legyen. Az apának nincs választása, nem is szabad
megkülönböztetéseket tennie a családban, melyet Isten adott neki;
összes gyermekei egyformán gyermekei, valamennyiüknek ugyanazzal a
gondoskodással és gyöngédséggel tartozik. Akár nyomorékok, akár
nem, akár gyöngélkedők vagy erősek, mindegyikük letét, melylyel be
kell számolnia annál, a kitől kapta és a házasság ép úgy a
természettel kötött szerződés, mint a házasfelek között.

De a ki magára vállal egy kötelességet, melyet nem a természet
rótt rá, előre kell hogy biztosítsa magának az eszközöket
teljesítésére; mert különben felelőssé válik még azért is, a mit
nem birt megtenni. A ki gyönge és betegeskedő növendéket vállal
magára, nevelői tevékenységét a betegápolóéra változtatja, egy
hasztalan élet gondozására vesztegeti az időt, a melyet arra szánt,
hogy fokozza értékét:  s kiteszi magát annak, hogy egy könnyben
úszó anya egy napon az ő szemére veti gyermeke halálát, a kit
sokáig ő tartott életben.

Nem vállalnék el beteges és egészségtelen gyermeket, még ha
tudnám is, hogy nyolczvan évet fog élni. Nem akarok olyan
növendéket, a ki mindig haszontalan lesz magamagának és a
többieknek, a ki egyedül csak azzal foglalkozik, hogy életben
maradhasson és a kinek teste árt a lelke nevelésének. Mi egyebet
tennék, ha reá pazarolnám hasztalanul a gondjaimat, mint hogy
megkettőzném a társadalom veszteségét és két embertől fosztanám meg
egynek a kedvéért. Ha helyettem más valaki elvállalja ezt a
beteget, azt helyeslem és dicsérem a jószívűségét; de az én
tehetségem nem erre való: nem tudom megtanítani élni azt, a ki nem
gondol egyébre, mint hogy megakadályozza a halálát.

Kell hogy a testnek legyen annyi ereje, hogy engedelmeskedjék a
léleknek: a jó szolgának erősnek kell lennie. Tudom, hogy a
mértéktelenség fölkelti a szenvedélyeket és hogy idővel a testet is
fölemészti, de az önkínzások, a bőjtök gyakran ugyanazt az
eredményt idézik elő ellenkező oknál fogva. Mennél gyöngébb a test,
annál inkább zsarnokoskodik, mennél erősebb, annál inkább
engedelmeskedik. Az összes érzéki szenvedélyek az elpuhult
testekben tanyáznak; annál inkább felizgatódnak általuk, mennél
kevésbbé tudnak kielégülni.

Az erőtlen test elgyöngíti a lelket is. Innen van az orvosi
tudomány uralma. Veszedelmesebb tudomány az emberekre nézve, mint
mindazok a bajok, melyeknek gyógyításával hivalkodik. A magam
részéről nem tudom, micsoda bajból gyógyítanak ki az orvosok, de
viszont tudom, hogy elég gyászos bajokat hárítanak ránk; a
gyávaságot, a kishitűséget, a hiszékenységet, a haláltól való
rettegést; ha meggyógyítják is a testet, megölik a bátorságot. Mit
érne, ha életre tudnák is kelteni a holttesteket? Emberekre van
szükségünk, ezt pedig nem látunk a kezükből kikerülni.

Az orvosi tudomány divatban van köztünk, úgy is kell lennie. A
tunya és tétlen emberek mulatsága, a kik nem  tudván,
mit csináljanak idejükkel, azzal töltik, hogy magukra vigyáznak. Ha
az a balszerencséjük lett volna, hogy halhatatlanoknak születnek, a
legszerencsétlenebb lények volnának: annak az életnek, melynek
elvesztésétől nem kellene félniök, nem volna rájuk nézve értéke.
Ezeknek az embereknek szükségük van orvosokra, a kik
fenyegetéseikkel hizelegnek nekik és a kik minden nap megszerzik
nekik az egyetlen élvezetet, a melyre képesek, hogy t. i. nem
haltak még meg.

Egyáltalán nincs szándékomban kiterjeszkedni az orvosi tudomány
hiábavalóságára. Csak erkölcsi oldaláról akarom tekinteni. De nem
tudom megállni, hogy meg ne jegyezzem, hogy hasznára vonatkozólag
az emberek ugyanazokkal a szofizmákkal élnek, mint az igazság
keresésére vonatkozólag. Mindig föltételezik, hogy a beteg, ha
gyógykezelik, meggyógyul és hogy ha keresik az igazságot, meg is
találják. Nem látják, hogy egy gyógyítást, a melyet az orvos
létrehoz, száz beteg halálával kell szembeállítani, a kiket megölt,
egy fölfedezett igazság hasznát pedig azzal az igazságtalansággal,
melyet az ugyanazon idő alatt elkövetett tévedések szülnek. A
tudomány, mely tanít és az orvosi tudomány, a mely gyógyít,
kétségkívül nagyon jók, de a tudomány, a mely megtéveszt és az
orvosi tudomány, a mely öl, rosszak. Tanítsatok meg, hogy
különböztessük meg őket. Ime a kérdés veleje. Ha le tudnánk mondani
az igazságról, sohasem esnénk a hazugságnak áldozatául, ha meg
tudnók tenni, hogy ne akarjunk meggyógyulni a természet ellenére,
nem halnánk meg soha az orvos keze által; ez a két önmegtartóztatás
bölcs volna; nyilvánvalóan nyernénk vele, ha alája vetnők magunkat.
Nem vonom kétségbe, hogy az orvosi tudomány hasznos lehet egyes
embereknek, de azt mondom, hogy gyászos az emberi nemre nézve.

Azt fogják mondani, a hogy szüntelenül mondják is, hogy a hibák
az orvost terhelik, de az orvosi tudomány maga csalhatatlan. Jól
van: de akkor jőjjön az orvos nélkül, mert a míg együtt jönnek,
százszor több félni valónk lesz a művész tévedésétől, mint a
művészet segítségétől.

Ez a hazug művészet, mely inkább a szellem, mint a  test
betegségei ellen van feltalálva, nem használ sem az egyik, sem a
másik ellen; kevésbbé gyógyit ki bajainkból, mint a mennyire
rettegésbe ejt; kevésbbé távoztatja el a halált, mint a mennyire
előre érezteti; fölemészti az életet a helyett, hogy
meghosszabbítaná és ha meghosszabbítja is, az is a faj rovására
megy, mert eltérít minket a társadalomtól azoknak a gondoknak
révén, melyeket ránk hárít és kötelességeinktől azok által a
rettegések által, melyeket belénk olt. A veszély ismerete az, a mi
megrémít: a ki sebezhetetlennek tartaná magát, az nem félne
semmitől. A költő, hogy megvédje Achillest a veszedelemtől,
megfosztja őt a vitézség dicsőségétől; a helyében mindenki Achilles
lett volna ugyanazon az áron.

Ha igazán bátor embereket akarsz találni, keresd azokon a
helyeken, a hol nincs orvos, a hol nem tudják a betegség
következményeit és a hol nem gondolnak a halálra. A természet
szerint az ember szilárdan tudja tűrni a szenvedést és békén hal
meg. Az orvosok az ő rendeléseikkel, a filozofusok oktatásaikkal, a
papok prédikáczióikkal elsilányítják a szivét és elfeledtetik vele
a halni tudást.

Adjatok nekem olyan növendéket, a kinek mindezekre az emberekre
nincs szüksége, mert különben visszautasítom. Nem akarom, hogy
mások belekontárkodjanak a művembe, egymagam akarom fölnevelni,
vagy egyáltalán nem is törődöm vele. A bölcs Locke, a ki élete egy
részét az orvosi tudomány tanulmányozásával töltötte, nyomatékosan
ajánlja, hogy ne adjanak a gyermeknek soha gyógyszert, sem
elővigyázatból, sem könnyebb fajta rosszullétekor. Én tovább megyek
és kijelentem, hogy a mint nem hivok soha orvost a magam kedvéért,
nem fogok hívni Emilem kedvéért sem, hacsak az élete nincs
nyilvánvaló veszélyben, mert akkor úgysem tehet vele rosszabbat,
legfeljebb hogy megöli.

Tudom, hogy az orvos hasznára fogja fordítani ennek a
késedelemnek az előnyét. Ha a gyermek meghal, az lesz az oka, hogy
későn hívták, ha kigyógyul, ő mentette meg. Legyen hát,
diadalmaskodjék az orvos, de mindenesetre csak a legvégső esetben
hívjuk.

Nem tudva magát gyógyítani, tanuljon meg a gyermek  betegnek
lenni, ez a tudomány pótolja a másikat és gyakran sokkal több
sikerre vezet; ez a természet művészete. Az állat, ha beteg,
csöndben szenved és veszteg marad és mégse látunk több betegeskedő
állatot, mint embert. Mennyi embert ölt meg a türelmetlenség, a
félelem, a nyugtalanság és mindenek fölött a gyógyszerek, holott a
betegségüktől életben maradhattak volna s maga az idő
meggyógyította volna őket! Azt fogják nekem mondani, hogy az
állatok a természettel megegyezőbb életet élvén, kevesebb bajnak
vannak alávetve, mint mi. Hiszen az életnek épen ez a módja az, a
melyre növendékemet vezetni akarom s ugyanazt a hasznot fogja
belőle húzni.

Az orvosi tudománynak egyetlen hasznos ága az egészségtan, de az
egészségtan is nem annyira tudomány, mint inkább erény. A
mértékletesség és a munka az ember két igazi orvosa: a munka
fokozza az étvágyat s a mértékletesség nem engedi, hogy visszaéljen
vele.

Hogy tudjuk, melyik életmód a hasznosabb az életre és az
egészségre, csak azt kell tudni, milyen életmódot követnek azok a
népek, melyek a legjobban érzik magukat, a legerősebbek és
legtovább élnek. Ha általános érvényű megfigyelések útján nem
állapíttatik meg az, hogy az orvosi tudománynyal való élés erősebb
egészséget és hosszabb életet ad az embereknek; már az által is,
hogy ez a tudomány nem hasznos, károssá válik, mivel czéltalanul
fölemészti az időt, az embereket és a dolgokat. Nemcsak az az idő
veszett el általa, melyet életünk megőrzésére fordítottunk s ezt le
kell vonnunk életünkből, hanem miután ez az idő kinzásunkra
fordíttatott, rosszabb a semminél, negativ mennyiség és hogy
pontosan számoljunk, abból, a mi még megmarad, ugyanannyit le kell
vonnunk. Az az ember, a ki tíz évig orvos nélkül él, többet él
magamagának és másoknak, mint a ki harmincz évig él az orvosok
áldozataképen. Miután megpróbáltam az egyiket is, a másikat is,
jobban fel vagyok jogosítva, mint bárki más, ebből levonni a
következtetést.

Ime az okaim, a melyeknél fogva csak erőteljes és egészséges
növendéket akarok és az elveim, melyek által  meg akarom
tartani ilyennek. Nem töltöm az időt annak hosszas bizonyításával,
hogy mily hasznos a kézi munka és a testgyakorlat a vérmérséklet és
az egészség megerősítsére; ezt nem vitatja senki; a hosszú élet
példáit csaknem mind olyan emberekről veszszük, a kik a legtöbb
testgyakorlatot végezték és a kik a legtöbb fáradságot és munkát
viselték el.16) Nem fogok hosszas
részletekbe belemerülni azokra a gondokra vonatkozólag sem, a
melyeket erre az egy tárgyra fogok fordítani; meg fogják látni,
ezek oly szükségszerüen kapcsolódnak eljárásomba, hogy elég ennek
lényegét megérteni s nem lesz szükség egyéb magyarázatra.

Az élettel együtt kezdődnek a szükségletek. Az újszülöttnek
szüksége van dajkára. Ha az anya teljesíteni akarja kötelességét,
annál jobb; megadjuk neki az utasításokat irásban, mert ennek az
előnynek is megvan az árnyoldala és kissé távolabb tartja a nevelőt
gyermekétől. De el kell hinni, hogy a gyermek érdeke és a becsülés
az iránt, a kire ily drága kincset rá akar bízni, figyelmessé teszi
az anyát a mester utasításai iránt és biztosak lehetünk benne:
mindent, a mit meg akar tenni, jobban meg fog tenni, mint más. Ha
idegen dajkára van szükségünk, azon kell kezdenünk, hogy jól
válaszszuk meg.

A gazdag emberek egyik nyomorúsága, hogy mindenben félrevezetik
őket. Csoda-e, ha rosszul itélik meg az  embereket?
A gazdagság rontja meg őket és igazságos megtorlásul ők érzik
legelőbb, hogy az egyedüli eszköz, melyet ismernek, cserben hagyja
őket. Minden rosszul van náluk csinálva, kivéve, a mit ők maguk
csinálnak, ők maguk pedig jóformán semmit sem csinálnak. Ha dajka
kereséséről van szó, rábízzák a szülészre. Mi következik ebből?
Hogy az a legjobb dajka, a ki legtöbbet fizet neki. Én bizony nem
kérek tanácsot a szülésztől Emil dajkája ügyében; gondom lesz rá,
hogy magam válaszszam meg. Talán nem fogok erről olyan ékesszólón
beszélni, mint egy kirurgus, de bizonyos, hogy jobbhiszemű leszek
és a buzgalmam hamarabb téveszt meg, mint kapzsiságom.

A dajka megválasztása nem olyan nagy rejtelem; a szabályai
ismeretesek; de nem tudom, nem kellene-e egy kissé több figyelmet
fordítani ép úgy a teje korára, mint minőségére. A friss tej
egészen vizes, csaknem hashajtóul kell szolgálnia, hogy az
újszülött gyermek beleiben levő megsürüsödött nyálkát kitisztítsa.
A tej lassankint mind sürübb lesz és kiadósabb táplálékot nyujt a
gyermeknek, a ki mind erősebb lesz, úgyhogy meg tudja emészteni.
Bizonyára nem hiába van, hogy a természet minden fajta nősténynek
megváltoztatja sürüség dolgában a tejét a csecsemő kora
szerint.

Ujszülött gyermekhez tehát olyan dajka kell, a ki nemrég szült.
Ennek megvan a nehézsége, jól tudom; de a mint eltérünk a természet
rendjétől, mindennek meglesz a nehézsége, ha jól akarjuk végezni.
Az egyedüli kényelmes mód, ha rosszul csináljuk; ezt is szokták
választani.

Olyan dajkát kellene választani, a ki lelkileg ép oly
egészséges, mint testileg. A szenvedélyek mértéktelensége, épúgy,
mint nedveié, megronthatja a tejét; sőt ha kizárólag a fizikumra
nézünk, csak felét látjuk a tárgynak. A tej jó lehet, a dajka mégis
rossz; a jó jellem ép oly fontos, mint a jó vérmérséklet. Ha bünös
nőt fogadunk, nem mondom, hogy a csecsemő beszívja bűneit, de
szenvedni fog általuk. Nem tartozik-e neki a tejjel együtt olyan
gondoskodással, mely buzgalmat, türelmet, nyájasságot, tisztaságot
kiván? Ha falánk, mértéktelen, hamarosan elrontja a tejét, ha
hanyag vagy szenvedélyes, mi lesz a kényére bizott kis
szerencsétlenből,  a ki nem tud sem védekezni, sem
panaszkodni? Soha, semmi néven nevezendő jó dologra nem valók a
gonoszok.

A dajka megválasztása annál fontosabb, mert a csecsemőnek rajta
kívül nincs más ápolója, ép úgy, a hogy nevelőjén kívül nincs más
tanítója. Ez volt a régiek szokása, a kik kevesebbet okoskodtak, de
bölcsebbek voltak, mint mi. A dajka, miután fölnevelte a neméből
való gyermeket, nem hagyta el többé. Ezért szerepel
szindarabjainkban többnyire a dajka, mint meghitt. Lehetetlen, hogy
a gyermek, a ki annyi különböző kézen megy keresztül, jól legyen
nevelve. Minden változáskor titokban összehasonlításokat tesz, a
melyek arra irányulnak, hogy csökkentsék tiszteletét azok iránt, a
kik nevelik és ebből folyólag csökkentsék reá való hatásukat is. Ha
egyszer azt kezdi gondolni, hogy vannak felnőtt emberek, a kiknek
nincs több eszük, mint a gyermekeknek, oda van az öregkor minden
tekintélye és el van hibázva a nevelés. A gyermek ne ismerjen más
feljebbvalót, mint az apja és anyja vagy ezek hiányában dajkája és
nevelője; sőt még ez a kettő is sok: de ez a megosztás
kikerülhetetlen s orvoslására nem lehet egyebet tenni, mint hogy a
két nembeli egyén, a ki neveli, olyan egyetértésben legyen őt
illetőleg, hogy a kettő egy legyen a szemében.

A dajkának kissé kényelmesebben kell élnie, kissé táplálóbb
eledelt ennie, de egyáltalán ne változtassa meg élete módját; mert
a hirtelen és teljes változás, még ha rosszabbról jobbra változik
is, mindig veszedelmes az egészségre és ha rendes életmódjában
egészséges volt és jól érezte magát, mire való volna
megváltoztatni?

A paraszt nők kevesebb húst és több zöldségfélét esznek, mint a
városiak és ez az életmód kedvezőbbnek látszik nekik és
gyermekeiknek, mint az ellenkezője. Ha polgári csecsemőt táplálnak,
erős leveseket adnak nekik, abban a meggyőződésben, hogy a zöldség-
és húsleves táplálóbbá teszi és szaporítja a tejüket. Nem vagyok
egyáltalán ezen a véleményen és magam megtettem a tapasztalatot,
hogy az így táplált gyermekek jobban ki vannak téve a kólikának és
a gilisztának, mint mások. 

Ez nem is csoda, mert a rothadásban levő állati anyagok csak úgy
hemzsegnek a gilisztától, a mi nem úgy van a növényi anyagokban. A
tej állatnak testében fejlődik ugyan, de növényi anyag;17) ezt mutatja vegyi elemzése is; könnyen válik
savvá és a nélkül, hogy illó alkálinak csak nyomát is mutatná, mint
az állati anyagok, a növények módjára tömény semleges sót
képez.

A növényevő nőstény állatok teje édesebb és egészségesebb, mint
a húsevőké. Önmagával egynemű anyagból fejlődve jobban megőrzi
természetét és kevésbbé van alávetve a rothadásnak. A mennyiség
tekintetében tudjuk, hogy a lisztes táplálék több vért fejleszt,
mint a hús, tehát kell, hogy több tejet is fejleszszen. Nem birom
elhinni, hogy az a gyermek, a kit nem választottak el nagyon korán
vagy csupán növényi ételekkel választottak el és a kinek a dajkája
is csupán növényi eledellel élt, valaha is gilisztákat
kaphasson.

Lehet, hogy a növényi eledelek olyan tejet adnak, a mely
könnyebben megalszik, de távol legyen tőlem, hogy az aludt tejet
egészségtelen tápláléknak tekintsem: egész népek, a melyek nem is
élnek egyébbel, nagyon jól gyarapszanak; a felszivó szereket merő
szemfényvesztésnek tartom. Vannak szervezetek, melyeknek a tej nem
felel meg és akkor semmiféle felszivó szer nem teszi
elviselhetőbbé, a többiek elviselik felszivó szerek nélkül is.
Félnek az összefutott vagy aludt tejtől: ez bolondság, hisz tudjuk,
hogy a tej mindig megalszik a gyomorban. Így válik elég erős
táplálékká, hogy táplálja a gyermekeket és az állatok kölykeit; ha
nem aludna meg, egyszerüen keresztül folyna rajtuk és nem táplálná
őket.18) Ezerféleképen tisztíthatják
a  tejet, használhatnak ezerféle fölszivó
szert: a ki tejet eszik, sajtot emészt; ez alól nincs kivétel. A
gyomor olyan alkalmas a tej megalvasztására, hogy a sajtkészítésnél
borjugyomrot használnak oltónak.

Azt hiszem, hogy a helyett, hogy megváltoztatnák a dajkák rendes
táplálkozását, elég, ha bővebb és jobban megválogatott táplálékot
adnak nekik a maguk módja szerint. A táplálékoknak nem a
természetéből folyik, hogy a soványa fölhevít; csak az elkészítésük
módja teszi őket egészségtelenekké. Alakítsátok át konyhátok
szabályait, ne éljetek se pörkölt, se sült hússal, a vaj, a só, a
tej ne jusson a tűzre, vízben főtt zöldségteket csak akkor
füszerezzétek, mikor egész forrón asztalotokra kerül; akkor a
sovány táplálkozás a helyett, hogy fölhevítené a dajkát, bőséges és
legjobb minőségű tejet fejleszt benne.19)
Lehetséges-e, hogy ha a növényi táplálkozást elismerjük a
legjobbnak a gyermekre, az állati táplálkozás jobb legyen a
dajkára? Ebben ellenmondás van.

Különösen az élet első éveiben hat a levegő erősen a gyermekek
szervezetére. A gyöngéd és lágy bőrbe behatol minden póruson át,
erősen hat a növekvő testre, olyan benyomást tesz rá, a mely nem
törlődik el. Nem vagyok azon a véleményen, hogy egy falusi nőt
kiragadjanak falujából és elzárják a városban egy szobába és ott
tápláltassák vele a gyermeket; jobb szeretem, hogy inkább a gyermek
szivja be a falusi jó levegőt, mint a rossz városi levegőt. Új
anyjának életmódja szerint fog élni, falusi házában fog lakni s ide
megy utána a nevelője. Az olvasó emlékezni fog, hogy ez a nevelő
nem bérelt ember; az apának a barátja. De ha ilyen jó barát nem
akad, ha a gyermeknek elszállítása nem megy könnyen, ha mindaz, a
mit te tanácsolsz, nem vihető keresztül, mit kell akkor tenni?
kérdezik tőlem… Megmondtam már, mit tegyetek; erre nem kell
tanács.

Az emberek nem arra vannak teremtve, hogy felhalmozódjanak,
 mint a hangyaboly, hanem hogy elszórva
éljenek a földön, melyet művelniök kell. Mennél jobban
összezsufolódnak, annál romlottabbak lesznek. A test
gyöngélkedései, ép úgy, mint a lélek bűnei az elmaradhatatlan
következményei ennek a nagyon sűrű összezsúfolódásnak. Az összes
állatok közt az ember az, a ki legkevésbbé tud nyájban élni. A
birkák módjára összezsufolt emberek rövid idő alatt mind
elpusztulnának. Az ember lélekzete halálos az embertársaira: ez ép
úgy igaz szó szerint, mint képletesen.

A városok az emberi nem örvényei. Néhány nemzedék alatt a
nemzetségek elpusztulnak vagy elfajzanak, meg kell őket újítani és
mindig a vidék szolgáltatja ezt a megújulást. Küldjétek
gyermekeiteket, hogy úgyszólván megújhodjanak és visszanyerjék a
mezőkön azt az erőt, a melyet az ember elveszít a nagyon népes
helyek egészségtelen levegőjében. A várandós asszonyok, ha falun
vannak, hazasietnek a városba szülni: ép az ellenkezőjét kellene
tenniök, kivált azoknak, a kik maguk akarják táplálni gyermekeiket.
Kevésbbé bánnák meg, semmint gondolják és fajuknak megfelelőbb
tartózkodási helyen a természetes kötelességekkel kapcsolatos
örömök hamar elvennék a kedvüket azoktól az örömöktől, melyek
amazokkal nincsenek kapcsolatban.

Mindjárt a szülés után meg kell mosni a gyermeket egy kis
langyos vízben, a melybe rendszerint bort szoktak keverni. A bornak
ez a hozzátétele nekem kevéssé tünik szükségesnek. Miután a
természet nem alkot semmi erjedtet, nem hihető, hogy egy
mesterséges folyadék használata fontos legyen teremtményeinek.

Ugyanabból az okból nem mellőzhetetlen az az óvatosság sem, hogy
a vizet megmelegítik s valóban a népek sokasága a patakban vagy a
tengerben mossa meg az újszülött gyermeket minden czeremónia
nélkül: de a mi gyermekeink, elpuhulva születésük előtt az apák és
anyák elpuhultsága miatt, a világra jöttükkor már elfajult
szervezetet hoznak magukkal, úgy hogy nem szabad mindjárt kezdetben
kitenni mindazoknak a próbáknak, melyek megedzik. Csak fokozatosan
lehet őket eredeti erejükbe visszavezetni. Kezdjétek tehát a
szokásos mód követésével és csak lassankint 
távolodjatok el tőle. Mosdassátok gyakran a gyermekeket,
tisztátalanságuk mutatja, hogy szükség van rá. Ha csak letörlik,
felhorzsolódnak; de a mint megerősödnek, csökkentsétek fokonkint a
víz langyosságát, míg végre télen és nyáron hideg, sőt jeges vízben
mosdatjátok őket. Hogy veszélynek ne legyenek kitéve, fontos dolog,
hogy ez a csökkentés lassankint menjen, fokozatosan és
észrevétlenül. A pontos mérésre hőmérőt lehet használni.

A fürdésnek ezt a szokását, ha egyszer be van vezetve, nem
szabad félbeszakítani s fontos dolog, hogy megtartsuk egész
életünkön át. Nemcsak a tisztaság és egészség szempontjából tartom
fontosnak, hanem üdvös elővigyázatnak is, hogy az idegek szövetei
hajlékonyabbá váljanak, nehézség és koczkázat nélkül engedjenek a
hideg és meleg különböző fokainak. Ezért szeretném, hogy későbbi
korában a gyermek lassankint szokjon meg néha minden elviselhető
fokú meleg vízben, néha pedig minden elviselhető fokú hideg vízben
fürödni. Így, miután megszokta elviselni a víz különböző
hőmérsékleteit, – a viz sürübb folyadék lévén, több ponton érinti
testünket s jobban hat ránk, – majdnem érzéketlenekké lesz a levegő
hőmérsékváltozásai iránt.

Attól a pillanattól fogva, hogy a gyermek a burokból kikerülve
föllélegzik, nem szabad türni, hogy ujabb burkokba kerüljön, melyek
még jobban összeszorítják. Szó se legyen főkötőről, fáslikról,
párnákról, adjatok neki tág és nagy pólyákat, melyek összes tagjait
szabadon hagyják és ne legyenek sem olyan súlyosak, hogy
akadályozzák mozgásában, sem olyan melegek, hogy ne érezze tőlük a
levegő benyomásait.20)
Tegyétek jól kipárnázott nagy bölcsőbe,21)
 a melyben kedvére mozoghat, veszedelem
nélkül. Mikor már kezd megerősödni, hadd mászkáljon a szobában,
hadd fejleszsze, nyujtóztassa ki kis tagjait, látni fogjátok, hogy
napról-napra megerősödik. Hasonlítsátok aztán össze ugyanolyan korú
jól bebugyolált gyermekkel s csodálkozni fogtok, mekkora különbség
van a haladásukban.22)

El kell készülve lennünk a dajkák részéről a heves ellenzésre,
mert nekik a jól összekötözött gyermek kevesebb vesződséget szerez,
mint az, a kire szüntelenül vigyázni kell. Aztán meg ha ruhája
nyitva van, a piszkossága feltünőbb lesz s így gyakrabban kell
tisztogatni. Végül a szokás oly argumentum, melyet a minden rendű
nép megelégedésére némely országban sohasem lehet megczáfolni.

A dajkával nem kell vitába bocsátkozni; meg kell neki
parancsolni és utána nézni, megteszi-e és nem szabad semmit sem
elmulasztani, a mivel meg lehet könnyebbíteni azt a gondoskodást, a
melyet előírtunk. Miért ne vennél benne  magad is
részt? A szokásos táplálásban, a mikor csak a fizikumot tekintik,
beérik azzal, ha a gyermek élve marad és nem pusztul el, a többi
mellékes. Itt azonban, mikor a nevelés az élettel együtt kezdődik
meg, a gyermek már születésekor tanítványa nem a nevelőnek, hanem a
természetnek. A nevelőnek nincs egyéb dolga, mint tanulmányozni ezt
az első mestert és megakadályozni, hogy gondoskodását keresztezzék.
Felügyel a növendékre, megfigyeli, utána jár, éberen kilesi gyönge
értelmének első felvillanását, mint a hogy az első negyed
közeledtekor lesik a hold fölkelését.

Tanulásra képeseknek születünk, de nem tudunk s nem ismerünk
semmit. A lélek, tökéletlen és félig kifejlődött szervekhez
lánczolva, nincs még tudatában saját létének. Az újszülött gyermek
mozdulatai, kiáltásai merőben mechanikai effektusok, a tudattól és
akarattól függetlenek.

Tegyük föl, hogy egy gyermeknek már születésekor megvolna a
meglett ember növése és ereje, hogy úgyszólván teljes fegyverzetben
lépne ki anyja méhéből, a hogy Pallas lépett ki Jupiter homlokából;
ez a felnőtt gyermek tökéletes buta volna, automata, mozdulatlan és
csaknem érzéketlen kőbálvány; nem látna semmit, nem hallana semmit,
nem ismerne fel senkit, nem tudná a szemét arra fordítani, a mit
látnia kell: nemcsak hogy nem venne észre semmi önmagán kívül eső
tárgyat, még kapcsolatba se hozná azzal az érzékszervvel, a
melylyel észre kellene vennie; a szinek nem tünnének a szemébe, a
hangok nem ütnék meg a fülét, a testek, melyeket megérint, nem
érintkeznének az övével, nem is tudná, hogy van teste; kezeinek
érintése az agyában történnék, minden érzéklet egy pontban
egyesülne, csak a közös sensoriuma léteznék; csak egy fogalma
lenne, a melyet tud, az én, erre vezetné vissza minden
érzékletét és ez a fogalom, jobban mondva ez az érzés volna az
egyetlen dolog, a mivel többje volna a rendes gyermeknél.

Ez a hirtelen készült ember fel se tudna állni lábaira; hosszú
időbe telnék, a míg megtanulná fenntartani egyensúlyát, talán
kisérletet se tenne rá s ezt a nagy, erős, tagbaszakadt
 testet egy helyben maradva látnók mint
valami követ, vagy ődöngve és vánszorogva, mint egy fiatal
kutyát.

Érezné a szükségletek kellemetlenségét, a nélkül, hogy tudná,
mire van szüksége és a nélkül, hogy csak sejtené is kielégítésük
módját. Nincs semmiféle oly közvetlen közlekedés a gyomor és a
karok és lábak izmai között, a mely, még ha körül volna is halmozva
tápszerekkel, csak egy lépést is tétetne vele, hogy közeledjék
hozzájuk vagy kinyujtsa kezét, hogy hozzájuk nyúljon. Miután a
teste teljesen ki volna nőve, tagjai teljesen ki volnának fejlődve,
következőleg nem volnának meg benne a gyermeknek sem
nyugtalanságai, sem folytonos mozgolódása, – meghalhatna éhen,
mielőtt meg tudna mozdulni, hogy megkeresse táplálékát. Csak egy
kicsit kell gondolkozni ismereteink rendjéről és haladásáról és
lehetetlen tagadni, hogy körülbelül ilyen volt az ember
tudatlanságának és butaságának természetes kora, mielőtt
tapasztalatból vagy a hozzá hasonlóktól megtanult egyet-mást.

Ismerjük vagy ismerhetjük tehát azt az első pontot, a honnan
mindegyikünk elindul, hogy eljusson a tudás közös fokához; de ki
ismeri a másik végletet? Mindenki többé-kevésbbé elméje, izlése,
szükségletei, tehetségei, buzgalma vagy az alkalmak szerint halad,
melyek nyilnak neki. Nem tudok róla, hogy valaha is akadt volna
olyan vakmerő filozófus, a ki azt merte volna mondani: ime, a
végpont, a meddig az ember el tud jutni és melyen túl nem juthat
soha. Nem tudjuk, mivé enged lenni a természetünk, senki közülünk
nem mérte fel a távolságot, a mely egy ember és egy másik ember
közt lehet. Hol az az alacsony lélek, melyet ez az eszme nem
lelkesített soha és a mely nem mondja néha magának nagybüszkén:
mennyit meghaladtam már! mennyit elérhetek még! mért jutna
embertársam tovább, mint én?

Ismétlem, az ember nevelése születésekor kezdődik; mielőtt
beszélni tudna, mielőtt eszmélne, máris tanul. A tapasztalás előtte
jár a tanulásnak; abban a pillanatban, mikor megismeri dajkáját,
már sokat tanult. Csodálkoznánk a legfaragatlanabb ember
ismeretein, ha végig kisérnők haladását  attól a
pillanattól fogva, a mikor született, addig, a míg eljutott. Ha az
összes emberi tudást két részre osztanók s az egyik az volna, a
mely közös minden emberrel, a másik, a mely csak a tudósoké, az
utóbbi nagyon kicsi volna az előbbihez képest. De a megszerzett
általános ismereteket nem veszszük számba, mert csak úgy szerezzük,
a nélkül, hogy gondolnánk rájuk és pedig az ész kora előtt;
másrészt a tudás csakis a különbözőségek révén vevődik észre s a
közös mennyiségek, akár az algebrai egyenletekben, nem jönnek
számításba.

Még az állatok is sokat tanulnak. Vannak érzékeik, meg kell
tanulniok hasznukat venni; vannak szükségleteik, meg kell tanulniok
gondoskodni róluk; meg kell hogy tanuljanak enni, járni, repülni. A
négylábuak, melyek lábra állnak születésüktől fogva, azért még nem
tudnak járni; első lépéseiken meglátszik, hogy bizonytalan
kisérletek. A kalitkájából kiszabadult kanári madár nem tud
repülni, mert még sohasem repült. Eleven és érző lényekre nézve
minden tanítás. Ha a növények helyüket tudnák változtatni,
érzékeiknek is kellene lenniök és ismereteket kellene szerezniök,
különben a fajtájuk hamarosan kiveszne.

A gyermek első érzékletei merőben érzésbeli benyomások; csak az
élvezetet vagy a fájdalmat tudja észrevenni. Nem tudván sem járni,
sem fogni, hosszú időre van szüksége, hogy lassanként megalkossa
magának azokat az érzéki képzeteket, melyek a rajta kívül levő
tárgyakat észrevétetik vele; de míg ezalatt ezek a tárgyak
kiterjeszkednek, úgyszólván szeme láttára eltávolodnak s
dimenziókat és formákat öltenek számára, az érzésbeli képzetek
ismétlődése kezdi őt alávetni a szokás uralma alá; látjuk, hogy
szemét folyton a fény felé fordítja és ha a fény oldalról jön,
öntudatlanul abba az irányba fordul, úgy, hogy gondot kell rá
fordítani, hogy arczát a nap felé fordítsa, hogy kancsallá ne
váljon vagy meg ne szokjon keresztbe nézni. Hozzá kell hogy
szokjanak idejében a sötétséghez is, különben sírnak és kiabálnak,
ha egyszerre sötétben találják magukat. A táplálékra és az álomra,
ha ideje pontosan ki van mérve, ugyanazokban az időközökben lesz
szükségük s csakhamar  a kivánság nem a szükségből, hanem a
szokásból folyik, vagyis jobban mondva a szokás új szükségletet
csatol a természetadta szükséglethez, – épen ennek kell elejébe
vágni.

Az egyedüli szokás, melyet meg lehet engedni, hogy a gyermek
fölvegyen, az, hogy ne vegyen föl semmilyen szokást. Nem kell az
egyik karon többször vinni, mint a másikon, nem kell
hozzászoktatni, hogy egyik kezét gyakrabban nyújtsa, mint a másikat
vagy az egyiket többször használja, hogy mindig ugyanabban az
órában akarjon enni, aludni, mozogni, hogy ne tudjon sem éjjel, sem
nappal egyedül maradni. Eleve elő kell készíteni számára a
szabadság uralmát és erőinek szabad használatát, meghagyva testének
a természetes szokást, abba a helyzetbe hozva őt, hogy mindig a
maga ura lehessen és mindenkor megtegye a maga akaratát, a mint van
akarata.

A mint a gyermek elkezdi megkülönböztetni a tárgyakat, fontos
dolog megválogatni, hogy mit mutassunk meg neki. Természetesen
minden új tárgy érdekli az embert. Oly gyöngének érzi magát, hogy
fél mindentől, a mit nem ismer: az a megszokás, hogy új tárgyakat
lásson a nélkül, hogy felizgassák, eloszlatja ezt a félelmet. Az
olyan tiszta házakban nevelt gyermekek, a hol nem tűrik a pókot,
félnek a póktól s ez a félelem megmarad bennük még akkor is, ha
felnőnek. Sohasem láttam parasztot, sem férfit, sem asszonyt, sem
gyermeket, a ki félt a póktól.

Mért ne kezdődnék a gyermek nevelése, mielőtt beszél és ért,
mikor már a neki megmutatott tárgyak kiválogatása is alkalmas arra,
hogy félénkké vagy bátorrá tegye? Azt akarom, hogy szoktassák hozzá
új dolgok, csunya, utálatos, bizarr állatok látásához, de
lassanként, távolról, addig, a míg meg nem szokja, hogy látva, hogy
mások hozzájuk nyúlnak, hozzájuk merjen nyúlni maga is. Ha
gyermekkorától fogva rémület nélkül látott békákat, kigyókat,
rákokat, felnőve borzalom nélkül fog nézni akármiféle állatot. A ki
mindennap látja, annak számára nem borzalmas semmi tárgy.

Minden gyermek fél az álarczosoktól. Én azon kezdem,
 hogy Emilnek kellemes formájú álarczot
mutatok, aztán valaki a szeme láttára arczára ölti ezt az álarczot,
elkezdek rajta nevetni, mindenki nevet rajta, a gyermek is nevet,
mint a többiek. Lassan-lassan hozzászoktatom kevésbbé kellemes
álarczokhoz és végül a förtelmes figurákhoz. Ha jól csináltam ezt
fokról-fokra, eszébe sem jut az utolsótól megijedni, nevetni fog
rajta, mint az előbbin. Attól fogva nem félek, hogy meg lehessen
rémíteni álarczokkal.

Mikor a kis Astyanax, Andromache és Hektor bucsujában megrémülve
az apja sisakjáról lecsüngő forgótól, nem ismeri meg apját, sírva
veti magát dajkája keblére és könnyekkel vegyes mosolyra indítja
anyját, – mit kell tenni ennek a rémületnek a meggyógyítására? Szó
szerint azt, a mit Hektor tesz: letenni a sisakot a földre és aztán
megcsókolni a gyermeket. Nyugalmasabb pillanatban nem állanánk meg
ennél, odalépnénk a sisakhoz, játszanánk a tollakkal, kezébe adnók
a gyermeknek, végül a dajka fogná a sisakot s nevetve föltenné a
maga fejére, ha ugyan egy női kéz hozzá merne nyúlni Hektor
fegyverzetéhez.

Ha arról van szó, hogy lövőfegyver dörrenéséhez kell szoktatni
Emilt, előbb elsütném egy pisztolyban a gyujtóport. Ez a hirtelen
és ellobbanó láng, a fénynek ez a fajtája örömet szerez neki. Ekkor
több puskaporral ismétlem ugyanazt, lassankint egy kis töltést
teszek a pisztolyba fojtás nélkül, majd valamivel nagyobbat: végül
hozzászoktatom a puskalövéshez, mozsarakhoz, ágyúkhoz, a
legszörnyűbb dörrenésekhez.

Észrevettem, hogy a gyermekek ritkán félnek a mennydörgéstől,
legalább ha a dörrenések nem nagyon hevesek és nem sértik igazán a
hallóérzéket; máskülönben ez a félelem csak akkor jön rájuk, mikor
megtudták, hogy a mennydörgés olykor sebesít vagy öl is. Ha az ész
elkezdi őket rémíteni, hadd nyugtassa meg a megszokás. Lassú és
tervszerű fokozással az embert és a gyermeket minden félelemtől
mentessé lehet tenni.

Az élet kezdetén, mikor az emlékezet és a képzelet még tétlen, a
gyermek csak arra figyel, a mi épen hat az érzékeire; az érzékletei
lévén ismereteinek első anyaga,  ezeket megfelelő rendben
nyujtani nekik annyit tesz, mint előkészíteni emlékezetét, hogy egy
napon ugyanolyan rendben adja át az érzékleteket értelmének; de
miután csak érzékleteire figyel, kezdetben elég megmutatni neki
világosan a kapcsolatot ezek közt az érzékletek és a tárgyak
között, melyek azokat előidézik. Mindent meg akar érinteni, mindent
meg akar fogni; nem szabad ellenkezni ezzel a nyugtalanságával, ez
nagyon szükséges leczkével szolgál neki. Úgy tanulja meg érezni a
meleget, a hideget, a keménységet, a lágyságot, a testek súlyát és
könnyűségét, megítélni nagyságukat, alakjukat és minden
érzékeinkkel felfogható tulajdonságukat, ha megnézegeti,
megtapogatja,23) meghallgatja őket, mindenek
felett ha összehasonlítja a látási képzetet a tapintási képzettel
és szemével értékeli meg azt a benyomást, a melyet újjaira
tesznek.

Csak mozgás utján tanuljuk meg, hogy vannak olyan tárgyak,
melyek nem tartoznak énünkhöz és csak saját mozgásunk által
szerezzük meg a kiterjedés fogalmát. A gyermek, mert ez a fogalom
nincs meg benne, azért nyújtja ki ép úgy a kezét, ha olyan tárgyat
akar megragadni, a mely közvetlen közelében van, mint azt a
tárgyat, a mely száz lépésnyire van tőle. Ez a mozdulat úgy tünik
fel, mint az uralkodás jele, mint parancs, melyet a tárgynak ad,
hogy közeledjék vagy hogy hozzátok közelebb hozzája, pedig erről
szó sincs, csak épen hogy ugyanazokat a tárgyakat, melyeket
kezdetben agyában, aztán szemében látott, most karjai végén látja
és nem is tud elképzelni csak olyan kiterjedést, melyet el tud
érni. Legyen gondotok rá, hogy gyakran járjanak vele, hordozzátok
egyik helyről a másikra, éreztessék vele a helyváltozást, hogy
megtanulja megítélni a távolságokat. Mikor elkezdi ismerni őket,
akkor változtatni kell a módszeren és csak úgy vinni ide vagy oda,
a  hogy nektek tetszik és nem a hogy neki
tetszik, mert mihelyt nem vezetik már félre az érzékei,
erőlködésének megváltozik az oka. Ez a változás figyelemreméltó és
magyarázatot kíván.

A szükséglet kellemetlen érzése jelek utján nyilvánul, mikor
másnak segítségére van szükség, hogy kielégíthesse. Innen ered a
gyermekek sírása; sokat sírnak; ennek úgy is kell lenni. Miután
minden érzékletük affektiv természetű, ha ezek kellemesek, csöndben
élvezik őket, ha ellenben kellemetlenek, a maguk nyelvén mondják ki
ezt és megkönnyebbülést kívánnak. A míg tehát ébren van a gyermek,
alig tud megmaradni közömbös állapotban; alszik vagy fel van
indulva.

Minden nyelvünk mesterség terméke. Sokáig kutatták, van-e
természetes és minden emberrel közös nyelv: kétségkívül van és
pedig az, a melyet a gyermekek beszélnek, mielőtt beszélni
tudnának. Ez a nyelv nem artikulált, de hangsúlya van, hangzatos és
érthető. A mi nyelvünk használata elhanyagoltatta velünk, annyira,
hogy egészen el is felejtettük. Tanulmányozzuk a gyermekeket és
hamarosan megtanuljuk tőlük ezt a nyelvet újra. A dajkák a
mestereink ebben a nyelvben, megértenek mindent, a mit növendékeik
mondanak, felelnek nekik, egész helyes értelmű párbeszédeket
folytatnak velük és bár ejtenek is ki szavakat, ezek a szavak
teljesen haszontalanok; a gyermek nem a szavak értelmét érti meg,
hanem a hangsúlyt, a mely kíséri.

A hangnak ehhez a nyelvéhez járul a mozdulaté, a mely nem
kevésbbé energikus. Ezt a mozdulatot a gyermek nem gyönge
kezecskéjével teszi, hanem az arczával. Csodálatos, hogy ezekben a
tökéletlenül formált fiziognomiákban máris mennyi a kifejezés;
arczvonásaik egyik pillanatról a másikra felfoghatatlan
hirtelenséggel változnak: látjátok rajtuk a mosolyt, a vágyat, a
rémületet megszületni és eltűnni mint megannyi villámot; azt
hinnétek, minden pillanatban más arczot láttok. Bizonyára
mozgékonyabbak az arczizmaik, mint nekünk. Viszont azonban bágyadt
szemük nem mond csaknem semmit. Ilyen kell is hogy legyen a
jelbeszédük olyan korban, mikor csak testi szükségleteik
 vannak; az érzékletek kifejezése az
arcz-fintorításokban van, az érzések kifejezése a tekintetben.

Mivel az ember első állapota nyomoruság és gyöngeség, első
hangjai panasz és sírás. A gyermek érzi szükségleteit és nem tudja
őket kielégíteni, más segítségeért könyörög kiáltozásával; ha éhes
vagy szomjas, sír; ha nagyon hideg van vagy nagyon meleg van, sír,
ha mozgásra van szüksége és nyugalomban tartják, sír, ha aludni
akar és nem hagyják békében, sír. Mennél kevésbbé függ az élete
módja önmagától, annál gyakrabban kívánja, hogy megváltoztassák.
Csak egy nyelve van, mert hogy úgy mondjuk, csak egy módja van
számára a rosszullétnek: szervei tökéletlenségénél fogva nem
különbözteti meg azok különböző benyomásait; minden baj csak egy
érzését váltja ki belőle a fájdalomnak.

Ebből a sírásból, melyet oly kevéssé figyelemreméltónak
gondolnánk, születik meg az embernek első viszonya mind ahhoz, a mi
körülveszi: ebben kovácsolódik az első szeme annak a láncznak,
melyből a társadalmi rend formáltatott.

Mikor a gyermek sír, rosszul érzi magát, van valami szükséglete,
melyet nem tud kielégíteni: megvizsgáljuk, megkeressük ezt a
szükségletet, megtaláljuk, kielégítjük. Ha nem találjuk meg vagy
nem birjuk kielégíteni, sírása folytatódik s az embert boszantja:
hízelgünk a gyermeknek, hogy hallgasson, ringatjuk, éneklünk neki,
hogy elaludjék; ha makacskodik, elvesztjük a türelmünket,
megfenyegetjük; durva dajkák néha meg is ütik. Ime, mily különös
leczkék élete küszöbén.

Sohasem fogom elfelejteni, hogy láttam egyszer, a mint egy ily
kellemetlen síró gyermeket megvert a dajkája. Azonnal elhallgatott:
azt hittem, megijedt. Azt mondtam magamban: ebből szolgai lélek
lesz, melytől mindent csak szigorusággal lehet megkapni. Tévedtem;
a szerencsétlen fuldoklott a haragtól, elállott a lélekzete,
láttam, a mint lilaszínűre vált. Egy pillanat mulva éles kiáltás
jött, minden jele a bosszúságnak, a haragnak, a gyermeki
kétségbeesésnek benne volt akczentusában. Attól féltem, belepusztul
ebbe az izgatottságba. Ha kételkedtem volna, hogy a jogos
 és jogtalan érzése veleszületett az
emberi szívvel, ez a példa meggyőzött volna. Biztos vagyok benne,
hogy ha véletlenül égő parázs esett volna ennek a gyermeknek a
kezére, kevésbbé lett volna érzékeny, mint erre az elég gyönge
ütésre, mely azonban a megbántás nyilvánvaló szándékával érte.

A gyermeknek ez a hajlandósága az ingerültségre, a dühre, a
haragra rendkívüli gondosságot kíván. Boerhave azt gondolja, hogy a
gyermek betegségei legtöbbnyire görcsös természetűek, mert a fejük
aránylagosan nagyobb lévén és az idegrendszer kiterjedtebb, mint a
felnőttekké, az idegeik fogékonyabbak az izgalmakra. Távolítsátok
el tőlük a legnagyobb gonddal azokat a cselédeket, a kik ingerlik,
izgatják, türelmetlenné teszik őket; ezek százszor veszedelmesebbek
és végzetesebbek rájuk nézve, mint a levegő és az évszakok okozta
bajok. A míg a gyermek csak a dolgokban talál ellenállást és nem az
akaratokban, nem válik sem lázadóvá, sem dühössé s jobb egészségben
marad. Ez egyik oka annak, a miért a nép gyermekei, sza badabbak,
függetlenebbek lévén, rendszerint kevésbbé betegesek, kevésbbé
kényesek s erőteljesebbek, mint azok, a kiket, azt hiszik, jobban
nevelnek, a mikor szüntelenül ellenükre tesznek; de mindig arra
kell gondolni, hogy két különböző dolog: engedelmeskedni nekik és
nem szállni velük szembe.

A gyermek első könnye könyörgés: ha nem vigyázunk vele, hamar
parancscsá lehet; azon kezdi, hogy segítséget kíván s azon végzi,
hogy szolgáltatja magát. Így épen gyöngeségéből, a melyből
kezdetben függésének érzése fakad, születik meg aztán a zsarnokság
és uralkodás eszméje, de ez az eszme nem annyira az ő
szükségletéből kelt levén, mint a mi szolgálatainkból, itt kezdik
éreztetni magukat azok az erkölcsi hatások, melyeknek közvetlen oka
nem a természetben rejlik; ebből láthatni, hogy már attól az első
kortól fogva miért oly fontos kitalálni azt a titkos szándékot, a
mely a taglejtést vagy a kiáltást diktálja.

Mikor a gyermek erőlködve kinyújtja karját a nélkül, hogy
mondana valamit, azt hiszi, eléri a tárgyat, mert nem tudja
megítélni a távolságot; tévedésben van: de ha panaszkodik
 és sír, mialatt a kezét kinyújtja, már
nem téved a távolságot illetőleg, hanem parancsolja a tárgynak,
hogy közeledjék hozzá vagy a környezetében levőknek, hogy hozzák
oda neki. Az első esetben vigyétek oda a tárgyhoz, lassan és apró
lépésekkel; a másik esetben tegyetek úgy, mintha nem hallanátok s
mennél jobban sír, annál kevésbbé kell rá hallgatni. Fontos dolog
hozzászoktatni idején, hogy ne parancsolgasson sem az embereknek,
mert nem uruk, sem a tárgyaknak, mert azok nem hallják. Így mikor
egy gyermek kíván valamit, a mit lát és a mit oda akarunk neki
adni, jobb a gyermeket vinni oda a tárgyhoz, mint a tárgyat a
gyermekhez: ebből az eljárásból olyan következtetést von le, a mely
korának megfelel és nincs más mód, hogy erre rávezessük.

Saint-Pierre abbé az embereket nagy gyermekeknek nevezi, viszont
a gyermekeket apró embereknek lehet nevezni. Ezeknek az
állításoknak megvan az igazsága mint mondásoknak, mint elvek
megvilágításra szorulnak. De mikor Hobbes a gonosztevőt nagyerejű
gyermeknek nevezi, ellenmondással teljes dolgot mond. Minden
gonoszság a gyöngeségből folyik; a gyermek csak azért gonosz, mert
gyönge; tegyétek erőssé és jó lesz: a ki mindent meg tudna győzni,
nem tenne soha rosszat. A mindenható istenség attributumai közül a
jóság az, a mely nélkül legkevésbbé lehet elképzelni. Mindazok a
népek, melyek két princzipiumot fogtak fel, a rosszat mindig
alantasabbnak tekintették a jónál; e nélkül képtelen lett volna a
föltevésük. Lásd alább a savoyai vikárius hitvallomását.

Csak az ész tanít meg a jó és rossz felismerésére. A
lelkiismeret, a mely az egyiknek szeretetére s a másiknak
gyülöletére tanít, ámbár független az észtől, nem fejlődhetik ki
nélküle. Az ész kora előtt csak úgy teszszük a jót és a rosszat, a
nélkül, hogy ismernők és nincs semmi erkölcsiség cselekvéseinkben,
ha néha megvan is mások velünk kapcsolatban álló cselekedeteiről
való érzésünkben. A gyermek mindent ki akar forgatni rendjéből, a
mit lát, úgy fogja meg a madarat, mintha követ fogna és megfojtja a
nélkül, hogy tudná, mit csinál. 

Miért van ez? A filozófia igyekszik megtalálni az okot a
természetes bűnökben, a gőgben, az uralkodás vágyában, az
önszeretetben, az emberi gonoszságban: hozzátehetné, hogy a
gyermeket gyöngeségének érzése teszi erőszakosságra vágyóvá, hogy
magamagát meggyőzze saját hatalmáról. De nézzétek ezt a gyönge és
megtört aggastyánt, a kit az élet körforgása a gyermek
gyöngeségéhez vezetett vissza; nemcsak hogy mozdulatlan és nyugodt
marad, hanem azt is akarja, hogy minden úgy maradjon körülötte, a
legkisebb változás megzavarja és nyugtalanítja, azt szeretné, ha
általános nyugalom uralkodnék. Hogyan vezetne ugyanaz a
tehetetlenség ugyanazokkal a szenvedélyekkel párosodva ily
különböző eredményekre a két életkorban, ha az első ok nem
változott volna meg? És hol keressük az okoknak ezt a
különbözőségét, ha nem a két egyén fizikai állapotában? A
tevékenységi ösztön, mely közös mind a kettővel, az egyikben
fejlődik, a másikban tünőben van; az egyik formálódik, a másik
pusztul; az egyik az életre irányul, a másik a halálra. A hanyatló
tevékenység összpontosul az aggastyán szívében; a gyermekében
túlárad és kifelé törekszik, hogy úgy mondjam, elég életet érez
magában, hogy föléleszszen mindent, a mi körülveszi. Hogy mit tesz
és mit nem tesz, az nem fontos, elég hogy megváltoztatja a dolgok
állapotát; már pedig, minden változás tevékenység. Ha több
hajlandósága van a rombolásra, ez nem gonoszságból van, hanem
azért, mert az alkotó tevékenység mindig lassú, az pedig, a mely
rombol, gyorsabb lévén, jobban megfelel elevenségének.

A természet Alkotója ugyanakkor, mikor ezt a tevékenységi
ösztönt oltja bele a gyermekbe, gondoskodik arról is, hogy keveset
ártson, kevés erőt adva neki gyakorlására. De a mint úgy tekintheti
az embereket, a kik környezik, mint gépezeteket, melyeket kedve
szerint hozhat mozgásba, fel is használja őket, hogy hajlamát
kövesse és ezzel segítsen saját gyöngeségén. Így lett a gyermek
alkalmatlan, zsarnokoskodó, akaratos, gonosz, fékezhetetlen: ez az
eredmény nem az uralkodás természetes szelleméből folyik, hanem
beleoltja az uralkodás vágyát, mert nem sok tapasztalat kell hozzá,
hogy a gyermek rájöjjön, mennyire kellemes  dolog
másnak a keze által cselekedni s csak épen megmozdítani a nyelvét,
hogy az egész világ mozgásba jöjjön.

Felnövekedve erőt szerzünk, kevésbbé nyugtalanok leszünk, mind
jobban bezárkózunk önmagunkba. A lélek és test úgyszólván
egyensúlyba jön és a természet már csak a fentartásunkra szükséges
mozgást kívánja tőlünk. De a parancsolás vágya nem szűnik meg a
szükséglettel, a mely fölkeltette; az uralkodás növeli az
önszeretetet és hízeleg neki, a megszokás megerősíti: így
következik a szeszély a szükségletre, így verik első gyökereiket az
előitélet és a képzelődés.

Ha az alapokot egyszer felismertük, világosan látjuk a pontot, a
melyen elhagyjuk a természet útját: lássuk, mit kell tenni, hogy
megmaradjunk rajta.

A gyermeknek nem hogy fölösleges ereje volna, hanem még elegendő
sincs mindarra, a mit a természet kíván tőle; engedni kell, hogy
felhasználja minden erejét, a mit a természet adott neki és a mivel
nem tud visszaélni. Ez az első alaptétel.

Segíteni kell és kipótolni, a mije hiányzik, akár élelem, akár
erő dolgában, a fizikai szükségleteket illetőleg. Ez a második
alaptétel.

A segítségben, melyben részesítjük, egyedül a valódi haszonra
kell szorítkozni, a nélkül, hogy valamit is engednénk szeszélyének
vagy esztelen kívánságának; mert a szeszély nem kínozza, ha nem
keltettük fel, miután nem a természetből folyik. Ez a harmadik
alaptétel.

Gondosan tanulmányozni kell a gyermek nyelvét és jeleit, hogy
abban a korban, mikor nem tud színlelni, megkülönböztethessük
azokat a kívánságait, melyek közvetlenül a természetből és a melyek
a képzelődésből folynak. Ez a negyedik alaptétel.

Ezeknek a szabályoknak a szelleme az, hogy több igazi
szabadságot kell engedni a gyermeknek és kevesebb uralkodást, hogy
többet tegyen maga és kevesebbet követeljen másoktól. Így idején
hozzászokva, hogy kívánságait erejük szerint korlátozzák, kevésbbé
fogja érezni annak nélkülözését, a mi nem lesz hatalmában.


Ime egy új és nagyon fontos ok arra, hogy a gyermek testét és
tagjait teljesen szabadon engedjük, egyedül azzal az óvatossággal,
hogy távol tartsuk az elesés veszedelmétől s eltávolítsunk keze
ügyéből mindent, a mi megsértheti.

Az a gyermek, a kinek teste és karja szabad, okvetlenül
kevesebbet sír, mint a pólyába kötözött gyermek. A ki csak a
fizikai szükségleteket ismeri, csak akkor sír, ha szenved és ez
igen nagy előny: mert akkor pontosan tudjuk, mikor van szüksége
segítségre és nem kell késlekednünk egy pillanatig sem, hogy ha
lehet, megadjuk neki. De ha nem tudunk könnyíteni rajta, maradjunk
veszteg, a nélkül, hogy csitítgatnók; a kedveskedés nem gyógyítja
meg a kólikáját; különben majd máskor is eszébe jut, mit kell
tennie, hogy kedvében járjanak és ha egyszer látja, hogy az ő kedve
szerint foglalkozunk vele, akkor zsarnokunkká válik és mindennek
vége.

Ha a gyermek kevésbbé van akadályozva mozgásában, kevesebbet
sír; kevésbbé lévén alkalmatlan a sírása, kevesebbet vesződünk az
elhallgattatásával; ha ritkábban fenyegetik és hízelegnek neki, nem
lesz olyan félénk és akaratos és jobban megmarad természetes
állapotában. Nem annyira attól kap a gyermek sérvet, ha sírni
hagyják, mint inkább attól, ha nagyon igyekeznek elhallgattatni és
én azt tapasztaltam, hogy a leginkább elhanyagolt gyermekek
kevésbbé vannak kitéve a sérvnek, mint a többiek. Távol legyen
tőlem, hogy azért azt akarjam, hogy hanyagolják el őket,
ellenkezőleg fontos dolog, hogy megelőzzük kivánságaikat és ne
sírásuk által figyelmeztettessük magunkat szükségleteikre. De ép
oly kevéssé akarom, hogy a gondozás, melyben részesítik őket,
félreértésből származzék. Mért ne sírnának, mikor látják, hogy a
sírásuk mindenre jó? Megismerve az árat, melyet hallgatásukért
kapnak, óvakodnak attól, hogy elpazarolják. Végül aztán oly nagy
értéket adnak neki, hogy meg se lehet fizetni s így esik meg aztán,
hogy ha hasztalan sír, addig erőlködik, a míg kimerül és agyonsírja
magát.

A gyermek hosszas sírása, ha nincs sem megkötözve, se nem beteg
és ha nincs híja semmiben, csak megszokás  és
önfejűség. Nem a természet műve, hanem a dajkáé, a ki nem tudva
türni az alkalmatlanságot, megsokszorozza, nem gondolva rá, hogy ha
ma elhallgattatja a gyermeket, holnap annál jobban fog sírni.

Az egyedüli mód, segíteni ezen a szokáson vagy megelőzni, ha nem
ügyelünk rá. Senki sem szeret hasztalanul vesződni, még a gyermek
sem. Kísérleteiben makacs szokott lenni, de ha több állhatatosság
van bennetek, mint benne önfejűség, abbahagyja és sohasem kezdi rá
újra. Így lehet megkímélni könnyeit és hozzászoktatni, hogy csak
akkor ontsa, ha a fájdalom kényszeríti.

Egyébiránt ha szeszélyből vagy makacsságból sír a gyermek,
biztos módszer elhallgattására, ha elszórakoztatjuk valami kellemes
vagy meglepő tárgy mutogatásával, a mely elfeledteti vele, hogy
sírni akart. A legtöbb dajka nagyon jól ért ehhez a mesterséghez és
ez jól alkalmazva nagyon hasznos is, de a legnagyobb fontosságú az,
hogy a gyermek ne vegye észre a szándékot, hogy el akarják vonni a
figyelmét és hogy elmulasson a nélkül, hogy azt hinné, törődnek
vele: ebben azonban minden dajka ügyetlen.

Túlságos korán szokták a gyermekeket elválasztani. Az időpontot,
a mikor el kell őket választani, jelzi a fogak kiütközése s ez a
fogzás rendszerint kínos és fájdalmas. Gépies ösztönből a gyermek
ilyenkor gyakran a szájába vesz mindent, a mi a kezébe akad, hogy
majszolja. Meg lehet a dolgot könnyíteni, ha csörgőül valami kemény
tárgyat adnak neki, például elefántcsontot vagy fémsimítót. Azt
hiszem, ebben tévednek. A kemény tárgyak, ha a gyermek inyéhez
szorítja, a helyett, hogy meglágyítanák, inkább megkérgesítik,
keménynyé teszik, nehezebbé és fájdalmasabbá teszik a fogak
áttörését. Vegyük mindig az ösztönt például. Nincs arra eset, hogy
fiatal kutyák növő fogaikat kavicson, vason vagy csontokon
gyakorolják, hanem fán, bőrön, rongyokon, puha anyagokon, melyek
engednek s a melyekbe a fog benyomulhat.

Nem tudunk már semmiben sem egyszerűek lenni, még a gyermekek
körül sem. Ezüst, arany, koráll, köszörült kristály csengők,
mindenféle árú és fajtájú csörgők: milyen 
haszontalan és veszedelmes szerszámok! Semmi ilyesfélét. Se csengő,
se csörgő; kicsi faágak gyümölcseikkel és leveleikkel, egy mákfej,
a melyben hallani lehet a magvak zörgését, egy darab édesfa, a
melyet szopogathat és rágcsálhat, ép úgy elmulattatják, mint azok a
pompás csecsebecsék és nincs meg az a hibájuk, hogy már
születésétől fogva hozzászoktassák a fényűzéshez.

Azt már belátták, hogy a pép nem nagyon egészséges eledel. A
forralt tej és nyers liszt sok kellemetlenséget okoz és rosszul
esik gyomrunknak. A pépben a liszt nincs annyira megfőlve, mint a
kenyérben és ezenfelül nem is kelt meg; a kenyérleves és a rizspép
alkalmasabbnak látszik. Ha már mindenáron pépet akarunk adni, jó a
lisztet előbb kissé megpörkölni. Az én házamban az ilyen pörkölt
lisztből nagyon jóízű és egészséges levest készítenek. Húsleves és
zöldségleves közepes eledel, a melyet lehetőleg ritkán kell
használni. Fontos dolog, hogy a gyermek kezdettől fogva
hozzászokjon a rágáshoz; ez az igazi módja a fogzás
megkönnyebbítésének és mikor elkezd a gyermek nyelni, az eledellel
keveredő nyálka megkönnyíti az emésztést.

Kezdetben tehát aszalt gyümölcsöt és kenyérhajat rágcsáltatunk a
gyermekkel. Játékszerül kis kenyérszeleteket vagy a piemonti
kenyérhez hasonló kétszersültet adnék neki, a melyet hazájában
grisse-nek neveznek. Ezt a kenyeret addig lágyítaná a
szájában, a míg végre lenyelne belőle egy keveset: a foga egyszerre
csak kiütköznék és a gyermek elválasztódnék, mielőtt észrevenné az
ember. A parasztoknak rendszerint nagyon jó a gyomruk és nem sokkal
több teketóriával választják el őket.

A gyermek születésétől fogva hall beszélni; beszélnek neki
nemcsak mielőtt meg tudná érteni, a mit mondanak, hanem mielőtt
vissza tudná adni a hangokat, a melyeket hall. Még merev hangja
csak lassankint alkalmazkodik a hangok utánzásához, melyeket
diktálnak neki és még az sem bizonyos, hogy ezek a hangok kezdettől
fogva oly világosan érik-e a fülét, mint a miénket. Nem
helytelenítem, hogy a dajka énekkel és nagyon vidám és nagyon
változatos dallamokkal mulattassa; de nem helyeslem, hogy
 szüntelenül elkábítsa a haszontalan
szavak tömegével, a melyekből nem ért meg semmit, csak a hangot, a
melyet belevisz. Azt akarom, hogy az első szótagok, melyeket hall,
ritkák, könnyűek, világosak, gyakran ismétlődők legyenek és hogy a
szavak, melyeket kifejeznek, csak az érzékekkel felfogható
tárgyakra vonatkozzanak, a melyeket kezdettől fogva meg lehet
mutatni a gyermeknek. Az a végzetes könnyűség, hogy olyan szavakkal
fizetjük ki magunkat, melyeknek nem tudjuk az értelmét, hamarabb
kezdődik, semmint gondolnók. A tanuló úgy hallja az iskolában
tanítója fecsegését, mintha a pólyában dajkája gügyögését hallaná.
Nekem úgy tetszik, sokkal hasznosabb tanítás volna rá nézve, ha úgy
nevelnék, hogy ne is értsen belőle semmit.

Se szeri, se száma a gondolatoknak, melyek akkor keletkeznek, ha
a nyelv alakulásával és a gyermek első beszélgetésével
foglalkozunk. Akármit teszünk is, mindig egy s ugyanazon módon
tanul meg beszélni és ebben a lehető leghaszontalanabb minden
filozófiai spekuláczió.

Kezdetben, hogy úgy mondjam, korának megfelelő grammatikája van,
melynek mondattana sokkal általánosabb szabályok szerint alakult,
mint a miénk és ha ügyelünk erre, elcsodálkozunk a pontosságon, a
melylyel bizonyos analogiákat követ, melyek, ha úgy tetszik, nagyon
hibásak, de nagyon szabályosak és csak keménységüknél fogva
ütközünk meg rajtuk, vagy azért, mert ellenére vannak a
nyelvszokásnak. Hallottam, a mint egy szegény gyermeket erősen
megszidott az apja, mert azt mondta: Mon père, irai-je-t-y?
Pedig nyilvánvaló, hogy a gyermek jobban ragaszkodott az
analogiához, mint a franczia grammatikusok; mert ha azt mondták
neki: vas-y, – mért ne mondhatná azt, hogy:
irai-je-t-y? Figyeljétek meg, milyen ügyességgel kerülte el
a magánhangzók torlódását, a mikor nem azt mondta, hogy
irai-jè-y vagy y irai-je? Hát a szegény gyermek
hibája, ha mi ügyetlenül távolítottuk el az y határozót,
mert nem tudtunk vele mit kezdeni? Elviselhetetlen pedantéria és a
legfölöslegesebb gondoskodások egyike, minden áron kijavítani a
gyermeknek ezeket a nyelvszokás ellen elkövetett apró botlásait, a
melyeket úgyis kijavít idővel  magától. Beszéljetek előttük
mindig kifogástalanul, tegyetek róla, hogy senkivel se legyen
szivesebben, mint veletek és biztosak lehettek benne, hogy a nyelve
észrevétlenül megtisztul a tiétek által, a nélkül, hogy meg kellene
őt szidni.

De egész más fontosságú ferdeség, a melyen ép oly könnyű
segíteni, hogy nagyon sietnek beszéltetni a gyermeket, mintha
félnének, hogy magától nem tanul meg. Ez a helytelen siettetés
egyenesen ellenkező eredményt szül, mint az, a melyre törekszünk
Későbben és zavarosabban kezd a gyermek beszélni: a túlzott
figyelem, melylyel mindent, a mit mond, kísérnek, fölmenti a helyes
kiejtéstől és mivel aztán alig veszi magának azt a fáradtságot,
hogy kinyissa a száját, nem egyszer megtart egész életén át valami
kiejtési hibát és zavaros beszédmódot, mely csaknem ért hetetlenné
teszi.

Sokat éltem parasztok közt és sohasem hallottam egyet sem
selypíteni, sem férfit, sem asszonyt, sem leányt, sem fiút. Honnan
van ez? Vajjon a parasztok szervei másként vannak szerkesztve, mint
más emberéi? Nem, de máskép vannak gyakorolva. Szemben az
ablakommal van egy földhányás, a melyen játékra gyülnek a község
gyermekei. Bár elég messze vannak tőlem, tökéletesen megértek
mindent, amit mondanak és gyakran jó ötleteket merítek belőle ehhez
az iráshoz. A fülem mindennap csalódik koruk megitélésében; tíz
éves gyermekek hangját hallom, ha pedig odanézek, három vagy négy
éves gyermekek alakját és arczvonásait látom. Nem korlátozom ezt a
tapasztalatot csak magamra: a városi emberek, a kik meglátogatnak
és a kiket erről kikérdezek, ugyanabba a csalódásba esnek.

Ezt a csalódást az okozza, hogy a városi gyermeknek, a ki öt-hat
éves koráig a szobában nevelőnő védszárnyai alatt nevelkedik, elég
csak mormogni, ha meg akarja magát értetni; a mint megmozdítja
ajkát, már igyekeznek meghallani, szavakat mondanak elő neki,
melyeket rosszul ért és ugyanazok az emberek mindig körülötte
vannak, csakhogy figyeljenek rá, hogy hamarabb eltalálják, a mit
mondani akar, semmint megmondaná.

Falun egész máskép áll a dolog. A parasztasszony  nincs
szüntelenül gyermeke mellett; s ez kénytelen tisztán és hangosan
kimondani, a mit meg akar vele értetni. A mezőn, a hol a gyermekek
elszóródva messzire vannak apjuktól, anyjuktól és más gyermekektől,
gyakorolják magukat abban, hogy messzire meg tudják magukat értetni
és a hang erejét a távolság szerint mérjék, a mely elválasztja őket
azoktól, a kikkel meg akarják magukat értetni. Így lehet igazán
megtanulni a kiejtést és nem úgy, hogy a gyermek beledadog néhány
szótagot a figyelmes nevelőnő fülébe. Ha megkérdezünk egy
parasztgyereket, a szégyenkezéstől talán nem tud felelni, de a mit
mond, tisztán mondja, holott a városi gyermek mellé a nevelőnőnek
kell tolmácsul odaállni, e nélkül nem értenénk meg semmit abból, a
mit fogain keresztül hebeg.24)

A fiúk ha felnőnek, ezt a hibát helyre kellene hogy hozzák a
kollégiumban, a leányok a kolostorban s valóban ezek is, azok is
általában véve tisztábban beszélnek, mint azok, a kiket mindig az
apai házban neveltek. De abban, hogy valaha is olyan tiszta
kiejtésre tegyenek szert, mint a paraszt gyerekek, az akadályozza
meg őket, hogy sokat kell könyvnélkül megtanulniok és hangosan kell
ismételniök, a mit megtanultak, mert tanulás közben hozzászoknak a
hadaráshoz, a hanyag és rossz kiejtéshez s ha felmondják, még
rosszabb, küzködve keresgélik a szavakat, vontatják és kinyujtják a
szótagokat; lehetetlen, hogy a nyelv ne hebegjen, ha az emlékezet
ingadozik. Így keletkeznek és ragadnak meg a kiejtési hibák. Alább
meg fog válni, hogy Emilemben ezek nincsenek meg, vagy hogy
legalább nem ugyanazoknál az okoknál fogva jutott hozzájuk.


Megengedem, hogy a köznép s a falusiak az ellenkező végletbe
esnek, hogy csaknem mindig hangosabban beszélnek, mint a hogy
szükséges, s hogy nagyon pontosan ejtve ki a szavakat, erős és
durva az artikulácziójuk, hogy tulságos a hangsúlyuk, hogy rosszul
választják meg a kifejezéseiket stb.

De először is ez a véglet sokkal kevésbbé hibásnak tetszik
nekem, mint a másik, úgy értve, hogy a beszéd első törvénye az
érthetőség s a legnagyobb hiba, melyet el lehet követni, ha
érthetetlenül beszél valaki. A ki nagyra van vele, hogy nincs
akczentusa, azzal van nagyra, hogy megfosztja a kifejezéseket
bájuktól és erélyüktől. Az akczentus a beszéd lelke, ez adja bele
az érzést és az igazságot. Az akczentus kevésbbé hazudik, mint a
szó, talán ez az oka, hogy a jól nevelt emberek annyira félnek
tőle. Abból a szokásból, hogy mindent ugyanazon a hangon mondanak,
keletkezett az a szokás, hogy persziflálják az embereket a nélkül,
hogy észrevennék. Az akczentus számüzetésére következnek a kiejtés
nevetséges, affektált, divatnak alávetett módjai, az olyanok, a
milyeneket mindig megfigyelhetünk, különösen az udvari embereknél.
A beszédnek és a magatartásnak ez az affektáltsága teszi
rendszerint eleinte visszataszítóvá és kellemetlenné a franczia
embert a többi nemzeteknél. A helyett, hogy akczentust vinne bele
beszédébe, modorosságot visz bele. Ez nem annak a módja, hogy
megnyerő legyen.

Mindezek a kis nyelvbeli hibák, melyektől annyira féltik a
gyermekeket, nem jelentenek semmit, a legnagyobb könnyüséggel lehet
megelőzni vagy kijavítani, azzal szoknak rájuk, hogy tompává,
zavarossá, félénkké teszik beszédüket, szüntelenül birálgatva
hangjuk lejtését, kijavítják minden szavukat s ezek aztán nem
igazodnak helyre soha. A ki csak a szobában tanult meg beszélni,
rosszul fogja tudni megértetni magát egy ezred élén és nem fog
imponálni zavargáskor a népnek. Első sorban arra tanítsátok meg a
gyermekeket, hogy beszélni tudjanak a férfiakkal, az asszonyokkal
majd megtanulnak beszélni, ha eljön az ideje.

Ha falun nevelkednek a mezei egyszerüségben, gyermekeitek
csengőbb hangot kapnak, nem ragad rájuk a városi gyermekek zavaros
hebegése; nem ragad rájuk a falusi kifejezésmód  és hang
sem, vagy legalább is könnyen leszoknak róla, ha a mesterük,
születésüktől fogva velük élve és napról-napra kizárólagosabban
élve velük, vigyáz rájuk és nyelvének hibátlanságával ellensulyozza
a parasztok nyelvének hatását. Emil épen olyan tiszta franczia
nyelven fog beszélni, akár én, de tisztábban fogja beszélni és
jobban fogja artikulálni, mint én.

A gyermek, mikor már beszélni akar, csak olyan szavakat halljon,
a melyeket meg tud érteni s csak olyanokat mondjon, a melyeket ki
bír ejteni. Ebbeli erőlködése arra viszi, hogy kettőzze a
szótagokat, mintegy hogy gyakorolja magát tiszta kiejtésükben.
Mikor elkezd gügyögni, ne erőlködjetek nagyon vele, hogy
megértsétek, a mit mond. Az a tudat, hogy mindig hallgatják,
szintén egy neme a zsarnokságnak és a gyermek ne gyakoroljon
semmiféle zsarnokságot. Elégedjetek meg azzal, hogy figyelmesen
gondoskodtok a szükségesről, az ő dolga, hogy igyekezzék
megértetni, a mi nem az. Még kevésbbé kell siettetni hogy
beszéljen; majd megtanul magától beszélni a szerint, a mint
szüksége van rá.

Igaz, erre azt lehet ellenvetni, hogy a mely gyermek nagyon
későn kezd beszélni, nem beszél soha olyan tisztán, mint a többi,
de nem azért ügyetlen a beszélő szerve, mert későn tanult meg
beszélni, hanem ellenkezőleg, azért tanult meg későn beszélni, mert
születésétől fogva ügyetlen a beszélő szerve; különben mért kezdene
később beszélni, mint a többiek? Kevesebb alkalma van beszélni és
kevésbbé kapatják rá a beszédre? Ellenkezőleg, az aggodalomnál
fogva, melyet ez a késedelem kelt, a mint észreveszik, többet
vesződnek vele, hogy megtanuljon gügyögni, mint azokkal, a kik
hamarább kezdték a szavakat kiejteni; ez a rosszul alkalmazott
sietség is sokban hozzájárulhat, hogy a beszédét zavarttá tegye,
holott kevesebb siettetéssel ideje lett volna jobban
tökéletesíteni.

Azoknak a gyermekeknek, a kiket nagyon siettetnek a beszédre,
nincs idejük sem a helyes kiejtést megtanulni, sem helyesen
felfogni, a mit mondatnak velük; ellenben ha hagyják őket,
tegyenek, a mit akarnak, kezdetben a legkönnyebb kiejtésü
szótagokon gyakorolják magukat és lassankint hozzákapcsolva egy
vagy más jelentést, melyet mozdulataikból  lehet
megérteni, közlik velünk szavaikat, mielőtt a mieinket hallanák: a
miből az következik, hogy ezeket csak akkor fogadják el, a mikor
már jól megértették őket. Nem lévén nekik sürgős, hogy használják
ezeket a szavakat, azon kezdik, hogy megfigyelik, mi értelmet adunk
nekik, s mikor ebben már biztosak, akkor teszik magukévá.

A siettetésnek, melylyel a gyermeket idő előtt beszéltetik,
legnagyobb hibája nem az, hogy az első beszélgetésnek, melyet
hozzájuk intéznek, és az első szóknak, melyeket kimondanak, nincs
rájuk nézve semmi értelme, hanem az, hogy más értelmet
tulajdonítanak nekik, mint mi, a nélkül, hogy észre tudnók venni,
úgy hogy, míg látszólag felelnek nekünk, csak beszélnek hozzánk a
nélkül, hogy megértenének és a nélkül, hogy mi megértenők őket.
Rendszerint az ilyen félreértéseknek tulajdoníthatók azok a
meglepetések, melyekben mondásaik gyakran részesítenek s melyekbe
mi olyan eszméket magyarázunk bele, a melyek nem is kapcsolatosak
velük. Ez a részünkről való figyelmetlenség a szavaknak a
gyermekekre való valódi értelmére vonatkozólag az oka legelső
tévedéseiknek és ezek a tévedések, még ha kigyógyul is belőlük a
gyermek, befolyással vannak esze járására egész életén át. Nem egy
alkalmam lesz ezt példákkal bizonyítani a továbbiak folyamán.

Korlátozzátok tehát, a mennyire lehet, a gyermek szókészletét.
Nagy baj az, ha több a szava, mint fogalma és ha többet tud
mondani, mint a mennyit gondol. Azt hiszem, egyik oka annak, hogy a
parasztoknak többnyire józanabb az eszük járása, mint a városi
népnek, hogy kevésbbé bő a szótáruk. Kevés az eszméjük, de ezeket
aztán nagyon helyesen vonatkoztatják egymásra.

A gyermekkor első fejlődési fokai csaknem mind egyidejüleg
jönnek létre. A gyermek megtanul beszélni, enni, járni, csaknem egy
s ugyanabban az időben. Ez sajátlagosan életének első korszaka.
Addig semmivel sem több, mint a mi anyja ölében volt; nincs érzése,
nincs eszméje, alig vannak érzékletei, még a saját létezését sem
érzi:


Vivit et est vitæ nescius ipse
suæ.

 Ovidius Trist. I.
könyv.











MÁSODIK KÖNYV.

Eljutottunk az élet második fordulójához, a mikor tulajdonképen
véget ér a gyermekkor, mert az infans – gyermek – és a
puer – fiú – szavak nem synonymak. Az első benne foglaltatik
a másodikban és azt jelenti, a ki nem tud beszélni; innen
van, hogy Valerius Maximusnál megtaláljuk ezt a kifejezést, hogy:
puerum infantem. De én tovább is a mi nyelvünk szokása
szerint fogom használni a szót egész addig a korig, a mikor már más
nevei vannak.

Mikor a gyermek elkezd beszélni, akkor már kevesebbet sír. Ez a
haladás természetes, az egyik nyelv helyébe jő a másik. A mint meg
tudja mondani szavakkal, mi baja, miért mondaná sírással, hacsak a
fájdalma nem nagyon éles arra, hogy szavakkal ki lehessen fejezni.
Ha továbbra is sír, az azoknak az embereknek a hibája, a kik körüle
vannak. Mihelyt Emil egyszer kimondta, hogy: fáj nekem,
nagyon éles fájdalomnak kell lennie, a mely sírásra ingerelje.

Ha a gyermek kényes, érzékeny, és természettől fogva hajlandó
sírni semmiért, eldugaszolom könnyeinek forrását azzal, hogy
haszontalanná és hatástalanná teszem sírását. Akármennyit sír, nem
megyek hozzá s azonnal hozzá sietek, ha elhallgatott. Akkor aztán
csakhamar az lesz a módja, ha hívni akar engem, hogy hallgat vagy
legfeljebb egyetlen kiáltást hallat. A gyermek csak a jelek
érzékelhető hatása szerint itéli meg azok értelmét, számára nincs
más konvenczió: akármilyen baj éri a gyermeket, ha egyedül van,
ritkán sír, hacsak nincs reménye, hogy meghallják. 

Ha elesik, ha estében daganatot kap a fején, ha véres lesz az
orra, ha megvágja az újját, a helyett, hogy megijedt arczczal
sietnék hozzá, veszteg maradok legalább egy kis időre. A baj
megtörtént, el kell tehát viselnie, minden sietségem csak arra való
volna, hogy annál jobban megijeszszem és növeljem az érzékenységét.
Alapjában véve nem is annyira az ütés fáj, mint a félelem, ha az
ember megsérült. Legalább ettől az utóbbi aggodalomtól megkimélném,
mert okvetlenül úgy itél bajáról, a hogy engem itélni lát; ha azt
látná, hogy ijedten odafutok, vigasztalom, sajnálom, azt hinné, már
vége van, ha ellenben azt látja, hogy megőrzöm a hidegvéremet,
hamar visszanyeri ő is a magáét és azt hiszi, a baja meggyógyult,
mikor már nem érzi többé. Ebben a korban veszi az ember az első
leczkéket a bátorságból és rémület nélkül szenvedve el a kisebb
fájdalmakat, fokonkint megtanulja elviselni a nagyobbakat.

Egyáltalában nem törődnék vele sokat, ha Emil megütné magát, sőt
nagyon bántana, ha sohasem ütné meg magát és felnőne a nélkül, hogy
megismerné a fájdalmat. A szenvedés az első dolog, melyet meg kell
tanulnia és a melynek tudására legnagyobb szüksége lesz.
Úgylátszik, a gyermekek csak azért kicsinyek és gyöngék, hogy
veszély nélkül tanulhassák meg ezt a fontos leczkét. Ha a gyermek
olyan magasról esik le, mint a mekkora maga, nem töri ki a lábát;
ha megüti magát egy bottal, nem töri el a karját, ha megfogja az
éles vasat, nem fogja meg olyan erősen, hogy mélyen megvágja magát.
Nem tudok róla, hogy valaha is láttak volna szabadjára hagyott
gyermeket, a ki megölte vagy megcsonkította volna magát, vagy csak
hogy komoly bajt okozott volna magának, legalább ha nem hagyták
vigyázatlanul magas helyen, vagy egyedül tűz mellett, vagy ha nem
hagytak veszedelmes szerszámokat a keze ügyében. Mit szóljunk arról
az egész gépraktárról, melyet egy gyermek körül összegyüjtenek,
hogy mindenfelől megvédjék a fájdalom ellen? Mire aztán felnő, ki
van szolgáltatva önmagának, bátorság és tapasztalat nélkül, hogy az
első szúrásra már azt hiszi, meg van halva és elájul az első csepp
vér láttára. 

Oktató és pedáns mániánk az, hogy váltig arra tanítjuk a
gyermeket, a mit jobban megtanulna magamagától és elfeledkezünk
arról, a mit csakis tőlünk tanulhat meg. Van-e ostobább dolog,
mintha azzal vesződünk, hogy megtanítsuk járni, mintha már láttak
volna olyat, a ki mire felnőtt, dajkája hanyagsága miatt nem tudott
volna járni? Ellenkezőleg, hány ember csámpáskodik egész életén át
azért, mert rosszul tanították járni?

Emilnek nem lesz se párnás süvege, sem járó kosara, sem járó
szekere, sem járó szalagja, vagy legalább is attól fogva, hogy az
egyik lábát elébe tudja tenni a másiknak, csak kövezett helyeken
fogják ölben tartani és ezeken is gyorsan átviszik.25) A helyett, hogy el hagynák csenevészedni egy
szoba dohos levegőjében, mindennap vigyék ki egy mező közepére. Itt
futkoshat, ugrálhat, s ha napjában százszor elesik is, annál jobb,
annál hamarabb tanul meg föltápászkodni. A szabadság okozta jó
érzés kárpótol nem egy sérülésért. Tanítványomon gyakran lesznek
ütődések, de ennek fejében mindig jókedvű lesz; ha a ti
tanítványaitoknak kevesebb az ütődésük, mindig feszélyezettek,
mindig lenyügözöttek, mindig szomorúak lesznek. Alig hiszem, hogy a
nyereség az ő részükön volna.

Még egy másik fejlődés is kevésbbé szükségessé teszi a
gyermeknek a sírást: az ereje fejlődése. Többet birva magamagától,
kevesebb szüksége van rá, hogy máshoz folyamodjék. Erejével együtt
nő a belátás is, a mely képessé teszi, hogy erejét kormányozza.
Ezen a második fokon kezdődik tulajdonképen az egyéniség élete,
ettől fogva kezd tudata lenni magamagáról. Az emlékezet kiterjeszti
az azonosság érzését létének minden pillanatára, akkor lesz valóban
egygyé, ugyanazzá, következőleg immár képessé a boldogságra vagy
nyomorúságra. Fontos dolog tehát, hogy elkezdjük úgy tekinteni,
mint erkölcsi lényt. 

Ámbár körülbelül a lehető leghosszabbra tűzzük ki az emberi élet
határát és a valószínűségét bármely korban annak, hogy ezt a határt
megközelíthesse az ember, semmi sem bizonytalanabb, mint egy-egy
ember életének tartama; nagyon kevesen érik meg azt a végső határt.
Az élet leginkább a kezdetén forog koczkán; mennél kevesebbet élt
valaki, annál kevesebb reményt vethet az életbe. A megszülető
gyermekeknek legfeljebb a fele éri meg a serdült kort és valószínű,
hogy a tanítványod nem fogja megérni a férfikort.

Mit kell tehát gondolni arról a barbár nevelésről, a mely
feláldozza a jelent egy bizonytalan jövőnek, a mely megterheli a
gyermeket mindenféle lánczokkal és azon kezdi, hogy boldogtalanná
teszi csak azért, hogy biztosítson számára tudom is én micsoda
távoleső boldogságot, a melyről föltehető, hogy soha nem is fogja
élvezni. Még ha föltételezném is, hogy ez a nevelés tárgyában
észszerű, hogy nézhetném megbotránkozás nélkül, ha szegény
szerencsétlenekre elviselhetetlen igát vetnek és olyan folytonos
munkának vetik alá őket, mint a gályarabokat a nélkül, hogy
biztosak volnának benne, hogy mind ez a gondoskodás egykor
hasznukra fog válni. A vidámság kora könnyek, verések, szidások,
rabszolgaság közben telik el. Kínozzák a boldogtalant a saját java
érdekében és nem látják a halált, a melyet előhívnak és a mely
ennek a szomorú előkészületnek a kellős közepén ragadja el. Ki
tudja, mennyi gyermek pusztul el apja vagy mestere eszeveszett
bölcsesége következtében? Örülve, hogy megmenekülnek a
kegyetlenkedéstől, egyedüli hasznuk a szenvedésekből, melyeket el
kellett türniök, hogy meghalnak a nélkül, hogy sajnálnák életüket,
melynek csak kínjait ismerték.

Emberek, legyetek emberségesek, ez az első kötelességtek:
legyetek emberségesek minden társadalmi osztály, minden életkor
iránt, minden iránt, a mi nem idegen az embertől. Micsoda bölcseség
létezhetik rátok nézve az emberségességen kívül? Szeressétek a
gyermekeket, kedvezzetek játékaiknak, kedvteléseiknek,
szeretetreméltó ösztöneiknek. Kicsoda nem kivánta vissza közületek
néha-néha azt  a kort, a mikor a nevetés mindig az
ajkunkon van és a mikor a lélekben mindig béke honol? Miért
akarjátok megfosztani ezeket a kis ártatlanokat annak az oly rövid
időnek élvezetétől, a mely úgyis eltünik és attól az értékes jótól,
melylyel még nem is tudnak visszaélni? Miért akarjátok megtölteni
keserűséggel és fájdalommal azokat az oly gyorsan tünő éveket, a
melyek nem térnek számukra vissza, a hogy számotokra sem térnek
vissza. Apák, tudjátok-e, melyik pillanatban leskelődik
gyermeketekre a halál? Ne szerezzetek magatoknak szemrehányásokat
azzal, hogy megfosztjátok őket azoktól a csekély számú percektől,
melyeket a természet ad nekik: a mint érezni tudják a lét
gyönyörét, hadd élvezzék, hogy ha bármely pillanatban szólítja is
el őket isten, ne haljanak meg a nélkül, hogy élvezték volna az
életet.

Hány hang fog fölemelkedni ellenem! Már messziről hallom annak a
hamis bölcseségnek a zaját, a mely szüntelenül kivetkőztet
önmagunkból, a mely a jelent mindig semmibe veszi és lankadatlanúl
arra a jövőre néz, a mely annál messzebbre szalad el, mennél
előbbre jutunk és addig hajszol oda, a hol nem vagyunk, míg végre
nem leszünk sehol sem.

Azt felelitek erre, hogy ekkor van ideje megjavítani az ember
rossz hajlamait; hogy a gyermekkorban, mikor a szenvedés kevésbbé
érezhető, kell megsokasítani, hogy megkiméljük tőle az értelem
korát. De ki mondja meg nektek, hogy ennek elrendezése tőletek függ
és hogy mindazok a szép tanítások, melyekkel a gyermek gyönge
szellemét elhalmozzátok, nem lesznek-e rá nézve egy napon
veszedelmesebbek, mint a milyen hasznosak? Ki biztosít benneteket a
felől, hogy bármit is megkiméltek azok által a fájdalmak által,
melyeket a gyermekre bőven rámértek? Miért róttok rá több bajt,
mint a mennyit az állapota el tud viselni, a nélkül, hogy biztosak
volnátok benne, hogy a jelenlegi bajok a jövőbeliek enyhítésére
szolgálnak? És mivel bizonyítjátok be, hogy azok a rossz hajlamok,
melyekből állítólag kigyógyítjátok, nem a ti rosszul értelmezett
gondoskodásotokból származnak-e inkább, mint a természetből?
 Boldogtalan elővigyázat, a mely egy
élőlényt a jelenben nyomorulttá tesz, abban a jól vagy rosszul
megalapozott reményben, hogy egykor majd boldoggá teszi! Ha ezek a
köznapi okoskodók összetévesztik a rakonczátlanságot a szabadsággal
s a boldoggá tett gyermeket az elkényeztetett gyermekkel, meg kell
őket tanítani a megkülönböztetésre.

Hogy ne szaladjunk agyrémek után, ne feledjük el, mi felel meg a
helyzetünknek. Az emberiségnek megvan a maga helye a dolgok
rendjében; a gyermekkornak is megvan a maga helye az emberi élet
rendjében; az embert kell tekintetbe venni az emberben, a gyermeket
a gyermekben. Mindegyiknek megjelölni a helyét és ebben
megerősíteni őt, elrendezni az emberi szenvedélyeket az ember
helyzete szerint, ez minden, a mit jólléteért tehetünk. A többi
idegen okoktól függ, melyek nem állanak hatalmunkban.

Nem tudjuk, mi a tökéletes boldogság vagy boldogtalanság. Minden
vegyes ebben az életben, nem élvezhetünk tiszta érzést, nem
maradunk két perczig ugyanabban a helyzetben. Lelkünk hangulatai ép
úgy, mint testünk módosulásai szakadatlan folyásban vannak. A jó és
a rossz közös valamennyiünkkel, de különböző mértékben. A
legboldogabb az, a ki legkevesebb kínt szenved; a legboldogtalanabb
az, a ki legkevesebb örömet élvez. Mindig több a szenvedés, mint a
gyönyör: íme, a mindnyájunkkal közös különbség. Az ember boldogsága
idelenn a földön tehát csak negativ állapot, a bajok legkisebb
mennyiségén kell mérnünk, melyeket szenved.

Minden fájdalom-érzés elválaszthatatlan a fájdalomtól való
szabadulás vágyától; minden örömérzés elválaszthatatlan az öröm
élvezésének vágyától: minden vágy nélkülözést tételez fel és minden
nélkülözés, melyet érez az ember, kellemetlen; boldogtalanságunk
vágyaink és képességeink aránytalanságából származik. Az érző lény,
a melynek képességei egyenlők, tökéletesen boldog lény volna.

Miben áll tehát az emberi bölcseség, vagy a valódi boldogság
útja? Nem épen abban, hogy csökkentsük vágyainkat, mert ha erőnkön
alúl maradnának, képességeink egy  része tétlen maradna és nem
élvezhetnők egész létünket; abban sem, hogy kiterjeszszük
képességeinket, mert ha vágyaink egyidejüleg nagyobb arányban
növekednének, csak annál boldogtalanabbakká lennénk: de inkább
abban, hogy csökkentsük a vágyak túlsúlyát a képességekkel szemben
és teljes egyenlőségre juttassuk a képességet az akarattal. Csak
ekkor érjük el, hogy minden erőnk működésben van s a lélek mégis
nyugodt marad és hogy az ember rendezett állapotba jut.

Így is rendezte be kezdetben a természet, a mely mindent a
lehető legjobban csinál meg. Eleitől fogva csak a fentartására
szükséges vágyakat oltja bele és az ezek kielégítésére elegendő
képességeket. A többieket mintegy tartalékul helyezi el lelke
mélyén, hogy a szükség szerint kifejlődjenek. Csak ebben a
kezdetleges állapotban fordul elő, hogy a vágy és a képesség
egyensúlyban van és hogy az ember nem boldogtalan. A mint ezek a
virtuális képességei működésbe lépnek, a képzelet, a legtevékenyebb
valamennyi között, föléled és elébük kerül. A képzelet terjeszti ki
számunkra a lehetőségek mértékét, akár a jóra, akár a rosszra s
következőleg fölkelti és táplálja a vágyakat kielégitésük
reményével. De a tárgy, a melyet már a kezünkben hittünk,
gyorsabban eltünik, semhogy követni tudnók; mikor már azt hittük,
hogy elértük, átalakul és ismét messziről mutatja magát. Nem látván
többé a már áthaladt pályát, nem veszszük semmibe s az, a melyet
még át kell haladnunk, szüntelenül nő és terjeszkedik. Így merítjük
ki magunkat a nélkül, hogy a czélponthoz érnénk és mennél jobban
hatalmunkba kerítjük az élvezetet, annál inkább eltávolodik tőlünk
a boldogság.

Ellenben mennél közelebb marad az ember természetes állapotához,
annál kisebb a távolság képességei és vágyai közt s következőleg
kevésbbé van távol attól, hogy boldog legyen. Sohasem kevésbbé
nyomorult, mint mikor hiányával látszik lenni mindennek, mert a
nyomoruság nem a dolgok nélkülözésében van, hanem a szükség
érezhetőségében.

A való világnak megvannak a maga határai, a képzelt világ
végtelen; nem tudván kitágítani az egyiket, szorítsuk  meg a
másikat, mert minden szenvedésünk, a mely igazán boldogtalanná
tesz, csakis e kettőnek különbözőségéből származik. Vegyétek ki
magatokból az erőt, az egészséget, az önmagatokról való jó
véleményt, s az élet minden java a képzelődésben van; vegyétek ki a
test fájdalmait és a lelkiismeret mardosásait s minden bajunk
képzelt. Ez a tétel köznapi, fogják mondani. Megengedem, de
gyakorlati alkalmazása nem köznapi; s itt csupán csak a
gyakorlatról van szó.

Mikor azt mondják, hogy az ember gyönge, mit akarnak ezzel
mondani? Ez a szó: gyöngeség egy vonatkozást jelent, egy viszonyát
annak a lénynek, melyre alkalmazzák. Az, a kinek több az ereje,
mint a mennyi szükséges, akár ha rovar vagy féreg, erős lény; a
kinek több erőre volna szüksége, mint a mennyije van, akár ha
elefánt vagy oroszlán, akár hódító, hős, akár ha isten volna is,
gyönge lény. A lázadó angyal, a ki félreismerte természetét,
gyöngébb volt, mint a boldog halandó, a ki békében él a maga
természete szerint. Az ember nagyon erős, ha megelégszik vele, hogy
az legyen, a mi; nagyon gyönge, mikor fölébe akar emelkedni ember
voltának. Ne képzeljétek valahogy, hogy ha fokozzátok
képességeiteket, fokozzátok erőtöket is; ellenkezőleg,
csökkentitek, ha gőgötök náluknál jobban fokozódik. Mérjük meg
sphaeránk sugarát és maradjunk meg a közepében, mint a rovar a maga
szövedékében: akkor mindig beérjük önmagunkkal és nem kell
panaszkodnunk gyöngeségünk miatt, mert nem fogjuk soha érezni.

Minden állatnak épen annyi képessége van, a mennyi fentartásához
kell; csak egyedül az embernek van fölöslege. Nem különös dolog-e,
hogy ez a fölösleg legyen boldogtalanságának eszköze? Minden
országban többet ér az ember karja, mint a mennyiből meg tud élni.
Ha meg volna benne az a bölcseség, hogy ezt a fölösleget ne
számítsa semmibe, mindig megvolna neki a mi szükséges, mert nem
volna neki soha túlságos sok. A nagy szükségletek, mondta
Favorinus,26) a nagy javakból erednek és
gyakran a legjobb  módja, hogy megszerezzük azokat a
dolgokat, a melyek híjával vagyunk, ha megfosztjuk magunkat
azoktól, a melyek megvannak nekünk.

Épen azzal változtatjuk boldogságunkat nyomorúsággá, hogy a
fokozásán fáradozunk. Minden ember, a ki nem akart többet, mint
élni, boldogan élt; következőleg jól élt, mert mi haszna lett volna
belőle, ha gonosz lett volna?

Ha halhatatlanok volnánk, nagyon boldogtalan lények volnánk.
Keserves dolog meghalni, kétségkívül; de édes remélni, hogy nem
fogunk örökké élni és hogy egy jobb élet véget fog vetni ez élet
gyötrelmeinek. Ha felajánlanák nekünk a halhatatlanságot ezen a
földön, kicsoda akarná elfogadni ezt a szomorú ajándékot?27) Milyen menedék, milyen remény, milyen
vigasztalás maradna számunkra a sors kegyetlensége és az emberek
igazságtalansága ellen? A tudatlan, a ki nem gondol előre, kevéssé
érzi az élet értékét és kevéssé fél elvesztésétől; a
felvilágosodott ember látja a sokkal nagyobb értékű javakat, a
melyeket nálánál többre becsül. Csak a féltudás és az álbölcseség
csinál legrosszabb bajt a halálból, a mikor tekintetünket épen csak
a halálig terjeszti ki s nem azon túlra is. A halál kényszerüsége a
bölcs embernek csak ok arra, hogy elviselje az élet gyötrelmeit. Ha
nem volnánk benne bizonyosak, hogy egykor el fogjuk veszteni, nem
érne annyit a föntartása.

Erkölcsi bajaink mind a képzelődésből származnak, kivéve egyet:
a bűnt; ez pedig tőlünk függ. Fizikai bajaink vagy magukat emésztik
fel, vagy minket. Az idő vagy a halál a gyógyszerünk, de annál
többet szenvedünk, mennél kevesebbet tudunk szenvedni és több kínt
szerzünk magunknak betegségeink gyógyításával, mint a mennyit
elviselésükkel szenvednénk. Élj a természetnek megfelelően, légy
türelmes és kergesd el az orvosokat: a halált nem fogod ugyan
elkerülni, de csak egyszer fogod érezni; holott az orvosok
mindennap beleoltják megzavart képzelődésedbe és hazug művészetük,
a helyett, hogy meghosszabbítaná napjaidat,  megfoszt
élvezetüktől. Mindig azt fogom kérdezni, micsoda igazi jót tett ez
a művészet az embereknek. Néhányan azok közül, a kiket meggyógyít,
meghalnának, az igaz, de milliói azoknak, a kiket megöl, életben
maradnának. Okos ember, ne játszszál ezen a lutrin, a melyben
nagyon is sok az eshetőség ellened. Szenvedj, halj meg vagy
gyógyulj meg: de mindenekfelett élj, utolsó órádig.

Az emberi intézményekben minden bolondság és ellenmondás. Mennél
többet veszít értékéből életünk, annál többet foglalkozunk vele. Az
aggastyánok jobban sajnálják, mint a fiatalok, nem akarják
elveszíteni az előkészületeket, melyeket élvezésére tettek; bizony
keserves dolog meghalni hatvan éves korban, mielőtt az ember
elkezdett volna élni. Azt hiszik, hogy az emberben erős szeretet él
saját fentartására és ez igaz; de azt nem látják, hogy ez a
szeretet, a milyennek mi érezzük, nagy részben az emberek műve.
Természettől fogva az ember csak annyira törődik a maga
fentartásával, a mennyire hatalmában vannak az erre való eszközök;
a mint ezek az eszközök eltünnek kezéből, megnyugszik és meghal a
nélkül, hogy haszontalanul kínozná magát. A lemondás első törvényét
a természettől kapjuk. A vadak, úgy mint a vadállatok, nagyon
kevéssé védekeznek a halál ellen és csaknem panasz nélkül viselik
el. Ha ez a törvény le van rombolva, alakul egy másik, a mely az
észből fakad; de kevesen tudják belőle levonni és ez a mesterséges
lemondás sohasem ép olyan teljes és teli, mint az első.

Az elővigyázat! Az elővigyázat, a mely szüntelenül kivetkőztet
magunkból és gyakran oda helyez, a hova sohasem jutunk el, – ime ez
az igazi forrása minden boldogtalanságunknak. Micsoda mániája egy
olyan ideiglenes lénynek, mint az ember, hogy mindig a messzeségbe
néz, olyan jövőbe, a mely oly ritkán következik be és elhanyagolja
a jelent, a melyben biztos! Annál gyászosabb mánia, mert
szüntelenül növekszik a korral és mert az aggastyánok mindig
bizalmatlankodók, előregondoskodók, fukarok, inkább megvonják
maguktól a ma szükségeset, mint hogy száz év mulva nélkülözzék a
fölöslegeset. Így ragaszkodunk mindenhez, 
belekapaszkodunk mindenbe; az idő, a hely, az emberek, a dolgok,
mindaz, a mi van, mindaz, a mi lesz, fontos mindegyikünknek: a
saját egyéniségünk csak a legkisebb része énünknek. Mindenki, hogy
úgy mondjam, kiterjeszti magát az egész földre és érzékenynyé lesz
ezen az egész nagy felületen. Csodálni való-e, hogy bajaink
megsokasodnak minden ponton, a melyen sebezhetők vagyunk? Hány
fejedelem keseredik el olyan ország miatt, a melyet sohase látott!
Hány kereskedő van, a kit elég Indiában megsérteni, hogy Párisban
kiabáljon!

Vajjon a természet távolítja-e el az embereket önmaguktól?
Vajjon a természet akarja-e, hogy mindenki másoktól tanulja meg a
rendeltetését és néha utolsónak tanulja meg, úgy hogy akárhányan
haltak meg boldogan vagy boldogtalanul, a nélkül, hogy valaha
tudtak volna róla? Látok egy friss, vidám, erős, magát jól érző
embert, jelenléte örömet sugall, szemeiből a megelégedés, a jólét
sugárzik, a boldogság képmását hordja magával. Jön egy levél a
postán, a boldog ember megnézi, neki szól, felnyitja, elolvassa.
Külseje egy pillanat alatt megváltozik; elsápad, elájul. Magához
térve sír, nyugtalankodik, nyög, tépi a haját, megtölti a levegőt
siránkozásával, olyan, mintha rettentő görcsök fogták volna el.
Bolond! Mit vétett neked ez a papiros? Melyik tagodtól fosztott
meg? Milyen bűnt követtetett el veled? Végül, mit változtatott meg
benned, hogy ilyen állapotba jutottál, a milyenben látlak?

Ha a levél eltévedt volna, ha könyörületes kéz a tűzbe vetette
volna, ennek az egyszerre boldog és boldogtalan halandónak a sorsa
alighanem sajátszerű probléma lett volna. Szerencsétlensége,
fogjátok mondani, tényleges volt. Nagyon jól van, de nem érezte
volna. Hol volt tehát? Boldogsága képzelt volt. Vagyis: az
egészség, a vidámság, a jóllét, a lelki nyugalom csak látomány. Nem
élünk többé ott, a hol vagyunk, csak ott élünk, a hol nem vagyunk.
Megéri-e hát a fáradságot, ennyire félni a haláltól, ha az, a miben
élünk, megmarad?

Oh ember! Korlátozd létedet önmagadra és nem leszel többé
boldogtalan. Maradj azon a helyen, a melyet a természet
 kijelöl neked a lények lánczolatában,
semmi sem fog tudni téged innen kiűzni; ne ágaskodj fel a
szükségszerűség kemény törvénye ellen s ne merítsd ki, ellen akarva
neki állni, azokat az erőket, a melyeket az ég nem azért adott
neked, hogy kiterjeszd vagy meghosszabbítsd létedet, hanem csupán
azért, hogy fentartsd, a hogy ő neki tetszik s a mennyire ő neki
tetszik. Szabadságod, hatalmad csak oly messzire terjed, mint
természetes erőid, azon túl nem; a többi mind rabszolgaság,
illuzió, káprázat. Maga az uralkodás is szolgai, ha a
közvéleménytől függ, mert azoknak előitéleteitől függsz, a kiken az
előitéleteik révén uralkodol. Hogy úgy vezethesd őket, a hogy neked
tetszik, úgy kell magadat vezetned, a hogy nekik tetszik. Csak meg
kell változtatniok gondolkodásuk módját, neked is akarva-akaratlan
meg kell változtatnod eljárásod módját. A kik közeledben vannak,
csak tudniok kell irányítani a nép véleményét, melyet neked
kormányoznod kell, vagy a kegyenczekét, a kik téged kormányoznak,
vagy a családodét, vagy a tiéidet: azok a vezérek, udvaronczok,
azok a papok, azok a katonák, azok az inasok, azok az udvari
cselédek, akár a gyermekek is, ha olyan lángelme vagy is, mint
Themistocles,28) úgy vezetnek légióid
közepette, mint a gyermeket. Tehetsz, a mit akarsz, igazi
tekintélyed sohasem lesz több, mint az igazi képességed. A mint
mások szemével kell látni, az ő akaratukkal is kell akarni. Népeim
alattvalóim, mondod büszkén. Jól van. De te, mi vagy te?
Minisztereid alattvalója. És minisztereid maguk részéről mik?
Alattvalói hivatalnokaiknak, szeretőiknek, szolgáik szolgáinak.
Fogj meg mindent, bitorolj mindent és aztán szórd a pénzt tele
kézzel, állíts fel ágyu-ütegeket, emelj bitófákat és
hóhér-kerekeket, bocsáss ki törvényeket és rendeleteket, sokasítsd
meg a kémeket, a  katonákat, hóhérokat, börtönöket,
lánczokat, – szegény kicsi ember, mit ér neked mindez? Nem fognak
azért sem jobban szolgálni, sem kevésbbé meglopni, sem kevésbbé
rászedni és nem leszel semmivel korláttalanabb. Mindig azt fogod
mondani: akarom és mindig azt fogod tenni, a mit a többiek
akarnak.

Csak az teszi a maga akaratát, a kinek nincs rá szüksége, hogy
mások karjaival toldja meg a magáét, ha meg akarja tenni; a miből
az következik, hogy minden jóknak elseje nem a tekintély, hanem a
szabadság. Az igazán szabad ember csak azt akarja, a mire képes és
azt teszi, a mi neki tetszik. Ime, az én alapeszmém. Nem kell
egyebet tenni, mint ezt alkalmazni a gyermekkorra és a nevelés
minden szabálya levezethető belőle.

A társadalom gyöngébbé tette az embert, nem csak azzal, hogy
megvonta tőle a saját erőire való jogot, hanem különösen azzal,
hogy elégtelenné tette ez erőit. Ezért sokszorozódnak vágyai
gyöngeségével s éppen ebben van a gyermekkor gyöngesége,
összehasonlítva a férfikorral. Ha a meglett ember erős lény és ha a
gyermek gyönge lény, ez nem azért van, mert az előbbinek egyáltalán
több az ereje, hanem azért, mert az előbbi természetszerűleg
megállhat magamagában, a mit az utóbbi nem tehet. A meglett
embernek tehát több akarata kell, hogy legyen, a gyermeknek több
szeszélye; ezen a szón mindazokat a vágyakat értem, melyek nem
igazi szükségletek és a melyeket csak másnak segítségével lehet
kielégíteni.

Megmondtam a gyöngeség állapotának az okát. A természet
gondoskodott róla az apák és anyák ragaszkodása által, de ennek a
ragaszkodásnak is lehet túlsága, hiánya és vissza is lehet vele
élni. A szülők, a kiknek megvan a maguk helye a polgári
társadalomban, időnek előtte beleviszik a gyermeket. Azzal, hogy
több szükségletet oltanak bele, mint a mennyi kell, nem enyhítik,
hanem növelik gyöngeségét. Növelik még azzal is, hogy azt követelik
tőle, a mit a természet nem követel, azáltal, hogy alávetik
akaratuknak azt a kevés erejét, a mi saját akaratának szolgálatára
való, egy vagy más részről rabszolgasággá változtatva  azt a
kölcsönös függést, a melyben a gyermeket gyöngesége, őket pedig
ragaszkodásuk tartja.

Az okos ember meg tud maradni a maga helyén; de a gyermek, a ki
nem ismeri a maga helyét, nem tudná magát rajta megtartani. Ezer
kibúvója van köztünk, a melyeken kiléphet belőle, azok dolga ott
tartani őt, a kik nevelik s ez nem könnyű feladat. Ne legyen sem
állat, sem ember, hanem gyermek, kell, hogy érezze gyöngeségét, de
ne szenvedjen általa, kell, hogy függjön, de ne engedelmeskedjék
vakon; kell, hogy kérjen, de ne parancsoljon. Csak szükségletei
miatt van másoknak alávetve és azért, mert ezek jobban látják, hogy
mi hasznos neki, mi szolgál vagy árthat fenmaradásának. Senkinek,
még az apának sincs rá joga, hogy olyat parancsoljon a gyermeknek,
a mi semmire se jó neki.

Mielőtt az emberi előitéletek és intézmények megváltoztatták
volna természetes hajlamainkat, a gyermekek és a felnőttek
boldogsága egyaránt szabadságuk felhasználásában áll; de az
előbbieknek ezt a szabadságát korlátozza gyöngeségük. Mindenki
boldog, a ki azt teszi, a mit akar, ha eleget tud tenni
maga-magának; így van az a természetes állapotban élő embernél. A
gyermekek még a természetes állapotban is csak tökéletlen
szabadságot élveznek, a mely hasonló ahhoz, a melyet a polgári
társadalomban élő emberek élveznek. Mindegyikünk, nem tudva többé
függetleníteni magát a többiektől, ebben a tekintetben gyöngévé és
nyomorulttá válik. Azért teremttettünk, hogy emberek legyünk, a
törvények és a társadalom visszasülyesztettek a gyermekkorba. A
gazdagok, a nagyok, a királyok mind olyan gyermekek, a kik látva,
hogy mindenki siet enyhíteni nyomoruságukon, ebből gyermeteg
hiúságot merítenek és nagyon büszkék arra a gondoskodásra, a
melyben nem részesítenék őket, ha kész emberek volnának.

Ezek az elmélkedések fontosak és a társadalmi rendszer minden
ellenmondásának megoldására szolgálnak. Kétféle függés van: függés
a dolgoktól, mely a természettől való és függés az emberektől, a
mely a társadalomtól való. A dolgoktól való függés, nem lévén benne
semmi erkölcsi  tartalom, nem árt a szabadságnak és nem
nemzője semmiféle véteknek; az emberektől való függés a természet
rendje ellen való29)
lévén, minden vétek nemzője s úr és rabszolga kölcsönösen
elaljasodik általa. Ha van mód a társadalom e bajának gyógyítására,
ez nem lehet más, mint a törvényt tenni az ember helyébe és a
közakaratot valóságos erővel fölszerelni, a mely fölötte áll minden
külön-akarat hatásosságának. Ha a nemzetek törvényeinek is
meglehetne, mint a természet törvényének, az a hajthatatlansága,
melyen soha semmiféle emberi erő nem győzedelmeskedhetik, akkor az
emberektől való függés visszaváltoznék dolgoktól való függéssé,
egyesítve volna a respublikában a természetes állapot minden előnye
a polgári állapotéval, a szabadsághoz, a mely vétkektől menteseknek
tartja meg az embereket, hozzájárulna az erkölcsiség, a mely
fölemeli őket az erényhez.

Tartsátok a gyermeket csupán a dolgoktól való függésben s akkor
a természet rendjét követitek nevelése haladásában. Észszerűtlen
akarásával csak fizikai akadályokat állítsatok szembe, vagy olyan
büntetéseket, a melyek magukból tetteiből folynak és a melyekre
alkalomadtán visszaemlékszik; nem megtiltani kell, hogy rosszat
tegyen, hanem megakadályozni. A tapasztalat vagy a tehetetlenség
kell, hogy helyettesítse nála a törvényt. Ne engedjetek semmit
kivánságának azért, mert kivánja, hanem mert szüksége van rá. Hogy
ne is tudja, mi az engedemesség, a mikor tesz valamit, s ne tudja
azt sem, hogy mi az uralkodás, mikor érte tesznek valamit. Hogy
egyaránt érezze szabadságát a saját tetteiben s a tiéitekben.
Pontosan annyira pótoljátok ki hiányzó erőit, a mennyire szüksége
van, hogy szabad legyen, nem pedig zsarnokoskodó, hogy
szolgálataitokat a megalázás bizonyos nemével fogadva el,
vágyakozzék arra a pillanatra, a mikor nélkülözheti őket és a mikor
meglesz az a dicsősége, hogy maga szolgálhatja ki magát.

A természetnek megvannak az eszközei a test megerősítésére
 és növesztésére, a melyek ellen nem
szabad soha semmit tenni. Nem szabad kényszeríteni a gyermeket,
hogy veszteg maradjon, mikor menni akar, sem arra, hogy járjon,
mikor egy helyben akar maradni. Ha a gyermek akarata nincs a mi
hibánkból elkényeztetve, semmit sem akar ok nélkül. Ugrálnia,
futkosnia, kiabálnia kell, ha kedve van rá. Minden mozdulata
erősödni igyekvő szervezetének szükséglete, de bizalmatlanul kell
nézni mindazt, a mi olyat kiván, a mit maga meg nem tudna tenni és
a mit másnak kell a kedvéért megtenni. Gondosan meg kell
külömböztetni az igazi szükségletet, a természetes szükségletet a
növekedni kezdődő szeszélyből fakadó szükséglettől, vagy attól, a
mely nem származik egyébből, mint az életnek abból a túlságából, a
melyről szóltam.

Megmondtam már, mit kell tenni, mikor a gyermek sír, hogy
megkapja ezt vagy azt. Ehhez csak azt teszem hozzá, hogy a mint
szóval tudja kérni, a mit kiván és mégis sírással teszi
nyomatékosabbá kérelmét, hogy hamarabb megkapja vagy hogy legyőzzön
egy tilalmat, – visszavonhatatlanul el kell utasítani. Ha
szükséglet szólaltatta meg, ezt neked tudnod kell és azonnal meg
kell tenned, a mit kér, de bármiben is engedni könnyeinek annyi,
mint könnyek ontására izgatni, megtanulni a jóakaratodban való
kételkedésre s azt a hitet kelteni benne, hogy a kellemetlenségnek
nagyobb hatalma van fölötted, mint a jóindulatnak. Ha nem tart
téged jónak, hamar gonoszindulatúvá lesz, ha gyöngének tart, hamar
akaratos lesz: fontos dolog mindig az első jelre megtenni neki
mindent, a mit nem akarsz visszautasítani. Ne légy bőkezű a
visszautasításban, de ne vond vissza soha.

Mindenekfelett óvakodjatok üres udvariassági formulákat oltani
bele a gyermekbe, a melyek varázsszavak szolgálatát teszik neki,
hogy alávessen akaratának mindent, a mi körülveszi s hogy azonnal
megkapjon mindent, a mi tetszik neki. A gazdagok czeremóniás
nevelésében sohasem mulasztják el, hogy a gyermeket udvarias
parancsolgatásra ne tanítsák, előirva neki a szólamokat, melyekkel
élnie kell, hogy senki se merjen neki ellenállni; az ő
gyermekeiknek  nincs sem kérő hangja, sem kérő modora,
olyan arrogánsak még mikor kérnek is, mint mikor parancsolnak,
mintha annál biztosabbak volnának benne, hogy engedelmeskedni
fognak nekik. Meglátni mindjárt, hogy a sziveskedjék a
szájukban annyit jelent, hogy akarom, a kérem annyit,
mint parancsolom. Csodálatraméltó udvariasság, a melynek
nincs más czélja számunkra, mint megváltoztatni a szók értelmét,
hogy ne tudjunk soha máskép beszélni, mint parancsolva. A mi engem
illet, a ki kevésbbé féltem Emilt attól, hogy goromba lesz, mint
attól, hogy arrogáns, sokkal jobban szeretem, ha kérő hangon
mondja, hogy tegye meg, mint parancsoló hangon, hogy
kérem. Nem a szólam a fontos nekem, a melyet használ, hanem
az értelem, melyet hozzákapcsol.

Van túlzott szigorúság és van túlzott engedékenység, mind a
kettő egyformán kerülendő. Ha megengeditek, hogy a gyermek
szenvedjen, veszélyeztetitek egészségét, életét, igazán
szerencsétlenné teszitek; ha sok gonddal megkimélitek mindennemű
kellemetlenségtől, nagy szenvedéseket készíttek elő számára,
kényessé, érzékenynyé teszitek, kiveszitek az emberi állapotból, a
melybe pedig egy napon ellenetekre is vissza fog térni. Hogy ki ne
tegyétek a természet bizonyos bajainak, magatok csináltok neki
olyan bajokat, melyeket a természet nem szánt neki. Azt
mondhatjátok erre, hogy magam is beleesem azoknak a rossz apáknak a
hibájába, a kiknek szemére vetettem, hogy föláldozzák gyermekük
boldogságát egy távol jövőre való tekintetnek, a mely talán be sem
fog soha következni.

Egyáltalán nem; mert a szabadság, melyet növendékemnek adok,
bőségesen kártalanítja azokért a könnyű fajta kényelmetlenségekért,
a melyeknek kiteszem őt. Apró kölykeket látok játszani a hóban,
lilaszínűek, dermedtek, alig tudják mozgatni az ujjukat. Csak
rajtuk áll, hogy bemenjenek melegedni, de nem teszik; ha
kényszerítenék őket, százszorosan jobban éreznék a kényszer
szigoruságát, mint a hidegét. Miről panaszkodtok tehát?
Szerencsétlenné teszem-e gyermeketeket, mikor csak olyan
kényelmetlenségeknek teszem ki, a melyeket szivesen tűr? Javára
teszek  a jelen pillanatban, ha szabadon hagyom,
javára teszek a jövőre nézve, ha fölfegyverzem olyan bajok ellen,
melyeket el kell viselnie. Ha választhatna, az én növendékem akar-e
lenni, vagy a tiétek, az hiszitek, habozna egy pillanatig is?

El tudjátok képzelni, hogy lehet igazi boldogság valami lényre
nézve természetes valóján kívül? És nem a valójából
kivetkőztetése-e az embernek, ha egyformán el akarják vonni fajának
minden bajától? Igenis, fenntartom állításomat: hogy élvezni tudja
a nagy jókat, meg kell ismernie a kis bajokat; ezt a természete
kivánja meg. Ha fizikailag túlságosan jól megy a dolga, megromlik
az erkölcse. Az az ember, a ki nem ismerné a fájdalmat, nem ismerné
sem az emberiség ellágyulásait, sem a részvétet, sem a
gyöngédséget; szíve nem indulna meg semmin, nem volna társas lény,
szörnyeteg volna a hozzá hasonlók között.

Tudod-e, mi a legbiztosabb módja, hogy gyermekedet boldogtalanná
tedd? Hozzászoktatni, hogy mindent megkap, mert vágyai kielégítésük
könnyűsége folytán szüntelenül növekedve, előbb-utóbb a
tehetetlenség kényszerítene akaratod ellenére, hogy a megtagadáshoz
folyamodjál és ez a szokatlan megtagadás több szenvedést okozna
neki, mintha nélkülöznie kellene azt, a mit kiván. Kezdetben a
pálcza kellene neki, mely a kezedben van, aztán megkivánná a
zsebórádat, később a repülő madarat, a ragyogó csillagot,
megkivánna mindent, a mit lát. Ha csak isten nem volnál, hogyan
elégítenéd ki?

Természetes hajlama az embernek, hogy mindent a magáénak tekint,
a mi hatalmában van. Ebben az értelemben bizonyos fokig igaz Hobbes
állítása: szorozzátok meg vágyainkkal a kielégítésükre való
eszközöket és mindenki ura lesz mindennek. A gyermek tehát, a kinek
csak akarnia kell, hogy kapjon, a mindenség tulajdonosának hiszi
magát, minden embert rabszolgájának tekint és mikor végül
kénytelenek valamit visszautasítani neki, ő lehetségesnek tartva
mindent, a mit parancsol, ezt a visszautasítást lázadásnak
minősíti; szemében minden ok, a melyet olyan korban fejtegetnek
előtte, mikor még nem tud okoskodni, nem egyéb, mint ürügy,
mindenben a rosszakaratot látja, a képzelt 
igazságtalanság érzése ingerültté teszi természetét, meggyülöli az
egész világot és a nélkül, hogy hálás lenne az engedékenységért,
felháborodik minden ellenzésen.

Hogy képzelhetném, hogy az ilyen harag uralma alatt levő s a
legmérgesebb szenvedélyektől emésztett gyermek valaha boldog
lehessen? Boldog! Deszpota volna, vagyis egyszerre a leghitványabb
rabszolga és a legnyomorultabb teremtés. Láttam ily módon nevelt
gyermekeket, a kik azt akarták, hogy forgassák fel egy
szempillantás alatt az egész házat, hogy hozzák le nekik a kakast a
toronyról, hogy állítsanak meg egy menetelő ezredet, hogy tovább
hallhassa a dobost, – a levegőt hasogatták visongásukkal, nem
hallgatva senkire, mikor nem engedelmeskedtek nekik azonnal. Hiába
igyekezett mindenki kedvükre lenni, kivánságaik felingerlődtek a
teljesítés könnyüségétől, makacsul ragaszkodtak a lehetetlen
dolgokhoz és mindenütt csak ellenmondásra, akadályokra,
szenvedésre, fájdalomra találtak. Mindig zugolódva, mindig
lázadozva, mindig dühösen, sirással és panaszkodással töltötték
napjaikat: vajjon szerencsés lények voltak-e? A gyöngeség és a
zsarnokoskodás együtt csak bolondságot és nyomoruságot nemzenek.
Két elkényeztetett gyermek közül az egyik megveri az asztalt, a
másik megkorbácsoltatja a tengert; sokat kell korbácsolniok és
verniök, a mig nyugodtan élhetnek.

Ha az uralkodás és zsarnokság eszméi nyomorultakká teszik őket
gyermekségüktől fogva, mi lesz velük, ha felnőnek és az emberekkel
való érintkezésük kiterjed és megsokszorozódik. Hozzászokva, hogy
minden meghajol előttük, micsoda meglepetéssel fogják a világba
belépve érezni, hogy minden ellenáll nekik és hogy összeroncsolja
őket a a súlya annak a mindenségnek, melyről azt hitték, hogy
kényük-kedvük szerint mozog! Szemtelen modoruk, gyermekes hiuságuk
csak kínzást, megvetést, gúnyt hoz a fejükre, a megalázás lesz a
mindennapi kenyerük: keserű tapasztalatok hamar megtanítják őket,
hogy nem ismerték sem helyzetüket, sem erejüket; nem lévén
hatalmukban minden, azt hiszik, semmi sincs hatalmukban. Annyi
szokatlan akadály akasztja meg őket, annyi gúny alacsonyítja
 le őket, hogy gyávák, félénkek,
meghunyászkodók lesznek és ép annyira önmaguk alá sülyednek, mint a
mennyire önmaguk fölé voltak emelve.

Térjünk vissza az alapszabályra. A természet arra alkotta a
gyermekeket, hogy szeressék és segítsék őket; de vajjon arra
alkotta-e őket, hogy engedelmeskedjenek nekik és féljenek tőlük?
Adott-e nekik tekintélyt parancsoló föllépést, szigorú tekintetet,
kemény és fenyegető hangot, hogy félelmetessé tegyék magukat?
Értem, hogy az oroszlán ordítása megrémíti az állatokat és hogy
reszketnek, ha meglátják rettentő sörényét, de ha van egyáltalán
illetlen, gyűlöletes, nevetséges látvány, akkor a tanácsosok
testülete az, a mint ünnepi díszruhájában leborul egy pólyás
gyermek előtt, melyet pompázó szavakkal szólítanak meg s a mely
feleletül csak bőg vagy öklendez.

Ha a gyermekkort maga-magában tekintjük, van-e a világon
gyöngébb, nyomorultabb, mindennek, a mi körülveszi, jobban
kiszolgáltatott teremtés, a melynek annyira szüksége van
szánalomra, gondoskodásra, pártfogásra, mint egy gyermeknek? Nem
tűnik-e úgy, mintha csak azért mutatna olyan szelid arczot és olyan
megható tekintetet, hogy mindenki, a ki közelít hozzá, érdeklődjék
gyöngesége iránt és segitségére siessen? Micsoda bántóbb, a
természet rendjével ellenkezőbb, mint látni egy zsarnokoskodó és
lázadó gyermeket, a mely parancsolgat mindenkinek, a ki körülveszi
és szemtelenül az úr hangján beszél azokkal, a kiknek csak el
kellene őt hagyni, hogy elpusztuljon?

Másrészről, ki nem látja, hogy az első kor gyöngesége annyiféle
módon lenyügözi a gyermeket, hogy barbár dolog ehhez az igához még
a mi szeszélyeinkét is hozzátenni, megfosztva őt úgyis oly
korlátozott szabadságától, melylyel oly kevéssé tud visszaélni és a
melytől megfosztani őt ép oly kevéssé hasznos neki, mint nekünk? Ha
nincs nevetségesebb dolog, mint a fennhéjázó gyermek, nincs
szánalomra méltóbb sem, mint a félénk gyermek. Mikor az értelem
korával úgyis megkezdődik a társadalmi szolgaság, mire való volna
megelőzni a személyes szolgasággal? Tűrjük el, hogy az élet egy
mozzanata mentve legyen attól az igától,  melyet nem
a természet rakott ránk és engedjük meg a gyermekkornak természetes
szabadsága gyakorlását, a mely legalább egyelőre távoltartja a
bűnöktől, melyeket a rabszolgaságban magunkra öltünk. Jőjjenek hát
azok a szigorú nevelők, azok a gyermekeiknek vakon engedelmeskedő
anyák frivol ellenvetéseikkel, és ismerjék meg előbb a természet
nevelési módszerét, mielőtt földicsérik a magukét.

Visszatérek a gyakorlathoz. Mondtam már, hogy a gyermekednek nem
szabad semmit azért megkapnia, mert kéri, hanem mert szüksége van
rá,30) nem szabad semmit
engedelmességből, tennie hanem szükségből Igy tehát ez a két szó:
engedelmesség és parancs ki lesz tiltva szótárából, még inkább ez a
két szó: kötelesség és kötelezettség; ellenben ez erő, szükség,
tehetetlenség és kényszerűség jelentékeny helyet foglal el benne.
Az értelem kora előtt nem lehet fogalma sem erkölcsi tényekről, sem
társadalmi vonatkozásokról; a mennyire csak lehetséges, kerülni
kell az ezeket jelentő szók kimondását, attól tartva, hogy a
gyermek kezdettől fogva hamis fogalmat alkot magának e szavakból,
melyet majd később nem tudunk vagy nem is lehet kiirtani. Az első
hamis fogalom, a mely beférkőzik fejébe, a tévedés és a vétek
csirája lesz benne; erre az első lépésre kell leginkább ügyelni.
Tégy róla, hogy a míg csak érzékelhető dolgok érintik, minden
fogalma érzékleteire vonatkozzék; tégy róla, hogy mindenfelől ne
vegyen észre maga körül egyebet, csak a fizikai világot; e nélkül
biztos lehetsz benne, hogy egyáltalán nem hallgat rád, vagy hogy a
morális világról, melyről beszélsz neki, fantasztikus fogalmakat
alkot magának, melyeket soha életében nem fogsz tudni kitörölni.


Locke nagy alaptétele volt, okokkal meggyőzni a gyermeket; ennek
van mostanában legnagyobb kelete: sikere azonban szerintem nem épen
nagyon alkalmas, hogy becsületére váljék; a magam részéről nem
tudok ostobább valamit elképzelni, mint azokat a gyermekeket, a
kikkel oly sokat okoskodtak. Az ember összes tehetségei közül az
okosság, mely úgyszólván nem egyéb, mint a többieknek összetétele,
fejlődik ki legnehezebben és legkésőbben és ezt akarják arra
használni, hogy az előbbi tehetségeket fejleszszék! A nevelés
remekműve, ha okossá tette az embert: és okoskodással akarnak
gyermeket nevelni! Ez annyi, mint a végén kezdeni és a műből
eszközt csinálni. Ha a gyermek hallgatna az okoskodásra, nem volna
szüksége a nevelésre; de ha kicsiny korától fogva olyan nyelven
beszélnek neki, a melyet nem ért, hozzászoktatják, hogy érje be
szavakkal, ellenőrizzen mindent, a mit mondanak neki, hogy ép olyan
okosnak tartsa magát, mint a mestere, vagy vitatkozó és czivakodó
legyen és mindent, a miről azt hiszik, észszerű okokból érik el
nála, csak a sóvárság, a félelem vagy a hiúság okából érnek el.

Ime a formula, a melyre visszavezethető csaknem minden erkölcsi
tanítás, melyben a gyermeket részesítik, vagy részesíthetik:

A mester: Ezt nem szabad tenni.

A gyermek: És miért nem szabad tenni?

A mester: Mert ez rossz.

A gyermek: Rossz? Mit tesz az, hogy rossz?

A mester: A mi meg van tiltva.

A gyermek: Hát mi baj van abból, ha megteszem, a mi meg
van tiltva?

A mester: Büntetést kapsz, mert engedetlen voltál.

A gyermek: Megteszem úgy, hogy ne tudják meg.

A mester: Csakhogy vigyáznak ám rád.

A gyermek: De ha elbújok.

A mester: Ki fognak kérdezni.

A gyermek: Hazudni fogok.

A mester: Hazudni nem szabad.

A gyermek: Mért nem szabad hazudni? 

A mester: Mert az rossz stb. stb.

Ime a kikerülhetetlen körforgás. Ha kilépsz belőle, a gyermek
már nem fog többé megérteni.

Nem nagyon hasznos oktatások-e ezek? Nagyon kiváncsi volnék
tudni, hogy mit lehetne ennek a párbeszédnek helyébe tenni. Maga
Locke is bizonyára nagy zavarban lett volna. Ismerni a jót és
rosszat, érezni az ember kötelességeinek okát, nem a gyermek
dolga.

A természet azt akarja, hogy a gyermekek legyenek gyermekek,
mielőtt emberek lennének. Ha ezt a rendet föl akarjuk forgatni, idő
előtt érleljük meg a gyümölcsöket, a melyeknek nem lesz sem a kellő
érettsége, sem ize és hamarosan meg fognak romlani; fiatal
tudósaink lesznek és öreg gyermekeink. A gyermekkornak megvan a
látási, gondolkozási, érzési módja, a mely neki megfelel; nincs
esztelenebb, mintha ennek helyébe a magunkét akarnók tenni és én
hamarabb kivánnám, hogy egy gyermek öt láb magas legyen, mint hogy
itélni tudjon tíz éves korában. Valóban, mire való volna neki ebben
a korban az értelem? Az értelem az erő zabolája és a gyermeknek
nincs erre a zabolára szüksége.

A mikor tanítványaitokat igyekeztek meggyőzni az engedelmesség
kötelességéről, ehhez az állítólagos meggyőzéshez hozzá fűzitek az
erőszakot és a fenyegetéseket; vagy a mi még rosszabb, a hizelgést
és az igéreteket; így tehát csábítva az érdek, vagy kényszerítve az
erőszak által, úgy fognak tenni, mintha az értelem győzte volna
őket meg; jól látják, hogy az engedelmeskedés rájuk nézve előnyös
és a lázadás ártalmas, a mint ti az egyiket, vagy a másikat
észreveszitek.

De mivel ti mindig csak olyat követeltek tőlük, a mi nekik
kellemetlen és mivel mindig kinos másnak az akarata szerint
cselekedni, a gyermek elrejtőzik, hogy a maga akaratát
megcselekedje, meg lévén győződve arról, hogy mindent jól tesz,
csak ne vegyék észre engedetlenségét; de kész belenyugodni, hogy
rosszat tett, a mint fölfödözik, attól féltében, hogy még nagyobb
baj éri. A kötelesség oka nem felelvén meg korának, nincs az az
ember a világon,  a ki azt meg tudná vele értetni; de a
büntetéstől való félelem, a bocsánat reménye, a szorultság, a
zavarodottság, hogy nem tud felelni, kicsikar belőle minden
vallomást, a mit csak követelnek; azt hittük, meggyőztük őket,
pedig csak bosszantottuk és megfélemlítettük.

Mi következik ebből: először is azzal, hogy ráhárítunk olyan
kötelességet, a melyet nem érez, fölingereljük őt a saját
zsarnokságunk ellen és elfordítjuk magunktól a szeretetét;
megtanítjuk őt arra, hogy szinlelő, hamis, hazug legyen azért, hogy
jutalmakat csikarjon ki tőlünk és megmeneküljön a büntetéstől;
végül hozzá szoktatva őt, hogy mindig egy nyilvánvaló indító okkal
leplezzen el egy titkos indító okot, magunk adjuk meg neki az
eszközt, hogy szüntelenül rászedjen minket, elleplezze előlünk
igazi jellemét és alkalomadtán üres szavakkal fizessen ki minket és
másokat.

A törvények, fogjátok mondani, ámbár kötelezők a lelkiismeretre
nézve, mégis kényszert alkalmaznak a felnőtt emberre nézve.
Megengedem, hogy így van. De egyebek-e ezek az emberek, mint a
nevelés által megrontott gyermekek? Éppen ez az, a minek elejét
kell venni. Alkalmazzátok a kényszert a gyermekre, az észszerüséget
a felnőttre; ez a természet rendje: a bölcsnek nincs törvényre
szüksége.

Bánjatok növendéketekkel korának megfelelően. Tegyétek kezdettől
fogva a maga helyére és tartsátok ott oly erősen, hogy ne is
próbáljon belőle kilépni; akkor még mielőtt tudná, hogy mi a
bölcseség, már is gyakorolni fogja legfontosabb tanítását. Ne
parancsoljatok neki soha semmit, bármi legyen is a világon,
egyáltalán semmit. Ne engedjétek, hogy csak az eszébe is jusson,
hogy valami hatalmat akartok gyakorolni fölötte. Ne tudjon egyebet
semmit, csak azt, hogy ő gyönge és ti erősek vagytok, hogy az ő
helyzeténél és a ti helyzeteteknél fogva szükségszerüen ki van
szolgáltatva kényetekre, kedvetekre; ezt tudja, ezt értse meg, ezt
érezze; érezze idején fennhéjázó fején a kemény jármot, a melybe a
természet hajtja az embert, a szükségszerüség nehéz jármát, a mely
alatt minden véges lénynek meg kell hajolnia; lássa ezt a
szükségességet mindig a dolgokban, soha az emberek 
szeszélyében;31) a zabola, a mely
visszatartja, a kényszerüség legyen, nem pedig a tekintély. A mitől
tartózkodnia kell, azt ne tiltsátok meg neki, hanem akadályozzátok
meg, hogy megtegye, magyarázgatás és okoskodás nélkül; ha valamit
megengedtek neki, engedjétek meg első szavára, kérések és
könyörgések nélkül, de mindenekfelett föltételek nélkül. Az
engedélyt adjátok meg szivesen, a tilalmat kedvetlenül; de legyen
minden tilalmatok visszavonhatatlan, semmiféle alkalmatlanság ne
ingasson meg, az egyszer kimondott nem legyen érczfal, a
mely ellen a gyermek ötször-hatszor is kimerítheti erejét, úgy hogy
meg se próbálja többet megdönteni.

Így teszitek türelmessé, nyugodtá, lemondóvá, megelégülővé, még
akkor is, ha nem kapja meg, a mit akart. Mert az ember
természetében rejlik, hogy békésen eltűri a dolgokból folyó
kényszerüséget, de más valakinek a rosszakaratát nem.

Ez ellen a szó ellen: nincs már több, még soha sem lázadt
föl egy gyermek sem, hacsak azt nem hitte, hogy hazugság.
Egyébiránt ebben nincs középút; vagy nem szabad tőle egyáltalán
semmit követelni, vagy kezdettől fogva a legteljesebb
engedelmességre kell szorítani. A legrosszabb nevelés, ha ingadozni
engeditek a saját akarata és a tiétek között és ha folytonos vita
tárgya köztetek és ő közte, hogy melyik az úr kettőtök közül:
százszor inkább akarnám, hogy mindig a gyermek legyen az úr.

Bizonyára különös dolog, hogy a mióta foglalkoznak a gyermekek
nevelésével, nem tudtak vezetésükre más eszközt kieszelni, mint a
vetélkedést, a féltékenységet, az irigységet, a hiuságot, a
kapzsiságot, a hitvány félelmet, mind a legveszedelmesebb
szenvedélyeket, a melyek legkönyebben gerjednek fel és
legalkalmasabbak a lélek megrontására, még mielőtt a test kialakult
volna. Minden időelőtti tanítással,  a melyet fejébe akarnak
verni, egy bünt oltanak be szive mélyébe. Az esztelen nevelők azt
hiszik, csodákat művelnek, a mikor gonoszokká teszik a gyermekeket,
hogy megtanítsák őket arra, hogy mi a jóság és akkor aztán
fontoskodva mondják: ime, ilyen az ember. Igen, ilyen az az ember,
a kit ti csináltatok.

Megpróbáltak minden eszközt, kivéve egyet, éppen azt, a mely
egyedül vezethet czélra: a helyesen szabályozott szabadságot. Nem
kell a nevelésbe beleártani magunkat, ha nem tudjuk a gyermeket
egyedül a lehetőség és lehetetlenség törvényei által odavezetni, a
hova akarjuk. Az egyiknek és a másiknak köre egyaránt ismeretlen
lévén előtte, kitágíthatjuk vagy összébb szoríthatjuk körülötte, a
hogy akarjuk. Leköthetjük, előbbre tolhatjuk, visszatarthatjuk,
csak csupán a szükségesség kötelékével, a nélkül, hogy zúgolódnék
miatta. Hajlékonynyá és tanulékonynyá tehetjük, csupán a dolgokban
rejlő kényszerüség által, a nélkül, hogy alkalma volna bármiféle
bünnek kicsirázni benne; mert sohasem éled föl a szenvedély, ha nem
lehet hatása.

Ne adjatok növendéketeknek semmiféle szóbeli oktatást, csak a
tapasztalatból kapja tanítását; ne rójatok rá semminemű büntetést,
mert ő még nem tudja, hogy mit tesz az: hibát elkövetni; ne
kéressetek vele soha bocsánatot, mert hiszen nem tud sérteni.
Tettei mentesek lévén minden erkölcsi jellegtől, nem tud semmi
olyat tenni, a mi erkölcsileg rossz és a mi akár büntetést, akár
dorgálást érdemelne.

Már látom, hogy az olvasó rémülettel itél erről a gyermekről, a
megszokott gyermekekről véve a mintát, de csalódik. Az örökös
feszélyezettség, a melyben növendékeiteket tartjátok, ingerli
pajkosságukat; mennél jobban érzik a kényszert, ha szemeitek előtt
vannak, annál pajkosabbak, a mint megszabadulnak tőle. Kárpótolniok
kell magukat, a mikor tudják, a szigorú kényszerért, a melyben
tartjátok őket.

Két városi diák nagyobb fölfordulást csinál a falun, mint az
egész falu gyermekserege. Zárj egy kis úrfit és egy paraszt
gyereket egy szobába; az előbbi fölforgat és összetör-zúz mindent,
mielőtt a másik kimozdulna helyéből. Miért volna ez így, ha nem
azért, hogy az egyik siet visszaélni  a szabadság egy
pillanatával, míg a másik, mindig biztos lévén szabadságáról, nem
siet élni vele? Pedig a falusi gyermekek is, a kiknek gyakran
hizelegnek vagy útjukat állják, még mindig távol vannak attól az
állapottól, a melyben én szeretném őket tartatni.

Állapítsuk meg kétségbevonhatatlan alapelvül, hogy a természet
első zsendülései mindig helyesek. Az emberi szívben nincs eredendő
visszásság, nem találni benne egyetlen bünt sem, a melyről ne
lehetne megmondani, hogyan és mi által hatolt bele. Az egyedüli
természetes szenvedély az emberben az önmaga iránt való szeretet,
vagyis a tágabb értelemben fölfogott önszeretet. Ez az önszeretet
magában véve vagy miránk vonatkoztatva jó és hasznos, és mivel
nincs benne másokra való szükségszerű vonatkozás, e tekintetben
természetszerűen közömbös: csak az által lesz jóvá vagy roszszá, a
hogy alkalmazzuk; és azok által a vonatkozások által, a melyeket
adunk neki.

Egész addig, a míg az önszeretet irányítója, az ész ki
fejlődhetik, fontos dolog, hogy a gyermek ne tegyen semmit azért,
mert ezt így látta vagy hallotta, szóval semmit másokra való
tekintetből, hanem csupán azt tegye, a mit a természet kiván tőle
és akkor mindig csak jót fog tenni.

Nem úgy értem ezt, hogy soha nem fog bajt csinálni hogy nem
fogja magát megsérteni, hogy nem tör el valami értékes holmit, ha a
keze ügyébe akad. Sok bajt csinálhat, a nélkül, hogy rosszat tenne,
mert a rossz tett az ártás szándékától függ és ez a szándék soha
sincs meg a gyermekben. Ha csak egyszer is megvolna benne, már
minden el volna veszve, csaknem menthetetlenül gonoszszá lenne.

Nem egy dolog rossz a kapzsiság szemében, a mi nem rossz az ész
szemében. A mikor a gyermekeket szabadjukra hagyjuk, hogy
gyakorolják pajkosságukat, tanácsos távoltartani tőlük mindent, a
mi ezt a pajkosságot költségessé tehetné és nem hagyni kezük
ügyében semmit, a mi törékeny és értékes. Szobájuk legyen egyszerű
és tartós butorokkal berendezve, ne legyenek benne tükrök,
porczellán tárgyak, csecsebecsék.

A mi az én Emilemet illeti, a kit falun nevelek föl, a
 szobájában nem lesz semmi, a mi egy
paraszt szobától megkülönbözteti. Mire való volna annyi gonddal
földiszíteni, mikor olyan keveset fog benne tartózkodni? De
csalódom, ő maga fogja földiszíteni és pedig meg fogjuk látni,
mivel.

Ha a gyermek minden elővigyázatosságotok daczára valami
rendellenességet csinál, összetör valami hasznos tárgyat, ne
büntessétek saját hanyagságtok miatt, ne dorgáljátok; ne halljon
egyetlen szemrehányó szót sem, még azt se mutassátok előtte, hogy
bánatot okozott nektek; tegyetek egészen úgy, mintha az a tárgy
önmagától törött volna össze; higyjétek végre is, hogy sokat
tettetek, ha meg tudtátok állni, hogy ne szóljatok semmit.

Ki merjem-e itt fejteni minden nevelés legnagyobb, legfontosabb,
leghasznosabb szabályát? Azt t. i., hogy nem kell időt nyerni,
hanem vesztegetni kell az időt. Közönséges olvasóm, bocsásd meg
nekem paradoxonaimat: az ember kénytelen paradoxonokat csinálni, ha
gondolkodik és mondhattok bármit, inkább vagyok a paradoxonok, mint
az előitéletek embere. Az emberi élet legveszedelmesebb ideje a
születéstől a tizenkét éves korig való idő. Ez az az idő, a mikor a
hibák és a bünök csiráznak, a nélkül, hogy volna eszköz kiirtásukra
s mire az eszköz előkerül, a gyökerek már oly mélyre hatoltak, hogy
nincs idő kitépésükre. Ha a gyermek egyszerre ugorna át anyja
emlőjéről az értelmes korba, a nevelés, melyben részesítik,
megfelelhetne neki, de a természetes haladás szerint teljesen
ellenkező nevelésre van szüksége. Az kellene, hogy semmit se tegyen
lelkéből addig, a míg minden képessége nincs kifejlődve, mert
lehetetlen, hogy észrevegye a fáklyát, a melyet mutattok neki,
addig, a míg vak és hogy az eszmék végtelen mezején olyan utat
kövessen, a melyet az ész a legjobb szemeknek is olyan nehezen
észrevehetően jelöl ki.

Az első nevelésnek tehát tisztára negativnak kell lennie. Nem
abban áll, hogy tanítsuk az erkölcsöt, vagy az igazságot, hanem
csak abban, hogy megóvjuk a szívet a büntől és a tévedés
szellemétől. Ha képesek volnátok nem tenni semmit és nem engedni
semmit, hogy történjék, ha egészségesen és erősen tudnátok vezetni
növendéketeket tizenkét  éves koráig a nélkül, hogy meg tudná
különböztetni, melyik a jobb keze s melyik a bal, az első leczkétől
fogva megnyilnának megértésének szemei az ész számára; előitéletek
nélkül, szokások nélkül lévén, nem volna benne semmi, a mi
ellensúlyozza gondoskodásotok hatását. Hamar a legbölcsebb emberré
lenne kezetekben és miután azon kezdtétek, hogy nem műveltetek
semmit, a nevelés csodáját művelnétek.

Tegyétek a szokásnak visszáját és csaknem mindig jól fogtok
cselekedni. Az apák és a tanítók, mivel nem gyermeket akarnak a
gyermekből csinálni, hanem tudóst, sohasem dorgálnak,
rendreutasítanak, korholnak, hitegetnek, fenyegetnek, igérgetnek,
oktatnak, okoskodnak elég korán. Tegyetek okosabban: legyetek
okosak és ne okoskodjatok tanítványotokkal, különösen ne azért,
hogy helyeselje azt, a mi nem tetszik neki, mert ha így mindig
beleviszitek az okosságot a kellemetlen dolgokba, csak azt éritek
el vele, hogy unalmassá teszitek előtte és már korán elveszitek
hitelét egy olyan lélekben, a mely még nincs a megértés
állapotában. Gyakoroljátok testét, szerveit, érzékeit, erőit, de
hagyjátok a lelkét tétlenül, a míg csak lehet. Óvakodjatok minden
korai véleménytől, a melyet itélete még nem tud felfogni. Tartsátok
vissza, távolítsátok el tőle az idegen benyomásokat és ne siessetek
a rossz megakadályozása végett tenni a jót, mert úgyis csak akkor
jó, a mikor az értelem megvilágítja. Tekintsetek minden halasztást
előnynek; máris nagy nyereség, minden veszteség nélkül haladni a
czél felé; engedjétek megérni a gyermekséget a gyermekben. Végül, a
mi leczke szükségessé válik számára, ne részesítsétek benne ma, ha
veszély nélkül tudjátok holnapra halasztani.

Egy másik megfontolás, a mely megerősíti ennek a módszernek a
hasznosságát, a gyermek sajátos géniuszának megfontolása, a melyet
jól kell ismerni, hogy tudjuk, milyen erkölcsi vezetés felel meg
neki. Minden szellemnek megvan a maga sajátos formája, a mely
szerint irányítani kell és fontos dolog gondjaink sikerére, hogy e
szerint a forma szerint irányoztassék, nem pedig más forma szerint.
Okos  ember lévén, lesd ki sokáig a
természetet, figyeld meg jól növendékedet, mielőtt kimondod neki az
első szót; engedd, hogy jellemének csirája kezdettől fogva teljes
szabadsággal mutatkozzék, ne kényszerítsd semmire sem, hogy annál
jobban láthasd a maga teljes valóságában. Azt hiszed, a
szabadságnak ez az ideje el van veszve számára? Ellenkezőleg, a
legjobban felhasznált idő lesz, mert így tanulod meg, hogy ne
veszíts el egyetlen pillanatot sem egy becsesebb időben; e helyett,
ha elkezdesz cselekedni, mielőtt tudnád, mit kell tenni, vaktában
fogsz cselekedni, tévedéseknek leszel kitéve, minduntalan vissza
kell fordulnod, messzebb leszel a czéltól, mintha kevésbbé siettél
volna elérni. Ne tégy úgy, mint a fösvény, a ki sokat veszít
azáltal, hogy nem akar semmit veszíteni. Áldozd fel az első
életkorban azt az időt, a melyet kamatostul fogsz visszanyerni
előbbrehaladott életkorban. A bölcs orvos nem rendel vaktában a
beteg első láttára, hanem előbb tanulmányozza a beteg
temperamentumát, mielőtt rendel neki; később fog bele gyógyításába,
de meggyógyítja, míg a nagyon siető orvos megöli.

De hol helyezzük el ezt a gyermeket, hogy így nevelhessük föl,
mint érzéketlen lényt, mint valami automatát? A hold gömbjében
tartsuk, vagy egy elhagyott szigeten? Távolítsuk el minden emberi
lénytől? Nem lesz-e állandóan előtte a világban a mások
szenvedélyeinek látványa és példája? Nem fog-e soha látni korabeli
más gyermekeket? Nem fogja-e soha látni szüleit, szomszédjait,
dajkáját, nevelőnőjét, inasát, sőt nevelőjét sem, a ki elvégre
mégsem angyal?

Ez az ellenvetés nyomós és alapos. De mondtam-e én, hogy ez a
természetes nevelés könnyű vállalkozás? Oh, emberek! az én hibám-e,
hogy ti nehézzé tettetek mindent, a mi jó? Érzem ezeket a
nehézségeket, meg is vallom őket: talán leküzdhetetlenek is, de az
mindig bizonyos, hogy ha ráadjuk magunkat megelőzésükre, legalább
egy bizonyos pontig elejüket vehetjük. Én megmutatom a czélt, a
melyet ki kell tüzni magának; nem mondom, hogy el is lehet érni, de
azt mondom, hogy a ki leginkább megközelíti, az éri el a legnagyobb
sikert.

Emlékezzetek meg arról, hogy mielőtt el mernők vállalni
 egy ember formálását, előbb embert kell
csinálnunk önmagunkból, önmagunkban kell megtalálunk a példát, a
melyet az, a kit nevelünk, maga elé tüzzön. A míg a gyermek még
ismeret nélkül való, van elég idő úgy előkészíteni mindent, a mi a
közelébe jut, hogy első tekintetébe csak olyan tárgyak ötöljenek, a
melyek látása neki való. Légy tiszteletreméltó mindenki előtt, első
sorban szerettesd meg magadat, hogy mindenki igyekezzék kedvedre
lenni. Nem válhatsz a gyermek mesterévé, ha nem vagy mestere
mindannak, a mi őt körülveszi és ez a tekintély sohasem lesz
elegendő, ha nem alapszik az erény megbecsülésén. Nem arról van
szó, hogy fordítsd ki az erszényedet és szórd tele marokkal a
pénzt; sohasem láttam, hogy a pénz megszerettetett valakit. Nem
kell fösvénynek vagy ridegnek lenni, sem panaszkodni a nyomor
miatt, melyet enyhíteni tudsz, de akárhogy kitárod a szekrényedet,
ha nem tárod ki a szívedet is, a többieké mindig zárva marad
előtted. Az idődet, a gondoskodásodat, a vonzalmadat, önmagadat
kell odaadnod, mert tehetsz, a mit akarsz, mindig meg fogják
érezni, hogy a pénzed nem te vagy. Vannak az érdeklődésnek és a
jóakaratnak olyan tanujelei, a melyek nagyobb hatást tesznek és
több valódi haszonnal járnak, mint minden ajándék: hány
szerencsétlennek, betegnek van több szüksége vigaszra, mint
alamizsnára! hány elnyomott van, kinek a pártfogás többet használ,
mint a pénz! Békítsd ki azokat, a kik meghasonlottak egymással,
vedd elejét a pörösködésnek, vezesd a gyermeket kötelessége
tudatára, az apát az elnézésre, mozdítsd elő a boldog házasságokat,
akadályozd meg az üldözést, használd fel, pazarold növendéked
szüleinek befolyását a gyöngék érdekében, a kik sehol sem kapnak
igazságot és a kiket a hatalmasok elnyomnak. Jelentsd ki magadat
fenkölten a szerencsétlenek pártfogójának. Légy igazságos,
emberséges, jótékony. Ne csak az alamizsnát gyakorold, hanem a
felebaráti szeretetet is; a könyörület munkái több bajt enyhítenek,
mint a pénz; szeresd a többieket és ők is szeretni fognak, légy
szolgálatukra és ők is szolgálatodra lesznek, légy a testvérük és
ők a gyermekeid lesznek. 

Ez is egyik oka annak, a miért Emilt falun akarom nevelni, távol
a szolgák csürhéjétől, a kik a legaljasabb emberek gazdáik után,
távol a város fekete erkölcseitől, a melyeket a máz, melylyel be
vannak vonva, csábítókká és ragályosakká tesz a gyermekre nézve,
holott a falusi ember bünei leplezetlenek és durvák lévén, inkább
visszariasztják, mint csábítják, ha nincs valami érdeke benne, hogy
utánozza őket.

Falun a nevelő sokkal inkább ura a tárgyaknak, melyeket a
gyermeknek meg akar mutatni; hirnevének, beszédének, példájának
olyan tekintélye van, a milyet a városban nem birna szerezni;
hasznos lévén az egész világnak, mindenki igyekezni fog, hogy
lekötelezze magának, hogy megbecsültessék általa, hogy olyannak
mutassa magát a növendék előtt, a milyennek a mester szeretné, hogy
valóban legyen és ha a bünből nem javulnak is meg, tartózkodni
fognak a botránytól; ez mindaz, a mire szükségünk van czélunk
érdekében.

Tegyetek le róla, hogy másokat felelőssé tegyetek a saját
hibáitokért; a rossz, a mit a gyermek lát, kevésbbé rontja meg,
mint az, a melyre ti tanítjátok őt. Ha mindig prédikáltok, mindig
erkölcsi leczkékkel tartjátok, mindig pedánskodtok, minden
eszméért, melyet azon hiszemben adtok a gyermeknek, hogy jó,
egyszerre húsz mást adtok neki, a mely nem ér semmit: eltelve
azzal, a mi a ti fejetekben történik, nem látjátok a hatást, melyet
az ő fejében idéztek elő. Azt hiszitek, a szavak hosszú áradatában,
a melylyel a gyermeket szüntelenül elárasztjátok, nincs egy sem,
melyet tévesen fog fel? Azt hiszitek, hogy nem magyarázza a maga
módja szerint zavaros magyarázataitokat és hogy nem talál bennük
semmit, a miből rendszert csináljon a maga szája íze szerint, a
melyet aztán alkalom adtán szembeállíthat veletek?

Hallgassátok meg a kis emberkét, a kit így megoktattak,
hagyjátok kedve szerint fecsegni, kérdezősködni, nagyzolni és el
fogtok csodálkozni azon a különös fordulaton, melyet okoskodásaitok
eszében vettek: összezavar mindent, fölforgat mindent, kihoz
béketüréstekből, néha kihoz a sodrotokból  váratlan
ellenvetéseivel, kényszerít, hogy elhallgassatok vagy hogy őt
hallgattassátok el; vajjon akkor mit gondolhat arról a
hallgatásról, a melybe az az ember merül, a ki olyan sokat szeret
beszélni? Ha egyszer megnyeri ezt az előnyt fölöttetek és ezt
észreveszi, oda a nevelés, mindennek vége ettől a pillanattól
fogva, nem igyekszik többé tanulni, hanem igyekszik titeket
megczáfolni.

Buzgó mesterek, legyetek egyszerűek, óvatosak, tartózkodók; csak
akkor tegyetek valamit, ha mások cselekedeteinek megakadályozásáról
van szó: ezt ismétlem szüntelenül. Inkább halaszszatok el, ha
lehet, egy jó tanítást, attól féltetekben, hogy rossz tanítást
adhattok. Ezen a földön, a melyet a természet az ember első
paradicsomává tett, ne merjétek a kisértő tisztét teljesíteni, fel
akarva világosítani az ártatlanságot a jóról és gonoszról: úgysem
tudjátok megakadályozni, hogy a gyermek felvilágosodjék kívülről,
példák útján, korlátozzátok tehát egész őrködésteket arra, hogy
ezeket a példákat a neki megfelelő alakban véssétek be lelkébe.

A viharos szenvedélyek nagy hatással vannak a gyermekre, ha
tanujukká válik, mert nagyon érzékelhető jeleik vannak, a melyek
meglepik és kierőszakolják a figyelmét. Különösen a harag olyan
zajos kitörései, melyeket lehetetlen észre nem venni, ha közelébe
jutunk. Nem is lehet kérdés tárgya, hogy ez jó alkalom a
pædagogusnak, hogy szép beszédet füzzön hozzá. Ugyan! szó se legyen
szép beszédről, egyáltalán nem, egy szót sem. Hadd jöjjön a
gyermek, elcsodálkozva a látványon; okvetlenül kérdezősködni fog. A
felelet egyszerű, magukból azokból a tárgyakból vonható le, melyek
érzékeibe ötlenek. Látja a lángba borult arczot, a villogó szemet,
a fenyegető mozdulatot, hallja a kiáltásokat, mind annak a jeleit,
hogy a test nincs megszokott nyugalmában. Mondjátok meg neki
nyugodtan, affektálás és titkolózás nélkül: ez a szegény ember
beteg, lázrohama van. Ezt az alkalmat felhasználhatjátok arra, hogy
fogalmat adjatok neki, de csak kevés szóval, a betegségekről és
hatásaikról, mert ez is a természettől való és egyike a
szükségszerűség ama kötelékeinek, melyeknek alávetve kell hogy
érezzük magunkat. 

Lehetséges-e, hogy ennek a fogalomnak alapján, a mely nem is
téves, ne éledjen benne jókor bizonyos irtózás attól, hogy
átengedje magát a szenvedély szélsőségeinek, melyeket betegségeknek
tekint? És hiszitek-e, hogy egy ilyen fogalom, a maga idejében
beoltva, nem idéz elő ép olyan üdvös hatást, mint a legunalmasabb
erkölcsi prédikáczió? De nézzétek a jövőben ennek a fogalomnak a
következményeit: ime, jogotok van, ha arra találna kerülni a sor,
egy lázadó gyermeket úgy tekinteni, mint egy beteget, bezárni
szobájába, ha kell ágyába is, rövid pórázon tartani, elrémíteni
saját éledező büneitől, gyülöletessé és félelmetessé tenni előtte
azokat, a nélkül, hogy valaha is büntetés számba vehetné a
szigoruságot, a melylyel talán kénytelenek vagytok élni, hogy
meggyógyítsátok. És ha egyszer-másszor veletek magatokkal is
megesik egy heves pillanatban, hogy elhagy a hideg vér és a
mérséklet, a melyben gyakorolnotok kell magatokat, ne igyekezzetek
elleplezni előtte hibátokat, de mondjátok ki nyiltan, gyöngéd
szemrehányással: fiam, beteggé tettél.

Egyébiránt fontos dolog, hogy azokat a naivitásokat, melyeket a
gyermekben azoknak a fogalmaknak egyszerüsége idéz elő, a melyekből
táplálkozik, sohasem emlegessék jelenlétében s ne is idézgessék oly
módon, hogy ő is megérthesse. A meggondolatlan kaczagás
megronthatja hat hónap munkáját és jóvátehetetlen kárt tehet a
gyermek egész életére. Nem győzöm eléggé ismételni, hogy a ki a
gyermek fölött úr akar lenni, előbb önmaga felett kell úrnak
lennie. Elképzelem Emilemet, a mint a két szomszédasszony közti
czivakodás tetőpontján odamegy a dühösebbikhez és szánakozó hangon
mondja neki: szegény asszony, maga úgy-e beteg, mennyire
sajnálom magát! Ez a közbelépés bizonyára nem marad hatás
nélkül a szemlélőkre s talán a szereplőkre sem. Nevetés nélkül,
korholás nélkül, dicséret nélkül elvezetem, akár szivesen jön, akár
erőszakkal, mielőtt észrevehetné ezt a hatást vagy legalább mielőtt
gondolkozhatnék rajta és sietek elvonni a figyelmét más tárgyakra,
melyek amazt hamar elfeledtetik vele.

Nem czélom, hogy behatoljak minden részletbe, csupán
 csak az, hogy kifejtsem az általános
tételeket és példákat nyujtsak nehéz eshetőségekre. Lehetetlennek
tartom, hogy a társadalom ölén föl lehessen nevelni egy gyermeket
tizenkét éves koráig a nélkül, hogy fogalmat adjunk neki az egyik
embernek a másikhoz való viszonyáról és az emberi cselekedetek
erkölcsiségéről. Elég, ha ragaszkodunk ahhoz, hogy ezeket a
szükséges fogalmakat oly későn adjuk meg neki, a mint csak lehet és
a mikor kikerülhetetlenekké válnak, csak a pillanatnyi szükségre
kell szorítkozni, csupán csak azért, hogy ne higyje magát mindenek
urának és ne tegyen rosszat másoknak aggály nélkül és a nélkül,
hogy maga is tudná. Vannak szelid és csöndes természetek, melyekkel
messzire lehet menni a nélkül, hogy veszélyeztetnők első
ártatlanságukat, de vannak heves természetek is, a melyekben a
vadság korán kifejlődik és a melyekből sietni kell embert csinálni,
hogy ne legyünk őket kénytelenek lánczra verni.

Első kötelességeink önmagunkra irányulnak; kezdetleges érzéseink
önmagunkban összpontosulnak, minden természetes mozgásunk kezdetben
fentartásunkra és jóllétünkre vonatkozik. Igy az igazság első
érzéséhez nem annak az igazságnak a révén jutunk, a melylyel mi
tartozunk, hanem annak révén, a melylyel mások tartoznak nekünk és
megint egy visszássága a közkeletü nevelési módoknak, hogy
kezdettől fogva beszélnek a gyermeknek kötelességeiről, sohasem a
jogairól, azon kezdik, hogy annak az ellenkezőjét mondják neki, a
mi kell, azt, a mit meg sem tud érteni és a mi nem is
érdekelheti.

Ha tehát olyan gyermeket kellene vezetnem, a milyet az imént
föltételeztem, azt mondanám magamban: a gyermek nem támad
személyekre,32) hanem a dolgokra, és hamar
 megtanul a tapasztalatból tisztelni
mindenkit, a ki felülmulja korban és erőben: a dolgok ellenben nem
védik magukat. Az első fogalom tehát, melyet adni kell neki, nem
annyira a szabadság, mint inkább a tulajdon fogalma és hogy ezt a
fogalmat megalkothassa magának, kell hogy legyen valamije, a mi a
sajátja. Ha felsoroljuk neki ruháit, butorait, játékszereit, az nem
jelent számára semmit, mivel ha rendelkezik is ezekről a
tárgyakról, nem tudja sem azt, hogyan, sem azt, miért az övéi.
Azzal se megyünk többre, ha megmondjuk neki, hogy azért az övéi,
mert neki adtuk, mert hogy adhasson az ember, ahhoz az kell, hogy
legyen neki, ime tehát egy előbbi birtoklás, mint az övé; a
tulajdon fogalmát akarjuk neki megmagyarázni, tekintet nélkül arra,
hogy az ajándékozás konvenczió dolga és hogy a gyermek nem tudhatja
még, mi a konvenczió.33)
Olvasók, jegyezzétek meg, kérlek, ebben a példában és százezer
másban, hogyan szokás azt gondolni, hogy jól nevelték a gyermeket,
pedig csak teletömték a fejét olyan szavakkal, melyeknek rá nézve
nincs semmi értelme.

Vissza kell tehát térni a tulajdon eredetéhez, mert innen kelhet
ki az első róla való fogalom. A falun élő gyermek bizonyos fogalmat
alkot magának a mezei munkáról, ehhez nem kell egyéb, mint szem és
ráérés s neki megvan az egyik is, a másik is. Minden kornak s
különösen az övének jellemző vonása, hogy alkotni, utánozni akar,
jelét adni hatalmának és tevékenységének. Alig látott kétszer kerti
munkát, vetést, ásást, zöldség-plántálást és máris kertészkedni
akar maga is.

A föntebb fölállított alapelveknek megfelelően nem ellenzem
kivánságát, ellenkezőleg pártját fogom, osztozom kedvtelésében,
vele dolgozom, nem az ő mulatságára, hanem a 
magaméra, ő legalább úgy hiszi: magam is kertészlegényévé leszek; a
míg meg nem erősödik a karja, fölásom neki a földet, ő birtokába
veszi azzal, hogy elültet benne egy palántát és ez a birtoklás
bizonyára szentebb és tiszteletreméltóbb, mint mikor Nunès Balboa
birtokába vette Dél-Amerikát Spanyolország nevében, beleplántálva
zászlaját a déli tenger partjába.

Mindennap megöntözzük a palántákat, örömujjongással nézzük
növekvésüket. Azzal növelem ezt az örömet, hogy megmondom neki: ez
a tiéd és megmagyarázom a tiéd fogalmát, megértetem vele,
hogy ebbe belehelyezte idejét, munkáját, fáradságát, végre egész
személyét, hogy ebben a földben van valami belőle magából, a mit
magáénak tulajdoníthat bárkivel szemben, mint a hogy kiszakíthatja
a karját egy másik ember kezéből, a ki akarata ellenére vissza
akarja tartani.

Egy szép napon sietve jön, az öntöző kanna a kezében. Oh,
micsoda látvány! Oh, fájdalom! Minden palánta ki van tépve, az
egész föld ki van forgatva, rá sem ismerni a helyre. Ah, mi lett
munkámból, művemből, gondjaim és verejtékem édes gyümölcséből? Ki
rabolta meg tulajdonomat? Ki vette el palántáimat? A fiatal szív
fellázad, a jogtalanság első érzése önti bele szomorú keservét,
könnyei patakokban folynak, a kétségbeesett gyermek megtölti a
levegőt nyögésével és sírásával. Részt veszek fájdalmában,
felháborodásában; kutatunk, tudakozódunk, vizsgálatot rendezünk.
Végül fölfedezzük, hogy a kertész követte el a csinyt.
Odahívjuk.

Ezzel aztán ugyan jól járunk. A kertész panaszunk hallatára
elkezd még hangosabban panaszkodni, mint mi. Hogyan, uraim, hát
önök rontották el a munkámat? Ide én máltai dinnyét ültettem,
melynek magvait úgy kaptam, mint valami kincset és melylyel jól
akartam önöket tartani, ha majd megérik, de önök hitvány palántáik
kedvéért tönkretették már kikelt dinnyéimet, a melyeket sohasem
tudok többé pótolni. Jóvátehetetlen kárt okoztak nekem és önmagukat
is megfosztották a pompás dinnye élvezetétől.

János Jakab. Bocsáss meg, szegény Róbertem. Te
 belefektetted ide munkádat,
fáradságodat. Belátom, hogy rosszat tettünk, elrontottuk a munkád
eredményét, de majd szerzünk másik máltai magvakat és ezentúl majd
csak akkor fogunk egy földet megművelni, ha tudjuk, hogy előttünk
senki se tette rá a kezét.

Róbert. Akkor ugyan megpihenhetnek, uraim, mert parlagon
heverő föld nincs már sehol. Én azon a földön dolgozom, melyet az
apám tört fel és mindenki ugyanazt teszi a maga részéről. A mi
földet látnak, mind el van foglalva rég idők óta.

Emil. Róbert úr, akkor hát gyakran vesznek el
dinnyemagvak?

Róbert. Bocsásson meg, ifjuram, csakhogy nem akad ám
mindig olyan hebehurgya fiatal úr, mint ön. Senki sem nyúl hozzá a
szomszédja kertjéhez, mindenki tiszteletben tartja a más munkáját,
hogy a magáé is biztonságban legyen.

Emil. De nekem nincs kertem.

Róbert. Mit bánom én! Ha az enyémet elrontja, nem engedem
többé sétálni benne, mert bizony nem akarom, hogy kárba veszszen a
fáradságom.

János Jakab. Nem lehetne a jó Róberttel megegyezni?
Engedjen át kis barátomnak és nekem egy zúgot a kertjében, hogy
megműveljük, az alatt a föltétel alatt, hogy a haszon fele az övé
lesz.

Róbert. Átengedem én föltétel nélkül is. De úgy
vigyázzanak, hogy kitépem a palántáikat, ha hozzányúlnak az én
dinnyéimhez.

Ebből a kisérletből, a melylyel bele lehet vésni a gyermekbe a
kezdetleges fogalmakat, láthatni, mint lehet a tulajdon fogalmát
természetszerüen visszavezetni arra a jogra, melyet az első foglaló
munkájával szerez. Ez világos, szabatos, egyszerü és mindig érthető
a gyermek számára. Ettől fogva egész a tulajdon jogáig és a cseréig
csak egy lépés van, a mely után rövidesen meg kell állni.

Láthatni azt is, hogy az a magyarázat, melyet itt két lap irásba
szorítok bele, a gyakorlatban talán egy év dolga lesz, mert az
erkölcsi eszmék fejlődésében nem lehet elég  lassan
haladni, sem elég szilárdan megvetni a lábunkat minden lépésnél.
Fiatal mesterek, kérlek, gondoljatok erre a példára és tartsátok
eszetekben, hogy tanítástoknak mindenkor inkább a cselekedetekben
kell rejlenie, mint a beszédben, mert a gyermek könnyen elfelejti,
a mit mondott s a mit neki mondtak, de nem felejti el, a mit tett
vagy a mit neki tettek.

Hasonló oktatásokat, mint már mondottam, előbb-utóbb adni kell,
a szerint, a mint a növendék szelid vagy heves természete sietteti
vagy késlelteti szükségét; hasznuk szembeszökően nyilvánvaló, de
hogy e nehéz dolgokban semmit se mulaszszunk el, adjunk még egy
példát.

Makacs gyereketek elront mindent, a mihez hozzányúl; ne
haragudjatok érte, távolítsatok el keze ügyéből mindent, a mit
elronthat. Összetöri a bútorokat, melyeket használ; ne siessetek
újakat adni neki, hadd érezze a nélkülözés kényelmetlenségét.
Betöri szobája ablakát, hadd fújjon rá a szél éjjel és nappal, a
nélkül, hogy törődnétek meghülésével, mert inkább legyen náthás,
mint bolond. Ne panaszkodjatok soha az alkalmatlanságon, melyet
okoz, de legyen rá gondotok, hogy ő érezze legelőször. Végre
kijavíttatjátok az ablakot, de még mindig nem szóltok semmit.
Megint betöri? Fordítani kell a módszeren; mondjátok neki szárazon,
de harag nélkül: az ablak az enyém, az én gondoskodásomból
csinálták, azt akarom, hogy megmaradjon. Ekkor bezárjátok a
gyermeket a sötétbe, egy ablaktalan szobába. Erre az új eljárásra
elkezd sírni, dühösködni; nem törődik vele senki. Hamarosan
belefárad és alább hagy a hangjával; szomorkodik, nyöszörög;
megjelenik egy szolga, a lázadó kéri, hogy szabadítsa meg. A
nélkül, hogy kifogást keresne, hogy miért nem teszi meg, a szolga
ezt feleli: nekem is van ablakom, a melyre vigyázni kell.
Ezzel elmegy. Végre miután a gyermek néhány óra hosszat maradt ott,
elég sokáig, hogy megúnhassa és megemlékezzék rá, valaki azt
ajánlja neki, egyezzen ki veletek, hogy visszaadjátok neki a
szabadságát és ő nem tör be több ablakot. Hisz ő egyebet sem akar.
Megkéret benneteket, hogy jöjjetek hozzá. El is jöttök. Felajánlja
az egyezséget és ti azonnal elfogadjátok,  ezt
mondva neki: ez nagyon jól van, nyerünk rajta mind a ketten, miért
nem jött ez a jó eszméd hamarabb? És aztán örömmel megölelitek, a
nélkül, hogy igéretének megerősítését kivánnátok tőle s azonnal
bevezetitek szobájába, ezt a megegyezést oly szentnek és
sérthetetlennek tekintve, mintha esküvel volna megerősítve. Mit
gondoltok, micsoda fogalmat nyer ebből az eljárásból az igéret
hiteléről és hasznosságáról? Nagyot csalódnék, ha akadna a világon
egyetlen gyermek, hacsak nincs még egészen megromolva, a kin ne
fogna ez a bánásmód és a ki ezek után szándékosan betörne egy
ablakot. Figyeljétek meg mindennek lánczolatát. A kis gonosztevő
nem gondolt rá, mikor gödröt ásott, a melybe palántáit ültesse,
hogy börtönt ásott ki magának, a melybe tudománya hamarosan vetni
fogja.34)

Benne vagyunk tehát az erkölcs világában, nyitva van a kapu a
bün számára. A szerződéssel és a kötelességekkel születik meg a
rászedés és a hazugság. Attól fogva, hogy az ember olyat tud tenni,
a mit nem szabad, igyekszik elleplezni azt, a mit nem lett volna
szabad tennie. Attól fogva, hogy valamely érdekből igérünk valamit,
egy erősebb érdek megsértetheti velünk az igéretet; csak arról van
már szó, hogy büntetlenül megsérthessük. A kifogás természetes: az
ember elrejtőzik és hazudik. Miután nem tudtuk elhárítani a bűnt,
ott vagyunk, hogy meg kell büntetnünk. Ime, az  emberi
élet nyomoruságai, melyek a tévedésekkel kezdődnek.

Eleget mondtam arra, hogy megértessem, hogy a büntetést sohasem
szabad mint büntetést ráróni a gyermekre, hanem úgy kell hogy rája
háruljon, mint rossz cselekedetének természetes következménye. Ép
így ne szónokoljatok a hazugság ellen, ne egyenesen azért
büntessétek meg, mert hazudott, hanem tegyetek róla, hogy a gyermek
fejére, ha hazudott, ráháramoljon a hazugság minden rossz
következménye: az, hogy nem hisznek neki akkor sem, mikor igazat
mond, hogy olyan roszszal is vádolják, a mit nem tett, akárhogy
védekezik is. De magyarázzuk ki, mi a gyermekre nézve a
hazugság.

Két fajtája van a hazugságnak; a ténybeli, a mely a multra
vonatkozik s az érzületbeli, a mely a jövőre vonatkozik. Az elsőnek
akkor van helye, a mikor valaki tagadja, a mit tett, vagy a mikor
azt mondja, hogy tett valamit, a mit nem tett, általában, a mikor
az ember tudatosan a dolgok igazsága ellen szól. A másiknak akkor
van helye, mikor olyat igér meg az ember, a mit nincs szándékában
megtartani és általában mikor az ember olyan szándékot mutat, a
mely nincs meg benne. Ez a kétféle hazugság néha egyesülhet
ugyanabban a hazugságban,35)
de itt különbözőségükben tekintem őket.

A ki érzi, hogy szüksége van mások segítségére és a ki folyton
próbára teszi jóakaratukat, annak nincs érdekében, hogy rászedje
őket; ellenkezőleg, nyilvánvaló az az érdeke, hogy úgy lássák a
dolgokat, a milyenek, mert attól fél, hogy ártalmára tévedhetnek.
Nyilvánvaló tehát, hogy a ténybeli hazugság nem folyik a gyermek
természetéből, de az engedelmesség törvénye idézi fel a hazugság
szükségét, mert az engedelmesség kínos lévén, titokban mennél
jobban fölmenti magát alóla s mert a büntetés vagy a szemrehányás
pillanatnyi érdeke háttérbe szorítja az igazsághoz  való
ragaszkodás távolabb eső érdekét. A természetes és szabad
nevelésben miért hazudnék a gyermek? Mi rejtegetni valója van
előttetek? Nem korholjátok, nem büntetitek meg semmiért, nem
követeltek tőle semmit. Mért ne mondana meg nektek mindent, a mit
tett, ép olyan őszintén, mint kis pajtásának? Ebben a vallomásában
nem láthat több veszedelmet az egyik oldalról, mint a másikról.

Az érzületbeli hazugság még kevésbbé természetes, mert az
igéretek, hogy valamit tenni fog, vagy valamitől tartózkodni fog,
konvenczionális tények, melyek a természetes állapottól
eltávolítják és korlátozzák szabadságát. Sőt, mi több, a gyermek
minden igérete magamagában semmis, tekintve, hogy korlátozott
látóköre nem képes túlterjeszkedni a jelenen, tehát nem tudja, mit
tesz, mikor kötelezi magát valamire. A gyermek alig hazudhatik,
mikor lekötelezi magát, mert nem gondolván egyébre, csakhogy a
jelen pillanatra nézve kihúzza magát a bajból, minden eszköz egyre
megy neki, a melynek nincs pillanatnyi hatása; ha valamit a jövőre
nézve igér, akkor nem igér semmit s még szunnyadó képzelete nem
tudja lényét két különböző időre kiterjeszteni. Ha el tudja kerülni
a verést vagy megkaphat egy édességet azzal, hogy megigéri, hogy
holnap kiugrik az ablakon, azonnal megigérné. Ime, ezért nem veszi
számba a törvény a gyermek igéreteit és mikor a törvénynél
szigorúbb apák és mesterek megkövetelik, hogy váltsa be igéretét,
ez csak olyan dolgokban fog megtörténni, a melyeket a gyermeknek
igéret nélkül is meg kellene tennie.

A gyermek, nem tudva, mit tesz, mikor kötelezi magát valamire,
nem hazudhatik, mikor lekötelezi magát. Máskép áll a dolog, ha
megszegi az igéretét, a mi megint a visszamenőleges hazugság egy
neme; mert nagyon jól emlékszik, hogy ezt az igéretet megtette, de
a megtartásnak a fontosságát nem látja. Nem lévén képes a jövőben
olvasni, nem láthatja előre a dolgok következményeit s a mikor
megszegi adott szavát, nem tesz semmit életkorának szelleme
ellen.

Ebből az következik, hogy a gyermek hazugságai mestereinek művei
s a mikor arra akarják tanítani, hogy igazat szóljon, épen ezzel
tanítják a hazugságra. Abban a buzgólkodásban,  hogy
irányítsák, vezessék, oktassák, soha sincs elegendő eszköz a czél
elérésére. A szellemére való befolyásnak új eszközeit akarják
megszerezni alaptalan elvekkel, esztelen tanításokkal és jobban
szeretik, ha tudja leczkéjét és hazudik, mintha tudatlan, de
igaz.

Mi ellenben, a kik csak a gyakorlat által adunk leczkéket
növendékeinknek és jobb szeretjük, ha jók, mint ha tudósok, nem
követeljük tőlük az igazságot, attól féltünkben, hogy eltorzítjuk
és nem igértetünk velük semmit, hogy ne essenek kisértetbe,
igéretüket megszegni. Ha távollétemben valami bajt csinált magának,
melynek szerzőjét nem tudom, óvakodni fogok tőle, hogy Emilt
vádoljam vele vagy hogy megkérdezzem: te tetted ezt?36) Mert ezzel mi mást tennék, mint hogy
megtanítanám tagadni? Hogyha nehéz természete arra kényszerít, hogy
valamiben megállapodjam vele, ügyesen úgy fogom intézni, hogy az
ajánlat mindig belőle induljon ki, sohase belőlem, hogy ha
kötelezte magát valamire, legyen mindig valami közvetlen és
érezhető érdeke adott szava megtartására és hogy ha bármikor is
megszegi szavát, ez a hazugság olyan bajokat zúdítson rá, melyeket
magából a dolgok rendjéből folyóknak lát, nem pedig nevelője
bosszújából. De távol attól, hogy szükség legyen ilyen kegyetlen
eszközökhöz folyamodni, csaknem teljesen biztos vagyok benne, hogy
Emil nagyon későn tudja meg, mi a hazugság és mikor megtudja,
nagyon el fog csodálkozni, nem tudja megérteni, mire jó a hazugság.
Nyilvánvaló, hogy mennél függetlenebbé teszem jóllétét másoknak
akár akaratától, akár itéletétől, annál inkább elvágom benne a
hazugság minden érdekét.

Ha nem sietünk túlságosan az oktatásokkal, akkor nem sietünk
túlságosan a követelésekkel sem; mindennek megvárjuk az idejét s
akkor követeljük, a mikor eljön rá  az alkalom. Aztán a
gyermek kifejlődik, föltéve, ha nincs elrontva. De mikor egy
eszeveszett tanító, aki nem tudja, hogy fogjon hozzá a dologhoz,
minden pillanatban ezt vagy azt igérteti vele, megkülömböztetés
nélkül, válogatás nélkül, mértéktartás nélkül, a gyermek
felbosszankodik, és túlterhelve mindez igéretekkel, elhanyagolja,
elfelejti, végül semmibe sem veszi őket, s úgy tekintve, mint üres
szólamokat, játéknak veszi és megszegi őket. – Azt akarjátok tehát,
hogy hű legyen szavának megtartásában? Legyetek óvatosak az
igéretek követelésében. A részletesség, a melylyel az imént a
hazugságról szóltam, sok tekintetben alkalmazható a többi
kötelességekre mind, a melyeket nem szabad úgy kiszabni a
gyermeknek, hogy nemcsak gyülöletesekké, hanem kivihetetlenekké is
tegyük. Hogy az erény prédikátorainak látszassanak, megszerettetik
velük az összes bűnüket: beléjük oltják azzal, hogy tiltják őket.
Azzal akarják őket jámborakká tenni, hogy a templomba viszik, a hol
unatkoznak. Szüntelenül imákat daráltatnak velük, s ezzel arra
viszik őket, hogy vágyakozzanak arra a boldogságra, hogy ne kelljen
Istenhez imádkozniok, hogy beléjök oltsák a felebaráti szeretetet,
alamizsnát osztogattatnak velük, mintha nem tartanák magukhoz
méltónak, hogy ők maguk osztogassák. Bizony nem a gyermeknek kell
alamizsnát osztogatni, hanem a mesternek; bármennyire ragaszkodik
is növendékéhez, ezt a dicsőséget el kell tőle vitatnia, meg kell
győznie arról, hogy az ő korában ő még nem méltó rá; az alamizsna
olyan embernek való cselekedet, aki ismeri az értékét annak, amit
ad és tudja, mily szüksége van rá felebarátjának. A gyermeknek, a
ki mindebből nem tud semmit, nem lehet az adásban semmi érdeme,
szeretet és jótékonyság nélkül ad, csaknem szégyenli, hogy ad,
miután saját tapasztalata alapján azt hiszi, hogy csak a gyermekek
adnak alamizsnát, s ha valaki felnőtt, akkor már nem ad.

Jegyezzétek meg, hogy ne adassatok a gyermekkel olyan dolgokat,
melyeknek nem ismeri az értékét, fémdarabokat, melyeket zsebében
tart, és melyek nem valók neki másra, mint erre. A gyermek
könnyebben ad oda száz aranyat, mint egy darab kalácsot, de
vegyétek rá ezt a kis  tékozlót, hogy olyan dolgokat adjon,
amelyek előtte becsesek játékszereket, bonbonokat, az uzsonnáját és
akkor hamar ki fog tudódni, bőkezüvé tettétek-e.

Még másképp is szoktak ebben segiteni magukon, hogy t. i. hamar
visszaadják a gyermeknek, amit odaadott, úgy hogy hozzá szokik,
hogy odaadjon mindent, a miről tudja, hogy úgy is vissza fogja
kapni. A bőkezüségnek csak ezt a két fajtáját láttam gyermekekben:
odaadni azt, a minek semmi hasznát sem tudják venni, vagy odaadni
azt, a miről biztos, hogy vissza fogják kapni: Tegyetek róla,
mondja Locke, hogy a gyermek meg legyen győződve tapasztalás
alapján, hogy a legbőkezübb jár mindig legjobban. Ez annyi, mint
látszólag bőkezüvé tenni a gyermeket, valóságban pedig kapzsivá.
Hozzáteszi azt is, hogy a gyermek ezzel megszokja a bőkezüséget.
Igen, az uzsorás bőkezüséget, a mely oda adja a krajczárt, hogy
forintot kapjon érte. De mikor arról van szó, hogy igazán jó
szívvel adjon, akkor hiába a megszokás s a mint nem adják neki
vissza, akkor aztán nem ad ő sem. Inkább a lélek megszokására kell
súlyt vetni, mint a kezekére. A többi erények, a melyekre a
gyermeket tanítják, mind hasonlók ehhez és ezeknek a szilárd
erényeknek a prédikálásával teszik szomorúvá fiatal éveit! Ez aztán
a bölcs nevelés.

Mesterek! félre a nagyképüsködéssel, legyetek erényesek és jók,
hogy példátok bevésődjék növendéketek emlékezetébe, a míg aztán
szívükbe is benyomulhat. A helyett, hogy nagyon sietnék a
felebaráti szeretet tényeit követelni növedékemtől, inkább magam
gyakorlom az ő jelenlétében és meg sem adom neki a módot, hogy
engem utánozzon ebben, mintha ez olyan dicsőség volna, amely az ő
korához nem illő; mert fontos dolog, hogy ne szokja meg az ember
kötelességeit úgy tekinteni, mint csupán csak a gyermekek
kötelességeit. Aztán mikor látja, hogy segitek a szegényeken és
megkérdez erről, azt fogom neki mondani, ha ideje van a
feleletnek:37) «Édes fiam, mikor a
szegények beleegyeztek,  hogy legyenek a világon gazdagok, a
gazdagok megigérték, hogy el fogják tartani azokat, a kiknek nincs
miből megélniök, sem a vagyonukból, sem a munkájokból.» «Ön is
megigérte ezt?» fogja ő kérdezni; «Bizony igen, én csak az alatt a
föltétel alatt vagyok ura annak, amim van, a mely birásához hozzá
van fűzve.»

Ha más volna és nem Emil, aki megértette ezt a beszélgetést (és
láttuk már, mikép lehet egy gyermekkel megértetni), kisértetbe
esnék, hogy utánozzon engem és úgy viselje magát, mint egy gazdag
ember. Hasonló esetben megakadályoznám legalább azt, hogy tüntetve
tegye; szivesebben látnám, ha megfosztana jogomtól és titokban
adakozna. Ez korához illő ravaszság volna és az egyedüli, a melyet
megbocsájtanék neki.

Tudom, hogy mindezek az utánzott erények majomerények és hogy
semmiféle jó cselekedet erkölcsileg nem jó, csak ha mint olyant
végzik, és nem azért, mert mások is végzik. De olyan életkorban,
mikor a szív még nem érez semmit, utánoztatni kell a gyermekkel
olyan cselekedeteket, a melyekre rá akarjuk szoktatni, hogy aztán
később meggyőződésből és a jó iránti szeretetből cselekedhessék. Az
ember utánzó lény, még az állat is az; az utánzás ösztöne a
természet bölcs rendelése szerint való, de a társadalomban elfajul
bűnné. A majom utánozza az embert, a kitől fél, de nem utánozza az
állatokat, a melyeket megvet; jónak tartja azt, a mit egy nálánál
külömb lény tesz. Köztünk ellenkezőleg a mi mindenféle bohóczaink
utánozzák a szépet, hogy lealjasítsák, hogy nevetségessé tegyék,
arra igyekeznek alacsonyságuk érzésében, hogy magukkal egyenlővé
tegyék azt, a mi többet ér, mint ők; vagy ha igyekeznek utánozni
azt, a mit csodálnak, csodálatuk tárgyának megválasztásában
láthatni az utánzóknak hamis izlését: sokkal inkább akarnak vele a
többieknek imponálni, vagy tehetségeiket ünnepeltetni, mint
jobbakká, vagy bölcsebbekké válni. Az utánzás alapja közöttünk
abból a vágyból származik, hogy mindig önmagunk fölé emeljük
magunkat. Ha vállalkozásom sikerül, Emilben ez a vágy bizonyosan
nem lesz meg. Le kell tehát mondanunk arról a látszólagos jóról, a
mit ez előidézhet. 

Hatoljatok le neveléstek összes szabályainak mélyére és akkor
valamennyit visszásaknak fogjátok találni, kivált abban, ami az
erényekre és erkölcsökre vonatkozik. Az egyedüli erkölcsi leczke, a
mely a gyermekkorhoz illik – és ez a lefontosabb minden korban: –
soha nem tenni rosszat senkinek. Maga a jótét szabálya is, ha nincs
ennek alávetve, veszedelmes, téves, ellenmondással teljes. Kicsoda
nem tesz jót? Jót mindenki tesz, a gonosz épp úgy, mint a többiek.
Egyet szerencséssé tesz száz szerencsétlennek rovására és ebből
származik minden nyomorúságunk. A legfenköltebb erények negativ
természetüek s egyúttal a legnehezebbek is, mert fitogtatás nélkül
valók és nincs meg bennük az az emberi szívnek oly édes gyönyör
sem, hogy valakit úgy bocsájtunk el magunktól, hogy meg van velünk
elégedve. Oh mennyi jót tesz szükségszerüen felebarátaival az – ha
ugyan van ilyen, – a ki nem tesz nekik soha rosszat! Micsoda
rettenthetetlen lélekre, micsoda hatalmas jellemre van ehhez
szüksége! Ha nem okoskodunk erről a tételről, hanem igyekszünk
gyakorolni, csak akkor érezzük, mily nagy és keserves dolog
megvalósitani.38)

Ez néhány halvány eszme arról az óvatosságról, a melylyel a
gyermeknek meg akarom adatni azokat a tanításokat, a melyeket néha
nem lehet tőle megtagadni, a nélkül, hogy kitennők annak a
veszélynek, hogy ártalmára lehet magamagának, vagy másoknak és
különösen, hogy  olyan szokásokat vegyen föl, a
melyekről aztán később csak bajosan lehet leszoktatni. De biztosak
lehetünk, hogy ez a szükség ritkán fog beállni oly gyermekeknél, a
melyek úgy vannak nevelve, a hogy kell, mivel lehetetlenség, hogy
nehéz fölfogásuakká, gonoszakká, hazugokká, kapzsiakká váljanak, ha
nem oltottunk szívükbe bűnöket, a melyek ilyenekké teszik! Igy
tehát a mit erre a pontra vonatkozólag mondtam, inkább a
kivételekre, mint a szabályokra vonatkozik, de ezek a kivételek
annál gyakrabbiak, mennél több alkalma van a gyermeknek kivetkőzni
állapotából és rákapni a felnőttek bűneire. Azoknak, a kik a
világban nevelkednek, szükségképen korábban van szükségük
oktatásra, mint azoknak, a kik visszavonultságban nevelkednek.
Ennek a magányos nevelésnek kell tehát előnyt adni, még ha nem való
is egyébre, mint hogy időt enged a gyermeknek, hogy megérlelődjék.
Egy másik ellenkező fajtája a kivételeknek azok számára való, a
kiket szerencsés természetük fölébe emel koruknak. Valaminthogy
vannak emberek, a kik soha sem lépnek ki a gyermekkorból, épp úgy
vannak ismét mások, a kik úgyszólván soha nem is voltak benne és
csaknem születésüktől fogva felnőtt emberek. Az a baj, hogy ez az
utóbbi kivétel nagyon ritka, nagyon nehezen felismerhető, és hogy
minden anya azt képzelvén, hogy ha már vannak csodagyermekek,
habozás nélkül annak tartja a magáét. Tovább is mennek, rendkívüli
jeleknek tekintik még azokat is, a melyek a dolgok megszokott
rendjéhez tartoznak: az élénkséget, a pajkosságot, a fürgeséget, a
bájos naivitást, a gyermekkor minden jellemző vonását, a melyek
legjobban mutatják, hogy a gyermek éppen gyermek. Van-e abban
csodálni való, ha az, a kit sokat beszéltetnek és a kinek
megengedik, hogy kimondjon mindent, a kit nem feszélyez semmi
tekintet, semmi illedelem, véletlenül valami jó mondást tud
mondani? Inkább az volna csodálatos, ha soha nem mondana; a mint
hogy csodálatos volna, ha egy asztrológus ezer hazugság között nem
mondana soha valami igazat. Annyit hazudnak, mondta IV. Henrik,
hogy végül már igazságot szólnak. A ki el akar találni néhány jó
mondást, nem kell egyebet tennie, mint  sok
badarságot beszélni. Isten óvja minden bajtól a divatos embereket,
a kiknek csak ez az egy érdemük van, hogy ünnepeljék őket.

A legragyogóbb gondolatok is felötölhetnek egy gyermek agyában
vagy még inkább, a legjobb mondások a szájában, mint a hogy kezébe
juthat a legnagyobb értékű gyémánt is, a nélkül, hogy akár a
gondolat, akár a gyémánt az övé volna; ebben a korban egyáltalában
semmi sem lehet a gyermeknek igazi tulajdona. Azok a dolgok,
melyeket a gyermek mond, nem azt jelentik ő rá nézve, a mit miránk
nézve, nem is fűzi hozzájuk ugyanazokat az eszméket. Ezeknek az
eszméknek, ha ugyan egyáltalában vannak ilyen eszméi, nincs a
fejében sem folytatásuk, sem kapcsolatuk, nincs semmi szilárd,
nincs semmi biztos mindabban, a mit gondol. Vizsgáljátok meg
állitólagos csodagyermeketeket. Bizonyos pillanatokban rendkívüli
tevékenységet s oly világosságát a szellemnek találjátok meg nála,
a mely a fellegeken is át tudna hatolni. Máskor, többnyire pedig ez
a szellem renyhének, bénának tetszik, mintha sűrű ködbe volna
burkolva. Hol előre szalad, hol pedig mozdulatlan marad. Az egyik
pillanatban azt mondanátok: lángész, a másik pillanatban: ostoba;
mind a két esetben tévedtek. Gyermek. Az egyik pillanatban sasfiók,
a mely a levegőben száll, és a következő pillanatban visszaesik
fészkébe.

Bánjatok hát vele, minden látszat daczára, korának megfelelően
és óvakodjatok kimeríteni erejét azzal, hogy nagyon is akarjátok
fejleszteni. Ha ez a gyönge agyvelő föltárult, ha azt látjátok,
hogy bugyborékolni kezd, hagyjátok kezdetben szabadon erjedni, de
ne izgassátok föl soha, hogy minden ki ne párologjon belőle és
mikor az első hullámzásai elmultak, tartsátok vissza, szorítsátok
meg a többieket, addig, a míg az évek multával minden éltető
meleggé és igazi erővé válik. Máskülömben elvesztegetitek időtöket
és gondoskodástokat, elpusztítjátok saját műveteket és miután
vigyázatlanul megrészegedtetek mindezektől a lobbanékony gőzöktől,
nem marad számotokra más, mint az erőtlen üledék. A koraérett
gyermekekből lesznek a köznapi emberek; ennél általánosabb érvényű
és biztosabb megfigyelést nem  tudok. Semmi sem
nehezebb, mint megkülömböztetni a gyermekben az igazi
tompa-elméjüséget attól a látszólagos és csalékony
tompa-elméjüségtől, a mely az erős léleknek jelzője. Első
pillantásra különösnek tünik föl, hogy a két végletnek ily hasonló
jelei vannak, és ez mégis megtörténhetik; mert abban az életkorban,
mikor az embernek még nincsenek igazi eszméi, az egész külömbség a
között, a kiben lángész van s a között, a kiben nincs, csak az,
hogy az utóbbi csupa hamis eszméket vesz magába, és az előbbi, csak
hamis eszméket találván, nem vesz föl semmilyeneket: abban hasonlít
tehát, hogy az egyik nem képes semmire és hogy semmi sem felel meg
a másiknak. Az egyedüli jel, a mely megkülömböztetheti őket, a
véletlentől függ, a mely az utóbbinak valami neki való eszmét
nyujt, míg a másik mindig és mindenben ugyanaz marad. Az ifjabbik
Cátót gyermekkorában odahaza félkegyelmünek tartották. Hallgatag
volt és makacs, ez volt róla az egész vélemény. Csak Sulla
előszobájában kezdte őt a nagybátyja megismerni. Ha nem lépett
volna be ebbe az előszobába, talán a teljes elmebeli érettség
koráig buta számba ment volna; ha Cæsar nem élt volna, talán mindég
álmodozónak tartották volna ugyanazt a Cátót, a ki átlátott Cæsar
gyászos lángelméjén és messziről előre látta minden tervét. Oh
mennyire alá vannak vetve a tévedésnek azok, a kik a gyermekeket
oly elhamarkodottan itélik meg. Sokszor gyermekebbek mint azok.
Ismertem egy embert,39) a
ki megtisztelt barátságával, a ki már meglehetős érett korában
korlátolt elme számban ment családjában és barátainál; ez a kitünő
elme csöndben érlelődött. Egyszerre csak kitünt róla, hogy
filozófus, és én nem kétkedem benne, hogy az utókor tiszteletre
méltó és kiváló helyet juttat neki korának legjobb gondolkodói és
legnagyobb metafizikusai között.

Tiszteljétek a gyermekkort és ne siessetek nagyon itélni róla,
akár jóban, akár rosszban. Hadd jelentkezzenek, igazolják magukat,
bizonyítsák magukat sokáig a kivételek, mielőtt különleges eljárási
módokat alkalmaznának ellenük.  Hadd fejtse ki hatását a
természet, mielőtt ti cselekednétek helyette, nehogy
ellensúlyozzátok ezt a hatást. Azt mondhatjátok erre, hogy
ismeritek az idő értékét és nem akarjátok az időt elvesztegetni;
nem veszitek észre, hogy jóval nagyobb idővesztegetés rosszul
használni fel az időt, mint egyáltalán nem használni föl és hogy a
rosszul tanított gyermek messzebb van a bölcseségtől, mint az, a
kit egyáltalán nem tanítottak. Aggodalommal nézitek, hogy tétlenül
emészti föl első éveit. Hogyan! hát az semmi, boldognak lenni, hát
az semmi, ugrálni, játszani, futkosni egész nap? Soha életében nem
lesz annyira elfoglalva. Plátó respublikájában, melyet oly
szigorúnak tartanak, csupa mulatságban, játékban, dalolásban,
szórakozásban neveli föl a gyermekeket; azt mondhatnám, hogy
megtett mindent, a mikor jól megtanította őket örülni. Seneca pedig
a régi római ifjúságról azt mondja: mindig talpon volt, nem
tanították semmire, a mit ülve kellett volna tanulnia.40) Vajjon kevesebbet ért-e ez az ifjúság, mikor
megérte a férfikort? Ne sokat rémüldözzetek ettől a tétlenségtől.
Mit szólnátok az olyan emberről, a ki nem akarna soha aludni, csak
hogy hasznára fordíthassa egész életét? Azt mondanátok: ez az ember
eszeveszett, nem felhasználja idejét, hanem megfosztja magát tőle;
hogy elkerülje az álmot, beleszalad a halálba. Gondoljátok meg
tehát, hogy ez itt ugyanaz a dolog és hogy a gyermekkor az elmének
álma.

A tanulás látszólagos könnyüsége a gyermek romlásának oka. Nem
látják, hogy épen ez a gyermek nem tanul semmit. Síma és egyenletes
agyveleje úgy adja vissza a tárgyakat, melyeket elébe tartanak,
mint a tükör; de semmi sem marad meg, semmi sem hatol bele. A
gyermek megtartja a szavakat, az eszmék visszapattannak róla; a kik
hallgatják, megértik szavait, csak ő maga nem érti meg.

Ámbár az emlékezet és a gondolkodás két lényegesen külömböző
tehetség, mégis az egyik igazában csak a másikkal együtt fejlődik
ki. Az értelem kora előtt a gyermek nem 
eszméket fog föl, hanem képeket; és a kettő között az a külömbség,
hogy a képek csak az érzékelhető tárgyak abszolut másai, az eszmék
pedig a tárgyakról való, azok egymáshoz való viszonya által
meghatározott fogalmak. A kép megállhat magában is a szellemben, a
mely elképzeli, holott minden eszme más eszméket tételez fel. Mikor
képzelünk, nem teszünk egyebet, csak látunk; mikor fogalmat
alkotunk, összehasonlítunk. Érzékleteink tisztára passivak,
ellenben minden percepciónk vagy eszménk egy aktiv itélő
principiumból származik. Ezt majd alább ki fogjuk mutatni.

Azt mondom tehát, hogy a gyermeknek, nem lévén képes itélni,
nincs is igazi emlékezete; megőrzi a hangokat, az alakokat, az
érzéki benyomásokat; az eszméket ritkán, az eszmék kapcsolatait még
ritkábban. Azt hiszik, ellenem hoznak föl bizonyitékot, ha azt
vetik ellenem, hogy a gyermek meg tudja tanulni a geométria
bizonyos elemeit; pedig ezzel épen mellettem bizonyítanak: azt
bizonyítják, hogy egyáltalán nem tudván önmaguktól
következtetéseket vonni, még mások következtetéseit sem tudják
megőrizni. Mert figyeljétek meg ezeknek a kis geométereknek a
módszerét, azonnal meg fogjátok látni, hogy épen csak az ábra
benyomását és a bevezetés szövegét őrizték meg. A legkisebb új
ellenvetésre elvesztik a fonalat; fordítsátok meg az ábrát és
belezavarodnak. Minden tudásuk az érzékelésben merül ki, semmi sem
hatol be a megértésig. Még az emlékezetük sem tökéletesebb, mint a
többi képességeik, mert majd mindig újra meg kell tanulniok, ha
felnőnek, azokat a dolgokat, a melyeknek a szavait gyermekkorukban
megtanulták.

Mindazáltal távol legyen tőlem az a gondolat, hogy a
gyermekeknek nincs bizonyos fajta gondolkozásuk,41) ellenkezőleg,  azt látom, hogy nagyon
helyesen gondolkoznak mindenről, a mit ismernek és a mi pillanatnyi
és érezhető érdeküknek megfelel. De ismereteikre vonatkozólag
szokás tévedni, a mikor olyan ismereteket tulajdonítanak nekik, a
melyekkel nem bírnak és azt hiszik, hogy gondolkoznak olyan
dolgokról, a melyeket nem tudnak megérteni. Abban is tévednek, hogy
figyelmessé akarják őket tenni olyan megfontolásokra, a melyek
semmi módon nem érintik őket, mint például: jövendő érdekükre,
felnőtt korukbeli boldogságukra, a tiszteletre, melyben részesülni
fognak, ha nagyok lesznek Ez mind olyan beszéd, a mely mindennemű
előrelátás nélkül való lényekhez intézve nem jelent nekik
egyáltalán semmit; pedig ezeknek a szegény szerencsétleneknek
minden rájuk kényszerített tanulmánya eféle, szellemükre nézve
teljesen idegen tárgyakra irányul. Eszerint kell megitélni a
figyelmet, melyet nekik szentelhetnek.

A pedagógusok, a kik nagy apparátussal tárják elénk a
tanításokat, melyeket növendékeiknek adnak, azért kapnak fizetést,
hogy más nyelven beszéljenek. Mindazáltal az ő saját
magukviseletéből látni, hogy tökéletesen úgy gondolkoznak, mint én;
mert végre is mit tanítanak? Szavakat, megint csak szavakat és
mindig csak szavakat. Óvakodnak attól, hogy a különböző tudományok
közül, melyeknek tanításával oly nagyra vannak, azokat válaszszák
ki, a melyek valóban hasznára lehetnek a gyermeknek, mert ezek
dologbeli tudományok volnának és nem boldogulnának velük; ellenben
azokat a tudományokat tanítják, a melyeket látszólag  tud az
ember, ha a műszavaikat tudja, mint például: a mértant, a
földrajzt, a chronologiát, a nyelvtant stb. csupa olyan
tudományokat, melyek oly messze vannak az embertől és kivált a
gyermektől, hogy csodaszámba megy, ha csak valaminek is egyetlen
egyszer hasznát veheti belőlük az életben.

Meglepetést kelthet, hogy a nyelvek tanulását is a nevelés
haszontalanságai közé számítom, de emlékezni fognak arra, hogy itt
csak az első életkor tanulmányairól beszélek. És mondhatnak
akármit, én nem hiszem, hogy valaha is lett volna gyermek
(leszámítva a csodagyermekeket), a ki 12 vagy 15 éves kora előtt
igazán meg tudott volna tanulni két nyelvet.

Megengedem, hogy ha a nyelvek tanulása nem volna egyéb, mint
szavak, azaz formák és az azokat kifejező hangok tanulása, akkor
megfelelhetne a gyermeknek; de a nyelvek, a mikor megváltoztatják
az eszmék neveit, módosítják egyúttal az eszméket is, a melyeket
kifejeznek. A fejek a nyelvek szerint igazodnak, a gondolatok
fölveszik az idiomák szinét. Csak maga az ész közös, a szellemnek
minden egyes nyelvben megvan a sajátságos formája; nagyon meglehet,
hogy részben ez a különbség az oka vagy az eredménye a nemzeti
jellemeknek. Ezt a hozzávetést megerősíteni látszik az is, hogy a
világ minden nemzeténél a nyelv követi a szokások változásait és
velük együtt konzerválódik vagy változik.

Ezek közül a különböző formák közül egyet a gyakorlat olt be a
gyermekbe és ez az egyedüli, a melyet az értelmes korig megőriz.
Hogy kettő is legyen neki, ehhez az kellene, hogy össze tudja
hasonlítani az eszméket, pedig hogy hasonlíthatná össze, mikor alig
képes őket felfogni? Minden dolognak rá nézve ezer különböző
megjelölése lehet, ellenben minden eszmének csak egy formája lehet,
így tehát csak egy nyelvet tanulhat meg beszélni. Azt mondják erre,
hogy mégis több nyelvet tanul meg. Ezt én tagadom. Láttam én már
olyan kis csodagyermekeket, a kik azt hitték, hogy 5–6 nyelven
beszélnek, hallottam őket egymásután németül beszélni, latin
szavakkal, franczia szavakkal, olasz szavakkal,  valóság
szerint 5–6 szótárt használtak, de azért mindig csak németül
beszéltek. Szóval adhattok a gyermeknek annyi synonymát, a mennyit
tetszik: megváltoztatjátok a szavakat, de nem a nyelvet; mindig
csak egy nyelvük lesz.

Hogy leplezzék ebbeli tehetetlenségüket, azért szeretik őket
különösen a holt nyelvekben gyakorolni, a melyekben nincsenek többé
megczáfolhatatlan birák. Mivel ezek a nyelvek a mindennapi
használatból már rég kimentek, megelégszenek azzal, hogy utánozzák
azt, a mit belőlük a könyvekben találnak; erre aztán ráfogják, hogy
az illető nyelven beszélnek. Ha ilyen a mesterek görög és latin
beszéde, milyen lehet a gyermekeké? Alighogy megtanulták könyv
nélkül a rudimentumokat, a melyekből nem értenek egy szót sem, már
is arra tanítják őket, hogy egy franczia beszédet latin szavakkal
adjanak vissza, majd mikor előbbre haladtak, összefoltozzák
prózában Cicero frázisait, versben Virgilius centóit (különféle
versek soraiból összerótt versek), akkor aztán azt hiszik, hogy
latinul beszélnek és kicsoda mondana nekik ellent?

Akármiféle tanulmányról van szó, a kifejező jelek a kifejezendő
dolgok eszméi nélkül nem érnek semmit, mégis mindig ezekre a
jelekre korlátozzák a gyermeket, anélkül, hogy valaha is meg tudnák
vele értetni bármelyikét azoknak a dolgoknak, melyeket kifejeznek.
Abban a hiszemben, hogy megtanítják a föld leírására, csak a térkép
ismeretére tanítják meg; megtanítják a városok, országok, folyók
neveire, a melyekről azt képzeli, hogy csak a papiroson léteznek, a
melyen megmutatják neki. Emlékszem, hogy láttam valahol egy
földrajzot, a mely így kezdődött: Mi a világ? Egy karton
gömb. Tökéletesen ilyen a gyermekek geografiája. Előttem
nyilvánvaló, hogy két évi mathematikai és kozmográfiai földrajzi
oktatás után nincs az a tízéves gyermek, a ki a megtanult szabályok
alapján képes volna eljutni Páristól Saint-Denisig. Előttem
nyilvánvaló, hogy nincs olyan sem, a ki térkép után be tudná járni
apja kertjének kanyarulatait, a nélkül, hogy eltévedne. Ime, a
tudósok, a kik pontosan meg tudják mondani, hol van Peking,
Iszpahán, Mexikó és a világ minden országa. 

Hallom az ellenvetést, hogy a gyermeket csak olyan
tanulmányokkal kell foglalkoztatni, a melyekhez csak szem
szükségeltetik. Ez lehetséges volna, ha volna olyan tanulmány, a
melyhez csak szem szükségeltetnék, én azonban ilyent nem
ismerek.

Még nevetségesebb tévedés alapján tanítják a gyermeket a
történelemre. Azt képzelik, hogy a történelem nekik való, mert nem
egyéb, mint a tények felsorolása. De mit értünk tényeken? Azt
hiszik-e, hogy a vonatkozások, a melyek a történelmi tényeket
meghatározzák, oly könnyen felfoghatók, hogy a rájuk vonatkozó
eszmék nehézség nélkül kialakulnak a gyermek szellemében? Azt
hiszik-e, hogy az események igazi ismerete külön választható okaik
és következményeik ismeretétől? És hogy a történelemnek oly kevés
köze van az erkölcshöz, hogy az egyiket meg lehet ismerni a másik
nélkül? Ha nem láttak egyebet az emberek cselekedeteiben, mint
külső és tisztára fizikai mozzanatokat, mit tanultak akkor a
történelemből? Egyáltalán semmit! és ez a tanulmány, megfosztva
minden érdekességétől, époly kevés élvezetet szerez, mint
tanulságot. Ha ezeket a cselekedeteket morális kapcsolataikban
akarjátok megitélni, próbáljátok megértetni ezeket a kapcsolatokat
tanítványaitokkal és akkor meg fogjátok látni, vajjon a történelem
az ő koruknak való-e?

Emlékezzetek, olvasóim, hogy a ki hozzátok szól, se nem tudós,
se nem filozófus, hanem egyszerű ember, az igazság barátja, a ki
nem tartozik párthoz és nincs rendszere; egy magányos ember, a ki
keveset élve emberek között, kevesebb alkalmat is talált megtelni
előitéleteikkel és több időt arra, hogy elmélkedjék azon, a mi
szemébe ötlik, mikor az emberekkel közlekedik. Okoskodásaim nem
annyira elvekre, mint inkább tényekre vannak alapítva és azt
hiszem, nem nyujthatok jobb módot megitélésükre, mintha gyakran
hozok fel egyes példákat a megfigyelésekre, melyek amaz
elmélkedéseket sugallták nekem.

Néhány napot vidéken töltöttem egy jó családanyánál, a ki nagy
gondot fordított gyermekeire és nevelésükre. Egy reggel jelen
voltam az idősebbiknek leczkeóráján. Nevelője,  a ki
nagyon jól tanította ókori történetre, elővette Nagy Sándor
történetét s szóvá tette Philippus, az orvos ismeretes esetét, a
melyet képen örökítettek meg, a minthogy meg is érdemelte a
fáradságot.42) A nevelő, érdemes férfiú,
több megjegyzést tett Nagy Sándor rettenthetlenségéről, a melyek
nekem nem tetszettek, de én nem akartam vele vitatkozni, mert nem
akartam megingatni hitelét tanítványa előtt. Az asztalnál, franczia
szokás szerint, sokat gügyögtették a kis emberkét. Korának
természetes élénksége és a biztos tetszés kilátása ezer bohóságot
mondatott vele, a melyek közt időnkint akadtak szerencsés szavak
is, melyek elfeledtették a többit. A végén jött Philippus, az orvos
története: a fiucska nagyon helyesen és nagyon kedvesen mondta el.
A dicséretek szokásos adója után, melyet megkövetelt az anya és
megvárt a fiú, elbeszélgettünk azon, a mit a fiucska mondott. A
legtöbben kárhoztatták Nagy Sándor vakmerőségét, néhányan, a nevelő
példájára, csodálták elszántságát és bátorságát: ebből megértettem,
hogy a jelenlevők egyike sem látta, miben áll ennek az esetnek az
igazi szépsége. A magam részéről, mondtam én, nekem úgy tetszik,
hogy ha csak a legkevesebb bátorság, a legkevesebb elszántság van
is Nagy Sándor cselekedetében, alapjában nem egyéb, mint bolondság.
Erre mindenki egy véleményben volt és megegyeztek benne, hogy ez
bolond beszéd. Én feleltem és belemelegedtem, mikor a mellettem ülő
hölgy, a ki eddig ki se nyitotta a száját, a fülemhez hajolt és
halkan azt mondta: «Hallgass, János Jakab, úgy sem fognak
megérteni». Ránéztem, meg voltam lepetve és elhallgattam.

Ebéd után, több jelből azt gyanítva, hogy a kis tudós nem értett
meg semmit az egész történetből, melyet oly jól elmondott,
megfogtam a kezénél s elmentem vele sétálni a parkban; kedvem
szerint kikérdezve őt, azt tapasztaltam,  hogy
jobban csodálja Nagy Sándor dicsőített bátorságát, mint bárki. De
tudjátok-e, miben látta a bátorságot? Csupán csak abban, hogy
egyetlen kortytyal megivott egy kellemetlen ízű orvosságot, habozás
nélkül, a legcsekélyebb ellenkezés nélkül. A szegény gyermek, a
kivel alig tizenöt nappal ezelőtt vetettek be orvosságot és a ki
csak végtelen keservesen vette be, még a szájában érezte az ízét. A
halál, a mérgezés csak kellemetlen érzés számba ment neki s a maga
részéről nem tudott más mérget elképzelni, mint a szenna-leveleket.
Mindazáltal meg kell vallani, hogy a hős elszántsága nagy hatást
tett ifjú szívére és hogy el volt határozva, hogy a mint
legközelebb orvosságot kell nyelnie, ő is olyan lesz, mint Nagy
Sándor. A nélkül, hogy belementem volna olyan felvilágosításokba,
melyek nyilvánvalóan meghaladták értelmi képességét,
megszilárdítottam ebben a dicséretreméltó elhatározásában s
magamban az apák és a tanítók bölcseségén nevetve tértem vissza, a
kik azt képzelik, hogy történelemre tanítják a gyermekeket.

Könnyü dolog a szájukba adni a királyok, birodalmak, háborúk,
hódítások, forradalmak, törvények szavait: de a mikor arra kerül a
sor, hogy helyes eszméket fűzzenek a szavakhoz, még messze leszünk
a Róbert kertészszel való beszélgetéstől mindezekig a
magyarázatokig.

Némely olvasó, a ki elégedetlen azzal a hallgass, János
Jakab-bal, azt fogja kérdezni, – előre látom – hogy mit találok
hát olyan szépnek Nagy Sándor tettében? Szerencsétlenek! Ha meg
kell nektek mondani, hogy érthetnétek meg? Azt, hogy Nagy Sándor
hitt az erényben, hitt benne még a saját feje, a saját élete árán
is; csak az ő nagy lelke tudott így bízni benne. Mily szép
hitvallomás volt annak az orvosságnak az elnyelése! Nem, soha
halandó ilyen felséges hitvallomást nem tett. Ha van modern Nagy
Sándor, tüntesse ki magát hasonló jellemvonással.43) 

Ha nincs szó-tudomány, akkor nincs gyermekeknek való tanulmány.
Ha nincsenek igaz eszméik, nincs igazi emlékezetük sem, mert nem
nevezem emlékezetnek azt, a mi csak érzékleteket őriz meg. Mit
használ, ha teletömjük a fejüket egész katalogusával olyan
jeleknek, melyek rájuk nézve nem jelentenek semmit? Nem tanulják-e
meg a jeleket, mikor majd megtanulják a dolgokat? Mire való rájuk
róni a fölösleges fáradságot, hogy kétszer kelljen azokat
megtanulniok? Pedig milyen veszedelmes előitéleteket kezdenek
beléjük oltani, mikor tudományszámba vétetnek velük olyan szavakat,
melyeknek nincs számukra semmi értelmük! Az első szóval, a melylyel
a gyermek beéri, az első dologgal, a melyet megtanul más szavára, a
nélkül, hogy magától belátná hasznosságát, itélete el van veszve:
sokáig kell az ostobák szemében csillognia, míg egy ilyen kárt jóvá
tesz.44)

Nem, ha a természet megadja a gyermek agyának azt a
hajlékonyságot, a mely alkalmassá teszi, hogy mindennemű benyomást
befogadjon, ez nem azért van, hogy királyok neveit, dátumokat,
heraldikus, csillagászati, földrajzi megjelöléseket véssünk bele és
mindazokat a szavakat, melyeknek korára nézve nincs semmi értelme
és a melyeknek nincs semmi haszna semmiféle korra nézve s ezekkel
terheljék túl szomorú és meddő gyermekkorát. Ellenkezőleg, arra
való ez, hogy mindazok az eszmék, melyeket felfoghat és a melyek
neki hasznosak, mindazok, a melyek boldogságára 
tartoznak és hivatva vannak egykor felvilágosítani őt
kötelességeiről, idejekorán belevésődjenek kitörülhetetlen betűkkel
és arra szolgáljanak neki, hogy élete folytán lényéhez és
tehetségéhez illő módon viselje magát. Ha nem tanulmányozza is a
könyveket, azért nem marad tétlenül az emlékezetnek az a fajtája, a
melylyel egy gyermek birhat; mindaz, a mit lát, mindaz, a mit hall,
meglepi és emlékszik rá, számon tartja magában az emberek
cselekedeteit és beszédeit; és mindaz, a mi körülveszi, megannyi
könyv, a melyből anélkül, hogy gondolna rá, folytonosan gazdagítja
emlékezőtehetségét, a míg majd itélete hasznukat veheti. Ezeknek a
tárgyaknak megválogatásában, abban a gondoskodásban, hogy
szüntelenül azokat a tárgyakat mutassák neki, a melyeket ismerhet
és elrejtsék előle azokat, a melyeket nem szabad ismernie ebben áll
az igazi művészet: ezen első tehetsége kiművelésére és ezáltal kell
igyekezni egy raktárt szerezni be neki oly ismeretekből, melyek
nevelésére szolgálnak ifjúsága alatt és helyes magaviseletére
életének egész ideje alatt. Az igaz, hogy ez a módszer nem képez ki
csodagyermekeket és nem ragyogtatja a nevelőnők és tanítók
ügyességét, de belátó, erőteljes, testileg és értelmileg egészséges
embereket képez, a kik anélkül, hogy csodálatot keltettek volna
ifjúkorukban, tiszteletet keltenek felnőtt korukban.

Emil nem fog semmit könyv nélkül tanulni, még a meséket sem, még
Lafontaine meséit sem, bármily naivak és bájosak, mert a mesék
szavai épúgy nem a mesék maguk, mint a hogy a történelem szavai nem
maga a történelem. – Hogy lehet valaki elég vak arra, hogy a
meséket a gyermekek erkölcstanának nevezze, nem gondolva arra, hogy
az apológus, a mikor mulattatja őket, rászedi őket, hogy
félrevezetve a hazugságtól, elejtik az igazságot és hogy azzal, a
mit azért teszünk nekik, hogy a tanulságot kellemessé tegyük,
megakadályozzuk, hogy hasznát vegyek? A mesék taníthatják a
felnőttet, de a gyermeknek meg kell mondani a leplezetlen
igazságot; a mint elfödjük fátyollal, nem veszi magának a
fáradságot, hogy ezt a fátyolt fölemelje. 

Lafontaine meséit megtanultatják minden gyermekkel és nincs
egyetlenegy sem, a ki megértse. Ha megértenék, még rosszabb volna,
mert az erkölcsi tanulság bennük oly szövevényes és annyira nincs
az ő korukhoz szabva, hogy hamarabb vinné őket a bűnre, mint az
erényre. Azt mondjátok erre, hogy ezek megint paradoxonok.
Meglehet! de nézzük csak, vajjon igazságok-e?

Azt mondom, hogy a gyermek nem érti meg a meséket, a melyeket
tanultatnak vele, mert bármennyire erőlködnek is egyszerűvé tenni
őket, a tanulság, a melyet le akarunk belőlük vonni, kényszerít,
hogy olyan eszméket vonjunk közéjük, melyeket a gyermek nem bír
felfogni és mert maga a költészet természete, a mely megkönnyíti
megtanulásukat, megnehezíti megértésüket, úgy hogy kellemességüket
a világosság rovására szerezzük meg. A nélkül, hogy fölemlítenők
azt a sok mesét, a melyekben nincs semmi érthető, sem hasznos a
gyermekre nézve és a melyeket mégis oktalanul megtanultatnak velük
csak azért, mert ott vannak a többiek között, szorítkozzunk csak
azokra, melyeket a szerző mintha csak egyenesen a gyermekek számára
írt volna.

Lafontaine egész gyűjteményében nem ismerek csak öt vagy hat
mesét, a melyekben igazán a gyermeteg naivitás csillog. Ebből az öt
vagy hat meséből példaképen kiválasztom az összes mesék közül az
elsőt, mert ennek a morálja felel meg leginkább minden életkornak,
mert ezt foghatja föl legjobban a gyermek s ezt tanulja a
legszivesebben s végül, mert a szerző épen ezért ezt emelte ki
könyve elejére. Ha csakugyan föltételezzük, hogy az volt a czélja,
hogy a gyermekek megértsék és tessék nekik és tanítsa őket, akkor
ez a mese tagadhatatlanul mestermű. – Legyen szabad tehát
végigmennem rajta és néhány szóval megvizsgálnom. 



A holló és a róka.

– Mese. –


Holló mester, gubbaszkodva az
ágon.





Mester! Mit jelent ez a szó magában? Mit jelent egy tulajdonnév
előtt? Mi az értelme ezen a helyen?

Micsoda a holló?

Mit jelent ez: gubbaszkodva az ágon? Nem úgy szoktuk
mondani, hogy gubbaszkodva az ágon, hanem az ágon
gubbaszkodva. Következőleg beszélni kell az inverzióról a
költészetben, meg kell mondani, mi a próza és mi a vers.


Csőrében egy darab sajtot
tartott.





Miféle sajtot? Vajjon svájczi sajtot-e vagy Brie-t, vagy
hollandi sajtot? Ha a gyermek nem látott még hollót, mire való
beszélni neki róla? Ha látott, hogy értse meg, hogy sajtot tartott
a csőrében? Csináljunk mindig a természetnek megfelelő képeket.


Róka mester, oda csábítva az
illattól.





Megint egy mester! De ennek legalább megfelel ez a czím, mert
csakugyan mestere mestersége minden fogásának. Meg kell magyarázni,
mi a róka és mi különbség van igazi jelleme s a közt a szokásos
jellem közt, melyet a mesékben tulajdonítanak neki.

Odacsábítva a sajt illatától! Ez a sajt, melyet egy ágon
gubbaszkodó holló tart a csőrében, ugyan szagos lehet, ha a róka
megérzi egy bokorban vagy épen az odujában. Így gyakoroljátok
növendéketeket abban az éleselméjű kritikában, a melynek csak jó
tanítások imponálnak és a mely meg tudja különböztetni az igazságot
a hazugságtól mások elbeszélésében?


Körülbelül ezt a beszédet
mondotta neki:





Ezt a beszédet? Hát tud a róka beszélni? És ugyanazon a
nyelven beszél-e, mint a holló? Bölcs tanító, vigyázz magadra:
fontold meg feleletedet, mielőtt kimondod, mert fontosabb, semmint
gondolnád. 


Ah, jó napot, holló
uram!





Uram! Ezt a czímzést a gyermek gúnyosra fordított
értelemben látja, mielőtt tudná, hogy megtisztelő czímzés.


Milyen csinos ön! Milyen
szépnek látom!





Töltelék-szavak, haszontalan szószaporítás. A gyermek, ha
ugyanazt a dolgot ismételni látja más szavakkal, megtanul pongyolán
beszélni. Ha azt mondjátok, hogy ez a szószaporítás a szerző
szólásmódja, hogy megfelel a róka czéljának, a ki szavaival is
szaporítani akarja dicsőítését, ez a mentség jó nekem, de nem a
növendékemnek.


Nem hazudok, de ha az
éneke





Nem hazudok! Hát szokás néha hazudni? Hová legyen a
gyermek, mikor arra tanítjátok, hogy a róka épen azért mondja, hogy
nem hazudok, mert hazudik?


Megfelel
tollának





Megfelel! Mit jelent ez a szó? Tanítsátok meg a gyermeket
összehasonlítani két olyan különböző dolgot, mint az ének meg a
toll, majd meglátok, hogy fog megérteni.


Ön volna a főnix ez erdő lakói
közt.





A főnix! Mi az a főnix? Íme, egyszerre benne vagyunk a
hazugságokban, csaknem a mythologiában.

Ez erdő lakói! Micsoda képletes beszéd! A hizelgő
finomkodik beszédében és több méltóságot visz bele, hogy csábítóbbá
tegye. Megérti egy gyermek ezt a finomságot? Tudja-e legalább,
tudhatja-e, mi a fenkölt és mi az alantas stílus?


E szavakra a holló azt se
tudja, hova legyen örömében.





Nagyon élénk szenvedélyeket kellett már éreznie annak, a ki ezt
a közmondásszerű kifejezést meg akarja érteni.


És hogy megmutassa szép
hangját,





Nem kell elfeledni, hogy a gyermeknek tudnia kell, milyen szép a
hangja a hollónak, hogy ezt a sort és az egész mesét megérthesse.



Kitátja nagy csőrét, elejti
zsákmányát.





Ez a sor csodálatraméltó, már a harmóniája is megadja a képet.
Látom az ocsmány nagy csőrt kitátva; hallom, a mint a sajt leesik
az ágak közt; de az efféle szépségek el vannak veszve a gyermek
számára.


A róka megragadja és szól: Jó
uram,





Ime, tehát a jóság már ostabaságszámba megy. Kétségkívül nem
fogjuk vesztegetni az időt, hogy erre kioktassuk a gyermeket.


Tanulja meg, hogy minden
hízelgő





Általános tétel; eltérünk a tárgytól.


Annak költségére él, a ki
meghallgatja.





Soha tízéves gyermek nem fogja ezt a sort megérteni.


Ez a leczke bizony megér egy
darab sajtot.





Ez magától értetődik és a gondolat nagyon jó. Mégis alighanem
kevés gyermek van, a ki össze tudja hasonlítani a leczkét a sajttal
és a ki ne becsülné többre a sajtot, mint a leczkét. Meg kell tehát
értetni velük, hogy ez a mondás csak csúfolódás. Mennyi finomság
egy gyermeknek!


A holló, szégyenkezve és
megzavarodva





Megint pleonazmus; de ez semmivel sem menthető.


Megesküdött, kissé elkésve,
hogy többet nem szedik rá.





Megesküdött! Hol az az ostoba tanító, a ki meg meri
magyarázni a gyermeknek, hogy mi az eskü?

Ez pesze mind aprólékosság, mégis sokkal kevesebb, mint a
mennyire szükség volna, hogy elemezzük ennek a mesének az összes
eszméit és visszavezessük őket azokra az egyszerű és elemi
eszmékre, a melyekből mindegyik össze van állítva. De kicsoda
hiszi, hogy erre az elemzésre szüksége van, hogy megértesse magát
az ifjúsággal? Senki sem eléggé filozófus közülünk, hogy egy
gyermek helyébe tudja képzelni magát. Térjünk most rá a
moráljára.

Azt kérdem, vajjon a tízéves gyermekeknek kell-e 
magyaráznunk, hogy vannak olyan emberek, a kik haszonlesésből
hízelegnek és hazudnak? Legfeljebb arra kellene őket tanítani, hogy
vannak csúfolkodók, a kik a kis fiúkat kinevetik és magukban
mulatnak ostoba hiúságukon: de a sajt elront mindent; nem annyira
arra tanítják őket, hogy ne hullassák ki a sajtot csőrükből, mint
inkább arra, hogy hullassák ki mások csőréből. Ez, ime, az én
második paradoxonom és nem a legkisebb fontosságú.

Figyeljétek meg a gyermekeket, a mikor a meséjüket tanulják és
látni fogjátok, hogy a mikor módjukban van alkalmazni, csaknem
mindig a szerző czélzatával ellentétesen alkalmazzák s a helyett,
hogy megfigyelnék önmagukat arra a hibára vonatkozólag, a melyből
ki akarjuk őket gyógyítani vagy meg akarjuk óvni, hajlandók
megkedvelni a bűnt, melylyel hasznot lehet húzni mások hibáiból. A
föntebbi mesében a gyermekek mulatnak a hollón, de megszeretik
valamennyien a rókát; a következő mesében, azt hiszitek, a tücsköt
adtátok nekik követendő például és szó sincs róla, biztosan a
hangyát választják. Senki sem szereti megalázni magát; a gyermek
mindig a jobbik szerepet választja. Ez az önszeretet választása,
nagyon természetes választás. De mily rettentő leczke a
gyermekkorra! A leggyűlöletesebb szörnyeteg volna a kapzsi és durva
gyermek, a ki tudja, hogy mit kérnek tőle s mit utasít vissza. A
hangya pedig még többet is tesz, megtanítja a gyermeket gúnyolódni,
mikor visszautasít.

Minden mesében, melyek szereplőinek egyike az oroszlán,
rendszerint a legdicsőbb szereplő lévén, a gyermek okvetlenül
oroszlán akar lenni és ha majd valami oroszlánkodást kell végeznie,
gondja lesz rá, hogy magának kaparintson meg mindent. De mikor a
szúnyog legyőzi az oroszlánt, a dolog egész máskép áll, akkor már a
gyermek nem oroszlán akar lenni, hanem szúnyog. Megtanulja, hogy
valamikor tűszúrásokkal ölje meg azt, a kit nem mer nyiltan
megtámadni.

A sovány farkasról és a kövér kutyáról szóló meséből a mérséklet
tanulsága helyett, melyet adni akarnak neki, a féktelenség
tanulságát vonja ki. Sohasem fogom elfelejteni,  hogy
sokat láttam sírni egy kis leányt, a kit elkeserítettek ezzel a
mesével, mindig a szófogadást prédikálva neki belőle. Nehezen
lehetett megtudni sírásának okát, végre megtudtuk. A szegény
gyermek unta, hogy örökké lánczra legyen kötve. Úgy érezte, hogy a
nyaka föl van horzsolva; azért sírt, hogy nem ő a farkas.

Így tehát a legelőször említett mese tanulsága a gyermekre nézve
a legaljasabb hízelgés, a másodiké az embertelenség, a harmadiké az
igazságtalanság, a negyediké a gúnyolódás, az ötödiké a
függetlenség. Ez az utóbbi tanulság az én növendékemnek fölösleges,
de azért a többieknek semmivel sem való jobban. Ha olyan
tanításokat adtok nekik, a melyek ellentmondanak egymásnak, micsoda
gyümölcsét remélitek gondoskodástoknak? De meglehet, hogy ezt az
esetet leszámítva, ez az egész morál, a mely fölkelti
ellenvetéseimet a mesék ellen, ugyanannyi okot ad megtartásukra. A
társadalomban szükség van a szavak moráljára és a tettek moráljára
és ez a két morál nem hasonlít egymáshoz. Az előbbi benne van a
katekizmusban, a melyben benne is hagyják, az utóbbi benne van
Lafontaine meséiben a gyermekek számára s elbeszéléseiben az anyák
számára. Ugyanaz az író mindkettőre szolgál.

Egyezkedjünk, Lafontaine úr. Én a magam részéről megigérem, hogy
választékkal olvasom önt, szeretem és okulok meséiből, mert
remélem, nem esem tévedésbe czéljuk felől. De a mi növendékemet
illeti, engedje meg, hogy ne taníttassam egyikre sem mindaddig, a
míg ön be nem bizonyította, hogy jó lesz neki, ha olyan dolgokat
tanul, a melyeknek negyedrészét sem érti meg s hogy azokban, a
melyeket meg tud érteni, nem fogja soha fölcserélni a szerepeket s
a helyett, hogy okulna a megcsalatotton, nem fogja példaképül venni
a csalót.

A mikor így elveszek a gyermektől minden kötelességet, elveszem
legnagyobb nyomorúsága eszközét, t. i. a könyveket. Az olvasmány a
gyermekkor ostora és csaknem az egyedüli foglalkozás, melyet neki
adni tudnak. Tizenkét éves korában Emil alig fogja tudni, mi a
könyv. De azt fogjátok mondani, legalább olvasni mégis csak kell,
hogy  tudjon. Megengedem: tudnia kell
olvasni, mikor az olvasmány hasznos neki; addig nem való egyébre,
mint hogy untassa.

Ha semmit sem kell engedelmességből követelni a gyermekektől,
ebből az következik, hogy nem tanulhatnak meg semmit, a minek nem
érzik a pillanatnyi és jelenvaló előnyét, akár örömét, akár
hasznát. Mert különben micsoda ok indítaná őket tanulásra? A
távollevőkkel való beszélés és azok megértésének tudománya az a
tudomány, a melylyel a távolból közvetítő nélkül közölhetjük velük
érzésünket, akaratunkat, kivánságunkat, olyan tudomány, melynek
hasznosságát meg lehet értetni bármely korral. Miféle csoda tette
ezt az oly hasznos és oly kellemes tudományt a gyermekkor
kínzóeszközévé? Mert kényszerítik, hogy kedve ellenére foglalkozzék
vele és olyan czélokra használják, melyekből nem ért semmit. A
gyermek nem nagyon kívánja tökéletesíteni azt az eszközt, a
melylyel kínozzák, de tegyetek róla, hogy ez az eszköz örömére
szolgáljon s hamarosan foglalkozni fog vele, akár akarjátok, akár
nem.

Nagy dolgot csinálnak belőle, hogy keresik az olvasás
tanításának legjobb módszereit; olvasószekrényeket és kártyákat
találnak ki, a gyermek szobájából nyomdai műtermet csinálnak. Locke
azt akarja, hogy koczkákon tanuljon olvasni. Ez aztán jól kieszelt
találmány! Milyen kár érte! Mindezeknél biztosabb eszköz, a melyről
mindig megfelejtkeznek, a tanulás vágya. Oltsátok bele ezt a vágyat
a gyermekbe, aztán vessétek félre olvasószekrényeiteket és
koczkáitokat, minden módszer jó lesz neki.

A közvetlen érdek, ez a nagy mozgató erő az egyedüli, a mely
biztosan és messzire vezet. Emil alkalmilag apjától, anyjától,
rokonaitól, barátaitól meghívó levélkéket kap ebédre, sétára, vizi
kirándulásra, valami nyilvános ünnepélyre. Ezek a levélkék rövidek,
világosak, szabatosak, szépen vannak írva. Keresni kell valakit, a
ki elolvassa őket. Ez a valaki vagy nincs mindig azonnal kéznél,
vagy viszonozza a szivélyességnek hiányát, melyet a gyermek előtte
való nap iránta tanusított. Így elmúlik az alkalom és a kellő idő.
Végre elolvasom neki én e levélkét, de már elmúlt az ideje.
 Ah, ha ő maga tudott volna olvasni!
Aztán más levélkéket kap. Milyen rövidek! Milyen érdekes a tárgyuk!
Próbálgatja kibetűzni őket, olykor segítséget talál, olykor
visszautasítást. Megembereli magát s végre kibetűzi egy levélkének
a felét. Arró van benne szó, hogy holnap uzsonnára hívják… nem
tudja, hova, nem tudja kivel… mekkora erőfeszítéseket tesz, hogy a
levélke többi részét elolvashassa! Nem hiszem, hogy Emilnek
szüksége volna olvasószekrényre. Beszéljek most az írásról? Nem.
Szégyelnék ilyen haszontalanságokra időt vesztegetni egy olyan
értekezésben, a mely a nevelésről szól.

Csak egy szót akarok még hozzáfűzni, a mely egy fontos alapelvet
rejt magában: rendszerint nagyon biztosan és nagyon hamar megkapjuk
azt, a mi után nem nagyon törtük magunkat. Csaknem biztos vagyok
benne, hogy Emil tökéletesen fog olvasni és írni tízéves kora
előtt, épen azért, mivel nagyon csekély fontosságot tulajdonítok
annak, hogy tízenötéves kora előtt tudjon. De inkább ne tudjon soha
olvasni, minthogy ezt a tudományát mind annak az árán szerezze meg,
a mi azt hasznossá teheti: mire volna neki jó az olvasás, ha örökre
megutáltattam volna vele? Id imprimis cavere oportebit, ne studia,
qui amare nondum potest, oderit et amaritudinem semel perceptam
etiam ultra rudes annos reformidet.45)

Mennél inkább ragaszkodom tartózkodó módszeremhez, annál inkább
érzem, hogy megerősödnek az ellene fölvetett ellenvetések. A
növendéked, ha nem tanul meg semmit tőled, majd tanul másoktól. Ha
elejét nem veszed a tévedésnek az igazság által, hazugságokat fog
megtanulni: az előitéleteket, a melyeket félsz beleoltani, magára
fogja venni mindenből, a mi körülveszi; belehatolnak minden érzékén
át vagy megrontják eszét, mielőtt még kialakult volna, vagy a
hosszú tétlenség által elzsibbasztott szelleme föloldódik az
anyagiságban. A gondolkodás szokatlan volta a gyermekkorban
megfoszt a gondolkozás képességétől az élet hátralevő részében.


Úgy tetszik, könnyen tudnék erre felelni: de mirevaló mindig ez
a felelgetés? Ha az én módszerem magamagától megfelel az
ellenvetésekre, akkor jó; ha nem felel meg rájuk, nem ér semmit.
Folytatom tehát. Ha a terv szerint, a melyet elkezdtem kijelölni,
egyenesen ellenkező szabályokat követtek azokkal, a melyeket a
szokás bevett, ha a helyett, hogy elvezetnétek messzire
növendéketek szellemét, a helyett, hogy szüntelenül más helyeken,
más éghajlatok alatt, más századokban egész a földkerekség végéig
és egész az égig tévelyegtetnétek, arra szorítkoztok, hogy
megtartsátok őt mindig önmagában figyelmesnek arra, a mi
közvetlenül érinti, akkor meg fogjátok látni, hogy képes felfogni,
emlékezetében megőrizni, sőt észszerűen gondolkozni is. Ez a
természet rendje. A mint az érző lény tevékenynyé válik, erejének
megfelelő értelmet szerez és csak az önfentartásra szükséges erején
felüli erőfölöslegével fejlődik ki benne a a spekulativ képesség, a
mely ezt az erőfölösleget más czélokra tudja alkalmazni. Ha tehát
ápolni akarod növendéked szellemi képességeit, ápold azokat az
erőit, a melyeket ezeknek kormányozniok kell. Gyakorold szüntelenül
testét, tedd erőssé és egészségessé, hogy bölcscsé és értelmessé
tehesd. Dolgozzék, legyen tevékeny, szaladgáljon, kiabáljon,
mozogjon folytonosan, legyen ereje által ember és csakhamar ember
lesz esze által is.

Igaz, ezzel a módszerrel elbutítod, ha mindig dirigálod, ha
minduntalan azt mondogatod neki: eredj, jőjj, maradj, tedd ezt, ne
tedd ezt. Ha mindig a te fejed vezeti az ő karját, akkor az ő feje
haszontalanná válik. De emlékezz meg megegyezésünkről; ha nem vagy
más, csak pedáns, akkor fölösleges fáradság engem olvasni.

Vajmi szánalmas tévedés azt képzelni, hogy a test gyakorlása
ártalmára van a szellemi tevékenységnek. Mintha ennek a két
tevékenységnek nem kellene összhangban haladni és nem kellene
mindig az egyiknek irányítani a másikat!

Két fajtája van az embereknek, a kiknek teste állandó
gyakorlásban van s a kiknek mindegyike egyforma keveset törődik
lelke kiművelésével: t. i. a parasztok és a vademberek.
 Az előbbiek esetlenek, faragatlanok,
félszegek; az utóbbiak nevezetesek éles érzékeikről és még
nevezetesebbek szellemük finomságáról. Általánosságban nincs
nehézkesebb a parasztnál és nincs finomabb a vadembernél. Honnan
ered ez a különbség? Onnan, hogy az előbbi mindig csak azt
csinálja, a mit parancsolnak neki, vagy a mit apjától látott vagy a
mit ifjúkora óta csinált, tehát mindig csak a kitaposott úton halad
és automaszerű életében mindig ugyanazokkal a munkákkal levén
elfoglalva, a megszokás és az engedelmesség foglalja el nála az ész
helyét.

Másképp áll a dolog a vadembernél: nem lévén hozzákötve
semmiféle helyhöz, nem lévén megszabott tennivalója, nem
engedelmeskedvén senkinek, nem lévén más törvénye, csak a saját
akarata, kénytelen élete minden pillanatában az eszét használni;
nem tehet egy mozdulatot, egy lépést a nélkül, hogy előre meg ne
gondolja a következményét. Igy mennél jobban gyakorlódik a teste,
annál jobban megvilágosodik az elméje; ereje és esze egyszerre
növekszik és az egyik a másik által tágul ki.

Tudós tanító! hadd lássuk, melyikünk növendéke hasonlít a
vademberhez és melyikünké hasonlít a paraszthoz? Mindenben egy
örökké oktató tekintetnek alávetve, a tied mindent csak
parancsszóra csinál, nem mer enni, mikor éhes, sem nevetni, mikor
jó kedve van, sem sírni, mikor szomorú, sem az egyik kezét
kinyujtani a másik helyett, sem a lábát megmozdítani, csak úgy, a
hogy meghagyják neki; csakhamar lélegzeni sem mer máskép, mint
szabályaid szerint.

Hogy kivánhatod, hogy gondolkozzék, mikor te gondolsz helyette
mindenre? Biztos lévén előrelátásodról, mi szüksége volna arra,
hogy ő maga előrelátó legyen? Látva, hogy te gondoskodol
fenmaradásáról, jólétéről, ettől a gondtól fölmentettnek érzi
magát; itélete megnyugszik a tiédben, mindent, a mit nem tiltasz
meg neki, megtesz gondolkodás nélkül, tudva, hogy koczkáztatás
nélkül teheti.

Mi szüksége van arra, hogy megtanulja előre látni az esőt? mikor
tudja, hogy helyette te nézed az eget. Mi szüksége van arra, hogy
szabályozza sétáját? hiszen nem kell  attól félnie, hogy te
elmulasztatod vele az ebéd idejét. A mit nem tiltasz meg neki enni,
azt megeszi, ha megtiltod, nem eszi meg. Nem a saját gyomra
figyelmeztetését hallja, hanem a tiédet. Akárhogy elpuhítod testét
a tétlenséggel, nem teszed hajlékonyabbá az értelmét, ellenkezőleg,
megfosztod hitelétől szellemében az észt, a mikor azt a kevés észt,
a mije van, olyan dolgokra használtatod vele, a melyek a
leghaszontalanabbaknak tünnek fel neki. Soha nem látva mire jó,
végre azt fogja hinni, hogy semmire se jó. Ha rosszul okoskodott, a
legrosszabb, a mi érheti, hogy megszidják, ez pedig oly gyakran
megesik, hogy már nem is törődik vele; az ily mindennapos
veszedelem nem rémíti meg többé.

Mégis úgy találod, hogy van szelleme és pedig van annyi, hogy az
asszonyokkal elfecseghessen azon a hangon, a melyről már szóltam;
de ha abba a helyzetbe jutna, hogy helyt kellene állnia magáért
vagy valami nehéz dologban elhatároznia magát, százszor butábbnak
és ügyetlenebbnek látnád, mint a legbárdolatlanabb paraszt
fiát.

Ellenben az én növendékem, azaz a természet növendéke, jókor
hozzászoktatva, hogy a mennyire csak lehet, beérje magamával, nem
szokik hozzá, hogy mindig másokhoz folyamodjék, még kevésbbé, hogy
kiteregesse előttük rengeteg tudományát. Ezzel szemben itél,
előrelát, gondolkodik mindenben, a mi közvetlenül reá vonatkozik.
Nem fecseg, hanem cselekszik, nem tud egy szót sem arról, a mi a
világban történik, hanem jól meg tudja tenni, a mi hozzá illik.
Mivel szüntelenül mozgásban van, kénytelen sok dolgot megfigyelni,
sokféle hatást megismerni, idejekorán nagy tapasztalatot szerez, a
természettől veszi leczkéjét, nem az emberektől, annál jobban okul,
mert nem látja semerről az oktatás szándékát. Igy teste és szelleme
egyszerre gyakorlódik. Mindig saját gondolata szerint cselekszik,
nem pedig valaki más gondolata szerint, folyton két tevékenységet
egyesít; mennél erősebbé és izmosabbá lesz, egyúttal annál okosabbá
és itéletre képesebbé is lesz. Ez a módja annak, hogy egy napon
elérjük, a mit összeférhetetlennek tartottunk s a mit egyesített
csaknem minden nagy ember: a test erejét a lélekével, a bölcs eszét
az atléta erőteljességével. 

Ifjú nevelő, nehéz mesterséget prédikálok neked: nevelni
szabályok nélkül, mindent megtenni úgy, hogy nem teszel semmit. Ez
a mesterség, megengedem, nem a te korodhoz való, nem alkalmas arra,
hogy kezdettől fogva ragyogtassa tehetségedet, sem hogy becsbe
juttasson az apáknál; de egyedül ez alkalmas arra, hogy sikert érj
el. Soha nem birsz bölcseket csinálni, ha előbb vadóczokat nem
csinálsz. Ilyen volt a spártaiak nevelése; a helyett, hogy
megtanították volna őket könyveik fölött görnyedezni, azon kezdték,
hogy megtanították őket lopni az ebédjüket. Vajjon azért esetlenek
voltak-e a spártaiak, mire felnőttek? Ki ne ismerné visszavágásaik
erejét és elmésségét? Mindig győzelemre termettek lévén, mindenféle
háborúban eltaposták ellenségeiket és az athéni fecsegők ép úgy
féltek a szavuktól, mint a csapásaiktól.

A leggondosabb nevelésben is a mester parancsol és azt hiszi, ő
kormányoz, a valóságban pedig a gyermek kormányoz. Felhasználja
azt, a mit követeltek tőle arra, hogy megkapja, a mi neki tetszik
és mindig meg tudja fizettetni a buzgóság egy óráját nyolcz napi
engedékenységgel. Minden pillanatban alkudozni kell vele. Ezek az
alkuk, melyeket ti a magatok módjára ajánltok fel és melyeket ő a
maga módja szerint hajt végre, mindig az ő szeszélyeinek javára
fordulnak, különösen ha megesik az az ügyetlenség, hogy olyan
föltételt állítanak az ő javára, melyről biztos, hogy úgyis
megkapja, akár teljesíti, akár nem a föltételt, melyet viszonzásul
reá rónak. A gyermek rendszerint sokkal jobban olvas a mester
szellemében, mint a mester a gyermek szivében. És ennek úgy is kell
lenni: mert mindazt az éleselméjűséget, melyet az önmagára utalt
gyermek önfenntartására fordítana, most arra fordítja, hogy
megmentse természetes szabadságát zsarnoka lánczaitól; ellenben a
mester, nem lévén semmi sürgető érdeke abban, hogy belehatoljon
növendékébe, olykor jobban jár, ha elnézi ennek lustaságát vagy
hiuságát.

Járj mindig a növendékedével ellenkező úton, hogy mindig azt
higyje, ő a mester és mégis mindig te légy az. Semmi alávetettség
nem oly teljes, mint azé, a ki megőrzi  a
szabadság látszatát; így maga az akarat esik fogságba. A szegény
gyermek, a ki nem tud semmit, nem képes semmire, nem ismer semmit;
nincs-e kiszolgáltatva kényedre-kedvedre? Nem rendelkezel-e ő reá
vonatkozólag mindennel, a mi őt környezi? Nem vagy-e képes őt olyan
hatásoknak kitenni, a milyeneknek akarod? Nincsenek-e munkái,
játékai, örömei, fájdalmai mind a te kezedben, a nélkül, hogy ő
tudná? Kétségkívül csak azt szabad tennie, a mit akar; de nem
szabad egyebet akarnia, csak a mit te akarsz, hogy tegyen; nem
szabad egy lépést tennie, a melyet te előre nem láttál, ki sem
szabad nyitnia a száját a nélkül, hogy te ne tudnád, mit akar
mondani.

Akkor átadhatja magát a testi gyakorlatoknak, melyeket kora
megkiván, a nélkül, hogy eltompítaná szellemét; akkor a helyett,
hogy kiélesítené ravaszságát a kényelmetlen uralom kijátszására,
azt fogod látni, hogy kizárólag azzal foglalkozik, hogy mindenből,
a mi körülveszi, a pillanatnyi jólétére legkedvezőbb részt vonja
ki; akkor csodálkozni fogsz leleményének finomságán, a melylyel
magáévá tesz minden tárgyat, a melyet el tud érni és a melylyel
valóban élvezni tudja a dolgokat, a képzelődés segítsége
nélkül.

Ha meghagyod, hogy ura legyen akaratának, azzal még nem táplálod
szeszélyeit. A mikor csak azt teszi, a mi neki megfelel, hamarosan
csak azt fogja tenni, a mit tennie kell és bár teste folytonos
mozgásban lesz, a míg pillanatnyi és érezhető érdekéről van szó,
látni fogod, hogy mind az az értelem, a mire képes, sokkal jobban
és hozzá inkább illő módon fejlődik ki, mint a merőben elmélkedésre
alapított tanulmányokban.

Így azt látva, hogy nem igyekszel mindig ellene tenni, nem
bizalmatlankodik benned s nem lévén semmi rejtegetni valója
előtted, nem is fog megcsalni, nem is fog neked hazudni; félelem
nélkül fogja magát olyannak mutatni, a milyen; tanulmányozhatod, a
hogy akarod és beoszthatod körülötte mindazokat az oktatásokat, a
melyekben részesíteni akarod, a nélkül, hogy egyet is észrevenne
közülük.

Nem is fogja kiváncsi féltékenységgel kémlelni szokásaidat és
nem fog titkos gyönyörűséget csinálni magának  abból,
ha téged tévedésen kap rajta. Ezzel igen nagy kellemetlenségnek
vehetjük elejét. A gyermek első gondjainak egyike, mint már
mondtam, kitudni azoknak gyöngéit, a kik vezetik. Ez a hajlam
gonoszságra vezet, de nem abból fakad: abból a szükségérzetből
ered, hogy kijátszon egy tekintélyt, a mely terhére van.
Túlterhelve az igától, a melyet ráraknak, igyekszik lerázni és azok
a hibák, melyeket mestereiben talál, jó eszközül szolgálnak neki
erre. Idővel kifejlődik a szokás, az embereket hibáikból
megfigyelni és örömét lelni bennük. Nyilvánvaló, hogy ismét e
bünöknek egy forrását tömtem be Emil szivében; nem lévén semmi
érdeke benne, hogy hibákat keressen bennem, nem is fog tehát
keresni és nem sok kedve lesz arra sem, hogy mások hibáit
keresse.

Mindezek a fogások nehezeknek látszanak, mert nem jutnak az
embereknek eszébe; alapjában véve azonban nem szabad nehezeknek
lenniök. Jogosult dolog föltételezni benned azt a belátást, a mely
szükséges annak a mesterségnek a gyakorlására, a melyet
választottál; föl kell tételezni, hogy ismered az emberi szív
természetes útját, hogy tudod tanulmányozni az embert és az
egyéniséget, hogy előre tudod, merre fog hajlani növendéked akarata
mindazoknál a korát érdeklő tárgyaknál, a melyeket szeme elé
juttatsz. Avagy a kinek megvannak az eszközei és tudja
használatukat, ne tudna velük bánni?

A gyermek szeszélyeit veted ellenem, de nincs igazad. A gyermek
szeszélye sohasem a természet műve, hanem a rossz fegyelmezésé:
attól van, hogy vagy engedelmeskednek neki vagy parancsolnak neki
és én megmondtam százszor, hogy sem az egyik, sem a másik nem
szabad. Növendékednek nem lesz tehát más szeszélye, mint a melyet
te oltottál beléje; az az igazság, hogy viseld magad hibáid
következményét. De – mondom erre – hogyan segítsünk rajta? Ez is
lehetséges még, jobb vezetéssel és sokkal több türelemmel.

Egyszer néhány héten át foglalkoztam egy gyermekkel, a ki
nemcsak hozzá volt szokva teljesíteni a maga akaratát, hanem még
másokkal is teljesíttetni, következőleg tele  volt
szeszélyekkel. Mindjárt az első nap, hogy próbára tegye
engedékenységemet, éjfélkor akart fölkelni. Legmélyebb álmomban
fölugrik ágyából, fölveszi házi ruháját és hív engem. Fölkelek,
meggyujtom a gyertyát. Nem akart egyebet; egynegyed óra mulva
elnyomja az álom s kisérlete eredményével megelégedetten alszik el.
Két nap mulva ugyanazzal az eredménynyel ismétli meg a kisérletet,
az ingerültségnek legcsekélyebb jelét sem mutatom. Mikor
lefekvéskor megcsókol, nagyon nyugodtan ezt mondom neki: kedves kis
barátom, ez nagyon jól megy, de máskor ne tedd. Ez a szó
felköltötte kiváncsiságát és másnap, kissé látni akarva, merem-e az
engedelmességet megtagadni, fölkel ugyanabban az órában és hív
engem. Megkérdezem, mit akar? azt mondja, hogy nem tud aludni.
Annál rosszabb, – felelek én és meg sem moczczanok. Kér,
hogy gyujtsam meg a gyertyát: Minek? és meg sem moczczanok.
Ez a lakonikus hang kezdi zavarba hozni, mezitláb elindul keresni a
tűzkövet s úgy tesz, mintha tüzet akarna csiholni és én nem tudom
megállni nevetés nélkül, mikor hallom, hogy az ujjára üt. Végre
meggyőződve, hogy nem ér célt, elhozza a tűzszerszámot hozzám. Azt
mondom neki, hogy nincs rá szükségem és másik oldalamra fordulok.
Akkor elkezd vaktában szaladgálni a szobában, kiabálva, énekelve,
nagy zajt ütve, beleütközve az asztalba és a székekbe, de vigyázva,
hogy nagyon meg ne üsse magát és mégis nagyokat kiáltozva, abban a
reményben, hogy engem megijeszt. Mindez azonban nem fog rajtam és
látom, hogy szép intelmekre vagy haragra számított s nem volt erre
a hidegvérre elkészülve.

Mindazáltal, mindenáron le akarva győzni türelmemet
önfejüségével, akkora sikerrel folytatja zajongását, hogy végre
mégis csak kijövök sodromból és érezve, hogy mindent megronthatok
rosszkor való föllobbanásommal, más módszerhez folyamodom. Szó
nélkül fölkelek, a tűzszerszámhoz megyek, melyet nem találok, kérem
tőle, ide adja, ujjongva az örömtől, hogy végre mégis
diadalmaskodott rajtam. Kicsiholok, meggyujtom a gyertyát, megfogom
a kis ficzkót kezénél, csöndesen odavezetem egy szomszéd fülkébe,
melynek  ablakdeszkái jól be vannak csukva és a
melyben nem talál semmi összetörni valót. Otthagyom világosság
nélkül; aztán kulcscsal rázárva az ajtót, ismét lefekszem, a
nélkül, hogy egy szót is szólnék neki. Nem is kell kérdezni, volt-e
kezdetben lárma. Számítottam rá és nem indulok fel miatta; végre a
lárma elcsitul, hallom, hogy elrendezkedik és megnyugszom. Másnap
napvilágnál bemegyek a fülkébe s a kis lázadót egy nyugágyon alva
találom, olyan mély álomban, a milyenre annyi fáradság után nagy
szüksége kellett, hogy legyen.

A dolognak ezzel még nincs vége. Az anya megtudta, hogy a
gyermek az éjszaka kétharmadrészét ágyán kívül töltötte. Mindjárt
kétségbeestek s úgy néztek a gyermekre, mintha már meg volna halva.
Látva a jó alkalmat, hogy megboszulja magát, játszotta a beteget, a
nélkül, hogy látta volna, hogy nem nyer vele semmit. Elhívták az
orvost. Az anya vesztére, az orvos tréfás kedvű ember volt, a ki
mulatva rémüldözésén, csak annál jobban fokozta. Nekem azonban ezt
súgta fülembe: hagyja csak rám, megigérem önnek, hogy a gyermek jó
időre ki fog gyógyulni szeszélyéből, hogy betegnek tetesse magát.
Csakugyan diétát és szobafogságot rendelt neki és rábizta őt a
gyógyszerészre. Fájt a szívem, hogy a szegény anya így czéltáblája
lesz egész környezetének, kivéve engem, a kit meggyülölt épen
azért, mert én nem szedtem rá.

Elég kemény szemrehányások után azt mondta nekem, hogy fia
gyönge szervezetű, hogy egyetlen örököse családjának, hogy
mindenáron életben kell tartani és hogy ő nem akarja, hogy
ellenkezzenek vele. Ebben én egy véleményen voltam vele; de ő azt
értette ellenkezés alatt, ha nem engedelmeskednek neki mindenben.
Láttam, hogy az anyával ugyanazon a hangon kell beszélni, mint a
fiával. Asszonyom, mondtam elég hidegen, én nem tudom, hogy
nevelnek fel egy örököst és mi több, nem is akarom megtanulni;
tessék e szerint tenni meg intézkedéseit. Egyideig még szükség volt
rám, az apa mindent elcsitított; az anya írt a nevelőnek, hogy
siettesse visszatérését és a gyermek, látva, hogy nem nyer vele
semmit, ha megzavarja álmomat meg  ha betegnek teteti magát,
végre is rászánta magát, hogy csöndesen alszik és jól viseli
magát.

El sem lehet képzelni, mennyi hasonló szeszélynek vetette alá ez
a kis zsarnok szerencsétlen nevelőjét; mert a nevelés az anya szeme
előtt folyt, a ki nem tűrte, hogy az örökösnek bármiben is
ellentmondjanak. Bármely órában akart kimenni, késznek kellett
lenni elkisérésére s neki mindig nagy gondja volt rá, hogy azt a
pillanatot válaszsza ki, a mikor látta, hogy nevelője legjobban el
van foglalva. Rajtam ugyanazt a hatalmat akarta gyakorolni és
nappal boszulni meg magát a nyugalomért, melyet kénytelen volt
nekem meghagyni éjjel. Jó szívvel belenyugodtam mindenbe és azon
kezdtem, hogy szemeláttára kimulattam, milyen szivesen teszek a
kedvére; ezután, ha arra került a sor, hogy kigyógyítsam
szeszélyéből, más módszerhez folyamodtam.

Legelőször is rá kellett vezetnem, hogy nincs igaza s ez könnyen
ment. Tudva, hogy a gyermek mindig csak a jelenre gondol,
megszereztem fölötte az előrelátás előnyét; gondoskodtam róla, hogy
odahaza valami olyan mulatságot szerzek számára, melyről tudtam,
hogy nagyon kedve szerint való és a mikor láttam, hogy a legjobban
el van benne merülve, sétát ajánlottam neki, elküldött magától; én
ragaszkodtam a sétához, nem is hallgatott rám; meg kellett adnom
magamat s ő gondosan megjegyezte magának ezt a
magamalárendelését.

Másnap rám került a sor. Unatkozott, mert én úgy rendeztem be,
hogy unatkozzék; én ellenben úgy tettem, mintha nagyon el volnék
foglalva. Nem sok kellett neki, hogy el legyen határozva. Jött
azonnal, hogy elragadjon munkámtól, hogy rögtön vigyem sétálni.
Visszautasítottam; ő makacskodott. Nem – mondtam én – azzal, hogy
megtetted akaratodat, megtanítottál, hogy én is megtegyem a
magamét; nem akarok kimenni. Nohát akkor – mondta ő élénken –
elmegyek magam. A hogy tetszik. És folytattam munkámat.

Felöltözött, kissé nyugtalankodva, hogy én hagyom, tegyen, a mit
akar és nem követem példáját. Mikor elkészült, eljött hozzám, hogy
elköszönjön; köszöntöm. Meg akar ijeszteni  azzal,
hogy elmondja, merre fog járni; azt lehetett volna hinni őt hallva,
hogy a világ végére akar menni. A nélkül, hogy felindulnék,
kellemes utazást kivánok neki. Zavara megkettőződik. Mindazáltal
jól tartja magát és készen az indulásra, szól az inasának, hogy
kisérje el. Az inas, a kit én már betanítottam, azt feleli, hogy
nem ér rá, hogy el van foglalva az én rendeletemre s nekem inkább
kell engedelmeskednie, mint neki. Erre a gyermek elvesztette fejét.
Hogy érje föl észszel, hogy eleresztik hazulról egyedül, őt, a ki
azt hiszi magáról, hogy mindenki szemében fontos személy és azt
gondolja, hogy ég és föld érdekelve van az ő fenmaradásában? Mégis
kezdi érezni gyöngeségét; megérti, hogy egyedül lesz olyan emberek
közt, a kik nem ismerik; előre látja a veszedelmeket, melyekbe
kerül; a makacsság még egy darabig fenntartja; lassan lemegy a
lépcsőn, nagyon félénken. Végre kimegy az utczára, kissé
vigasztalva magát a bajokért, melyek érhetik, azzal a reménynyel,
hogy engem fognak értük felelőssé tenni.

Idáig akartam juttatni. Minden előre el volt készítve; s mivel a
nyilvános jelenet bizonyos neméről volt szó, előre megszereztem az
apa beleegyezését. Alig tett néhány lépést, jobbról és balról
különböző megjegyzéseket hall a maga rovására. Szomszéduram, szép
kis úrfi! Hova megy ilyen egyedül? Még majd eltéved; meghivom,
jőjjön hozzánk. Szomszédasszony, azt ugyan ne tegye. Hát nem látja,
hogy ez egy kis semmirekellő, a kit elkergettek hazulról, mert nem
volt való semmi jóra? Az ilyen semmirekellőket nem kell
tartóztatni, menjenek, a merre akarnak. Ugyan-ugyan! Isten vezesse!
Sajnálnám, ha valami baja történnék! Kissé messzebb vele csaknem
egykorú utczagyerekekkel találkozik, a kik megfenyegetik és
kicsúfolják. Mennél tovább megy, annál nagyobb zavarba jut. Egyedül
és védelem nélkül, látja, hogy játékszere lett az egész világnak és
nagy meglepetéssel tapasztalja, hogy vállán a szalagcsokor és
aranyos ruhája nem szerez neki több tiszteletet.

Egyik barátom, a kit ő nem ismer és a kit megbiztam, hogy
vigyázzon rá, észrevétlenül lépésről-lépésre kiséri és hozzálép,
mikor annak eljön az ideje. Ez a szerep, mely 
hasonlít Sbrigani szerepéhez Molière Pourceaugnac-jában,
eszes embert kivánt s barátom jól töltötte be. A nélkül, hogy
félénkké és gyávává tenné a gyermeket azzal, hogy nagyon is
megrémíti, oly élénken érezteti vele magaviselete esztelenségét,
hogy félóra mulva kezesen, zavartan, szemét fölemelni sem merve
vezeti hozzám vissza.

Hogy teljes legyen vállalkozásának kudarcza, az apja épen abban
a pillanatban, mikor ő visszatér, indul el sétálni és a lépcsőn
találkozik vele. Meg kellett mondania, honnan jön és miért nem
voltam vele én.46) A szegény gyermek szeretett
volna föld alá sülyedni. Az apja, a nélkül, hogy korholásra
vesztegesse a szót, szárazabban mondta neki, mint a hogy vártam
volna: ha egyedül akarsz kimenni, szabadságodban áll, de mivel én
nem türöm, hogy csavargó legyen a házamban, ha ez még egyszer az
eszedbe jut, ne merészelj többet hazajönni.

A magam részéről szemrehányás és gúny nélkül fogadom, de némi
komolysággal és hogy ne gyanítsa, hogy minden, a mi történt, csak
játék volt, az nap nem akarom elvinni sétálni. Másnap nagy örömmel
látom, hogy diadalmas magatartással megy el azok előtt az emberek
előtt, a kik előtte való nap kicsúfolták, mert egyedül látták.
Magától értetődik, hogy többet nem fog azzal fenyegetőzni, hogy
egyedül megy el.

Ilyen és ehhez hasonló eszközökkel értem el, a rövid idő alatt,
a míg vele voltam, hogy megtehessek vele mindent, a mit akarok, a
nélkül, hogy valamit megparancsoljak vagy megtiltsak neki, beszédek
nélkül, intelmek nélkül, a nélkül, hogy haszontalan
leczkéztetésekkel untassam. Így a míg beszéltem, meg volt nyugodva,
de a hallgatásom félelemben tartotta; megértette, hogy valami nincs
rendjén s a leczkét mindig a dologtól magától kapta meg. De térjünk
vissza a tárgyra. 

Ezek a folytonos gyakorlatok, ilyformán egyedül a természet
irányítására bízva, a test erősítése mellett, nemcsak hogy nem
tompítják el az elmét, hanem ellenkezőleg kifejlesztik bennünk az
észnek azt az egyedüli fajtáját, a melyre az első életkor fogékony
és a mely bármely életkornak a legszükségesebb. Megtanítanak jól
ismerni erőink használatát, testünknek az őt környező testekhez
való viszonyát, a természetes eszközök használatát, melyek kezünk
ügyébe esnek és a melyek megfelelnek szerveinknek. Van-e hasonló
együgyű lény, mint az a gyermek, a ki mindig a szobában és anyja
szemei előtt nevelkedett, a ki nem tudva mi a súly és az
ellenállás, ki akar tépni egy nagy fát vagy fölemelni egy sziklát?
Mikor először jutottam ki Genfből, utól akartam érni egy vágtató
lovat; köveket dobáltam a Salève-hegy felé, a mely két mérföldnyire
volt tőlem; játékszere voltam a falu összes gyermekeinek, valódi
hülyének látszottam előttük. Tizennyolcz éves korában megtanulja az
ember, a filozófiai osztályban, hogy mi az emeltyű; nincs az a 12
éves parasztgyerek, a ki ne tudna jobban használni egy emeltyűt,
mint az akadémia legelső mechanikusa. Azok a tanítások, a melyeket
az iskolás gyermekek egymástól kapnak az iskola udvarán, százszor
hasznosabbak, mint mindaz, a mit az iskolában bármikor mondanak
nekik.

Nézzetek meg egy macskát, mikor először lép be egy szobába:
leskelődik, nézeget, szimatol, egy pillanatig sem marad veszteg nem
bízik semmiben, a míg mindent meg nem ismert. Ugyanígy tesz a
gyermek is, mikor elkezd járni és úgyszólván kilép a világba Az
egész különbség az, hogy a látáshoz, a mely közös a gyermeknél és a
macskánál, az előbbi hozzákapcsolja a megfigyelés czéljára a kezet,
melyet a természet adott neki és a másik a finom szaglást, a
melylyel meg van áldva. Ezt a hajlam teszi a szerint, hogy jól vagy
rosszul fejlesztik ki a gyermeket ügyessé vagy félszeggé,
nehézkessé vagy fürgévé, együgyüvé vagy okossá.

Az ember első mozdulatai tehát arra irányulván, hogy hozzá mérje
magát mindahhoz, a mi körülveszi és megvizsgáljon minden tárgyban,
a melyet észrevesz, minden  érzékelhető tulajdonságot, a mely
vonatkozással lehet rá, első tanulmánya egy neme a kisérleti
fizikának, vonatkozással saját föntartására; ettől pedig eltérítik
az elmélkedő tanulmányok által, mielőtt fölismerte volna a maga
helyét ide lenn a földön. A míg finom és hajlékony szervei
alkalmazkodni tudnak azokhoz a testekhez, melyekre hatással kell
lenniök, a míg még tiszta érzékei mentesek az illuziótól, addig van
ideje gyakorolni azokat is és ezeket is a functiókban, melyekre
valók; ez az ideje, megismerni az érzékelhető vonatkozásokat,
melyekben a dolgok mi velünk vannak. Mivel mindaz, a mi az emberi
értelembe behatol, az érzékek által jut bele, az emberi megismerés
legelőször is érzéki megismerés; ez szolgál alapjául az elmebeli
megismerésnek: első mestereink a filozófiában a lábaink, kezeink,
szemeink.

Mindennek helyébe a könyveket tenni nem annyi, mint megtanítani
minket a gondolkodásra, hanem annyi, mint megtanítani minket, hogy
mások gondolkodását használjuk föl; annyi, mint megtanítani minket,
hogy sokat higyjünk és soha ne tudjunk semmit.

Ha az ember gyakorolni akar valamely művészetet, azon kell
kezdenie, hogy megszerezze az eszközeit és hogy hasznosan
alkalmazhassa ezeket az eszközöket, elég erősen készülteknek kell
lenniök, hogy kibirják a használatot. Hogy tehát megtanuljunk
gondolkozni, gyakorolnunk kell tagjainkat, érzékeinket,
szerveinket, a melyek értelmünk eszközei és hogy minden lehető
hasznát vehessük ezeknek az eszközöknek, szükséges, hogy a test, a
mely szolgáltatja őket, erős és egészséges legyen. Így tehát az
ember valóságos elméje egyáltalán nem fejlődik a testtől
függetlenül, hanem a test helyes alkata teszi a szellem
tevékenységét könnyűvé és biztossá.

Kimutatván, hogy mire kell felhasználni a gyermekkor hosszas
tétlenségét, rátérek egy olyan részletre, a mely nevetségesnek fog
föltünni. Kedves tanítások, fogják nekem mondani, melyek áldozatul
esve saját kritikádnak, arra szorítkoznak, hogy csak azt tanítsák,
a mire senkit sem szükséges tanítani! Minek az időt vesztegetni
olyan oktatásokra,  a melyek maguktól értetődnek és nem
kerülnek sem fáradtságba, sem gondba? Melyik 12 éves gyermek nem
tudja mindezt, a mire te növendékedet tanítani akarod és ezenfölül
még azt is, a mire a mestere tanította?

Uraim, önök tévednek; én egy nagyon nehéz, nagyon fáradságos
művészetre tanítom növendékemet, a melylyel a tiéitek bizonyára nem
birnak; ez az, hogy tudatlan legyen: mert annak a tudománya, a ki
csak arról hiszi el, hogy tudja, a mit csakugyan tud, nagyon kevés
dologra redukálódik. Önök megadják a tudományt, nagyon jól van; én
azzal az eszközzel foglalkozom, a mely a tudomány megszerzésére
való. Azt mondják, hogy mikor a velenczeiek egy nap megmutatták
nagy pompával kincstárukat a Szent Márk-templomban egy spanyol
követnek, ez minden bók helyett az asztalok alá nézve, ezt mondta
nekik: Qui non c’é la radice. (Hol vannak mindennek a
gyökerei?) Nem nézhetem soha, mikor egy tanító kiteregeti növendéke
tudományát a nélkül, hogy kisértetbe ne essem, hogy ugyanezt
mondjam neki.

Mindazok, a kik elmélkedtek a régiek életmódján, a
testgyakorlatoknak tulajdonítják a testnek és a léleknek azt az
erejét, a mely a legfeltünőbben különbözteti meg őket a maiaktól.
Az a mód, a hogy Montaigne hangsúlyozza ezt a véleményt, mutatja,
hogy erősen át volt hatva tőle, szüntelenül és ezerféleképen
visszatér rá. A gyermek neveléséről szólva, úgymond, hogy
megaczélozzuk lelkét, meg kell edzeni izmait; hozzászoktatva őt a
munkához, hozzászoktatjuk őt a fájdalomhoz; hozzá kell edzeni a
testgyakorlatok keservességéhez, hogy hozzá edzzük a ficzamodás, a
kólika és mindenféle más baj keservességeihez. A bölcs Locke, a jó
Rollin, a tudós Fleury, a pedáns de Crouzas, bármennyire
különböznek egymástól a többi dolgokban, mind megegyeznek abban az
egy pontban, hogy sokat kell gyakorolni a gyermekek testét. Ez
tanításaiknak legokosabbika és ez fog mindig a legelhanyagoltabb
maradni. Fontosságáról már eleget szóltam és mivel erre
vonatkozólag nem lehet sem jobb okfejtést, sem okosabb szabályokat
adni, mint a melyeket Locke könyvében találni, beérem  azzal,
hogy utalok rájuk, miután bátorkodtam néhány megfigyelésemet
hozzáfűzni az övéihez.

A növekvésben levő testnek tagjai kényelmesen kell, hogy
mozogjanak a ruhában; semminek sem szabad feszélyezni mozgásukat,
sem növekvésüket; semmi se legyen nagyon szűk, semmi se legyen
testhez álló; semmi se legyen összefűzve. A franczia divatú ruha, a
mely kényelmetlen és egészségtelen a felnőtteknek is, különösen
veszedelmes a gyermekeknek. A test nedvei megrekedve, keringésökben
föltartóztatva megposhadnak a mozdulatlanságban, melyet a tétlen és
ülő életmód is fokoz, megromlanak és okozzák a skorbutot, azt a
betegséget, a mely napról-napra gyakoribb közöttünk és a melyet a
régiek alig ismertek, mert öltözködésük és életük módja megóvta
őket tőle. A huszárruha a helyett, hogy segítene ezen a bajon, még
fokozza és hogy megmentse a gyermeket néhány füzőzsinórtól,
szorítja egész testén. Legjobb a gyermeket oly sokáig pendelyben
hagyni, a míg csak lehet, aztán nagyon bő ruhát adni rá és nem
törődni vele, hogy karcsú lesz-e a dereka, a mi csak arra való,
hogy elformátlanítsa. Testi és szellemi hibái csaknem mind
ugyanabból az okból erednek; időnekelőtte felnőtt emberré akarják
tenni.

Vannak derült és szomorú szinek: az előbbiek inkább kedvére
valók a gyermeknek és jobban is állnak neki; és én nem látom be,
hogy miért ne fogadnók meg az ilyen természetes egyezéseket. De
attól a pillanattól fogva, hogy jobban tetszik nekik egy szövet
csak azért, mert pompás a szine, már ki van szolgáltatva a
fényüzésnek és a képzelődés minden szeszélyének; ez az ízlés pedig
bizonyára nem tőle magától ered. Ki sem lehet mondani, mekkora
befolyással van a ruha megválogatása és ennek a megválogatásnak az
okai a nevelésre. Nemcsak hogy elvakult anyák igérnek gyermekeiknek
jutalmul piperét, még olyan esztelen nevelők is akadnak, a kik
durvább és egyszerübb ruhával fenyegetik meg tanítványaikat, mint
valami büntetéssel: ha nem tanulsz jobban, ha nem vigyázol jobban a
holmidra, olyan ruhát kapsz, mint ez a parasztgyerek. Ez annyi,
mintha ezt mondanák neki: tudd meg, hogy csak a ruha teszi az
 embert, hogy a te értéked csak a
ruhádban van. Csudálni való-e, ha az ily bölcs tanítások azt
eredményezik, hogy az ifjúság csak a díszes ruhát becsüli és az
érdemet csak külseje szerint itéli meg?

Ha az így elrontott gyermeknek a fejét kellene helyreigazítanom,
gondom lenne rá, hogy a legpazarabb ruhája legyen a
legkényelmetlenebb, hogy mindig feszélyezve, mindenben akadályozva
és ezerféle módon korlátozva legyen benne; a szabadságnak, a
vidámságnak el kellene tünnie pompája előtt; ha bele akarna
vegyülni más, egyszerüen öltözött gyermekek játékaiba, húzódjanak
el, tünjenek el előle azonnal. Végre is annyira megunatnám, annyira
megutáltatnám vele pompáját, annyira rabszolgájává tenném aranyos
ruhájának, hogy ez életének ostorává lenne és hogy kevesebb
borzadással nézné a legsötétebb börtönt, mint ruhájának díszeit. A
míg nem vetettük alá a gyermeket előitéleteinknek, legelső vágya
mindig, hogy könnyed és szabad legyen; a legegyszerübb, a
legkényelmesebb ruha, a mely legkevésbbé feszélyezi, mindig a
legbecsesebb neki.

Van a testnek oly állapota, a mely alkalmasabb a
testgyakorlatokra és van olyan, a mely alkalmasabb a tétlenségre.
Emez a test nedveinek egyenletes és szabályos keringést enged s
biztosítja a levegő változásai ellen; a másik a testet szüntelenül
a mozgásból nyugalomba, hidegből melegbe juttatja s ezzel
hozzászoktatja ugyanazokhoz a változásokhoz. Ebből az következik,
hogy a szobában élő és ülő életmódot folytató embereknek minden
időben melegen kell öltözniök, hogy egyforma hőmérsékletben tartsák
testüket csaknem minden évszakban és a nap minden órájában
egyaránt. Azok ellenben, a kik jönnek-mennek szélben, napon,
esőben, a kik sokat mozognak és idejük nagyobb részét szabad ég
alatt töltik, mindig könnyen kell, hogy öltözve legyenek, hogy
hozzászokjanak a levegő minden változásához és a hőmérséklet minden
fokához, a nélkül, hogy ártana nekik.

Azt ajánlanám az egyiknek is és a másiknak is, hogy ne
változtassa ruháját az évszakok szerint és az én Emilem így is fog
tenni; ezalatt nem azt értjük, hogy nyáron is  téli
ruhában fog járni, mint az ülő életmódot folytató emberek, hanem
hogy télen is nyári ruhában jár, mint a munkás emberek. Ez utóbbi
mód szerint járt Sir Newton egész életén át és nyolczvan évig
élt.

Kevés vagy semmi föveg ne legyen a fején bármely évszakban. A
régi egyiptomiak mindig hajadonfőtt jártak, a perzsák vastag
tiarával födték be fejüket s ma is nagy turbánnal födik, melynek
használatát Chardin szerint országuk levegője teszi szükségessé.
Más helyen47) említettem, hogy
különbözteti meg Herodotosz egy harczmezőn a perzsák és az
egyiptomiak koponyáit. Mivel tehát fontos dolog, hogy a fej csontja
keményebbé, tömörebbé, kevésbbé törékenynyé és kevésbbé likacsossá
váljék, hogy jobban megvédje az agyat nem csupán a sérülések ellen,
hanem a meghülés, folyások és a levegő mindenféle benyomásai ellen,
szoktassátok hozzá gyermekeiteket, hogy télen-nyáron, éjjel-nappal,
mindig hajadonfőtt maradjanak. Ha a tisztaság kedvéért s azért,
hogy a hajuk rendben maradjon, éjszakára adtok is rájuk föveget, ez
csak nagyon vékony, hálóból készült főkötő legyen, hasonló ahhoz a
hálóhoz, melylyel a baszkok födik a hajukat. Jól tudom, hogy az
anyák többsége, kikre inkább hat Chardin megfigyelése, mint az én
okaim, azt hiszi, mindenütt Perzsia levegőjére talál a gyermek, de
én nem azért kerestem növendékemül európait, hogy ázsiait csináljak
belőle.

Általában tulságosan öltöztetik a gyermekeket és különösen első
életkorukban. Pedig inkább meg kellene őket edzeni a hideg és meleg
ellen: a nagy hideg nem okoz nekik soha bajt, ha idején teszszük ki
neki őket; ellenben bőrük szövete, mely még nagyon gyöngéd és
nagyon puha, túlságos szabad utat enged s az izzadásnak, a nagyon
nagy meleg miatt a kikerülhetetlen elbágyadásnak teszi ki őket. Azt
is meg lehet figyelni, hogy augusztusban több gyermek hal meg, mint
bármely más hónapban. Máskülönben áll az, az északi és a déli népek
összehasonlítása alapján, hogy az ember erősebbé válik, ha a
túlságos hideget, mint ha a túlságos  meleget viseli el. De a
mint a gyermek növekszik és a rostjai megerősödnek, szoktassátok
lassankint a nap sugarainak elviselésére: fokonkint haladva veszély
nélkül hozzá edzitek a forró égöv perzseléséhez.

Locke, hathatós és okos szabályai közepette, olyan
ellenmondásokba esik, melyeket nem várna az ember ilyen pontos
gondolkodótól. Ugyanaz az ember, a ki azt kivánja, hogy a gyermekek
nyáron jeges vizben fürödjenek, nem akarja, hogy friss vizet
igyanak, ha ki vannak melegedve, sem hogy nedves helyen a földre
feküdjenek.48) De a mikor azt kivánja,
hogy a gyermekek czipője mindig átereszsze a vizet, vajjon kevésbbé
ereszti-e át, ha a gyermeknek melege van? És nem lehetne-e ugyanazt
a következtetést, melyet ő a kézről a lábra, az arczról a testre
vonatkozólag tesz, megtenni a lábról a testre vonatkozólag? Azt
mondanám neki, hogy ha azt akarod, hogy az ember csupa arcz legyen,
akkor miért itélsz el engem, ha azt akarom, hogy csupa láb
legyen?

Hogy a gyermekek ne igyanak, mikor melegük van, Locke azt
ajánlja, szoktassuk hozzá őket, hogy egyenek meg egy darab
kenyeret, mielőtt innának. Furcsa dolog az, hogy mikor a gyermek
szomjas, enni adjunk neki. Én ennél jobban szeretném, hogy inkább
adjunk neki inni, ha éhes. Soha sem fognak engem meggyőzni, hogy
első étvágyaink olyan szabálytalanok, hogy ne lehetne őket
kielégíteni a pusztulás veszedelme nélkül. Ha ez igaz volna, az
emberi nem százszor elpusztította volna magát, mielőtt megtanulta
volna, hogy mi szükséges a fentartására.

Azt akarom, hogy valahányszor Emil szomjas, adjanak neki inni;
azt akarom, hogy adjanak neki tiszta vizet minden előkészület
nélkül, a nélkül, hogy állottá tennék, akárha fürdik is a
verejtékben, akár a leghidegebb télen. Az egyedüli 
gondoskodás, melyet ajánlok, hogy vigyázzunk a víz minőségére. Ha
folyóvíz, adjátok neki azonnal, a hogy a folyóból jön; ha
forrásvíz, kis ideig a levegőn kell hagyni, mielőtt megiszsza. A
meleg időszakban a patak vize is meleg; de nem így áll a dolog a
forrásvízzel, a mely nem érintkezik a levegővel; meg kell várni,
míg a levegő hőmérsékletét eléri. Télen ellenben a forrásvíz
kevésbbé veszedelmes, mint a patak vize. De se nem természetes, se
nem gyakori dolog, hogy a gyermek télen megizzadjon, különösen
szabad levegőn; mert a hideg levegő, szüntelenül hatva a bőrre,
visszaszorítja a verejtéket a bőr alá és nem engedi a pórusokat
eléggé megnyilni arra, hogy a verejték szabadon átjárhassa őket.
Mert én nem azt tételezem fel, hogy Emil a jó meleg tűz mellett
végez testgyakorlatokat, hanem kint, a szabadban, a jég közepén. A
míg csak a hógolyók csinálásában és dobálásában melegszik meg,
hagyjuk inni, a mikor szomjas; ivás után folytassa a
testgyakorlatot és ne féljünk semmi bajtól. Ha valami más
gyakorlatban izzad meg és megszomjazik, igyon még ebben az időben
is hideg vizet. Csak arra ügyeljetek, hogy vezessétek messzire és
lassú lépésben vizért. A hideg, melyet föltételezünk, eléggé
lehűtötte, hogy mire odaér, veszedelem nélkül ihasson. Főképen
pedig ezt az elővigyázatot gyakoroljátok úgy, hogy ő ne vegye
észre. Jobb szeretem, ha néha megbetegszik is, mint hogy
szüntelenül az egészségére vigyázzon.

A gyermeknek hosszú álomra van szüksége, mert nagyon sokat
mozog. Az egyik a másiknak kiegyenlítőjéül szolgál; látjuk azt is,
hogy szükség van mind a kettőre. A pihenés ideje az éjjel; ezt a
természet jelölte ki. Folytonos tapasztalat, hogy nyugodtabb és
édesebb az álom, mikor a nap a láthatár alatt van és hogy a
napsugarak által fölmelegített levegő nem tartja érzékeinket oly
nagy nyugalomban. Így tehát kétségkivül a legüdvösebb szokás a
nappal együtt kelni és feküdni. Ebből az következik, hogy a mi
éghajlatunk alatt az embereknek és az összes állatoknak általában
hosszabb álomra van szükségük télen, mint nyáron.

De a mi társadalmi életünk nem elég egyszerű, nem  elég
természetes, nem eléggé mentes a válságoktól és eshetőségektől,
hogy az embert annyira hozzá lehessen szoktatni ehhez az
egyformasághoz hogy ezt szükségessé tegyük számára. Kétségkivül alá
kell vetni magát a szabályoknak, de az első az, hogy veszedelem
nélkül tudjuk őket megszegni, mikor a szükség úgy kivánja. Ne
puhítsátok tehát el oktalanul növendéketeket a folytonos nyugodt
álommal, a mely soha sincs megszakítva. Szolgáltassátok ki
kezdettől fogva feszélyezés nélkül a természet törvényének, de ne
felejtsétek el, hogy köztünk e törvény fölött kell állnia. Hogy
tudnia kell későn lefeküdni, korán fölkelni, hirtelen fölébredni,
éjszakákat álmatlanul tölteni a nélkül, hogy baja lenne belőle. Ha
idejekorán hozzá kezdünk, mindig vigyázva és fokonként haladva
tovább, alkalmassá teszszük a temperamentumát ugyanazokhoz a
dolgokhoz, a melyek elpusztítanák, ha már teljesen kiformált
korában vetnők alá.

Fontos dolog kezdettől fogva hozzá szokni a kényelmetlen
fekvéshez; ez a módja annak, hogy sohasem találjuk rossznak az
ágyat. Általában az edzett életmód, ha egyszer szokássá vált,
megsokszorozza a kellemes érzéseket; az elpuhult életmód ellenben a
kellemetlen érzések végtelen sokaságát szerzi. A nagyon kényesen
nevelt emberek csak pelyhes ágyon tudnak aludni; a kik hozzá
szoktak, hogy deszkán aludjanak, megtalálják az álmot mindenütt;
nincs rossz ágy annak számára, a ki elalszik, mihelyt lefeküdt.

A puha ágy, a melyen toll- vagy pehelydunnával takaródzunk,
elpuhítja és úgyszólván feloldja a testet, a nagyon melegen
beburkolt vesék kimelegszenek. Innen keletkezik gyakran a kő vagy
más baj és elkerülhetetlenül az olyan kényes szervezet, a mely
mindezeket táplálja. Az a legjobb ágy, a mely a legjobb álmot
szerzi. Ime az, a melyet Emil és én napközben készítünk magunknak.
Nekünk nincs arra szükségünk, hogy perzsa rabszolgákat hozzanak
ágyunk elkészítésére; azzal, hogy fölássuk a földet, megfordítjuk
derékaljunkat.

Tapasztalatból tudom, hogy mikor a gyermek egészséges, csaknem
kedvünk szerint elaltathatjuk vagy ébrentarthatjuk.  Mikor a
gyermek lefeküdt és a dajkája megunta fecsegését és azt mondja
neki: aludj már, ez annyi mintha azt mondaná: érezd magadat jól, –
holott beteg. – A helyes mód elaltatására, ha ő maga unatkozik:
beszélj neki annyit, hogy kénytelen legyen hallgatni és csakhamar
el fog aludni. Valamire mégis csak jók a prédikácziók; prédikálni
neki annyit ér, mint elringatni őt, de ha este alkalmazod ezt az
altatószert, óvakodjál alkalmazásától nappal.

Néha fel fogom költeni Emilt. Nem annyira mintha attól félnék,
hogy megszokja a nagyon hosszú alvást, mint inkább, hogy
hozzászoktassam mindenhez, még ahhoz is, hogy hirtelen
fölébreszszék. Ezen fölül még kevés tehetségem volna föladatomra,
ha nem tudnám rászoktatni, hogy önmagától is fölébredjen és
úgyszólván akaratom nélkül keljen fel a nélkül, hogy egy szót
szóltam volna neki. Ha nem alszik eleget, másnapra unalmas reggelt
helyezek neki kilátásba és ő maga fogja nyereségnek tekinteni, a
mit belőle álomra fordíthat; ha nagyon sokat alszik, fölébredésekor
valami kedvére való szórakozást mutatok neki; ha azt akarom, hogy
pontos időben keljen föl, így szólok hozzá: holnap reggel hat
órakor elmegyünk halászni, elmegyünk sétálni ide vagy oda, el
akarsz jönni velem? Beleegyezik, megkér, hogy ébreszszem föl, én
megigérem vagy nem igérem meg, a szükséghez képest; ha nagyon későn
ébred föl, már nem talál engem otthon, baj volna, ha így hamarosan
meg nem tanulna fölkelni.

Ha különben megesnék, a mi ritkaság, hogy valamely rest
gyermeknek hajlama volna elmerülni a lustálkodásban, nem kell
átengedni ennek a hajlamnak, a melyben teljesen elrenyhésedne,
hanem valami ösztönzést kell neki adni, a mi fölébreszti. Könnyen
megérthető, hogy nem arról van szó, hogy erőszakkal kényszerítsük
tevékenységre, hanem valami olyan ingerrel hassunk rá, a mely erre
irányul és ez az inger, melyet a természet rendjéből kell
kiválogatni, egyszerre két czélra vezet rá.

Nem tudok elképzelni semmit, a mire egy kis ügyességgel ne
lehetne kedvet csinálni a gyermeknek, sőt a mit szenvedélyévé ne
lehetne tenni, hiúság nélkül, vetélkedés  nélkül,
féltékenység nélkül. Élénksége, utánzó ösztöne teljesen elegendő,
mindenekfölött pedig természetes vidámsága, a mely olyan eszköz,
melynek hatásossága bizonyos és melyet a tanítók soha sem tudnak
fölhasználni. Minden olyan játékba, a melyről meg van győződve,
hogy semmi más, csak játék, panasz nélkül belenyugszik a gyermek,
sőt nevetve viseli el, a mit máskülönben soha sem viselne el
könnypatakok ontása nélkül. A hosszas böjtölés, a verés, égési seb,
mindenféle fáradság mulatságot szerez a fiatal vadembereknek;
bizonysága ez annak, hogy még a fájdalomnak is megvan a varázsa, a
mely megfosztja keserűségétől; de nem minden mester ért hozzá, hogy
el tudja készíteni a csemegét és talán nem is minden növendék, hogy
arczfintorítás nélkül élvezze. Ime, ha nem vigyázok magamra, már
megint a kivételek között kalandozom.

Mindazáltal nem tűr kivételt az ember alávetettsége a
fájdalomnak, neme bajainak, az eshetőségeknek, az élet
veszedelmeinek, végül a halálnak: mennél inkább megbarátkoztatjuk
ezekkel az eszmékkel, annál inkább kigyógyítjuk a káros
érzékenységből, a mely a bajt szaporítja a tűrésében való
türelmetlenséggel; mennél inkább hozzászoktatjuk a szenvedésekhez,
a melyek érhetik, annál inkább megfosztjuk azokat – mint Montaigne
már megmondotta, – a szokatlanság szúrósságától s annál
sebezhetetlenebbé és edzettebbé tesszük lelkét; teste lesz az a
vért, a melyről visszapattan minden ütés, a mely érheti. A halál
közeledése még nem lévén maga a halál, alig fogja annak érezni;
hogy úgy mondjam meg se hal; eleven lesz vagy halott, ennyi az
egész. Róla mondhatta volna Montaigne, a mit egy marokkói királyról
mondott, hogy senkinek az élete nem nyúlt annyira bele a halálába.
Az állhatatosság és a szilárdság, mint a többi erények, a gyermek
mesterleveléhez tartoznak: de nem azzal tanítjuk meg rájuk a
gyermekeket, hogy megtaníttatjuk velük a neveiket, hanem meg kell
velük izleltetni, a nélkül, hogy tudnák, mi az.

De éppen a halálról lévén szó, hogy viselkedünk növendékünkkel
szemben a himlőveszedelemre vonatkozólag? Bele oltsuk már kicsiny
korában, vagy várjunk, míg magától megkapja?  Az első
eshetőség, a mely inkább megfelel szokásainknak, megóvja a
veszedelemtől azt az életkort, a mikor az élet legértékesebb, annak
az életkornak rovására, a mikor az élet legcsekélyebb értékű; ha
ugyan egyáltalában szó lehet veszedelemről a jól kezelt beoltásnál.
A második módszer azonban jobban felel meg általános elveinknek,
hogy hagyjuk mindenben a természetet működni, azokban a
gondoskodásokban, melyeket maga akar gyakorolni és a melyekkel
azonnal fölhagy, ha az ember beleelegyedik. A természetes ember
mindig el van készülve: hadd oltsa be tehát a tanító, jobban fogja
megválasztani a pillanatot, mint mi.

Nem szabad ebből azt következtetni, hogy én rosszalom a
beoltást; mert a szempont, a melynél fogva én kivonom alóla az én
növendékemet, nagyon rosszul felelne meg a tiéteknek. A ti
neveléstek módja arra készíti elő, hogy ne kerülje el a himlőt, a
mikor az megtámadja; ha rábizzátok a véletlenre, valószinüleg
belepusztul. Látom, hogy a különböző országokban annál jobban
ellenállnak az oltásnak, mennél szükségesebbé válik és ennek oka
könnyen érthető. Alig tartom érdemesnek, hogy ezt a kérdést
Emilemre vonatkozólag fejtegessem; be fogom oltatni vagy nem, az
időnek, helynek, a körülményeknek megfelelően; rá nézve ez csaknem
egyre megy. Ha beleoltjuk a himlőt, meglesz az az előnyünk, hogy
előre látjuk és előre ismerjük a baját s már ez is valami. De ha
természetes úton kapja meg, akkor megóvjuk az orvostól és ez még
több.

A zárkózott nevelés, a mely csak arra irányul, hogy
megkülönböztesse a néptől azokat, a kik részesültek benne, mindig
többre becsüli a drága tanításokat a könnyebben elérhetőknél és
éppen ezáltal hasznosabbaknál. Így a gondosan nevelt fiatal emberek
mind megtanulnak lovagolni, mert ez sokba kerül, de alig egy is
tanul meg közülük úszni, mert ez nem kerül semmibe és egy
mesterember is éppen olyan jól tudhat úszni, mint akárki más. Pedig
az utas ember, a nélkül hogy lovardában tanulta volna, lóhátra ül,
rajta tud maradni és hasznát tudja venni, a mennyire szüksége van;
ellenben a vízbe belefullad, a ki nem tud úszni; úszni pedig nem
tud, a ki nem tanult. Végül nem  kénytelen az ember élete
koczkáztatásával is lovagolni, holott senki sem biztos benne, hogy
kikerül egy veszélyt, a melynek az ember oly gyakran van kitéve.
Emil oly biztos lesz a vízben, mint a földön. Vajha élni tudna
minden elemben! Ha meg lehetne tanítani repülni, sast csinálnék
belőle és szalamandert csinálnék belőle, ha hozzá lehetne edzeni a
tűzhöz.

Attól szoktak félni, hogy a gyermek megfulladhat, mikor úszni
tanul; akár tanulás közben fullad meg, akár azért, mert nem tanult
meg úszni, ez mindig a ti hibátok lesz. Csak a hiúság tesz minket
vakmerőkké; az ember nem vakmerősködik, a mikor senki se látja.
Emil nem lesz vakmerő, akár ha az egész világ nézi is, mivel a
gyakorlás nem függ a veszedelemtől; apja parkjának egy
csatornájában megtanulja átúszni a Hellespontust; de meg kell
barátkoznia magával a veszedelemmel is, hogy megtanulja megőrizni
benne lélekjelenlétét; ez egyik lényeges pontja annak a
mesterlevélnek, melyről az imént beszéltem. Egyébiránt miután
vigyázok rá, hogy a veszedelmet hozzámérjem erőihöz és mindig
megoszszam vele, soha sem kell vigyázatlanságtó félnem, ha az ő
megóvására való gondosságot ahhoz mérem a melylyel a magaménak
tartozom.

A gyermek kisebb mint a felnőtt, nincsen sem annyi ereje, sem
annyi esze; de épp oly jól vagy csaknem épp jól lát és hall, izlése
épp oly érzékeny, habár kevésbbé kényes is és épp oly jól
megkülönbözteti a szagokat, habár nem olyan érzékeny is irántuk. Az
első képességek, a melyek kialakulnak és tökéletesednek bennünk: az
érzékek. Ezeket kell tehát először ápolni és épen ezekről szoktak
leginkább megfeledkezni vagy el szokták őket hanyagolni.

Az érzékek gyakorlása tehát nemcsak abban áll, hogy használjuk
őket, hanem abban is, hogy megtanuljunk segítségökkel helyesen
itélni, hogy úgyszólván megtanuljunk érezni, mert nem tudunk sem
tapintani, sem látni, sem hallani, csak úgy a hogy megtanultuk.

Van egy tisztára természetes és mechanikus mozgás, a mely arra
szolgál, hogy erőteljessé tegye a testet, a nélkül, hogy az
itélőképességet foglalkoztatná: úszni, futni, ugrálni,  búgó
csigát hajtani, köveket dobálni. Mindez nagyon jó, de vajjon csak
karjaink és czombjaink vannak-e? Nincs-e szemünk is, fülünk is? és
ezek a szervek fölöslegesek-e az előbbiek használatánál? Ne
gyakoroljátok tehát csupán az erőket, gyakoroljátok az összes
érzékeket, melyek azokat irányítják; vegyétek mindegyiküknek minden
lehetséges hasznát, azután igazoljátok az egyiknek benyomásait a
másikéi által. Mérjetek, számláljatok, mérlegeljetek, hasonlítsatok
össze. Csak akkor alkalmazzátok az erőt, a mikor az ellenállást már
előbb megbecsültétek; rendezzétek úgy, hogy az eredmény megitélése
előtte járjon az eszközök használatának. Szoktassátok a gyermeket
arra, hogy soha se fejtsen ki elégtelen vagy fölösleges
erőfeszítést. Ha hozzászoktatjátok, hogy így előre megfontolja,
minden mozdulatának eredményét és a tapasztalat segítségével
helyreigazítsa tévedését; nem magától értetődik-e akkor, hogy
mennél tevékenyebb, annál biztosabb itéletű lesz.

Tegyük föl, hogy arról van szó, hogy elmozdítson helyéből valami
tömeget. Ha túlságosan hosszú emeltyűt használ, túlságos
erőfeszítést pazarol el. Ha túlságosan rövidet használ, nem lesz
elég ereje: a tapasztalat megtaníthatja, hogy pontosan válaszsza
meg az emelőrudat, a melyre szüksége van. Ez a bölcsesség tehát nem
haladja meg korát. Ha arról van szó, hogy elvigyen egy batyut s oly
sulyosat akar vinni, a mekkorát elbir, de súlyosabbal próbálkozni
sem akar, nem lesz-e kényszerülve szemmérték szerint megbecsülni a
súlyát? Ha már össze tud hasonlítani ugyanazon anyagból való és
különböző nagyságú tömegeket, válogasson egyforma nagyságú és
különböző anyagú tömegek között: akkor igyekeznie kell mindegyiknek
a külön súlyát összehasonlítani. Láttam egy nagyon jól nevelt
fiatalembert, a ki csak akkor akarta elhinni, a mikor megpróbálta,
hogy vastag tölgyfaforgácsokkal tele dézsa kevésbbé nehéz, mint
ugyanaz a dézsa vízzel megtöltve.

Nincs egyformán hatalmunkban összes érzékeink használata. Van
köztük egy, t. i. a tapintás, melynek tevékenysége soha sem
szünetel, a míg ébren vagyunk. El van terjedve testünk egész
fölületén, mint egy állandó őr, a ki  figyelmeztet mindenre, a
mi ártalmunkra lehet. Ez az érzék az, a melynek használatát akár
akarjuk, akár nem, leghamarabb szerezzük meg, és pedig folytonos
gyakorlása által és a melyet következőleg kevésbbé szükséges
különösképen gyakorolni. Mindazáltal azt tapasztaljuk, hogy a
vakoknak biztosabb és finomabb a tapintása, mint a miénk; mivel nem
vezeti őket a látás, kénytelenek kizárólag az előbbi érzék
segítségével megalkotni azokat az itéleteket, melyeket nekünk az
utóbbi szolgáltat. Miért nem gyakorolnak minket abban, hogy úgy
tudjunk járni a sötétben, mint ők, hogy megismerjük a testeket, a
melyekkel érintkezésbe jutunk, hogy meg tudjuk itélni a tárgyakat,
a melyek környeznek minket, szóval, hogy éjszaka világítás nélkül
meg tudjuk tenni azt, a mit ők megtesznek nappal szem nélkül? A míg
a nap világít, előnyben vagyunk fölöttük, a sötétben azonban ők
lesznek vezetőinkké. Életünk felén át vakok vagyunk azzal a
különbséggel, hogy az igazi vakok mindig tudják, hogy kell
viselkedniök, mi pedig egy lépést sem tudunk tenni az éjszaka
sötétjében. Arra való a világítás, fogják mondani. Ugyan! mindig
gépek! Ki biztosít arról, hogy veled lesznek mindenütt, a hol
szükséged van rájuk. A mi engem illet, jobb szeretem, hogy Emilnek
az ujja hegyén legyen szeme, mint a gyertyamártó boltjában.

Ha az éjszaka közepén be vagy zárva egy épületbe, tapsolj a
kezeddel, a helyiség visszhangjáról észre fogod venni, nagy-e a
területe vagy kicsiny, a közepében vagy-e vagy a sarkában? Fél
lábnyira egy faltól, a kevésbbé szabadon áramló és jobban
visszaverődő levegő ismét más érzést kelt arcodon; maradj egy
helyben és egymásután fordulj minden irányba, a könnyű légáramlat
tudtodra fogja adni, nyitva van-e valamelyik ajtó. Ha csónakban
ülsz, a szerint, hogy miként érinti a levegő az arczodat, meg fogod
ismerni, nemcsak azt, hogy mely irányban haladsz, hanem azt is,
hogy a folyó sodra lassan vagy gyorsan ragad-e magával. Ezek a
megfigyelések és még ezer más hasonló, csak éjjel tehetők,
bármennyire figyelni akarunk rájuk napvilágnál, a látás
segítségünkre jön vagy elvonja figyelmünket, s azok eltűnnek
előlünk; pedig itt még nincs is szó sem kézről,  sem
botról. Mennyi a szemtől származó ismeretet szerezhetünk meg a
tapintás által, a nélkül, hogy valamihez hozzá nyulnánk!

Gyakran kell éjszaka játszani. Ez a tanács fontosabb, mint a
milyennek látszik. Az éjszaka természetszerüen megrémíti az
embereket s néha az állatokat is.49)
Az ész, az ismeretek, a szellem kevés embert mentenek föl ez alól
az adó alól. Láttam gondolkodókat, erős szellemeket, filozófusokat,
napközben rettenthetetlen katonákat, a kik éjszaka egy falevél
zörgésére úgy reszkettek, mint az asszonyok. Ezt a rémületet a
dajkameséknek szokták tulajdonítani, de tévednek, mert természetes
oka van. Mi ez az ok? Ugyan az, a mely a süketeket bizalmatlanokká
és a népet babonássá teszi: nem ismerése azoknak a dolgoknak, a
melyek minket körülvesznek és mindannak, a mi körülöttünk
történik.50) Hozzászokva  a
tárgyaknak messziről való felismeréséhez és benyomásaiknak előleges
megitéléséhez, ha már nem látok semmit abból, a mi körülvesz,
hogyne tételeznék fel ezer lényt, ezer mozgást, a melyek ártalmamra
lehetnek és melyektől lehetetlen  magamat megvédeni?
Akárhogy tudom is, hogy biztonságban vagyok azon a helyen, ahol
vagyok, sohasem vagyok rajta olyan biztonságban, mintha látnám:
mindig van olyan tárgya félelmemnek, a mely napvilágnál nem volna
meg. Az igaz, tudom, hogy valamely idegen test csak akkor hathat az
enyémre, ha valami zajjal előre jelt ad magáról, de mennyire résen
van mindig a fülem! A legkisebb neszre, melynek nem tudom az okát,
önnfentartásom érdeke eszembe juttat mindent, a mi leginkább arra
inthet, hogy vigyázzak magamra s következőleg mindent, a mi
alkalmas megrémülésemre.

Ha nem hallok semmit, azért még nem nyugszom meg, mert végre is
zaj nélkül is meglephet valami. Hogy a dolgokat olyanoknak
tételezzem fel, a milyenek azelőtt voltak, olyanoknak, a
milyeneknek még most is lenniök kell, ahhoz látnom kellene azt, a
mit nem látok. Így kénytelen lévén működésbe hozni képzelődésemet,
csakhamar elvesztem uralmamat fölötte és a mit azért tettem, hogy
megnyugtassam magamat, csak arra szolgál, hogy annál jobban
megijeszszen. Ha zajt hallok, hallom a tolvajokat; ha nem hallok
semmit, fantomokat látok, az éberség, melyre önfenntartásom gondja
visz, csak félelmem tárgyait szaporítja. A mi megnyugtathat, mind
csak az eszemben van, a sokkal erősebb ösztön pedig egész máskép
beszél hozzám, mint az ész. Mit ér, ha az ember azt gondolja, hogy
nincs mitől félnie, mikor nincs semmi tenni valója?

Ha megtaláltuk a baj okát, megvan a gyógyítása is. A megszokás
minden esetben megöli a képzelődést; csak az új tárgyak ébresztik
fel. Azokra a tárgyakra nézve, melyeket az ember mindennap lát, nem
a képzelődés működik, hanem az emlékezet; ez az oka az ab
assuetis non fit passio tételének, mert a szenvedélyek csak a
képzelődés tüzében gyúlnak fel. Ne okoskodjatok tehát azzal, a kit
ki akartok gyógyítani a sötétségtől való félelemből, vigyétek
gyakran a sötétbe és biztosak lehettek, hogy a filozófia minden
érve nem ér fel ezzel a gyakorlással. A zsindelyező feje nem szédül
el a háztetőn és ép úgy nem szokott félni a sötétségtől, a ki
megszokta. 

Ime egy másik előnye éjjeli játékainknak, hozzáadva az elsőhöz:
de hogy ezek a játékok sikerre vezessenek, nem ajánlhatom eléggé a
vidámságot. Semmi sem oly szomorú, mint a sötétség; ne zárjátok be
gyermeketeket börtönbe. Hadd nevessen, mikor a sötétbe belép s
csendüljön fel nevetése, mielőtt kilép belőle, hogy a míg benne
van, azoknak a mulatságoknak a tudata, a melyeket elhagy és azoké,
a melyekben majd része lesz, távol tartsa tőle a fantasztikus
képzelődéseket, melyek a sötétben meglátogathatják.

Van egy határpontja az életnek, a melyen túl az ember minden
lépésével hátrább jut. Érzem, hogy ezen a ponton én már
túlhaladtam, hogy úgy mondjam, másik pályafutásba fogok bele. Az
érett kor üressége, a mely érezteti magát velem, visszaidézi első
koromnak édes idejét. Öregedve, ismét újra gyermekké leszek és
szívesebben emlékezem vissza arra, a mit tizéves, mint a mit
harmincz éves koromban csináltam. Bocsássátok meg tehát olvasóim,
hogy néha önmagamról vegyem a példát, mert hogy jól írjam meg ezt a
könyvet, ahhoz az kell, hogy szivesen irjam.

Falun voltam, kosztban egy Lambercier nevű papnál. Egy nálamnál
gazdagabb unokatestvérem volt a pajtásom, a kivel úgy bántak, mint
gazdag örökössel, míg én távol az atyámtól, csak egy szegény árva
gyerek voltam. Az én nagy unokabátyám Bernard rendkívül gyáva volt,
különösen éjszaka; annyit csúfolódtam félénkségén, hogy Lambercier
úr megunta dicsekvésemet és próbára akarta tenni a bátorságomat.
Egy őszi estén, mikor nagyon sötét volt, oda adta nekem a templom
kulcsát és elküldött, hogy keressem meg a szószéken a bibliát, a
melyet ott felejtett. Hogy fölingerelje becsületérzésemet, mondott
még néhány szót, a melyek a meghátrálást lehetetlenné tették
számomra.

Elindultam világosság nélkül; ha lett volna is nálam világosság,
talán annál rosszabb lett volna. A czintermen kellett keresztül
mennem; vitézül átmentem rajta, mert a míg szabad ég alatt éreztem
magamat, soha sem féltem az éjszakában.

A mint megnyitottam a templomajtót, a boltozatról valami
suttogást hallottam, a mely mintha hangokhoz hasonlított
 volna és a mely kezdte megingatni római
szilárdságomat. Az ajtó kinyilt, be akartam lépni, de alig tettem
néhány lépést, megállottam. Észrevéve a mély sötétséget, a mely a
tágas helyiséget betöltötte, olyan rémület fogott el, hogy a hajam
is égnek meredt; hátráltam, kiléptem a templomból és reszketve
elkezdtem futni. Az udvarban egy Szultán nevű kis kutyát találtam,
a melynek farkcsóválgatása megnyugtatott. Elszégyelve rémületemet,
rögtön visszafordultam, azonban igyekeztem magammal vezetni
Szultánt, a ki nem akart velem jönni. Hirtelen kinyitottam az ajtót
és beléptem a templomba. Alig hogy beléptem, ismét megragadott a
rémület, de olyan erősen, hogy elvesztettem a fejemet és bár jól
tudtam, hogy a szószék jobb felől van, sokáig bal oldalon kerestem,
mert megfordultam a nélkül, hogy észrevettem volna; eltévedtem a
padok között, azt sem tudtam már hol vagyok és nem tudva megtalálni
sem a szószéket, sem az ajtót, kimondhatatlan zavarba estem. Végre
megtaláltam az ajtót, sikerült kijutnom a templomból s úgy
elinaltam, mint az előbb, szilárdan eltökélve, hogy ide ugyan soha
se jövök egyedül, csak nappal.

Visszamentem a házhoz. Éppen be akartam lépni, a mikor
megismertem Lambercier úr hangját, a mint éppen nagyot nevetett.
Mindjárt magamra vettem a nevetést és zavarba jőve, hogy nevetség
tárgya leszek, haboztam, kinyissam-e az ajtót. E közben hallottam,
hogy Lambercier kisasszony nyugtalankodik miattam és azt mondja a
cselédnek, hogy keresse elő a lámpást, Lambercier úr pedig
készülődik, hogy keresésemre indul, rettenthetetlen unokabátyám
kiséretében, a kinek később az egész expeditiót dicsőségéül rótták
föl. Ebben a pillanatban minden rémületem eloszlott és nem féltem
semmi mástól, csak hogy rajta kapnak menekülésem közben; szaladok,
befutok a templomba, a nélkül, hogy eltévednék, tapogatódzás nélkül
eljutok a szószékhez, fölmegyek, fogom a bibliát és megint
leszaladok, három ugrással kijutok a templomból, az ajtót bezárni
is elfelejtem, lihegve bemegyek a szobába, az asztalra dobom a
bibliát lelkendezve, de azért remegve az örömtől, hogy megelőztem a
nekem szánt segítséget. 

Azt fogják kérdezni tőlem, hogy ezt az esetet követendő például
említem-e fel! Példájául annak a vidámságnak, a melyet az eféle
gyakorlatokban megkivánok? Nem; de annak bizonyságául hozom fel,
hogy semmi sem alkalmasabb megnyugtatni valakit, a ki meg van
rémülve az est árnyaitól, mintha egy szomszéd szobában egy
társaságot hall nevetgélni és nyugodtan beszélgetni. Azt szeretném,
ha a helyett, hogy így egyedül mulatnánk tanítványunkkal, esténkint
sok jókedvű gyermeket gyüjtenénk össze, ha kezdetben nem egyenként
küldenők őket haza, hanem többeket együtt és nem koczkáztatnók meg,
hogy egy is teljesen egyedül maradjon, hacsak nem volnánk kezdettől
fogva biztosak benne, hogy nem fog nagyon megrémülni.

Nem tudok semmi kedvesebbet és hasznosabbat képzelni, mint az
ilyen játékok, csak éppen hogy ügyesen kell őket elrendezni. Egy
nagy teremben valami labirintus-félét csinálnék asztalokból,
karosszékekből, székekből és ellenzőkből. Ennek a labirintusnak
kideríthetetlen kanyarulataiban nyolcz vagy tíz skatulya közzé
elhelyeznék még egy másik csaknem ugyanolyan skatulyát tele
bonbonokkal. Világos, de óvatos szavakkal pontosan megjelölném a
helyet, a hol a jó skatulya található; a felvilágosítást úgy adnám
meg, hogy elegendő legyen figyelmesebb és kevésbbé hebehurgya
népségnek, mint a gyermekek; aztán sorsot huzatnék a kis
versenyzőkkel és egymásután elküldeném őket mind keresni, a míg
valamelyik meg nem találja a jó skatulyát: gondom lenne rá, hogy ez
a feladat, ügyességüknek megfelelően legyen megnehezítve.51)

Képzeljék el, hogy egy kis Herkules visszajön a skatulyával
kezében, roppant büszkén vállalkozására. A skatulya az asztalra
kerül, ünnepélyesen megnyittatik. Szinte hallom a felcsengő
nevetést, a jókedvű banda örömkiáltásait, mikor  az
édességek helyett, a melyeket vártak, mohon vagy gyapoton szépen
elrendezve egy cserebogarat, csiga-bigát, egy darab szenet, makkot,
retket vagy valami más ilyen nyalánkságot találnak. Más alkalommal
frissen meszelt szobában, a fal közelében fölakasztunk valami
játékszert, valami kis butordarabot és az lesz a feladat, hogy ezt
keressék meg, a nélkül, hogy hozzá érnének a falhoz. Alig hogy
visszajött az, a ki elhozza, kalapjának hegye, czipője orra,
ruhájának szegélye vagy ujja fehér lett és elárulja ügyetlenségét.
Ennyi most már elég, talán sok is arra, hogy megértessem az eféle
játékoknak az értelmét. Ha mindent meg kell magyaráznom, inkább ne
is olvassatok.

Mekkora előnyei lesznek az így nevelt embernek éjszaka a többiek
fölött! A lába hozzá szokik a biztos járáshoz a sötétben, keze
begyakorlódik, hogy könnyen alkalmazkodjék minden környező
tárgyhoz, s fáradság nélkül elvezeti a legsűrűbb sötétségben.
Képzelete tele lesz gyermekkora éjszakai játékaival és nehezen fog
ijesztő dolgokra fordulni. Ha nevetést hall, nem fog ingerkedő
szellemekre gondolni, hanem egykori pajtásaira, ha társaságot
képzel el, nem a boszorkányok szombatja lesz az, hanem a
nevelőjének szobája. Az éjszaka csak vidám gondolatokat idéz föl
benne és így nem lesz soha rémítő; a helyett, hogy félne tőle,
szeretni fogja. Ha katonai expeditióról van szó, minden pillanatban
kész lesz rá, egyedül épp úgy, mint csapatával be fog lopózni Saul
táborába, keresztül szalad rajta eltévedés nélkül, elmegy a király
sátoráig, a nélkül, hogy valakit fölébresztene és visszatér onnan a
nélkül, hogy észrevennék. Ha el kell lopni Rhesus lovait,
forduljatok csak hozzá aggodalom nélkül, a máskép nevelt emberek
közt bajosan találtok Ulyssest.

Láttam, hogy az emberek meglepetések által akarják
hozzászoktatni a gyermekeket, hogy éjszaka ne féljenek semmitől. Ez
a módszer nagyon rossz. Épen az ellenkező hatást eredményezi, mint
a mit el akarnak érni és csak arra való, hogy annál félénkebbé
tegye őket. Sem az ész, sem a megszokás nem nyugtathat meg egy
pillanatnyi veszély képzeletében, a melynek nem ismerhetjük sem az
okát, sem a  természetét; a meglepetésektől való
félelemben sem, a melyeknek gyakran voltunk kitéve. Mindazáltal,
hogy biztosíthatjuk magunkat, hogy növendékünk mindig meg lesz óva
az ilyen eshetőségektől? Ime a legjobb tanács, a mely azt hiszem
ebben a tekintetben segítségére lehet. Ezt mondanám Emilemnek: te
most a jogos önvédelem állapotában vagy, mert a támadó nem hagy
időt, hogy megitéld, vajjon rosszat forral-e ellened vagy csak meg
akar ijeszteni; és mivel az ő részén van az előny, még a futás sem
nyujt neked menedéket. Ragadd meg tehát merészen azt, a ki éjszaka
meglep, akár ember, akár állat, az egyre megy; ragadd meg, markold
meg teljes erődből, ha ellenkezik, üss, ne alkudozz az ütésekről és
akármit mond vagy tesz is, ne ereszd el addig, a míg biztosan nem
tudod kicsoda. A felvilágosítás valószínüleg megtanít rá, hogy nem
sok okod volt félni és ha így bánsz el az ingerkedőkkel, bizonyosan
elijeszted őket tréfájuk megismétlésétől.

Ámbár a tapintást gyakoroljuk összes érzékeink közül a
legfolytonosabban, mégis a benyomásai, a mint már mondottam,
tökéletlenebbek és kevésbbé finomabbak maradnak, mint bármely más
érzéké, mert használatába állandóan bele vegyítjük a látásét és
mivel a tárgyat a szem hamarabb éri mint a kéz, eszünk csaknem
mindig az utóbbi nélkül itél. Viszont azonban a tapintás benyomásai
a legbiztosabbak, éppen azért, mivel a legkorlátoltabbak; mert nem
terjedve tovább, csak a meddig a kezünk ér, helyesbítik a többi
érzékek csalódásait, melyek a távolból irányulnak a tárgyakra,
melyeket alig vesznek észre, holott a mit a tapintás észrevesz,
mindazt jól veszi észre. Vegyük ehhez még azt, hogy az izmok
erejét, a mikor tetszik, hozzáfűzhetjük az idegek tevékenységéhez
és így egyidejű érzéklés által a hőfok, a nagyság, az alak
benyomásához hozzákapcsoljuk a súly és a szilárdság benyomását. Így
a tapintás lévén az összes érzékek között az, a mely legjobban
tájékoztat arról a benyomásról, a melyet idegen testek a mienkre
tehetnek, egyúttal az is, a melynek használata a leggyakrabbi és a
legközvetlenebbül adja meg az önfentartásunkra szükséges
tapasztalatot. 

Ha a gyakorlott tapintás segítségére van a látásnak, miért ne
lehetne segítségére bizonyos pontig a hallásnak is, mikor a hangok
a hangzó tárgyakon a tapintás segítségével észrevehető rezgéseket
idéznek elő? Ha ráteszszük a kezünket egy gordonka testére, a szem
vagy a fül segítsége nélkül is megkülönböztethetjük, csupán csak
arról, hogy miként rezeg a fa, vajjon mély vagy magas-e a hang, a
melyet ad és melyik húrról való. Ha gyakoroljuk érzékünket ezekben
a megkülönböztetésekben, nincs semmi kétség az iránt, hogy idővel
oly érzékenyekké válhatunk, hogy egy egész dallamot megismerünk
ujjaink segítségével. Ha pedig ezt feltételezzük, nyilvánvaló, hogy
a süketekkel könnyen lehetne a zene útján beszélni; mert a hangok
és időmértékek nem lévén kevésbbé alkalmasak a szabályszerű
kombinációkra, mint a szótagok és a hangzók, ép úgy alapjává
tehetők a beszédnek.

Vannak gyakorlatok, melyek lanyhává teszik és eltompítják a
tapintás érzékét, viszont mások élesítik, érzékenyebbé és finomabbá
teszik. Az előbbiek sok mozgást és erőt kapcsolva az érdes
tárgyakkal való folytonos érintkezéshez, durvává és bütykössé
teszik a bőrt és megfosztják természetes érzékenységétől; az
utóbbiak ezt az érzékenységet könnyű és gyakori érintés által
változatossá teszik, úgy hogy a szellem, figyelmessé téve a
szüntelenül ismétlődő benyomásokra, megszerzi az összes
módosulásaik megitélésére való hajlékonyságot. Ez a külömbség
érezhető a zenei hangszerek használatában: a gordonka, a nagybőgő,
sőt a hegedű, kemény és az ujjakat sértő fogdosása, hajlékonyabbá
teszi ugyan az ujjakat, de keményedéseket idéz elő a hegyükön. A
clavecin sima és könnyed érintése szintén hajlékonyabbá, de
egyuttal érzékenyebbé is teszi az ujjakat. Ebben tehát a
claveciennek kell adni az előnyt. Fontos dolog, hogy a bőr
megedződjék a levegő benyomásai iránt és ki tudja bírni
változásait, mert a bőr védi a test többi részeit. Ettől eltekintve
nem akarom, hogy a kéz az ugyanazon munkával való tulságos szolgai
foglalkozás által megkeményedjék és bőre majdnem csontszerüvé
válva, elveszítse azt a finom érzést, a melynek révén meg tudja
 ismerni, micsodák azok a tárgyak, a
melyeket végig simítatanak vele és a melyek az érintkezés módja
szerint a sötétben néha különböző módokon remegtetnek meg
bennünket.

Miért legyen kénytelen az én növendékem állandóan ökörbőrt
viselni a lába alatt, mi baja származhatnék belőle, ha a szükséghez
képest a saját bőre szolgálna neki talp gyanánt? Nyilvánvaló, hogy
a testnek ezen a részén a bőr finomsága, nem lehet soha hasznos
semmire és gyakran sokat árthat is. Mikor a tél közepén éjfélkor a
genfieket fölverte városukban az ellenség, hamarabb találták meg a
puskáikat, mint a czipőiket. Ha egy se tudott volna közölük
mezitláb járni, ki tudja, nem került volna-e Genf ellenség
kezére.

Fegyverezzük föl az embert mindig a váratlan eshetőségek ellen.
Emil szaladgáljon reggelenkint mezitláb bármely évszakban, a
szobában, a lépcsőn, a kertben, egyáltalán nem szidom érte, sőt
követem a példáját, csak arra vigyázok, hogy üvegbe ne lépjen.
Mindjárt beszélni fogok a kézimunkákról és játékokról is,
egyébiránt tanulja meg a járásnak mindazon módjait, melyek
előmozdítják a test mozgását, hogy minden helyzetben könnyed és
biztos legyen a tartása, hogy tudjon ugorni messzire és magasra,
fára mászni, átmászni a falon, találja meg mindig az egyensúlyt,
minden mozdulata, taglejtése legyen a súlypont törvényei szerint
elrendezve, jóval azelőtt, hogy a statika tanítaná erre. A szerint,
a hogy a lába a földet éri és a hogy a teste a czombjára
támaszkodik, érezni-e kell, jól vagy rosszul áll-e? A biztos
tartásban mindig van báj és a legszilárdabb állás egyúttal a
legelegánsabb is. Ha tánczmester lennék, nem csinálnám végig
Marcel52) minden majmoskodását, a
melyek  jók annak az országnak számára, a hol
csinálja őket; ellenben, a helyett, hogy örökké ugrándozással
foglalnám el tanítványomat, elvezetném egy szikla lábához. Itt
megmutatnám neki, hogy kell kiállnia, hogy kell a testét és a fejét
hordania, milyen mozdulatot kell tennie, mi módon kell hol a lábát,
hol a kezét oda tennie, hogy könnyedén követhesse a göröngyös,
sikamlós és botlós ösvényeket és csúcsról-csúcsra ugrani fölmenet
és lemenet egyaránt. Inkább egy zerge vetélytársává tenném, mint
egy operai tánczos vetélytársává. A mennyire a tapintás az ember
környezetére központosítja tevékenységét, épp annyira kiterjeszti a
látás a magáét azon túl is; éppen ez az, a mi az utóbbit csalé
konnyá teszi: az ember egy szempillantással befoglalja látkörének
felét. Az egyidejű érzékletek és az általuk előidézett itéletek e
sokaságában hogyne tévednénk valamelyik felől? Így a látás összes
érzékeink közül a legcsalékonyabb, éppen azért, mivel a
legkiterjedtebb és mert messze előtte járván a többieknek,
tevékenysége túlságosan gyors és tulságosan széleskörű arra, hogy a
többi érzékek helyesbíthessék. Sőt mi több, maguk a távlati
illuziók szükségesek nekünk, hogy fölismerhessük a kiterjedést és
összehasonlíthassuk ennek egyes részeit. A látási csalódások nélkül
nem látnánk semmit a messzeségben, a nagyság és megvilágítás
fokozatai nélkül nem tudnánk megbecsülni semmi távolságot, vagyis
inkább nem volna ránk nézve távolság. Ha két egyforma nagyságú fa
közül az, a mely száz lépésnyire van tőlünk, ugyanakkorának és
ugyanolyan jól láthatónak tűnnék föl, mint az, a mely tíz
lépésnyire van, mind a kettőt egymás mellé helyeznők. Ha a tárgyak
összes dimenzióit valóságos méretük szerint vennők észre, nem
látnánk semmi tért és minden úgy tűnnék fel, mintha a szemünkön
volna.

A látás érzékének csak egy mértéke van a tárgyak nagyságának és
távolságának megitélésére, tudniillik a látási szög nyilása, a
melyet szemünkben keltenek és mivel  ez a nyilás egy összett
oknak egyszerü eredménye, az itélet, melyet fölidéz bennünk,
határozatlannak hagy minden egyes okot, vagy szükségszerüen
csalékonynyá válik. Mert hogyan különböztessem meg egyszeri
látásra, vajjon a szög, a mely alatt egy tárgyat kisebbnek látok,
mint egy mást, azért ilyen-e, mert az előbbi tárgy csakugyan
kisebb, vagy azért, mert messzebb van tőlem?

Itt tehát az előbbivel ellenkező módszer szerint kell eljárni: a
helyett, hogy egyszerüsítenők az érzékletet, mindig egy másikkal
kell megkettőzni és helyesbíteni; alávetni a látási szervet a
tapintási szervnek és hogy úgy mondjam visszaszorítani az előbbinek
előrohanását a másiknak nehézkes és szabályos haladásával. Mivel
ennek gyakorlatához nem ragaszkodunk, szemmérték szerinti
becsléseink nagyon pontatlanok. Pillantásunkban nincs semmi
biztosság a magasságok, a hosszúságok, a mélységek, a távolságok
megitélésére és hogy ez nem annyira az érzéknek, mint inkább
használatának hibája, ennek bizonyítéka az, hogy a mérnökök, a
földmérők, az építészek, a kőművesek, a festők rendszerint sokkal
biztosabb szemmértéküek, mint mi és pontosabban becsülik meg a
kiterjedés méreteit, mert a mesterségük megszerzi nekik ebben a
gyakorlatot, a melynek megszerzését mi elhanyagoljuk s a látási
szög kétértelműségét kiegyenlítik azon jelenségek által, a melyek
azt kisérik és a melyek pontosabban határozzák meg szemünkben e
szög két okának egymáshoz való viszonyát.

Minden, a mi a testnek mozgást ad a nélkül, hogy feszélyezné,
mindig könnyen elérhető a gyermeknél. Ezerféle eszköz van arra,
hogy érdeket keltsünk benne a távolságok mérése, fölismerése,
becslése iránt. Itt van egy nagyon magas cseresznyefa. Mit kell
tennünk, hogy cseresznyét szedhessünk róla? Jó lesz-e erre a létra
a pajtában? Itt van egy nagyon széles patak, hogy mehetünk rajta
keresztül? Vajon elég hosszú lesz-e az egyik deszka az udvaron,
hogy átérje a két partját? Szeretnénk ablakunkból a kastély árkában
halászni, hány öl hosszúnak kell lennie a zsinórnak? Hintát
szeretnék csinálni két fa között. Vajjon  elég
hosszú lesz-e hozzá egy két öles kötél? Azt mondják, hogy a másik
házban 25 négyszöglábnyi szobánk lesz, azt hiszed elég nagy lesz
nekünk? Vajon nagyobb lesz-e, mint ez? Nagyon éhesek vagyunk, arra
van két falu, melyikbe érünk a kettő közül hamarabb ebédre?

Arról volt szó, hogy gyakoroljunk a futásban egy lagymatag és
lusta gyereket, a ki magától nem vehető rá sem az egyik, sem a
másik testgyakorlatra, holott a katonai pályára szánták; nem tudom
hogyan, de elhitette magával, hogy egy az ő rangjabeli embernek nem
való semmit tenni és semmit tudni, és hogy a nemessége helyettesíti
a karjait, a combjait ép úgy, mint minden nemű érdemét. Az ilyen
úrfiból gyorslábú Achillest csinálni, arra talán Chiron ügyessége
is alig lett volna elegendő. A nehézség annál nagyobb volt, mert én
egyáltalán nem akartam neki semmit parancsolni, jogaim közül
száműztem a buzdító beszédeket, az igéreteket, a fenyegetéseket, a
vetélkedést és a feltünés vágyát. Hogy oltsam bele a futás vágyát a
nélkül, hogy valamit mondjak neki? Hogy magam futkossak, az nagyon
kevéssé biztos módszer lett volna és kellemetlenségekre vezetett
volna. Másrészt arról is volt szó, hogy ebből a gyakorlatból valami
tanulságot is vonjak le számára, hogy hozzá szoktassam a gépezet és
az itélet tevékenységét, hogy mindig összhangzatosan járjanak. Ime,
hogy fogtam hozzá: én, vagyis az, a ki ebben a példában beszél.

Délutánonként elmenve sétálni, néha a zsebembe tettem két
süteményt abból a fajtából, a melyet a gyerek nagyon szeretett.
Mindegyikünk megevett egyet séta közben53)
és nagyon elégedetten tértünk haza. Egy nap a gyerek észre veszi,
hogy három darab sütemény van nálam; meg tudott volna enni hatot is
a nélkül, hogy baja lenne tőle;  hamar lenyeli a magáét és
kéri a harmadikat. Nem, mondom neki én, majd inkább megeszem magam,
vagy megosztozunk rajta; de legjobban szeretném, ha az a két gyerek
ott versenyt futna érte. Oda hivtam őket, megmutattam nekik a
süteményt és közöltem velük a föltételt. Több se kellett nekik. A
süteményt egy nagy kőre tettük, a mely czélpontul szolgált;
megjelöltük a távolságot; mi leültünk. Adott jelre a két fiu neki
indult, a győztes elkapta a süteményt és könyörtelenül megette, a
nézők és a legyőzött szeme láttára.

Ez a mulatság többet ért, mint a sütemény, de eleinte nem volt
semmi hatása és nem keltett semmi sikert. Nem riasztattam vissza
magamat, nem is siettem: a gyermekek oktatása olyan mesterség, a
melyben tudni kell időt veszteni, hogy időt nyerjünk. Folytattuk
sétáinkat, gyakran hoztunk három süteményt, néha négyet is és
időnként akadt egy, sőt kettő is a versenyzők számára. A versenydíj
nem volt ugyan nagy, de a versenyzők sem voltak nagyon követelőzők:
a ki elnyerte, az dicséretet kapott és ünnepeltetett, az egész
dolog bizonyos szertartásossággal ment. Hogy lehetővé tegyem a
szerencse változását és fokozzam az érdekességet, hosszabbra
jelöltem ki a távolságot és több versenyzőt is eresztettem be.
Alig, hogy a sorompóba léptek, az arra járók mind megállottak, hogy
nézzék őket. A biztatások, a kiáltozások, a tapsok lelkesítették
őket; egyszer-másszor láttam, hogy az én urficskám fölugrik, mikor
az egyik fiu már-már utolérte vagy tulhaladta a másikat. Ránézve
olympiai játékok voltak ezek. Ez alatt a versenyzők néha cselekkel
éltek, kölcsönösen tartóztatták egymást, vagy gáncsot vetettek
egymásnak, vagy az egyik köveket dobott a másiknak utjába. Ez nekem
alkalmat adott, hogy elválasszam őket, hogy külömböző, de a céltól
egyforma távolságra levő pontokról indítsam el őket. Hamar meg
fogjuk látni ennek az előrelátásnak az okát, mert ezt a fontos
ügyet nagyon részletesen akarom tárgyalni.

Az urfit boszantotta, hogy a szeme láttára mindég mások eszik
meg a süteményt, a melyet ő szeretett volna. Kezdte végre
gyanítani, hogy a futás is lehet jó valamire  és
látva, hogy neki is van két lába, kezdte magát titokban gyakorolni.
Én úgy tettem, mintha nem látnék semmit, de akkor már tudtam, hogy
a hadi tervem sikerült. Mikor azt hitte, hogy már elég erős (és ezt
én előbb olvastam ki a gondolataiból, mint ő) úgy tett, mintha a
süteményért nyafogna. Elutasítottam; makacskodott és végre boszus
hangon ezt mondta: nahát tegye le a kőre, jelölje meg a távolságot,
majd aztán meglátjuk. Jól van, mondtam én neki nevetve, hát tud az
urfi futni? Nagyobb lesz az étvágyad, de nem lesz mivel
kielégíteni. Csúfolódásom ingerelte, megemberelte magát és annál
könnyebben nyerte meg a dijat, mert én nagyon rövidre szabtam a
sorompót és gondom volt rá, hogy a jobbik futót eltávolítsam. Meg
fogják érteni, hogy az első lépés után könnyü volt a lelket
fentartani a gyerekben; csakhamar oly nagy kedvet kapott erre a
testgyakorlatra, hogy kedvezés nélkül is csaknem biztosan legyőzte
ficzkóimat a futásban, bármily nagy volt is a távolság.

Az így elért előny egy másikat is hozott magával, a melyre nem
is gondoltam. A míg ritkán nyerte el a dijat, csaknem mindég maga
ette meg, épp úgy, mint a versenytársai; de hozzászokva a
győzelemhez, nagylelkű lett és gyakran megosztotta a süteményt a
legyőzöttekkel. Ez magamnak is egy erkölcsi megfigyelést nyujtott
és ebből tanultam meg, hogy mi a nagylelküség igazi alapja.

Továbbra is külömböző helyeken jelöltem meg a pontokat, a
melyekről mindegyiküknek egyszerre kellett elindulni, s a nélkül,
hogy ő észrevette volna, egyenlőtlen távolságokat szabtam ki, úgy,
hogy az egyiknek nagyobb utat kellett megtennie, mint a másiknak,
hogy ugyanahhoz a czélhoz érjen; így tehát nyilvánvaló, hátrányban
volt. De a növendékem, bár ráhagytam a választást, nem tudta ennek
hasznát venni. A nélkül, hogy törődött volna a távolsággal, mindég
a legszebbik utat választotta, úgy hogy könnyen ki tudta találni a
választását s így csaknem a szerint nyerte meg, vagy vesztette el a
süteményt, a hogy én akartam. Ennek a fogásnak is nemcsak egy
czélra volt meg a haszna. Mindazáltal, miután czélom az volt, hogy
észrevegye a különbséget,  megpróbáltam érezhetővé tenni
számára; de bár nyugodt állapotában közömbös természetű volt, oly
élénk volt a játékban és annyira bizott bennem, hogy ugyancsak
vesződségembe került észrevétetni vele, hogy én rászedtem. Végre
sikerült, daczára hebehurgyaságának; szemrehányásokat is tett nekem
érte. Ezt mondtam neki: mit panaszkodol? mikor én ajándékozok
valakinek valamit, nem szabhatom-e meg föltételeimet, a hogy
akarom? Ki kényszerít téged arra, hogy fuss? Megigértem neked, hogy
egyformára jelölöm ki a sorompókat? nem volt-e módodban választani?
Válaszd a legrövidebbiket, senki sem fog benne akadályozni. Hát nem
látod, hogy épen neked kedvezek és hogy az egyenlőtlenség, a mely
miatt zúgolódol, a te előnyödre szolgál, ha hasznát tudod venni? Ez
nyilvánvaló volt, a gyerek megértette és hogy választhasson, jobban
körül kellett néznie. Eleinte meg akarta olvasni a lépéseket, de a
gyermek lépésmértéke lassú és bizonytalan, aztán meg több
versenyfutást is rendeztem egy nap és végül, a mulatság a
szenvedély egy nemévé válván, sajnálták a sorompók mérésére
vesztegetni a futásra való időt. A gyermekkor élénksége nehezen
alkalmazkodik az ilyen halasztásokhoz; a gyerek tehát gyakorolta
magát, hogy jobban lásson, hogy jobban tudja megbecsülni szemmérték
szerint a távolságokat. Akkor aztán nem sok fáradságomba került
fejleszteni ezt a kedvét. Néhány hónapi próbálgatás és hibáinak
kijavítása után annyira kialakult a szemmértéke, hogy ha
gondolatban egy bizonyos távoleső tárgyra tettem a süteményt, a
tekintete csaknem épp olyan biztos volt, mint egy földmérő
láncza.

Mivel a látás valamennyi érzék közül az, a melytől a legkevésbbé
lehet elválasztani az ész itéleteit, sok idő kell arra, hogy
megtanuljunk látni. Sokáig kell, hogy összehasonlítottuk légyen a
látást a tapintással, hogy hozzá szoktassuk a két érzék közül az
előbbit, hogy híven tudósítson a formákról és a távolságokról. A
tapintás nélkül és az előrehaladó mozgás nélkül a világ legáthatóbb
szeme sem tudna nekünk semmiféle fogalmat adni a térről. Az egész
világegyetem nem lehet egyéb, csak egy pont az osztriga
 számára: még akkor sem tünhetnék fel
neki semmivel több, ha emberi lélek informálná ezt az osztrigát.
Csak a járás, a tapogatózás, a számlálás, a távolságok mérése által
tanuljuk meg azokat megbecsülni: de ha mindig mérnők, az érzék
mindig a mérőeszközre támaszkodnék s nem tenne szert
megbizhatóságra. Hasonlóképpen nem szükséges, hogy a gyermek
egyszerre menjen át a mérésről a megbecsülésre; eleinte szükséges,
hogy tovább is részenként hasonlítsa össze azt, a mit nem tud
egyszerre egészen összehasonlítani, a pontos rész-megbecsüléseket
hozzávetőleges megbecsülésekkel helyettesítse és szokjék hozzá,
hogy a helyett, hogy mindég a kezével alkalmazná a mértéket, csupán
a szemével is tudja alkalmazni. Mindazáltal úgy találom, hogy első
megbecsüléseit valóságos mérésekkel kell hitelesíteni, hogy
kiigazítsa tévedéseit és hogy ha marad az érzékében valami hamis
látszat, tanulja meg, jobb megitélés által helyesbíteni. Vannak
természetes mértékek, melyek körülbelül azonosak minden helyen: az
ember lépése, kitárt karjainak szélessége, termetének magassága.
Mikor a gyermek egy emelet magasságát becsüli meg, a nevelője
szolgálhat neki rőf gyanánt, ha egy torony magasságát becsüli,
vegye mértékül a házakat, ha az út mérföldeit akarja tudni,
számlálja az óra járást. Mindenekfölött pedig mindebből semmit sem
szabad helyette megtenni, tegye meg ő maga.

Nem lehet megtanítani a testek kiterjedésének és nagyságának
helyes megitélésére, ha nem tanítjuk meg egyúttal formáik
ismeretére, sőt utánzására is, mert alapjában véve ez az utánzás
csakis a távlat törvényein alapszik és a kiterjedést nem lehet a
látszatai szerint megbecsülni, ha nincs valamelyes fogalmunk
ezekről a törvényekről. A gyermek nagy utánzó, mindent igyekszik
lerajzolni; azt akarom, hogy az én növendékem művelje ezt a
művészetet, nem annyira magának a művészetnek kedvéért, mint
inkább, hogy a keze biztos és a szeme ügyes legyen; a mint hogy
általában véve nagyon kevéssé fontos, hogy tudja-e ezt vagy azt a
gyakorlatot, csak szerezze meg az érzéknek azt az élességét és a
testnek helyes megszokását, a melyet ezzel a gyakorlattal nyerünk.
Óvakodnék tehát attól, hogy rajztanítót  adjak
neki, a ki csak utánzatokat utánoztatna és rajzok után utánoztatna
vele. Azt akarom, hogy ne legyen más mestere, csak a természet, sem
más mintája, csak a tárgyak maguk. Azt akarom, hogy maga az eredeti
legyen a szeme előtt, nem pedig a papiros, a mely azt átrajzolja,
hogy a házat a házról, a fát a fáról, az embert az emberről
rajzolja le, hogy hozzá szokjék a testek és jelenségeik helyes
megfigyeléséhez, nem pedig, hogy hamis és konvenczionális
ábrázolásokat igazi átrajzolásoknak tekintsen. Még attól is óvnám,
hogy bármit is emlékezetből rajzoljon, a tárgyak távollétében,
mindaddig, a míg gyakori megfigyelés útján azoknak pontos formái
jól bevésődnek képzeletébe. Attól félnék ugyanis, hogy a dolgok
valóságos alakját bizarr és fantastikus formákkal helyettesítve
elvesztem az arányok ismeretét és a természet szépségeiben való
gyönyörködést.

Jól tudom, hogy ily módon sokáig fog firkálni a nélkül, hogy
valami felismerhetőt tudna rajzolni, hogy későn fogja elérni a
körvonalak elegancziáját és az ügyes rajzoló könnyed
vonalvezetését, a festői hatások megkülönböztetését és a rajzbeli
jó izlést, talán el sem éri soha. Viszont azonban bizonyosan
megszerzi a pontos tekintetet, a biztosabb kezet, helyes ismeretét
a nagyság és forma igazi viszonyainak, a melyek az állatok, a
növények, a természeti testek között vannak és a pontosabb
tapasztalatot a távlat játéka dolgában. Éppen ez az, a mit én el
akartam érni és az én czélom nem annyira az, hogy utánozni tudja a
tárgyakat, mint inkább, hogy ismerje őket; kedvesebb nekem, ha meg
tud mutatni egy akantus növényt, mintha jobban tudná megrajzolni
egy oszlopfő levélzetét.

Egyébiránt ebben a gyakorlásban épp úgy, mint a többiekben, nem
azt kivánom, hogy növendékemnek egyedül legyen benne mulatsága.
Azzal akarom neki még kellemesebbé tenni, hogy mindég megosztom
vele, azt is akarom, hogy ne legyen más versenytársa csak én, de én
fáradhatatlan és koczkázat nélküli versenytársa leszek. Ez
érdekességet visz a foglalatosságba, a nélkül, hogy féltékenységet
támasztana köztünk. Az ő módja szerint fogom meg a czeruzát
 és eleinte épp oly ügyetlenül fogok
vele bánni, mint ő. Lehetnék Apelles, mégis kontárnak mutatnám
magamat. Azon kezdeném, hogy úgy rajzolnék le egy embert, a hogy a
cselédnép szokta a falakra rajzolni, mindegyik karja egy vonás,
mindegyik lába egy vonás, az ujja vastagabb, mint a karja, jóval
ezután egyikünk vagy másikunk észrevenné ezt az aránytalanságot,
megjegyeznők, hogy a lábnak van szélessége és hogy ez a szélesség
nem mindenütt egyforma, hogy a karnak megvan a testtel arányos
meghatározott hosszúsága, sőt ebben a haladásban legfölebb, hogy
együtt haladnék vele, vagy csak oly kevéssel előzném meg, hogy
mindig könnyű volna neki utolérni engem. Sőt gyakran túl is
haladhatna. Festékeket, ecseteket is kapnánk, megpróbálnók utánozni
a tárgyak szineit és egész megjelenését, épp úgy mint a formáikat.
Illuminálnánk, festenénk, packáznánk, de minden paczkázásunk
közben, szüntelenül kémlelnénk a természetet és mindent mesterünk
szeme előtt tennénk.

Zavarban voltunk szobánk diszítményei miatt, most végre
megtaláltuk őket. Berámáztatom rajzainkat, beboríttatom őket szép
üveggel, hogy ne lehessen többé hozzájuk nyúlni és hogy mindég
abban az állapotban látva őket magunk előtt, a hogy elkészítettük,
mindegyiknek meglegyen benne az érdeke, hogy el ne hanyagolja az
övéit. Szép sorban fölakasztom őket körös-körül a szobában, minden
rajz 20–30-szor ismétlődik és minden példányán mutatja szerzője
haladását attól a pillanattól fogva, a mikor a ház nem egyéb, mint
egy csaknem formátlan négyszög, mindaddig, míg a homlokzata, az
oldalnégyzete, az arányai, az árnyékai a legpontosabb hűséggel
tünnek föl. Ezek a fokozások okvetlenül szüntelen érdekes képeket
nyujtanak nekünk, érdekeseket másoknak is és mindjobban fölingerlik
versenygésünket. Az első legkezdetlegesebb rajzokat ragyogó
aranyozott keretekbe teszem, a melyek kiemelik őket, ellenben mikor
az ábrázolás pontosabb lesz és a rajz igazán jó, akkor csak nagyon
egyszerű fekete keretbe teszem; nincs más díszre szüksége, mint
maga-magára és kár volna, ha a keret osztozna a figyelemben, a
melyet a tárgy megérdemel. Így mindegyikünk kívánkoznék az egyszerű
keret  dicsősége után és a mikor az egyik le
akarja becsülni a másiknak valamelyik rajzát, aranyos keretre
itéli. Egykor talán ezek az aranyos keretek közmondás számba fognak
menni köztünk és csodálkozni fogunk, hogy hány ember szolgáltat
magának igazságot, a mikor így keretezi be magát.

Mondtam már, hogy a geométria nem való a gyermeknek, de ez a mi
hibánk. Nem látjuk be, hogy az ő módszerük nem ugyanaz, mint a
mienk és hogy az, a mi számunkra az okoskodás művészetévé lesz, az
ő számukra nem lehet más, csak a látás művészete. A helyett, hogy
rájuk erőltetjük a mi módszerünket, jobban tennők, ha elfogadnók az
övéket, mert a mi módunk a geometria megtanulására épp annyira a
képzelődés dolga, mint az okoskodásé. Mikor a tétel meg van adva,
hozzá kell képzelni a bizonyítást, azaz meg kell találni, hogy a
már ismert tételek közül melyiknek lehet ez a következése, és hogy
mindazon következések közül, a melyeket ugyanabból a tételből
levonhatunk, pontosan kiválasszuk azt, a melyről szó van.

Ily módon a legszabatosabb okoskodó sem megy sokra, ha csak nem
találékony. Ezenkívül mi következik még ebből? Hogy a helyett, hogy
megtaláltatnák velünk a bizonyításokat, diktálják őket nekünk, hogy
a helyett, hogy megtanítanának minket okoskodni, a mester okoskodik
helyettünk és csak az emlekezetünket gyakorolja.

Csináljatok szabatos alakokat, kombináljátok őket, tegyétek őket
egymásra, vizsgáljátok egymáshoz való viszonyukat; meg fogjátok
találni az egész elemi geométriát, megfigyelésről megfigyelésre
haladva, a nélkül, hogy szó volna akár definitiókról, akár
problémákról, akár bármi más bizonyítási formáról, csak éppen a
tárgyak egyszerű egymásra helyezéséről. A mi engem illet, én nem is
teszek úgy, mintha én tanítanám Emilt geométriára. Ő tanítana meg
rá engem; én keresem a viszonyokat, ő fogja megtalálni, mert olyan
módon keresem, hogy megtaláltassam vele. Például a helyett, hogy
körzőt használnék egy kör rajzolására, egy tengely körül forgó
fonál végére erősített csúcscsal rajzolom meg. Ezután, mikor össze
akarom hasonlítani  egymás között a kör sugarait, Emil ki
fog nevetni és meg fogja velem értetni, hogy ugyanaz a kifeszített
fonál nem rajzolhat le egyenlőtlen távolságokat.

Ha meg akarok mérni egy 60 foknyi szöget, ennek a szögnek
csúcsától kiindulva nem ívet rajzolok, hanem teljes kört, mert a
gyermekkel nem szabad semmit föltételeztetni. Azt fogom találni,
hogy a körnek a szög két szára közé befoglalt része a kör
hatodrésze. Ezután ugyancsak a szög csúcsából egy másik, nagyobb
kört rajzolok és ismét azt találom, hogy ez a második ív is
hatodrésze a neki megfelelő körnek. Leirok még egy harmadik
concentrikus kört is, a melyen ugyanezt a tapasztalatot teszem és
ezt folytatom ujabb és ujabb körökkel, a míg Emil megütődve
ostobaságomon, föl nem világosít, hogy minden ív, akár nagy, akár
kicsiny, ha ugyanaz a szög foglalja be, mindig hatodrésze lesz a
neki megfelelő körnek stb. Ime egyszerre eljutottunk a szögmérő
használatához.

Annak bizonyítására, hogy a két mellékszög egyenlő két
derékszöggel, leirunk egy kört; én ellenkezőleg úgy teszek, hogy
Emil ezt először a körben vegye észre és azután ezt mondom neki: ha
most elvennők a kört és meghagynók az egyenes vonalakat, vajjon
megváltoznék-e a szögek nagysága? stb.

Az alakok helyességét el szokták hanyagolni, csak föltételezik
és aztán neki fognak a bizonyításnak. Köztünk ellenkezőleg soha sem
kerül szó bizonyításról, legfontosabb dolgunk az lesz, hogy
egyenes, pontos, egyenlő vonalakat húzzunk, hogy tökéletes
négyzetet rajzoljunk, hogy kerek kört irjunk le. Hogy megállapítsuk
az alak pontosságát, megvizsgáljuk minden észrevehető tulajdonságát
és ez alkalmat ad nekünk, hogy mind újabb tulajdonságait födözzük
fel. Összehajtjuk az átmérőjénél fogva a két félkört, az átlójánál
fogva a négyzet két felét, összehasonlítjuk a két alakot, hogy
lássuk, melyiknek szélei illenek össze pontosabban, következőleg
melyik van jobban megcsinálva; megvitatjuk vajjon a részeknek ez az
egyenlősége mindig meg van-e a parallelogramban, a trapézban stb.
Néha megpróbáljuk előre megállapítani a kisérlet sikerét, mielőtt
megtennők;  igyekszünk megtalálni az okait stb. A
geometria növendékemre nézve nem egyéb, mint hogy jól tudjon bánni
a vonalzóval és a körzővel; nem szabad összetévesztenie a rajzzal,
a melyben ezen eszközök egyikét sem használja. A vonalzó és a körző
kulcscsal lesz bezárva és csak ritkán és rövid időre engedem
használni, hogy hozzá ne szokjon a firkáláshoz; ellenben az
ábráinkat néha elvihetjük sétáinkra és beszélgethetünk arról, a mit
már csináltunk, vagy a mit csinálni akarunk. Sohasem felejtem el,
hogy láttam Turinban egy fiatal embert, a kit gyermekkorában úgy
tanítottak meg a körvonalak és a felületek viszonyára, hogy
mindennap mindenféle geometriai formájú izoperimetrikus lepénykéket
adtak neki válogatni. A kis falánk kimerítette Archimedes minden
tudományát, hogy megtalálja azt a lepénykét, a melyen legtöbb az
enni való.

Mikor a gyermek tollabdával játszik, gyakorolja a szemét és a
karját pontosságra; mikor a csigát hajtja, fokozza saját erejét
azzal, hogy él vele, még pedig a nélkül, hogy maga is tudná. Nem
egyszer kérdeztem már, hogy miért nem kapatják rá a gyermekeket
ugyanazokra az ügyességi játékokra, a melyeket a felnőttek szoktak
játszani: a labda ütésre és elkapásra, a tekézésre, az íjjazásra, a
léggömbre, zenei hangszerekre. Azt felelték, hogy e játékok
némelyike túlhaladja a gyermek erejét, a többire pedig a tagjai és
orgánumai nincsenek eléggé kifejlődve. Ezeket az okokat rosszaknak
találom: a gyermeknek nincs akkora termete, mint a felnőttnek és
mégis ugyanolyan ruhában jár, mint az. Nem úgy értem, hogy a mi
dákónkkal játszon, három láb magas billiárdasztalon, nem is úgy
értem, hogy a mi ütőfáinkkal üsse a labdát, vagy hogy a labdázó
mester rakettjét adják kicsi kezébe, hanem úgy, hogy olyan teremben
játszon, a melynek ablakai meg vannak védve, hogy eleinte csak lágy
labdát használjon, hogy első rakettjei fából, majd aztán
pergamentből és végül kifeszített bélhúrból legyenek haladásának
mértéke szerint! Előnyt adtok a tolllabdának, mivel kevésbbé
fáraszt és nem jár veszélylyel. Két oknál fogva nincs igazatok. A
toll-labda női játék, de olyan nőt nem látni, a ki ne ugrana félre
a röpülő labda  elől. Az ő fehér bőrüknek nem szabad
ütődésektől megkeménykednie és az ő arczuk egyebet vár, nem
horzsolásokat. De mi, akik arra valók vagyunk, hogy erőteljesek
legyünk, azt hisszük, hogy fáradtság nélkül leszünk erősek? és
milyen védekezésre leszünk képesek, ha sohasem támadtatunk meg?
Mindig lanyhán játszuk azokat a játékokat, a melyekben veszély
nélkül lehet ügyetlenkedni; a toll-labda nem vét annak, a kire
ráesik; de semmi sem teszi a kart oly mozgékonynyá, mintha a fejet
kell vele eltakarni, semmi sem teszi a tekintetet oly biztossá,
mintha a szemet kell megvédeni. A terem egyik végétől a másikig
ugrani, kiszámítani a levegőben levő labda röptét, erős és biztos
kézzel visszaütni: az ilyen játékok nem annyira illenek a férfihoz,
mint inkább a férfi képzésére szolgálnak.

A gyermek inai, úgy mondják, nagyon lágyak. Csekély a
rugalmasságuk, de annál hajlékonyabbak. A karja gyönge, de mégis
csak kar; azt kell belőle csinálni megfelelő arányban, a mit
bármely más hasonló gépezetből. A gyermeknek nincs a karjában semmi
ügyesség, ezért kivánom azt, hogy megadják nekik ezt az ügyességet;
ily kevés gyakorlattal a férfi sem volna ügyesebb. Csak akkor
tudjuk használni szerveinket, ha hasznukat vesszük. Csak a hosszú
tapasztalat taníthat meg önmagunk használatára, és ez a tapasztalat
az az igazi tanulmány, a melybe nem lehet elég korán belefogni.

Minden, a mi megtörténik, meg is tehető. Semmi sem
közönségesebb, mint ügyes és gyors gyermekeket látni, a kiknek
tagjaiban ugyanannyi ügyesség van, mint a felnőtt emberéiben.
Csaknem minden vásáron látni őket, a mint equilibristáskodnak,
kezükön járnak, ugrálnak, tánczolnak a kötélen. Hány éven át
vonzottak a gyermekek csoportjai balletjeikkel nézőket a Comédie
Italiennebe! Ki ne hallott volna Németországban vagy
Olaszországban beszélni a hires Nicolini pantomimista társulatáról?
Észrevette-e valaki ezeken a gyermekeken a fejletlenebb
mozdulatokat, a kevésbbé gracziózus testtartást, a kevésbbé biztos
hallást, a kevésbbé könnyed tánczot, mint a felnőtt tánczosoké?
Hogy eleinte vastag, rövid, kevésbbé mozgékony az ujjuk, a kezük
 húsos és kevésbbé alkalmas valaminek a
megmarkolására? Megakadályoz ez akárhány gyermeket abban, hogy írni
vagy rajzolni tudjon olyan korban, a mikor más gyermek meg se tudja
fogni a czeruzát vagy a tollat? Egész Páris emlékszik még a kis
angol lányra, a ki tiz éves korában csodákat művelt a clavecinen.
Láttam egy hivatalnoknak a fiát, egy nyolcz éves úrfit, a kit
rátettek a desszertes asztalra a tálak közé, mint valami szobrot s
úgy játszott egy csaknem vele egyforma nagyságú hegedűn, hogy még a
művészeket is meglepte tökéletességével.

Mindezek a példák és még ezer más példa, úgy hiszem, azt
bizonyítja, hogy az az ügyetlenség, melyet gyakorlatainkat
illetőleg a gyermekekről fel szoktak tételezni, csak képzelt és
hogyha egyikükben-másikukban nem sokra mennek, ennek az az oka,
hogy sohasem gyakorolták őket.

Azt mondhatják rám, hogy a testet illetőleg itt az idő előtti
képzés hibájába esem, a melyet kárhoztatok a gyermekeknél a
szellemet illetőleg. A különbség igen nagy, mert az egyik haladás
csak látszólagos, míg az utóbbi tényleges. Bebizonyítottam, hogy az
az eszük, a melylyel birni látszanak, nincs meg, holott a mit tenni
látszanak, azt csakugyan meg is teszik. Különben mindig meg kell
gondolni, hogy mindez nem egyéb, vagy nem szabad, hogy egyéb
legyen, mint játék, könnyű és kényszer nélküli irányítása a
mozdulatoknak, melyeket a természet megkíván tőlük; mód mulatságaik
változatossá tételére, hogy kellemesebbekké tegyük őket a nélkül,
hogy bármiféle kényszer munkává tenné, mert végre is mivel
mulathatnának, a mit én ne tehetnék számukra okulás tárgyává? Ha
pedig ezt nem tehetem, föltéve, hogy baj nélkül mulatnak és az
idejük eltelik, haladásuk minden dologban pillanatnyilag nem
fontos; holott ha egyre-másra szükségszerüen meg kell őket
tanítani, akárhogy fogunk is hozzá, mindig lehetetlen, hogy
kényszer, boszuság és unalom nélkül czélt érjünk.

A mit arról a két érzékről mondtam, a melyek használata a
legfolytonosabb és legfontosabb, az például szolgálhat a többi
érzékek gyakorlásának módjára is. A látás és a tapintás egyformán
irányul a nyugvó és a mozgó testekre,  de
mivel csak a levegő rezgése tudja fölkelteni a hallás érzékét, csak
mozgásban levő test kelthet zajt vagy hangot és ha minden
nyugvásban volna, sohasem hallanánk semmit. Éjjel tehát, mikor
magunk csak annyira mozgunk, a mennyire nekünk tetszik s így csak a
mozgó testektől van félni valónk, fontos, hogy a fülünk figyelmes
legyen és hogy meg tudjuk itélni a benyomás révén, mely bennünket
ér, vajjon a test, a mely okozza, nagy-e vagy kicsiny, közel van-e
vagy távol, vajjon a rezgése erős-e vagy gyönge. A rezgő lég
ellenhatásoknak van kitéve, melyek visszaverik, melyek
visszhangokat keltve ismétlik a benyomást és más helyről hallatják
a zajgó vagy hangzó testet, mint a hol van. Ha a síkon vagy a
völgyben a földre teszszük fülünket, sokkal messzebbről halljuk az
emberek hangját és a lódobogást, mintha állva maradunk.

Miután összehasonlítottuk a látást a tapintással, jó lesz
összehasonlítani ugyanazt a hallással is és megtudni, a két
benyomás közül, melyek egyszerre indulnak el ugyanabból a testből,
melyik ér hamarabb a neki megfelelő szervhez? Mikor az ágyu tüzét
látjuk, még elbújhatunk a lövés elől, de a mint meghalljuk a
dörrenést, akkor már késő, itt a golyó. A zivatar távolságát
megitélhetjük a villámlás és a villámcsapás közti időközből.
Tegyetek róla, hogy a gyermek ismerje mind ezeket a
tapasztalatokat, hogy azokat, a melyeket fel bir fogni, megtegye
maga, a többiekre pedig jöjjön rá inductió útján. De százszor
jobban szeretem, ha nem tudja őket, mintha nektek kell
megmondanotok.

Van egy szervünk, a mely megfelel a hallásnak, t. i. a
beszélő-szervünk; olyan, a mely a látásnak felel meg, nincs, – a
szineket nem tudjuk úgy visszaadni, mint a hangokat. Ez egygyel
több eszköz az előbbi érzéknek gyakorlására, a mikor az aktiv és a
passziv szervet egymás által gyakoroljuk.

Az embernek háromféle hangja van: t. i. a beszélő vagy
artikulált hang, az éneklő vagy dallamos hang és a pathetikus vagy
hangsulyozott hang, a mely a szenvedélyek kifejezésére szolgál s a
mely élénkíti az éneket és a beszédet. A hangnak ez a három fajtája
ép úgy megvan a gyerben,  mint az emberben, a nélkül azonban,
hogy egyesíteni tudná őket: mint mibennünk, benne is megvan a
nevetés, a kiáltás, a panasz, a szólítás, a nyögés, de nem tudja
ezeknek árnyalatait belevegyíteni a másik két hangba. Az a
tökéletes zene, a mely a legjobban egyesíti ezt a három hangot.
Erre a zenére a gyermek képtelen s az énekének nincs soha lelke.
Hasonlóképen beszélő hangjában nincs hangsulyozás; kiált, de nem
hangsulyoz és valamint beszédében kevés a hangsuly, a hangjában
kevés az energia. A mi növendékünknek lesz a legegységesebb,
legegyszerűbb beszéde, mert szenvedélyei nem lévén felébredve, nem
vegyítik szavukat az övébe. Ne adjatok neki tehát tragikai vagy
komikai szerepeket reczitálni s ne akarjátok, a hogy mondani
szokás, szavalásra tanítani. Sokkal több esze lesz, semhogy el
tudná találni az olyan dolgoknak a hangját, a melyeket nem érthet
meg, és hogy ki tudjon fejezni olyan érzéseket, a melyeket sohasem
tapasztalt.

Tanítsátok meg egyenletesen, tisztán beszélni, jól artikulálni,
szabatosan és affektálás nélkül kiejteni, ismerni és követni a
grammatikai hangsulyt és a prozódiát, mindig elég hangosan szólni,
hogy megértsék, de sohasem szólni kelleténél hangosabban, a mi a
kollégiumban nevelt gyermekeknek rendes hibája. Semmi dolgában ne
legyen semmi fölösleges.

Ugyanúgy az énekben tegyétek a hangját biztossá, egyenletessé,
hajlékonynyá, hangzatossá, fülét érzékenynyé a mérték és a harmónia
iránt, de aztán semmi több. Az utánzó és színpadi zene nem az ő
korának való; még azt sem akarom, hogy szöveget énekeljen; ha pedig
szöveget akar énekelni, igyekeznék számára neki való, korát érdeklő
dalokat készíteni, olyan egyszerűeket, mint az ő eszméi.

Elgondolhatják, hogy ha oly kevéssé sietek, hogy megtanítsam
olvasni az írást, még kevésbbé fogok sietni megtanítani a
hangjegyek olvasását. Távolítsunk el agyából minden nagyon
fáradságos figyelmet és ne siessünk eszét konvenczionális jelekhez
rögzíteni. Ennek megvallom, látszólag megvan a maga nehézsége, mert
a hangjegyek ismerete az első pillanatra nem tünik fel
szükségesebbnek, hogy  énekelni tudjunk, mint a betük
ismerete, hogy beszélni tudjunk, mindazáltal megvan az a különbség,
hogy beszéd közben a saját gondolatainkat adjuk vissza, éneklés
közben azonban a máséit. Hogy pedig visszaadhassuk, olvasni kell
őket.

De először is, a helyett hogy olvasni tudná, hallhatja és az
éneket még hívebben fogja fel a fül, mint a szem. Aztán meg hogy
jól tudjuk a zenét, ahhoz nem elég, hogy vissza tudjuk adni, hanem
komponálni is kell tudni és az egyiket a másikkal együtt kellemes
tanulnunk; a nélkül sohasem tanulhatjuk meg jól. Gyakoroljátok a
kis muzsikust, hogy kezdetben szabályos, jól kadencziált szólamokat
csináljon, azután hogy ezeket összekapcsolja egy nagyon egyszerű
moduláczióval, végül jelölje meg különböző viszonyaikat helyes
pontozással, a mi a kadencziák és szünetek helyes megválasztásával
történik. Mindenekfelett pedig sohase legyen bizarr, soha
pathetikus vagy kifejező ének. Mindig énekszerű, egyszerű dallam,
mely mindig a hangnem lényeges húrjaiból ered és a basszust úgy
jelzi, hogy a gyermek fáradság nélkül kiérezze és kísérje; mert
hogy fejleszsze a hangját és a hallását, mindig csak zongoránál
kell énekelni.

Hogy jobban kiemeljük a hangokat, artikulálni kell őket kiejtés
közben, innen az a szokás, hogy a hangsort bizonyos szótagokkal
éneklik. A fokok megkülönböztetése végett neveket kell adni ezeknek
a fokoknak is és különböző meghatározott hangmagasságaiknak is;
innen az intervallumok nevei, valamint az abéczé betűi, melyekkel a
zongora billentyűit és a hangsor hangjegyeit megnevezzük. C
és A meghatározott, változhatatlan hangokat jelölnek, a
melyeket ugyanazok a billentyűk mindig visszaadnak. Az ut és
la már máskép áll. Ut állandóan a dúr hangnem
tonikája vagy a moll hangnem közbülső hangjegye. A la
állandóan a moll hangnem tonikája vagy a dúr hangnem hatodik
hangjegye. Igy a betűk jelölik zenei rendszerünk viszonyainak
mozdulatlan pontjait, a szótagok pedig jelölik a hasonló viszonyok
megfelelő pontjait a különböző hangnemekben. A betűk jelentik a
zongora billentyűit és szótagok pedig a hangnem fokozatait. A
franczia zenészek sajátságosan összezavarták ezeket a
megkülönböztetéseket; összekeverték a szótagok értelmét
 a betűk értelmével és haszontalanul
megkettőzvén a billentyűk neveit, nem hagytak belőlük a hangnemek
fokozatai számára, úgy hogy számukra ut és C mindig
ugyanaz a dolog; a mi nem úgy van, nem is szabad úgy lennie, mert
akkor mire való volna a C? Skálázásuk módja is rendkívül
nehéz a nélkül, hogy valami haszonnal járna, a nélkül, hogy
szabatos fogalmat adna az észnek, miután ezzel a módszerrel például
ez a két szótag: ut és mi egyformán jelenthet egy
nagyobb, egy kisebb, egy túlzott és egy csökkentett terczet.
Micsoda különös végzet, hogy az az ország, a hol a legszebb
könyveket írják a zenéről, ugyanaz, mint a melyben a legnehezebben
tanulják meg a zenét?

Kövessünk növendékünkkel praktikusabb és világosabb eljárást;
hogy ne legyen számára csak két hangnem, melynek viszonyai mindig
ugyanazok legyenek és mindig ugyanazok a szótagok jelöljék őket.
Akár énekel, akár valami hangszeren játszik, tudja fölépíteni a
hangnemet a tizenkét hang mindegyikén, a melyek alapul
szolgálhatnak neki és akár D-ben, akár C-ben, akár
G-ben modulálnak, a befejező hangjegy mindig ut vagy
la legyen a hangnem szerint. Ily módon mindig meg fog
érteni; a hangnemnek a helyes éneklésre és játszásra lényeges
viszonyai mindig elméje előtt lesznek, az előadása szabatosabb lesz
és a haladása gyorsabb. Nincs bizarrabb dolog, mint a mit a
francziák úgy hívnak, hogy természetes solfaggiatura; az nem egyéb,
mint a fogalmaknak a dologtól való eltávolítása, hogy idegen
fogalmakat csúsztassanak beléjük, melyek csak zavart okozhatnak.
Semmi sem természetesebb, mint transzponálással énekelni a
hangsort, mikor a hangnem transzponálva van. De sok is volt a
zenéből; tanítsátok, a hogy akarjátok, csak ne legyen soha egyéb,
mint mulatság.

Most tehát teljesen tájékozva vagyunk az idegen testek
állapotáról a miénkhez való viszonyokban: súlyukról, alakjukról,
színükről, szilárdságukról, nagyságukról, távolságukról,
hőmérsékletükről, mozdulatlan és mozgó helyzetükről. Tudjuk,
melyeket kell közel hozni magunkhoz s melyeket kell eltávolítani,
ismerjük a módját, hogy fogjunk hozzá, hogy legyőzzük
ellenállásukat vagy hogy olyan ellenállást állítsunk  velük
szembe, a mely megóv attól, hogy kárt tegyenek bennünk. Ez azonban
nem elég, a saját testünk szüntelenül kimeríti magát, szüksége van
rá, hogy szüntelenül megújuljon. Ámbár megvan az a képességünk,
hogy más testeket átváltoztassunk saját substantiánkká, a választék
mégsem közömbös dolog: nem minden táplálék az ember számára s azok
közt a substantiák közt is, melyek táplálékul szolgálhatnak, vannak
többé vagy kevésbbé megfelelők, a szerint, hogy milyen az ember
fajának szervezete, az éghajlat, melyben él, a különleges véralkata
és az életmód, melyet hivatása előír.

Éhen vagy méregtől halnánk meg, ha arra kellene várnunk, hogy
kiválaszszuk a nekünk megfelelő táplálékot, a míg a tapasztalat
megtanít megismerni és kiválasztani; de az örök jóság, a mely az
érző lények élvezetéből önfenntartásuk eszközét csinálta, megtanít
az által, hogy mi tetszik az inyünknek, hogy mi való gyomrunknak.
Természettől fogva nincs az embernek megbízhatóbb orvosa, mint a
saját gyomra és ha kezdetleges állapotában nézem, nincs kétségem az
iránt, hogy azok a táplálékok, a melyeket legkellemesebbnek talál,
egyúttal a legegészségesebbek is.

Sőt, mi több. A dolgok alkotója nemcsak azokról a
szükségletekről gondoskodik, melyeket kelt bennünk, hanem azokról
is, melyeket magunk keltünk magunkban és azért tette, hogy ízlésünk
változik és megmásul életmódunkkal, hogy a kivánságot mindig a
szükség mellé helyezze. Mennél jobban eltávolodunk a természetes
állapottól, annál jobban elvesztjük a természetes ízlést; vagyis
inkább a szokás második természetünkké válik, melyet annyira az
elsőnek helyébe teszünk, hogy azt egyikünk sem ismeri már.

Ebből következik, hogy a legtermészetesebb ízlés egyúttal a
legegyszerűbb is, mert ez változik a legkönnyebben; míg
szeszélyeink által ingerelve és felizgatva olyan formát ölt, mely
nem változik többé. Az az ember, a ki még nem tartozik semmiféle
országhoz, nehézség nélkül alkalmazkodik bármely ország
szokásaihoz; de az egy bizonyos országhoz tartozó ember nem lesz
már más országba való. 

Ez minden tekintetben igaznak tünik fel előttem és még inkább
igaz a tulajdonképeni ízlésre alkalmazva. Első táplálékunk a tej;
csak fokonkint szokunk hozzá az erős ízekhez, kezdetben
visszatetszenek nekünk. A gyümölcs, a zöldség, a vetemények és
végül némely pörkölt húsok, fűszer és só nélkül, voltak az első
emberek lakomái.54) Mikor a vadember először
iszik bort, elfintorítja orrát és kiköpi és köztünk is, a ki húsz
éves koráig erjesztett italok nélkül élt, nem tud többé hozzájuk
szokni: valamennyien szeszes italoktól tartózkodók volnánk, ha ifjú
éveinkben nem adtak volna nekünk bort. Végül mennél egyszerűbb az
ízlésünk, annál kevésbbé válogatós is; a leggyakrabban az összetett
ételektől idegenkedünk. Élt-e valaha olyan ember, a ki undorodott a
víztől vagy a kenyértől? Ime, a természet útmutatása, ime tehát a
mi szabályunk is! Őrizzük meg a gyermek kezdetleges ízlését, a
meddig csak lehet; tápláléka legyen közönséges és egyszerű, az ínye
csak a kevéssé fűszeres ízeket szokja meg és ne sajátítson el
finnyás ízlést.

Nem vizsgálom itt, vajjon ez az életmód az egészségesebb-e vagy
sem; nem is ez most a szempontom. Elég arra, hogy előnyt adjak
neki, ha tudom, hogy a legjobban egyezik a természettel és a
legkönnyebben alkalmazkodhatik bármely más életmódhoz. A kik azt
mondják, hogy hozzá kell szoktatni a gyermeket azokhoz az
eledelekhez, melyekkel nagy korukban élni fognak, nézetem szerint
nem okoskodnak helyesen. Mért legyen a táplálékuk ugyanaz, mikor az
életmódjuk annyira különböző? A munkától, gondoktól, fáradtságtól
kimerült embernek ízletes eledelekre van szüksége, melyek az eszét
felüdítik, a gyermeknek, a ki kitombolta magát s a kinek teste
növekszik, bőséges táplálékra van szüksége, a mely sok gyomornedvet
fejleszt benne. Aztán meg a felnőtt embernek megvan már a
társadalmi helyzete, foglalkozása, lakása, de ki tudhatja biztosan,
mit tart fenn a sors a gyermek számára? Minden dologban ne adjunk
 neki olyan meghatározott formát, a
melynek a szükséghez képest való megváltoztatása nehezére esnék. Ne
okozzuk azt, hogy éhen haljon idegen országban, ha nem viheti
mindig magával a franczia szakácsát, sem hogy egy napon azt mondja,
hogy csak Francziaországban tudnak enni. Mellesleg legyen mondva,
ez ugyan kedves dicséret! A magam részéről ellenkezőleg azt
mondanám, hogy épen csak a francziák nem tudnak enni, mivelhogy
olyan különös művészet kell hozzá, hogy ehetővé tegyék nekik az
ételeket.

Különböző benyomásaink közül az ízlés adja azokat, a melyek
rendszerint a legjobban hatnak ránk. Nagyobb érdekünk is, hogy jól
megitéljük azokat az anyagokat, melyek énünk részeivé válnak, mint
azokat, a melyek csak körülvesznek minket. Ezer dolog közönbös a
tapintás, a hallás, a látás számára, ellenben csaknem semmi sem
közönbös az ízlés számára. Mi több, ennek az érzéknek a
tevékenysége teljesen fizikai és anyagi: ez az egyedüli, a mely nem
mond semmit a képzeletnek, vagy legalább is az összes benyomások
közül a legkevésbbé elegyedik bele a képzelet, holott az utánzás és
a képzelődés gyakran elegyítenek valami morális elemet az összes
többi érzékek benyomásaiba. A gyöngéd és élveteg szivek, a
szenvedélyes és igazán érzékeny jellemek, melyeket könnyen indít
meg a többi érzék, rendszerint elég lanyhák szoktak lenni az ízlést
illetőleg. Épen abból, hogy az ízlés alattuk állónak tünik fel és
annál megvetendőbbé teszi a hajlamot, melylyel odaadják magukat
neki, épen ellenkezőleg én azt következtetném, hogy a
legalkalmasabb mód a gyermekek nevelésére, ha a szájuknál fogva
vezetjük őket. A falánkság rugójának mindig előnyt kell adnunk a
hiúság fölött, a mennyiben az előbbi természetes vágy, közvetlenül
az érzékkel van kapcsolatban, míg a másik a képzelődés műve,
alávetve az ember szeszélyeinek és minden fajta visszaélésnek. A
falánkság a gyermekkor szenvedélye; ez a szenvedély nem állja meg a
helyét egyik más szenvedélylyel szemben sem, a legcsekélyebb
versenytársa ha akad, eltünik. Bizony, higyjetek nekem, a gyermek
nagyon is korán hagy föl azzal, hogy  az evésre gondoljon s
majd ha a szíve nagyon el lesz foglalva, az ínye nem fog neki többé
dolgot adni. Mire megnő, ezer viharos érzés fogja felváltani a
falánkságát és csak fel fogják ingerelni hiúságát; mert ez az
utóbbi szenvedély tud egyedül hasznot húzni a többiből és végül
elnyeli őket mind. Megfigyeltem olykor azokat az embereket, a kik
fontosságot tulajdonítanak a jó falatoknak, a kik már reggel arra
gondolnak, hogy mit fognak napközben enni és pontosabban írnak le
egy lakomát, mint Polybius egy csatát. Azt találtam, hogy ezek az
állítólagos emberek mind negyven éves gyermekek, állhatatosság
nélkül, fruges consumere ratio – a falánkság azoknak a
szíveknek a bűne, a melyeknek nincs tartalmuk. A falánk ember lelke
teljesen az inyében van, csak arra van teremtve, hogy egyék; buta
tehetetlenségében csak az asztalnál van helyén, nem tud egyebet
megitélni, csak az ételeket. Hagyjuk rá sajnálat nélkül ezt a
foglalkozást, neki ez többet ér, mint egy másik, úgy az ő
érdekében, mint a miénkben.

Attól félni, hogy a falánkság meggyökerezik egy valamire való
gyermekben, kishitű aggodalmaskodás. A gyermekkorban nem gondolunk
másra, csak arra, a mit megeszünk; a serdült korban már nem
gondolunk erre, minden jó nekünk, van elég más dolgunk, Mindazáltal
nem szeretném, hogy egy ilyen alantas hajlamot ügyetlenül
használjanak, sem hogy egy jó falatra alapítsák egy szép tett
dicsőségét. Azt azonban nem látom be, hogy mikor a gyermekkor nem
áll egyébből, vagy nem volna szabad állnia egyébből, mint
játékokból és bohó mulatságokból, mért ne lehetne a merőben testi
gyakorlatoknak anyagi és az érzékekre ható jutalma. Mikor a fiatal
majorkai, kosarat látva egy fa tetején, parittyájával leveri, nem
szolgált-e rá, hogy meglegyen belőle a haszna és hogy egy jó
reggeli frissítse föl az erejét, a melyet megszerzésére
fölhasznált?55) Mikor a fiatal spártai,
száz korbácsütés koczkázatán át, ügyesen belopódzik a 
konyhába, mikor egy eleven rókafiat lop és a ruhájába rejtve
elviszi, s az megkarmolja, megharapja, megvérezi, a fiú pedig, hogy
a rajtakapatás szégyene ne érje, hagyja a testét
összemarczangoltatni, rándulás nélkül, egyetlen jajkiáltás nélkül,
– nem méltányos-e, hogy végre hasznát vehesse zsákmányának és
megehesse, miután az ette őt? A jó étkezés sohase legyen jutalom,
de mért ne lehetne néha annak a fáradozásnak az eredménye, melyet a
gyermek megszerzésére fordított? Emil nem tekinti a süteményt,
melyet én a kőre tettem, jutalomnak azért, mert jól futott, csak
tudja, hogy ennek a süteménynek az elnyerésére egyedüli mód, ha
hamarabb ér hozzá, mint más. Mind ez nem mond ellene azoknak a
tételeknek, a melyeket az imént az étkezés egyszerűségéről előre
bocsátottam; mert hogy hizelegjünk a gyermek étvágyának, ahhoz nem
kell felingerelni érzékiségét, csak éppen kielégíteni; ezt pedig el
lehet érni a legközönségesebb dolgokkal a világon, ha nem
iparkodunk finomítani az ízlését. Folytonos étvágya, melyet a
növekvés szükséglete ingerel fel, biztos fűszer, a mely számára sok
mást helyettesít. Gyümölcs, tejes ételek, valami sütemény, a mely
egy kevéssel finomabb a rendes kenyérnél, mindenek fölött pedig az
a mesterség, mind ezt egyszerűen elosztani, ez elég arra, hogy a
gyermekek seregeit elvezessük a világ végére, a nélkül, hogy az
erős izek kedveléséhez hozzászoktatnók vagy hogy az inyüket az
elkényeztetés veszedelme fenyegetné.

Bizonysága annak, hogy a hús kedvelése nem a természettől való
az emberben, az a közömbösség, melylyel a gyermekek ez iránt az
eledel iránt viseltetnek és az az előny, a melyet mindenféle
növényi eledelnek adnak, mint pl. a tejes ételeknek, süteményeknek,
gyümölcsnek stb. Mindenekfölött fontos dolog, hogy ezt a
kezdetleges ízlést ne denaturáljuk és ne tegyük a gyermekeket
húsevőkké: ha nem az egészségük, hát akkor a jellemük kedviért,
mert akárhogy magyarázzuk a tapasztalatot, bizonyos, hogy a nagy
húsevők rendszerint kegyetlenebbek és vadabbak, mint a többi
emberek. Ezt a megfigyelést meg lehet tenni minden helyen és minden
időben. Az angolok barbársága  ismeretes,56) a gaurok ellenben, a legszelidebb
emberek.57) A vademberek mind
kegyetlenek; pedig erkölcseiknél fogva nem kellene okvetlenül
azokká lenniök; kegyetlenségük táplálékaiktól származik. Úgy mennek
a háborúba, mint a vadászatra és olybá veszik az embereket, mint a
medvét. Angliában a mészárosok nem bocsáttatnak tanuságtételre, épp
oly kevéssé, mint a sebészek.58) A
nagy gonosztevők a gyilkossághoz, vérivással edzik magukat. Homeros
a húsevő Cyclopsokból szörnyű embereket csinál és a lotophagokból
oly kedves népet, hogy mikor az ember megpróbált velük érintkezni,
elfelejtette a hazáját is, hogy velük élhessen.

«Azt kérdezed tőlem, mondotta Plutarchos, hogy miért
tartózkodott Pythagoras az állatok húsának megevésétől; én ellenben
azt kérdezem tőled, hogy ellenkezőleg mekkora bátorsága volt az
első embernek, a ki először vitt szájához szétmarczangolt húst, a
ki fogával morzsolta szét egy holt állat csontjait, a ki
holttesteket tétetett maga elé és testrészeket nyelt gyomrába, a
melyek egy pillanattal azelőtt még mekegtek, bőgtek, jártak és
láttak. Hogy tudott a keze vasat döfni egy érző lény szivébe? Hogy
tudták szemei elviselni a gyilkolást? Hogy birta látni, a mint egy
szegény védtelen állat vérzik, megnyuzatik, szétdaraboltatik? Hogy
tudta elviselni a vonagló hús látványát? Hogy nem fogta el az undor
a szagától? Hogy lehet, hogy nem utálta meg, nem telt be, nem fogta
el a borzalom, mikor kezével belenyúlt  ezeknek
a sebeknek a szennyébe, hogy eltisztogassa a fekete és aludt vért,
a mely azokat borította?


A lenyúzott bőrök vonaglottak
a földön,

 A tűzön bőgött a
szétdarabolt hús.

 Az ember nem birta
borzalom nélkül enni

 És a saját
testében hallotta nyögésüket.





«Ime ezt kellett képzelni és érezni, mikor az ember először vett
erőt a természeten, hogy ezzel a szörnyű eledellel éljen, mikor
először éhezett rá egy élő állatra, mikor táplálkozni akart egy
állatból, a mely még legelt és a mikor kimondta, hogy mikép kell
megfojtani, szétdarabolni, megfőzni a juhot, a mely tenyerét
nyalogatta. Azokon kell csudálkozni, a kik megkezdték ezeket a
kegyetlen lakomákat, nem pedig azokon, a kik felhagynak velük;
pedig az előbbiek még menthetik barbárságukat olyan mentségekkel,
melyek nálunk nincsenek meg és melyek hiánya minket náluknál
százszorosan barbárabbakká tesz.

«Istenektől kedvelt halandók, mondanák nekünk ezek az első
emberek, hasonlítsátok össze az időket, nézzétek milyen
szerencsések vagytok ti és milyen nyomorultak vagyunk mi! Az alig
hogy megalakult föld és a gőzökkel terhelt levegő még nem tudott
alkalmazkodni az évszakok rendjéhez; a folyamok bizonytalan folyása
mindenfelől megszaggatta partjaikat; tócsák, tavak, mély mocsarak
árasztották el a világ felületének háromnegyed részét; a többi
negyedrész, fákkal és gyümölcstelen erdőkkel volt borítva. A föld
nem termett jó gyümölcsöket, nem voltak szerszámaink megművelésére,
nem ismertük használatuk művészetét és az aratás ideje nem jött el
soha annak számára, a ki nem vetett. Így tehát az éhség nem hagyott
el soha. Télen moh és fakéreg volt a rendes táplálékunk. Az
oroszlánfog és a lósóska zöld gyökerei ünnepi eledeleink voltak és
mikor végre az emberek bükkmakkot, diót, vagy makkot tudtak
találni, örömükben tánczra kerekedtek egy tölgyfa vagy egy bükkfa
körül, valami mezei dal hangjaira, a melyben a földet táplálójuknak
és anyjuknak nevezték. Ez volt egyedüli ünnepük, ezek voltak
egyedüli játékaik, az emberi  élet többi része csupa
fájdalom, szenvedés és nyomorúság volt.

«Végre mikor a kifosztott és meztelen föld nem nyújtott nekünk
többé semmit, a természetet megfertőztetni kényszerülve, hogy fönn
tudjuk magunkat tartani, inkább megettük nyomorúságunk osztályos
társait, mint sem hogy velük együtt pusztuljunk el. De ti kegyetlen
emberek, ki kényszerít titeket, hogy vért ontsatok? Ime a javaknak
mekkora bősége vesz körül! Mennyi gyümölcsöt terem nektek a föld!
Mekkora gazdagságot ad nektek a mező és szőlőhegy! Hány állat
nyújtja nektek tejét, hogy tápláljon és a gyapját, hogy
ruházkodjatok vele! Mit kivántok tőlük többet? És micsoda bőszület
ragad titeket annyi gyilkolásra, mikor el vagytok telve javakkal és
túl vagytok halmozva az élethez szükséges dolgokkal? Miért hazudtok
közös anyánk ellen, azzal vádolva őt, hogy nem bir titeket
táplálni? Miért vétkeztek Ceres, a szent törvények feltalálója
ellen és a bájos Bacchus, az emberek vigasztalója ellen? Mintha
rátok pazarolt adományaik nem volnának elegendők az emberi nem
föntartására! Hogy van szívetek az ő szelid adományaikkal csontokat
elegyíteni össze asztalaitokon és a tejjel együtt inni az állatok
vérét, melyek a tejet adták? A párducz és az oroszlán – a melyeket
ti vadállatoknak neveztek – kényszerből követi ösztönét és megöli a
többi állatokat, hogy élhessen; de ti százszor vadabbak mint ők, ti
leküzditek ösztönötöket, szükség nélkül, hogy átadhassátok
magatokat kegyetlenebb gyönyöreiteknek. Nem azokat az állatokat
eszitek meg, a melyek megeszik a többi állatokat: ezeket a húsevő
állatokat nem megeszitek, hanem utánozzátok, csak ártatlan és
szelid állatokra éheztek, a melyek nem vétenek senkinek, a melyek
ragaszkodnak hozzátok, a melyek szolgálnak titeket és a melyeket
szolgálataik jutalmául megesztek.

«Ó természetellenes gyilkos! Ha mindenáron azt állítod, hogy a
természet arra teremtett, hogy felfald a hozzád hasonlókat, a
húsból és csontból való és hozzád hasonlóan érző és élő lényeket,
fojtsd el tehát a borzalmat, melyet a természet sugall neked e
szörnyű lakoma iránt. Öld meg  az állatokat magad, úgy
értem, hogy saját kezeddel, szerszámok nélkül, kés nélkül, tépd
széjjel karmaiddal, a hogy az oroszlán és a medve teszi, harapd ezt
az ökröt és szaggasd darabokra, mélyeszd bele karmaidat bőrébe, edd
meg ezt a bárányt elevenen, fald föl ezeket a húsokat azon melegen,
igyad a lelkét, a vérével együtt. Borzadsz! nem mered érezni, hogy
vonaglik fogad alatt az élő hús! Szánalomra méltó ember! azon
kezded, hogy előbb megölöd az állatot és aztán megeszed, mintha azt
akarnád, hogy kétszer haljon meg. Ez nem elég, a halott hús még
visszariaszt, a gyomrod nem tudja elviselni, át kell alakítani
tűzzel, megfőzni, megsütni, fűszerezni szerekkel, a melyek
fölismerhetetlenné teszik; szükséged van mészárosokra, szakácsokra,
pecsenyeforgatókra, olyan emberekre, a kik megóvnak az ölés
borzalmától és elleplezik a holt testeket, hogy az ízlés
félrevezetve ezek által a leplezések által, ne utasítsa vissza, a
mi neki idegen és gyönyörrel ízlelje a hullákat, a melyeknek
látványát még a szem is csak kínosan birná elviselni.»

Ámbár ez a részlet nem tartozik tárgyamra, nem tudtam ellenállni
a kisértésnek, hogy lefordítsam és azt hiszem, kevés olvasóm fogja
rossz néven venni tőlem.

Egyébiránt akárhogy nevelhetitek a gyermeket, föltéve, hogy csak
közönséges és egyszerű eledelekhez szoktatjátok hozzá, hadd egyék,
futkosson és játszszon, a mennyit csak akar; akkor meg lehettek
nyugodva a felől, hogy nem fog túlságos sokat enni és nem romlik el
az emésztése; ellenben ha az idő felén át koplaltatjátok és
megtalálja a módját, hogy kijátszsza vigyázatotokat, tőle
telhetőleg kárpótolja magát, annyit eszik, a míg vissza nem
kivánkozik belőle az étel, vagy a míg meg nem pukkad. Az étvágyunk
csak azért mértéktelen, mert a természet szabályaitól eltérő
szabályokba szorítjuk; mindig szabályozzuk, rendelgetünk neki,
hozzá adunk, megvonunk tőle, mindent csak a mérleggel kezünkben
teszünk, de ez a mérleg a szeszélyeink mértéke szerint való, nem a
gyomrunk mértéke szerint. Minduntalan visszatérek példáimhoz. A
parasztoknál a kenyeres láda és a gyümölcsös kert mindig nyitva van
és a gyermekek ép úgy, mint a felnőttek nem is tudják, mi a
gyomorbaj. 

Mindazáltal, ha mégis megesnék, hogy a gyermek sokat eszik, a
mit én a magam módszere szerint lehetségesnek sem tartok, oly
könnyű dolog elszórakoztatni őt kedvére való mulatságokkal, hogy
akár kimerülhetne az étlenségtől, észre se fogja venni. Hogy lehet
az, hogy ilyen biztos és ilyen könnyű eszközök elkerülik az összes
nevelők figyelmét. Herodotosz beszéli,59)
hogy a lydiaiak, a végső éhinségtől szorongattatva, végre is ahhoz
folyamodtak, hogy játékokat és egyéb mulatságokat találtak ki, a
melyekkel elszórakoztatták éhségüket és egész napokat töltöttek így
étlenül.60) A ti tudós nevelőitek talán
százszor is olvasták ezt a passzust, a nélkül, hogy meglátták volna
az alkalmazását a gyermekekre. Talán azt mondhatja valaki, hogy a
gyermek nem hagyja el jószántából az ebédet, hogy elmenjen
leczkéjét tanulni. Mester, igazad van, én nem erre a mulatságra
gondoltam.

A szaglás érzéke az ízléshez viszonyítva az, a mi a látásé a
tapintáshoz viszonyítva: előtte jár, értesíti arról, hogy mikép fog
hatni rá ez s az az anyag és hajlamot kelt benne, hogy keresse vagy
kerülje, a szerint a benyomás szerint, melyet előre kap. Azt
hallottam, hogy a vademberek szaglása egészen máskép fogja fel a
benyomásokat, mint a mienk és máskép itélik meg a jó és a rossz
szagokat. A mi engem illet, ezt bizony elhiszem. A szag magában
véve gyönge érzéklet, inkább a képzeletet hozza rezgésbe, mint az
érzéket s nem annyira azzal hat ránk, a mit ad nekünk, mint inkább
azzal, a mit kilátásba helyez. Ezt föltéve, miután az egyik ember
ízlése, életmódjából kifolyólag annyira elüt a másiknak ízlésétől,
teljesen ellenkező benyomásokat  is kell hogy keltsen
benne az ízekről s következőleg a szagokról is, melyek az ízt előre
jelzik. A tatár ép oly élvezettel szimatolhatja egy döglött ló
bűzös darabját, mint a mi vadászaink egyike egy félig elrothadt
foglyot.

Tétlen érzékleteink, melyeket mintha nyíló virágok illatoznának
be, érezhetetlenek kell, hogy legyenek az olyan emberek számára, a
kik sokat járnak, mert szeretnek sétálni, és a kik nem dolgoznak
eleget arra, hogy gyönyörük teljék a pihenésben. A mindig éhes
embernek nem sok öröme telhetik az olyan illatokban, a melyek nem
jeleznek semmi ennivalót.

A szaglás a képzelet érzéke; erősebb feszültséget adva az
idegeknek, kell, hogy erősen izgassa az agyat: ezért van az, hogy
egy pillanatra felüdíti a temperamentumot, idő multával azonban
elbágyasztja. A szerelemben vannak ismert hatásai: egy öltözőszoba
édes illata nem olyan gyönge hurok, mint az ember gondolná és én
nem tudom, szerencsét kell-e kivánni az olyan bölcs és kevéssé
érzékeny embernek, vagy szánakozni rajta, a kit sohasem remegtetett
meg a virágok illata, melyeket kedvese a keblén hord.

A szaglásnak tehát nem szabad nagyon tevékenynek lenni az első
életkorban, a mikor a képzelődés, melyet még kevés szenvedély
élénkített, még nem nagyon fogékony a felindulásra és a mikor az
embernek még nincs elég tapasztalata, hogy az egyik érzékkel előre
lássa, a mit a másik igér. Ezt a következtetést tökéletesen
megerősíti a megfigyelés is és bizonyos, hogy ez az érzék még
zavaros és csaknem bárgyú a legtöbb gyermeknél. Nem mintha az
érzéklet nem volna bennünk elég finom, sőt talán finomabb, mint a
felnőttekben, hanem mivel nem kapcsol hozzá semmi más eszmét s így
nem kerül egykönnyen a gyönyör vagy a kín érzésének hatása alá és
mivel az illat sem nem hízeleg neki, sem nem sérti, mint minket.
Azt hiszem, hogy a nélkül, hogy eltérnék rendszeremtől és a nélkül,
hogy a két nem összehasonlító anatomiájához kellene folyamodnom,
könnyen meg fogják találni az okát, hogy miért hat a szag
élénkebben a nőkre, mint a férfiakra.

Mondják, hogy a kanadai vademberek ifjúságuktól fogva oly
finommá teszik szaglásukat, hogy bár vannak 
kutyáik, nem használják őket vadászatra, hanem maguk szolgálnak az
önmaguk kutyáiul. Csakugyan föl tudom fogni, hogy ha arra nevelnék
a gyermekeket, hogy megszimatolják az ebédjöket, mint a hogy a
kutya megszimatolja a vadat, talán lehetséges volna szaglásukat
annyira tökéletessé tenni; de alapjában véve nem látom be, hogy
náluk ennek az érzéknek valami különösebb hasznát lehetne venni,
hacsak nem azért, hogy megismertessük velük a szaglásnak a
vonatkozásait az ízléssel. A természet gondoskodott róla, hogy
kényszerítsen minket, hogy tisztába jöjjünk ezekkel a
vonatkozásokkal. Az utóbbi érzék tevékenységét csaknem
elválaszthatatlanná tette a másiktól azzal, hogy szerveiket egymás
szomszédságába helyezte és a szájban közvetlen közlekedést
létesített a kettő között, úgy hogy semmit sem ízlelhetünk meg a
nélkül, hogy a szagát ne éreznők. Csupán azt szeretném, hogy ezeket
a természetes vonatkozásokat ne változtassák el a gyermek
megtévesztése czéljából, pl. úgy, hogy kellemes illattal leplezik
le egy gyógyszer keserűségét, mert a két érzéknek ellenkezése akkor
nagyon is nagy arra, hogy rá lehessen szedni. A hathatósabb érzék
elnyeli a másiknak hatását, a gyermek nem kevesebb undorral veszi
be az orvosságot. Ez az undor kiterjed minden érzéki benyomásra, a
mely egyidejüleg érte: ha közülük a leggyengébb következik is be,
képzelődése felidézi a másikat is. A nagyon kellemes illat is
utálatos szag lesz számára és ügyetlen gondoskodásunk így fokozza a
kellemetlen benyomások mennyiségét a kellemesek rovására.

A következő könyvekben lesz alkalmam beszélni a hatodik érzék
egy nemének kiműveléséről, a mely közérzéknek neveztetik, nem
annyira azért, mert közös minden emberrel, hanem azért, mert a
többi érzékek jól szabályozott használatából származik és
tájékoztat a dolgok természetéről, összes jelenségeik
összetalálkozása által Következőleg ennek a hatodik érzéknek nincs
saját szerve, csak az agyban székel és benyomásai, melyek tisztára
belsők, percepcióknak vagy eszméknek neveztetnek. Ezeknek az
eszméknek száma szerint mérlegeltetik ismereteink kiterjedése,
 szabatosságuk és világosságuk teszi a
szellem helyességét és egymás között való összehasonlításuk
művészetét nevezik emberi észnek. Így tehát a mit én érzéki vagy
gyermeki észnek neveztem, abban áll, hogy különféle érzéki
benyomások találkozása által egyszerű eszméket alkotunk, a mit
pedig intellektuális vagy emberi észnek nevezek, abban áll, hogy
összetett eszméket alkotunk több egyszerű eszmének összetalálkozása
által.

Föltéve tehát, hogy az én módszerem a természet módszere és hogy
nem tévedtem alkalmazásában, az érzéki benyomások országán át
eljuttattuk növendékemet a gyermeki ész határáig. Az első lépés, a
melyet ezentúl tenni fogunk, a felnőtt ember lépése legyen. De
mielőtt rálépne erre az útra, vessük egy pillanatra szemünket arra,
a mit az imént megfutottunk. Az élet minden korának, minden
helyzetének megvan a neki megfelelő tökéletessége, az érettségnek
az a faja, a mely hozzá illik. Gyakran hallottunk beszélni
tökéletes emberről, de vegyünk szemügyre egy tökéletes gyermeket:
ez a látvány újabb lesz ránk nézve és talán nem lesz kevésbbé
kellemes.

A véges lények léte annyira szegényes és korlátozott, hogy a
mikor nem látjuk, a mi csakugyan van, soha nem indulunk föl. Az
agyrémek ékesítik föl a tényleges tárgyakat és ha a képzelődés nem
fűz valami bajt ahhoz, a mi ér minket, a meddő élvezet, a mi benne
telik, a szervre korlátozódik és mindig hidegen hagyja a szivet. A
föld az ősz kincseivel diszítve, olyan gazdagságot tár ki, melyet a
szem csodál, de ez a csodálat nem megható, inkább az elmélkedésből
származik, mint az érzésből. Tavaszszal a csaknem kopár mezőt még
nem borítja semmi, az erdő nem nyújt árnyékot, a zöld még csak kezd
kiütközni és a szív mégis meg van hatva láttára. Látva így
újjászületni a természetet, úgy érezzük, mintha magunk is újra
élednénk. Az élvezet képei vesznek körül: a gyönyörnek azok a
kísérői, azok az édes könnyek, melyek mindig képesek hozzáfűződni
minden gyönyörteljes érzéshez, már szemhéjaink szélén csillognak, a
szüret látványa ellenben lehet bármily mozgalmas, élénk, kellemes,
mindig száraz szemmel nézzük. 

Miért ez a különbség? Azért, mert a tavasz látványához a
képzelődés hozzákapcsolja azokét az évszakokét, a melyek rá
következni fognak. A gyöngéd bimbókhoz, melyeket a szem észrevesz,
hozzáfűzi a virágokat, a gyümölcsöket, az árnyékokat és néha azokat
a rejtelmeket is, melyeket majd leplezni fognak. Egy pontban
egyesíti azokat az időket, a melyek egymásra következni fognak és
nem annyira úgy látja a tárgyakat, a hogy lesznek, hanem a hogy
kívánja őket, mivelhogy tőle függ megválogatni őket. Őszszel
ellenben csak azt lehet látni, a mi valóban van. Ha el akarunk
jutni a tavaszhoz, feltartóztat a tél és a képzelet megmerevedve
elhal a havon és a déren. Ilyen a varázsnak a forrása is, a melyet
a szép gyermekkor szemléletében inkább találunk, mint az érett kor
tökéletességében. Mikor élvezünk igazi gyönyört egy felnőtt ember
láttára? A mig tetteinek emlékezete által visszatekinthetünk
életére és ezzel úgyszólván megifjodik szemünkben. Ha csak arra
vagyunk szorítva, hogy olyannak lássuk, a milyen, vagy elképzeljük,
hogy milyen lesz öreg korában, a hanyatló természet gondolata
eltörli minden élvezetünket. Nincs abban élvezetünk, ha egy embert
nagy léptekkel látunk sírja felé haladni és a halál képe elrútít
mindent. Mikor ellenben elképzelek egy egészséges, erőteljes,
korához képest jól kifejlődött 10–12 éves gyermeket, csupa olyan
eszméim támadnak, a melyek kellemesek akár a jelenre, akár a jövőre
nézve; látom duzzadónak, élénknek, virgoncznak, rágódó gondok
nélkülinek, hosszas és keserves előrelátás nélkülinek, teljes
lényével a pillanatnak él és élvezi az életnek teljességét, a mely
szinte túl akar áradni rajta. Elképzelem őt egy másik életkorban, a
mint gyakorolja érzékeit, szellemét, erőit, a melyek napról-napra
fejlődnek benne és a melyeknek minden pillanatban új jeleit adja.
Nézem, mint gyermeket és tetszik nekem; nézem, mint felnőtt embert
és még jobban tetszik. Tüzes vére mintha fölmelegítené az enyémet,
úgy érzem, mintha az ő életéből élnék és az élénksége megifjít.

Az óra üt, mily változás! Egy pillanat alatt homályos lesz a
szeme, vidámsága eltünik, oda az öröm, oda a bohó játékok. Egy
szigorú és kelletlen ember megfogja a kezénél  és
komolyan mondja neki: menjünk, uram és elvezeti. E szobában,
a melybe belépnek, könyveket látok. Könyvek! micsoda szomorú
bútorzat az ő kora számára! A szegény gyermek engedi magát
bevonszolni, fájdalmas pillantást vet mindarra, a mi környezi,
hallgat és távozik könnyektől duzzadt szemmel, a melyeket nem mer
ontani és sóhajoktól nehéz szívvel, a melyeket visszafojt
magába.

Oh te, kinek nem kell semmi effélétől félned, a kinek számára az
élet egy időszaka sem lesz rabság és unalom időszaka, te, ki
nyugtalanság nélkül látod eljönni a napot, türelmetlenség nélkül az
éjt és csak élvezeteid szerint számlálod az órákat, jer boldog,
kedves növendékem, vígasztalj jelenléteddel annak a
szerencsétlennek az eltávozásáért, jer!… Eljön és közeledtére az
öröm felindulását érzem s látom, hogy ebben osztozik velem, a
barátja, a pajtása, játékainak társa az, a kihez lép, láttamra
bizonyos, hogy nem marad sokáig mulatság nélkül; soha nem függünk
egymástól, de mindig megegyezünk és senki mással nem érezzük
magunkat olyan jól, mint együtt.

Az arcza, a tartása, egész valója biztonságot és megelégedést
tanusít. Arczáról ragyog az egészség, szilárd léptei az erő
gondolatát keltik föl, az arczszíne még gyöngéd, de nem halvány s
nincs benne semmi nőies elpuhultság, a levegő és a nap már
rányomták nemének tiszteletreméltó bélyegét, míg gömbölyű izmai
kezdik már jelezni a fejlődő arczkifejezés némely vonásait,
szemének, melyet az érzés tüze meg nem élénkít, legalább megvan
minden veleszületett derültsége, hosszas bánatok még nem
homályosították el, végtelen könnyek még nem barázdásították meg
orczáit. Nézzétek gyors, de biztos mozdulataiban korának
élénkségét, a függetlenség biztonságát, a sokszoros testgyakorlat
tapasztalatát, a lénye nyílt és szabad, de nem szemtelen, sem hiú;
az arcza, a melyet nem hajtottak könyvek fölé, nem esik le hasára,
nem szükséges neki mondani, hogy: emeld föl a fejedet, szégyenből
vagy félelemtől sohasem hajtotta le.

Csináljunk neki helyet a gyülekezetben: urak, vizsgáljátok meg,
kérdezzétek ki teljes bizalommal, ne féljetek sem 
ügyetlenségétől, sem fecsegésétől, sem illetlen kérdéseitől. Ne
féljetek, hogy hatalmába ejt titeket, hogy kényszerít, hogy csupán
vele foglalkozzatok és hogy nem tudjátok többet lerázni
magatokról.

Ti sem várjatok tőle kellemes beszédeket, sem azt, hogy ő azt
mondja, a mit én diktáltam neki, ne várjatok tőle egyebet, csak a
naiv és egyszerű, tetszelgés nélküli, hiúság nélküli igazságot. Meg
fogja nektek mondani, a mi rosszat tett vagy gondolt, époly
nyiltan, mint a jót, a nélkül, hogy bármiképen is zavartatná magát
attól, hogy milyen hatást fog rátok tenni az, a mit mond, első
rendeltetése teljes egyszerűségében fogja használni a szót.

Szeretnek a gyermekeknek boldog jövőt jósolni és mindig
sajnálják az ostobaságoknak az áradatát, a mely csaknem mindig
fölborítja azokat a reményeket, a melyeket valami szerencsés
találkozásból merítettek, a mely véletlenül ötlött a nyelvükre. Az
én növendékem ugyan ritkán kelt ilyen reményeket, de soha nem kelt
ilyen szánakozást, mert nem mond soha haszontalan szót és nem
fárasztja magát fecsegéssel, a melyről tudja, hogy úgy se hallgat
rá senki. Gondolatai korlátozottak, de szabatosak, semmit sem tud
ugyan könyv nélkül, de sokat tud tapasztalatból, ha kevésbé jól tud
is olvasni a könyvekben, mint más gyermek, jobban tud olvasni a
természet könyvében, esze nem a nyelvén van, hanem a fejében,
kevesebb az emlékezete, mint az ítélete, csak egy nyelvet tud
beszélni, de érti, a mit mond és ha nem beszél is oly jól, mint a
többiek, viszont jobban cselekszik, mint a többiek. Azt sem tudja,
mi a routine, a hagyományos szokás,61)
hogy mit csinált tegnap, az nincs  semmi befolyással arra, a
mit ma tesz; sohasem követ formulákat, sohasem igazodik
tekintélyhez, sem példaképhez és csak úgy tesz és beszél, a hogy
neki megfelel. Így tehát ne várjatok tőle betanult beszédeket, sem
mesterkélt modort, hanem mindig gondolatainak hű kifejezését és
olyan magaviseletet, a mely hajlamaiból születik. Csekély számú
morális fogalmat találtok benne, a mely pillanatnyi helyzetére
vonatkozik s egyet sem olyat, a mely az embereknek egymáshoz való
viszonyára vonatkozik; mire valók is volnának ezek neki, mikor a
gyermek még nem aktiv tagja a társadalomnak? Beszéljetek neki
szabadságról, tulajdonról, sőt akár egyezségről is, csak ennyit
tudhat róluk: tudja, hogy miért az övé az, a mi az övé és miért nem
az övé, a mi nem az övé, ezentúl nem tud semmit. Beszélhettek neki
kötelességről, engedelmességről, azt sem tudja, mit akartok neki
mondani, parancsolhattok neki valamit és nem fog titeket megérteni.
De mondjátok neki: ha megteszed nekem ezt a szívességet, alkalom
adtán visszaszolgálom. Azonnal sietni fog, hogy kedvetekre legyen,
mert nincs nagyobb kívánsága, minthogy kiterjessze hatáskörét és
olyan jogokat szerezzen fölöttetek, a melyekről tudja, hogy
sérthetetlenek. Talán nem haragszik meg azért sem, hogy helyet
foglal el, hogy számba veszik, hogy számítják valakinek, de ha
megvan benne ez az utóbbi indíték, ez már a természettől eredt és
nem tömték be jól elejétől fogva a hiúság minden ajtaját. A maga
részéről, ha szüksége van valami segítségre, habozás nélkül kérni
fogja az első embertől, a kivel találkozik; kérni fogja a királytól
épúgy, mint a szolgájától. Az ő szemében még minden ember egyenlő,
láthatni azon a módon, a hogy kér, hogy érzi, hogy nem tartoznak
neki semmivel, tudja hogy kegy az, a mit kér. Tudja azt is, hogy
emberségességből teszitek meg neki. Kifejezései egyszerüek és
lakonikusak. A hangja, a tekintete, a taglejtése az olyan lényé, a
mely egyaránt hozzá van szokva a teljesítéshez és a
visszautasításhoz; ez nem a rabszolga csúszó-mászó és szolgai
megalázkodása, sem az úr parancsoló hanghordozása, ez a szerény
bizalom a hozzá hasonlóban, nemes és megható szelídsége egy
 szabad, de érzékeny és gyönge lénynek,
a mely segítségét kéri egy szabad és erős, de jóltevő lénynek. Ha
megteszitek, a mit kér tőletek, nem fog hálálkodni, hanem érezni
fogja, hogy adósságot csinált, ha visszautasítjátok, nem fog
panaszkodni, nem fog tolakodni, tudja, hogy hasztalan volna. Nem
azt fogja magában mondani: visszautasítottak, hanem azt fogja
mondani: ez nem volt lehetséges. És a mint már mondottam, a
helyesen fölismert szükségesség ellen nem lázad föl az ember.

Hagyjátok egyedül, szabadságban, nézzétek, hogyan cselekszik, a
nélkül, hogy szólnátok neki, tekintsétek azt, a mit tenni fog s a
hogy viselkedni fog. Nem lévén rá szüksége, hogy bebizonyítsa, hogy
szabad, nem tesz semmit hebehurgyán és csak azért, hogy kimutassa
az önmagával való rendelkezés egy tényét. Hiszen tudja, hogy mindig
ura magának, éber, ügyes, friss, mozdulataiban megvan korának
minden élénksége, de nem láttok közöttük egyet sem, a melynek ne
volna meg a czélja. Bármit is akar tenni, sohasem vállalkozik
semmire, a mi meghaladja erejét, mert jól kipróbálta és ismeri, az
eszközei mindig czéljaihoz mértek és ritkán tesz valamit a nélkül,
hogy biztos ne lenne sikeréről. A szeme figyelmes és élesen látó,
nem jár-kél együgyüen kérdezve másoktól mindent, a mit lát, de
megvizsgálja maga és addig bajlódik, a mig megtalálja, a mit meg
akar tanulni, mielőtt kérdezné. Ha váratlan zavarba jut, nem
zavarodik meg annyira, mint más, ha veszedelem áll be, szintén
kevésbbé rémül meg. Mivel a képzelődése még tétlen marad és nem
tettek semmit fölélesztésére, csak azt látja, a mi van, csak
annyira értékeli a veszedelmeket, a mennyit érnek és mindig megőrzi
a hidegvérét. A szükségszerüség sokkal is gyakrabban nehezedik rá,
semhogy ellene rugaszkodnék, születése óta viseli az igáját, jól
hozzá szokott és mindig kész mindenre.

Akár foglalkozik valamivel, akár csak mulat, az neki egyre megy,
a játékai a foglalatosságai, a kettő között nem érez különbséget.
Mindenbe, a mit tesz, olyan érdeklődést visz bele, hogy nevetni
kell rajta és olyan szabadságot, a melyért megszeretjük; egyszerre
kimutatja szelleme irányát  és ismereteinek körét. Nem ehhez a
korhoz illő látvány-e, bájos és édes látvány, látni egy csinos
gyermeket, a szeme élénk és vidám, az arczkifejezése elégedett és
derült, tekintete nyilt és mosolygó, a mint játék közben a
legkomolyabb dolgokat csinálja, vagy mélységesen el van foglalva a
legköznapibb szórakozással?

Összehasonlítás által akarjátok megitélni? Ereszszétek más
gyermekek közé és hagyjátok magára. Csakhamar meg fogjátok látni,
melyik van a legigazabban kiművelve, melyik közelíti meg jobban
életkora tökéletességét. A városi gyermekek között egy sem ügyesebb
nála, de ő erősebb valamennyinél. A falusi gyermekek közt fölér
velük erőben és különb náluknál ügyességben. Mindenben, a mi a
gyermekkornak való, jobban itél, okoskodik, előbbre lát, mint ezek
mind. Arról van szó, hogy tegyen valamit, futkosson, ujságoljon,
tárgyakat elmozdítson, súlyokat emeljen, távolságokat megbecsüljön,
játékokat találjon ki, díjakat nyerjen! Azt mondaná az ember, a
természet szolgálatára áll, annyira hozzá tud minden dolgot
alkalmazni akaratához. Arra van teremtve, hogy vezesse és irányítsa
a hozzá hasonlókat: a tehetség és tapasztalat helyettesíti nála a
jogot és tekintélyt. Adjatok neki olyan ruhát és nevet, a milyet
akartok, az nem fontos, első lesz mindenütt, a többiek főnöke lesz
mindenütt, mindig érezni fogják fölényét maguk fölött, a nélkül,
hogy akarna parancsolni, ő lesz az úr s a nélkül, hogy elhinnék,
hogy engedelmeskednek, ők engedelmeskedni fognak.

Eljutott a gyermekkor érettségéig, a gyermek életét élte, nem
vásárolta meg tökéletességét boldogsága árán, ellenkezőleg, ez a
kettő összeesett egymással. Megszerezve kora minden okosságát,
annyira boldog volt és szabad, a mennyire a szervezete megengedte,
hogy az legyen. Ha a végzet kaszája levágja is benne reményeink
virágát, nem kell egyszerre megsiratnunk életét és halálát, nem
élesítjük fájdalmunkat azoknak a fájdalmaknak az emlékével,
melyeket mi okoztunk neki; azt fogjuk magunknak mondani: legalább
élvezte gyermekkorát, nem voltunk okozói, hogy bármit is elvesszen
abból, a mit a természet adott neki. 

Ennek az első nevelésnek nagy baja az, hogy csak az élesenlátó
emberek számára érthető és hogy az ekkora gonddal nevelt gyermekben
köznapi szemek csak kamaszt látnak. A nevelő inkább a saját
érdekére gondol, mint a növendékeére, igyekszik kimutatni, hogy nem
vesztegeti hiában az idejét és hogy jól megszolgálja a pénzt, a mit
adnak neki; olyanokra tanítja, a miket könnyű kirakatba tenni s a
miket akkor lehet kimutatni, a mikor az ember akarja; az mellékes,
hogy hasznos-e neki, a mit tanul, csak mutatós legyen. Válogatás,
különböztetés nélkül összehalmoz százféle lim-lomot az
emlékezetében. Ha sor kerül a gyermek megvizsgálására, kitáratják
vele az árúját; ki is teregeti, meg vannak vele elégedve, aztán
összehajtogatja batyúját és megy odább. Az én növendékem nem ilyen
gazdag, nincs kiteregetni való batyúja, nincs egyéb mutogatni
valója, mint ő maga. De a gyermek, épúgy mint az ember, nem látható
meg egy szempillantásra. Hol vannak azok a megfigyelők, a kik meg
tudják ragadni egy szempillantásra azokat a vonásokat, melyek
jellemzik? Vannak ilyenek, de nagyon kevesen és százezer atya
között nincs egy ilyen.

A nagyon sok kérdés untatja és elriasztja az egész világot,
annál is jobban a gyermekeket. Néhány percz múlva a figyelmük
ellankad, nem is hallgatnak arra, a mit a makacs kérdező kérd tőlük
s csak úgy vaktában felelgetnek. Vizsgázásuknak ez a módja
hiábavaló és pedáns; egy röptében elkapott szó gyakran jobban
lefesti értelmüket és szellemüket, mint a hasznos beszédek, csak
vigyázni kell arra, hogy ez a szó ne legyen sem olyan, a melyet
diktáltak, sem olyan, a melyre találomra bukkantak rá. Az embernek
magának is sok itélete kell, hogy legyen, ha meg akarja itélni a
gyermekét.

A boldogult Hyde mylordtól hallottam, hogy harátainak egyike,
mikor három évi távollét után visszatért Olaszországból, meg akarta
vizsgálni kilencz-tíz éves fia haladását. Egy este elment vele és
nevelőjével sétálni egy mezőre, a hol iskolás fiúk sárkányok
eregetésével mulattak. Arra menet az apa ezt kérdezte a fiától:
Hol a sárkány, a melynek ez itt az árnyéka? A fiú, a nélkül,
hogy habozott  volna, vagy fölemelte volna a fejét,
ezt felelte: az országút fölött. És valóban, tette hozzá a
mylord, az országút köztünk s a nap között volt. Az apa erre a
szóra megölelte fiát és ezzel befejezve a vizsgát, szó nélkül
tovább ment. Másnap életfogytiglani penzióról szóló írást küldött a
nevelőnek rendes fizetésén felül.

Micsoda férfi volt ez az apa! És micsoda fiú jutott
neki!62) Ez a kérdés egyenesen a
korhoz illő, a felelet nagyon egyszerű, de nézzétek csak meg,
mekkorra szabatosságát tételezi fel a gyermeki itélőképességnek!
Ugyanígy törte nyereg alá Aristoteles tanítványa azt a híres
paripáját, melyet egy lovász sem tudott megszelidíteni.







HARMADIK KÖNYV.

Bár a fölserdült korig az élet egész folyama a gyöngeség ideje,
van egy időpont az első életkor folyamán, a mikor az erők fejlődése
meghaladván a szükségletekét, a növekvő állat magában véve gyönge
ugyan, viszonylag azonban erőssé lesz. A szükségletei nem lévén
mind kifejlődve, meglévő erői több mint elegendők, hogy kielégítse
meglévő szükségleteit. Mint ember nagyon gyönge volna, mint gyermek
azonban nagyon erős.

Honnan ered az ember gyöngesége? Abból az egyenlőtlenségből, a
mely ereje és vágyai között fennáll. A szenvedélyeink tesznek
minket gyöngékké, mert kielégítésükre több erőre volna szükség,
mint a mennyit a természet ad nekünk. Csökkentsétek tehát a
vágyakat, ez annyi lesz, mintha fokoznátok az erőket; a ki többre
képes, mint a mennyire vágyik, annak fölöslege van s bizonyosan
nagyon erős lény. Ez a gyermekkornak harmadik állapota és erről
kell még beszélnem. Továbbra is gyermekkornak hivom, alkalmas
kifejező szó hiányában, mert ez a kor közeledik az ifjúkorhoz, a
nélkül, hogy már a serdülő kor volna.

Tizenkét vagy tizenhárom éves korában a gyermek ereje jóval
gyorsabban fejlődik ki, mint a szükségletei. A leghevesebb,
legrettentőbb dolog még nem éreztette magát vele; ennek szerve is
még tökéletlen marad és úgy látszik, mintha arra várna, hogy az
akarata kényszerítse kilépni ebből a tökéletlenségből. Kevéssé
lévén érzékeny a levegő és az évszakok ártalmai ellen, baj nélkül
szembeszáll velük; növekvő melege helyettesíti a ruháját, étvágya
helyettesíti a fűszereket, az ő korában minden jó, a mi tápláló, ha
álmos, lefekszik a földre és alszik, mindenfelé azt látja,
 hogy olyan dolgok veszik körül, a
melyekre szüksége van, semmiféle képzelt szükség nem kínozza; a
közvéleménynek nincs rá semmi hatása, a vágya nem terjed tovább,
mint a meddig a karja ér, nemcsak hogy teljesen be tudja érni
magamagával, hanem még több ereje is van, mint a mennyi kell.
Életének ez az egyetlen időszaka, a mikor ebben az állapotban
van.

Előre érzem az ellenvetést. Azt nem fogják mondani, hogy a
gyermeknek több a szükséglete, mint a mennyit én tulajdonítok neki,
de tagadni fogják, hogy megvan az az ereje, a melylyel én
felruházom: nem gondolnak arra, hogy az én tanítványomról beszélek,
nem pedig azokról a járó babákról, a melyek egyik szobából a
másikba utaznak, a kik egy ládában végeznek mezei munkát és
skatulyák terhét czipelik. Azt fogják mondani, hogy a férfiúi erő
csak a férfiassággal nyilvánul, hogy csak a megfelelő edényekben
kifejlesztett s az egész testben elterjedt életszellemek adhatják
meg egyedül az izmoknak az állhatatosságot, a tevékenységet, a
feszültséget és lendületet, a miből a valódi erő származik. Ez a
szobatudósok filozófiája, de én a tapasztalatra hivatkozom. Látom
mezőiteken a nagy fiúkat, a mint dolgoznak, áznak, fogják az ekét,
boros hordót emelnek, kocsit hajtanak, akár az apjuk; férfiaknak
lehetne őket nézni, ha a hangjuk csengése el nem árulná őket. Még a
városainkban is a fiatal munkások: kovácsok, lakatosok és
patkoló-kovácsok csaknem olyan erősek, mint a mesterek és nem is
volnának kevésbé ügyesek, ha idején gyakorolták volna őket. Ha van
különbség és én megengedem, hogy van, ez sokkal kisebb, ismétlem,
mint az a különbség, a mely a felnőtt ember bősz vágyai és a
gyermek korlátolt vágyai között van. Máskülönben itt nem csupán
fizikai erőről van szó, hanem mindenek fölött a szellem erejéről és
képességéről, a mely azt kiegészíti vagy irányítja.

Ez az időköz, a mikor az egyén többre képes, mint a mennyire
vágyik, bár nem a legnagyobb abszolut erő ideje, mint már mondtam,
legnagyobb relativ erejének az ideje. Ez az életnek legbecsesebb
ideje, olyan idő, a mely csak  egyszer jő meg, nagyon
rövid idő és annál rövidebb, a mint a következőkben látni fogjuk,
mennél fontosabb, hogy jól felhasználjuk.

Mit fog tehát csinálni a tehetségeknek és erőknek azzal a
fölöslegével, a mije pillanatnyilag túlságos sok van és a minek
hijával lesz egy más korban? Igyekezni fog felhasználni olyan
gondoskodásokra, a melyeknek a szükséghez képest hasznát veheti,
hogy úgy mondjam, a jövőre vetíti jelenlegi lénye fölöslegét: az
erős gyermek készleteket gyűjt a gyönge férfi számára, de
készleteit nem rakja el sem ládákban, melyeket ellophatnak tőle,
sem pajtákban, melyek tőle idegenek; hogy kellően magáévá tegye
szerzeményét, a karjaiba, a fejébe, önmagába helyezi. Ez a munka,
az oktatás, a tanulmány ideje és jegyezzétek meg, hogy nem én
választom ki önkényesen, hanem maga a természet jelzi.

Az emberi értelemnek megvannak a korlátai és egy ember nemcsak
hogy nem tudhat mindent, hanem még azt a keveset se tudhatja mind,
a mit a többi emberek tudnak. Miután minden hamis állításnak
ellenkezője igazság, az igazságok száma époly kimeríthetetlen, mint
a tévedéseké. Van tehát választék azokban a dolgokban, melyeket
tanítani kell épúgy, mint a tanulásukra alkalmas idő dolgában. A
kezünk ügyébe eső ismeretek közül némelyek tévesek, mások
haszontalanok, ismét mások arra szolgálnak, hogy táplálják annak a
gőgjét, a ki bír velük. Azoknak csekély száma, a melyek valóban
hozzájárulnak jólétünkhöz, egyedül méltó a bölcs ember kutatásaira
s következőleg a gyermekére, a kit bölcs emberré akarunk tenni. Nem
arról van szó, hogy tudja azt, a mi van, hanem csupán azt, a mi
hasznos.

Ebből a csekély számból még le kell vonni azokat az igazságokat,
a melyek megértésükhöz már teljesen kiformálódott értelmet
kivánnak, a melyek az emberi vonatkozások ismeretét tételezik fel,
holott ezt a gyermek nem bírja megszerezni, a melyek magukban
igazak ugyan, de a ki nem próbált lelket hajlamossá teszik arra,
hogy hamisan gondolkodjék más tárgyakról. 

Ime tehát a dolgok valóságához képest csekély körre vagyunk
szorítva, de ez a kör milyen mérhetetlen világot jelent a gyermek
szellemének mértékéhez képest! Az emberi értelem rejtelmei, mely
vakmerő kéz merne fátyolotokhoz nyúlni? Mekkora örvényeket látok
tátongani hiú tudományaink révén e körül a szerencsétlen ifjú
körül? Oh te, a ki vezetendő vagy őt ezeken a veszedelmes
ösvényeken és fölemeled szeme előtt a természet függönyét,
reszkess! Előbb győződj meg jól, nem szédül-e a feje vagy a tiéd,
vigyázz, hogy el ne szédüljön az övé, vagy a tiéd vagy mind a
kettőtöké! Rettegd a hazugság csábító varázsát és a gőg részegítő
gőzeit! Emlékezzél, emlékezzél szüntelenül, hogy a tudatlanság nem
okozott soha bajt, hogy egyedül a tévedés végzetes és hogy nem az
téveszt meg, a mit nem tudunk, hanem a miről azt hiszszük, hogy
tudjuk.

Haladása a geometriában bizonyságául és mértékéül szolgálhat
értelmessége fejlődésének, de mihelyt meg tudja különböztetni, mi
hasznos és mi nem az, fontos dolog, hogy sok kímélettel és
művészettel vezessük rá a spekulativ tanulmányokra. Ha például azt
akarjátok, hogy két vonal között megkeresse a középarányost,
kezdjétek azon, hogy egy adott derékszöggel egyenlő négyzetet
kelljen találnia; ha két középarányosról van szó, előbb a köb
megkétszerezésének problemáját kell vele megértetni stb. Lám, így
jutunk fokról-fokra közelebb a morális fogalmakhoz, melyek a jót és
rosszat megkülönböztetik.

Az embernek különböző képességeit ugyanaz az ösztön irányítja. A
fejlődni igyekvő testnek tevékenységéhez következik a tanulni
igyekvő szellem tevékenysége. Kezdetben a gyermek csak mozog,
később kiváncsivá lesz és ez a kiváncsiság helyes vezetés mellett
ösztökéje annak az életkornak, a melyhez most jutottunk.
Különböztessük meg mindig a hajlamokat, melyek a természetből
erednek, azoktól, melyek a képzelődésből erednek. Van a tudásnak
olyan vágya, mely csak arra a vágyra van alapítva, hogy az embert
tudósnak tartsák; van egy másik is, a mely az ember természetes
kiváncsiságából ered minden iránt, a mi közelről vagy távolról
érdekelheti. A jólélés veleszületett vágya s e  vágy
teljes kielégítésének lehetetlensége szüntelenül új meg új
eszközöket kerestet vele, hogy jólétét fokozza. Ez a kiváncsiság
első oka, az emberi szívnek természetes ok, melynek kifejlődése
azonban csak szenvedélyeinkkel és felvilágosodásunkkal arányban
történik. Képzeljetek egy filozófust, a ki egy magányos szigetre
van száműzve eszközeivel és könyveivel, biztosítva arról, hogy
egész hátralevő életét ott fogja tölteni, bizony nem fog a világ
rendszerével, a vonzás törvényeivel, a differencziális számítással
vesződni, talán föl sem üti könyvét élete fogytáig, ellenben meg
fogja vizsgálni a szigetét utolsó zúgáig, akármekkora legyen is.
Első tanulmányainkból tehát küszöböljük ki azokat az ismereteket,
melyeknek kedvelése nem az ember természetéből fakad s
szorítkozzunk azokra, melyek keresésére az ösztön vezet rá.

Az emberi nem szigete a föld s a szemünket legjobban megkapó
tárgy a nap. A mint elkezdünk eltávolodni magunktól, első
megfigyeléseink erre a kettőre bukkannak. Csaknem minden vad népnek
filozófiája kizárólag a föld képzeletbeli felosztása és a nap
istensége körül forog.

Mekkora kitérés! fogják talán mondani. Az imént még azzal
voltunk elfoglalva, a mi közvetlenül érint és könnyes szemünkkel
most egyszerre befutjuk a földgömböt és a világegyetem szélsőségére
ugrunk át! Ez a kitérés erőink fejlődésének és szellemünk
hajlamának műve. A gyöngeség és elégtelenség állapotában
önfentartásunk gondja önmagunkra központosít, a hatalom és erő
állapotában lényünk kiterjesztésének vágya kiemel önmagunkból s oly
messzire lendít, a mennyire csak lehet, de mivel az intellektuális
világ még ismeretlen előttünk, a gondolatunk nem hat ki messzebbre,
mint a szemünk s a megértésünk csak azzal a térrel együtt
terjeszkedik, a melyet megmér.

Változtassuk érzéki benyomásainkat fogalmakká, de ne ugorjunk át
egyszerre az érzékelhető tárgyakról a intellektuális tárgyakra. Az
előbbiek által jutunk rá az utóbbiakra. A szellem első tevékenysége
közben legyen minden érzék a vezetője. Ne legyen más könyv, mint a
világ, ne legyen más oktatás, mint a tények. Az a gyermek, a ki
olvas,  nem gondolkodik, csak épen olvas; nem
okul, csak szavakat tanul.

Tegyétek növendéketeket figyelmessé a természet jelenségei iránt
s akkor csakhamar kiváncsivá fogjátok tenni, de hogy tápláljátok
kiváncsiságát, ne siessetek kielégíteni. Adjátok keze ügyébe a
kérdéseket és hagyjátok, hadd feleljen rájuk maga. Ne tudjon semmit
csak azért, mert ti mondtátok meg neki, hanem azért, mert
magamagától értette meg; ne tanulja a tudományt, hanem találja fel.
Ha szellemében csak egyszer is helyébe tettétek a tekintélyt az
észnek, nem fog többet okoskodni, nem lesz egyéb, mint mások
véleményének játékszere.

A földrajzra akarjátok megtanítani ezt a gyermeket és
földgömböket, éggömböket, térképeket kerestek számára. Mennyi
gépezet! Mire való mindez az ábrázolás? Mért nem kezditek azon,
hogy megmutatjátok neki a tárgyat magát, hogy legalább tudja, miről
beszéltek neki?

Egy szép este elmentek sétálni egy alkalmas helyre, a hol a
nyilt láthatár teljesen látni engedi a lehunyó napot és
megfigyelitek azokat a tárgyakat, melyek lenyugvásának helyét
fölismerhetővé teszik. Másnap friss levegőt szívni visszatértek
ugyanarra a helyre napkelte előtt. Látni lehet, mint jelenti be
magát előre a nap a fénysugarakkal, melyeket maga előtt küld. A tűz
fokozódik, a keleti ég egy lángnak látszik, ezeknek fényénél várjuk
az égitestet, jóval azelőtt, hogy mutatkozik, minden pillanatban
látni véljük, végre meglátjuk. Egy ragyogó pont tör elő, mint a
villám és csakhamar betölti az egész tért, a sötétség fátyola
eltünik és lehull. Az ember fölismeri tartózkodása helyét és
megszépültnek látja. A zöld az éj folyamán frissebb lett, a növekvő
nap, a mely megvilágítja, az első sugarak, melyek megaranyozzák,
csillogó harmathálóval bevontnak mutatják, a mely visszatükrözteti
a szemben a fényt és a szineket. A madarak karban egyesülnek és
versengve üdvözlik az élet atyját, ebben a pillanatban egy sem
hallgat közülük, még gyönge csiripelésük lágyabb és édesebb, mint a
nap többi részében, a boldog fölébredés bágyadtsága érzik benne.
Mindezeknek a dolgoknak egyesülése a frisseség érzésével
 hat az érzékekre s ez az érzés szinte a
lélekig hatol. Varázszsal teli félóra ez, a melynek senki sem tud
ellenállni, ily nagyszerű, ily szép, ily elragadó látvány nem hagy
senkit hidegen.

A mester, eltelve a lelkesedéssel, melyet érez, közölni akarja
ezt a gyermekkel, azt hiszi, megindítja, ha figyelmezteti azokra a
benyomásokra, melyektől ő maga megindult. Merő ostobaság! A
természet látványa az emberi szívben él; érezni kell, hogy lássuk.
A gyermek észreveszi a tárgyakat, de nem bírja észrevenni a
kapcsolatokat, melyek összefűzik őket, nem bírja megérteni
hangversenyük édes harmóniáját. Hogy érezhesse azt az összetett
benyomást, mely egyszerre ered mindezekből az érzékletekből, ahhoz
olyan tapasztalatra van szükség, melyet ő nem szerzett meg, olyan
érzésekre, melyeket ő nem érzett még. Ha nem bolyongott sokáig
sivatag síkokon, ha tüzes homok nem égette lábát, ha a sziklákról
fojtogatón visszaverődő hőség nem nyomta el soha, hogy tudná
élvezni egy szép reggel friss levegőjét? A virágok illata, a zöld
lombok bája, a harmat nedves párája, a süppedő és puha járás a
gyepen hogy igézné meg érzékeit? Hogy szerezhetne neki
gyönyörteljes érzést a madarak éneke, ha a szerelem és a kéj szava
még ismeretlen előtte? Milyen gyönyörrel láthat kelni egy ily szép
napot, mikor képzelődése nem tudja elébe festeni azokat a
gyönyöröket, a mikkel e napot be lehet tölteni? Végül hogy tudna
ellágyulni a természet látványának szépségén, mikor még nem tudja,
micsoda kéz gondoskodik földíszítéséről?

Ne beszéljetek a gyermeknek olyan dolgokat, melyeket nem bír
megérteni. Semmi leírás, semmi szónoklat, semmi szókép, semmi
költészet. Nincs most szó érzésről, sem izlésről. Legyetek továbbra
is világosak, egyszerűek, hűvösek, nagyon is korán eljön az ideje,
hogy más nyelven szóljatok hozzá.

A mi elveink szellemében nevelkedve, hozzászokva, hogy önmagából
vegye minden segédeszközét és ne folyamodjék soha máshoz, csak
mikor fölismerte a maga elég telenségét, minden új tárgyat, a mit
meglát, sokáig szó nélkül vizsgál. Gondolkozó, nem kérdezősködő.
Elégedjetek  meg tehát azzal, hogy keze ügyébe
juttatjátok a tárgyakat, aztán ha látjátok, hogy kiváncsisága
eléggé el van foglalva, intézzetek hozzá valami lakonikus kérdést,
a mely rávezeti a feleletre.

Ebben az esetben, miulán jól megnéztétek vele a nap keltét,
miután megfigyeltették vele erről az oldalról a hegyeket s a többi
szomszédos tárgyakat, miután hagytátok, hadd beszéljen kedvére,
maradjatok egy darabig szótlanok, mint a ki álmodik és aztán
mondjátok neki: Úgy gondolom, hogy tegnap este a nap amott
nyugodott le, ma reggel pedig itt kelt föl. Hogy lehet ez? Ne
tegyetek hozzá semmit, ha ő kérdezget, ne feleljetek, beszéljetek
másról. Hagyjátok magára és biztosak lehettek benne, hogy
gondolkozni fog.

Hogy a gyermek hozzászokjék ahhoz, hogy figyelmes legyen és hogy
meglepje valami érzékelhető igazság, ahhoz az kell, hogy az az
igazság néhány napig nyugtalanítsa, mielőtt fölfedezi. Ha nem fogja
fel eléggé a szóban forgó dolgot e szerint a módszer szerint, van
arra mód, hogy még érzékelhetőbbé tegyük számára, ez a mód pedig
az, hogy fordítsuk meg a kérdést. Ha nem tudja, hogy jut el a nap
nyugtától keltéig, tudja legalább azt, hogy jut el keltétől
nyugtáig, erre maguk a szemei is megtanítják. Világítsátok meg
tehát az előbbi kérdést az utóbbival. Tanítványotok vagy
tökéletesen ostoba, vagy az analogia sokkal világosabb, semhogy
kikerülje a figyelmét. Ime, ez az első leczkéje a
kozmografiából.

Mivel mindig lassan haladunk érzékelhető eszméről érzékelhető
eszmére, mivel sokáig barátkozunk ugyanazzal az egygyel, mielőtt
átmennénk egy másikra és mivel végül nem kényszerítjük
tanítványunkat, hogy figyelmes legyen, ettől az első leczkétől még
messze van a nap forgásának és a föld alakjának ismerete. De mivel
az égi testek összes látszólagos mozgásai mind ugyan a szerint az
elv szerint történnek és mivel az első megfigyelés elvezet
valamennyi többihez, kevesebb erőfeszítésre van szükség, ámbár több
időre, hogy eljussunk a napi forgástól a napfogyatkozások
kiszámításáig, mint arra, hogy jól megismerjük a nappalt és az
éjjelt. 

Miután a nap a föld körül forog, kört írt le s minden körnek meg
kell hogy legyen a középpontja, ezt már tudjuk. Ez a középpont nem
látható, mert a föld közepében van, de a felületén meg lehet
jelölni két szemben levő pontot, melyek megfelelnek neki. Egy tű, a
mely keresztülmegy a három ponton és meg van hosszabbítva mindkét
felől az égig, lesz a földnek és a nap mindennapi forgásának
tengelye. Egy rajta keresztülhúzott pálczika körül forgó gömb
jelenti a tengelye körül forgó eget, a pálczika két vége a két
pólus: a gyermeknek nagyon könnyű lesz egyiküket megismerni,
megmutatom neki a Kis Medve farkánál. Ime az éjjelre való
szórakozás. Lassan-lassan a gyermek megbarátkozik a csillagokkal és
ebből következik a planéták megismerésére és a konstellácziók
megfigyelésére való kedv.

Láttuk a napot Szent János-napján fölkelni; látni fogjuk
fölkelni karácsonykor is, vagy valamely más szép téli napon, mert
tudvalevő, hogy nem vagyunk lusták és mulatságot csinálunk belőle,
hogy eltűrjük a hideget. Gondom van rá, hogy ez a második
megfigyelés ugyanazon a helyen történjék, a hol az elsőt tettük és
egy kis ügyességgel készítve elő a megjegyzést, egyikünk vagy
másikunk okvetlenül fel fog kiáltani. Oh, oh, milyen különös! A nap
nem ugyanazon a helyen kél föl! Ime, itt vannak a mi akkori
megjegyzett pontjaink, most pedig ott kél föl! stb. Van tehát nyári
kelet és téli kelet stb. Fiatal mester, ime, az utadon vagy. Ezek a
példák elegendők kell hogy legyenek, hogy nagyon világosan tanítsd
az éggömböt, a földet fogva föl földnek, a napot napnak.

Általában ne tegyétek a dolog helyébe a jelképét, csak a mikor
lehetetlen a dolgot magát megmutatnotok, mert a jelkép elnyeli a
gyermek figyelmét és elfeledteti vele a jelképezett tárgyat.

A gyűrűkkel ellátott éggömb az én szememben rosszul szerkesztett
gépezet és rossz arányokban van készítve. A köröknek ez az
összezavarása és a bizarr figurák, melyeket rajta alkalmazni
szoktak, furcsává teszik a formáját, a mely elriasztja a gyermekek
szellemét. A föld nagyon kicsi,  a körök nagyon nagyok,
nagyon számosak; némelyek teljesen haszontalanok, mindegyik kör
nagyobb, mint a föld, a karton keménysége a szilárdság látszatát
adja meg nekik, a miért azt lehet hinni róluk, hogy valóban létező
köralakú tömegek és ha azt mondjátok a gyermeknek, hogy ezek a
körök képzeletbeliek, akkor azt se tudja, a mit lát és nem ért meg
semmit.

Mi sohasem tudjuk magunkat a gyermekek helyébe képzelni, nem
hatolunk bele gondolataikba, a magunkéit tulajdonítjuk nekik és
mindig a saját okoskodásunkat követve, az igazságok lánczaival csak
hóbortosságokat és tévedéseket tömünk a fejükbe.

Vitáznak arról, hogy az analizist vagy a szintézist jobb-e
választani a tudományok tanulmányozására. Nem kell mindig
választani. Néha ugyanabban a kutatásban lehet felbontani és
összarakni is és a gyermeket a tanító módszer szerint vezetni,
mialatt azt hiszi, hogy csak analizál. Aztán egy s ugyanazon időben
alkalmazva az egyiket is, a másikat is, kölcsönösen egymás
bizonyítékául fognak szolgálni. Egyszerre két ellentétes pontról
indulva ki, a nélkül, hogy gondolna rá, hogy ugyanazon az úton jár,
nagyon meg lesz lepetve, hogy önmagával találkozik és ez a
meglepetés csakugyan kellemes lesz neki. Szeretném például a
földrajzot két végpontján megfogni és a földgömb forgásaival
összekapcsolni részeinek mérését, elkezdve arról a pontról, a
melyen lakunk. Mialatt a gyermek tanulmányozza az éggömböt és így
az égbe emelkedik, vezessétek vissza a föld felosztásához és
először mutassátok meg neki saját tartózkodása helyét.

Első két geografiai pontja lesz a város, a melyben lakik és
apjának falusi háza; azután a közbeeső helyek, továbbá a környék
folyói, végül a nap látványa és a tájékozódás módja. Ez a találkozó
pont. Mindennek térképét csinálja meg maga; nagyon egyszerű és
kezdetben csak csupán két tárgyból álló térkép, a melyekhez
lassankint csatolja hozzá a többieket, a szerint, a hogy tudja és a
hogy megbecsüli távolságukat és helyzetüket. Most már látjátok,
mily előnyöket kerestünk neki kezdetben, a midőn kompaszt adtunk a
szemébe. 

Ennek daczára kétségkívül kissé vezetni kell, de nagyon kevéssé
s a nélkül, hogy ez észrevehetővé válna. Ha téved, hagyjátok, ne
javítsátok ki tévedését, várjátok meg csöndben, hogy meg tudja
látni maga és helyesbítse maga vagy legfeljebb kedvező alkalommal
vezessétek rá valami úton-módon, hogy maga vegye észre őket. Ha nem
téved soha, nem fog olyan jól tudni. Egyébiránt nem arról van szó,
hogy pontosan tudja a vidék topografiáját, hanem hogy tudja a
módját, mikép kell megtanulni, nem fontos, hogy térképek legyenek a
fejében, csak értse meg jól, a mit ezek jelentenek és legyen
fogalma előállításuk művészetéről. Láthatjátok már a különbséget a
ti növendéketek tudása és az enyém tudatlansága között! Azok tudják
a térképet, ez megcsinálja. Ime, újabb díszei szobájának.

Emlékezzetek mindig, hogy nevelésem szelleme nem az, hogy sok
dologra tanítsam a gyermeket, hanem hogy mindig csakis helyes és
világos gondolatokat juttassak agyába. Hogy keveset tud, az nekem
nem fontos, csak ne tévedjen soha; és én csak azért juttatok
igazságokat a fejébe, hogy megóvjam a tévedésektől, melyeket ezek
helyében tanulna. Az ész, az itélet lassan jön meg, az előitéletek
tömegesen rohannak, ezektől kell a gyermeket megóvni. De ha a
tudományt magamagában tekintitek, feneketlen, part nélküli,
ösvényekkel teli tengerbe juttok, nem szabadultok belőle sohasem.
Mikor látok egy embert, a ki beleszeretve az ismeretekbe,
elcsábíttatja magát varázsuktól és szaladgál az egyiktől a
másikhoz, a nélkül, hogy meg tudna állani, mintha gyermeket látnék,
a ki a porban kagylókat gyűjt és elkezd velük megrakodni, azután
megkivánva azokat, a melyeket még lát, eldobálja amazokat, majd
fölszedi, a míg elhalmozva tömegükkel és nem tudva már, melyiket
válassza, végre is eldob mindent és üres kézzel tér haza.

Az első életkor folyamán az idő hosszú volt: nem igyekeztünk
egyébre, mint hogy elvesztegessük, attól féltünkben, hogy rosszul
találnók felhasználni. Most ellenkezően áll a dolog és nincs elég
időnk, hogy megtegyünk mindent, a mi hasznos volna. Gondoljátok
meg, hogy közelednek a szenvedélyek és hogy a mint kopognak az
ajtón, növendéketeknek  csak rájuk lesz figyelme. Az értelem
békés kora oly rövid, oly sebesen múlik el, annyi más szükséges
alkalmazása van, hogy bolondság azt hinni, hogy elegendő egy
gyermeknek tudóssá tételére. Nem arról van szó, hogy megtanítsuk
tudományokra, hanem hogy kedvet adjunk neki megszeretésükre és
módszereket megtanulásukra, majd ha ez a kedv jobban ki lesz
fejlődve. Egész bizonyosan ebben van minden jó nevelés
alapelve.

Ez az idő való arra is, hogy lassankint hozzászoktassuk
folytonos figyelmet szentelni ugyanannak a tárgynak. De sohasem a
kényszer, hanem mindig a kedvtelés vagy a vágy kell hogy előidézze
ezt a figyelmet. Nagy gondot kell fordítani arra, hogy ne terhelje
túl és ne feszüljön a megunásig. Legyen tehát a szemetek mindig
résen és bármi történik is, hagyjatok abba mindent, mielőtt
megunná, mert nem olyan fontos dolog, hogy tanuljon, mint a mily
fontos, hogy ne tegyen semmit akarata ellenére.

Ha kérdez valamit tőletek, feleljetek annyit, a mennyi
kiváncsisága táplálására kell, nem pedig kielégítésére; mindenek
fölött, mikor azt látjátok, hogy a helyett, hogy azért kérdezne,
hogy tanuljon, neki gyürkőzik és elhalmoz együgyű kérdésekkel,
álljatok meg azonnal, mert akkor biztos, hogy keveset törődik a
dologgal magával, hanem inkább azzal, hogy titeket szolgálatára
rendeljen kérdezősködésének. Kevesebb figyelemmel kell lenni a
szavakra, a melyeket kimond, mint az indító okra, a melynél fogva
beszél. Ez a figyelmeztetés eddigelé kevésbbé volt szükséges, de a
legfőbb fontosságúvá lesz azonnal, a mint a gyermek elkezd
okoskodni.

Van az általános igazságoknak egy lánczolata, mely által az
összes tudományok közös elvekre mennek vissza és fokozatosan
fejlődnek ki. Ez a lánczolat a filozófusok módszere. Nem erről van
itt szó. Van egy egészen más lánczolat, mely által minden különös
tárgy egy másikat vonz magával és mindig rámutat arra, a mely
rákövetkezik. Ezt a rendet, a mely a folytonos kiváncsiság által
táplálja a figyelmet, a melyet a tárgyak mind kivánnak, követi az
emberek legnagyobb része és mindenek fölött ez az, a mely szükséges
 a gyermekeknek. A mikor tájékozódtunk,
hogy megszerkeszszük tájképeinket, meg kellett jelölni a
délköröket. Két metszőpont a reggel és az este egyenlő árnyékai
között kitünő délkörül szolgál egy tizenhárom éves asztronómus
számára. De ezek a délkörök elmosódnak, idő kell a megjelölésükre,
rászorítanak arra, hogy mindig ugyanazon a helyen dolgozzunk, ennyi
gond, ennyi kényelmetlenség végre is untatni fogja. Ezt előre
láttuk és elébe is vágunk.

Ime, megint belejutottam hosszas és aprólékos részleteimbe.
Olvasóim, hallom zúgolódástokat és szemükbe nézek: nem akarom
föláldozni türelmetlenségeteknek e könyv leghasznosabb részét.
Vessetek számot hosszadalmasságommal, mert a magam részéről én
számot vetettem panaszaitokkal.

Régóta észrevettük, növendékem és én, hogy a borostyán, az üveg,
a viasz, különböző tárgyak, ha dörzsölik őket, magukhoz vonzzák a
szalmaszálakat, más tárgyak pedig nem vonzzák magukhoz. Véletlenül
találunk egy tárgyat, a melynek még különösebb tulajdonsága van:
hogy bizonyos távolságról dörzsölés nélkül is magához vonzza a
vasforgácsot vagy más vasdarabkákat. Mennyi ideig fog minket
mulattatni ez a tulajdonság, a nélkül, hogy valami többet látnánk
benne! Végre rájövünk, hogy közlődik magával a vassal, ha bizonyos
irányban simogatjuk. Egy nap elmegyünk a vásárra; egy
szemfényvesztő maga felé vonz egy darab kenyérrel egy
vízmedenczében úszó viaszkacsát. Nagyon meglepődünk, mindazáltal
nem szólunk semmit. Ez egy boszorkánymester, mert még nem tudjuk,
hogy mi a boszorkánymester. Miután szüntelen olyan eredmények
lepnek meg, melyeknek okait nem tudjuk, nem sietünk itéletet
mondani semmiről és nyugodtan megmaradunk tudatlanságunkban, a míg
megtaláljuk az alkalmat, hogy kilépjünk belőle.

Hazatérve addig beszélünk a vásáron látott kacsáról, a míg
fejünkbe veszszük, hogy utánozni fogjuk. Előveszünk egy erősen
mágneses tűt, beborítjuk fehér viaszszal, a melyet tőlünk telhető
módon kacsa formájúra mintázunk, úgy, hogy a tű keresztül menjen a
testén és a hegye legyen a kacsa csőre. A vízbe teszszük a kacsát,
a csőréhez értetünk  egy kulcs-gyűrűt és könnyen érthető
örömmel látjuk, hogy a mi kacsánk tökéletesen úgy megy a kulcs
után, mint a hogy a vásáron látott kacsa ment a kenyérdarab után.
Azt megfigyelni, hogy milyen irányban állapodik meg a kacsa a
vizen, ha békében hagyjuk: elmaradhat máskorra; egyelőre teljesen
elfoglalva tárgyunkkal, nem kivánunk többet. Még ugyanazon estén
visszamegyünk a vásárra, zsebünkben előkészített kenyérrel és a
mint a szemfényvesztő megcsinálja mutatványát, az én kis tudósom, a
ki már alig tudta magát türtőztetni, azt mondja neki, hogy ez a
mutatvány nem is nehéz, ő is utána tudná csinálni. Szavánál fogják,
azonnal kiveszi zsebéből a kenyeret, a melybe el van rejtve a
vasdarab, dobogó szivvel megy az asztalhoz, csaknem remegve nyujtja
oda a kenyeret; a kacsa odaúszik és követi, a gyermek fölkiált és
ujjong örömében. A tapsokra, a közönség kiáltozására elszédül a
feje, magánkívül van. A szemfényvesztő meglepetve öleli meg,
üdvözli és megkéri, hogy tisztelje meg holnap is megjelenésével s
hozzáteszi, hogy gondja lesz rá, hogy több közönség gyülekezzék
össze, megtapsolni ügyességét. Az én kis természettudósom büszke
lesz és fecsegni akar; de én azonnal befogom a száját és dicséretek
közben elvezetem.

A gyermek egész másnapig nevetséges türelmetlenséggel
számlálgatja a perceket. Meghív mindenkit, a kivel csak találkozik;
azt szeretné, hogy az egész emberi nem tanuja legyen dicsőségének;
alig tudja kivárni az órát, már jóval előbb készen van, szinte
röpül a találkozóra. A terem már tele van. Mikor belép, fiatal
szíve túlárad. Előbb más játékok következnek, a szemfényvesztő
felülmulja önmagát és meglepő dolgokat csinál. A gyermek mindebből
nem lát semmit, izgatódik, beleizzad, alig tud lélegzeni, folyton
fogdossa zsebében türelmetlenségtől reszkető kézzel a
kenyérdarabot. Végre rákerül a sor, a mester nagy garral bejelenti
őt a közönségnek. Kissé szégyenkezve lép elő, előveszi a kenyeret…
ujabb forgandósága az emberi dolgoknak! A kacsa, a mely még tegnap
oly kezes volt, mára vad lett: a helyett, hogy odanyujtaná a
csőrét, a farkát fordítja oda és elsiet. Épp oly gondosan elkerüli
a kenyeret és a kezet,  a mely azt nyujtja, mint a hogy előbb
utána ment. Ezer hasztalan és gúnykaczajjal kisért próbálkozás után
a gyermek panaszra fakad, azt mondja, hogy rászedték, hogy ez egy
másik kacsa, a melyet az előbbinek helyébe tettek és fölszólítja a
szemfényvesztőt, hogy vonzza magához ő.

A szemfényvesztő szó nélkül elővesz egy darab kenyeret,
odanyujtja a kacsának, a kacsa azonnal odaúszik a kenyérhez és
utána megy a kéznek, a mely azt visszavonja. A gyermek fogja
ugyanazt a darab kenyeret, de a helyett, hogy jobban boldogulna,
mint az imént, azt látja, hogy a kacsa gúnyt űz belőle és
piruetteket csinál a medencze körül. Végre a gyermek egész
megzavarodva húzódik félre és nem meri többé kitenni magát a
gúnyolódásnak.

Akkor a szemfényvesztő fogja azt a kenyérdarabot, a melyet a
gyermek hozott és épp olyan sikerrel használja, mint a magáét.
Mindenki szemeláttára kihúzza belőle a vasat; ujabb kaczagás kél a
mi rovásunkra; aztán az így üressé tett kenyérrel épp úgy vonzza a
kacsát, mint az elébb. Ugyanazt teszi egy másik darab kenyérrel,
melyet mindenki szemeláttára vágott le más valaki; majd ugyanezt
teszi keztyűjével, ujja hegyével, végre a szoba közepére lép és az
efféle emberek nagyzoló hangján kijelenti, hogy az ő kacsája épp
úgy engedelmeskedik a hangjának, mint a mozdulatainak. Szól neki és
a kacsa engedelmeskedik; azt mondja neki, hogy menjen jobbra és
jobbra megy, jöjjön vissza és visszajön, forduljon meg és
megfordul; a mozdulat épp oly gyorsan megy végbe, mint a parancs. A
kettőzött tapsok megannyi sértés ránk nézve. Észrevétlenül távozunk
és bezárkózunk szobánkba; nem meséljük el sikerünket az egész
világnak, mint a hogy terveztük.

Másnap kopognak az ajtónkon. Kinyitom: a szemfényvesztő van itt.
Szerényen panaszkodik magaviseletünk miatt. Mit tett ő nekünk, hogy
mi meg akartuk fosztani hitelétől mutatványait és el akartuk venni
a kenyérkeresetét? Mi van olyan csodálatos abban a művészetben,
vonzani egy viaszk kacsát, hogy ezt a dicsőséget egy becsületes
ember keresete rovására akartuk megszerezni? Bizony uraim, ha volna
más tehetségem, a miből éljek, akkor ezzel nem nagyon 
dicsekedném. Elhihetik, hogy az az ember, a ki életét ennek a
szánalmas mesterségnek gyakorlásával töltötte, többet tud belőle,
mint önök, a kik csak néhány pillanat óta foglalkoznak vele. Ezért
nem mutattam meg mindjárt mesterfogásaimat, mert nem kell sietni,
hebehurgyán kitálalni mindent, a mit az ember tud. Mindig vigyázok
arra, hogy legjobb mutatványaimat föntartsam a kedvező alkalomra és
ezután is vannak még más mutatványaim, a melyekkel okvetetlenkedő
fiatalembereket lefőzhetek. Egyébiránt, uraim, szivesen megtanítom
önöket arra a titokra, a mely annyira zavarba hozta önöket, csak
azt kérem, hogy ne éljenek vele vissza ártalmamra és máskor
legyenek tartózkodóbbak.

Aztán megmutatja készülékét és roppant meglepetéssel látjuk,
hogy nem áll egyébből, mint egy erős és jól fölfegyverzett
mágnesből, a melyet egy az asztal alá bujtatott gyermek
észrevétlenül mozgatott.

Az ember becsomagolja készülékét és miután megköszöntük
szivességét és bocsánatot kértünk tőle, meg akarjuk ajándékozni, de
ő visszautasítja. (Uraim, nincs elég okom dicsekedni önökkel, hogy
elfogadjam ajándékaikat. Maradjanak lekötelezettjeim, akaratuk
ellenére is. Ez az én egyetlen boszum. Tudják meg, hogy mindenféle
embernek megvan a maga nagylelküsége; én megfizettetem a
mutatványaimat, de nem a leczkéimet.)

Távoztakor kifejezetten és hangosan szemrehányást tesz nekem.
Szivesen megbocsátok, úgymond, ennek a gyermeknek; neki nincs egyéb
bűne, mint a tudatlanság. De ön uram, a kinek ismernie kell hibáit,
miért engedett ön neki? Miután együtt élnek, ön mint az idősebb,
tartozik gondot viselni rá, tanácsokat adni neki, az ön
tapasztaltsága az a tekintély, a melynek a gyermeket vezetnie kell.
Majd ha megnő és szemére veti önmagának gyermekkora tévedéseit,
kétségkívül önnek fogja szemére vetni azokat a tévedéseket, a
melyektől nem óvta meg.

Távozik és kettőnket nagy zavarban hagy. Megrovom saját
engedékeny gyöngeségemet, megigérem a gyermeknek, hogy máskor föl
fogom áldozni az ő érdekének és figyelmeztetni fogom őt hibáira,
mielőtt azokat elkövetné, mert közeledik  az idő,
a mikor a viszonyunk meg fog változni és a mikor a mester
szigorúságának helyébe a pajtás engedékenysége lép: ennek a
változásnak fokonként kell végbemenni; mindenről előre kell
gondoskodni és pedig mindenről már jó előre.

Másnap ujra elmegyünk a vásárra, hogy még egyszer meglássuk azt
a mutatványt, a melynek a titkát megtudtuk. Mély tisztelettel
közelítünk a mi sokrateszi szemfényvesztőnkhöz; alig merjük rávetni
a szemünket. Elhalmoz minket szivességével és olyan kitüntetéssel
vezet helyünkre, a mely minket még jobban megaláz. Megcsinálja a
mutatványait, mint rendesen, de sokáig mulat és tetszeleg magának a
kacsával; közbe gyakran elég büszke tekintettel nézve ránk. Mi
tudunk mindent és meg se moczczanunk. Ha a növendékem csak ki is
merné nyitni a száját, agyonverni való gyermek volna.

Ennek a példának minden részlete fontosabb, semmint látszik.
Mennyi leczke van ebben az egyben! Mennyi megalázó következményt
von maga után a hiúságnak első megmozdulása! Fiatal mester, figyeld
meg ezt az első megmozdulást gondosan. Ha tenni tudsz róla, hogy
így megalázás és szégyen háramoljon belőle, biztos lehetsz benne,
hogy sokáig nem fog rá következni másik. Mennyi körülményesség!
fogjátok mondani. Megengedem, és mindez azért van, hogy egy
delejtűt szerezhessünk, a mely helyettesítheti nekünk a
meridiánt.

Miután megtanultuk, hogy a mágnes más testeken keresztül is hat,
nincs sürgősebb dolgunk, minthogy olyasféle gépet csináljunk, a
milyet láttunk: egy kivájt asztal, az asztalra ráerősítve egy
nagyon lapos medencze, benne a néhány vonalnyi víz, egy kissé több
gonddal készített kacsa stb. Mindig a medencze körül
foglalatoskodva, végre észre veszszük, hogy a kacsa nyugvó
helyzetben mindig csaknem ugyanabban az irányban helyezkedik el.
Figyelemmel kisérjük ezt a tapasztalatot, megvizsgáljuk ezt az
irányt és azt találjuk, hogy északról délre mutat. Többre nincs
szükségünk. Megvan a delejtűnk s ime benne vagyunk a fizikában.


Különböző éghajlatok vannak a földön és különböző hőmérsékletek
ez éghajlatok alatt. Az évszakok észrevehetőbben váltakoznak, a
szerint, a mint közeledünk a sarkhoz; minden test összehúzódik a
hidegben és kitágul a melegben; ez a jelenség jobban megmérhető a
folyékony testeken és még észrevehetőbb a szeszes folyadékokon.
Innen van a hőmérő. A szél éri az arczot, tehát a levegő test,
fluidum. Érezzük, bár meglátni nincs módunk. Fordíts meg egy
poharat a vízben, a víz nem fogja megtölteni, hacsak nem hagyunk
kijárást a levegőnek; a levegő tehát ellenállásra képes. Merítsük a
poharat jobban alá, a víz föl fog hatolni a levegővel telt térbe a
nélkül, hogy teljesen meg tudná tölteni; a levegő tehát bizonyos
fokig összenyomható. Egy sürített levegővel telt lapda jobban
ugrik, mintha bármi más anyaggal volna töltve; a levegő tehát
rugalmas test. Kinyujtózva a fürdőben, emeld ki karodat
vízszintesen a vízből, akkor úgy fogod érezni, mintha roppant teher
volna rajta; a levegő tehát sulyos test. Ha egyensúlyra teszszük a
levegőt más fluidumokkal, megmérhetjük a súlyát: innen a barométer,
a lopó, a szélpuska, a pneumatikus gép. A statika és hydrostatika
minden törvénye megtalálható ilyen egyszerü kisérletek
segítségével. Nem akarom, hogy bármi efféléért kisérleti fizikai
szertárba menjünk: a készülékeknek és gépezeteknek ez az egész
apparátusa kedvem ellenére való. A tudományos szinezet megöli a
tudományt. Vagy megrémítik a gyermeket mindezek a gépezetek, vagy
megosztja és eltéríti a figyelmét az alakjuk, holott a hatásukra
kellene figyelnie.

Azt akarom, hogy készülékeinket csináljuk meg magunk és nem
akarom az eszközt a kisérlet előtt csinálni, hanem ellenkezőleg,
miután mintegy véletlenül rábukkantunk a kisérletre, lassanként
találjuk föl az igazolására szolgáló eszközt. Inkább ne legyenek
készülékeink olyan tökéletesek és pontosak, csak legyenek annál
tisztább fogalmaink arról, hogy milyeneknek kell lenniök és a
hatásokról, a melyek belőlük következnek. Első statikai leczkéimen
a helyett, hogy mérleget keresnék, keresztül vetek egy botot egy
szék hátán. Mikor a bot egyensúlyban van, megmérem a két részének
 hosszát, mindkét felől súlyokat
függesztek rá, hol egyenlőket, hol egyenlőtleneket és előbbre
húzva, vagy visszatolva, a mennyire szükséges, végre kitalálom,
hogy az egyensúly a súlyok mennyiségének és az emeltyűkarok
hosszának kölcsönös arányából származik. Ime az én kis fizikusom ki
tudja igazítani a mérleget, mielőtt látta volna.

Tagadhatatlanul sokkal tisztább és sokkal biztosabb fogalmakat
merítünk azokból a dolgokból, a melyeket így magunktól tanulunk
meg, mint azokból, a melyeket másnak tanításából ismerünk és
azonfölül, hogy nem szoktatjuk hozzá az eszünket, hogy szolgai
módon alávesse magát a tekintélynek, leleményesebbekké válunk a
viszonyok megtalálására, az eszmék kapcsolására, készülékek
kitalálására, mint mikor mindezt úgy véve át, a hogy kapjuk,
szellemünket a tétlenségben ellanyhulni engedjük, mint a hogy annak
az embernek a teste, a kit mindig a cselédsége öltöztet, kiszolgál
és a kit mindég a lovai visznek, végül elveszti erejét és tagjainak
használatára való képességét. Boileau azzal dicsekedett, hogy
megtanította Racinet nehezen rímelni. Annyi csodálatra méltó
módszer között, melyek a tudomány tanulmányozásának megrövidítésére
szolgálnak; nagy szükségünk volna valakire, a ki adna egy módszert,
fáradsággal való megtanulásukra.

Ezeknek a lassú és fáradságos kutatásoknak legfeltünőbb előnye,
hogy a spekulativ tanulmányok közben tevékenységben tartjuk a
testet, a tagokat hajlékonyságukban és hogy folytonosan gyakoroljuk
a kezet a munkára és az embernek hasznos ügyességre. Az a sok
eszköz, a melyet arra találtak ki, hogy vezessenek minket
kisérleteinkben és kiegészítsék az érzékek pontosságát,
gyakorlásuknak elhanyagolására vezet. A szögmérő fölment a szögek
nagyságának szemmérték szerinti megállapítása alól; a szem, a mely
pontosan mérte a távolságokat, rábizza magát a lánczra, a mely
megméri őket helyette; a mérleg fölold az alól, hogy a kezemmel
itéljem meg a súlyt, melyet általa ismerek. Mennél leleményesebbek
az eszközeink, annál durvábbakká és ügyetlenebbekké válnak a
szerveink; addig gyüjtjük a  gépeket magunk körül, míg
végre nem találunk semmit önmagunkban, a mi gép gyanánt
szolgálhatna.

Ha azonban azt az ügyességet, a mely ezeket a gépezeteket
helyettesítette, elkészítésükre fordítjuk és ha azt a
szemfülességet, a melyre szükségünk volt, hogy ellehessünk
nélkülük, megcsinálásukra használjuk, csak nyerünk, a nélkül, hogy
valamit is vesztenénk; hozzá fűzzük a művészetet a természethez és
találékonyabbakká válunk a nélkül, hogy kevésbbé ügyesekké válnánk.
Ha a gyermeket a helyett, hogy a könyvek fölé görnyeszszem, egy
műhelyben foglalom el, a kezei a szelleme javára dolgoznak:
filozofussá válik és azt hiszi, hogy ő csak munkás. Végül ennek a
gyakorlásnak vannak más hasznai is, melyről alább fogok beszélni és
meg fogjuk látni, hogy lehet a filozófia játékaitól fölemelkedni az
ember valódi tevékenységéhez.

Megmondtam már, hogy a merőben spekulativ ismeretek nem igen
valók a gyermeknek, még akkor sem, a mikor már közeledik a serdülő
korhoz; hanem a nélkül, hogy mélyebben bevezetnők a rendszeres
fizikába, igyekezzünk mindenek előtt, hogy minden kisérletünk a
deductio bizonyos neme által kapcsolódjék egymáshoz, hogy ezen
kapcsolatok segítségével a maguk rendje szerint helyezhesse el őket
elméjében és adandó alkalommal visszaidézhesse emlékezetébe, mert
bizony nehéz dolog, hogy az elszigetelt tények, sőt még okoskodások
is sokáig megmaradjanak az emlékezetben, a mikor nincs hol megfogni
őket, ha vissza akarjuk idézni.

A természet törvényeinek kutatását kezdjétek mindig a
legközönségesebb és leginkább érzékelhető jelenségeken és
szoktassátok hozzá növendéketeket, hogy ezeket a jelenségeket ne
okul fogja föl, hanem tényekül. Fogok egy követ és úgy teszek,
mintha el akarnám helyezni a levegőben, kinyitom a kezemet s a kő
leesik. Ránézek Emilre, a ki figyel arra, hogy mit csinálok és
mondom neki: miért esett le ez a kő?

Mely gyermek jutna zavarba erre a kérdésre? Egy sem, még Emil
sem, ha nem lett volna nagy gondom rá, hogy előkészítsem, hogy ne
tudjon rá felelni. Mind azt fogják mondani,  hogy a
kő azért esik le, mert nehéz, de mi nehéz? A mi leesik. A kő tehát
azért esik le, mert leesik? Itt tehát az én filozofusom fennakad.
Ez az ő első leczkéje a rendszeres fizikából és akár hasznára van
ezen a téren akár nem, mindig észszerű leczke lesz.

A szerint, a mint a gyermek halad értelemben, egyéb fontos
megfontolások köteleznek, hogy jobban válogassuk meg
foglalatosságait. A mint eljut odáig, hogy eléggé ismerje önmagát,
hogy fölfoghassa, miben áll a jóléte, a mint eléggé kiterjedt
viszonyokat képes észszel fölérni, hogy megitélhesse, mi felel meg
neki és mi nem felel meg neki, attól fogva abban a helyzetben van,
hogy megérthesse a különbséget a munka és a szórakozás között és ne
tekintse az egyiket a másik ellanyhulásának. Akkor a valóságos
hasznú tárgyak már belejuthatnak tanulmányaiba és módot nyujthatnak
neki, hogy folytonosabban foglalkozzék velük, mint az egyszerű
szórakozásokkal. A kényszerűségnek mindig ujra születő törvénye
ideje korán megtanítja az embert, hogy azt tegye, a mi nem tetszik
neki, hogy megelőzzön egy olyan bajt, a mely még kevésbbé tetszenék
neki. Ez az előrelátás haszna és abból, hogy ez az előrelátás jól
vagy rosszul van szabályozva, származik minden bölcsesség, vagy
minden emberi nyomorúság.

Minden ember boldog akar lenni, de hogy az lehessen, azon kell
kezdeni, hogy tudja mi a boldogság. A természetes ember boldogsága
épp oly egyszerű, mint az élete; abban áll, hogy nem szenved: az
egészségben, a szabadságban, a szükséges dolgok meglétében áll. Az
erkölcsi ember boldogsága más valami, de itt most nem arról van
szó, nem ismételhetem eléggé, hogy csakis fizikai dolgok
érdekelhetik a gyermeket, kivált azt, a kinek kivánságait nem
keltették föl és a kit nem rontottak meg kezdettől fogva a
képzelődés mérgével. Ha előre látja szükségleteit, mielőtt még
érezné őket, akkor értelme már erősen előre haladt, s kezdi
fölismerni az idő értékét. Fontos dolog akkor hozzá szoktatni, hogy
hasznos dolgokra fordítsa, de olyanokra, a melyeknek haszna az ő
korára érezhető és tehetségeinek megfelel. Mindaz, a mi az erkölcsi
 rendre és a társadalmi szokásra
vonatkozik, nem mutatható be neki, mivel nincs abban a helyzetben,
hogy megértse. Ostobaság azt követelni tőle, hogy alkalmazkodjék
olyan dolgokhoz, a melyekről csak úgy nagyjában mondják neki, hogy
javára válhatnak a nélkül, hogy tudná, miben válhatnak javára és a
melyekről biztosítják, hogy hasznukat veheti nagy korában a nélkül,
hogy most bármi érdekét találná ebben az állítólagos haszonban, a
melyet meg se tud érteni.

A gyermek ne tegyen semmit csak azért, mert mondják neki; rá
nézve semmi se jó, csak az, a mit jónak érez. Azt hiszitek, hogy
előrelátás tőletek, ha mindég előbbre vetitek képességeinél; ezt
azonban elhibázzátok. Hogy fölfegyverezzétek bizonyos hiábavaló
eszközökkel, melyeknek talán soha sem veszi hasznát, megfosztjátok
az ember legegyetemesebb eszközétől, a józan észtől,
hozzászoktatjátok, hogy mindég vezettesse magát, hogy ne legyen
soha egyéb, csak egy gép mások kezében. Azt akarjátok, hogy
tanulékony legyen kicsi korában; ez annyi, mintha azt akarnátok,
hogy hiszékeny és rászedhető legyen nagy korában. Mind csak azt
mondjátok neki: «Mindaz, a mit én kivánok tőled, hasznodra válik,
de most nem vagy abban a helyzetben, hogy ezt felismerd. Micsoda
fontossága van rám nézve annak, hogy te megteszed-e, a mit kivánok,
vagy sem? Csak a magad számára dolgozol.» Mind ezekkel a szép
szólamokkal, a melyeket most hozzá intéztek, hogy okossá tegyétek,
előkészítitek azoknak a szólamoknak a sikerét, a melyeket majd
valamikor valami ábrándozó, besúgó, szélhámos gazember, vagy
bármiféle bolond intéz hozzá, hogy hálójába kerítse, vagy rákapassa
bolondságára.

Fontos dolog, hogy a felnőtt ember sok olyan dolgot tudjon,
melyeknek hasznosságát a gyermek nem tudja megérteni, de
szükséges-e és lehetséges-e, hogy a gyermek megértsen mindent, a
mit tudni a felnőtt embernek fontos? Igyekezzetek a gyermeket
megtanítani mind arra, a mi az ő korára hasznos és meg fogjátok
látni, hogy az ideje nagyon is ki lesz töltve. Miért akarjátok
azoknak a tanulmányoknak rovására, melyek most megfelelnek neki,
olyan  életkor tanulmányaival foglalkoztatni,
a melyről nagyon kevéssé biztos, hogy el fogja érni? De fogjátok
mondani, hogy lesz-e elég ideje megtanulni, a mit tudnia kell,
mikor eljön a pillanat, hogy hasznát vegye? nem tudom, azt azonban
tudom, hogy lehetetlenség erre előbb megtanítani, mert igazi
mestereink a tapasztalat és az érzés és az ember mindig csak az ő
mindenkori helyzetével való kapcsolatban érzi jól, hogy mi való az
embernek. A gyermek tudja, hogy arra született, hogy emberré
legyen; mindazok a fogalmak, melyekkel az ember helyzetéről birhat,
számára a tanulás alkalmai; de annak a helyzetnek fogalmaira
vonatkozólag, a melyek kivül esnek felfogása körén, teljes
tudatlanságban kell maradnia. Egész könyvem nem egyéb, mint a
nevelés ez alapelvének folytonos bizonyítása.

A mint eljutottunk odáig, hogy növendékünknek fogalmat adhatunk
a hasznos szóról, ujabb nagy támasztó pontunk van arra, hogy
irányíthassuk, mert ez a szó erős benyomást tesz rá, úgy azonban,
hogy korával arányban álló értelemmel bir reá nézve és hogy
világosan látja kapcsolatát jelenlegi jóllétével. A ti
gyermekeitekre ez a szó nincs benyomással, mert nem volt rá
gondotok, hogy olyan fogalmat adjatok nekik róla, a mely kezük
ügyébe esik és mert mindig mások vállalván magukra, hogy
gondoskodnak arról, a mi nekik hasznos, soha sincs rá szükségük,
hogy maguk törődjenek ezzel és nem is tudják, mi a hasznosság.

Mire jó ez? Ez lesz ettől fogva a szent szó, az a szó, a
mely közte és köztem dönt életünk minden tényében; ez az a kérdés,
a mely az én részemről csalhatatlanul következik az ő minden
kérdésére és a mely zabolájául szolgál az együgyű és terhes
kérdések, kérdezgetések sokaságának, a melyekkel a gyermekek
nyughatatlanul és haszontalanul fárasztják mindazokat, a kik
körülöttük vannak, inkább azért, hogy bizonyos nemű uralmat
gyakoroljanak fölöttük, minthogy valami hasznuk legyen belőle. Az,
a kit megtanítanak, mint legfontosabb leczkéjére, arra, hogy csakis
hasznos dolgokat akarjon tudni, úgy kérdez, mint Sokrates, nem tesz
egy kérdést sem a nélkül, hogy számot ne adna magának  az
okáról, a melyről tudja, hogy meg fogják tőle kérdezni, mielőtt
feleletet adnak neki.

Ime, mily hatalmas eszközt adok kezetekbe, hogy hathassatok
növendéketekre. Nem tudván semminek sem az okát, csaknem
hallgatásra van kárhoztatva, a mikor nektek úgy tetszik; nektek
pedig ellenkezőleg mekkora előnyt nyujtanak ismereteitek és
tapasztalataitok, hogy megmutassátok neki mindannak a hasznát, a
mit ajánltok neki! Mert ne tévedjetek ebben, ezt a kérdést fölvetni
előtte annyit tesz, mint megtanítani, hogy a maga részéről ő is
fölvesse veletek szemben és számítanotok kell arra, hogy mindenben,
a mit ezek után ajánlani fogtok neki, példátokat követve bizonyosan
ezt fogja mondani: mire jó ez?

Talán ez a legnehezebb örvény, melyet a nevelőnek ki kell
kerülni. Ha a gyermek kérdésére csak éppen, hogy lerázd magadról az
ügyet, egyetlen okot mondasz neki, a melyet nem képes megérteni,
akkor azt látja, hogy a magad fogalmai és nem az övéi szerint
okoskodol s azt a mit mondasz neki a te korod számára valónak fogja
hinni és nem a maga kora számára valónak; nem fog többé bizni
benned és minden el lesz veszve. De hol az a tanító, a ki növendéke
előtt zavarba akarna jutni és beismerni, hogy nincs igaza.
Valamennyiök előtt törvény számba megy, hogy azokat a tévedéseiket
sem vallják be, a melyeket elkövettek, holott én? azt tenném
törvényemül, hogy még azokat a tévedéseimet is belátom, a melyeket
nem követek el, a mikor nem tudnám megértetni vele okaimat. Így az
én magatartásom mindig tisztán állna előtte, soha sem keltene benne
gyanút és jobban föntartanám hitelemet, a midőn hibákat vállalok
magamra, mint amazok, a midőn elleplezik az övéiket.

Első sorban gondoljátok meg, hogy ritkán a ti dolgotok
megállapítani, hogy mit kell tanulnia; az ő dolga ezt kivánni,
keresni és megtalálni. A ti dolgotok pedig felfoghatóvá tenni
számára, ügyesen fölkelteni benne azt a kivánságot és eszközöket
szolgáltatni neki kielégítésére. Ebből következik, hogy kérdéseitek
legyenek ritkák, de jól megválasztottak és hogy mivel ő neki sokkal
több kérdezni valója van tőletek, mint nektek tőle, mindig
tartózkodóbbak  lesztek és gyakrabban kerültök abba a
helyzetbe, hogy ezt kérdezzétek tőle: miben hasznos tudni azt, a
mit kérdezel tőlem?

Sőt mivel kevéssé fontos, hogy ő ezt vagy azt megtanulja, csak
értse meg jól azt, a mit megtanul és annak hasznát, a mit megtanul,
a mint nem tudtok neki való felvilágosítást adni arra nézve, a mit
mondtok neki, inkább ne adjatok neki semmiféle felvilágosítást.
Mondjátok neki aggály nélkül: erre nem tudok jó feleletet adni,
tévedtem, hagyjuk ezt. Ha tanítástok egyáltalán nem volt helyén,
nincs abban semmi rossz, ha teljesen fel hagytok vele; ha pedig
helyén volt, egy kis fáradsággal hamarosan meg fogjátok találni az
alkalmat, hogy hasznosságát megértessétek vele.

Nem szeretem a beszéddel történő magyarázatokat. A fiatal
emberek nem nagyon figyelnek rájuk és nem is jegyzik meg őket.
Tényeket! Tényeket! Nem ismételhetem eléggé, hogy túlságos hatalmat
tulajdonítunk a szavaknak; szószátyár nevelésünkkel csak
szószátyárokat nevelünk.

Tegyük föl, hogy mialatt növendékemmel a nap forgását és a
tájékozódás módját tanulmányozom, egyszerre félbeszakít és
megkérdez, hogy mire való mindez? Mily szép beszédet tarthatok
neki! Mennyi dologról nyilik alkalmam kioktatni, mikor kérdésére
felelek. Különösen ha beszélgetésünknek tanui is vannak!63) Beszélni fogok neki az utazás hasznosságáról, a
közlekedés előnyeiről, a különféle éghajlatok különleges
terményeiről, a különböző népek szokásairól, a kalendárium
használatáról, az évszakok visszatérésének kiszámításáról a
mezőgazdaság számára, a hajózás művészetéről, annak a módjáról,
hogy mikép találja meg az ember az irányát a tengeren és pontosan
követhesse kiszabott útját a nélkül, hogy tudhatná, hol van.
 A politika, a természetrajz, a
csillagászat, sőt még az erkölcs és a nemzetközi jog is belekerülne
magyarázatomba, olyasformán, hogy növendékemnek mindezen
tudományokról magasztas fogalmat nyujtanék és nagy vágyat keltenék
benne megtanulásukra. Mikor mindezt elmondanám, egy igazi pedánst
tárnék ki, a kinek a gyermek egyetlen gondolatát sem értené meg.
Nagy vágya volna megkérdezni tőlem, mint azelőtt, hogy mire való a
tájékozódás, de nem merné, mert attól félne, hogy rossz néven
veszem. Jobban járna, ha úgy tenne, mintha megértené, a minek
meghallgatására kényszerítették Így szokott végbemenni a szép
nevelés.

De a mi Emilünk, a ki rusztikusabban van nevelve és a kinek
annyi fáradsággal nehezebb felfogást adtunk, semmi effélét nem fog
hallani. Az első szótól kezdve, a melyet nem ért meg, elszalad,
bohóskodik a szobában és hagy engem magamra szónokolni. Keressünk
tehát egyszerűbb megoldást, tudós apparátusom ő rajta nem fog.

A Montmorencytől északra fekvő erdő fekvését figyeltük meg, a
mikor félbeszakított alkalmatlan kérdésével: mire való ez?
Igazad van, mondom én, erről nyugodtan kell gondolkodni és ha azt
találjuk, hogy ez a munka nem jó semmire, nem fogunk vele többet
bajlódni, mert hasznos szórakozásokban nem szenvedünk hiányt. Más
dologgal foglalkozunk az nap már, nem kerül szóba a földrajz.

Másnap reggel sétát ajánlok neki, reggeli előtt; ő nagyon
szivesen beleegyezik; futkosni mindig kész a gyermek és Emilnek jó
lábai vannak. Fölmegyünk az erdőbe, átszaladunk a mezőkön,
eltévedünk, már nem is tudjuk, hol vagyunk és a mikor vissza
kellene térni, nem tudjuk megtalálni utunkat. Az idő múlik, jön a
hőség, megéhezünk, sietünk, hasztalan bolyongunk erre-arra,
mindenütt csak erdőt, kőfejtő helyet, mezőket találunk, semerre
nincs tájékozó pont, hogy visszataláljunk. Jól kimelegedve,
kimerülten, éhesen, futkosásunkkal nem érünk el egyebet, mint hogy
még jobban eltévedünk. Végre leülünk pihenni, helyzetünket
megfontolni. Emil, a kiről föltételezem, hogy úgy van nevelve, mint
bármely más gyerek, nem fontolgat, hanem sir; nem tudja, hogy
Montmorency kapujánál vagyunk,  hogy csak egy egyszerű
facsoport rejti el előlünk; ez a facsoport az ő szemében erdő,
akkora emberkét, mint ő, elfödnek a bokrok.

Néhány pillanatnyi hallgatás után aggódó hangon mondom neki:
kedves Emilem, mit tegyünk, hogy kijussunk innen?

Emil. (Verejtékezve és forró könnyeket ontva). Nem tudom.
Fáradt vagyok, éhes vagyok, szomjas vagyok, nem birom tovább.

Jean Jacques. Azt hiszed, hogy én jobban vagyok, mint te
és azt gondolod, hogy nem sirnék, ha könnyeimből meg lehetne
reggelizni? Nem sirni kell most, hanem haza találni. Mutasd az
órádat, hány óra?

Emil. Dél van és én még mindég éhgyomorral vagyok.

Jean Jacques. Ez igaz, dél van és én még mindég
éhgyomorral vagyok.

Emil. Oh milyen éhes lehet ön!

Jean Jacques. A baj az, hogy az ebéd nem jön ide utánam.
Dél van, éppen az az idő, a mikor tegnap Montmorencyból figyeltük
az erdő fekvését. Hát ha ugyanúgy meg tudnók figyelni az erdőből
Montmorency helyzetét?…

Emil. Igen ám, de tegnap láttuk az erdőt, innen pedig nem
látjuk a várost.

Jean Jacques. Ez a baj… Ha megtalálhatnók a fekvését a
nélkül, hogy látnunk kellene…

Emil. Oh uram!

Jean Jacques. Nem mondtuk-e, hogy az erdő
Montmorencyból…

Emil. Északra fekszik.

Jean Jacques. Következőleg tehát Montmorencynak…

Emil. Az erdőtől délre kell lenni.

Jean Jacques. Van egy módunk arra, hogy délben miként
találjuk meg az északot.

Emil. Igen, az árnyék irányáról.

Jean Jacques. De a délt?

Emil. Hát ezt hogy?

Jean Jacques. A dél szemközt van északkal.

Emil. Ez igaz, tehát csak az árnyékkal ellenkező irányt
 kell keresnünk. Ime erre van dél! erre
van dél! Biztos, hogy Montmorency ezen az oldalon van, keressük
ezen az oldalon.

Jean Jacques. Igazad lehet, menjünk ezen az ösvényen, az
erdőn át.

Emil. (Tapsolva és örömkiáltásban törve ki.) Ah már látom
Montmorencyt, hiszen itt van közvetlen előttünk, itt van a nyilt
mezőn. Menjünk reggelizni, menjünk ebédelni, fussunk. Mégis csak jó
valamire a csillagászat.

Jegyezzétek meg, hogy ha nem mondja is ezt az utóbbi mondatot,
gondolni fogja, a mi egyre megy! Csak az a fő, hogy ne én mondjam.
Arról is biztosak lehettek, hogy élete fogytáig nem fogja
elfelejteni ezt a leczkét, holott, hacsak a szobájában magyaráztam
volna meg neki mindezt, a beszédemet másnap már elfelejtette volna.
A mennyire lehet, a tényeket kell beszéltetni és csak azt mondani,
a mit az ember nem bir megtenni.

Az olvasó nem tételezi föl rólam, hogy oly kevésre becsülöm őt,
hogy a tanulmányok minden fajtájára külön példát adjak. Hanem
bármiről van is szó, nem buzdíthatom eléggé a nevelőt, hogy mérje
mindig bizonyítását növendéke fölfogásához, mert hogy ismételjem,
nem az a baj, a mit nem ért meg, hanem a miről azt hiszi, hogy
megértette.

Emlékszem, hogy egy gyermeket rá akartam kapatni a khémiára;
miután különböző fémcsapadékokat mutattam neki, megmagyaráztam,
miként készül a tinta. Megmondtam, hogy feketesége csak nagyon
feloldott vastól ered, a melyet vitriolból oldottunk ki és
alkalikus folyadékkal csaptunk ki. Tudós magyarázatom közben a kis
gézengúz egyszerűen szavamba vágott azzal a kérdéssel, a melyre én
tanítottam. Bizony nagy zavarba jöttem.

Miután egy kissé gondolkoztam, elhatározásra jutottam. Hozattam
vele egy kis bort a házigazda pinczéjéből és nyolcz sousért másféle
bort egy borkereskedőtől. Egy kis üvegbe szilárd alkali oldatot
tettem, aztán magam elé állítottam két pohárban a két különböző
fajta bort és így szóltam:64)


Különböző árúkat hamisítanak úgy, hogy jobbnak tüntetik föl,
mint a milyenek. Ezek a hamisítványok megcsalják a szemet és az
izlést, de ártalmasak is és a meghamisított holmit, ha látszólag
szebb lett is, rosszabbá teszik, mint a milyen azelőtt volt.

Különösen az italokat hamisítják és leginkább a bort, mert itt a
csalást nehezebb fölismerni és a csalónak nagyobb haszna van
belőle.

A fanyar vagy savanyú borok hamisítása ólomczukorral történik;
az ólomczukor ólom készítmény Az ólom savakkal vegyítve nagyon édes
sót ad, a mely megjavítja a bor savanyú izét, de méreg azokra, a
kik megiszszák. Fontos dolog tehát, mielőtt az ember megiszsza a
gyanus bort, megtudni, van-e benne ólomczukor, vagy sem Hogy ezt
megállapítsam, így okoskodom:

E bor folyadéka nemcsak meggyujtható szeszt tartalmaz, mint a
hogy láttad a pálinkán, a melyet belőle kivonnak, hanem van benne
sav is, mint a hogy tudhatod az eczetről és a borkőről, a melyet
szintén a borból vonnak ki.

A sav vegyi rokonságban van a fémes anyagokkal, egyesül velük
oldódás útján, hogy összetett sót adjon, olyat, mint pl. a rozsda,
a mely nem egyéb, mint a levegőben, vagy a vízben levő sav által
feloldott vas, vagy mint a rézrozsda, a mely nem egyéb, mint az
eczet által föloldott réz. De ugyanez a sav még közelebbi vegyi
rokonságban van az alkalikus anyagokkal, mint a fémekkel. Úgy hogy
az előbbieknek hozzájárulásával a sav az összetett sókban, a
melyekről az imént beszéltem, kényszerül elengedni a fémet, a
melylyel egyesülve van, hogy az alkalihoz hozzá kötődjék.

A fém tehát megszabadulva a savtól, a mely feloldva tartotta,
kicsapódik és a folyadékot zavarossá teszi.

Ha tehát ezeknek a boroknak egyike ólomczukrozva van, a benne
levő sav föloldva tartja az ólmot. Ha most alkalikus folyadékot
öntök bele, akkor ez kényszeríti a savat, hogy szabaddá legyen és
egyesüljön vele; az ólom nem tartatván föloldva, ismét előtünik,
zavarossá teszi a folyadékot és végül lecsapódik a pohár fenekén.


Ha nincs ólom65) sem más fém a borban, az
alkali nyugodtan egyesül a savval,66)
az egész föloldva marad és nem lesz semmi lecsapódás.

Ekkor aztán töltöttem alkalikus folyadékomból egymásután a két
pohárba: az otthoni bor tiszta és átlátszó maradt, a másik egy
pillanat alatt zavaros lett és egy óra mulva tisztán lehetett látni
a pohár fenekén lecsapódott ólmot.

Ime folytattam én, a természetes bor, a melyet meg lehet inni;
és ime a hamisított bor, a mely mérges. Ezt azokkal az ismeretekkel
lehet megállapítani, a melyeknek hasznát kérdezted tőlem. A ki jól
tudja, hogy készül a tinta, fel tudja ismerni a hamisított bort
is.

Nagyon meg voltam elégedve a példámmal és mégis észrevettem,
hogy a gyermekre nem sok hatással van. Némi időre volt szükségem,
hogy megértsem, hogy ostobaságot cselekedtem; mert nem is szólva
annak lehetetlenségéről, hogy egy 12 éves gyermek megérthesse
magyarázatomat, ennek a kisérletnek a haszna nem fért az eszébe,
mert miután megkóstolta a kétféle bort, mind a kettőt jónak találta
és nem kapcsolt semmiféle fogalmat a hamisítás szóhoz, a melyet oly
jól megmagyarázottnak hittem. Ezeknek a többi szavaknak:
egészségtelen méreg, nem volt ránézve semmi értelme,
ugyanúgy volt ebben a tekintetben, mint Fülöp orvosának az
életirója. Ugyanígy van vele minden gyermek.

Az okozatoknak az okokhoz való viszonya, a melyeknek
 kapcsolatát nem veszszük észre, a jó és
rossz, melyről nincs fogalmunk, a szükségletek, a melyeket soha sem
éreztünk, semmisek ránk nézve; lehetetlenség, hogy általuk bármire
is rávehetők legyünk, a mi rájuk vonatkozik. Tizenötéves korunkban
ugyanígy nézünk a bölcs ember boldogságára, mint 30 éves korunkban
a paradicsomi boldogságra. Ha nem fogjuk föl sem az egyiket, sem a
másikat, keveset fogunk tenni arra, hogy elérjük és még ha
fölfogjuk is, akkor is keveset fogunk erre tenni, hacsak nem
kivánjuk és nem érezzük nekünk valóknak. Könnyű dolog meggyőzni a
gyermeket arról, hogy a mire meg akarjuk tanítani, hasznos, de nem
érünk semmit a meggyőzéssel, ha nem tudjuk rábeszélni. Hiába indít
a nyugodt okoskodás helyeslésre vagy kárhoztatásra, a cselekvésre
csak a szenvedély bir rá. És hogy gyuljunk szenvedélyre olyan
érdekekért, a melyek nincsenek meg bennük?

Ne mutassatok soha a gyermeknek olyat, a mit nem tud meglátni.
Míg az emberiség neki csaknem idegen, nem tudván fölemelni őt az
ember állapotába, sülyeszszétek le kedvéért az embert a gyermek
állapotába. Arra gondolva, a mi hasznos lehet ránézve egy más
életkorban, csak arról beszéljetek neki, a minek hasznát a jelenben
belátja. Egyéb iránt soha ne hasonlítsátok össze más gyermekekkel,
soha ne legyenek vetélytársai, sem versenytársai még a futásban
sem, attól fogva, hogy elkezd önállóan gondolkozni. Százszor jobban
szeretem, ha inkább meg se tanulja azt, a mit csak féltékenység,
vagy hiuság által tudna megtanulni. Csak épen megjelölöm minden
évben a haladást, a melyet tesz, összehasonlítom azzal a
haladással, a melyet a következő évben tesz s ezt mondom neki:
ennyi meg ennyi vonallal nőttél, ezt az árkot tudtad átugrani, ezt
a terhet tudtad fölemelni, ilyen messzire tudtál egy követ eldobni,
ennyire tudtál egy szuszra szaladni stb; lássuk hát, mit tudsz
most. Így felizgatom a nélkül, hogy bárkire is féltékenynyé tenném.
Fölül akarja mulni magát és fölül is kell, hogy mulja. Abban nem
látok semmi rosszat, ha vetélytársává lesz önmagának.

Gyűlölöm a könyveket, nem tanítanak meg egyébre, 
minthogy beszélni tudjunk arról, a mit nem tudunk. Azt mondják,
hogy Hermes oszlopokra véste a tudományok elemeit, hogy megmentse
fölfödözéseit egy vízözönből. Ha jól belevéste volna az emberek
fejébe, a hagyomány útján megmaradtak volna benne. A jól
előkészített agyvelők azok az emlékkövek, melyekbe az emberi
ismeretek legbiztosabban bevésődnek. Nincs-e arra mód az annyi
könyvben szétszórt tanuságokat összébb hozni, egyesíteni őket egy
szempont alatt, a melyet könnyű lehetne belátni, érdekes lehetne
követni és a mely ösztökéül szolgálhatna már a gyermekkorban is? Ha
ki lehet találni egy helyzetet, a melyben az ember összes
természetes szükségletei a gyermek eszének érthető módon
mutatkoznak és a melyben az ugyanezen szükségletekről való
gondoskodás eszközei fokozatosan ugyanolyan könnyűséggel fejlődnek
ki, ennek a helyzetnek eleven és természetes festésével kell
megadni az első gyakorlást a gyermek képzelőtehetségének.

Heves vérű filozofus, már látom a te képzelődésedet fölgyúlni.
Ne pazarold erődet; ez a helyzet meg van találva, le van írva és
nem akarlak megsérteni, de sokkal jobban van leírva, mint a hogy te
tudnád leírni, legalább is több igazsággal és egyszerűséggel. Ha
már okvetlenül szükség van könyvekre, van egy könyv, a mely nézetem
szerint természetes nevelés, legszerencsésebb nevelés ábrázolását
szolgáltatja. Ez lesz az első könyv, a melyet Emilem olvasni fog
hosszú ideig, ez lesz az egész könyvtára és azután is mindig
nevezetes helyet fog elfoglalni benne. Ez lesz a textus, a melynek
a természettudományokról szóló társalkodásaink csak kommentáraiul
fognak szolgálni. Ez lesz a mértéke előhaladásunk folyamán
itéletünk állapotának és a míg izlésünk nem romlik el, mindig
élvezettel fogjuk olvasni. Melyik tehát ez a csodálatra méltó
könyv? Talán Aristoteles? talán Plinius? Talán Buffon? Nem, hanem
Robinson Crusoe.

Robinson Crusoe a szigetén egyedül, megfosztva embertársainak
segítségétől és minden mesterség eszközeitől, mégis gondoskodni tud
létéről és föntartásáról, sőt bizonyos mértékű jólétre is tesz
szert. Ez minden életkor számára  érdekes tárgy és ezer mód
van arra, hogy kellemessé tegyük a gyermekeknek. Így valósul meg a
lakatlan sziget, a melyet kezdetben csak hasonlatul használtam.
Megengedem, hogy ez a helyzet nem a társadalmi ember helyzete,
valószinüleg nem lesz Emil helyzete sem, de e szerint a helyzet
szerint kell minden más helyzetet megitélnie. A legbiztosabb mód az
előitéletek fölé emelkedni és itéleteinket a dolgok valódi
viszonyai szerint elrendezni, az, ha egy elszigetelt ember helyébe
képzeljük magunkat és mindenről úgy itélünk, a hogy ez az ember
kellene, hogy itéljen, tekintettel saját hasznára.

Ez a regény, minden lim-lomtól megszabadítva, elkezdődve
Robinson hajótörésével szigete mellett és befejeződve a hajó
érkezésével, a mely elviendő volt, egyszerre mulatsága és tanulsága
lesz Emilnek azalatt az idő alatt, a melyről most itt szó van. Azt
akarom, hogy tele legyen vele a feje, hogy szüntelenül foglalkozzék
Robinson várával, kecskéivel, ültetvényeivel, hogy részletesen
megtanulja nem könyveiből, hanem a tényekből mindazt, a mit hasonló
esetben tennie kell, hogy Robinsonnak képzelje magát, hogy lássa
magát bőrökbe öltözve, nagy sapkában, nagy kardjával, külsejének
egész groteszk fölszerelésével, egész a napernyőig, a melyre nem
lesz szüksége. Azt akarom, hogy aggódjék, milyen rendszabályokat
kell alkalmaznia, ha ennek vagy annak hijával van, hogy
tanulmányozza hősének magatartását, hogy kutassa, nem mulasztott-e
el valamit, nem tehetett volna-e valamit jobban, hogy figyelmesen
megjegyezze hibáit, hogy hasznára fordítsa őket s hasonló esetben
ne essék beléjük; mert nem kell benne kételkedni, ő is tervezni fog
egy ilyen telepítvényt; ez ennek a boldog kornak az igazi légvára,
a melyben nem ismernek más boldogságot, mint a szükségest és a
szabadságot.

Mily bő forrás ez a bohóság az ügyes embernek, a ki csak azért
eszelte ki, hogy hasznát vegye! A gyermek igyekszik raktárt
szerezni szigete számára s buzgóbb lesz a tanulásban, mint a mester
a tanításban. Tudni akar mindent, a mi hasznos és csak azt akarja
tudni. Nem lesz szükség rá, hogy vezesd, sőt inkább vissza kell
tartóztatnod.  Egyébiránt siessünk őt elhelyezni ezen
a szigeten, a míg erre korlátozza boldogságát, mert közeledik a
napja, mikor, ha ott akar még élni, nem akar egyedül élni és mikor
Péntek, a ki most még nem sokat foglalkoztatja, nem lesz
neki sokáig elegendő.

A természetes mesterségek gyakorlása, a melyekre egy ember
egymagában elegendő, az ipari mesterségek feltalálásához vezet, a
melyekhez több kéz együttes munkájára van szükség. Az előbbieket a
remeték, a vademberek is gyakorolhatják, az utóbbiak azonban csak a
társadalomban keletkezhetnek és szükségessé teszik a társadalmat. A
míg csak a fizikai szükséget érzi, minden ember elegendő
magamagának; a fölösleg előállása elkerülhetetlenné teszi a munka
megosztását, mert egy magában dolgozó ember ugyan csak egy ember
eltartására tud elegendőt szerezni, száz együtt dolgozó ember
azonban annyit szerez, a mennyiből kétszáz embert lehet eltartani.
A mint tehát az emberek egy része tétlen, azok karjainak együttes
munkája, kik dolgoznak, pótolja azoknak tétlenségét is, a kik nem
csinálnak semmit.

Legnagyobb gondotok legyen elhárítani növendéketek elméjéből a
társadalmi viszonyok mindennemű fogalmait, melyek nem neki valók:
de a mikor az ismeretek lánczolata arra kényszerít, hogy
megmutassátok neki az emberek kölcsönös függését, a helyett, hogy
ezt morális oldaláról mutatnátok neki, fordítsátok kezdetben minden
figyelmét az ipari és mechanikai mesterségekre, a melyek által
hasznosak lehetünk egymásra nézve. Műhelyből-műhelybe vezetve őt,
ne türjétek, hogy bármi munkát is lásson, a nélkül, hogy maga is
neki ne gyürkőzzék s ne is lépjen ki a műhelyből a nélkül, hogy
tökéletesen tudja mind annak az okát, a mi ott történik vagy
legalább, a mit megfigyelt. Azért dolgozzatok magatok is, adjatok
neki példát mindenben, hogy őt mesterré tegyétek, legyetek
mindenben segédek és számítsatok arra, hogy egy órai munka többre
tanítja meg, mint a mennyi megmaradna emlékezetében egy napi
magyarázatok után.

Az egyes mesterségekhez valódi hasznukkal ellentétes
 közvélekedés füződik. Ez a vélekedés
egyenesen haszontalanságukról veszi a mértéket s ennek így is kell
lenni. A leghasznosabb mesterségek jövedelmeznek legkevesebbet,
mert a munkások száma az emberek szükségleteivel arányos és a
mindenkinek szükséges munka szükségszerüen olyan árú marad, a
melyet a szegény ember is meg tud fizetni. Ellenben azok a fontos
emberek, a kiket nem mesterembereknek, hanem művészeknek neveznek,
csak a tétlenek és gazdagok számára dolgoznak, tetszés szerinti árt
szabnak haszontalanságaiknak és mivel ezeknek a hiábavaló munkáknak
az érdeme csak a képzelődésben van, az áruk is egy részévé válik
ennek az érdemnek s olyan arányban értékelik őket, a mennyibe
kerülnek. A gazdag ember nem a hasznukért becsüli meg, hanem azért,
mert a szegény nem tudja megfizetni őket. Nolo habere bona, nisi
quibus populus inviderit.67)

Mi lesz tanítványaitokból, ha engeditek őket eltelni ezzel az
ostoba előitélettel, ha még elő is mozdítjátok, ha például azt
látják, hogy több tisztelettel mentek egy ötvös boltjába, mint a
lakatoséba? Miféle itéletet szerezhetnek a mesterségek igazi
érdeméről és a dolgok igazi értékéről, ha mindenütt ellenmondásban
látják a képzeletbeli árat a valóságos hasznon alapuló árral s ha
azt látják, hogy mennél többe kerül valami, annál kevesebbet ér? Az
első pillanattól fogva, hogy ezeket a fogalmakat a fejükbe
engedtétek jutni, hagyjatok fel minden további neveléssel,
csinálhattok, a mit akartok, úgy lesznek nevelve, mint a többiek
mind, tizennégy évi gondoskodásotokat elvesztegettétek.

Emilnek, mikor be akarja butorozni szigetét, mások lesznek a
szempontjai. Robinson többre tartotta volna egy vasárus boltját,
mint Saida minden csecsebecséjét. Az előbbi nagyon tiszteletreméltó
ember, az utóbbi kissé szélhámos számba ment volna előtte.

«Az én fiam arravaló, hogy a világban éljen; nem bölcsek között
fog élni, hanem bolondok között, ismernie kell tehát
bolondságaikat, mert ezeknél fogva akarnak vezettetni.  A
dolgok valódi ismerete jó lehet, de az emberek és véleményeik
ismerete még többet ér, mert az emberi társadalomban az ember
legnagyobb eszköze az ember s a legbölcsebb az, a ki legjobb
hasznát tudja venni ennek az eszköznek. Mire jó egy oly világrend
fogalmát adni a gyermekeknek, a mely teljesen ellenkezik azzal, a
melyet megvalósulva találnak s a melyhez igazodniok kell? Először
tanítsátok arra, hogy bölcsek legyenek s aztán adjatok nekik módot
arra, hogy megitéljék, miben bolondok a többiek.»

Ezek a pompás elvek, melyek révén az apák hamis bölcsesége
rabszolgáivá igyekszik őket tenni az előitéleteknek, melyeket
beléjük oltanak s játékszereivé annak az esztelen tömegnek, a
melyet szenvedélyeik eszközévé akarnak tenni. Hogy el lehessen
jutni az ember ismeretéhez, mennyi más dolgot kell előbb ismerni!
Az ember a bölcs utolsó tanulmánya és ti a gyermek első
tanulmányává akarjátok tenni! Mielőtt kioktatnátok érzelmeinkről,
előbb ezek értékelésére kell megtanítani. Megismerünk egy
bolondságot azzal, hogy józan ész számba veszszük? A ki bölcs akar
lenni, annak tudnia kell a különbséget, hogy mi nem józan ész. Hogy
ismerhetné gyermeketek az embereket, ha nem tudja sem megitélni
itéleteiket, sem fölfedezni tévedéseiket? Baj, ha tudjuk, mit
gondolnak, a mikor nem tudjuk, hogy a mit gondolnak, igaz-e vagy
bolondság. Tanítsátok meg először arra, mik a dolgok magukban véve
és azután meg fogjátok tanítani arra, hogy mik a mi szemünkben: így
fogja tudni összehasonlítani a képzelődést az igazsággal s tudni
fog a köznapi tömeg fölé emelkedni, mert nem akkor ismeri az ember
az előitéleteket, mikor magára ölti őket s nem akkor szereti a
népet, mikor hozzá hasonló. Ha ellenben azon kezditek, hogy
felvilágosítjátok a közvéleményről, mielőtt megtanítanátok értékét
megbecsülni, biztosak lehettek benne, hogy tehettek akármit,
magáévá fogja tenni és ti nem birjátok ellensúlyozni. Azon végzem,
hogy jól meg kell formálni a fiatal ember itéleteit, ha helyes
itéletüvé akarjátok tenni, nem pedig rádiktálni a ti
itéleteiteket.

Látjátok, hogy mindeddig nem beszéltem növendékemnek
 az emberekről, sokkal több esze is
volna, semhogy megértsen; fajához való viszonyai még nem eléggé
megfoghatók rá nézve, hogy önmagától tudjon másokról itélni. Nem
ismer más emberi lényt, csak magamagát és még attól is távol van,
hogy magamagát ismerje, de ha kevés itélete van is saját
személyéről, legalább csak helyes itéletei vannak róla. Nem tudja,
milyen helyet foglalnak el a többiek, de a magáét érzi és
ragaszkodik hozzá. A társadalmi törvények helyett, melyeket nem
ismerhet, a szükség lánczaival kötöttük meg. Alig egyéb még, mint
fizikai lény, bánjunk vele tovább is mint ilyennel.

A természet minden tárgyát s az emberek minden munkáját a saját
hasznával, saját biztonságával, saját maga fentartásával, saját
jóllétével való érezhető viszonya szerint kell megitélnie. Így a
vasnak sokkal több értéke kell, hogy legyen a szemében, mint az
aranynak, az üvegnek, mint a gyémántnak; ugyanígy sokkal többre
becsül egy czipészt vagy kőművest, mintegy Lempereurt, egy Blancot
és Európa összes ékszerészeit; a pástétomsütő mindenekfölött fontos
ember az ő szemében és odaadná a tudományok egész akadémiáját a
Lombard-utcza legkisebb czukrászáért. Az ötvösök, a vésők, az
aranyozók, a himzők az ő szemében csak naplopók, a kik tökéletesen
haszontalan játékokkal mulatnak; még az órásságnak sem tulajdonít
valami nagy becset. A boldog gyermek élvezi az időt, a nélkül, hogy
rabja lenne, hasznát veszi és nem ismeri az értékét. A
szenvedélyektől ment nyugalom, a mely mindig egyformává teszi rá
nézve az idő mulását, helyettesíti számára az idő mérésének
eszközét, ha szüksége van rá.68) A
mikor azt mondtam, hogy Emilnek órája van, épúgy, mint a mikor azt
mondtam, hogy sír, egy közönséges Emilt képzeltem el, hogy hasznos
lehessek és megértessem magamat, mert a mi az igazi Emilt illeti,
egy a többitől annyira különböző gyermek nem szolgálhatna például
semmire. 

Van egy nem kevésbbé természetes és még észszerűbb rend, a
melynél fogva a mesterségeket a szükségszerűség azon viszonyai
szerint becsülik meg, a melyek összekapcsolják őket, az első helyre
juttatva a legfüggetlenebbeket és a legutolsó helyre azokat, a
melyek a többi mesterségek nagyobb számától függnek. Ez a rend, a
mely fontos meggondolásokat szolgáltat az általános társadalom
rendjére nézve, hasonló az előbbihez és alá van vetve ugyanannak a
megfordításnak az emberek becsülésében, úgy hogy az első anyagok
alkalmazása a tisztesség nélküli s csaknem haszon nélküli
mesterségekben megy végbe és mennél több kézen mennek keresztül,
annál jobban fokozódik megmunkálásuknak ára és annál nagyobb lesz a
becsülete. Nem vizsgálom, igaz-e, hogy az ipari szorgalom nagyobb-e
és több ellenértéket érdemel-e a minucziózus mesterségekben, melyek
ezeknek az anyagoknak az utolsó formáját adják meg, mint az első
munkában, a mely átalakítja őket az emberek használatára; de azt
mondom, hogy minden tekintetben az a mesterség érdemel
tagadhatatlanul legtöbb becset, melynek haszna legáltalánosabb és
legkétségbevonhatlanabb és hogy az, a melynek kevesebb más
mesterségre van szüksége, több becset érdemel az alárendelt
mesterségeknél, mert szabadabb és közelebb áll a függetlenséghez.
Ezek a mesterségek és az iparüzés megbecsülésének igazi szabályai;
a többi mind önkényes és a képzelődéstől függ.

Az összes mesterségek közt az első és a legtiszteletreméltóbb a
földművelés; a második helyre a lakatosságot teszem, az
ácsmesterséget a harmadik helyre és így tovább. Az a gyermek, a kit
nem vezettek félre a közkeletű előitéletek, tökéletesen így fog
itélni. Milyen fontos tanulságokat fog Emilünk erre vonatkozólag
Robinsonjából levonni! Mit fog gondolni, látva, hogy a mesterségek
csak önmaguk felosztódása útján szaporodnak, az által, hogy a
végtelenig sokszorozzák a maguk és a többi mesterségek eszközeit?
Azt fogja magában mondani: Mindezek az emberek ostoba módon
leleményesek; azt hinné az ember, attól félnek, hogy karjuk és
ujjuk nem lesz való nekik semmire s azért találnak ki annyi
eszközt, hogy nélkülözni tudják őket. Hogy 
egyetlenegy mesterséget gyakorolhassanak, alávetik magukat ezer más
mesterségnek; minden munkásnak egy egész városra van szüksége. Az
én pajtásom és én, mi ügyességünkbe vetjük leleményességünket,
olyan szerszámokat csinálunk magunknak, melyeket mindenhova
elvihetünk magunkkal. Mindezek az emberek, a kik Párisban olyan
büszkék tehetségükre, nem mennének semmire a mi szigetünkön és a mi
inasaink lehetnének.

Ne vesztegesd itt az időt, olvasóm, növendékünk testi
gyakorlottságának és kézi ügyességének szemléletével, de vedd
tekintetbe, hogy milyen irányt adunk gyermeki kiváncsiságának, vedd
figyelembe eszességét, találékony szellemét, előrelátását, vedd
tekintetbe, hogy milyenné akarjuk a fejét formálni. Mindenben, a
mit látni fog, mindenben, a mit tenni fog, mindent meg akar majd
érteni, mindennek az okát akarja megtudni; eszközről-eszközre
mindig vissza akar menni az elsőhöz, semmibe sem nyugszik bele
föltevések alapján, nem akar megtanulni semmi olyat, a mi olyan
megelőző ismereteket kiván meg, a melyekkel ő nem bír; ha egy rúgót
lát készülő félben, tudni akarja, hogy vették ki az aczélt a
bányából; ha látja, a mint egy láda darabjait összeillesztik, tudni
akarja, hogy vágták ki a fát; ha ő maga dolgozik, minden
szerszámnál, melyet használ, okvetlenül ezt fogja mondani magában:
ha nem volna meg ez az eszközöm, hogyan fognék hozzá
megcsinálásához vagy hogyan tudnék ellenni nélküle?

Egyébiránt egy nehezen kikerülhető tévedés, ha a mester azok
iránt a foglalkozások iránt, melyekért lelkesül, mindig ugyanazt a
kedvet tételezi fel a gyermeknél is: vigyázzatok, mikor a munka
öröme elragad benneteket, hogy a gyermek e közben ne unatkozzék, a
nélkül, hogy ezt el merné nektek árulni. A gyermeknek teljesen
benne kell lennie a dologban, de ti nektek teljesen a gyermekben
kell benne lennetek, meg kell figyelnetek; kémlelnetek kell
ernyedetlenül és a nélkül, hogy ez észrevehető legyen, előre meg
kell éreznetek minden érzését és megelőznötök azokat az érzéseit,
melyeket nem szabad éreznie, végül úgy kell elfoglalnotok, hogy
nemcsak hasznosnak érezze magát a dologra, hanem  öröme
is teljék benne, mivel jól megérti, mirevaló az, a mit csinál.

A mesterségek társulása, a termények kicserélésében áll, a
kereskedelemé a dolgok kicserélésében, a bankoké az értékjegyek és
a pénz kicserélésében; mindezek a fogalmak kapcsolatban vannak
egymással és a rájuk vonatkozó elemi ismeretek már meg vannak
szerezve. Mind ennek alapjait megvetettük, az első életkortól
fogva, Róbert kertész segítségével. Most nem marad más hátra, mint
általánosítani ezeket a fogalmakat és több példára terjeszteni ki
őket, hogy megértessük vele a fogalom hullámzását maga magában véve
és szemlélhetővé téve a természetrajz részletei által, melyek az
egyes országok sajátságos termékeire vonatkoznak, a mesterségek és
tudományok részletei által, melyek a hajózásra vonatkoznak, végül a
szállítás nagyobb vagy kisebb nehézségei által, a helyek távolsága,
az országok, a tengerek, a patakok fekvése szerint stb.

Semmiféle társadalom nem élhet meg csere nélkül, semmiféle csere
közös mérték nélkül és semmiféle közös mérték egyenlőség nélkül.
Így minden társaságnak első törvénye bizonyos megegyezésszerű
egyenlőség, akár az embereket, akár a dolgokat illetőleg.

Az emberek közti megegyezésszerű egyenlőség, a mely teljesen
különbözik a természetes egyenlőségtől, teszi szükségessé a tételes
jogot vagyis a kormányt és a törvényeket. A gyermek politikai
ismereteinek szabatosaknak és korlátozottaknak kell lenniök, a
kormányról általában csak azt kell tudnia, a mi a tulajdonjogra
vonatkozik, a melyről már van valamelyes fogalma.

A dolgok közti megegyezésszerű egyenlőség találtatta fel a
pénzt, mert a pénz nem egyéb, mint a különböző fajtájú dolgok
értékbeli összehasonlításának kifejezése; és ebben az értelemben a
pénz a társadalom igazi összekötő kapcsa; de minden lehet pénz,
egykor a marha is az volt s még ma is pénz számba mennek bizonyos
népeknél a csigák; a vas volt a pénz Spártában, a réz
Svédországban, az arany és az ezüst nálunk.

A fémek könnyebben szállíthatók lévén, minden csere 
közvetítő eszközéül választattak; ezeket a fémeket alakították át
érmekké, hogy megtakarítsák minden egyes csere alkalmával a mérést
vagy a mérlegelést, mert a pénz értékjegye nem egyéb, mint
tanusítvány arról, hogy az így megjelölt pénzdarab, ilyen vagy
olyan súlyú és egyedül az uralkodónak van pénzverési joga, mivel
egyedül neki van joga követelni, hogy az ő tanubizonysága
tekintélylyel birjon az egész nép előtt.

Ennek a most megmagyarázott találmánynak a hasznát megértheti a
legostobább is. Nehéz dolog közvetlenül összehasonlítani a
különböző természetű dolgokat, pl. a posztót a búzával; ha ellenben
találtak egy közös mértéket, t. i. a pénzt, a gyárosnak és a
földművelőnek egyaránt könnyű dolog visszavezetni erre a közös
mértékre azoknak a dolgoknak az értékét, a melyeket ki akarnak
cserélni. Ha egy bizonyos mennyiségű posztó egy bizonyos
pénzösszeget ér és egy bizonyos mennyiségű búza szintén ugyanakkora
pénzösszeget ér, ebből az következik, hogy a kereskedő, a mikor ezt
a búzamennyiséget kapja posztójáért, méltányos cserét csinál, így
lesznek a pénz segítségével a különböző nemű javak összemérhetők és
összehasonlíthatók.

Ne menjetek ennél messzebbre és ne bocsájtkozzatok ez intézmény
erkölcsi hatásainak magyarázatába. Minden dologban fontos, jól
megmagyarázni a használatot, mielőtt rámutatnánk a visszaélésre. Ha
megmagyarázni igyekeznél a gyermeknek, hogyan hanyagolják el a
jelképek kedvéért a dolgok lényegét, hogyan születtek a pénzből a
képzelődés minden agyrémei, hogyan kell a pénzben gazdag
országoknak mindenben szegényeknek lenniök, akkor a gyermekkel
nemcsak mint filozófussal bánnál, hanem mint bölcs emberrel és azt
akarnád megértetni vele, a mit még a filozófusok közül is csak
kevesen fogtak föl helyesen.

Az érdekes tárgyaknak mekkora sokaságára lehet így a növendék
kiváncsiságát irányítani, a nélkül, hogy bármikor is figyelmen
kívül hagynók a tényleges és anyagi vonatkozásokat és eltürnők,
hogy akár egyetlen olyan gondolat is keletkezhessék szellemében, a
melyet nem bir fölfogni. A mester művészete abban áll, hogy
megfigyeléseit  soha sem engedje olyan apróságokon
vesztegelni, a melyek nincsenek kapcsolatban semmivel, hanem
szüntelenül közelebb hozni a nagy vonatkozásokhoz, melyeket egykor
meg kell értenie, hogy helyesen tudjon itélni a polgári társadalom
rendjének jóságáról és rosszaságáról. Tudni kell hozzá alkalmazni a
beszélgetéseket, a melyekkel szórakoztatjuk, ahhoz a szellemi
irányhoz, a melyet adtunk neki. Nem egy kérdés, a mely más
gyermeknek figyelmét érinteni sem tudná, Emilt akár hat hónapig is
fogja üldözni.

Egy gazdag házba megyünk ebédelni; ünnepi készülődést, sok
népet, sok szolgát, sok fogást, elegáns és finom terítéket
találunk. A gyönyör és az ünnepiesség mind e készségeiben van
valami mámorító, a mely fejébe szállhat az embernek, ha nincs
hozzászokva. Előre érzem mindennek hatását ifjú növendékemre.
Mialatt a lakoma elnyúlik, mialatt a fogások követik egymást,
mialatt az asztal körül ezerféle zajos szóbeszéd uralkodik, a
füléhez hajlok és így szólok: Mit gondolsz, hány kézen ment
keresztül mindaz, a mit ezen az asztalon látsz, mielőtt ide jutott
volna? Mekkora tömegét a gondolatoknak keltem föl agyában e néhány
szó által; ime a mámor összes gőzei le vannak verve. A gyermek
tünődik, elgondolkozik, számítgat, nyugtalankodik. Mialatt a
filozófusok fölvidítva a bortól és talán szomszédnőiktől is,
fecsegnek és úgy tesznek, mintha gyermekek volnának, ő egészen
egyedül okoskodik egy sarokban meghuzódva; kérdezget engem, én
megtagadom a feleletet, azt mondom, hogy majd máskor, ő
türelmetlenkedik, enni, inni is elfelejt, ég a vágytól, hogy
elkerülhessen az asztaltól, hogy kedvére társaloghasson velem.
Micsoda czél kiváncsisága számára! Micsoda textus tanulása számára!
Egészséges itélettel, a melyet még semmi sem ronthatott meg, mit
fog gondolni a fényüzésről, mikor azt találja, hogy a világ minden
tájéka hozzájárulásra kényszeríttetett, hogy talán húsz millió kéz
dolgozott sokáig, hogy talán az emberek ezreinek életébe került és
mindez azért, hogy teljes pompában adják elébe azt délben, a mit
este a félreeső helyen fog kiadni magából?

Lessétek ki gondosan azokat a titkos következtetéseket,
 a melyeket szivében minden
megfigyeléséből levon. Ha nem vigyáztatok rá olyan jól, mint a hogy
én föltételezem, talán kisértetbe esik elmélkedéseit más irányba
téríteni és fontos személyiségnek tekinteni magát a világban, annak
láttára, hogy mennyi gond egyesül ebédjének elkészítésére. Ha előre
sejtitek ezt az okoskodását, könnyen megelőzhetitek, mielőtt
rájönne vagy legalább is azonnal kitörölhetitek az általa keltett
benyomást. Nem tudva még másképp magának tulajdonítani a dolgokat,
mint csak az anyagias élvezet által, csakis az érzékelhető
vonatkozások által birja megitélni, vajjon javára válnak-e vagy
nem? Egy egyszerű és rusztikus, testmozgás által előkészített, az
étvágy, a szabadság, a jókedv által füszerezett ebédnek
összehasonlítása ezzel a fényes és feszes lakomával eléggé
megértetheti vele, hogy a lakoma minden nagy készülete nem adott
neki semmiféle tényleges hasznot és a gyomra épp oly megelégedetten
távozik a földmüves asztalától, mint a bankárétól, tehát az
egyikben sem volt több olyan, mint a másikban, a mit valósággal a
magáénak nevezhet.

Képzeljük el, mit mondhat neki hasonló esetben egy nevelő.
«Képzeld el magadnak jól ezt a két lakomát és határozd meg
magadban, melyikben vettél részt több élvezettel; melyiken éreztél
több örömet, melyiken ettél nagyobb étvágygyal, ittál vidámabban?
melyik tartott hosszabb ideig, unalom nélkül és a nélkül, hogy
ujabb fogásokkal kellett volna fölfrissíteni? Figyeld meg e közben
a különbséget: ez a fekete kenyér, melyet oly jónak találtál, abból
a búzából való, melyet ez a földműves aratott, zavaros és fanyar,
de üdítő és egészséges bora az ő saját szőlőjének terméséből való.
A vászonabrosz az ő kenderéből készült, melyet az ő felesége, az ő
lányai, az ő cselédje fontak a tél folyamán; asztalát semmi más kéz
nem készítette el, csak az ő családtagjaié; ő rá nézve a
legközelebbi malom és a szomszéd vásár a világ határai. Mennyiben
telt tehát igazi élvezeted mind abban, a mivel többet nyujtottak a
távoli országok és az emberi kezek a másik asztalra? Ha mindez nem
tette lakomádat jobbá, mit nyertél ezzel a bőséggel? Mi volt itt, a
mi tulajdonképen számodra készült? Ha te lettél  volna a
házigazda – teheti még hozzá – akkor mindez még idegenebb
maradhatott volna rád nézve, mert a gond, hogy élvezeteidet kitárd
mások szeme elé, teljesen megfosztott volna az élvezettől: a tiéd
lett volna a fáradság, az övék az élvezet.»

Ez a beszéd lehet nagyon szép, de az én Emilemnek nem ér semmit;
mert meghaladja felfogási képességét és mert neki nem szokták
diktálni az elmélkedéseket. Szóljatok tehát hozzá egyszerűbben.
Ezután a két tapasztalat után mondjátok neki valamelyik nap reggel:
«Hol fogunk ma ebédelni? A körül az ezüsthegy körül, a mely
elborítja az asztal háromnegyed részét és azok körül a
papirvirág-kertek körül, melyeket tükörüvegen tálalnak fel
csemegéül, azok közt az abroncsos szoknyájú nők között, a kik úgy
bánnak veled, mint egy fabábbal és azt akarják veled mondatni, a
mit nem tudsz; vagy inkább abban a faluban, innen két mérföldnyire,
azoknál a jó embereknél, a kik olyan szívesen fogadtak minket és
olyan jó tejszínhabot adtak?» Hogy melyiket fogja Emil választani,
abban nincs kétség, mert ő sem nem fecsegő, sem nem hiú; nem birja
elviselni a feszességet és a mi finom ragoûtink nem izlenek neki,
ellenben mindig kész futkosni a szabadban és szereti a jó
gyümölcsöt, a jó főzeléket, a jó tejszint és a jó
embereket.69) Útközben a meggondolás
magától jő. Látom, hogy az embereknek azok a tömegei, a kik ezeken
a lakomákon dolgoznak,  elvesztegetik fáradságukat vagy
egyáltalán nem gondolnak a mi élvezetünkre.

Példáim, melyek talán jók egy czélra, ezer másra rosszak
lehetnek. Ha azonban felfogták szellemüket, tudni fogják őket a
szükséghez képest módosítani; a választás minden gyermek sajátságos
természetének tanulmányozásától függ és ez a tanulmányozás ismét az
alkalmaktól függ, melyeket nyujtunk neki, hogy kimutassa
természetét. Senki sem fogja azt képzelni, hogy három vagy négy évi
időközben, melyet itt ki kell töltenünk, a legszerencsésebb
születésű gyermeknek is elegendő fogalmat adhassunk az összes
mesterségekről és természeti tudományokról arra, hogy egy nap
magamagától megtanulhassa őket; de elvonultatva ily módon előtte
mindazokat a tárgyakat, a melyeket ismernie fontos dolog, abba a
helyzetbe juttatjuk, hogy kifejleszthesse ízlését, tehetségét, hogy
megtehesse az első lépést a felé a czél felé, melyre hivatottsága
viszi és hogy megmutassa nekünk az utat, melyet számára meg kell
nyitnunk, hogy a természetnek kezére járjunk.

A korlátozott, de helyes ismeretek lánczolatának egy másik
előnye az, hogy ezeket az ismereteket kapcsolataik, egymáshoz való
viszonyaik által mutatjuk meg neki, hogy valamennyit a neki
megfelelő helyre tehetjük megbecsülésében és megelőzzük benne az
előitéleteket, melyekkel az emberek többsége bír azok iránt a
tehetségek iránt, a melyeket művelnek és azok ellen, a melyeket
elhanyagolnak. Az, a ki jól látja mindennek a rendjét, látja azt a
helyet, a melyre minden rész való; a ki jól lát egy részletet és
alaposan ismeri, lehet tudós ember, de az előbbi helyes itéletű
ember. Emlékezni fognak arra, hogy nem annyira a tudomány, mint
inkább a helyes itélet megszerzését tűztük ki czélunkul.

Bárhogy áll is a dolog, az én módszerem független a példáimtól;
az ember képességeinek mértékére van alapítva a különböző
életkorokban és a foglalkozások megválogatására, melyek
képességeinek megfelelnek. Azt hiszem, könnyen lehetne olyan
módszert találni, melylyel látszólag jobban járnánk, de ha kevésbbé
volna hozzáalkalmazva a fajhoz,  az életkorhoz, a nemhez,
nem hiszem, hogy ugyanakkora sikere lehessen.

E második időszak kezdetén hasznát vettük erőink fölöslegének
szükségleteink fölött, hogy önmagunkon fölül emeljük magunkat;
fölemelkedtünk az egekig, megmértük a földet, összegyüjtöttük a
természet törvényeit, szóval bejártuk az egész szigetet, most
visszatérünk önmagunkhoz, észrevétlenül közeledünk lakásunkhoz.
Mekkora boldogság, hogy nem találjuk még az ellenség birtokában, a
ki fenyeget bennünket és a ki készülődik hatalmába keríteni!

Mi tennivalónk marad azután, hogy megfigyeltük mindazt, a mi
bennünket környez? Hogy hasznunkra fordítsuk mindazt, a mit
magunkévá tudunk tenni és hogy hasznunkra fordíthassuk
kiváncsiságunkat, jólétünk javára. Idáig készletet szereztünk,
mindenféle eszközökből, a nélkül, hogy tudtuk volna, melyekre van
közülük szükségünk. Ha esetleg haszontalanok önmagunk számára ezek
az eszközeink, hasznára válhatnak másoknak, nekünk pedig viszont,
az övéikre lehet szükségünk. Így valamennyien megtaláljuk
számításunkat, ebben a cserében, de hogy ezt a cserét
végrehajthassuk, ismerni kell a kölcsönös szükségleteket, mindenki
kell, hogy tudja, mije van másoknak, a minek ő hasznát veheti és
mit nyujthat nekik ő viszonzásul. Vegyünk föl tíz embert, a kik
mindegyikének tízféle szükséglete van. Mindegyiküknek, hogy
szükségleteiket kielégíthessék, tízféle munkára kell ráadni magát;
de tekintve a géniusz és a tehetség különlegességét, az egyik
kevésbbé boldogul e munkák valamelyikével, a másik a másikkal.
Valamennyien bár különböző dolgokra alkalmasak, ugyanazt végzik és
pórul járnak vele. Alakítsunk ebből a tíz emberből társaságot és
mindegyikük foglalkozzék a maga és a többi kilencz számára a
foglalatosságnak azzal a nemével, a mely neki legjobban megfelel;
mindegyik olyan hasznát fogja venni a többiek tehetségének, mintha
mind megvolna ő benne magában, mindegyik tökéletesíteni fogja a
maga tehetségét a folytonos gyakorlattal s az lesz a vége, hogy
mind a tizen tökéletesen jól lesznek ellátva és még fölöslegük is
marad mások számára. Ez minden intézményünknek nyilvánvaló
alapelve. Nem tartozik tárgyamra  itt ennek következményeit
vizsgálni, ezt megtettem egy másik iratomban.70)

Ebből az elvből kifolyólag az olyan ember, a ki elszigetelt
lénynek akarná magát tekinteni, a mely nem függ egyáltalán semmitől
és magamagában elegendő, csak boldogtalan lehet. Sőt lehetetlen
volna neki fönntartani magát, mert az egész földet az enyémmel és a
tiéddel találná borítva, maga számára nem volna egyebe, csak a
teste s így miből tartaná föl magát? A midőn kilépünk a természetes
állapotból, embertársainkat is kényszerítjük, hogy szintén
kilépjenek belőle; senki sem maradhat meg benne a többiek ellenére
és a ki a benne élés lehetetlensége mellett is meg akarna benne
maradni, arra nézve éppen ez jelentené a belőle való tényleges
kilépést, mert a természet első törvénye az önfentartásról való
gondoskodás.

Így alakulnak ki fokonként a gyermek elméjében a társadalmi
vonatkozásokról való fogalmak, még mielőtt valóban aktiv tagja
lehetne a társadalomnak. Emil látja, hogyha hasznára szolgáló
eszközökre akar szert tenni, neki is kell, hogy legyenek mások
hasznára szolgáló eszközei, a melyek révén cserében megkaphatja
azokat a dolgokat, a melyekre szüksége van és a melyek másnak
megvannak. Könnyű szerrel rávezetem, hogy ennek a cserének a
szükségét megérezze és abba a helyzetbe hozza magát, hogy hasznát
vegye.

Nagy uram! élnem csak kell – mondotta egy szerencsétlen
szatirikus író a miniszternek, a ki szemére vetette foglalkozásának
becstelenségét. Nem látom be ennek szükségét – felelt neki
hidegen az előkelő állású ember. Ez a felelet kitünő volt egy
minisztertől, de minden más szájban barbár és hamis lett volna.
Élnie kell minden embernek. Ez az érv, a melyre mindenki több vagy
kevesebb súlyt vet a szerint, a mint több vagy kevesebb
emberségesség van benne, nekem megczáfolhatatlannak tünik fel,
annak a szempontjából, a ki önmagára vonatkoztatja. Mivel mindazon
ellenszenvek közül, melyeket a természet olt belénk, 
legerősebb a halál iránti ellenszenv, ebből az következik, hogy ez
ellenszenv által minden szabad mindenkinek, a kinek nincs semmi más
módja a megélhetésre. Azok az elvek, a melyek alapján az erényes
ember megtanulja életét megvetni és föláldozni a kötelességnek,
nagyon távol vannak ettől a primitiv egyszerüségtől. Boldogok azok
a népek, a melyeknél az ember jó lehet erőlködés nélkül és
igazságos erény nélkül! Ha van a világon olyan nyomorúságos állam,
a melyben senki sem élhet meg a nélkül, hogy rosszat tegyen és a
melynek polgárai szükségből gazemberek, akkor nem a gonosztevőt
kell fölakasztani, hanem azt, a ki arra kényszeríti, hogy
gonosztevő legyen.

Amint Emil tudni fogja, hogy mi az élet, első gondom lesz, hogy
megtanítsam föntartására. Mindeddig nem tettem különbséget
társadalmi helyzet, rang és vagyon dolgában és a következőkben sem
fogok nagyobb különbséget tenni, mert az ember minden helyzetben
ugyanaz, mert a gazdagnak sincs nagyobb gyomra, mint a szegénynek
és nem is emészt jobban, mert az úrnak sincs hosszabb vagy erősebb
karja, mint a rabszolgának, mert a főúr sem nagyobb, mint a
köznépből való ember és végül, mert a természetes szükségletek
mindenütt ugyanazok lévén, megszerzésük eszközeinek mindenütt
egyenlőknek kell lenni. Alkalmazzátok az ember nevelését az
emberhez és nem ahhoz, a mi rajta kívül van. Nem látjátok-e, hogy a
mikor azon dolgoztok, hogy kizárólag egy társadalmi helyzet számára
képezzétek ki őt, hasznavehetetlenné teszitek minden más helyzet
számára és ha a sorsnak úgy tetszik, csak azért dolgoztatok, hogy
boldogtalanná tegyétek? Van-e nevetségesebb, mint a koldussá lett
nagyúr, a ki nyomorában is bele viszi származásának előitéleteit?
Van-e hitványabb, mint az elszegényedett gazdag, a ki emlékezve a
megvetésre, a melyet a szegénység iránt tanusítanak, úgy érzi
magát, mintha utolsóvá lett volna az emberek között? Az egyiknek
nincs más menedéke, mint a nyilvános gazember mestersége, a
másiknak a csúszó-mászó szolgáé, ezzel a szép szólásmóddal:
élnem csak kell.

Megbiztok a társadalom jelenlegi rendjében, a nélkül,
 hogy gondolnátok rá, hogy ez a rend
kikerülhetetlen revolutióknak van alávetve és lehetetlen előre
látnotok és megelőznötök azt, a mely gyermekeiteket érheti. A nagy
kicsinynyé válhatik, a gazdag szegénynyé, az uralkodó alattvalóvá;
oly ritkák-e vajjon a sors csapásai, hogy számíthattok arra, hogy
mentesek maradtok tőlük? Közeledünk a válság állapotához és a
forradalmak korához.71)
Kicsoda állhat jót arról, hogy mi lesz belőletek ezután? Mindent, a
mit az emberek csináltak, le is rombolhatnak az emberek; csak azok
a betük eltörölhetetlenek, a melyeket a természet ír és a természet
nem alkot fejedelmeket, sem gazdagokat, sem nagy urakat. Mit tenne
tehát az alacsony sorsban az a szatrapa, a kit csak nagyságra
neveltetek? mit tenne a szegénységben az a publikánus, a ki csak az
aranyból tud élni? Mit tenne mindentől megfosztva, az a képzelődő
ostoba, a ki nem tudja semmi hasznát venni önmagának és egész
lényét olyan dolgokba helyezi, a melyek idegenek tőle? Boldog az, a
ki akkor eltudja hagyni azt a társadalmi helyzetet, a mely elhagyja
őt és a sors daczára is ember tud maradni. Dicsérhetik, a hogy
akarják, azt a királyt, a ki dühében el akar temetkezni trónja
romjai alá; én megvetem, én látom, hogy csak koronája által létezik
és ha nem király, akkor egyáltalán semmi, holott az, a ki elveszti
és el tud lenni nélküle, fölötte áll koronájának. A király
rangjából, melyet egy gyáva, egy gonosz ember, egy bolond épp úgy
betölthet, mint bárki más, az ember állapotába emelkedik, melyet
oly kevés ember tud betölteni; akkor diadalmaskodik a sors fölött,
daczol vele, mindent csak magának köszönhet és ha nem marad is más
mutogatni valója, mint ő maga, akkor sem lesz semmivé: valaki
marad. Igen! százszor jobban szeretem a syrakuzai királyt, a ki
Corinthusban iskolamester lett és a maczedoniai királyt, a ki
Rómában irnok  lett, mint azt a szerencsétlen
Tarquiniust, a ki ha nem uralkodik, nem tudja hova legyen, mint a
három királyság birtokosának örökösét, a ki játékszere mindenkinek,
a ki gúnytárgyává meri tenni nyomoruságában, midőn udvarról-udvarra
bolyong, mindenütt segítséget keresve és mindenütt csak sértéseket
találva, mivel nem tud semmi mást csinálni, mint azt a mesterséget,
a mely nincs már hatalmában.

Az ember és a polgár, bármilyen legyen is, nem hozhat a
társadalomba semmi más értéket, csak maga magát. Minden más értéke
akarata ellenére is a társadalomé és mikor az ember gazdag, akkor
vagy nem élvezi gazdagságát, vagy vele együtt élvezik a többiek is.
Az első esetben másoktól lopja el azt, a mit önmagától von meg, a
második esetben nem ad nekik semmit. Így a társadalom iránti
adóssága teljesen megmarad mindaddig, a míg csak vagyonából fizet.
«De az én apám a társadalomnak tett szolgálatot, a mikor vagyonát
szerezte». Lehet, de akkor is a maga adósságát fizette meg, nem
pedig a tiedet. Többel tartozol a többieknek, mintha vagyontalanul
születtél volna, mert kedvezményekkel születtél. Nem méltányos
dolog, hogy az, a mit az egyik ember tett a társadalomért,
fölmentse a másikat attól, a mivel tartozik neki, mert mindenki a
maga egészében van lekötelezve s csak önmagáért fizethet és egy apa
sem örökítheti át fiára azt a jogot, hogy hasznavehetetlen legyen
embertársaira nézve; szerinted pedig éppen ezt teszi azzal, hogy
átörökíti reá gazdagságát, a mely munkának a bizonysága és dija.
Az, a ki tétlenül eszi, a mit nem ő szerzett, lopja azt és a
kegydijas, a kit az állam fizet semmittevéseért, az én szememben
nem sokban különbözik az útonállóktól, a ki a járókelők rovására
él. A társadalmon kívül az elszigetelt embernek, a ki nem tartozik
senkinek semmivel, joga van úgy élni, a hogy neki tetszik; a
társadalomban azonban, a hol szükségképen mások költségére él,
munkájával tartozik azért, a miből él. Ez alól nincs kivétel.
Dolgozni elengedhetetlen kötelessége a társadalomban élő embernek.
Akár gazdag, akár szegény, akár hatalmas, akár gyönge, minden
munkátlan polgár gazember. 

Mindazon foglalkozások közül, a melyek az ember fentartására
szolgálnak, a kézimunka áll legközelebb a természetes állapothoz;
az összes helyzetek között a legfüggetlenebb a sorstól és az
emberektől a mesteremberé. A mesterember csak munkájától függ,
szabad, annyira szabad, mint a mennyire rabszolga a földmíves, mert
ez a röghöz van kötve, melynek terméséről más rendelkezik. Az
ellenség, az uralkodó, egy hatalmas szomszéd, egy pör elkobozhatja
földjét; ezer féle módon sanyargathatják ezért a földért. Ellenben
a mesterembernek, ha valahol sanyargatják, hamar be van csomagolva
a podgyásza, magával viszi a karját és odább áll. Mindazáltal a
földmívelés az ember első foglalkozása, a legbecsületesebb, a
leghasznosabb és következőleg a legnemesebb, melyet az ember üzhet.
Én nem mondom Emilnek: tanuld meg a földmívelést; ő már tudja!
Minden mezei munkában járatos, ezzel kezdte s ehhez tér vissza
szüntelenül. Ezt mondom neki tehát: műveld apáid örökségét. De ha
ezt az örökséget elveszted, vagy ha nincs is örökséged, mit
csinálsz akkor? Tanulj meg egy mesterséget.

Mesterséget, az én fiam! Az én fiam mesterember! Hova gondol ön
uram? Én jobban gondolkozom, mint ön asszonyom, a ki oda akarja
juttatni, hogy soha ne tudjon más lenni, csak lord, csak marquis,
csak herczeg és egy nap meglehet, a semminél is kevesebb: én olyan
rangot akarok neki adni, a melyet nem veszíthet el, olyan rangot, a
mely becsületére válik minden időben, föl akarom emelni az ember
állapotába és mondhat ön bármit, kevesebben lesznek vele
egyenragúak ebben a czímben, mint mindazokban, a melyeket öntől
kap.

A betű öl és a szellem megelevenít. Nem annyira arról van szó,
hogy azért tanuljon meg egy mesterséget, hogy tudjon egy
mesterséget, mint hogy legyőzze az előitéleteket, melyek a
mesterségeket megvetik. Soha sem leszel rászorulva, hogy dolgozzál,
hogy élhess. Nos annál rosszabb, annál rosszabb rád nézve! De egyre
megy, ne dolgozzál szükségből, hanem dicsőségből.

Ereszkedj le a mesterember állapotába, hogy a magadé
 fölébe emelkedhess. Hogy alávethesd
magadnak a sorsot és a világi dolgokat, kezdd azon, hogy
függetlenné teszed magadat; hogy az emberek képzelődése által
uralkodhass, kezdd azon, hogy uralkodol rajta. Jegyezzétek meg,
hogy nem valamely tehetséget kivánok tőletek, hanem egy
mesterséget, egy valódi mesterséget, egy tisztára mechanikai
készséget, a melyben a láb többet dolgozik, mint a fej és a mely
nem vezet ugyan vagyonra, de általa ellehettek vagyon nélkül. Olyan
házakban, a melyek nagyon messze vannak attól, hogy ne legyen
bennök ennivaló, láttam apákat, a kik annyira vitték a
gondoskodást, hogy gyermekeik tanításának gondját még azzal is
tetézték, hogy fölszerelték őket olyan ismeretekkel, a melyekkel
minden eshetőségre megkereshessék a kenyeröket. Ezek az előrelátó
apák azt hiszik, hogy valami nagyot műveltek, holott nem tettek
semmit, mert a segélyforrások, melyeket gyermekeiknek szerezni
vélnek, ugyanattól a sorstól függnek, a melynek fölébe akarják őket
emelni. Így tehát mindezen szép tehetségek mellett is, ha az, a
kiben megvannak, nincs abban a kedvező helyzetben, hogy hasznukat
vehesse, épp úgy nyomorban fog elpusztulni, mintha meg se volnának
benne.

A mint mesterkedésről és ravasz fogásról van szó, akkor épp
annyit ér, ha azokat a bőségben megmaradásra használjuk föl, mint
arra, hogy a nyomorúság mélyéből visszaemelkedhessék az ember
előbbi helyzetébe. Ha művészeteket művelsz, melyeknek sikere a
művész hírnevétől függ, ha olyan állásokra képezed ki magad,
melyeket csakis kedvezés által lehet elnyerni, mi hasznodra válik
mindez, a mikor jogosan megundorodva a világtól, megveted azokat az
eszközöket, a melyek nélkül nem boldogulhatsz? Tanulmányoztad a
politikát és a fejedelmek érdekeit: ez nagyon helyes dolog, de mire
mégy ezekkel az ismeretekkel, ha nem tudsz hozzáférkőzni a
miniszterekhez, az udvari hölgyekhez, a hivatalok fönökeihez, ha
nem ismered azt a titkot, hogy tetszésöket elnyerd, ha nem találják
meg benned mind azt a gazembert, a kire szükségük van? Épitész
vagy, avagy festő: jól van, de ismertté kell tenni tehetségedet.
Azt hiszed, hogy csakúgy vaktában kiállíthatod egy  művedet
a műtárlaton? Ohó ez nem így megy ám! Akadémikusnak kell lenni, még
ahhoz is protekczió kell, hogy valami homályos helyet kaphass,
valamely fal sarkában. Hadd csak a vonalzót és az ecsetet. Fogadj
föl egy bérkocsit és vágtass házról-házra: így szerzi meg az ember
a hirnevet. Csakhogy azt is tudnod kell, hogy mindezeknek a fényes
házaknak vannak ajtónállói vagy portásai, a kik csak kézmozdulatról
értenek és a kiknek a füle a kezükben van. Tanítani akarod azt, a
mit tanultál és földrajz-, mathematika-, nyelv-, zene- vagy
rajztanárrá lenni; ehhez az is kell, hogy tanítványokat szerezz,
tehát, hogy pártfogóid legyenek. Számíthatsz rá, hogy fontosabb
szélhámosnak lenni, mint ügyesnek és ha nem tudsz más mesterséget,
mint a magadét, mindig csak ignoráns maradsz.

Láthatod tehát, hogy mindezek a fényes segélyforrások mily
kevéssé megbizhatók és mennyire szükséged van más segélyforrásokra,
hogy azoknak hasznát vehesd és aztán mi lesz belőled ebben a gyáva
lealacsonyításban? A sorscsapások, a nélkül, hogy okulásodra
lennének, lealjasítanak s inkább lévén a közvélemény játéka, mint
valaha, hogy emelkedhetnél föl az előitéletek fölé, a melyek
sorsodnak irányítói? Hogy vethetnéd meg az aljasságot és a bünöket,
melyekre szükséged van, hogy fönmaradhass? Azelőtt csak a
gazdagságtól függtél, most azonban függesz a gazdagoktól is.
Rabszolgaságodat csak rosszabbá tetted és tetejébe raktad még a
nyomorúságodat is. Így tehát szegény vagy, a nélkül, hogy szabad
lennél; ez a legrosszabb helyzet, a melybe az ember eshetik.

Ha azonban a helyett, hogy ezekben a magas tudományokban
keresnél menedéket megélhetésedre, a melyek arravalók, hogy a
lelket táplálják, nem pedig a testet, a szükséghez képest a
karjaidra bizod magad és arra, a mi hasznukat tudod venni: mind e
nehézségek eltünnek, minden mesterkedés fölöslegessé válik, a
segélyforrás mindig kész, abban a pillanatban, a mikor hasznát
akarod venni, a tisztesség, a becsület nem akadálya az életednek,
nincs többé szükséged rá, hogy gyáva és hazug légy a nagy urak
előtt, hajlékony és csuszó-mászó a gazemberek előtt, aljasul
kedveskedő  az egész világ előtt, kölcsönkérő vagy
tolvaj, a mi csaknem egyre megy, mikor az embernek nincs semmije,
mások véleménye téged nem érint, nem kell udvarolnod senkinek, nem
kell hizelegned az ostobáknak, nem kell megvesztegetned az
ajtónállót, nem kell megfizetned a félvilági nőt és a mi még
rosszabb, tömjénezned sem kell neki. Hogy a nagy dolgokban
gazficzkók vezetnek, azzal nem sokat törődöl, ez téged nem
akadályoz meg abban, hogy visszavonult életedben becsületes ember
légy és meglegyen a kenyered. Belépsz az első olyan műhelybe, a
milyen mesterséget tanultál: «mester, munkára van szükségem».
«Segéd, ülj le ide és dolgozz». Mielőtt megjönne az ebéd órája, már
megkerested az ebédet, ha szorgalmas és józan életű vagy, nem telik
bele nyolcz nap és lesz annyid, a mennyiből további nyolcz napig
megélhetsz; szabadon, egészségesen, igazul, szorgalmasan és
helyesen éltél. Nem vesztegeti idejét az, a ki így veszi
hasznát.

Föltétlenül azt kivánom, hogy Emil tanuljon meg valami
mesterséget. De legalább valami tisztességes mesterséget, fogjátok
mondani. Mit jelent ez a szó? Nem tisztességes-e minden mesterség,
a mely hasznos a közönségnek? Nem azt akarom, hogy himző, aranyozó,
fényező legyen, mint a Locke nemes embere; azt sem akarom, hogy
muzsikus, szinész vagy könyvíró legyen.72)
Ezeknek a foglalkozásoknak és a többi hozzájuk hasonlóknak
kivételével választhatja azt, a melyet akar, én nem akarom semmiben
korlátozni. Jobb szeretem, hogy czipész legyen, minthogy poéta;
jobb szeretem, ha kövezi az országutat, mintha virágokat csinál
porczellánból. De azt fogjátok mondani, hogy a rendőrök, a kémek, a
pandurok is hasznos emberek. Csak a kormányok az okai, ha nem azok.
De hagyjuk el; nem volt igazam: nem elég hasznos mesterséget
választani, az is kell  hozzá, hogy ne követeljen az
emberektől, a kik gyakorolják, gyülöletes és az emberiséggel össze
nem férő lelki tulajdonságokat. Így tehát visszatérve az első
szóhoz, válaszszunk egy tisztességes mesterséget, de tartsuk mindig
szemünk előtt, hogy nincs tisztesség hasznosság nélkül.

Korunk egy híres írója,73) a
kinek könyvei tele vannak nagy tervekkel és kicsiny szempontokkal,
fogadalmat tett, mint az ő hitközségebeli papok mind, hogy nem lesz
neki saját asszonya. De aggályoskodóbb lévén házasságtörés
dolgában, mint a többiek, azt mondják, azzal segített magán, hogy
csinos szolgálókat tartott s ezekkel tette tőle telhetőleg jóvá azt
a sérelmet, a melyet faja ellen ezzel a meggondolatlan
kötelezettséggel elkövetett. A polgár kötelességének tekintette,
hogy ujabb polgárokat adjon a hazának és a mi adót ebben a
tekintetben a hazának fizetett, azzal a mesteremberek osztályát
tette népesebbé. A mint ezek a gyermekek fölserdültek, valamennyit
valami kedvük szerinti mesterségre taníttatta. Csak a tétlen,
értéktelen és a divatnak alávetett mesterségeket zárta ki, a milyen
például a parókacsináló mestersége, a melyre soha sincsen szükség
és a mely egyik napról a másikra hasznavehetetlenné válhatik,
hacsak a természet nem fog tartózkodni attól, hogy hajat növeszszen
nekünk.

Ennek a szellemnek kell minket vezetni Emil mesterségének
megválasztásában: illetőleg nem a mi dolgunk ez a választás, hanem
az övé; mert az elvek, melyekkel el van telve, megtartják benne a
haszontalan dolgok iránti természetes megvetést, tehát soha sem
lesz kedve idejét értéktelen munkával tölteni és nem ismeri a
dolgoknak más értékét, mint a mely tényleges hasznukból folyik;
olyan mesterségre van szüksége, a mely Robinsonnak is hasznára
lehetett szigetén.

Ha egy gyermeknek áltekintést adunk, a természet és a művészet
termékein felingerelve kiváncsiságát, utána menve oda, a hova a
kiváncsiság vezeti, megvan az az előnyünk, hogy tanulmányozhatjuk
izlését, kedvteléseit, hajlamait és  láthatjuk géniusának első
szikráját föllobogni, ha van benne valami határozott egyéniség. De
gyakori tévedés, a melytől óvakodnunk kell, ha a tehetség tüzének
tulajdonítjuk azt, a mi a véletlen alkalom hatása és határozott
hajlamnak tekintjük valamely művészet iránt azt, a mi csak az
emberrel és a majommal közös utánzás szelleme és a mi ezt is, azt
is, öntudatlanul arra viszi, hogy utána akarjon csinálni mindent a
mit lát, a nélkül, hogy igazában tudná, mire jó az? A világ tele
van mesteremberekkel és még inkább művészekkel, a kiknek nincs
velük született tehetségük arra a mesterségre, a melylyel
foglalkoznak és a melyre kora ifjúságuktól fogva rászorították
őket, akár mert más tekintetek alapján határoztak, akár mert
megtévesztette őket az a látszólagos buzgalom, a mely épp úgy
vihette volna őket bármely mesterségre, ha épp úgy maguk előtt
látták volna űzését. Az egyik ember dobszót hall és már is
tábornoknak képzeli magát, a másik építkezést lát és mindjárt
építész akar lenni. Mindegyik kedvet kap arra a mesterségre, a
melyet maga előtt lát, ha azt hiszi róla, hogy megbecsülésben
részesül.

Ismertem egy lakájt, a ki látta gazdáját festeni és rajzolni és
fejébe vette, hogy ő is festő és rajzoló lesz. Abban a pillanatban,
a mint ez az elhatározás megfogamzott benne, fogta a czeruzát és
nem is tette félre, legföljebb azért, hogy ecsethez nyuljon, a
melyet soha életében nem fog többé félretenni. Tanulás és szabályok
nélkül nekilátott berajzolni mindent, a mi keze ügyébe akadt. Három
egész évet töltött pacsmagolásai fölé görnyedve a nélkül, hogy
valami is eltudta volna vonni tőlük, kivéve a szolgálatát és a
nélkül, hogy valaha is elcsüggedt volna a csekély haladáson, melyet
középszerű hivatottságánál fogva tett. Láttam őt nagyon forró
nyárban hat hónapon át, a mint egész nap ült egy délnek fekvő
kicsiny előszobában, a melyben fuldoklott az is, a ki csak
keresztül ment rajta, vagy jobban mondva oda volt ragadva székéhez
egy golyó előtt, rajzolta ezt a golyót és újra lerajzolta,
legyőzhetetlen szívóssággal kezdte mindig újra és újra, a míg a
görbületet elég jól tudta visszaadni, hogy meg lehessen elégedve
munkájával. Végre gazdájának  pártfogásával eljutott
odáig, hogy levethette a bérruhát és az ecsetjéből élhetett. Egy
bizonyos pontig a kitartás helyettesítheti a tehetséget: ezt a
pontot elérte és nem is fogja soha túlhaladni. Ennek a derék
legénynek az álhatatossága és becsvágya dicséretére válik. Mindig
becsületet fog szerezni kitartásával, bizalmával, hűségével,
erkölcsével, de sohasem fog egyebet festeni, mint ajtóbetéteket.
Kit ne vezetett volna félre a buzgalma? És ki nem tekintette volna
igazi tehetségnek? Nagy különbség van a között, hogy az embernek
kedve telik valamelyik munkában vagy hogy hivatott-e rá? Finomabb
megfigyelésekre van szükség, sem mint gondoljuk, egy gyermek igazi
geniuszáról és igazi izléséről, a mely gyermek inkább óhajtásait
mutatja ki, mint a hajlamait és a melyet mindig az óhajtásai
szerint itélnek meg, mert a hajlamait nem tudják kitanulmányozni.
Szeretném, ha egy helyes itéletű ember értekezést tartana a
gyermekek megfigyelésének művészetéről. Nagyon fontos dolog volna
ismerni ezt a művészetet; az apák és a tanítók még az elemein
sincsenek túl.

De talán túlságos fontosságot tulajdonítunk mi egy mesterség
megválasztásának. Miután nincs egyébről szó, mint kézi munkáról, ez
a választás könnyű dolog Emilnek; és tanuló idejének már több mint
a felén túl van, azoknak a gyakorlatoknak révén, melyekkel
mostanáig elfoglaltuk. Mit tegyen tehát? kész mindenre, tud bánni
az ásóval és a kapával, tud bánni az esztergával, a kalapácscsal, a
gyaluval és a ráspolylyal. Ismerős már minden mesterség
szerszámaival. Csak arról van szó, hogy elég ügyességet, elég
könnyűséget szerezzen ezen szerszámok valamelyikének kezelésében,
hogy szorgalom dolgában egyenlővé váljon a jó munkásokkal, a kik
bánnak velük; ebben a tekintetben pedig nagy előnye van fölöttük
abban, hogy a teste ügyes, tagjai hajlékonyak, úgy hogy fáradtság
nélkül tud bármiféle testtartást kibirni és erőfeszítés nélkül,
sokáig ki tud állani mindenféle mozdulatot. Ezenfelül a szervei
helyesek és jól be vannak gyakorolva; a mesterségek egész
mechanikáját ismeri már. Csak a megszokás hiányzik már neki, hogy
úgy tudjon dolgozni, mint egy mester. A megszokást pedig csak
 idővel szerezzük. Vajjon azok közül a
mesterségek közül, a melyek közt válogathatunk, melyikre fog
elegendő időt fordítani, hogy tökéletessé váljék benne? Csak erről
van most már szó.

Olyan mesterséget adjatok a felnőtt embernek, a mely nemének
megfelel. A fiatal embernek pedig olyan mesterséget, a mely korának
megfelel: semmiféle ülő és szobai foglalkozás, a mely elpuhítja és
férfiatlanná teszi testét, nem tetszik és nem is való neki. Soha
fiatal gyerek nem fog magamagától arra vágyódni, hogy szabó
lehessen; ugyancsak művészet kell hozzá, hogy rávegyék erre az
asszonyi mesterségre azt a nemet, a mely nem termett rá.74) Ugyanaz a kéz nem bánhat egyszerre a tűvel és a
karddal. Ha uralkodó volnék, a szabóságot és a többi tűvel dolgozó
mesterséget csak a nőknek engedném meg és a sántáknak, a kik
kénytelenek női foglalkozásukat űzni. Nagy bolondoknak találom a
keletieket, a kik, mikor szükségét látják az eunuchoknak, csinálják
az eunuchokat. Miért nem elégesznek meg azokkal, a kiket a
természet tett azzá, az elférfiatlanított férfiak tömegével, a
kiknek a természet összezsugorította a szivét? Volnának ezek
annyian, a mennyire szükségük van. Minden gyönge, kényes, félénk
ember természeténél fogva az ülő életmódra van kárhoztatva; arra
van teremtve, hogy asszonyokkal vagy asszonyok módjára éljen. Jól
van tehát, űzzön valami nekik való mesterséget és ha föltétlenül
szükség van igazi eunuchokra, kárhoztassák erre az állapotra azokat
az embereket, a kik megbecstelenítik nemüket azzal, hogy olyan
foglalkozást vállalnak, a mely nem nekik való. Választásuk rávall a
természet tévedésére; ezt a tévedést igazítsátok egy vagy más módon
helyre és jó dolgot műveltetek.

Megtiltom növendékemnek az egészségtelen mesterségeket, de nem a
fáradtságos mesterségeket, sőt még a veszedelmes mesterségeket sem.
Ezek egyszerre gyakorolják az erőt és a bátorságot s csupán a
férfiakat illetik meg, a  nők nem vállalkoznak rájuk; miért
nem szégyenlik hát a férfiak, hogy azokra a dolgokra adják magukat,
a miket a nők csinálnak?


Luctantur paucæ, comedunt
coliphia paucæ.

 Vos lanam trahitis
calathisque peracta refertis

 Vellera…75)





Olaszországban nem látni asszonyokat az üzletekben és nem lehet
szomorúbb dolgot képzelni, mint egy pillantást egy utczába ebben az
országban azok számára, a kik hozzá vannak szokva a franczia és
angol utczákhoz. Látni a divatárusokat, a mint szalagokat,
fejdíszeket, hajhálókat adnak el a hölgyeknek; ezeket a finom
holmikat nagyon nevetségeseknek találtam a vaskos férfikezekben,
melyek arra vannak alkotva, hogy a fujtatót nyomkodják és az üllőn
kalapáljanak. Ezt mondtam magamban: ebben az országban
visszahatásul az asszonyoknak kellene kardkészítő és fegyverkovács
üzleteket nyitni. Nos, készítse és árulja mindenki a maga nemének
való fegyvereket. Hogy az ember ismerje, használni kell őket.

Fiatalember, nyomd rá munkáidra a férfi kezének bélyegét. Tanuld
meg erős karral forgatni a fejszét és a fürészt, gerendát ácsolni,
fölmászni a háztetőre, fölrakni a tető gerendát és bordákkal és
vaskapcsokkal megszilárdítani és aztán hívd oda nővéredet, hogy
segítsen a munkádban, mint a hogy ő mondta neked, hogy segíts neki
hímzésén dolgozni.

Túlságos sokat mondok erről kedves kortársaimnak, érzem; de néha
elragadtatom magamat a következtetések erejétől. Ha valaki, bárki
legyen is, szégyell nyilvánosan dolgozni gyaluval a kezében és
bőrköténynyel maga előtt, én nem látok benne egyebet, mint a
képzelődés rabszolgáját, a ki mindjárt elpirul, ha jót tesz, a mint
egyszer kinevetik a becsületes embereket. Mindazáltal engedjünk az
apák előitéleteinek addig a pontig, a míg az nem válik ártalmára a
gyermekek helyes itéletének. Nem szükséges gyakorolni az összes
hasznos mesterségeket, hogy becsületet szerezzünk 
valamennyinek, elég, ha egyiket sem becsüljük saját értékén alul.
Mikor az ember válogathat és máskülönben is semmi sem korlátozza,
miért ne követnők a kellemesség, a hajlam, a czélszerüség tanácsát
az egyenlő rangú foglalkozások közt? A fémmunkák hasznosak, sőt
valamennyi közt leghasznosabbak, mindazáltal, ha csak nincs erre
valami különös okom, nem fogok fiadból lakatost, kovácsot vagy
lópatkolót csinálni. Nem szeretném őt az üllőnél egy cyclops
arczával látni. Hasonlókép kőművest sem csinálnék belőle,
mégkevésbbé czipészt. Minden mesterség űzése szükséges, de a ki
válogathat, annak tekintettel kell lenni a tisztaságra, mert ez nem
képzelődés dolga; ebben a pontban az érzékeink után kell indulni.
Végül nem szeretném azokat a lélekölő foglalkozásokat sem,
melyekben a munkások gépiesen és csaknem automata módjára mindig
csak ugyanabban a munkában gyakorolják kezüket: takácsok,
harisnyakötők, kőfaragók; mire való értelmes embereket használni
ezekre a mesterségekre? Ezekben csak az egyik gép vezeti a
másikat.

Mindent jól megfontolva legjobban szeretném, ha növendékemet az
asztalos mesterségre vinné kedve. Tiszta, hasznos mesterség,
odahaza lehet vele foglalkozni, elegendő mozgásban tartja a testet,
ügyességet és leleményességet kiván a munkástól és munkáinak
formáját a hasznosság határozza meg ugyan, de az elegánczia és az
izlés sincs belőle kizárva.

Ha növendékednek szelleme véletlenül határozottan a spekulativ
tudományokra hajlik, akkor nem kárhoztatnám, ha hajlamainak
megfelelő mesterséget adnának neki; tanuljon meg például
matematikai készülékeket, szemüvegeket, távcsöveket készíteni.

Mikor Emil a mesterségét tanulja, magam is együtt tanulom vele,
mert meg vagyok róla győződve, hogy csak azt tanulja meg jól, a mit
együtt tanulunk. Együtt állunk be tehát az inassorba és nem fogjuk
kivánni, hogy urak módjára bánjanak velünk, hanem úgy, mint igazi
inasokkal, a kik nem csak tréfából azok. Mért is ne lennénk igazi
inasok? Péter czár ács volt a hajóműhelyben és dobos a saját
hadseregében; azt hiszitek, hogy ez a fejedelem nem ér föl
 veletek születés vagy érdem dolgában?
Értsd meg, ezt nem Emilnek mondom, hanem te neked, bárki vagy
is.

Sajnos, nem tölthetjük egész időnket a műhelyben. Nem csupán
mesterinasok vagyunk, hanem emberinasok is és ez utóbbi mesterség
inasévei fáradságosabbak és hosszadalmasabbak, mint a másikéi. Hogy
fogjuk tehát ezt megcsinálni? Óraszámra fogadunk magunknak egy
gyalumestert, mint a hogy tánczmestert szokás fogadni? Nem! akkor
nem inasok volnánk, hanem tanulók és a mi becsvágyunk nem annyira
az, hogy megtanuljuk az asztalos mesterséget, mint inkább, hogy az
asztalos társadalmi helyzetébe emelkedjünk. Úgy vélem, hogy
hetenként legalább egyszer vagy kétszer az egész napot ott töltjük
a mesternél, olyankor kelünk fel, a mikor ő, előbb leszünk a
munkában, mint ő, az ő asztalánál étkezünk, az ő parancsai szerint
dolgozunk és miután abban a megtiszteltetésben részesültünk, hogy
együtt vacsorázhattunk a családjával, ha akarjuk, haza térünk
aludni, kemény ágyunkba. Ime így tanul meg az ember egyszerre több
mesterséget és így gyakorolja magát a kézimunkában, a nélkül, hogy
a másik inasságot elhanyagolná.

Ha jót teszünk, legyünk egyszerűek; ne keltsük föl újra a
hiúságot azzal, hogy nagyon igyekszünk leküzdeni. Ha az ember
nagyon büszke arra, hogy legyőzte az előitéleteket, éppen akkor
veti magát alá nekik. Azt mondják, hogy az ottomán uralkodóház egy
régi szokása szerint a Nagyúr köteles kézimunkát végezni és
mindenki tudja, hogy a fejedelmi kéz művei csak remekművek
lehetnek. Nagylelküen osztogatja tehát ezeket a remekműveket a
Porta nagyjainak és a munkát készítőjének értéke szerint fizetik
meg. Nem a látszólagos zsarolást látom ebben rossznak, mert ez
ellenkezőleg jótékony hatású. A fejedelem, mikor a főurakat arra
kényszeríti, hogy oszszák meg vele, a mit a néptől raboltak, ezzel
is kevésbbé van kényszerülve közvetlenül fosztogatni a népet. Ez a
despotizmusnak szükséges megkönnyítése, nélküle ez a rettentő
uralom fent se tudna maradni.

Az ilyen szokásnak igazi hibája az a fogalom, a melyet ennek a
szegény embernek saját értékéről ad. Mint Midás  király
mindent aranynyá akar változtatni, a mihez hozzá nyúl, de nem veszi
észre, hogy ez alatt mekkora fülei nőnek. Hogy Emil fülei rövidek
maradjanak, óvjuk meg kezeit ettől a dús képességtől, hogy a mit
csinál, annak értéke ne a munkás, hanem a mű szerint itélődjék meg.
Ne tűrjük soha, hogy az ő munkáját máskép itéljék meg, mint
összehasonlítva valamely jó mesterével. A munkája maga a munka
szerint becsültessék meg, nem pedig azért, mert tőle származik. A
mit jól megcsinálsz, arról mondjátok ezt: ez bizony jól van
csinálva; de ne tegyétek hozzá: kicsoda csinálta ezt? Ha
ő maga mondja büszkén és önelégülten: ezt én csináltam;
tegyétek hozzá hidegen: akár te, akár más, az egyre megy,
mindenesetre jó munka.

Jó anya, óvakodj mindenek fölött a hazugságoktól, a melyeket
neked föltálalnak. Ha a fiad sok mindenfélét tud, légy bizalmatlan
mindaz iránt, a mit tud; ha abban a szerencsétlen helyzetben van,
hogy Párisban nevelkedett és gazdag, akkor el van veszve. A míg ott
akadnak ügyes művészek, meg lesznek benne összes tehetségeik; tőlük
távol azonban nem lesz benne egy sem. Párisban a gazdag mindent
tud, csak a szegény tudatlan. Ez a főváros tele van műkedvelőkkel
és különösen műkedvelő nőkkel; a kik úgy készítik munkájukat, mint
a hogy Guillaume úr találta fel a színeit.76)
Ebben a tekintetben három tiszteletreméltó kivételt tudok a férfiak
között, s meglehet, akad több is; a nők között azonban nem tudok
egyet sem és nem is hiszem, hogy legyen. Rendszerint úgy szoktak
hírnevet szerezni a művészetekben, mint a jogászok között; az ember
művész és művészek birálója lesz, úgy a hogy jogi doktor és biró
lesz.

Ha tehát egyszer megvolna már állapítva, hogy szép dolog egy
mesterséget tudni, a gyermekeitek rögtön tudnák is a nélkül, hogy
tanulniok kéne; mesterszámba mennének, akár csak a zürichi városi
tanácsosok. Emillel nem csinálunk semmi ilyen ceremóniát; semmi
látszat, mindég csak  a valóság. Nem azt mondják, hogy tud,
hanem csak hogy csöndben tanul. Hadd csinálja mindig a remekművét
és soha ne menjen mesterszámba, ne a czíme által mutatkozzék
munkásnak, hanem a munkája által.

Ha eddig meg tudtam értetni magamat, megfogják érteni, miként
szerzem meg növendékemnek észrevétlenül a testgyakorlat és a
kézimunka gyakorlásával együtt a gondolkodásra és elmélkedésre való
hajlandóságot, hogy ellensúlyozzam benne a restséget, a mely az
emberek itélete iránti közönbösségéből és szenvedélyektől való
mentességéből származnék. Úgy kell dolgoznia, mint egy földmívesnek
és úgy kell gondolkoznia, mint egy filozófusnak, hogy ne váljon
belőle olyan naplopó, mint egy vadember. A nevelés nagy titka úgy
eljárni, hogy a test gyakorlatai és a szelleméi mindig pihenésül
szolgáljanak egymásnak.

De óvakodjunk attól, hogy időnek előtte fogjuk olyan
tanulmányokra, a melyek érettebb szellemet kivánnak meg. Emil nem
lesz sokáig a nélkül, hogy önmagán ne érezze a társadalmi helyzetek
egyenlőtlenségét, a melyet kezdetben csak épen hogy észre vett.
Azoknak az elveknek alapján, a melyeket bele oltottam és a melyek
szellemi fejlettségének megfelelnek, a maga részéről is ki fog
engem kérdezni. Mivel mindent egyedül tőlem kap és mivel oly közel
látja magát a szegények állapotához, tudni akarja, miért vagyok én
attól olyan messze. Meglehet, hogy váratlanul kényes kérdéseket fog
föltenni. «Ön gazdag, így mondta nekem és én látom is. A gazdag
ember is munkával tartozik a társadalomnak, épen mert ember. De ön,
mit tesz ön a társadalomért?» Mit mond erre a jó nevelő? Nem tudom.
Talán elég ostoba lesz arra, hogy arról a gondoskodásról beszéljen
a gyermeknek, a melyet ő iránta tanusít. A mi engem illet, a műhely
kiránt engem a zavarból. «Kedves Emilem, ez aztán a pompás kérdés.
Megigérem neked, hogy felelek rá a magam részéről, majd ha te is a
magad részéről olyan feleletet találsz, a melylyel meg vagy
elégedve. Addig is gondom lesz rá, hogy neked és a szegényeknek
adjam, a mi fölöslegem van; és hetenként egy asztalt vagy egy padot
csináljak, hogy ne legyek mindenben egész haszontalan.»


Ime visszatértünk önmagunkhoz. A gyermekünk most kész arra, hogy
megszűnjön gyermek lenni, visszatért saját egyéniségébe. Jobban
érzi, mint valaha a kényszert, a mely hozzáfűzi a dolgokhoz. Miután
azon kezdtük, hogy gyakoroltuk a testét és az érzékeit, a szellemét
és az itéletét gyakoroltuk. Most végre összekötöttük tagjainak
használatát szellemi képességeinek használatával; cselekvő és
gongolkozó lényt csináltunk, hogy teljessé tegyük az embert, nem
marad más hátra, mint hogy szerető és érző lényt csináljunk belőle,
vagyis hogy az elméjét az érzés által tökéletesítsük. De mielőtt
belépnénk a dolgoknak ezen új rendjébe, vessünk egy tekintetet
arra, a melyből kilépünk és nézzük meg a lehető legpontosabban,
hogy meddig jutottunk.

Növendékünknek eleinte csak érzékletei voltak, most már eszméi
vannak; csak érzett, most már itél. Mert több egymásra következő
vagy egyidejű benyomások összehasonlításából és az itéletből,
melyet ebből levonunk, keletkezik a vegyes vagy complex benyomásnak
egy neme, a melyet én eszmének nevezek.

Az eszmék alkotásának a módja adja meg az emberi szellem
jellemét. Az a szellem, a mely eszméit csak tényleges vonatkozások
alapján alkotja meg, alapos szellem; az, a mely beéri a látszólagos
vonatkozásokkal, fölületes szellem. Az, a mely a vonatkozásokat
olyanoknak látja, a milyenek, helyes szellem, az, a mely rosszul
értékeli őket, hibás szellem; az, a ki képzelt vonatkozásokat talál
ki, a melyekben nincs sem valóság, sem látszat, bolond; az, a ki
nem hasonlít össze, buta. Az eszmék összehasonlítására és a
kapcsolatok megtalálására való kisebb vagy nagyobb képesség adja az
emberben a több vagy kevesebb szellemet stb.

Az egyszerű eszmék csak összehasonlított benyomások. Vannak
itéletek az egyszerű benyomások közt ép úgy, mint a complex
benyomások közt, a melyeket én egyszerű eszméknek nevezek. A
benyomásban az itélet tisztára passiv, megerősíti azt, hogy
csakugyan érezzük, a mit érzünk. Az észrevevésben vagy az eszmében
az itélet aktiv, összekapcsolja, összehasonlítja és meghatározza a
vonatkozásokat,  melyeket az érzék nem határoz meg. Ez
az egész különbség, de ez nagy különbség. A természet sohasem vezet
minket félre, mindig magunk vezetjük magunkat félre.

Látom, hogy a nyolcz éves gyermek elébe fagylaltot adnak;
szájához emeli a kanalat, a nélkül, hogy tudná, mi van benne és
megijedve hidegségétől, felkiált: oh hisz ez éget! Nagyon
élénk benyomást érez, a tűz melegénél élénkebbet nem ismer, s így
azt hiszi, most is ezt érzi. És még is téved. A hideg érintése
fájdalmat okoz neki, de nem égeti; ez a két benyomás nem is
hasonló, mivel azok, a kik megpróbálták az egyiket is és a másikat
is, nem tévesztik őket össze; tehát nem a benyomás téveszti meg,
hanem az itélet, a melyet róla alkot.

Ugyanígy áll a dolog azzal, a ki először lát tükröt vagy optikai
készüléket, vagy tél vagy nyár közepén megy be egy mély pinczébe,
vagy nagyon melegen vagy nagyon hidegen dugja bele kezét nagyon
langyos vízbe, vagy a ki két keresztbetett ujja között forgat egy
kis golyót stb. Ha beéri azzal, hogy megmondja, a mit észre vesz és
a mit érez, az itélete teljesen passziv lévén, lehetetlen tévednie.
De ha a látszat szerint itél a dologról, akkor aktiv, akkor
összehasonlít, akkor inductió útján állapítja meg azt, a mit nem
vesz észre. Ekkor téved vagy tévedhet. Hogy helyesbbíthesse, vagy
hogy elejét vehesse a tévedésnek, tapasztalatra van szüksége.

Mutassátok meg növendéketeknek éjszaka a felhőket, a melyek a
hold közt és közte haladnak el. Azt fogja hinni, hogy a hold halad
ellenkező irányban és a felhők állanak. Elhamarkodott inductió
alapján hiszi ezt, mert rendszerint inkább a kis tárgyakat látta
mozogni, mint a nagyokat és a felhők nagyobbaknak látszanak neki,
mint a hold, a melynek távolságát nem tudja megitélni. Mikor az
úszó csónakból, bizonyos távolságból nézi a partot, az ellenkező
hibába esik és azt hiszi, hogy a föld mozog, mert nem érezvén a
saját mozgását, a csónakot, a tengert vagy a folyót és egész
horizontját mozdulatlannak tekinti s a part, a melyet mozogni lát,
csak ennek egy részéül tűnik föl neki.

Mikor a gyermek először lát egy a vízbe félig beledugott
 botot, töröttnek látja: az érzéklete
helyes és helyes is maradna, még ha nem tudnók is ennek a
tüneménynek az okát. Ha tehát megkérditek tőle, hogy mit lát, azt
fogja mondani: egy törött botot; és helyesen is mondja, mert egész
bizonyos, hogy egy törött botnak benyomását tette. De a mikor
itéletétől félrevezetve tovább megy és miután azt állította, hogy
törött botot lát, még azt is állítja, hogy a mit lát, az csakugyan
törött bot, akkor tévesen beszél. Miért van ez? Azért, mert akkor
activvá lesz és többé nem szemlélet alapján, hanem inductió alapján
itél, azt állítva, a mit nem érzékel, t. i. hogy az egyik érzék
által nyert itéletet a másik érzék megerősíti. Miután összes
tévedéseink itéleteinkből származnak, nyilvánvaló, hogy ha sohasem
volna szükségünk itélni, nem volna szükségünk tanulni sem. Sohasem
volna alkalmunk tévedni, boldogabbak volnánk tudatlanságunkban,
mint a milyenek tudásunkban lehetünk. Kicsoda tagadná, hogy a
tudósok ezer igaz dolgot tudnak, melyeket a tudatlanok nem fognak
tudni soha? Vajjon ez által a tudósok közelebb vannak-e az
igazsághoz? Ellenkezőleg, előhaladásukban távolodnak tőle, mert az
itélni vágyó hiúság még előbbre halad, mint a felvilágosodás, s így
minden igazsághoz, a melyet megösmernek, csak száz téves itélettel
együtt jutnak el. Csalhatatlanul be van bizonyítva, hogy Európa
tudós társaságai csak a hazugság nyilvános iskolái. És minden
bizonynyal több tévedés van a tudományos akadémiákban, mint a
huronok egész nemzetségében.

Miután mennél többet tudnak az emberek, annál többet tévednek, a
tévedés kikerülésére az egyedüli eszköz a tudatlanság. Ne itéljetek
és nem fogtok tévedni. Ez ép úgy a természet törvénye, mint az
észé. Leszámítva a csekélyszámú és nagyon érzékelhető közvetlen
kapcsolatokat, melyekben a dolgok állanak velünk, a többi dolgok
iránt természetszerűen csak mély közönbösséget érzünk. A vadember
meg se moczczanna, ha a világ legszebb gépezetének működését és a
villamosság összes csodáit láthatná is. Mi közöm hozzá? Ez a
tudatlannak legkelendőbb szava és a bölcshöz is ez illik
legjobban.

De sajnos, ez a szó nem nekünk való már. Mindenhez  van
közünk, mert függünk mindentől és kiváncsiságunk szükségszerűen
kiterjed szükségleteinkkel együtt. Ezért tulajdonítok nagyon nagy
kiváncsiságot a filozofusnak és egyáltalán semmilyet a vadembernek.
Ennek nincs szüksége semmire, annak szüksége van az egész világra s
különösen bámulókra.

Azt fogják mondani, kilépek a természetből, én azonban nem
hiszem. A természet nem a közvélemény, hanem szükség szerint
válogatja meg az eszközeit és a szabályait. A szükségletek pedig az
emberek helyzete szerint váltakoznak. Nagy különbség van a
természetes állapotban élő természetes ember és a társadalmi
állapotban élő természetes ember között. Emil nem a sivatagba
száműzni való vadember, hanem arra teremtett vadember, hogy a
városban lakjék. Itt kell megtalálnia, a mire szüksége van, hasznot
húznia lakóiból és ha nem is úgy élnie, mint ők, de velük
élnie.

Miután annyi új viszony közben, melyektől függni fog, akarata
ellenére is itélnie kell, tanítsuk meg tehát itélni.

A legjobb módja a helyes itélet megtanulásának az, a mely
leginkább irányul tapasztalataink egyszerűsítésére, sőt
nélkülözhetésükre a nélkül, hogy tévedésbe esnénk. Ebből az
következik, hogy miután sokáig igazoltuk az egyik érzék viszonyait
a másikéival, meg kell még tanulni igazolni minden érzés viszonyát
magamagában véve, a nélkül, hogy szükségünk volna egy másik
érzékhez folyamodni; akkor minden benyomás eszmévé lesz számunkra
és ez az eszme mindig egyezni fog az igazsággal. Ilyen fajtájú a
nyereség, melylyel betölteni igyekeztem az emberi életnek ezt a
harmadik korát.

Az eljárásnak ez a módja olyan türelmet és körültekintést kíván,
a melyre kevés mester képes és a mely nélkül a növendék nem tanul
meg soha itélni. Ha például téved a törött bot látszatában s hogy
megmutasd tévedését, sietsz a botot kihúzni a vízből, talán
megszünteted a tévedését, de mire tanítod meg vele? Semmi olyanra,
a mit nem tanult volna meg hamarosan magától is. Nos, nem ez, a mit
tenni kell. Nem annyira arról van szó, hogy megtanítsuk egy
igazságra, mint inkább hogy megmutassuk neki, hogy kell hozzáfogni,
 hogy mindig rájöjjön az igazságra. Hogy
jobban megtanítsuk, nem kell azonnal kiigazítani tévedését. Vegyük
például Emilt és engem.

Először a két föltételezett kérdés elsejére minden szokott módon
nevelt gyermek okvetlenül állító módon fog felelni. Ez bizonyosan
törött bot, fogja mondani. Nagyon kételkedem benne, hogy Emil is
ugyanezt a feleletet fogja adni. Nem látván annak szükségét, hogy
tudós legyen vagy annak látszassék, sohasem siet itélni, csak
bizonyítékok alapján itél és ez alkalommal távol van attól, hogy
bizonyítékot találjon, mert jól tudja, hogy a jelenségekről való
itéleteink mennyire alá vannak vetve az illuziónak, ha csak a
távlat révén is.

Máskülönben, miután tudja tapasztalatból, hogy legkönnyebb
kérdéseimnek is mindig van valami czélja, melyet ő kezdetben nem
vett észre, nem szokta meg, hogy hebehurgyán válaszoljon,
ellenkezőleg, gondolkodóba esik, figyelmes lesz, gondosan
megvizsgálja kérdésemet, mielőtt felelne rá. Soha nem ad nekem
feleletet, melylyel maga is nincs megelégedve és őt kielégíteni
nehéz dolog. Végül nem nagyon erősködünk, sem ő, sem én, hogy
megtudjuk a dolgok valóságos állását, hanem csak hogy ne essünk
tévedésbe. Nagyobb zavarba jutnánk, ha olyan okkal kellene
beérnünk, a mely nem állja meg a helyét, mintha egyáltalán nem
találnánk okot. Nem tudom, ez olyan szó, a mely nekünk
mindkettőnknek olyan kényelmes és a melyet oly gyakran mondunk,
hogy nem kerül egyikünknek sem megerőltetésébe. De ha esetleg
kipottyan a szájából az a hebehurgyaság, vagy ha kitér a felelet
elől a kényelmes nem tudommal, az én feleletem mindkét
esetben ugyanaz: Nos, vizsgáljuk meg.

A bot, a mely közepéig bele van dugva a vízbe, merőleges
helyzetben van megerősítve. Hogy megtudjuk, el van-e törve, a hogy
látszik, mennyi mindenfélét kell csinálnunk, mielőtt kihúznók a
vízből vagy hozzáérnénk a kezünkkel?

1. Körüljárjuk a botot és látjuk, hogy a törés velünk forog.
Tehát csak a szemünk változtatja meg s a tekintet nem mozgatja meg
a testeket. 

2. Jól ránézünk merőlegesen a botnak a vizen kívül álló végére;
akkor a bot már nincs meggörbülve, a szemünk felé fordult vége
pontosan elrejti a másik végét.77)
Vajjon a szemünk kiegyenesítette a botot?

3. Felzavarjuk a víz felületét s látjuk, hogy a bot több darabra
hajlik, czikk-czakkban mozog a víz hullámzása szerint. Vajjon a
mozgás, melybe a vizet hoztuk, elég-e arra, hogy a botot így
megtörje, puhává és folyékonynyá tegye?

4. Lefolyatjuk a vizet és azt látjuk, hogy a bot lassankint
ismét egyenessé válik, a mint a víz lejebb száll. Nem elég-e ez
arra, hogy megvilágosodjék a tény és hogy megtaláljuk a fénytörést?
Nem igaz tehát, hogy a látás téveszt meg, miután csak reá van
szükségünk, hogy helyesbítsük a tévedést, melyet neki
tulajdonítunk.

Tegyük fel, hogy a gyermek elég ostoba arra, hogy ne értse meg
ezeknek a kisérleteknek eredményét; akkor segítségül kell hívni a
látáshoz a tapintást. A helyett, hogy kihúznók a botot a vízből,
hagyjuk abban a helyzetben és a gyermek simítson rajta végig egyik
végétől a másikig. Nem fogja szögletét érezni, a bot tehát nincs
eltörve.

Azt fogjátok mondani, hogy itt nemcsak itéletekről van szó,
hanem forma szerinti következtetésekről. Igaz: de nem látjátok,
hogy a mint a szellem eljutott az eszmékig, minden itélet
következtetés? Minden érzéki benyomásról való tudat megállapítás,
itélet. Tehát a mint összehasonlítunk egy érzéki benyomást egy
másikkal, akkor következtetünk. Az itélet és a következtetés
művészete tökéletesen ugyanaz.

Emil nem fogja soha tudni a dioptikát (a sugártörés tanát), vagy
azt akarom, hogy ezen a boton tanulja meg. Nem fog soha rovarokat
szétvagdalni, nem fogja soha megolvasni a nap foltjait, nem fogja
tudni, mi a mikroszkóp és a teleszkóp. A ti tudós növendékeitek
gúnyolódni fognak tudatlanságán. Igazuk lesz, mert mielőtt ezekhez
a készülékekhez  folyamodnék, azt vélem, előbb fel kell
őket fedeznie és gondolhatjátok, hogy az nem fog hamar menni.

Ez az egész módszerem szelleme ezen a téren. Ha a gyermek egy
kis golyót görget keresztbefont ujjai közt és azt hiszi, két golyót
érez, nem engedem meg neki, hogy odanézzen, a míg nincs
meggyőződve, hogy csak egy golyó van ott.

Ezek a felvilágosítások, azt hiszem, elegendők lesznek, hogy
pontosan megjelöljék a haladást, melyet eddig növendékem szelleme
tett és az utat, melyen ezt a haladást tette. De talán megdöbbentek
a dolgok nagy sokaságán, melyeket elvonultattam előtte, attól
féltek, hogy elhalmozom szellemét az ismeretek tömegével. A dolog
ellenkezőleg áll, inkább arra tanítom, hogy ne tudja őket, mint
hogy tudja. Megmutatom neki a tudomány útját, a mely valóság
szerint könnyű, de hosszú, végtelen és lassú, ha az ember be akarja
járni. Megtétetem vele az első lépéseket, hogy felismerje a
bejárást, de nem engedem neki soha, hogy messzire menjen.

Kénytelen lévén magától tanulni, a maga eszének veszi hasznát és
nem a másénak, mert hogy ne adjon semmit az előitéletekre, nem
szabad semmit adnia a tekintélyre és tévedéseink java része
kevésbbé magunkból ered, mint másokból. Abból a folytonos
gyakorlatból olyan szellemi derekasságot nyer, a mely hasonló
ahhoz, melyet a testnek munkával és fáradsággal szerzünk. Egy másik
előny, hogy csak erőinek arányában haladunk előre. A szellem ép úgy
mint a test, csak azt viszi magával, a mit el bír vinni. Mikor az
értelem magáévá teszi a dolgokat, mielőtt elhelyezné az
emlékezetben, akkor a mit levon belőle, az övé is; ha ellenben
kedve ellenére túlterheljük az emlékezetét, annak a veszélynek
teszszük ki, hogy sohasem von le belőle semmit, a mi az ő tulajdona
volna.

Emilnek kevés az ismerete, de a mije van, igazán az övé; semmit
sem tud félig. Azoknak a dolgoknak csekély számában, melyeket tud
és melyeket jól tud, a legfontosabb az, hogy sok van, a mit nem tud
és a mit egy nap nem tudhat, még sokkal több, a mit mások tudnak, ő
azonban soha életében nem fog tudni és végtelenül sok olyan, a mit
 soha senki sem fog tudni. Egyetemes a
szelleme, nem tudása által, hanem a tudás megszerzésére való
képessége által; nyilt, értelmes, mindenre kész szellem és mint
Montaigne mondja, ha nem is tanult, de legalább tanítható. Elég
nekem, ha meg tudja találni a mire való-t mindenben, a mit
tesz és a miért-et mindenben, a mit hisz. Mert, még egyszer
mondom, nem az a czélom, hogy tudományt adjak neki, hanem hogy
megtanítsam, hogy szükség esetére megszerezze és hogy pontosan
megbecsültessem vele, mennyit ér és megszerettessem vele mindenek
fölött az igazságot. Ezzel a módszerrel lassan haladunk, de sohasem
teszünk haszontalan lépést és nem vagyunk kénytelenek hátrálni.

Emilnek csak természetes és tisztára fizikai ismeretei vannak. A
történelemnek még a nevét se tudja, sem azt, hogy mi fán terem a
metafizika és az erkölcstan. Tudja az embernek lényeges viszonyait
a dolgokkal, de semmit nem tud az embernek az emberhez való morális
viszonyairól. Kevéssé tudja általánosítani az eszméket, kevéssé tud
abstractiókat csinálni. Meglátja a bizonyos testek közös
tulajdonságait, a nélkül, hogy okoskodnék ezekről a
tulajdonságokról magukban véve. Ismeri az abstract tért a
geometriai ábrákból, ismeri az abstract mennyiséget az algebrai
jelekből. Ezek az ábrák és ezek a jelek a támaszai ezeknek az
abstractióknak, melyekre az érzékei támaszkodnak. Nem igyekszik a
dolgokat természetük szerint ismerni, hanem csak azok szerint a
kapcsolataik szerint, a melyek érdeklik. A mi tőle idegen, azt csak
magára való vonatkozásában értékeli, de ez az értékelése exact és
biztos. A képzelet s a konvenczió semmi áron se nyomul bele.
Nagyobbra veszi azt, a mi neki hasznosabb és nem idegenedve el soha
az értékelésnek ettől a módjától, nem ad semmit a
közvéleményre.

Emil dolgos, mértékletes, türelmes, állhatatos és tele van
bátorsággal. Képzelete, nem lévén felhevülve, nem túlozza előtte
soha a veszedelmeket; kevéssé érzékeny a bajok iránt és
állhatatosan tudja állni a szenvedést, mert nem tanult meg
szembeszállni a sorssal. A mi a halált illeti, még alig tudja, mi
az, de hozzászokva ellenállás nélkül alávetni  magát a
szükségszerűség törvényének, mikor meg kell halnia, jajgatás és
ellenkezés nélkül fog meghalni. Ez minden, a mit a természet abban
a mindenki által rettegett pillanatban megenged. Szabadon élni és
kevéssé csüngni az emberi dolgokon, a legjobb módja a meghalás
megtanulásának.

Szóval megvan az erényből mindene, a mi ő reá magára vonatkozik.
Hogy meglegyenek a társadalmi erényei is, ahhoz nem hiányzik
egyebe, mint hogy ismerje a kapcsolatokat, melyeket ezek
követelnek, csak azoknak a felvilágosításoknak van híjával, a
melyeket szelleme teljesen kész magába fogadni.

Másokra való tekintet nélkül nézi magamagát és jónak tartja, ha
mások sem gondolnak ő vele. Nem kiván senkitől semmit és azt hiszi,
nem tartozik senkinek semmivel. Egyedül van az emberi
társadalomban, csak egyedül önmagára számít. Több joga is van, mint
másnak, hogy magamagára számítson, mert ő minden, a mi az ő korában
csak lehet. Nincsenek tévedései, vagy csak olyanok, a melyektől
senki sem tudja megóvni magát. A teste egészséges, a tagjai
mozgékonyak, a szelleme helyes és előitéletek nélkül való, a szíve
szabad és szenvedélyek nélkül való. Az önszeretet, az összes
szenvedélyek közül a legelső és legtermészetesebb, még alig támadt
fel benne. A nélkül, hogy megzavarná bárkinek a nyugalmát,
megelégedetten, boldogan és szabadon élt, a mennyire a természet
engedte. Úgy találjátok, hogy az a gyermek, a ki így jutott el
tizenötödik évéig, elvesztegette előbbi éveit?







NEGYEDIK KÖNYV.

Mily hamar haladunk át ezen a földön! Az élet első negyedrésze
eltelt, mielőtt ismernők használatát; az utolsó negyede úgy telik
el, hogy már nem tudjuk többé élvezni. Kezdetben nem tudunk élni,
majd azután nem birunk többé és abban az időközben, a mely ezt a
két hasznavétlen végletet elválasztja, a megmaradó időnek
háromnegyed része alvással, munkával, szenvedéssel,
kényszerűséggel, mindenféle fajta kínokkal telik el. Az élet rövid,
nem annyira a miatt, hogy kevés ideig tart, hanem azért, mert ebből
a kevés időből is alig marad valami arra, hogy élvezzük. A halál
pillanata lehet még oly messze a születésétől, az élet mindig
nagyon rövid, ha ez a köz rosszúl van kitöltve.

Hogy úgy mondjam, kétszer születünk: egyszer arra, hogy
létezzünk, másodszor arra, hogy éljünk; egyszer a fajunk számára,
másodszor a nemünk számára. Azoknak, a kik a nőt tökéletlen
férfinak tartják, kétségkívül nincs igazuk, de a külső analogia
mellettük szól. A házasodás koráig a kétféle nemű gyermekek között
nincs semmi, a mi nyilvánvalólag elkülönbözteti őket; ugyanaz az
arczuk, ugyanaz az alakjuk, ugyanaz az arczszínük, ugyanaz a
hangjuk, minden egyforma: a leányok gyermekek s a fiúk is
gyermekek; ugyanaz az egy név elegendő az ily hasonló lényeknek.
Azok a lények, a melyeknél megakasztják a nem további fejlődését,
megőrzik ezt az egyformaságot egész életükön át; mindig nagy
gyermekek; a nők pedig, a kik sohasem vesztik el ezt az
egyformaságot, úgy tünik, sohasem válnak valami mássá.

Az ember azonban általában véve nem arra van teremtve, hogy
mindig a gyermekkorban maradjon. Kilép  belőle
a természet által előírt időben és ennek a válságos pillanatnak,
mely elég rövid ugyan, nagy a fontossága.

Mint a hogy a tenger zúgása messziről megelőzi a vihart, az a
viharos fordulat előre jelzi magát az ébredező szenvedélyek
mormolása által; tompa gerjedezés figyelmeztet a veszedelem
közeledtére. A kedélyhangulat változása, gyakori fellobbanások, a
szellem folytonos izgatottsága csaknem fegyelmezhetetlenné teszi a
gyermeket. Süket lesz az iránt a hang iránt, a mely tanulékonnyá
tette; valóságos lázas oroszlán lesz; félreismeri vezetőjét, nem
akarja többé, hogy vezessék.

A változó kedélyhangulat jeleihez járulnak a külsőben
észrevehető változások. Arczkifejezése kifejlődik és jellegzetessé
válik; a ritka és lágy pehely, a mely arcza alján nő, megbarnul és
sűrű lesz. A hangja mutálni kezd, vagyis inkább elveszti a hangját:
se nem gyermek, se nem férfi és nem tudja egyiknek a hangját sem
megütni. Szeme, a léleknek ez a szerve, a mely idáig nem mondott
semmit, beszédessé és kifejezővé válik; növekvő tűz lelkesíti át;
legélénkebb tekintetének még megvan a szent ártatlansága, de nincs
meg benne már a régi együgyűség: már érezni, hogy sokat mondhat,
kezdi tudni lesütni a szemét és pirulni; érzelmessé válik, mielőtt
tudná, mit érez; nyugtalan a nélkül, hogy oka volna rá. Mindez
lassacskán állhat be és időt engedhet neked, de ha élénksége nagyon
is türelmetlenné válik, ha fellobbanása dühhé változik, ha egyik
pillanatról másikra felingerlődik és ellágyul, ha ok nélkül
könnyeket ont, ha olyan dolgok közelében, a melyek veszedelmesekké
kezdenek rá nézve válni, az érverése meggyorsul és a szeme
fellobban, ha egy nő keze, a mely az övét érinti, megborzongatja,
ha zavarba jön vagy félénkké válik mellette: Ulysses, oh bölcs
Ulysses, vigyázz magadra! A tömlők, melyeket annyi gonddal
bezártál, megnyíltak, a szelek már kiszabadultak: ne hagyd el egy
pillanatra sem a kormányt, vagy el vagy veszve.

Ez a második születés, a melyről szóltam; ekkor születik az
ember igazán az élet számára, ekkor nem idegen számára semmi
emberi. Idáig gyermekjáték volt a gondoskodásunk,  csak
most nyer igazi fontosságot. Ez az a kor, a hol a rendes nevelés
végezni szokta és épen ez az, a hol a miénknek kezdenie kell, de
hogy jól kifejtsük ezt az új tervet, vissza kell térnünk hátrább az
idevonatkozó dolgok állásához.

Szenvedélyeink fenntartásunk elsőrendű eszközei; ép oly
hiábavaló, mint a milyen nevetséges vállalkozás, ha el akarjuk őket
pusztítani; ez annyi, mint ha a természetet akarnók békóba
szorítani, az Isten művét megjavítani. Ha Isten azt mondaná az
embernek, hogy semmisítse meg a szenvedélyeket, melyeket beléje
oltott, akkor Isten akarva és nem akarva ellentmondana önmagának.
Sohasem rendelt ilyen esztelen dolgot, semmi hasonló nincs beleírva
az emberi szívbe és a mit Isten akar, hogy az ember megtegyen, nem
mondatja neki egy másik ember által, ő maga mondja neki, a szíve
mélyébe írja bele.

Azt tehát, a ki meg akarná akadályozni a szenvedélyek
felébredését, csaknem épen olyan bolondnak találnám, mint azt, a ki
meg akarná őket semmisíteni és azok, a kik idáig azt találták
hinni, hogy nekem ez a tervem, bizonyára nagyon rosszul értettek
meg.

De vajjon helyes okoskodás volna-e, abból, hogy az ember
természetében rejlik, hogy szenvedélyei legyenek, azt
következtetni, hogy azok a szenvedélyek, melyeket magunkban érzünk
és a melyeket másokban látunk, mind természetesek? A forrásuk
természetes, az igaz, de ezer idegen patak dagasztotta meg; nagy
folyam ez, mely szüntelenül növekszik és a melyben alig födözhetni
fel néhány cseppjét eredeti vizének. Természetes szenvedélyeink
szoros korlátok között mozognak; eszközei szabadságunknak, arra
irányulnak, hogy fentartsanak minket. Mindazok, a melyek leigáznak
és tönkretesznek, máshonnan jutnak belénk; a természet nem oltja
őket belénk, mi sajátítjuk el őket a természet hátrányára.

Szenvedélyeink forrása, a többinek mindnek eredete és kezdete,
az egyedüli, a mely együtt születik az emberrel és nem hagyja el, a
míg él: az önszeretet; kezdetleges, velünk született, minden
egyébnél előbb való szenvedély, a melynek  a
többiek bizonyos értelemben csak módosulásai. Ebben az értelemben,
ha úgy tetszik, valamennyi természetes. De ezeknek a módosulásoknak
nagyobb része idegen okokból ered, a melyek nélkül sohasem
harapóznának el és maguk ezek a módosulások egyáltalán nem
előnyösek ránk nézve, sőt ártalmasak; megváltoztatják eredeti
czéljukat és saját elvük ellen törnek: akkor jut az ember a
természeten kívül és ellenmondásba kerül önmagával.

Az önszeretet mindig jó, mindig a rendnek megfelelő. Mindenkinek
saját kötelessége lévén saját maga fentartása, gondjainak elseje és
legfontosabbja az és az is kell, hogy legyen, hogy szüntelenül erre
vigyázzon. És hogy vigyázhatna rá, ha nem találná benne legnagyobb
érdekét?

Szeretnünk kell tehát önmagunkat, hogy fennmaradhassunk; jobban
kell szeretnünk magunkat, mint minden más dolgot és ugyanennek az
érzésnek közvetlen következésekép szeretjük azt, a mi
fentartásunkra szolgál. Minden gyermek ragaszkodik a dajkájához:
Romulus biztosan ragaszkodott a nőstény farkashoz, a mely
szoptatta. Kezdetben ez a ragaszkodás merőben gépies. A mi javára
válik egy egyén jóllétének, vonzza őt, a mi ártalmára van,
visszariasztja; ez csak vak természeti ösztön. Ezt az ösztönt
érzéssé alakítja át, a ragaszkodást szeretetté, az ellenszenvet
gyűlöletté az ártalmunkra vagy hasznunkra levő nyilvánvaló szándék.
Érzéketlen lények iránt, melyek csak a nekik adott impulsust
követik, nem kél bennünk szenvedély; azok ellenben, a melyektől
belső alkatuknál vagy akaratuknál fogva, jót vagy rosszat várunk, a
melyekről azt látjuk, hogy szabadon hatnak mellettünk vagy
ellenünk, hasonló érzéseket keltenek bennünk azokhoz, a melyeket ők
mutatnak. A mi javunkra válik, azt keressük; a mi javunkra akar
válni, azt szeretjük; a mi ártalmunkra van, azt kerüljük, de a mi
ártalmunkra akar lenni, azt gyűlöljük.

A gyermek első érzése az önszeretet, a második pedig, a mely az
elsőből származik: a szeretet azok iránt, a kik közelébe jutnak,
mert a gyöngeségnek abban az állapotában, a melyben van, mindenkit
arról a segítségről és gondoskodásról ismer meg, a melyben
részesül. A ragaszkodás,  melylyel dajkája és dadája iránt
van, kezdetben csak szokás. Keresi őket, mert szüksége van rájuk és
jól érzi magát náluk; ez inkább ismeretség, mint jóakarat. Sok
időre van szüksége annak megértésére, hogy nemcsak hasznosak rá
nézve, hanem azok is akarnak lenni és akkor kezdi el őket
szeretni.

A gyermek tehát természettől fogva hajlandó a jóindulatra, mert
látja, hogy mindaz, a mi közelébe jut, segítségére hajlandó és mert
ennek a megfigyelésének révén megszokja a faja iránti kedvező
érzést; de a mily mértékben kiterjeszti viszonyait, szükségleteit,
aktiv vagy passziv függőségeit, fölébred benne másokhoz való
viszonyainak érzése és előidézi a kötelességeket és kedvezéseket.
Akkor a gyermek zsarnokoskodó, féltékeny, ravasz, boszuálló lesz.
Ha rászorítják az engedelmességre, nem látja annak hasznosságát, a
mit parancsolnak neki, szeszélynek tulajdonítja, annak a
szándéknak, hogy kinozzák és föllázad. Ha ellenben engedelmeskednek
neki, a mint valami ellenáll, mindjárt lázadást lát benne, a vele
szembeszállás szándékát; megveri a széket vagy az asztalt, mert nem
engedelmeskedett neki. Az önszeretet, a mely csak önmagára tekint,
beéri azzal, hogy saját szükségleteink ki vannak elégítve; az önzés
ellenben, a mely összehasonlítja magát, soha sincs megelégedve és
nem is tudna lenni, mert az az érzés, a mikor önmagunkat elébe tesz
a többieknek, azt is követeli, hogy a többiek maguk elébe tegyenek
minket, a mi pedig lehetetlenség. Így keletkeznek a gyöngéd és
szerető szenvedélyek az önszeretetből és így keletkeznek a
gyűlöletes és dühös szenvedélyek az önzésből. Így az embert lényege
szerint az teszi jóvá, hogy kevés a szükséglete és kevéssé
hasonlítja össze magát másokkal; lényege szerint gonoszszá pedig az
teszi, hogy sok a szükséglete és sokat ad a mások véleményére.
Ennek az elvnek alapján könnyű látni, hogyan lehet jóra vagy
rosszra irányozni a gyermekek és az emberek minden szenvedélyét.
Igaz, hogy nem tudva mindig egyedül élni, nehezen maradhatnak
mindig jók; ez a nehézség szükségszerűen fokozódik
összeköttetéseikkel és főleg ebben a tekintetben teszik a
társadalom veszedelmei a művészetet  és a gondoskodást
elkerülhetetlenebbé, hogy elejét vegyük az emberi szívben annak az
elaljasodásnak, a mely új szükségleteiből keletkezik.

Az embernek megfelelő tanulmány az összeköttetéseinek
tanulmánya. A míg csak fizikai lényében ismeri magát,
tanulmányoznia kell önmagát a dolgokkal való kapcsolataiban; ez
egész életének feladata attól a ponttól fogva, a melyhez most
jutottunk.

Mihelyt az embernek társnőre van szüksége, többé már nem
elszigetelt lény, szíve nincs már egyedül. Ezzel megszületik
fajával való minden vonatkozása, szívének minden vonzalma. Első
szenvedélye erjedésbe hozza az összes többieket.

Az ösztön iránya meghatározatlan. Az egyik nem vonzódik a
másikhoz; ez a természet hajlama. A választás, a kedvezés, a
személyes ragaszkodás a műveltség, az előitélet, a szokás műve;
időre és ismeretekre van szükség, hogy képesek legyünk a
szeretetre; csak azután szeretünk, hogy itéltünk, előbb
összehasonlítunk s csak aztán kedvezünk. Ezek az itéletek
öntudatlanul alakulnak ki, de azért nem kevésbbé valódiak. Az igazi
szeretet, bármit mondjanak is, mindig becsben fog állni az emberek
előtt, mert bár túlbuzgalma néha félrevezet is, bár nem zárja ki
annak szívéből, a ki érzi, a gyűlöletes tulajdonságokat, sőt elő is
idézheti, mindazáltal tiszteletre méltó tulajdonságokat tételez
fel, a melyek nélkül lehetetlen volna szeretetet érezni. Ez a
választás, melyet szembe szoktak vetni az észszel, mégis belőle
származik. Vakká tették Ámort, mert jobb a szeme, mint a mienk és
mert látja azokat a kapcsolatokat is, melyeket mi nem tudunk
észrevenni. Annak számára, a kinek semmiféle fogalma sincs sem
kiválóságokról, sem szépségről, minden nő egyforma jó volna és a
legelőször útjába akadó lenne mindig a leginkább szeretetreméltó. A
szerelem egyáltalán nem a természettől ered, sőt korlátja és féke
hajlamainak; általa történik, hogy kivéve a szerelem tárgyát, az
egyik nem teljesen közönbössé válik a másikra nézve.

A mely kedvezést nyujtunk, ugyanabban kivánunk részesülni;
 a szerelemnek kölcsönösnek kell lennie.
Hogy az embert szerethessék, szeretetreméltóvá kell tennie magát;
hogy előnyben részesüljön, szeretetreméltóbbnak kell lennie
másoknál, mindenki másnál szeretetreméltóbbá, legalább a szerelem
tárgyának szemében. Ebből keletkeznek az első tekintetek a hozzá
hasonlókra, ebből az első összehasonlítások velük, ebből a
versengés, a vetélkedés, a féltékenység. Az érzéssel csordultig
tele szív szereti kitárni magát; a szerelmes hölgy szüksége után
fölkél a jóbarát szüksége. A ki érzi, mily édes szerettetni, azt
kívánja, hogy az egész világ szeresse és ha mindenki kedvezéseket
akar, hogyne volna sok az elégedetlen. A szerelemmel és barátsággal
születnek meg az egyenetlenkedések, az ellenségeskedés, a gyűlölet.
Látom, a mint fölemelkedik az oly sok különböző szenvedély öléből
az előitélet rendíthetetlen trónján és a buta halandók, alávetve
uralmának, csakis mások véleményére alapítják saját létüket.

Kövessétek nyomon ezeket a gondolatokat és látni fogjátok,
honnan nyeri önzésünk azt a formát, melyet mi természetesnek
tekintünk és az önszeretet, nem lévén többé önmagában befejezett
érzés, hogy válik büszkeséggé a nagy lelkekben, hiúsággá a
kicsinyekben és valamennyiben szüntelenül a felebarátok költségére
táplálkozik. A szenvedélyeknek ez a fajtája, nem lévén csirája a
gyermekek szívében, magától nem születhetik meg benne, csak mi
viszszük bele és mindig csak a mi hibánkból gyökerezik meg benne;
de nem így áll a dolog a fiatal ember szívében, tehetünk, a mit
akarunk, megszületnek benne akaratunk ellenére is. Ideje tehát
módszert változtatni.

Kezdjük néhány fontos megjegyzéssel arról a kritikus korról, a
melyről itt szó van. A gyermekkorból a serdülő korba való átmenet
nincs annyira meghatározva a természet által, hogy ne váltakoznék
az egyes egyénekben a temperamentumok szerint és a népekben az
éghajlatok szerint. Mindenki tudja a különbséget, a mely ebben a
tekintetben fennáll a meleg és hideg országok között és mindenki
látja, hogy a forró temperamentumok hamarabb formálódnak, mint a
többiek. Az okok dolgában azonban tévedni lehet és  gyakran
a fizikumnak tulajdonítani, a mi a morálnak a róvására irandó; ez
korunk filozófiájában a leggyakrabbi tévedések egyike. A természet
tanulságai késlekedők és lassuk, az emberekéi csaknem mindig idő
előttiek. Az első esetben az érzékek fölkeltik a képzelődést, a
másikban a képzelődés kelti fel az érzékeket, koraérett
tevékenységet ad nekik, a mely múlhatatlanul enerválja előbb az
egyéneket, majd huzamos időre terjedve, magát a fajt is.
Általánosabb és biztosabb megfigyelés az éghajlatok hatására
vonatkozónál az, hogy a serdülő kor és a nemi ösztön mindig
korábban áll be a művelt és pallérozott népeknél, mint a tudatlan
és barbár népeknél.78) A
gyermekekben különös éleselméjűség van abban, hogy ki tudják
hámozni az illem mindenféle majmoskodása alól a rossz erkölcsöket,
melyeket ellepleznek előlük. A tisztult nyelv, a melyet
eltanultatnak velük, a tisztesség leczkéi, melyekben részesítik
őket, a rejtelmesség fátyla, melyet szemük elé vonni igyekeznek,
megannyi ösztökéje kiváncsiságuknak. A hogy a dolgot csinálni
szokták, nyilvánvaló, hogy a mit állítólag ellepleznek előlük csak
arra való, hogy rátanítsák őket, ez pedig minden tanítás
 közül, melyben részesítik őket, a
legkevésbé válik hasznukra.

Kérjetek tanácsot a tapasztalattól s meg fogjátok érteni,
mennyire meggyorsítja ez az esztelen módszer a természet művét és
tönkreteszi a tempramentumot. Ez egyik főoka a fajok
degenerálódásának a városokban. A fiatal emberek, időnek előtte
kimerülve, kicsinyek maradnak, gyöngék, rossz szervezetűek, növés
helyett öregszenek, mint a hogy a szőlőtő, a melyen gyümölcsöt
termelnek tavaszszal, elfonnyad és kihal, mielőtt eljönne az
ősz.

Bárdolatlan és egyszerű népek közt kellett, hogy lakott légyen
az, a ki tudni akarja, mily késői korig tudja meghosszabbítani a
gyermekek ártatlanságát a boldog tudatlanság. Megható és egyúttal
nevetni való látvány, mikor azt látjuk, hogy a két nem, szívük
biztonságára bízva, meghosszabbítják a serdültség és a szépség
koráig a gyermekkor naiv játékait és már a bizalmasságukkal is
kimutatják gyönyöreik tisztaságát. Mikor aztán ez a szeretetreméltó
fiatalság megházasodik, a két hitvestárs kölcsönösen személyük első
zsengéit adván egymásnak, annál kedvesebbek egymásnak; az
egészséges és erőteljes gyermekek sokasága zálogává lesz az olyan
egyesülésnek, a melyet semmi sem változtat meg és gyümölcse lesz
korai éveik tartózkodásának.

Ha az a kor, a melyben az ember megszerzi neme tudatát, ép
annyira különbözik a nevelés eredménye által, mint a természet
hatása által, ebből az következik, hogy ezt a kort siettetni és
késleltetni lehet a szerint a mód szerint, a hogy a gyermekeket
neveljük és ha a test abban a mértékben nyer vagy veszt szilárdsága
dolgában, a hogy siettetik vagy késleltetik ezt a fejlődést, ebből
következik az is, hogy mennél jobban igyekszünk késleltetni, annál
többet nyer a fiatal ember izmosság és erő dolgában. Egyelőre csak
a merőben fizikai hatásokról beszélek; hamar megfogjuk látni, hogy
a dolog nem korlátozódik csak erre.

Ezekből a megfontolásokból vonom le az oly gyakran vitatott
kérdés megoldását, vajjon helyes dolog-e idejekorán felvilágosítani
a gyermekeket kiváncsiságuk tárgyairól vagy  jobb
eltéríteni őket a dologtól mérsékelt megtévesztésekkel. Én azt
hiszem, hogy nem kell sem az egyiket, sem a másikat tenni. Először
is ez a kiváncsiság nem kap lábra bennük, ha nem adunk nekik rá
alkalmat. Tenni kell róla, hogy ne legyen meg bennük. Másrészt meg
az olyan kérdések, a melyekre nem kell okvetlenül felelni, nem
követelik meg, hogy megtéveszszük felőlük a kérdezőt: többet ér
elhallgattatni őket, mint hazugsággal felelni nekik. A gyermek nem
fog nagyon meglepődni ezen a szabályon, ha gondunk volt arra, hogy
közömbös dolgokban hozzászoktassuk. Végül, ha mégis arra szánjuk
magunkat, hogy feleljünk, tegyük ezt a legnagyobb egyszerűséggel,
rejtelmeskedés nélkül, zavar nélkül, mosolygás nélkül. Sokkal
kevesebb a veszély a gyermek kiváncsiságának kielégítésében, mint
felizgatásában.

Válaszaitok legyenek mindig komolyak, rövidek, határozottak és a
habozás látszata nélkül valók. Nem is kell hozzátennem, hogy
igazaknak kell lenniök. Nem lehet a gyermeket rátanítani arra, hogy
a felnőtteknek hazudni veszélyes, a nélkül, hogy éreznők a
gyermekeknek való hazudás még veszedelmesebb voltát. Csak egyetlen
egy hazugságon kapja rajta mesterét a tanítvány s örökre tönkre
lehet téve a nevelés gyümölcse.

Bizonyos dolgokról való teljes tudatlanság felel meg talán
legjobban a gyermekeknek; de tudják meg idejekorán azt, a mit
lehetetlen örökre elrejteni előlük. Vagy nem szabad
kiváncsiságuknak semmi tekintetben fölébrednie, vagy ki kell
elégíttetnie az előtt a kor előtt, a mikor már nem veszélytelen.
Növendékekkel szemben való eljárástok ebben a tekintetben sokban
függ különleges helyzetétől, a társaságtól, mely körülveszi, a
körülményektől, a melyek közé előreláthatólag kerülhet stb. Fontos
dolog e tekintetben nem bízni semmit a véletlenre és ha nem vagytok
benne biztosak, hogy tizenhat éves koráig tudatlanságban
tarthatjátok a nemek különféleségéről, legyen rá gondotok, hogy
megtanulja tíz éves kora előtt.

Nem szeretem, ha a gyermekekkel nagyon is finom nyelven
beszélnek, sem ha nagy kitéréseket tesznek, a melyekből
 észrevehetik, hogy el akarják kerülni a
dolgoknak saját nevükön való nevezését. A jó erkölcs ezekben a
dolgokban mindig nagyon egyszerű, ellenben a bűntől bemocskolt
képzelet kényessé teszi a fület és ráviszi, hogy folyton keresse a
válogatott kifejezéseket. A nyers kifejezések következmény
nélküliek; a sikamlós eszméket kell elkerülni.

Ámbár a szemérem természetes tulajdonsága az emberi fajnak, a
gyermekekben természetszerűleg nincs bennük. A szemérem csak a
rossznak ismeretével születik meg és a gyermekekben, a kiknek sem
nincs meg, sem nem volna szabad, hogy meglegyen ez az ismeretük,
hogy volna meg az az érzés, a mely ennek következménye? Beléjük
oltani a szemérem és tisztesség tanítását annyi, mint megtanítani
őket arra, hogy vannak szégyenletes és tisztességtelen dolgok,
annyi, mint beléjük oltani a titkos vágyat ezeknek a dolgoknak a
megismerésére. Előbb-utóbb végére járnak és az első szikra, a mely
a képzelődést éri, bizonyosan sietteti az érzékek felgyuladását. A
ki pirúl, az már bűnös, az igazi ártatlanság nem szégyel
semmit.

A gyermekeknek nem ugyanazok a vágyai, mint a felnőtteknek, de
ép úgy alá lévén vetve a tisztátalanságnak, a mely sérti az
érzékeket, ép ebből az alávetettségből vonhatják le az illem
ugyanazon leczkéit. Kövessétek a természet szellemét, a mely
ugyanarra a helyre helyezve a titkos gyönyörök és a tisztátalan
szükségletek szerveit, ugyanazokat a gondoskodásokat rótta rá a
különböző életkorokra, hol az egyik, hol a másik szempontból; a
férfira szeméremből, a gyermekre tisztaságból.

Csak egy jó módját látom annak, hogy megőrizzük a gyermekek
ártatlanságát s ez az, hogy mindazok, a kik őt körülveszik,
tiszteljék és szeressék. E nélkül minden tartózkodás, melyet velük
szemben tanusítani igyekszünk, előbb-utóbb megczáfolja magát s egy
mosoly, egy szemhunyorintás, egy vigyázatlan mozdulat megmond nekik
mindent, a mit el akarnánk előlük hallgatni; elég nekik, hogy
megértsék, ha észreveszik, hogy el akarták előlük titkolni. Azoknak
a fordulatoknak és kifejezéseknek az óvatossága,  a
melyeket az udvarias emberek egymás között használnak, olyan
értelmességet tételez fel a gyermekekről, a melylyel nem is szabad
birniok s ezért egyáltalán nincs helyén velük szemben; ha azonban
igazán tiszteletben tartjuk együgyüségüket, velük beszélve könnyen
megtaláljuk a kifejezéseknek azt az egyszerűségét, a mely hozzájuk
illik. Van bizonyos naiv nyelv, a mely jól áll és tetszik az
ártatlanságnak: ez az az igazi hang, a mely eltéríti a gyermeket a
veszedelmes kiváncsiságtól. Ha egyszerűen szólunk velük mindenről,
nem is engedjük bennük feltámadni a gyanut, hogy több mondani
valónk is lehet a számukra. Ha a durva szavakhoz hozzáfűzzük a
nekik megfelelő kellemetlen képzeteket, ezzel elfojtjuk a
képzelődés első tüzét; nem tiltjuk meg nekik, hogy ezeket a
szavakat kiejtsék és ezek az eszmék meglegyenek bennük, de a
nélkül, hogy gondolna rá, beleoltjuk az undort felidézésük iránt.
És mennyi zavartól menti meg ez a naiv szabadság azokat, a kik
szívükben rejtik és mindig azt mondják, a mit mondani kell és
mindig úgy mondják, a hogy érezték.

Hogy lesznek a gyermekek? Kényes kérdés, a mely elég
természetszerűen ötlik fel a gyermekben és a melyre az ügyetlen
vagy okos választól függ néha egész életüknek erkölcse és
egészsége. A legrövidebb mód, a melyet egy anya elképzelhet, hogy
kisegítse magát a nélkül, hogy rá kelljen szednie a fiát, az, hogy
hallgatást parancsol neki. Ez jó lenne, ha mindjárt kezdettől fogva
hozzászoktatták volna közömbös kérdésekben és ha nem gyanítana
semmi rejtelmességet ebben az új hangban. De az anyák ritkán
hagyják ennyiben. Ez a házas emberek titka, – mondják a
fiúnak – kis fiúknak nem szabad ilyen kiváncsiaknak lenniök.
Ez bizonyára nagyon jó arra, hogy kisegítse az anyát zavarából; de
tudnia kell, hogy a kis fiút izgatja ez a megvető modor és nem fog
addig egy pillanatra sem nyugodni, a míg nem tudta ki a házas
emberek titkát és elég hamar ki is fogja tudni.

Legyen szabad felhoznom egy nagyon elütő választ, a melyet
ugyanarra a kérdésre hallottam és a mely annál inkább felötlött
nekem, mert egy beszédében és modorában 
egyaránt szemérmetes nőtől eredt, a ki azonban fiának java és az
erény kedvéért lábbal tudta taposni a megszólástól és a
csufondárosok hiábavaló fecsegésétől való félelmet. Nem sokkal
azelőtt a fiú vizeletével egy kis követ adott ki magából, a mely
megsértette az uretráját; a baj azonban elmúlt s ő meg is
feledkezett róla. Mama, – mondta a kis hebehurgya, – hogy
lesznek a gyermekek? Édes fiam, – felelt az anya habozás
nélkül, – a nők vizelik ki őket olyan fájdalmakkal, melyek
sokszor életükbe kerülnek. Nevessenek rajta a bolondok,
botránkozzanak meg a buták; de kérdezzék meg maguktól a bölcsek,
tudtak volna-e ennél okosabb és jobban czélravezető feleletet
találni.

A természetes és a gyermek előtt ismeretes szükséglet képzete
eltéríti a rejtelmes folyamat gondolatát. A fájdalom és halál
hozzájáruló képzetei beborítják a szomorúság fátyolával, a mely
lehűti a képzelődést és elfojtja a kiváncsiságot; minden a szülés
következményeire, nem pedig okaira téríti a gondolatot. Az emberi
természet gyöngeségei, a visszás tárgyak, a szenvedés képei, ezek
azok a felvilágosítások, a melyekre ez a felelet vezet, ha a
visszataszító benyomás, melyet kelt, megengedi a gyermeknek, hogy
tovább kérdezze őket. Honnan volna alkalma keletkezni a vágyak
nyugtalanságának az így irányított beszélgetésből? És mégis
látjátok, hogy az igazság nem sértetett meg és hogy nem volt
szükség felvilágosítás helyett félrevezetni a növendéket.

Gyermekeitek olvasnak: olvasmányaikból olyan ismereteket
szereznek, melyekkel nem bírnának, ha nem olvastak volna. Mialatt
tanulnak, képzelődésük felgyullad és megélesedik a tanulószoba
csendjében. Ha a világban élnek, különös beszédmódot hallanak,
olyan példákat látnak, melyek meglepik őket; olyan jól meggyőzték
őket, hogy ők is emberek, hogy mindenben, a mit a felnőttek
tesznek, azt keresik, miképen illenék ő hozzájuk, mások tettei
mintául kell hogy szolgáljanak nekik, mikor mások itéletei
törvényekül szolgálnak nekik. A cselédek, a kik függnek tőlük s a
kiknek következőleg érdekük, hogy tessenek nekik, kedvükben járnak
a jó erkölcsök rovására; a kikapós nevelőnők négy éves korukban
olyan beszédeket folytatnak  velük, a milyeneket a
legszemérmetlenebb személy se merne mondani nekik tizenöt éves
korukban. Ők elfelejtik hamar, a mit mondtak a gyermeknek, de ez
nem felejti el, a mit hallott. Az illetlen beszédek készítik elő a
kicsapongó erkölcsöket; a feslett inas teszi a gyermeket fajtalanná
és az egyiknek titka biztosítékául szolgál a másikénak.

A korának megfelelően nevelt gyermek egyedül áll. Nem ismer más
ragaszkodást, mint a megszokásból folyót; úgy szereti a nővérét,
mint a zsebóráját és a barátját, mint a kutyáját. Nem érzi magát
semmiféle nemből, semmiféle fajból valónak: a férfi és a nő
egyformán idegen rá nézve, abból, a mit tesznek s a mit mondanak,
semmit sem vonatkoztat magára; nem látja és nem hallja vagy nem
figyel rá, a beszédjük nem érdekli jobban, mint a példájuk: mindez
nem neki való. Ez nem mesterséges megtévesztés, melyet beleoltanak,
hanem természetszerű tudatlanság. Eljön az idő, a mikor ugyanannak
a természetnek gondja lesz rá, hogy felvilágosítsa növendékét és
csak akkor juttatta abba a helyzetbe, hogy koczkázat nélkül vegye
hasznát a leczkéknek, melyeket ad neki. Íme, az alapelv; a
szabályok részletei nem tartoznak tárgyamhoz és azok az eszközök, a
melyeket más tárgyak dolgában ajánlok, mintául szolgálhatnak erre
nézve is.

Ha rendet és szabályt akartok teremteni a keletkező
szenvedélyekben, tágítsátok ki az időközt, melyen belül
kifejlődnek, hogy legyen idejük elrendezkedni a szerint, a hogy
születnek. Akkor nem egy ember rendezi el őket, hanem maga a
természet, a ti dolgotok nem egyéb, mint hogy engedjétek, hadd
intézze el a munkáját. Ha növendéketek egyedül volna, nem volna
semmi tenni valótok; de minden, a mi körülveszi, felizgatja
képzelődését. Az előitéletek áradata magával ragadja: hogy
visszatarthassuk, ellenkező irányba kell szorítani. Az érzés kell
hogy fékezze képzelődését és az ész el kell, hogy hallgattassa az
emberek véleményét. Minden szenvedély forrása az érzékiség; a
képzelődés határozza meg irányukat. Minden tény, a mely érzi
kapcsolatait, szükségszerűen felizgatódik, a kapcsolatai
megváltoznak és ha természetének megfelelőbbeket képzel
 vagy vél képzelni magának. Ezek a
képzelődés tévedései, melyek bűnökké változtatják minden véges lény
szenvedélyeit, még az angyalokéit is, ha ugyan vannak
szenvedélyeik; mert tudniok kellene minden lény természetét, hogy
tudhassák, milyen kapcsolatok felelnek meg legjobban az
övéknek.

Íme, tehát minden emberi bölcseség sommája a szenvedélyek
irányításában: 1. érezni az ember igazi kapcsolatait a fajban ép
úgy, mint az egyénben, 2. ezek szerint a kapcsolatok szerint
szabályozni a léleknek minden indulatát.

De ura-e az ember szenvedélyeinek úgy, hogy indulatait ilyen
vagy olyan kapcsolatok szerint szabályozza? Kétségkívül, ha képes
rá, hogy képzelődését erre vagy arra a tárgyra irányítsa vagy hogy
ezt vagy azt a szokását vegye fel. Máskülönben itt nem annyira
arról van szó, a mit az ember magamagával tehet, mint inkább arról,
a mit mi tehetünk tanítványunkkal azoknak a körülményeknek
megválogatása által, a melyek közé helyezzük. Ha kifejtjük azokat
az eszközöket, melyek alkalmasak arra, hogy megtartsák a természet
rendjében, akkor eleget mondhatunk arra vonatkozólag, hogy mikép
léphet ki belőle.

A míg érzékisége a maga egyéniségére marad korlátozva, addig a
cselekedeteiben nincs semmi erkölcsiség; csak a mikor önmagán túl
kezd terjeszkedni, veszi fel a jónak és rossznak előbb az érzését,
aztán a fogalmát, a mely valódi emberré alakítja, fajának lényeg
szerinti tagjává. Ehhez az első ponthoz kell tehát fűzni
megfigyeléseinket.

Ezek nehezek annyiban, mert hogy megtehessük őket, el kell
vetnünk azokat a példákat, melyek szemünk előtt vannak és keresnünk
kell azokat, a melyekben a fokozatos fejlődés a természetnek
megfelelőleg mutatkozik.

Jó modorú, udvarias, művelt gyermek, a ki csak arra vár, hogy
módjában legyen alkalmazni azokat az időelőtti ismereteket,
melyeket szerzett, sohasem téved abban, hogy mely időpontban lesz
ez neki módjában. Sőt nem is várja meg, hanem sietteti; időelőtti
erjedésbe hozza vérét;  jóval előbb tudja, mi kell hogy
vágyainak czélja legyen, semmint ezeket a vágyakat érezné. Nem a
természet izgatja, hanem ő tesz erőszakot a természeten s mikor ez
férfivá teszi, nincs már számára semmi tanulni valója; gondolatában
már rég férfi volt, mielőtt valóban azzá lett volna.

A természet igazi menete fokozatosabb és lassúbb. Lassankint
nekitüzesedik a vér, a szellemek megérlelődnek, a temperamentum
kialakul. A bölcs munkásnak, a ki az üzemet vezeti, gondja van rá,
hogy tökéletesítse összes eszközeit, mielőtt működésbe hozná őket:
hosszas nyugtalanság előzi meg az első vágyakat, hosszas
tudatlanság vezeti őket tévelygésben, az ember vágyik a nélkül,
hogy tudná, mire. A vér erjed és izgul, az élet túltengése tör
kifelé. A szem fölélénkül és végig vizsgálja a többi lényeket: az
ember kezd érdeklődni azok iránt, a kik körülveszik, kezdi érezni,
hogy nem arra született, hogy egyedül éljen; így nyílik meg a szív
az emberi vonzalmak számára és képessé lesz a ragaszkodásra.

Az első érzés, a melyre a gondosan nevelt ifjú fogékony, nem a
szerelem, hanem a barátság. Fejledező képzelődésének első
nyilvánulása az, hogy megtanulja, hogy vannak hozzá hasonlók s a
faj előbb hat rá, mint a nem. Ez tehát az ártatlanság
meghosszabbításának másik előnye: hogy az ébredező érzékiség arra
használtatik fel, hogy elhintessenek a serdülő ifjú szívébe a
humanitás első magvai. Annál becsesebb előny, mert ez az élet
egyetlen ideje, a mikor az ilyen törekvéseknek igazi sikere
lehet.

Mindig azt láttam, hogy a korán romlott s a nőknek és a
tobzódásnak kiszolgáltatott emberek embertelenek és kegyetlenek; a
temperamentum felfortyanása türelmetlenné, bosszúállóvá, dühössé
teszi őket: a képzeletük, eltelve egyetlen tárgygyal, elfordul
minden egyébtől; nem ismernek sem könyörületet, sem irgalmasságot,
fel tudnák áldozni apjukat, anyjukat, az egész világot legkisebb
élvezetüknek. Ellenkezőleg a boldog egyszerűségben nevelkedett
embert a természet első rezdülései a gyöngéd és szeretetteljes
szenvedélyek felé vezetik; részvétteljes szívét megindítja
embertársainak szenvedése, remeg az örömtől, mikor 
pajtását viszontlátja, karja gyöngéd ölelésre tárul, szeme a
meghatottság könnyeit tudja ontani; szégyennek érzi, ha nem nyerte
meg a rokonszenvet, megbánást érez, ha megbántott valakit. Ha
vérének fellobbanó tüze élénkké, hevessé, hirtelen haragúvá teszi,
egy pillanattal később látni szívének minden jóságát megbánásának
kitörésében; sír, nyög a sérelem miatt, melyet okozott, a saját
vérével fizetné meg azt a vért, a melyet ontott, egész fellobbanása
elcsitúl, egész büszkesége megalázkodik hibájának érzése előtt. Ha
őt magát sértik meg, legnagyobb fölháborodásában is lefegyverzi egy
bocsánatkérés, egy szó; ép oly nyiltszívűen bocsátja meg mások
hibáját, mint a hogy a magáét jóvá teszi. A fiatalság nem a kora
sem a bosszúállásnak, sem a gyűlöletnek; a könyörületnek, a
kegyelmességnek, a nagylelkűségnek a kora. Igen, ezt állítom és nem
félek tőle, hogy a tapasztalás megczáfol; egy gyermek, a ki nem
született rossznak és a ki megőrizte ártatlanságát húsz éves
koráig, ebben a korban a legnagylelkübb, a legjobb, a legszeretőbb
és legszeretetreméltóbb ember a világon. Meghiszem, hogy effélét
még nem mondtak nektek: a ti filosofusaitoknak, a kik a kollégiumok
minden romlottságában nevelkedtek, eszükben sincs, hogy ezt
tudják.

Az embert gyöngesége teszi káros szelleművé; közös
nyomoruságaink vezetik szívünket a humanitáshoz; ha nem volnánk
emberek, nem tartoznánk neki semmivel. Minden ragaszkodás az
önmagában való elégtelenség jele; ha egy embernek sem volna az
előbbire szüksége, eszébe se jutna arra gondolni, hogy egyesüljön
velük.79) Így születik meg magából
gyöngeségünkből törékeny boldogságunk. Az igazán boldog lény
magányos lény; csak egyedül Isten élvez tökéletes boldogságot; de
közülünk kinek van róla fogalma? Ha volna véges lény, a mely
elegendő volna önmagának, miben telhetne gyönyörűsége a mi
fogalmaink szerint? Egyedül volna, boldogtalan volna. Nem birom
elképzelni, hogy a kinek nincs semmire szüksége, szerethessen
valamit;  nem birom elképzelni, hogy a ki nem
szeret semmit, boldog lehessen.

Ebből az következik, hogy embertársainkhoz nem annyira
gyönyöreik, mint inkább szenvedéseik érzése által ragaszkodunk,
mert ebben jobban látjuk természetünk azonosságát és az ő irántunk
való ragaszkodásuknak biztosítékait. Ha közös szükségleteink
érdek-közösségbe juttatnak, közös szenvedéseink érzelmi közösséget
keltenek. A boldog ember látása nem annyira szeretetet, mint inkább
irigységet kelt a többiekben, könnyen azzal vádolhatják, hogy olyan
jogot bitorol, a mely nem illeti meg, a mikor kizárólagos
boldogságot szerez magának s önzésünk szenved még az által is, hogy
érezteti velünk, hogy ennek az embernek nincs ránk szüksége. De
kinek nem esik meg a szíve a boldogtalanon, a kit szenvedni lát? Ki
ne szeretné megszabadítani bajaitól, ha ez nem kerülne a
jókívánságnál egyébbe? Hamarabb képzeljük magunkat a boldogtalan
helyébe, mint a boldog emberébe; érezzük, hogy a két állapot egyike
közelebbről érint bennünket, mint a másika. A szánakozás édes, mert
a mikor a szenvedő helyébe képzeljük magunkat, e mellett érezzük
azt a gyönyört, hogy nem szenvedünk úgy, mint ő. Az irigység keserű
dolog, mert a boldog ember látása által az irigykedő épen nem jut
az ő helyébe, ellenben bánkódást kelt benne, hogy ő nem az. Úgy
tűnik fel, mintha az egyik fölmentene minket azok alól a bajok
alól, a melyekben szenved, a másik pedig megfoszt minket azoktól a
jóktól, a melyeket élvez.

Ha fel akarjátok tüzelni és táplálni egy fiatal ember szívében a
keletkező érzékenység rezdüléseit s a jellemét a jótékonyság és a
jóság felé akarjátok fordítani, ne erjeszszétek benne a
büszkeséget, a hiúságot, az irigységet az emberek csalékony
boldogsága által, ne tárjátok korán szeme elé az udvarok pompáját,
a paloták ragyogását, a látványosságok vonzó erejét, ne vezessétek
a társaságokba, a ragyogó gyülekezetekbe, ne mutassátok neki a nagy
társaság külső képét, mielőtt abba a helyzetbe nem hoztátok, hogy
ezeket saját értékük szerint tudja megbecsülni. Megmutatni neki a
világot, mielőtt megismerné az embereket,  ez nem
annyit tesz, mint formálni őt, hanem annyit, mint megrontani; nem
annyi, mint oktatni, hanem annyi, mint megtéveszteni.

Az emberek természetüknél fogva sem nem királyok, sem nem
főurak, sem nem udvaronczok, sem nem gazdagok; valamennyien
meztelenen és szegényen születtek, valamennyien alá vannak vetve az
élet nyomorúságainak, a bánatnak, a bajoknak, a szükségleteknek, a
mindenféle fájdalmaknak; végül mind halálra vannak ítélve. Valóság
szerint ez az ember; ez alól senki halandó nincs kivéve. Kezdjétek
tehát azon, hogy az emberi természetből azt tanulmányozzátok, a mi
benne tőle elválaszthatatlan, a mi leginkább alkatrésze az
embernek.

Tizenhat éves korában az ifjú tudja, mit tesz az, szenvedni,
mert maga is szenvedett, de alig tudja még, hogy más lények szintén
szenvednek; az érzés nélküli látás még nem tudás és a mint százszor
mondtam, a gyermek nem kívánja elképzelni, a mit mások éreznek,
csak a saját bajait ismeri; de mikor az értékek első kifejtése
fellobbantja benne a képzelet tüzét, elkezdi embertársaiban is
érezni magát, felindulni panaszaikon és szenvedni fájdalmaik miatt.
Akkor kell, hogy a szenvedő emberiség szomorú látványa meghozza
szívébe az első megindulást, a melyet valaha érzett.

Ha ezt a pillanatot nem könnyű észrevenni gyermekeitekben, kit
okoltok érte? Oly korán kitanítottátok őket, hogy játszszanak az
érzéseikkel, oly korán megtanítottátok az érzések nyelvére, hogy
mindig ugyanazon a hangon beszélve, magatok ellen fordítják
leczkéiket és nem engednek nektek semmi módot annak megitélésére,
hogy mikor nem hazudnak többé, hanem elkezdik érezni, a mit
mondanak. De nézzétek Emilemet: addig a korig, a meddig mostanáig
vezettem, sem nem érzett, sem nem hazudott. Mielőtt tudta volna,
mit tesz az, szeretni, nem mondta senkinek: szeretlek; nem
írták neki elő, mikép kell magát az apja, anyja vagy nevelője
betegszobájában viselnie; nem mutatták meg neki, mikép kell
szenvelegni azt a szomorúságot, a melyet nem érez. Nem tesz úgy,
mintha sírna bárkinek a halálán  is, mert nem tudja, mit
tesz az, meghalni. Ugyanaz az érzéketlenség, a mely a szívében van,
megvan a modorában is. Közömbös minden iránt, a mi rajta kívül
esik, mint minden más gyermek, nem érdeklődik semmi iránt;
mindössze abban különbözik a többi gyermekektől, hogy nem akar úgy
tünni fel, mintha érdeklődnék, mert nem olyan képmutató, mint
ők.

Emil keveset elmélkedett az érzékeny lényekről s így későn fogja
megtudni, hogy mi a szenvedés és a halál. A panaszok és
fájdalomkiáltások fogják majd felizgatni belsejét, a folyó vér
látványára elfordítja szemeit, a haldokló állat vonaglása valami
szorongást kelt benne, mielőtt tudná, honnan erednek ezek a
felindulások. Ha buta és barbár maradt volna, akkor ezeket nem
érezné, ha tanultabb volna, ismerné a forrásukat; nagyon is sok
eszmét hasonlított össze arra, hogy ne érezzen semmit és nem eleget
arra, hogy megértse, a mit érez.

Igy támad a részvét, az első relativ érzés, a mely a természet
rendje szerint érinti az emberi szívet. Hogy érző és részvétteljes
legyen, tudnia kell a gyermeknek, hogy vannak hozzá hasonló lények,
a melyek érzik, a mit ő érez, a kik érzik azokat a fájdalmakat,
melyeket ő érzett és olyanokat, a melyekről fogalmának kell lennie,
mert esetleg maga is érezheti még őket. Valóban, hogy indulhatnánk
fel a részvéttől, ha nem az által, hogy önmagunkon kívül helyezzük
és azonosítjuk magunkat a szenvedő állattal, úgyszólván kilépve
saját énünkből s az övét öltve fel? Csak annyit szenvedünk, a
mennyit, úgy véljük, ő szenved; nem önmagunkban, hanem ő benne
szenvedünk. Így tehát senki sem válik érzővé előbb, mintsem a
képzelete fölelevenedik és kezdi őt kiemelni önmagából.

Hogy ezt a keletkező érzékenységet föltüzeljük és tápláljuk,
hogy vezessük és kísérjük természetes hajlamában, mi egyebet kell
tennünk, mint hogy a fiatal embernek tárgyakat tartunk elébe, a
melyeken szívének kifelé ható ereje nyilvánulhat, melyek
kitágítják, kiterjesztik más lényekre, a melyek mindenütt
megtaláltatják őt önmagán kívül; ellenben gondosan eltávolítjuk
azokat, a melyek megszűkítik,  összetömörítik és
feszültté teszik az emberben az ént; vagyis más szóval feltüzeljük
benne a jóságot, az emberiességet, a könyörületességet, a
jótékonyságot, mindazokat a vonzó és szelid szenvedélyeket, melyek
természettől fogva tetszenek az embernek és megakadályozzuk az
irigységnek, a kapzsiságnak és gyűlöletnek s mindazoknak a
visszataszító és kegyetlen szenvedélyeknek a megszületését, melyek
úgyszólván nemcsak semmivé teszik az érzékenységet, hanem negativvá
is és kinzóivá válnak annak, a ki érzi őket.

Azt hiszem, az összes előző elmélkedéseket két vagy három
szabatos, világos és könnyen felfogható tételben foglalhatom
össze.



Első tétel.

Nem természete az emberi szívnek, hogy olyan emberek helyébe
képzelje magát, a kik nálunknál boldogabbak, hanem csak olyanokéba,
a kik sajnálatraméltóbbak.

Ha ez alól a szabály alól kivételeket találunk, ezek inkább
látszólagosak, mint reálisak. Igy tehát az ember nem képzeli magát
annak a gazdagnak vagy nagyúrnak a helyébe, a kihez csatlakozik;
még ha őszintén csatlakozik is, akkor sem tesz egyebet, mint hogy
kisajátítja a maga számára jólétének egy bizonyos részét. Néha
szeretjük, a mikor szerencsétlen, de a míg jól megy a dolga, nincs
igazi barátja, legfeljebb az, a ki nem engedi magát a látszattól
megtéveszteni és a ki inkább bánja, mint irigyli jólléte
daczára.

Bizonyos életbeli helyzetek meghatják az embert, mint például a
mezei és pásztorélet. E derék boldog emberek látásának varázsát nem
mérgezi meg az irigység, igazán érdeklődünk irántuk. Miért van az?
Mert érezzük, hogy módunkban áll alászállani a béke és ártatlanság
ez állapotába, élvezni ugyanazt a boldogságot; olyan alászállás ez,
a mely csak kellemes eszmékkel tölt el, mert csak akarni kell, hogy
élvezhessük. Mindig élvezetet szerez, látni az embernek
 saját lehetőségeit, szemlélni saját
javát, még akkor is, ha nem akarja hasznát venni.

Ebből az következik, hogy ha egy fiatal embert az emberiességre
akarunk rávezetni, a helyett hogy mások ragyogó sorsát bámultatnók
vele, inkább árnyoldalairól kell azt neki megmutatni és félelmet
kelt benne kelteni iránta. Akkor nyilvánvaló következésképen meg
kell hogy törje az útját a boldogsághoz a nélkül, hogy bárkinek is
a nyomába lépne.

Második tétel.

Csak azok miatt a bajok miatt sajnálunk mást, a melyek ellen
azt hiszszük, magunk sem vagyunk biztosítva.



Non ignara mali, miseris
succurrere disco.


Aeneis. I. 634.







Nem tudok semmi olyan szépet, semmi olyan mélyet, semmi olyan
meghatót, semmi olyan igazat, mint ez a vers.

Miért könyörület nélkül valók a királyok alattvalóik iránt? Mert
sohasem számítják magukat embereknek. Miért olyan ridegek a
gazdagok a szegények iránt? Mert nem félnek tőle, hogy maguk is
szegények lesznek. Miért veti meg annyira a nemesség a népet?
Azért, mert a nemes emberből sohasem lesz polgárember. Miért
emberségesebbek, vendégszeretőbbek általában a törökök, mint mi?
Azért, mert teljesen önkényes uralmukban az egyesek nagysága és
vagyona mindig kétséges és ingadozó lévén, nem tekintik a
lealacsonyodást és a nyomort maguktól idegen dolognak;80) mindenki olyanná lehet holnap, mint a kin ma
segít. Ez a gondolat, a mely minduntalan visszatér a keleti
regényekben, valami megható elemet vegyít olvasásukba, a mi nincs
meg a mi száraz morálunknak egész készletében.

Ne szoktassátok hozzá növendéketeket, hogy a maga dicsősége
magaslatáról lenézze a szerencsétlenek szenvedését, a nyomorgók
munkáját és ne reméljétek, hogy megszánja  őket,
ha úgy tekinti őket, mint magától idegeneket. Értessétek meg jól
vele, hogy azoknak a boldogtalanoknak a sorsa az övé is lehet, hogy
minden bajuk lábai alatt leselkedik, hogy egy előreláthatatlan és
elkerülhetetlen esemény egy pillanatról a másikra beléjük
merítheti. Tanítsátok meg, hogy ne számítson sem a születésére, sem
a gazdagságára, mutassátok meg neki a szerencse minden
forgandóságát; keressétek ki azoknak az embereknek mindig gyakori
példáját, a kik nálánál magasabb helyzetből alább buktak ezeknél a
szerencsétleneknél; az most nem tartozik a kérdésre, hogy a maguk
hibájából-e vagy nem; hiszen tudja-e egyáltalán a gyermek, mi a
hiba? Ne térjetek el soha ismereteinek rendjétől és csak azoknak az
ismereteknek során világosítsátok fel, melyek felfogása körén belül
esnek; nem szükséges nagyon tudósnak lennie, hogy érezze, hogy
minden emberi bölcseség sem tudja neki megmondani, eleven volt-e
egy bizonyos órában vagy sem, nem fogja-e még az éjszaka beállta
előtt a fogát csikorgatni vesefájdalmai közben; gazdag lesz-e vagy
szegény egy hónap mulva; nem fog-e egy éven belül evezni bikacsök
alatt az algiri gályákon. Mindenek fölött pedig ne mondjátok neki
mindazt hidegen, mint a katekizmus; hadd lássa, hadd érezze az
emberi bajokat; reszkettessétek meg, rémítsétek meg képzeletét
azokkal a veszedelmekkel, melyekkel minden ember szünet nélkül
körül van véve; hadd lássa maga körül mindazokat a meredélyeket és
a mikor hallgatja, a mint őket leírjátok, símuljon szorosabban
hozzátok attól féltében, hogy beléjük esik. Azt vethetitek ellenem,
hogy ezzel félénkké és gyávává teszszük. Meg fogjuk látni a
következőkben; de most egyelőre tegyük emberségessé; ez mindenek
fölött a fontos dolog számunkra.

Harmadik tétel.

A szánalom, amelylyel másvalaki baja iránt viseltetünk, nem
igazodik a baj mennyisége szerint, hanem a szerint az érzés
szerint, amelylyel azok iránt viseltetünk, a kik szenvednek
benne. 

Csak annyira sajnálunk egy szerencsétlent, a mennyire
sajnálatraméltónak tartja magát nézetünk szerint ő maga. Bajaink
fizikai érzése korlátozottabb, mint a mennyire látszik, de az
emlékezet által, a mely érezteti velünk folytonosságukat s a
képzelet által, a mely kiterjeszti őket a jövőre, lesznek a bajok
szánalomraméltókká. Ez, azt hiszem egyike azoknak az okoknak, a
melyek jobban megkeményítenek minket az állatok, mint az emberek
bajai iránt, ámbár a közös érzékenység által velük is ép úgy
közösséget kellene tartanunk. Alig sajnáljuk a taligás lovát
istállójában, mert nem teszszük fel róla, hogy mialatt a szénáját
eszi, gondol azokra az ostorcsapásokra, melyeket kapott és a
fáradalmakra, melyek várnak rá. Még kevésbbé sajnáljuk a birkát,
melyet legelni látunk, holott tudjuk, hogy nemsokára el fogják
metszeni a nyakát, mert úgy véljük, hogy nem látja előre a maga
sorsát. Ugyanúgy terjed ki ez az érzéketlenségünk az emberekre is;
a gazdagok azzal vigasztalják magukat a rossz miatt, a mit az
emberekkel tesznek, hogy ostobábbaknak hiszik őket, semmint ezeket
a bajokat érezni tudnák. Általában én a szerint mérem azt az
értéket, a melyet mindenki felebarátai boldogságának tulajdonít,
hogy milyen értéket tulajdonít nekik maguknak. Természetes, hogy az
ember könnyedén veszi azoknak az embereknek a boldogságát, a kiket
megvet. Ne csodáljátok tehát, ha a politikusok olyan megvetéssel
beszélnek a népről, sem hogy a legtöbb filozofus annyira igyekszik
az embert gonosznak tüntetni fel.

A népből áll az emberi nem; a mi nem nép, az oly csekély számú,
hogy nem is érdemes számba venni. Az ember minden társadalmi
osztályban ugyanaz; ha ez így van, akkor a legnépesebb osztályok
érdemlik a legtöbb tiszteletet. A gondolkozó előtt az összes
polgári megkülönböztetések elenyésznek; ugyanazokat a
szenvedélyeket, ugyanazokat az érzéseket látja a béreslegényben,
mint a hírneves férfiúban, nem lát rajtuk egyéb különbséget, mint a
nyelvüket, a többé-kevésbbé mesterkélt szinezetet és ha van valami
lényeges különbség köztük, akkor azok javára szól, a kik a
legjobban tudnak tettetni. A nép olyannak mutatja  magát,
a milyen és nem szeretetreméltó; a nagyvilági embereknek azonban
tettetniök kell; ha olyanoknak mutatnák magukat, a milyenek,
borzalmat keltenének.

Ugyanakkora adag boldogság és szenvedés van – mondják még
bölcseink – minden társadalmi osztályban. Ez ép oly gyászos, mint a
milyen tarthatatlan tétel, mert ha mindenki egyformán boldog, mi
szükségem van bárkivel is törődni? Maradjon mindenki, a hogy van; a
rabszolgával bánjanak rosszul, a beteg szenvedjen, a koldus
senyvedjen el, nincs semmi nyereségük benne, ha megváltozik a
helyzetük. Felsorolják a gazdag szenvedéseit és rámutatnak hiú
örömeinek ürességére. Mily durva szofizma! A gazdag szenvedései nem
következnek helyzetéből, de belőle magából, a ki helyzetével
visszaél. Ha még szerencsétlenebb volna, mint a szegény, nem méltó
a sajnálatra, mert bajai a saját művei és csak rajta múlik, hogy
boldog legyen. A szerencsétlen szenvedése azonban az állapotából
folyik, a ránehezedő sors kegyetlenségéből. Nincs az a megszokás, a
mely le tudná venni róla a fáradság, a kimerültség, az éhség
fizikai esetét; sem okosság, sem bölcsesség nem használ neki
semmit, hogy kiemelje a helyzetéből folyó bajokból. Mit nyer azzal
Epiktetes, ha előre látja, hogy a gazdája eltöri az ő lábát? Ezzel
talán kevésbbé töri el? A baján felül megvan neki még az előrelátás
baja is. Ha a nép olyan eszes volna, mint a milyen ostobának
tartjuk, vajjon ezért mit tehetne mást, mint a mit tesz?
Tanulmányozzátok az ebből a rendből való embereket és látni
fogjátok, hogy más nyelven bár, de ugyanannyi szellem és több józan
ész van bennük, mint ti bennetek. Tiszteljétek a fajtátokat;
gondoljátok meg, hogy lényegileg a népek sommájából áll, hogy ha
kivennék is belőle az összes királyokat és az összes filozófusokat,
ezt alig lehetne észrevenni és a dolgok akkor sem mennének
rosszabbul. Egy szóval tanítsátok meg tanítványotokat szeretni az
összes embereket, még azokat is, a kik nem válnak az emberiség
becsületére; gondoskodjatok róla, hogy ne csatlakozzék egyik
osztályhoz sem, hanem találja fel magát minden osztályban;
beszéljetek előtte az emberi nemről gyöngédséggel,  sőt
szánalommal, de sohasem megvetéssel. Ember, ne becstelenítsd meg az
embert.

Ezeken és más hasonló utakon, melyek ugyancsak ellenkezők a
taposott utakkal, kell belehatolni a serdülő ifjú szivébe, hogy ott
felszítsuk a természet első rezzenéseit, hogy ezeket kifejleszszük
és az embertársakra kiterjeszszük; a mihez még hozzáteszem, hogy
fontos dolog ezekhez a rezzenésekhez a lehető legkevesebb személyes
érdeket hozzávegyíteni, mindenek fölött semmi hiúságot, semmi
vetélkedést, semmi dicsvágyat, semmit azokból az érzésekből, melyek
arra kényszerítenek, hogy a többiekkel összehasonlítsuk magunkat,
mert ezek az összehasonlítások sohasem mennek végbe a gyűlölet
bizonyos érzése nélkül azok iránt, a kik elsőbbségünket elvitatják,
ha csak a saját önbecsülésünkben is. Akkor vagy elvakultnak kell
lenni, vagy felingerlődni, gonosztevőnek vagy ostobának lenni;
igyekezzünk elkerülni ezt az alternativát. Ezek az oly veszedelmes
szenvedélyek előbb-utóbb föltámadnak, úgymondják, akaratunk
ellenére is. Nem tagadom; minden dolognak megvan a maga ideje és
helye; én csak azt mondom, hogy nem kell feltámadásukat
elősegíteni.

Ez annak a módszernek a szelleme, a melyet az ember elő kell
hogy írjon magának. Ebben a példák és a részletek haszontalanok,
mert itt kezdődik a jellemek csaknem végtelen elkülönböződése és
mert minden példa, a melyet felhozhatnék, százezer közül legfeljebb
egyre illenék. Ebben a korban kezdődik az ügyes nevelő igazi
megfigyelői és nevelői szerepe is, a ki tudja a módját, hogy kell a
sziveket vizsgálni, mikor formálásukon dolgozik. A míg a fiatal
ember még nem gondol tettetésre és ezt még meg sem tanulta,
akármily tárgyat nyujtunk is elébe, modoráról, szemeiről,
mozdulatairól látjuk a benyomást, a melyet róla nyer; látjuk arczán
lelkének minden mozdulatát; kémlelésük által megtanuljuk ezeket
előre látni és végre aztán irányítani.

Általános tapasztalat, hogy a vér, a sebesülések, a
fájdalomkiáltások, a fájdalmas operácziók előkészületei és mindaz,
a mi a szenvedés tárgyait állítja érzékeink elé, 
hamarabb és általánosabban ragad meg minden embert. A pusztulás
fogalma, összetettebb lévén, nem hat ránk ép úgy; a halál képe
később és gyöngébben érint, mert senki sem tapasztalta maga-magán a
meghalást; holttesteket kellett hogy lásson az ember, hogy
érezhesse a haldoklók halálküzdelmeit. De ha ez a kép egyszer
kialakult szellemünkben, nincs szemünknek rémesebb látvány, akár a
teljes elpusztulás gondolatánál fogva, melyet az érzékek útján
fölkelt, akár azért, mert tudva, hogy ez a pillanat kikerülhetetlen
minden ember számára, élénkebben érintetteknek érezzük magunkat egy
olyan helyzet által, a melyről biztosak vagyunk, hogy nem birjuk
elkerülni.

Ezeknek a különböző benyomásoknak megvannak a módosulásai és
fokozatai, melyek minden egyén különleges jellemétől és eddigi
szokásaitól függenek; de azért egyetemesek és senki sem lehet
mentes alóluk. Vannak köztük, melyek lassúbbak és kevésbbé
általánosak, melyek inkább hatnak az érzékeny lelkekre: ezek azok,
a melyeket az erkölcsi kínok, a belső fájdalmak, keserűségek,
lehangoltságok és bánatok keltenek. Vannak emberek, a kik csak
fájdalomkiáltásokon és könnyeken tudnak megindulni, a keserűségtől
szorongó szív hosszú és tompa zokogásai nem szakasztottak belőlük
soha sóhajokat; egy levert arcz, egy sovány és fakó ábrázat,
kihamvadt és sírni már nem tudó szem látása nem ríkatta meg őket; a
lélek szenvedései rájuk nézve semmik, ők már ítéltek róluk, az ő
lelkük nem érez semmit; ne várjatok tőlük egyebet, mint
hajthatatlan szigort, ridegséget, kegyetlenséget. Lehet, hogy
feddhetetlenek és igazságosak, de sohasem kegyelmesek, nagylelkűek,
irgalmasok. Mondom, hogy igazságosak lehetnek, ha ugyan az lehet az
ember, mikor nem könyörületes.

De siettetek nagyon a fiatal embereket e szerint a szabály
szerint megitélni, különösen azokat, a kik úgy lévén nevelve, a
hogy lenniök kell, fogalmuk sincs erkölcsi szenvedésekről, a
melyeket sohasem próbáltattak meg velük; mert, még egyszer mondom,
csak azokon a bajokon sajnálkozhatnak, a melyeket ismernek és ez a
látszólagos érzéketlenség, mely csak a tudatlanságból ered, hamar
elérzékenyüléssé  változik, mikor kezdik megérezni, hogy
ezer fájdalom van az emberi életben, a melyet ők nem ismernek. A mi
Emilemet illeti, ha volt benne gyermekkorában egyszerűség és józan
ész, biztos vagyok benne, hogy ifjú korában lesz benne lélek és
érzékenység, mert az érzések igazsága erősen függ a fogalmak
helyességétől.

De miért idézem ezt itt fel? Kétségkívül nem egy olvasóm
szememre fogja vetni, hogy megfeledkeztem első elhatározásomról és
arról az állandó boldogságról, melyet növendékemnek igértem.
Boldogtalanok, haldoklók, a fájdalom és nyomor képei! Micsoda
boldogság ez, micsoda élvezet egy fiatal szívnek, a mely az életre
születik! Komor tanítója, a ki oly kellemes nevelést szánt neki,
csak azért viszi bele az életbe, hogy szenvedjen. Azt fogják tehát
mondani, de mit törődöm én ezzel? Azt igértem, hogy boldoggá
teszem, nem pedig hogy boldognak fog látszani. Az én hibám-e, ha
mindig meg hagyjátok magatokat téveszteni a látszattól s
összetévesztitek a valóságot?

Vegyünk két fiatalembert, a kinek ép most fejeződött be az első
nevelése és két egyenesen ellenkező kapun át hatolnak bele a
világba. Az egyik egyszerre felhág az Olympusra és elvegyül a
legragyogóbb társaságban; bevezetik az udvarhoz, a nagyurakhoz, a
gazdagokhoz, a szép asszonyokhoz. Fölteszem róla, hogy mindenütt
ünneplik és nem vizsgálom ennek a fogadtatásnak a hatásait az
eszére, fölteszem, hogy ellenáll nekik. A gyönyörök csak úgy
röpködnek előtte, napról-napra újabb dolgok mulattatják,
megvesztegető érdeklődéssel adja át magát mindennek. Látjátok, hogy
figyelmes, buzgó, érdeklődő, meglep az első elámulása,
megelégedettnek itélitek; de nézzétek lelkének állapotát, azt
fogjátok hinni, hogy élvez; én azt hiszem, hogy szenved.

Mit vesz észre először, ha a szemeit kinyitja? Állítólagos javak
sokaságát, melyeket nem ismert és melyeknek nagyobb része csak egy
pillanatra lévén elérhető a számára, úgylátszik, mintha csak azért
mutatkoznék előtte, hogy aztán megfosztassék tőle. Ha egy palotában
jár, látjátok nyugtalan kiváncsiságán, hogy azt kérdezi magában,
 mért nem palota az ő apai háza is.
Minden kérdésre azt mondja, hogy folyton ennek a palotának a
gazdájával hasonlítja össze magát és mindaz, a mi lealázót talál
ebben az összehasonlításban, élesíti hiuságát azzal, hogy
fellázítja. Ha magánál szebben öltözött ifjúval találkozik, látom,
hogy titokban zúgolódik szüleinek kapzsisága miatt. Ha díszesebben
van öltözve, mint más, az fáj neki, hogy ez a másik elhomályosítja
származásával vagy szellemével és minden cziczomája meg van alázva
egy egyszerű posztóruha előtt. Ha egyedül ragyog egy társaságban,
ha lábujjhegyre emelkedik, hogy jobban lássák, kinek ne volna
titokban kedve lejebbszállítani egy fiatal nyegle nagyzoló és hiú
modorát? Minden mintegy szándékosan összejátszik, egy komoly ember
nyugtalanító tekintete, egy élczelődő gúnyos szavai hamar eljutnak
hozzá és ha csak egyetlen ember is lenézi, ennek az egy embernek a
megvetése azonnal megmérgezi az összes többieknek tapsait.

Adjunk meg neki mindent, pazaroljuk rá a kellemességeket, az
előnyöket, legyen szép külsejű, szellemmel tele, szeretetreméltó.
Az asszonyok kapni fognak rajta, de a mikor kapnak rajta, mielőtt
szeretné őket, hamarabb teszik bolonddá, mint szerelmessé; lesznek
jó szerencséi, de nem lesz benne sem lelkesedés, sem szenvedély,
hogy élvezze őket. Mindig idő előtt teljesülő vágyainak nem lévén
soha idejük kifejlődni a gyönyörök ölében, csak a kényszer
boszúságát fogja érezni, az ő nemének boldogságára rendelt nem
visszássá lesz előtte és betelik vele, mielőtt még ismerné; ha
tovább is köztük marad, csak hiúságból teszi; ha pedig igazi
hajlamból ragaszkodik hozzájuk, azt fogja találni, hogy nemcsak ő
fiatal, ragyogó és szeretetreméltó és kedveseiben nem fogja mindig
a hűség csodáit találni.

Nem szólok a pletykákról, árulásokról, rágalmakról, a mindenféle
fajta kiábrándulásokról, melyek az ilyen élettől
elválaszthatatlanok. Azt mondják, a világ kitapasztalása undorral
tölt el iránta; én csak az első illuzióhoz fűződő
kellemetlenségekről beszélek.

Mily ellentét annak számára, a ki eddigelé bezárva családja és
barátai körébe, ezek minden figyelme tárgyának  látta
magát s a ki egyszerre belép a dolgok egy olyan rendjébe, az oly
keveset számít, mintegy elmerülve látja magát egy idegen körben, ő,
a ki oly sokáig a maga körének központja volt! Mily sértéseket,
mily megalázásokat kell tapasztalnia, míg az ismeretlenek között
elveszti a maga fontosságáról való képzelődéseket, melyeket övéinek
körében szerzett és nevelt nagyra! Gyermekkorában minden a kedvében
járt, minden körülötte sürgölődött; ifjú korában ő kell hogy
engedjen mindenkinek, különben ha meg találna feledkezni magáról és
meg akarná tartani régi modorát, mily durva leczkék szorítanák
vissza saját korlátai közé! Az a megszokás, hogy könnyű szerrel
megszerzi vágyainak tárgyait, arra viszi, hogy sokra vágyódjék és
szüntelenül érezteti vele a nélkülözéseket. Minden, a mi hízeleg
neki, izgatja, mindent, a mije másoknak van, kérni akarna; sóvárog
minden után, irigyli az egész világot, uralkodni akarna mindenütt;
a hiúság emészti, a féktelen vágyak heve fellobbantja fiatal
szívét; a féltékenység és gyűlölség a vágyakkal együtt születik meg
benne, minden emésztő szenvedély egyszerre támad rá; beleviszi
izgatottságát a világ forgatagába, hazahozza magával minden este,
önmagával és másokkal elégedetlenül tér haza, ezer hiábavaló
tervvel eltelve alszik el, ezer káprázattól megzavarva és a gőgje
még az álmában is elébe rajzolja a képzelt jókat, melyek vágya
kínozza és a melyeket soha életében sem fog kérni. Ime, a ti
tanítványotok; lássuk most a miénket.

Ha az első látvány, a mely szemébe szökik, a szomorúság tárgya,
az első önmagára eszmélés a gyönyör érzését adja neki. Látva,
mennyi bajtól mentes, boldogabbnak érzi magát, semmint gondolná.
Osztozik felebarátai szenvedéseiben, de ez az osztozás önkéntes és
szelid. Egyszerre élvezi a szánalmat, melylyel bajaik iránt
viseltetik és a boldogságot, hogy ő mentes tőlük; az erőnek abban
az állapotában érzi magát, a mely túláraszt minket és másutt
érvényesíti a jóllétünkre fölösleges tevékenységet. Hogy szánhassuk
másvalakinek a baját, kétségkívül ismernünk kell, de nem kell
éreznünk. Ha az ember szenvedett, vagy attól fél, hogy szenvedni
fog, sajnálja azokat, a kik szenvednek,  de a
míg az ember szenved, csak önmagát szánja. Ha most már, mindenki
alá lévén vetve az élet nyomorúságainak, másokra csak azt az
érzését költi, a melyre magának nincs ép most szüksége, ebből az
következik, hogy a részvétnek nagyon kellemes érzésnek kell lenni,
mert tanuságot tesz a mi javunkra és hogy ellenkezőleg a kegyetlen
ember mindig boldogtalan, mivel szivének állapota nem enged neki
semmi fölösleges érzelmességet, a melyeket mások szenvedései felé
fordíthatna.

A boldogságot nagyon is a látszat szerint itéljük meg; ott
tételezzük fel, a hol a legkevésbbé van meg, ott keressük, a hol
nem is lehet; a vidámság csak nagyon csalékony jel. A vidám ember
gyakran csak egy olyan boldogtalan, a ki félre akar vezetni másokat
és el akarja kábítani magát. Azok a társaságban annyira nevetős,
annyira nyíltszivű, annyira derült emberek csaknem mind búsak és
mogorvák odahaza és a cselédjeik adják meg az árát annak az
élvezetnek, a melyet ők a társaságuknak szereznek. Az igazi
megelégedettség nem vidám, nem is kicsapongó; az ember félti ezt a
nagyon kellemes érzést, a melyet érez, gondol vele, élvezi, fél,
hogy el találja rezzenteni. Az igazán boldog ember nem sokat beszél
és nem sokat nevet; úgyszólván belezárja boldogságát a szivébe. A
csillogó szem, a zajos öröm az undort és az unalmat leplezi. A
melancholia ellenben a gyönyör barátnője; a legédesebb élvezeteket
az ellágyulás és a könnyek kísérik és a féktelen öröm hamarabb
fakaszt könnyeket, mint nevetést.

Ha a mulatságok sokasága és változatossága kezdetben
hozzájárulni látszik a boldogsághoz, ha az egyenletes élet
egyformasága kezdetben unalmasnak látszik, ha jobban belenézünk,
ellenkezőleg azt találjuk, hogy a lélek legédesebb megszokása az
élvezet mérséklésében áll, a mely kevés hatáskört enged a vágynak
és az undornak. A vágyak nyugtalansága eredményezi a kiváncsiságot,
az állhatatlanságot, a zajos élvezetek üressége idézi elő az
unalmat. Az ember sohasem únja magát helyzete miatt, a mikor nem
ismer kellemesebb helyzetet. Minden emberek között a világon a vad
emberek a legkevésbbé kiváncsiak és a legkevesebbet 
unatkozók; nekik minden közömbös; nem a dolgokból merítik
élvezetüket, hanem önmagukból, semmittevéssel töltik életüket és
nem unatkoznak soha.

A nagyvilági ember teljesen benne van az álarczában. Csaknem
sohasem élvén önmagában, mindig idegen önmagával szemben és rosszul
érzi magát, ha önmagába kell térnie. Hogy mi ő, az neki semmi, hogy
minek látszik, az neki minden.

Nem tehetek róla, annak a fiatal embernek az arczán, a kiről az
imént beszéltem, valami szemtelen, édeskés, affektált vonást
képzelek, a mely visszatetszik és visszariasztja az egyszerű
embereket; az én ifjamon pedig érdekes és egyszerű fiziognomiát,
mely a megelégedést, a lélek igazi derültségét mutatja, a mely
becsülést, bizalmat sugall és a mely úgy tetszik, mintha csak a
barátság kiáradására várna, hogy odaadja a maga barátságát azoknak,
a kik közelednek hozzá. Azt hiszik, az arczkifejezés nem egyéb,
mint egyszerű kifejlődése olyan vonásoknak, melyeket a természet
már meghatározott. A mi engem illet, én azt hiszem, hogy ezen a
kifejlődésen túl egy ember arczának vonásai észrevétlenül alakulnak
ki és nyernek kifejezést a lélek bizonyos gyakori és megszokott
benyomásaiból. Ezek a benyomások kifejeződnek az arczon, az
teljesen bizonyos; és mikor megszokássá válnak, tartós nyomokat
kell hogy hagyjanak. Így fogom én fel, hogy az arczkifejezés jelzi
a jellemet és hogy néha az egyikről ítélni lehet a másikra, a
nélkül, hogy rejtelmes magyarázatokat keresnék, melyek olyan
ismereteket tételeznek fel, a milyenekkel nem birunk.

A gyermeknek csak két kifejezett lelki állapota van: nevet vagy
sír; a közbenesők rá nézve nem jelentenek semmit; szüntelenül az
egyiktől másikhoz fordul. Ez a folytonos váltakozás megakadályozza,
hogy az arczára bármiféle állandó benyomást tegyenek és hogy ez az
arcz valamiféle arczkifejezést öltsön; de abban a korban, mikor
érzékenyebbé válik s élénkebbek és állandóbbak lesznek a
hangulatai, a legmélyebb benyomások olyan nyomokat hagynak,
melyeket nehezebb lerombolni és a lélek szokásszerű állapotából
keletkezik a vonásoknak olyan elrendeződése, melyet  az idő
eltörölhetetlenné tesz. Mindazáltal nem ritka dolog, hogy az
emberek különböző életkorokban megváltoztatják az
arczkifejezésüket. Több hasonló esetet láttam és mindig azt
találtam, hogy azok, a kiket jól megfigyelhettem és figyelemmel
kísérhettem, megváltoztatták szokásos szenvedélyeiket is. Maga ez a
megfigyelés, melyben biztos vagyok, elhatározónak tünik fel nekem
és helyén van egy a nevelésről szóló értekezésben, a hol fontos
dolog, hogy megtanuljuk a lélek mozdulatait külső jelekről
megítélni.

Nem tudom, hogy azért, mert nem tanulta meg utánozni a
konvenczionális modort és olyan érzéseket tettetni, a melyek
nincsenek meg benne, az én fiatal emberem kevésbbé szeretetremeltó
lesz-e; most nem is arról van szó. Én csak azt tudom, hogy
szeretetteljesebb lesz és még úgy se tudnám elhinni, hogy az, a ki
csak önmagát szereti, elég jól tud tettetni, hogy ép úgy tessék,
mint az, a ki másokhoz való ragaszkodásából a boldogság új érzését
meríti. De a mi magát ezt az érzést illeti, én azt hiszem, hogy
eleget mondtam róla, hogy rávezessek erre a pontra egy okos olvasót
és kimutassam, hogy nem mondtam ellent magamnak.

Visszatérek tehát módszeremhez és ezt mondom: Mikor a kritikus
kor eljő, nyujtsatok a fiatalembereknek olyan látványokat, a melyek
visszatartják őket, nem pedig olyan látványokat, melyek felizgatják
őket; térítsétek el fejledező képzelődésüket olyan tárgyak által, a
melyek a helyett, hogy fellobbantanák érzékeiket, visszafojtják
hatásukat. Távolítsátok el őket a nagy városoktól, a melyekben a
nők cziczomája és szerénytelensége sietteti és megelőzi a természet
leczkéit, a hol minden olyan élvezeteket tár szemük elé, a melyeket
nem kellene ismerniök, mielőtt válogatni tudnának bennük.
Vezessétek őket vissza első lakásukba, a hol a mezei egyszerűség
nem engedi oly rohamosan kifejlődni koruk szenvedélyeit, vagy ha a
művészet iránti ízlésük még a városhoz köti őket, akadályozzátok
meg bennük épen ez által az ízlés által a veszedelmes tétlenséget.
Válogassátok meg gondosan társaságaikat, foglalkozásaikat,
szórakozásaikat, csak megható, de szerény képeket mutassatok
 nekik, a melyek megindítják őket a
nélkül, hogy eltévelyítenék, a melyek táplálják érzékenységüket, a
nélkül, hogy felindítanák érzékeiket. Gondoljatok arra is, hogy
mindenütt kell egy s más túlzástól félni és hogy a mértéktelen
szenvedélyek mindig több bajt csinálnak, mint a mennyit az ember el
tud hárítani. Nem arról van szó, hogy betegápolót, irgalmas
testvért csináljatok növendéketekből, hogy tekintetét a fájdalmak
és szenvedések folytonos látványaival bántsátok, hogy betegtől
beteghez hordozzátok, kórházból-kórházba és a vesztőhelyről a
börtönökbe. Meg kell indulnia az emberi nyomoruságok láttára, nem
pedig eltompulnia. Ha sokáig ugyanazok a látványok érik az embert,
akkor már nem érzi a benyomásaikat, a megszokás hozzászoktat
mindenhez, a mit nagyon is gyakran lát az ember, azzal a képzelete
nem foglalkozik már sokáig, pedig csak a képzelet érezteti velünk
mások bajait; így válnak a papok és orvosok, épen mert nagyon
sokakat látnak szenvedni és meghalni, könyörtelenekké. Növendéketek
tehát ismerje meg az ember sorsát és felebarátai nyomoruságait, de
ne legyen nagyon gyakran a tanújuk. Egyetlen jól megválasztott
tárgy, megfelelő világításban megmutatva egy hónapra való
megilletődéssel és elmélkedéssel tölti el. Nem annyira arra, a mit
lát, mint a visszagondolás arra, a mit látott, határozza meg az
ítéletet, melyet alkot róla és a tartós benyomás, melyet valamely
tárgyról nyer, nem annyira magából a tárgyból ered, mint inkább a
szempontból, a mely szerint az ember rá való emlékeit visszaidézi.
Ha így rendezitek be a példákat, a tanításokat, a képeket, akkor
sokáig eltompíthatjátok az érzékek éleit és eltéríthetitek a
természetet azzal, hogy a saját útmutatásait követitek.

A szerint, a mint az ismereteket szerzi, válaszszatok olyan
eszméket, melyek ezekkel kapcsolatban vannak; a szerint, a mint
vágyai felgyulladnak, válaszszátok ki a visszafojtásukra alkalmas
képeket. Egy öreg katona, a ki erkölcseivel ép úgy kitüntette
magát, mint vitézségével, azt beszélte nekem, hogy kora ifjúságában
az apja, a ki okos ember volt, de nagyon jámbor, látva, hogy
kifejlő temperamentuma a nők felé vonja, nem mulasztott el semmit,
hogy  visszatartsa, de végül mikor minden
gondoskodása daczára érezte, hogy kisiklik a kezéből, jónak látta
elvinni a vérbajosok kórházába és a nélkül, hogy bármire is
figyelmeztette volna, bevezette egy terembe, a hol ezeknek a
szerencsétleneknek egy csapata bűnhődött a borzalmas gyógykezelés
által azokért a kicsapongásokért, a melyek idáig juttatták. Erre az
undok látványra, a mely egyszerre fellázította az összes érzékeket,
a fiatal ember kevés híján elájult. «Eredj, nyomorult kéjencz,
mondta neki akkor az apja heves hangon, kövesd az aljas hajlamot, a
mely magával ragad téged, csakhamar boldognak fogod magadat
mondani, ha bejuthatsz ebbe a terembe, vagy áldozatául esve a
leggyalázatosabb kínoknak, arra fogod kényszeríteni apádat, hogy
hálát adjon Istennek a halálodért.»

Ez a pár szó, hozzájárulva az energikus képhez, a mely a fiatal
ember elé tárult, olyan hatást tett rá, a mely nem fog soha
elmosódni. Állásából folyólag arra lévén kárhoztatva, hogy
ifjúságát a helyőrségekben töltse, jobbnak látta elviselni
bajtársai minden csúfolódását, mint utánozni feslett életmódjukat.
«Ember voltam, – mondta nekem – megvoltak a gyöngeségeim, de
mostani életkoromig sem birtam utczai nőre borzalom nélkül nézni.»
Nevelő, keveset beszélj; de tanuld meg megválasztani a helyeket, az
időket, a személyeket, aztán minden tanításodat add példák útján s
biztos lehetsz hatásukról.

A gyermekkor felhasználása csekély fontosságú; a baj, a mely
ekkor becsúszik, nem gyógyszer nélküli és a jó, a mi ekkor
bekövetkezhetik, később is megjöhet. De nem így áll a dolog a
serdülő korral, a mikor az ember tulajdonképen elkezd élni. Ez a
kor sohasem tart elég sokáig ahhoz a haszonhoz képest, a melyet
húzni lehet belőle és fontossága szünet nélküli figyelmet követel,
ezért vetek olyan nagy súlyt meghosszabításának művészetére. A
helyes művelés legjobb szabályainak egyike mindent késleltetni, a
meddig csak lehet. Tegyétek a haladást lassúvá és biztossá,
akadályozzátok meg, hogy az ifjú férfivá legyen abban a
pillanatban, a mikor nem marad számára semmi tennivaló, hogy az
legyen. A míg a test növekszik, kialakulnak és kifejlődnek
 azok a szellemek, melyek arra vannak
hivatva, hogy balzsamossá tegyék a vérét és erőssé az idegeit. Ha
más irányt adsz nekik és ha a mi arra van hivatva, hogy
tökéletesítsen egy egyént, egy más egyén kialakulására szolgál,
mindkettő a gyöngeség állapotában marad és a természet műve
tökéletlen marad A szellem működését is érinti ez a változás és a
léleknek, ép oly törékeny lévén mint a test, csak gyöngék és
bágyadtak a functiói. A vastag és erős tagok nem teszik sem a
bátorságot, sem a lángészt és én előttem nyilvánvaló, hogy a lélek
ereje nem jár együtt a testével, ha máskülönben a két substantia
közlekedésének a szervei rosszul vannak elrendezve. De lehetnek
bármi jól elrendezve, mindig gyöngén fognak hatni, hacsak kimerült,
elszegényült és a gépezet minden rugójának erőt és hatékonyságot
adó substantiától megfosztott vér az alapjuk. Általában több lelki
frisseséget vehetni észre azokban az emberekben, a kiknek ifjú évei
meg voltak óva az idő előtti romlástól, mint azokban, a kiknek
kicsapongása a rávaló képességgel egy időben kezdődött; kétségkívül
ez egyik oka annak, hogy az erkölcsös népek miért mulják felül
józan ész és bátorság dolgában azokat, a melyeknek nincs erkölcsük.
Ezek csak valamiféle apró és finomkodó tulajdonságokkal tűnnek ki,
a melyeket szellemnek, elmésségnek, ravaszságnak neveznek; de a
bölcseség és ész ama nagy és nemes funktiói, melyek
megkülönböztetik az embert és becsületére válnak jó tettei által,
erényei által, valóban hasznos tevékenysége által, csak az
előbbiekben találhatók.

A nevelők panaszkodnak, hogy a fiatalságot fegyelmez hetetlenné
teszi korának heve és én belátom ezt. De nem az ő hibájuk-e? Ha
egyszer megengedték, hogy ez a hév az érzékek útján vegyen irányt,
nem tudják-e, hogy többé már nem lehet neki más irányt adni? A
pedáns hosszú és hideg szónoklatai kitörlik-e növendéke szelleméből
azoknak az élvezeteknek a képét, melyeket magába szívott?
Száműzik-e szivéből a vágyakat, melyek kínozzák? Elfojtják-e
temperamentumának hevét, melyről már tudja, mire való? Nem fog-e
felingerlődni azok ellen az akadályok ellen, melyek útjába állnak
az egyedüli boldogságnak, a melyről  fogalma van? És mi
egyebet lásson abban a szigorú törvényben, melyet megszabnak neki a
nélkül, hogy meg tudnák vele tartatni, mint egy embernek a
szeszélyét és gyűlölségét, a ki kínozni igyekszik őt? Csoda-e, ha
fellázad és szintén gyűlöli őt?

Jól fel tudom fogni, hogy mikor az ember engedékenyebbé lesz,
elviselhetőbbé teszi magát és látszólagos tekintélyre tesz szert.
De azt nem látom be, hogy mire jó a tekintély, ha csak azzal
szerezzük meg növendékünk fölött, hogy melengetjük azokat a
bűnöket, melyeket el kellene vele fojtatnunk; ez olyan, mintha
azzal akarnának egy szilaj lovat megfékezni, hogy a lovász
beleugratja egy meredek mélységbe.

Az ifjúnak ez a heve épen nem akadálya a nevelésnek; épen általa
teljesedik és fejeződik be; általa nyertek hatalmat a fiatal ember
szíve fölött, mikor már többé nem gyöngébb, mint ti. Első vonzalmai
azok a gyeplők, melyek által irányítjátok minden mozdulatát; szabad
volt s most alávetettnek látom. A míg nem szeretett semmit, csak
önmagától és szükségleteitől függött; a mint szeret, akkor már függ
ragaszkodásaitól. Így alakulnak ki az első kötelékek, melyek
egyesítik fajával. A mikor erre irányítja keletkező érzékenységét,
ne gondoljátok, hogy ez mindjárt magába ölel minden embert és hogy
ez a szó: emberi, nem jelent neki valamit. Nem, ez az érzékenység
előbb a hozzá hasonlókra korlátozódik és nem ismeretlenek lesznek a
hozzá hasonlók, hanem azok, a kikkel kapcsolatai vannak, a kiket a
megszokás kedvesekké vagy szükségesekké tett számára, a kikkel a
gondolkodás és érzés módjának nyilvánvaló közösségeit látja, a
kiket ugyanazoknak a szenvedéseknek lát kitéve, melyeket maga is
szenvedett és a kik ugyanazokra az örömökre fogékonyak, melyeket ő
is élvezett, szóval azok, a kiket a természetnek nyilvánvalóbb
azonossága hajlandóbbakká tesz a kölcsönös szeretetre. Csak mikor
már ezerféle módón kiművelte természetét, csak a saját érzéseiről
és azokról való sok elmélkedés után, melyeket másokban vett észre,
lesz képes eljutni odáig, hogy egyéni fogalmait általánosíthassa az
emberiség elvont eszméje alatt és különleges 
vonzódásait összekapcsolja azokkal, a melyek azonosíthatják őt
fajával.

A mikor képessé lesz a vonzalomra, fogékonynyá válik mások
vonzalmai iránt is81)
és már ezúttal is figyelmessé a vonzalom jelei iránt. Látjátok-e,
mily új uralmat nyertek ezzel felette? Mily lánczokat fűztetek
szíve köré a nélkül, hogy ő észrevenné? Mit fog érezni, mikor a
szeme megnyílik önmaga fölött és látni fogja, hogy mit tettetek
érte, a mikor össze tudja magát hasonlítani a korabeli többi fiatal
emberekkel és össze tud hasonlítani titeket más nevelőkkel! Mondom,
mikor azt meglátja, de óvakodjatok neki megmondani; ha megmondjátok
neki, nem fogja többé látni. Ha az engedelmességet azoknak a
gondoskodásoknak viszonzásául követelitek tőle, melyekben
részesítettétek, azt fodja hinni, hogy rászedtétek: azt fogja
magában gondolni, hogy úgy tettetek, mintha ingyen tettetek volna
neki szolgálatokat, holott az volt a czélotok, hogy adóssággal
terheljétek meg és olyan szerződéssel kötelezzétek le, melybe ő nem
egyezett bele. Hasztalan tennétek hozzá, hogy a mit kivántok tőle,
csak az ő érdekében való; elvégre mégis kivánjátok és olyasvalamire
hivatkozva kivánjátok, a mit az ő beleegyezése nélkül tettetek. Ha
a szerencsétlen ember elfogadja a pénzt, a melyet látszólag adnak
neki és aztán akarata ellenére besorozzák érte katonának, akkor
igazságtalanságot kiabáltok; nem vagytok e még igazságtalanabbak, a
mikor növendéketektől megkéritek azoknak a gondoskodásoknak az
árát, melyeket ő nem fogadott el?

A hálátlanság ritkább volna, ha kevésbbé általánosak volnának az
uzsorakamatra való jótétemények. Az ember szereti azt, a mi jót
tesz neki; ez oly természetes érzés! A hálátlanság nincs az ember
szivében, de az érdek benne van; kevesebb a háládatlan
lekötelezett, mint az érdekből  adakozó.82) Ha eladod nekem adományaidat, megveszem őket
áruk szerint; ha azonban úgy teszel, mintha ideajándékoznád és
aztán eladod a magad szabta áron, akkor csalsz; az teszi az
adományt megbecsülhetetlenné, hogy ingyenes. A szív csak az önmaga
törvényeit fogadja el; ha le akarjuk kötelezni, fölmentjük s azzal
kötelezzük le, hogy szabadnak hagyjuk.

Mikor a halász a vízbe veti a horgot, odajön a hal és mit sem
sejtve körülötte marad; de mikor a csalétek alá rejtett horogba
beleakad és észreveszi, hogy a zsinór felhúzódik, igyekszik
menekülni. Vajjon a halász jóltevője-e? A hal hálátlan-e? Van-e
arra eset, hogy valaki, a kit elfelejtett a jóltevője, elfelejti
ezt? Ellenkezőleg, mindig örömest beszél róla, nem is tud rá
megindulás nélkül gondolni; ha alkalmat talál rá, hogy valami
váratlan szolgálattal kimutathatja neki, hogy emlékszik a
jótéteményeire, mily benső megelégedéssel elégíti ki a háláját!
Mily édes örömmel ismerteti fel magát! Mily elragadtatva mondja
neki: Most rám került a sor! Ime, ez a természet szava; az igazi
jótétemény sohasem talál hálátlanságra.

Ha tehát a hála természetes érzés és a hatását nem rontjátok le
saját hibátokkal, biztosak lehettek benne, hogy növendéketek, mikor
be kezdi látni gondoskodástok értékét, fogékony lesz iránta,
föltéve, hogy nem magatok tűztétek ki az árát; és ezek a
gondoskodások az ő szivében olyan tekintélyt szereznek nektek,
melyet semmi sem tud lerombolni. De míg jól meg nem győződtetek
erről az előnyről, óvakodjatok, hogy el ne játszátok azzal, hogy
túlságos értéket tulajdoníttok benne magatoknak. Ha előtte
dicsekedtek szolgálataitokkal, ez annyi, minthogy elviselhetetlenné
teszitek őket; elfeledni őket annyi, mint emlékeztetni őt rájuk.
Addig, a míg ideje, hogy ember módjára bánjatok vele, ne legyen
soha szó arról, hogy mivel tartozik nektek,  csak
arról, hogy mivel tartozik magának. Hogy tanulékonnyá tegyétek,
hagyjátok meg neki teljes szabadságát; vonuljatok vissza tőle, hogy
keressen titeket, emeljétek föl lelkét a hála nemes érzelméhez
azzal, hogy mindig csak az ő érdekéről beszéltek neki. Megmondtam
már, hogy nem szabad neki arról beszélni, hogy a mit tettetek, az ő
javára való volt, addig, a míg abba a helyzetbe jut, hogy
megérthesse; efféle beszédetekben csak függésteket látná s csak
szolgájának tekintene benneteket. De most, hogy kezdi érezni, mit
tesz az, szeretni, érzi azt is, mily édes kötelék fűzhet egy embert
ahhoz, a kit szeret és abban a buzgalomban, a melylyel szüntelenül
vele foglalkozik, nem látja többé a rabszolga ragaszkodását, hanem
a barát szeretetét. Mert semminek sincs akkora súlya az emberi
szívre, mint a jól felismert barátság szavának, mivel tudjuk, hogy
mindig csak a magunk érdekében szól hozzánk. Azt el lehet hinni,
hogy a jóbarát téved, de nem, hogy meg akar téveszteni. Néha
ellenállunk tanácsainak, de sohasem vetjük meg őket.

Most végre belejutunk az erkölcsi rendbe: egy új emberi lépést
tettünk. Ha itt helyénvaló volna, megkísérteném kimutatni, hogy
támadnak fel a szív első megmozdulásaiból a lelkiismeret első
szavai és hogy születnek a szeretet és gyűlölet első érzéseiből a
jó és rossz első fogalmai. Megmutatnám, hogy az igazság és
jóság nem merő elvont szavak, merőben az értelem alkotta
morális valóságok, hanem a lélek valódi vonzalmai, megvilágosítva
az ész által, melyek nem egyebek, mint kezdetleges vonzalmaink
által megszabott lépései a haladásnak; hogy csupán az ész által,
függetlenül a lelkiismerettől nem lehet semmiféle természetes
törvényt megállapítani és hogy a természet minden joga csupán
kiméra, ha nincs az emberi szív valami természeti szükségére
alapítva.83) Azt hiszem azonban, itt nem
 az a dolgom, hogy metafizikai és
erkölcsi értekezéseket, vagy bármiféle tanulmányokat adjak; elég,
ha megjelölöm érzéseink és ismereteink rendjét és haladását,
vonatkozásban szervezetünkre. Mások talán már bizonyítani fogják
azt, a mire én itt csak utalok.

Az én Emilem mostanáig csak önmagát vette tekintetbe s most az
első tekintet, melyet embertársaira vet, arra viszi, hogy
összehasonlítsa magát velük és az első érzés, melyet benne ez az
összehasonlítás kelt, hogy az első helyet kívánja. Ez az a pont, a
hol az önszeretet önzéssé változik és a hol megszületni kezdenek
mindazok a szenvedélyek, melyek ettől függenek. De hogy eldöntsük,
vajjon ezek közül a szenvedélyek közül azok, melyek uralkodók
lesznek jellemében, emberségesek és szelidek lesznek-e, vagy
kegyetlenek és gonosztévők; vajjon ezek a jóindulat és részvét
szenvedélyei lesznek-e avagy az érzéséi és kapzsiságéi, tudni kell,
mely helyen fogja magát érezni az emberek közt és miféle
akadályokat kell véleménye szerint leküzdenie, hogy eljusson arra a
helyre, melyet el akar foglalni.

Hogy ebben a kutatásban vezethessük, miután megmutattuk neki az
embereket a fajunkkal közös életviszonyok szerint, most
különbségeik szerint kell őket megmutatnunk. Ekkor  tárul
fel a természetes és polgári egyenlőtlenség mértéke és az egész
társadalmi rend képe.

Tanulmányozni kell a társadalmat az embereken és az embereket a
társadalmon: azok, a kik külön-külön akarják tárgyalni a politikát
és az erkölcsöt, nem fognak soha érteni egyikhez sem. Ha először a
kezdetleges vonatkozásokhoz ragaszkodunk, meglátjuk, hogy kell
hatniuk ezeknek az emberekre és milyen szenvedélyeknek kell ebből
keletkezniök: látni, hogy ezek a vonatkozások kölcsönösen
sokasodnak és megszoríttatnak a szenvedélyek fejlődése által. Nem
annyira a kor ereje, mint inkább a szív mérséklete teszi az
embereket függetlenekké és szabadokká. A ki kevés dologra vágyik,
kevés embertől függ; csakhogy összetévesztve hiábavaló vágyainkat
fizikai szükségleteinkkel, azok, a kik az utóbbiakra alapították az
emberi társadalmat mindig oknak nézték a következményeket és csak
eltévedtek mindenféle okoskodásaikban.

A természeti állapotban megvan a tényleg valódi és
leronthatatlan egyenlőség, mert ebben az állapotban lehetetlen,
hogy az egyedüli különbség ember és ember között elég nagy legyen
arra, hogy az egyiket függővé tegye a másiktól. A polgári
állapotban képzelt és hiú egyenlőség van, mert a fentartására
rendelt eszközök maguk is lerontására szolgálnak és az erősebbnek
fentartott közhatalom a gyöngének lerontására megbontja az
egyensúlynak azt a fajtáját, melyet a természet állapított meg
köztük.84) Ebből az első
ellenmondásból folynak mind azok, melyeket a polgári rendben a
látszat és valóság között találunk. A tömeg mindig fel fog
áldoztatni a kisebbségnek és a közérdek a magánérdeknek; az igazság
és fegyelem pompás szavai mindég eszközéül fognak szolgálni az
erőszaknak és fegyveréül az igazságtalanságnak. Ebből az
következik, hogy a kiváltságos osztályok, melyek úgy tesznek,
mintha hasznára volnának a  többieknek, a valóságban csak
önmaguknak vannak hasznára a többiek rovására, a miből láthatni,
mily megbecsülés illeti őket az igazság és az ész szerint. Hátra
van még megvizsgálni, vajjon a rang, melyet önmaguknak adtak,
kedvezőbb-e azok boldogságára, a kik elfoglalják, hogy megtudjuk,
mily véleményt kell, hogy alkosson magának mindenki a saját
sorsáról. Ez az a tanulmány, a mely fontos nekünk, de hogy jól
végezhessük, az emberi szív ismeretén kell kezdenünk.

Ha csak arról volna szó, hogy álarczában mutassuk meg a fiatal
embereknek az embert, akkor nem is volna szükséges megmutatni, a
nélkül is látnák mindig, de miután az álarcz nem az ember és nem
szabad, hogy a külső máz félrevezesse a fiatal embert, mikor
lefestitek neki az embereket, fessétek olyanoknak, amilyenek, nem
azért, hogy meggyűlölje őket, hanem hogy sajnálja és ne akarjon
hozzájuk hasonlítani. Szerintem ez a legokosabb érzés, melylyel az
ember baja iránt viseltethetik.

Ebből a szempontból fontos dolog itt ellentétes útra térni
azzal, a melyet idáig követtünk és inkább másnak a tapasztalata
által tanítani a fiatal embert, mint a magáé által. Ha az emberek
rászedik, meggyűlöli őket, ha pedig őt ugyan megbecsülik, de azt
látja, hogy egymást rászedik, akkor megszánja őket. A világ
látványa, mondta Pythagoras, hasonlít az olympiai játékokhoz. Az
egyik rész itt tartja a boltját és csak a maga hasznára gondol, a
másik rész a személyével fizet és a dicsőséget keresi, ismét mások
beérik azzal, hogy látják a játékokat és nem ez utóbbiak a
legrosszabbak.

Azt szeretném, hogy a fiatal ember társaságát olyképen
válaszszák meg, hogy jót gondoljon azokról, a kik vele együtt élnek
és hogy oly jól tanítsák meg ismerni a világot, hogy rosszat
gondoljon mindenről, a mi benne történik. Hadd tudja, hogy az ember
természettől fogva jó, hadd érezzen, hadd itéljen felebarátjáról
önmaga után, de hadd lássa, hogy elaljasítja és megrontja a
társadalom az embereket, hadd találja előitéleteikben minden bűnük
forrását; legyen hajlandó minden egyest becsülni, de vesse meg a
tömeget;  hadd lássa, hogy minden ember
körülbelül ugyanazt az álarczot viseli, de tudja azt is, hogy
vannak szebb arczok is, mint az álarcz, mely födi őket.

Ennek a módszernek, meg kell vallani, megvannak a maga bajai és
a gyakorlati megvalósítása nem könnyű, mert ha az ifjú nagyon korán
válik megfigyelővé, ha begyakoroljátok, hogy nagyon is közelről
kémlelje mások cselekedeteit, rossznyelvűvé és szatirikussá
teszitek, élessé és túlgyorsan itélővé; gyűlöletes élvezete támad
abban, hogy mindent baljóslatuan magyarázzon és a jóban se lásson
semmi jót. Legalább is hozzászokik a bűn látványához és ahhoz, hogy
borzalom nélkül lássa a gonosztevőket, mint a hogy hozzászokik,
hogy részvét nélkül lássa a boldogtalanokat. Az általános
elfajultság csakhamar nem annyira tanulságul fog neki szolgálni,
mint inkább mentségül; azt fogja magában mondani, hogy ha ilyen az
ember, neki sem kell másnak lenni akarnia.

Ha tehát elvek szerint akarod oktatni és megismertetni vele az
emberi szív természetével a külső okok alkalmazását, melyek
hajlamainkat bűnökké változtatják, hirtelen átvive őt így az
érzékelhető tárgyakról az intellektuális tárgyakra, olyan
metafizikát alkalmazol, a melyet nem bír megérteni, visszaesel az
eddig oly gondosan került bajba, hogy t. i. olyan leczkét adsz
neki, a mely épen olyan mint egy leczke és szellemében a mester
tapasztalatával és tekintélyével helyettesíted a saját
tapasztalatát és elméjének fejlődését.

Hogy egyszerre eltávolítsam ezt a két akadályt és hogy szeme
ügyébe juttassam az emberi szivet a nélkül, hogy megkoczkáztassam
az övének megromlását, távolról mutatnám meg neki az embereket, más
időkben és más helyeken mutatnám meg neki és olyformán, hogy
láthassa a színteret a nélkül, hogy maga cselekedhessék. Ime, ez a
történelem pillanata; ez által fog olvasni a szivekben filozófiai
tanítás nélkül, ez által fogja őket látni, egyszerű néző módjára,
érdek és szenvedély nélkül, mint birájuk, nem pedig mint bűntársuk,
sem mint vádlójuk.

Hogy megismerjük az embereket, cselekvésükben kell  őket
látni. A társaságban halljuk őket beszélni; megmutatják a szavaikat
és elrejtik a tetteiket; a történelemben ellenben leplezetlenek és
tetteik szerint itélik meg őket. Még a beszédeik is segítenek
értékelésükben, mert összehasonlítva azt, a mit tesznek, azzal, a
mit mondanak, egyszerre meglátni, hogy mik és miknek akarnak
látszani; mennél jobban tettetnek, annál jobban ismerni meg
őket.

Szerencsétlenségünkre ennek a tanulmánynak megvannak a
veszedelmei és nemcsak egyféle bajai. Nehéz dolog olyan álláspontra
állni, a melyről méltányosan itélheti meg az ember a felebarátait.
A történelem nagy bűneinek egyike az, hogy sokkal inkább rossz,
mint jó oldalaikról rajzolja az embereket; mivel csak a
forradalmak, katasztrófák által érdekes, a míg egy nép, egy békés
kormányzat nyugalmában gyarapszik és virágzik, nem mond róla
semmit; csak akkor kezd róla beszélni, mikor nem bír már magával s
beleavatkozik szomszédjai ügyeibe vagy engedi, hogy ezek
avatkozzanak bele az övéibe. Csak akkor dicsőíti, mikor már
hanyatlóban van. Minden történetünk ott kezdődik, a hol végződnie
kellene. Nagyon pontosan ismerjük azoknak a népeknek a történetét,
melyek tönkre teszik magukat; a gyarapodó népeké hiányzik; ezek
elég boldogak és elég bölcsek arra, hogy a történelemnek ne legyen
róluk mondani valója és valóban látjuk még napjainkban is, hogy
azokról a kormányokról beszélnek legkevesebbet, melyek a legjobban
viselik magukat. Csak a rosszat tudjuk meg tehát, a jó alig alkot
korszakot. Nincs más hiresség, csak a gonosztevőké, a jók
feledségbe merülnek vagy nevetségessé válnak. Így rágalmazza a
történelem, akárcsak a filozófia, az emberi nemet.

Ezenkívül úgy kell lennie, hogy a történelemben leírt tettek nem
pontos rajzai azoknak, a melyek a valóságban megtörténtek. Alakot
változtatnak a történetíró fejében, érdekei szerint alakulnak,
magukra veszik előitéleteinek szinezetét. Ki tudná az olvasót
pontosan a szintérre vezetni, hogy olyannak lásson egy eseményt, a
milyenül végbement? A tudatlanság vagy a pártoskodás eltorzít
mindent. Egyetlen történeti vonás megváltoztatása nélkül, a rá
vonatkozó  körülmények kiterjesztése vagy
megszorítása által, mennyire különböző arczot lehet neki adni!
Tegyétek ugyanazt a tárgyat különböző szempontok alá, alig fog
ugyanannak látszani, holott semmi sem változott, csak a néző szeme.
Eleget tettek-e az igazság becsületének, ha úgy mondanak el nekem
egy megtörtént tényt, hogy egész máskép láttatják velem, mint a
hogy megtörtént? Hányszor döntötte el egy csata kimenetelét, a
nélkül, hogy bárki is észrevette volna, egy fával több vagy
kevesebb, egy jobbra vagy balra eső szikla, egy a szél által
fölkavart porfelhő! Megakadályozza ez a történetírót abban, hogy ép
olyan biztonsággal el ne mondja a vereség vagy a győzelem okát,
mintha ott lett volna mindenütt? Mit törődöm tehát magukkal a
tényekkel, mikor az okuk ismeretlen marad előttem? És milyen
tanulságot vonhatok le egy eseményből, melynek igazi okát nem
tudom? A történetíró ad egy okot, de maga koholta és maga a kritika
is, melylyel oly nagyra vannak, csak a hozzávetések művészete,
annak a művészete, hogy több hazugság közül hogy kell kiválasztani
azt, a mely legjobban hasonlít az igazsághoz.

Nem olvastátok soha Kleopatrát vagy Kasszandrát, vagy valami más
efféle könyvet? A szerző ismert eseményt választ ki, aztán
hozzáalkalmazza a saját szempontjaihoz, felékesíti saját leleményű
részletekkel, soha nem élt személyekkel és képzeletbeli
arczképekkel s költött dolgokat költött dolgokra halmoz, hogy
olvasmányát kellemessé tegye. Kevés különbséget látok ezek közt a
regények és a ti történeteitek között azon kivül, hogy a regényíró
kezdettől fogva a saját képzeletére bízza magát, míg a történetíró
jobban aláveti magát a másokénak; ehhez még azt is hozzátenném,
hogy ha úgy tetszik, az előbbi erkölcsi czélt – akár jót, akár
rosszat – tűz ki magának, a melylyel az utóbbi nem sokat
törődik.

Azt fogják ellenem vetni, hogy a történelem hűsége kevésbbé
érdekel, mint az erkölcsök és jellemek igazsága; föltéve, hogy az
emberi szív jól van rajzolva, kevés fontossága van annak, hogy az
események híven legyenek elmondva. Mert elvégre is, teszik hozzá,
mit bánjuk mi a  tényeket, melyek kétezer évvel ezelőtt
történtek? Igazuk van, ha a jellemképek jól vannak visszaadva
természet után, de ha nagyobb részüknek csak a történetíró
képzeletében van meg a mintája, nem visszaesés-e ugyanabba a bajba,
melyet ki akartunk kerülni és nem adjuk-e meg ezzel a történetíró
tekintélyének azt, a mit el akarunk venni a nevelőtől? Ha
növendékemnek csak képzeleti képeket szabad látni, jobb szeretem,
ha a magam keze rajzolta meg, mintha a másé; legalább is jobban
hozzá lesznek alkalmazva.

A legrosszabb történetírók egy ifjú számára azok lesznek, akik
itélnek. Tényeket! tényeket! hadd itéljen ő maga, úgy tanulja
megismerni az embereket. Ha mindig csak a szerző itélete vezeti,
akkor mindig csak a más szemén keresztül lát és ha ez a szem nincs
meg, nem fog semmit látni.

Mellőzöm a modern történetet, nemcsak azért, mert nincs többé
fizionomiája és mert a mai emberek mind hasonlók egymáshoz, hanem
mert a mi történetíróink egyedül csak arra ügyelnek, hogy
ragyogjanak és nem gondolnak másra, mint hogy erősen színezett
jellemképeket csináljanak, a melyek azonban gyakran nem mondanak
semmit.85) A régiek általában kevesebb
jellemképet rajzolnak, kevesebb elmésséget és több értelmet visznek
itéleteikbe; csakhogy köztük is nagyon kell válogatni és kezdetben
nem a legélesebb itéletüeket kell választani, hanem a
legegyszerübbeket. Nem szeretném egy fiatal ember kezébe adni sem
Polybiust, sem Sallustiust; Tacitus az aggastyánok könyve, a fiatal
emberek nem arra valók, hogy megértsék; meg kell tanulni látni az
emberi cselekedetekben az emberi szív eredendő vonásait, mielőtt
Tacitus mélységeit akarnók megmérni; tudni kell jól olvasni a
tényekben, mielőtt a maximákban olvasgatnánk. A maximák bölcselete
csak a tapasztaltsághoz illik. A fiatalságnak nem kell semmit
általánosítani; minden tanulásának egyes szabályokból kell állni.


Thukydides szerintem a történetíró igazi mintája. Ő elmondja a
tényeket a nélkül, hogy itélne róluk, de nem mellőz semmi olyan
körülményt, a mely alkalmas arra, hogy mi magunk itélhessünk.
Mindazt, a mit elbeszél, az olvasó szeme elé állítja, egyáltalán
nem veti magát az események és az olvasók közé, elrejtőzik; az
ember már nem is azt hiszi, hogy olvas, hanem azt hiszi, hogy lát.
Sajnos, mindig háborúról szól és előadásában alig látni mást, mint
a legkevésbbé tanulságos dolgot a világon, t. i. csatákat. A
Tizezrek visszavonulásában és Cæsar commentarjaiban
csaknem ugyanez a bölcseség és ugyanaz a hiány van. A jó
Herodotosnak nincsenek jellemképei, maximái, hanem folyamatos,
naiv, az érdekkeltésre és tetszésre legalkalmasabb részletekkel van
tele s talán a legjobb történetíró volna, ha maguk ezek a részletek
nem fajulnának el többnyire gyermeteg együgyüségekké, melyek inkább
alkalmasak az ifjúság izlésének megrontására, mint alakítására; az
ő olvasásához már megkülönböztető képesség kell. Titus Liviusról
nem szólok, majd rá is rákerül a sor, de ő politikus, ő rhetor, ő
mindaz, a mi nem illik ehhez az életkorhoz.

A történelem általában véve hiányos abban, hogy csak az
érzékelhető és föltünő tényeket tartja számon, a melyeket meg lehet
határozni nevekkel, helynevekkel, évszámokkal; ezeknek a tényeknek
lassan továbbható okai azonban, melyek nem állapíthatók meg ép úgy,
mindig ismeretlenek maradnak. Gyakran megtalálni egy megnyert vagy
elvesztett csatában egy forradalom okát, a mely már az előtt a
csata előtt is elkerülhetetlen volt. A háború csak nyilvánvalóvá
teszi az erkölcsi okok által már meghatározott eseményeket,
melyeket a történetírók ritkán tudnak látni.

A filozofiai szellem korunk több írójának figyelmét ebbe az
irányba terelte, de én kötve hiszem, hogy az igazságnak nyeresége
van munkájukból. A rendszerezés szenvedélye erőt vett rajtuk
valamennyiükön s egyikük sem igyekszik úgy látni a dolgokat, a hogy
vannak, hanem csak úgy, a hogy megegyeznek rendszerével.

Vegyétek még hozzá ezekhez a megfontolásokhoz, hogy  a
történelem sokkal inkább mutatja meg a cselekedeteket, mint az
embereket, mert ezeket csak bizonyos kiválasztott pillanatokban
ragadja meg, ünnepi öltözetükben; csak a nyilvánosság emberét
állítja elénk, a ki arra rendezkedett be, hogy lássák; nem megy
vele házába, dolgozószobájába, családjába, barátai közé; csak akkor
festi le, mikor reprezentál; inkább a ruháját festi le, mint a
személyét.

Jobb szeretem a magánéletek olvasását az emberi szív
tanulmányozásának megkezdésére, mert akkor az ember akárhogy
levetkőzik, a történetíró utána megy mindenhova, nem enged neki
pillanatnyi pihenést sem, semmi menedéket, hogy kikerülje a
szemlélő átható tekintetét és a mikor az egyik legjobban
elrejtőzöttnek hiszi magát, akkor ismerteti fel legjobban a másik.
«Azok – mondja Montaigne – a kik életrajzokat írnak, épen azért,
mivel inkább töltik az időt a véleményekkel, mint az eseményekkel,
inkább azzal, a mi belülről jön, mint a mi kivülről jut be, – ezek
nekem a legalkalmasabbak. Ez az, a miért Plutarchos minden esetre
az én emberem.»

Igaz, hogy az emberi tömegeknek vagy a népeknek jelleme erősen
különbözik a magánember jellemétől és hogy annyit jelentene, mint
nagyon tökéletlenül ismerni az emberi szivet, ha nem vizsgálnók a
sokaságban is; de nem kevésbbé igaz, hogy az ember tanulmányozásán
kell kezdeni, hogy megitélhessük az embereket és hogy a ki
tökéletesen ismerné minden egyén hajlamait, előre megláthatná az
összes kombinált eredményeket a nép egészében.

Itt is a régiekhez kell folyamodni azoknál az okoknál fogva,
melyeket már mondottam és ezenfölül azért is, mert minden köznapi
és alantas, de igaz és jellemző részlet száműzve lévén a modern
stilusból, a mi íróink az embereket magánéletükben is úgy
kicziczomázzák, mint a világ színpadán. Az illedelem, semmivel sem
lévén kevésbbé szigorú az írásokban, mint a cselekedetekben, nem
enged többet mondani a nyilvánosság előtt, mint a mennyit ugyanott
tenni enged és mivel az embereket mindig csak reprezentáló
szerepben lehet felmutatni, csak annyira ismerjük meg őket
könyveinkből, mint a színházból. Megírhatják és újra 
megírhatják százszor a királyok életét, nem lesznek többé
Suetoniusaink.86)

Plutarchos épen azokban a részletekben tünik ki, melyekbe mi nem
merünk behatolni. Utánozhatatlan bájjal festi a nagy embereket a
kicsi dolgokban és oly szerencsés az egyes vonások kiválasztásában,
hogy azokon egy szó, egy mosoly, egy mozdulat elég neki, hogy
jellemezzen egy hőst. Hannibal egy tréfás szóval megnyugtatja
megrémült hadseregét, hogy nevetve menjen a csatába, a mely
megnyitja neki Itáliát; Agesilaos vesszőparipán lovagolva
megszeretteti velem a nagy király legyőzőjét; Cæsar, mikor átmegy
egy szegény falun és beszélget barátaival, leleplezi, a nélkül,
hogy gondolna rá, a ravasz kópét, a ki azt mondja, hogy nem akar
egyéb lenni, csak Pompeiussal egyenlő; Sándor lenyeli az orvosságot
és nem szól egy szót sem; ez életének legszebb pillanata; Aristides
ráírja saját nevét egy cserépre és így igazolja melléknevét;
Philopoemen leveti köpenyét és fát vág vendégbarátja konyhájára.
Ime, ez a festés igazi művészete. Az arcz nem a nagy vonalakban
nyilvánul, a jellem nem a nagy cselekedetekben; az apróságokban
árulja el magát az ember természete. A közdolgok vagy nagyon is
köznapiak vagy nagyon is mesterkéltek, pedig csaknem kizárólag
ezekkel engedi a mi íróinkat foglalkozni a modern nagyképűség.

A mult század legnagyobb embereinek egyike volt tagadhatatlanul
Turenne. Akadt, a kinek volt bátorsága életét érdekessé tenni olyan
apró részletekkel, melyek ismerőssé és szeretetreméltóvá teszik, de
hány ily részletet látott czélirányosnak elhallgatni, a melyek még
ismerősebbé és szeretetreméltóbbá tették volna! Csak egyet idézek,
a melyet jó forrásból tudtam meg és a melyet Plutarchos bizonyára
nem mellőzött volna, holott Ramsai nem merte volna megírni, még ha
tudta volna is. 

Egy nyári napon, mikor nagyon meleg volt, vicomte de Turenne,
kurta fehér zubbonyban és házisapkában előszobája ablakában állt.
Embereinek egyike bejött és megtévesztve ruhájától az egyik
kuktának nézte, a kivel jó viszonyban volt. Hátulról vigyázva
odament hozzá és nem épen könnyű kézzel jókorát vágott a hátuljára.
A megütött ember azonnal megfordult. A szolga hüledezve látja meg
ura arczát. Magánkívül vetette magát térdre: «Kegyelmes uram, azt
hittem George»… «És ha George lett volna is, – kiáltott fel Turenne
a hátulját simogatva – nem kellett volna ilyen erősen ráütni». Ime
hát, ezt nem meritek elmondani, nyomorultak! Legyetek hát örökké
természet és belső szervek nélküliek; keményítsétek, edzzétek
vajsziveteket hitvány illedelmetekben, váljatok megvetésre méltókká
méltóságotok révén. De te, derék ifjú, a ki olvasod ezt a
jellemvonást és a ki meghatva érzed az egész lelki nemességet,
melyet elárul még első felindulásában is, egyuttal ennek a nagy
embernek az apróságait is olvasd, miután szó volt származásáról és
nevéről. Gondold el, hogy ez ugyanaz a Turenne, a ki tüntetőleg
előre engedte mindenütt az unokaöcscsét, hogy jól lássák, hogy ez a
gyermek egy souverain ház feje. Hasonlítsd össze ezeket az
ellentéteket, keresd a természetet, vesd meg az előitéletet és
ismerd meg az embert.

Bizony kevés ember van abban a helyzetben, hogy felfoghassa
azokat a hatásokat, melyeket az így irányított olvasmányok tehetnek
egy fiatal ember egészen friss szellemére. Gyermekkorunktól fogva
könyvek fölé görnyedve, hozzászokva a gondolkodás nélküli
olvasáshoz, annál kevésbbé érint az, a mit olvasunk, mert mindig
magunkban hordjuk azokat a szenvedélyeket és azokat az
előitéleteket, melyek eltöltik a történetet és az emberek életét s
mindaz, a mit ezek tesznek, előttünk természetesnek tünik fel, mert
kívül vagyunk a természetesen és magunkról itélünk meg másokat is.
De képzeljünk el egy az én elveim szerint nevelt fiatal embert,
képzeljük el Emilemet, a kinél tizennyolcz évi buzgó gondoskodásnak
csak egy czélja volt: megőrizni ép itéletét és egészséges szívét;
képzeljük el, a mint a függöny  felgördültekor először
veti szemét a világ szinpadára, vagyis inkább a szinpad mögött
helyezkedik el s látja, a mint a szereplők levetik és fölveszik
ruháikat és megszámlálja a köteleket és a göngyölegeket, melyeknek
otromba pompája elkápráztatja a néző szemét. Csakhamar első
meglepetése után következnek a faja miatti szégyen és megvetés
indulatai; méltatlankodni fog, ha látja, hogy az egész emberi nem
mint teszi önmagát bolonddá; el fog keseredni, hogy tépik szét
magukat testvérei álmokért és hogy változnak bősz vadállatokká,
mert nem tudták beérni azzal, hogy emberek.

A növendék természetes hajlamainak révén bizonyára, ha a tanító
csak valamelyes okossággal válogat is olvasmányaiban, ha csak
valamennyire vezeti is rá azoknak a gondolatoknak az útjára,
melyeket ezekből le kell vonnia, az ebben való gyakorlás rá nézve
gyakorlati filozofiai tanfolyamul fog szolgálni, a mely okvetlenül
jobb és érthetőbb, mint mindazok az üres spekulácziók, melyekkel
iskoláinkban a fiatal emberek szellemét megzavarják. A mikor
Cineas, miután végigvezetett minket Pyrrhus rajongó tervein,
megkérdi, mi olyan valódi jót szerzett volna neki a világ
meghódítása, a mit a nélkül is ne élvezhetett volna és pedig annyi
kín nélkül; mi ebben csak egy futólagos élczet látunk. Emil azonban
nagyon bölcs gondolatot fog benne látni, melyre magától is rájött
volna és a mely nem fog soha kitörlődni elméjéből, mert nem talál
benne ellenkező előitéletre, a mely bevésődését megakadályozná. Ha
aztán olvasva ennek az esztelennek az életrajzát, azt fogja
találni, hogy minden nagy szándéka abban végződött, hogy megölette
magát egy asszony keze által, akkor a helyett, hogy csodálná ezt az
állítólagos hősiességet, mi egyebet látna egy oly nagy hadvezér
minden vállalatában, egy oly nagy politikus minden cselszövényében,
mint megannyi lépést a felé a balvégzetű cseréptégla felé, a mely
dicstelen halállal vet véget életének és terveinek.

Nem minden hódító öletett meg, nem minden bitorlónak dőlt dugába
a vállalata; nem egy közülük a közkeletű nézetek előitéletekkel
teljes szelleme szerint boldognak látszik.  A ki
azonban nem marad meg a látszatoknál s csak sziveik állapota
szerint itéli meg az emberek boldogságát, az magukban sikereikben
fogja látni balsorsukat; látni fogja, mint terjeszkednek mind
jobban és mint fokozódnak szerencséjükkel együtt vágyaik és emésztő
gondjaik; látni fogja, mint tolakszanak lihegve mind előbbre s nem
tudnak soha czélt érni; látni fogja, hogy hasonlók azokhoz a
tapasztalatlan utasokhoz, a kik először indulva neki az Alpeseknek,
minden hegynél azt hiszik, már túl vannak rajtuk és mikor a csúcson
vannak, bátorságukat vesztve veszik észre a még magasabb hegyeket
maguk előtt.

Augustus, miután leigázta polgártársait és megsemmisítette
vetélytársait, negyven éven át uralkodott az eddig létezett
legnagyobb birodalom fölött. De mindez a roppant hatalom
megakadályozta-e abban, hogy a fejét a falnak verdesse és betöltse
rengeteg palotáját kiáltozásával, visszakövetelve Varustól
elpusztult légióit? Ha minden ellenségét legyőzte volna, mi
hasznára lettek volna neki hasztalan diadalai, mikor közben
mindenféle fajta kínok támadtak szüntelenül körülötte, mikor
legkedvesebb barátai forraltak merényleteket ellene és mikor
kénytelen volt megsiratni minden hozzátartozójának vagy gyalázatát,
vagy halálát? A szerencsétlen a világot akarta kormányozni és nem
tudta kormányozni a saját házát! Mi következett ebből az
elhanyagolásból? Látta ifjúsága virágában elpusztulni unokaöcscsét,
nevelt fiát, nejét; unokája az ágya párnáját rágta szét, hogy
néhány órával meghosszabbítsa nyomorult életét; leánya és unokája,
miután elhalmozták őt gyalázatukkal, az egyik a nyomortól halt meg
egy lakatlan szigeten, a másik a börtönben egy nyilasnak a kezétől.
Magát végül, szerencsétlen családjának utolsó maradékát, saját
felesége kényszerítette, hogy egy szörnyeteget hagyjon maga után
utódul. Ilyen volt a sorsa a világ ez urának, a kit annyit
ünnepeltek dicsőségeért és boldogságáért. Higyjem-e, hogy csak egy
is azok közül, a kik bámulják, szeretné ezeket olyan áron
megszerezni?

Például vettem a becsvágyat, de az összes emberi szenvedélyek
játéka hasonló leczkékkel szolgál annak, a ki tanulmányozni
 akarja a történelmet, hogy önismeretre
és bölcseségre tegyen szert a holtak költségére. Közeledik az idő,
a mikor Antonius élete közelebbi tanulsággal szolgál az ifjúnak,
mint Augustusé. Emil alig fog magára ismerni azokban a különös
dolgokban, melyek szemébe ötlenek új tanulmányai közben; de előre
tudni fogja elhárítani a szenvedélyek káprázatait, mielőtt
megszületnek és látva, hogy minden időben elvakították az
embereket, fogalma lett róla előre, hogy mi módon vakíthatják el őt
is, ha valaha átengedi magát nekik.87)
Ezek a tanulmányok, jól tudom, rosszul illenek hozzá, lehet, hogy a
szükséghez képest későiek és elégtelenek, de jusson eszetekbe, hogy
nem ezeket akartam ebből a tanulmányból levonni. Más czélt tűztem
ki magam elé, mikor megkezdtem őket és ha ezt a czélt nem érjük el,
ez bizonyára a tanító hibája lesz.

Gondoljátok meg, hogy a mint az önszeretet kifejlődött, a
relativ én szüntelenül működésbe lép és a fiatal ember
sohasem figyel meg másokat máskép, mint hogy visszatér önmagára és
összehasonlítja magát velük. Arról van szó tehát, hogy tudjuk,
milyen polczot juttat magának embertársai közt, miután megvizsgálta
őket. Abból a módból, a hogy a történelmet a fiatal emberekkel
olvastatják, azt látom, hogy úgyszólván átváltoztatják őket
mindazokká a személyekké, a kiket látnak, hogy arra igyekeznek,
hogy hol Ciceróvá, hol Trajanusszá, hol Nagy Sándorrá tegyék őket;
hogy visszariasztják őket, ha visszatérnek önmagukba, hogy
megbánatják mindegyikkel, hogy nem más, csak ő maga. Ennek a
módszernek vannak bizonyos előnyei, melyeket nem tévesztek szemem
elől, de a mi az én Emilemet illeti, ha vele ezeknek a
párhuzamoknak a folyamán csak egyszer esnék is meg, hogy jobb
szeretne másvalakivé lenni – akár Sokrates, akár Cato lenne is ez a
másvalaki – minden el volna hibázva. A ki elkezd idegenné válni
önmagától, csakhamar teljesen meg fog önmagáról feledkezni.


Nem a filozofusok ismerik legjobban az embereket; ők csak a
filozofia előitéletein keresztül látják őket és én nem ismerek
foglalkozást, melyben annyi volna az előitélet, mint ebben. Egy
vadember észszerűbben itél meg minket, mint egy filozofus. Az érzi
a hibáit, méltatlankodik a miéinken és ezt mondja magában: «Mind
gonoszok vagyunk». Amaz felindulás nélkül figyel meg minket és ezt
mondja: «Bolondok vagytok». Igaza van, mert senki se teszi a
rosszat önmagáért. Az én növendékem ez a vadember, azzal a
különbséggel, hogy Emil többet elmélkedett, több eszmét hasonlított
össze, közelebbről látta tévedéseinket, jobban résen áll önmagával
szemben és csak arról ítél, a mit ismer.

Szenvedélyeink ingerelnek másokéi ellen; érdekünk gyülölteti meg
velünk a gonoszokat; ha nem tennének nekünk semmi rosszat, inkább
részvéttel lennénk irántuk, mint gyűlölettel. A rossz, a mit a
gonoszok nekünk tesznek, elfeledteti velünk azt a rosszat, a mit
önmaguknak tesznek. Könnyebben megbocsátanók bűneiket, ha
megtudhatnók, mennyire bünteti őket a saját szivük. Érezzük a
sérelmet és nem látjuk a büntetést; az előnyök szemmelláthatók, a
szenvedés belső. A ki azt hiszi, hogy élvezi bűnei gyümölcsét, nem
szenved kevesebb kínt, mintha nem sikerült volna neki;
nyugtalanságának csak a tárgya változott, de a nyugtalanság maga
nem: mutogathatja akárhogy a szerencséjét és rejtegetheti a szívét,
megnyugtatja akaratuk ellenére is a magaviseletük; de hogy
meglássuk, nem kell, hogy hasonló szivünk legyen.

A szenvedélyek, melyekben osztozunk, elragadnak minket; a melyek
érdekeinket sértik, fellázítanak és ebből folyókövetkezetlenséggel
kárhoztatjuk másokban azt, a mit magunk utánozni szeretnénk. Az
ellenszenv és kiábrándulás elkerülhetetlen, ha az ember
másvalakitől olyan bajt kénytelen elszenvedni, a melyet az ő
helyében maga is okozott volna.

Mi kell tehát ahhoz, hogy jól figyeljük meg az embereket? Nagy
érdeklődés megismerésükre, nagy pártatlanság megitélésükre, elég
fogékony szív minden emberi szenvedély megértésére és elég nyugodt
szív, hogy ki ne próbáljuk  őket. Ha van az életben erre a
tanulmányra alkalmas pillanat, akkor az az, a melyet Emil számára
választottam; előbb idegenek lettek volna rá nézve, később hozzájuk
hasonló lett volna. Az előitélet, melynek látja a hatását, még nem
nyert fölötte uralmat; a szenvedélyek, melyeknek a következményét
érzi, nem ingerelték fel szivét. Ember; érdeklődik testvérei iránt;
méltányos és magához hasonlók felett itél. Ha tehát jól itéli meg
őket, akkor bizonyára nem szeretne egyiküknek sem a helyzetében
lenni, mert mindazoknak a szenvedéseknek czélja, melyeket szereznek
maguknak – olyan előitéletekre lévén alapítva, melyek benne
nincsenek meg – előtte levegőben lógónak tűnik fel. Számára
elérhető minden, a mire vágyik. Mitől függhetne, mikor beéri
önmagával és mentes az előitéletektől? Karja erős; egészséges,
mértékletes, kevés igényű és van miből igényeit
kielégítenie.88) A legteljesebb szabadságban
nevelkedve, a legnagyobb baj, melyet el tud képzelni, a szolgaság.
Sajnálja a nyomorult királyokat, a kik rabszolgái mindenkinek, a ki
engedelmeskedik nekik; szánja azokat az álbölcseket, a kik saját
hívságos hírnevük lánczaiban sínylődnek; szánja azokat az ostoba
gazdagokat, a kik fényűzésük martirjai; sajnálja a parádézó
kéjenczeket, a kik egész életüket feláldozzák az unalomnak, hogy
úgy tünjék fel, mintha mulatnának. Szánná az ellenséget, a ki bajt
okozna neki magának, mert gonosztetteiben látná nyomorúságát. Ezt
mondaná magában: «Ha ez szükségessé teszi maga számára, hogy ártson
nekem, akkor sorsát függővé teszi az enyémtől».

Még egy lépés és a czélnál vagyunk. Az önszeretet hasznos, de
veszedelmes eszköz; gyakran megsérti a kezet, a mely használja és
ritkán tesz jót rossz nélkül. Emil, mikor mérlegeli helyét az
emberi nemben és oly szerencsésen elhelyezettnek látja benne magát,
abba a kisértetbe esik,  hogy a maga esze javára írja a
tiédnek a művét és a saját érdemének tulajdonítsa szerencséjének
eredményét. Azt fogja mondani: bölcs vagyok és az emberek bolondok.
A mikor szánja, meg is veti őket, a mikor boldognak vallja magát,
annál többre fogja becsülni magát és boldogabbnak érezvén magát a
többieknél, méltóbbnak fogja hinni magát, hogy az legyen. Ez a
leginkább félelmet keltő tévedés, mert ezt a legnehezebb kiirtani,
ha ebben az állapotban maradna, keveset nyert volna minden
gondoskodásunkkal és ha választani kellene, nem tudom, nem
szeretném-e jobban akár az előitéletek káprázatát is, mint a
fennhéjázásét.

A nagy emberek nem ejtik magukat csalódásba fölényük dolgában;
látják, érzik és ezért nem kevésbbé szerények; mennél többjük van,
annál jobban tudják, mennyiük hiányzik. Kevésbbé hiúk fölöttünk
való fölényükre, mint a mennyire megalázkodnak nyomoruságuk
tudatában és azokban az előnyeikben, melyeket kizárólagosan bírnak,
sokkal okosabbak, semhogy hiúk legyenek olyan adományaikra,
melyeket nem maguk szereztek maguknak. A derék ember büszke lehet
erényére, mert ez az övé; de mire büszke a tehetséges ember? Mit
tett arra Racine, hogy ne legyen Pradou? Mit tett arra Boileau,
hogy ne legyen Cotin?

Ehhez azonban még egy másik dolog is járul. Maradjunk meg mindig
a dolgok mindennapi rendjében. Nem tételeztem fel növendékemben sem
rendkívüli lángelmét, sem korlátolt elméjűséget. A köznapi
tehetségek közül választottam, hogy megmutassam, mire képes a
nevelés az emberen. A ritka eset mind kívül esik a szabályon. Ha
tehát gondoskodásom eredményekép Emil jobban szereti a maga
életének, látásának, érzésének módját a másokénál, akkor Emilnek
igaza van; de ha ezért valami kitünőbb és szerencsésebben született
lénynek érzi magát, akkor nincs igaza, téved; fel kell világosítani
tévedéséről, vagyis inkább elejét venni tévedésének, hogy később
aztán ne legyen késő kiirtani.

Nincs az a bolondság, a melyből ki ne lehetne gyógyítani egy
embert, a ki nem bolond. Csak a hiúságból nem; ezen semmi sem
segít, csak a tapasztalat, ha egyáltalán  tud
valami segíteni; legalább keletkezésekor meg lehet akadályozni a
megnövekvését. Ne tévelyedjetek el tehát szép okoskodásokba; hogy
bebizonyítsátok a fiatalembernek, hogy ő is olyan ember, mint mások
és alá van vetve ugyanazoknak a gyöngeségeknek. Ezt éreztessétek
vele, mert különben sohasem fogja tudni. Ez kivételes eset saját
szabályaim alól, az az eset, a mikor szándékosan kell kitenni
növendékemet mindazoknak az eshetőségeknek, a melyek
bebizonyíthatják neki, hogy ő sem okosabb, mint mi. A
szemfényvesztővel való kaland ezerféleképen megismétlődik;
engedném, hogy a hízelkedők mindenképen kifogjanak rajta; ha
hebehurgya emberek berántanák valami hóbortosságba, hagynám, hadd
kerüljön veszedelembe, ha játékban csalók támadnának rája, hagynám,
hadd tegyék bolonddá;89)
engedném, hadd hízelegjenek neki, koppaszszák meg, foszszák ki és
mikor alaposan szárazra juttatták és erre elkezdenék gúnyolni, én
még köszönetet mondanék nekik az ő jelenlétében azokért a
leczkékért, melyeket szivesek voltak adni neki. Az egyedüli
kelepczék, melyektől gondosan megóvnám, az udvaronczok kelepczéi.
Az egyedüli mesterkedés részemről az volna, hogy osztoznék vele
minden veszedelemben, a melybe jutni engedném és mindazokban a
sérelmekben,  a melyeknek ki volna téve. Csöndben,
panasz és szemrehányás nélkül türnék el mindent, sohasem szólva
neki róla egy szót sem s biztosak lehettek benne, hogy ezzel a jól
megőrzött diszkréczióval mindaz, a mit láttára szenvednék, több
benyomást tenne szivére, mint a mit magának kellene szenvedni.

Nem tudom megállni, hogy ki ne emeljem itt azoknak a nevelőknek
a hamis méltóságát, a kik, hogy ostoba módon játszhassák a bölcset,
lekicsinyítik növendékeiket, mindig úgy bánnak velük, mint
gyermekekkel és mindig azon vannak, hogy különbeknek látszassanak
náluknál mindabban, a mit tétetnek velük. A helyett, hogy
lealáznátok ifjúi bátorságukat, ne sajnáljatok semmi fáradságot,
hogy fölemeljétek lelküket; tegyétek őket veletek egyenlőkké, hogy
azokká is legyenek és ha még nem tudnak hozzátok fölemelkedni,
szálljatok le hozzájuk szégyenkezés nélkül, aggodalmaskodás nélkül.
Gondoljatok arra, hogy becsületetek már nem rajtatok múlik, hanem
növendéketeken, osztozzatok hibáiban, hogy kijavíthassátok őket,
vegyétek magatokra szégyenét, hogy eltörülhessétek; utánozzátok azt
a derék rómait, a ki látva, hogy a serege megfut s nem tudja
összeszedni, katonái élén szaladt s ezt kiáltotta: Nem futnak, a
kapitányukat követik. Becstelen lett ezáltal? Feláldozta
dicsőségét s ezzel növelte. A kötelesség ereje, az erény szépsége
akaratunk ellenére is magukkal ragadják tetszésünket és
felforgatják esztelen előitéleteinket. Ha pofont kapnék azért, hogy
teljesítem tisztemet Emil mellett, a helyett, hogy bosszút állnék
ezért a pofonért, mindenfelé dicsekedném vele és nem hiszem, hogy
volna a világon olyan hitvány ember, a ki ezért nem tisztelne annál
jobban.

Nem azt mondom, hogy a növendék ép oly korlátolt értelmet
tételezzen fel nevelőjéről, a milyen az övé és ugyanolyan
könnyűséget abban, hogy félrevezessék. Ez a vélemény annak a
gyermeknek való, a ki nem tud semmit látni, összehasonlítani s az
egész világot a maga képére rendezi be és csak azokban bízik, a kik
ehhez alkalmazkodnak. De egy Emil korában levő fiatal ember, a ki
ezenfelül olyan értelmes,  mint ő, nem olyan ostoba, hogy így
megtéveszsze magát és nem is volna jó, ha olyan volna. A bizalom,
melylyel nevelője iránt viseltetnie kell, egész más természetű, az
ész tekintélyén kell alapulnia, az értelem fölényén, azokon az
előnyökön, melyeket a fiatal embernek módjában van felismerni és a
melyeknek érzi magára való hasznosságát. Hosszú tapasztalat
meggyőzte róla, hogy nevelője szereti, hogy ez a nevelő bölcs,
felvilágosult ember, a boldogságát akarja s tudja, mi szerezheti
meg ezt a boldogságát. Tudnia kell, hogy saját érdekében való, hogy
meghallgassa nézeteit. Most már, ha a mester ép úgy meg hagyná
magát csalni, mint a tanítvány, akkor elvesztené a jogot arra, hogy
alárendelést kívánjon tőle és leczkéztesse. Még kevésbbé szabad a
növendéknek föltételezni, hogy a mester szándékosan engedi
kelepczébe jutni és hogy tőrt vet együgyűségének. Mit kell tehát
tenni, hogy ezt a két alkalmatlanságot egyszerre kikerüljük? Azt, a
mi a legjobb és legtermészetesebb: egyszerűnek és igaznak lenni,
mint ő, figyelmeztetni őt azokra a veszedelmekre, melyeknek kiteszi
magát, világosan, érthetően, de túlzás nélkül, rosszkedv nélkül,
pedáns fitogtatás nélkül megmutatni ezeket neki, különösen a
nélkül, hogy nézeteidet rendeletek gyanát közölnéd vele mindaddig,
a míg azokká nem lesznek és a míg ez a parancsoló hang nem válik
föltétlenül szükségessé. Makacskodni fog ez után, a mint nagyon
gyakran tenni fogja? Akkor ne mondjatok neki semmit, hagyjátok
szabadjára, kövessétek, utánozzátok, még pedig jókedvvel, nyiltan;
adjátok át magatokat, mulassatok úgy, mint ő, ha lehet. Ha a
következmények nagyon is erősek lesznek, mindig itt lesztek, hogy
feltartóztassátok és akkor a fiatal ember, látva előrelátástokat és
engedékenységeteket, mennyire meg lesz lepetve az egyik és meghatva
a másik által!

Minden hibája megannyi kötelék, a melyet ő maga nyújt nektek,
hogy a szükséghez képest feltartsátok. S a mi ebben a nevelő
legnagyobb művészetét teszi, az, hogy oly módon intézi az
alkalmakat és irányítja a buzdításokat, hogy előre tudja, mikor fog
a fiatal ember engedni és mikor fog makacskodni, hogy mindig
körülvegye a tapasztalat  tanulságaival a nélkül, hogy
bármikor is túlságos nagy veszedelmeknek tenné ki.

Figyelmeztessétek hibáira, mielőtt beléjük esnék; ha egyszer
beléjük esett, ne vessétek szemére, ezzel csak fellobbantanátok és
fellázítanátok önszeretetét. Az olyan leczke, a mely fellázít, nem
használ. Nem ismerek ostobábbat, mint ez a szó: úgy-e,
megmondtam! A legjobb eszköz arra, hogy megtartsa
emlékezetében, a mit mondtak neki, ha úgy teszünk, mintha
elfelejtettük volna. Ellenkezőleg, ha azt látjátok, hogy
szégyenkezik, hogy nem hitt neki, töröljétek el gyöngéden ezt a
megalázkodást pár jó szóval. Bizonyára szeretettel fog ragaszkodni
hozzátok, ha látja, hogy megfeledkeztek magatokról az ő kedvéért és
a helyett, hogy még jobban lesújtanátok, megvígasztaljátok. Ha
ellenben bánatához még szemrehányásokat is fűztök, meggyűlöl
benneteket és szabálylyá teszi rátok nézve, hogy nem hallgat rátok
többet, mintegy hogy bebizonyítsa, hogy nincs veletek egy
véleményen nézeteitek fontossága dolgában.

Még viszonhatásotok formája is annál hasznosabb okulására lehet,
mennél kevésbbé bizalmatlankodik benne. Ha megmondjátok neki,
például, hogy ezren mások is elkövetik ugyanezeket a hibákat, ezzel
sokra mentek vele; javítjátok azzal, hogy úgy tesztek, mintha csak
sajnálnátok, mert arra nézve, a ki többre tartja magát a többi
embereknél, ugyancsak kényes kifogás, hogy ezek példájával kell
vigasztalnia magát; ez rá nézve annyi, mint elismerése annak, hogy
nem tarthat többre számot, mint hogy azok ne legyenek különbek
nálánál.

A hibák kora a példázatok kora. Ha megfeddjük a bűnöst idegen
álarcz alatt, akkor tanítjuk a nélkül, hogy sértenők és akkor annak
az igazságnak révén, melyet magára alkalmaz, megérti, hogy a
példázat nem hazugság. Az olyan gyermek, a kit sohasem tévesztettek
meg dicséretekkel, nem ért semmit abból a meséből, a melyet föntebb
megvizsgáltam, ellenben a hebehurgya, a ki az imént lett áldozata
egy hízelgőnek, nagyon jól megérti, hogy a holló ostoba volt. Igy
egy tényből egy elvet von le és a tapasztalat, melyet hamar
elfelejtett volna, a mese révén bevésődik 
ítéletébe. Nincs az az erkölcsi ismeret, a melyet meg ne lehetne
szerezni a magunk, vagy a mások tapasztalatából. Abban az esetben,
mikor ez a tapasztalat veszedelmes, ne szerezze meg az ember maga,
hanem vonja le a rá vonatkozó tanulságot a történetből. Ha a próba
következmény nélkül való, jó a fiatal embert kitenni neki, aztán a
példázat segítségével elvekké alakítani különleges eseteket, melyek
előtte ismeretlenek.

Nem értem, mért kellene ezeket az elveket kifejleszteni, sőt
kifejezni is. Semmi sem olyan hiábavaló, olyan értelmetlen, mint a
morál, a melylyel a legtöbb mesét be szokták befejezni, mintha ez a
mese nem volna kifejtve, vagy legalább nem kellene, hogy kifejtve
legyen magában a mesében úgy, hogy érthetővé váljék az olvasó
számára! Mire való tehát a végéhez függeszteni és ezzel megfosztani
az olvasót attól, hogy a maga erejéből találja meg? A tanításra
való tehetség abban áll, hogy kellemessé kell tenni a tanítványra
nézve a tanulást. Már pedig, hogy kedvére való legyen, nem szabad,
hogy a szelleme annyira passziv legyen mindabban, a mit mondtok
neki, hogy ne kelljen semmit sem tennie, hogy megérthessen
benneteket. A tanító önszeretete mindig kell, hogy tért engedjen a
tanítványának, kell, hogy ez azt mondhassa: «Megértem, belehatolok,
cselekszem, tanulok.» Egyike azoknak a dolgoknak, a melyek
unalmassá teszik Pantalont az olasz komédiában, az az igyekezete,
hogy megértesse a nézőtérrel azokat a laposságokat, melyeket úgyis
kelleténél jobban megért mindenki. Én nem mondom, hogy a nevelő
ilyen Pantalon legyen, még kevésbbé, hogy író. Mindig meg kell
magát értetni, de nem kell mindig mindent megmondani; az, a ki
megmond mindent, keveset mond meg, mert végül már nem hallgatnak
rá. Mit jelent az a négy verssor, melyet Lafontaine hozzáfűz a
felfuvódott békáról szóló meséhez! Attól fél, hogy nem értették
meg? Szüksége van rá ennek a nagy festőnek, hogy a tárgyaknak,
melyeket lefest, alája írja a nevüket! A helyett, hogy ezzel
általánosítaná a tanulságot, különlegessé teszi, bizonyos
értelemben a például felhozott esetekre korlátozza és nem engedi,
hogy más esetekre is  alkalmazzák. Azt szeretném, hogy
mielőtt kezébe adnák a fiatal embernek ez utánozhatatlan mester
meséit, kitörölnék belőlük mindazokat az összefoglalásokat,
melyekben azzal vesződik, hogy megmagyarázza azt, a mit olyan
világosan és szellemesen mondott. Ha tanítványotok csak a
magyarázat segítségével érti meg a mesét, biztosak lehettek benne,
hogy így még kevésbbé fogja megérteni.

Fontos dolog volna még didaktikusabb sorrendet adni ezeknek a
meséknek, jobban alkalmazkodót a fiatal ember érzéseinek és
elméjének fejlődéséhez. Van-e annál észszerűtlenebb, mint pontosan
követni a könyv számszerű sorrendjét, tekintet nélkül akár a
szükségre, akár az alkalomra. Először a tücsök, aztán a holló,
aztán a béka, aztán a két öszvér stb. Nagyon a szívemen fekszik ez
a két öszvér, mert emlékszem, láttam egy pénzügyi pályára nevelt
fiút, a kit elbódítottak azzal a hivatással, melyet be kell
töltenie, a mint elolvasta ezt a mesét, megtanulta, felmondta, újra
felmondta százszor és százszor a nélkül, hogy a legcsekélyebb
ellenvetést vonta volna le belőle az ellen a mesterség ellen, a
melyre szánták. Nemcsak hogy nem láttam, hogy a gyermekek valaha
alaposan alkalmazták volna a meséket, melyeket tanultak, hanem még
azt sem láttam, hogy bárki is törődött volna vele, hogy
alkalmaztassa velük őket. Ennek az oktatásnak az öröke az erkölcsi
tanítás; az anyának és a gyermeknek az igazi czélja azonban az,
hogy mulattatni lehessen egy társaságot a mesék reczitálásával;
nemkülönben mire felnő a gyermek, egészen elfelejti a meséket,
akkor, a mikor nem a reczitálásukról volna szó, hanem
felhasználásukról. Még egyszer mondom, csak a felnőtteknek való e
mesék tanulmányozása, a mibe most jött az ideje, hogy
belefogjon.

Csak messziről mutatok rá, mert nem akarok mindent megmondani,
azokra az utakra, melyek eltérnek a jó úttól, hogy megtanulják őket
kerülni. Azt hiszem, ha azon az úton jár, a melyet én megjelöltem,
a növendéketek meg fogja szeretni a lehető legolcsóbb áron az
emberismeretet és az önismeretet, hogy képessé teszítek őt
szemlélni a szerencse játékait a nélkül, hogy irigyelné kegyenczeit
és  beérni önmagával a nélkül, hogy
bölcsebbnek tartaná magát másoknál. Megkezdtétek őt szereplővé
tenni, hogy szemlélővé tegyétek; be kell a dolgot fejezni, mert a
nézőtérről olyanoknak látjuk a dolgokat, a milyeneknek feltűnnek, a
színpadról pedig olyanoknak, a milyenek. Hogy az egészet átfoghassa
az ember, a megfelelő szempontra kell helyezkedni; közelebb kell
lépni, hogy lássuk a részleteket. De mi czímen elegyedjen bele egy
fiatal ember a világ dolgaiba? Mi joga van arra, hogy beavattassék
ezekbe a sötét rejtelmekbe? Kora érdekeit az élvezet cselszövényei
korlátozzák, egyelőre csak önmagáról rendelkezik s ez annyi, mintha
semmiről sem rendelkeznék. Az ember a legolcsóbb árúczikk és a mi
fontos tulajdonjogaink között, a személyünk fölötti tulajdonjog
mindig a legcsekélyebb valamennyi között.

Ha látom, hogy a legnagyobb tevékenység korában a
fiatalembereket a merőben spekulativ tanulmányokra korlátozzák és
hogy azután a legkisebb tapasztalat nélkül hirtelen belevetik őket
a világba és a közügyekbe, azt találom, hogy az ész ellen ép úgy
vétenek, mint a természet ellen és ezért nem lepődöm meg azon, hogy
oly kevés ember tudja magát hogy viselni. Micsoda furcsa észjárás
alapján tanítanak engem annyi haszontalan dologra, mikor a
cselekvés művészetét nem veszik semmibe? Azt képzelik, hogy a
társadalom számára nevelnek minket és úgy tanítanak minket, mintha
mindegyikünk czellájában, magányos gondolkozással töltené életét
vagy mintha levegőben lógó tárgyakról tárgyalna közömbös
emberekkel. Azt hiszitek, megtanítjátok élni az embereket, ha
rátanítjátok őket testük bizonyos elforgatására és bizonyos szóbeli
formulákra, melyek nem jelentenek semmit. Én is megtanítottam élni
Emilemet, mert megtanítottam, hogy éljen a maga erejéből és a mi
még több, megkeresse a kenyerét. Ez azonban nem elég. Hogy a
világban éljünk, tudni kell az emberekkel bánni, ismerni kell az
eszközöket, melyek befolyást szereznek rájuk, számolni kell a
magánérdek hatásával és visszahatásával a polgári társadalomban és
oly jól kell tudni előre látni az eseményeket, hogy az ember ritkán
csalódjék várakozásaiban, vagy hogy legalább mindig a legjobb
eszközöket használja a sikerre. A törvények  nem
engedik meg a fiatal embereknek, hogy maguk intézzék a dolgaikat és
rendelkezzenek saját javukról, de mire volnának jók nekik ezek a
rendszabályok, ha az előírt korig nem szerezhetnének semmi
tapasztalatot? Nem nyernének azzal semmit, hogy várnak és huszonöt
éves korukban ép oly ujonczok volnának, mint tizenöt éves korukban.
Kétségkívül meg kell akadályozni, hogy egy fiatalember, a kit
elvakít a tudatlansága vagy megtévesztenek a szenvedélyei, ne
tegyen kárt önmagának, de minden korban meg van engedve jótékonynak
lenni, minden korban lehet egy bölcs ember irányítása mellett
védeni a szerencsétleneket, a kiknek csak támaszra van
szükségük.

A dajkák, az anyák azokért a gondoskodásokért ragaszkodnak a
gyermekekhez, a melyeket tanusítanak irántuk; a szocziális erények
gyakorlata gyökeresíti meg a szívek mélyén a humanitás szeretetét;
azzal válik az ember jóvá, hogy jót tesz, ennél biztosabb
gyakorlatot nem tudok. Foglaljátok el növendéketeket minden jó
cselekedettel, a mely a módjában van; legyen a szűkölködők érdeke
mindig az ő érdeke, ne csak erszényével támogassa őket, hanem a
gondoskodásával is, legyen szolgálatukra, fogja pártjukat,
szentelje nekik személyét és idejét, váljék ügyvivőjükké; egész
életében nem fog ennél nemesebb hivatást betölteni. Hány elnyomott
kapna igazságot, a kiket sohasem hallgattak meg, ha ő azzal a
rettenthetetlen szilárdsággal követeli, melyet az erény gyakorlása
ad meg, ha belehatol a nagyurak és gazdagok kapuin, ha, mikor kell,
egész a trón zsámolyáig megy, hogy meghallgattassa a balsorstól
sujtottak hangját, a kik előtt nyomorúságuk elzár minden bejárást
és a kik a miatt a félelem miatt, hogy büntetést kapnak azokért a
bajokért, melyeket mások okoznak nekik, még panaszkodni sem
mernek!

Csináljunk tehát Emilből kóborló lovagot, igazságtalanságok
megtorlóját, paladint! Avatkozzék bele a közügyekbe, adja a bölcset
és a törvények védelmezőjét a nagy urak előtt, a hivatalnokok
előtt, a fejedelem előtt, legyen közbenjáró a biráknál és ügyvéd a
biróságoknál! Minderről nem tudok semmit. A fecsegő és nevetséges
nevek nem változtatnak  semmit a dolgok természetén. Emil meg
fog tenni mindent, a mi hasznos és jó lehet. Ennél többet nem fog
tenni semmit, tudja, hogy semmi sem lehet hasznos és jó a számára,
a mi nem illik korához. Tudja, hogy első kötelessége az önmaga
iránti kötelesség, hogy a fiatalembereknek bizalmatlankodniok kell
önmagukban, körültekintőknek kell lenniök magukviseletében,
tiszteletteljeseknek náluknál idősebb emberekkel szemben,
tartózkodóknak és diszkréteknek a tartalom nélküli beszédben,
szerényeknek közömbös dolgokban, de elszántaknak a jóltevésben és
bátraknak az igazság kimondásában. Ilyenek voltak azok a hírneves
rómaiak, a kik mielőtt hozzájuthattak a közéleti tisztekhez, azzal
töltötték ifjúságukat, hogy üldözték a bűnt és védelmezték az
ártatlanságot, semmi más érdekből, mint hogy tanuljanak az igazság
szolgálása és a jó erkölcsök védelmezése által.

Emil nem szereti sem a lármát, sem a czivakodást, nemcsak az
emberek között, hanem az állatok között sem.90)  Sohasem ingerelt egymás ellen
marakodásra két kutyát; sohasem hajszoltatta a macskát kutyával. Ez
a békés szellem nevelésének eredménye, a mely nem melengette benne
az önszeretetet és az önmagáról való túlmagas véleményt s
eltérítette attól, hogy az uralkodásban és a más bajában keresse
élvezetét. Szenved, ha mást szenvedni lát; ez természetes érzés. A
fiatalember attól lesz durvává és azért telik benne gyönyörűsége,
hogy egy érző lényt szenvedni lát, ha a hiúsága olyan színben
tünteti fel, mintha bölcsesége vagy felsőbbsége révén mentes volna
ugyanezek alól a szenvedések alól. A kit megóvtak ettől a
gondolkodásmódtól, nem tud beleesni a bűnbe, mely ennek műve. Emil
tehát szereti a békét. A boldogság képe kedves neki és ha hozzá tud
járulni előidézéséhez, ez neki újabb eszköz arra, hogy részesedjék
benne. Nem azt tételeztem föl, hogy a szerencsétlenek láttára csak
azt a meddő és kegyetlen szánalmat érzi irántuk, a mely beéri
azzal, hogy panaszkodik azokról a bajokról, a melyeket gyógyítani
is tudna. Tevékeny jótékonysága hamar megadja neki azt a
felvilágosodást, a melyet keményebb szívvel nem szerezhetett volna
meg, vagy a melyet csak jóval később szerezhetett volna meg. Ha
viszályt lát uralkodni pajtásai között, igyekszik őket kibékíteni,
ha balsorstól sújtottakat lát, megtudakolja szenvedéseik okát, ha
lát két embert, a kik gyűlölik egymást, meg akarja tudni
ellenségeskedésük okát, ha azt látja, hogy az elnyomott nyög a
hatalmas és a gazdag zaklatásai miatt, megkeresi, milyen
mesterkedésekkel leplezik el magukat ezek a zaklatások és abból az
érdeklődésből folyólag, melyet minden szerencsétlen iránt érez, a
bajaik megszüntetésére vezető eszközök sohasem közömbösek neki. Mit
kell tehát tennünk, hogy ezeknek a hajlamoknak a szónak
 megfelelő módon hasznát vegyük?
Szabályozzuk gondoskodásait és ismereteit és arra használjuk
buzgalmát, hogy ezeket fokozzuk.

Váltig csak azt mondom magamban újra meg újra: oktassátok a
fiatalembereket inkább tettekkel, mint beszéddel s ne tanuljanak
könyvből semmit, a mire megtaníthatja őket a tapasztalás. Mily
furcsaság, gyakorolni őket a semmitmondó beszédben, azt hinni, hogy
megéreztetik velük egy kollégium padjain a szenvedély nyelvének
erélyét és a meggyőzés erejének egész hatalmát, ha nem áll
érdekükben valakit meggyőzni! A rhetorika minden szabálya csak merő
szóbeszéd annak, a ki nem érzi hasznára válónak a használatát. Mit
ér, ha a tanuló tudja, hogy beszélte rá Hannibal katonáit az
Alpeseken való átkelésre? Ha ezen nagyszerű szónoklatok helyett
megmondanátok neki, mivel birhatja rá az elüljáróját, hogy neki
szabadságot engedjen, biztosak lehettek benne, figyelmesebb lesz
szabályaitokra.

Ha rhetorikára akarnék tanítani egy fiatalembert, a kinek minden
szenvedélye ki volna már fejlődve, szüntelenül olyan dolgokat
mutatnék neki, melyek arra valók, hogy kedvezzenek szenvedélyeinek
és vele együtt vizsgálnám, mily beszéddel kell élni a többi
emberekkel szemben, hogy rábírja őket, hogy kedvezzenek vágyainak.
Emilem azonban nincs ilyen, a szónoki művészetnek kedvező
helyzetben; csaknem teljesen a fizikai szükségletekre lévén
szorítva, kevesebb szüksége van másokra, mint másoknak ő rá és nem
lévén semmi kérni valója tőlük a maga számára, a mire rá akarja
őket beszélni, az nem érinti eléggé arra, hogy szerfölött
felindítsa. Ebből az következik, hogy általában véve egyszerű és
kevéssé virágos lesz a nyelve. Rendszerint egyenesen szól és csupán
csak azért, hogy megértsék. Kevéssé szentencziózus, mert nem
tanulta meg eszméit általánosítani; kevés a szóképe, mert ritkán
szenvedélyes.

Azért még nem flegmatikus és hideg; már koránál, erkölcseinél,
ízlésénél fogva sem lehet az; az ifjúság tüzében az élesztő
szellemek, visszatartva vérében, melegséget visznek bele fiatal
szívébe, a mely csillog a tekintetében, melyet megérezni
beszédében, látni tetteiben. Nyelve hangsúlyt  és néha
hevességet kap. A nemes érzés, a mely lelkesíti, erőt és
emelkedettséget ad neki; áthatva az emberiség gyöngéd szeretetétől,
beszédébe is átviszi lelke felindulásait, nagylelkű nyiltságában
van valami megigézőbb, mint a többiek mesterkélt ékesszólásában,
vagyis jobban mondva, csak ő igazán ékesszóló, mert csak ki kell
mutatnia, a mit érez, ha ezt közölni akarja azokkal, a kik
hallgatják.

Mennél inkább azt gondolom, mennél inkább úgy találom, hogy ha
így működésbe hozzuk a jótékonyságot és jó vagy rossz sikereinkből
következtetéseket vonunk okaira, kevés hasznos ismeret van, a
melyet ne lehetne egy fiatalember lelkében művelni. Mindazon az
igazi tudáson kívül, a melyet meg lehet szerezni a kollégiumokban,
Emil még egy sokkal fontosabb tudományt fog elsajátítani: ezen
szerzeményeinek az életre való alkalmazását. Nem lehetséges, hogy
mikor annyira érdeklődik embertársai iránt, meg ne tanulja idején
mérlegelni és megbecsülni cselekvéseiket, kedvteléseiket,
élvezeteiket és általában igazabban értékelni azt, a mi
hozzájárulhat az emberek boldogságához vagy árthat neki, mint azok,
a kik nem érdeklődvén semmi iránt, sohasem tesznek semmit másért. A
kik mindig csak a saját dolgukkal törődnek, nagyon is
szenvedélyesen igyekeznek egészségesen megitélni a dolgokat.
Mindent önmagukra vonatkoztatnak s a jó és rossz fogalmait csupán
saját érdekük szerint mérik meg, eltöltik szellemüket ezer
nevetséges előitélettel és mindabban, a mi csak legkevésbbé érinti
is az ő előnyüket, azonnal az egész világegyetem összeomlását
látják.

Terjeszszük ki az önszeretetet a többi lényekre s ekkor erénynyé
alakítjuk át s nincs az az emberi szív, a melyben ez az erény ne
vert volna gyökeret. Mennél kevésbbé vonatkozik ránk magunkra
gondoskodásaink tárgya, annál kevésbbé félelmetes a magánérdek
illuziója, mennél inkább általánosítjuk azt az érdeket, annál
méltányosabbá válik és az emberi nem iránti szeretet nem egyéb
bennünk, mint az igazság szeretete. Kívánjuk tehát, hogy Emil
szeresse az igazságot, kívánjuk, hogy ismerje is, tartsuk mindig
távol önmagától az ügyekben. Mennél jobban lesz igyekezete
 mások boldogságának szentelve, annál
felvilágosultabb és okosabb lesz s annál kevésbbé fog csalódni
abban, a mi jó és rossz, de ne tűrjünk benne soha vak
előnybenrészesítést, a mely egyedül személyi tekintetekre vagy
igazságtalan előfeltételekre van alapítva. És miért ártana az
egyiknek a másiknak tett szolgálat? Kevés fontossága van rá nézve
annak, a kinek nagyobb boldogság jut osztályrészeül, föltéve, hogy
ő hozzájárul az összesek mennél nagyobb boldogságához; ez a
bölcsnek első érdeke, a magánérdek után; mert mindenki a maga
fajának része, nem pedig egy másik egyéné.

Hogy a könyörületességet ne engedjük gyöngeséggé fajulni,
általánosítani kell és kiterjeszteni az egész emberi nemre. Akkor
csak annyiban adjuk magunkat neki, a mennyiben összhangban áll az
igazsággal, mert minden erény közül az igazságosság az, a mely a
legtöbbel járul az emberek közjavához. Okosságból, önmagunk iránti
szeretetből kell könyörületességet tanusítani bajunk iránt még
jobban, mint szomszédunk iránt; a gonosz iránti könyörületesség
igen nagy kegyetlenség az emberek iránt.

Egyébiránt nem szabad megfeledkezni arról, hogy mindezek az
eszközök, melyek segítségével én itt kivetem növendékemet
önmagából, azért mégis közvetlen vonatkozással bírnak reá, mert
nemcsak hogy belső gyönyör származik belőlük, hanem mert a mikor
jótékonynyá teszem a többiek hasznára, saját okulásán is
dolgozom.

Előbb megadtam az eszközöket és most megmutatom a hatásukat.
Mily nagy szempontokat látok sorakozni lassanként fejében! Mily
fenséges érzések fojtják el szívében a kis szenvedélyek csiráit!
Mily szabatossága az itelő képességnek, mily biztonsága az észnek
alakul ki benne szemem láttára kiművelt hajlamaiból, a
tapasztalatból, a mely központosítja egy nagy lélek óhajtásait a
lehetőségek szűk kereteiben és eléri, hogy egy a többiek fölött
álló ember, nem tudva ezeket fölemelni a maga színvonalához, le
tudjon szállni az ő színvonalukhoz! A helyesnek igazi elvei, a
szépnek valódi mintái, az élő lények minden erkölcsi viszonya, a
rend minden eszméje belevésődnek értelmébe;  látja
minden dolognak a helyét és az okot, a mely ebből eltávolítja,
látja azt, a mi tehetné a jót és azt, a mi megakadályozza. A
nélkül, hogy tapasztalta volna az emberi szenvedélyeket, ismeri
káprázataikat és játékukat.

Előre haladok, elragadtatva a dolgok erejétől, de a nélkül, hogy
ezzel ránehezedjek az olvasók ítéletére. Már rég a chimerák
országában látnak engem; én pedig mindig az előitéletek országában
látom őket. A mikor olyan erősen eltávolodom a köznapi
véleményektől, szüntelenül jelen vannak szellememben: vizsgálom
őket, elmélkedem róluk, nem azért, hogy kövessem vagy kerüljem
őket, hanem hogy mérlegeljem őket az okoskodás mérlegén.
Valahányszor kényszerülök eltávolodni tőlük, a tapasztalattól
vezettetve, előre kimondottnak tartom, hogy nem fognak utánozni;
tudom, hogy el vannak szánva csak azt képzelni lehetségesnek, a mit
látnak s azt a fiatalembert, a kit én rajzolok, képzeletbeli és
fantasztikus lénynek fogják fel, mert különbözik azoktól, a kikkel
összehasonlítják; nem gondolnak arra, hogy kell is különböznie,
miután egész másképen nevelkedett, egészen ellenkező érzések hatnak
rá, egészen más oktatásban részesült, mint ők s így sokkal
meglepőbb volna, ha hasonlítana hozzájuk, mint ha olyan, a
milyennek én képzelem. Ő nem az emberek embere, hanem a természet
embere. Nyilvánvaló tehát, hogy nagyon különösnek kell előttük
feltünnie.

Mikor ebbe a műbe belefogtam, nem tételeztem fel semmi olyat, a
mit ne figyelhetett volna meg mindenki úgy, mint én, mert van egy
pont, t. i. az ember születése, a melyből mind egyformán indulunk
ki; de mennél előbbre haladunk, én, hogy kiműveljem a természetet,
ti pedig, hogy elaljasítsátok, annál jobban eltávolodunk egymástól.
Az én növendékem hat éves korában kevéssé különbözik a tietektől,
mert nektek még nem volt időtök eltorzítani a növendéketeket; most
nincs bennük semmi hasonlóság és a felnőtt ember kora, melyhez
közeledik, tökéletesen különböző formában kell hogy mutassa, hacsak
el nem vesztegetem minden fáradozásomat. A szerzett dolgok
mennyisége talán elég egyforma mindkét részről, de a szerzett
dolgok nem  hasonlítanak egymáshoz. Csodálkoztok,
hogy az egyikben fenkölt érzéseket találtok, a melyeknek a
legcsekélyebb csirája sincs meg másokban, de vegyétek tekintetbe
azt is, hogy ezek már mind kész filozófusok és theológusok, mielőtt
Emil csak tudná is, mi a filozófia és mielőtt csak beszélni is
hallott volna Istenről.

Ha tehát azt mondják nekem: Abból, a mit elképzelt, nem létezik
semmi; a fiatalemberek nem így vannak alkotva, ilyen vagy olyan
szenvedélyük van; ezt vagy azt teszik, – ez olyan, mintha tagadnák,
hogy a körtefa nagy fa lehet, mert kertjeinkben csak mint cserjét
látjuk.

Arra kérem ezeket a birákat, a kik olyan készek a birálatra,
fontolják meg, hogy a mit itt mondanak, azt én ép oly jól tudom,
mint ők, hogy én valószínüleg hosszasabban gondolkoztam róla és
hogy nem lévén semmi érdekem, hogy imponálni akarjak nekik, jogom
van azt követelni, hogy legalább annak megkeresésére ne sajnálják
az időt, hogy miben tévedek. Vizsgálják meg az ember szervezetét,
kísérjék figyelemmel a szív első rezdüléseit az egyik vagy a másik
helyzetben, hogy meglássák, mennyire különbözhetik az egyik egyén a
másiktól a nevelés ereje által, továbbá hasonlítsák össze az én
nevelésemet az eredményekkel, melyeket én tulajdonítok neki és
mondják meg, miben okoskodtam rosszul. Ekkor nem lenne semmi
felelni valóm.

A mi még határozottabbá tesz véleményemben és azt hiszem
megbocsáthatóbbá is teszi határozottságomat, ez az, hogy nemcsak
nem merülök el a részletező szellemben, hanem lehetőleg keveset
adok az okoskodásra s csak a megfigyelésben bízom. Nem arra
támaszkodom, a mit képzeltem, hanem arra, a mit láttam. Igaz, hogy
tapasztalataimat nem zártam be egy város falainak keretébe, sem az
emberek egy bizonyos osztályába, hanem miután jól
összehasonlítottam annyiféle néposztályt és népet, a mennyit csak
láthattam egy megfigyeléssel töltött élet alatt, mint mesterkéltet
elhárítottam azt, a mi az egyik népé, de a másiké nem, az egyik
társadalmi helyzeté s a másiké nem s tagadhatatlanul az emberre
tartozónak csak azt tekintettem,  a mi közös mindenkivel,
bármely életkorban, bármely rangban és bármely nemzetben a
világon.

Ha aztán e szerint a módszer szerint elkisértek gyermekkorától
fogva egy fiatal embert, a ki még nem nyert határozott formát és a
ki a lehető legkevésbbé függ mások tekintélyétől és véleményétől, –
mit gondoltok, kihez fog jobban hasonlítani: az én növendékemhez-e
vagy a tiétekhez? Nekem úgy tetszik, ezt a kérdést kell megoldani,
hogy megtudjuk, eltévelyedtem-e.

Az ember nem kezd egykönnyen gondolkozni, de a mint elkezdett,
nem is hagyja abba. A ki egyszer gondolkozott, gondolkozni fog
mindig és az egyszer elmélkedésben gyakorolt értelem nem bír többé
nyugalomban maradni. Azt lehetne tehát gondolni, hogy én vagy
nagyon is keveset, vagy nagyon is sokat teszek, hogy az emberi
szellem természeténél fogva nem oly kész a megnyilatkozásra és hogy
miután olyan képességeket adtam neki, a melyek nincsenek meg benne,
nagyon is sokáig tartom bezárva az eszmék egy oly körében, melyből
ki kellene lépnie.

De fontoljátok meg első sorban, hogy mikor ki akarjuk alakítani
a természet emberét, azért még nem arról van szó, hogy vadembert
csináljunk belőle és száműzzük az erdő mélyébe, hanem hogy bezárva
a társadalom forgatagába, elegendő, ha nem engedi magát
elragadtatni sem az emberek szenvedélyei, sem előitéleteik által,
hogy saját szemeivel lásson, hogy saját szívével érezzen, hogy
semmiféle tekintély ne kormányozza, csak a saját elméje. Ebben a
helyzetben nyilvánvaló, hogy azoknak a tárgyaknak a sokasága,
melyek érintik, a gyakori érzések, melyek hatnak rá, a valódi
szükségleteinek megszerzésére való különböző eszközök sok olyan
eszmét kell hogy adjanak neki, a melyek soha nem lettek volna meg
benne, vagy a melyeket lassabban szerzett volna meg. A szellem
természetes fejlődése csak siettetve van, de nem felforgatva.
Ugyanaz az ember, a kinek butának kellene maradnia az erdőkben,
okos és értelmes emberré válhatik a városban, ha csak egyszerű
szemlélő volna ott. Semmi sem alkalmasabb valakit bölcscsé tenni,
mint azok a bolondságok, melyeket lát, de nem vesz bennük részt;
még  az is, a ki részt vesz bennük, okul
rajtuk, föltéve, hogy nem téteti magát bolonddá és nem viszi
beléjük azoknak a tévedését, a kik elkövetik őket.

Fontoljátok meg azt is, hogy képességeink által korlátozva lévén
az érzékelhető tárgyakra, csaknem semmiféle hatályt nem engedünk a
filozófia elvont fogalmainak és a merőben intellektuális eszméknek.
Hogy ezeket elérjük, ahhoz vagy le kellene rázni magunkról a
testünket, a melyhez oly erősen hozzá vagyunk fűzve, vagy
tárgyról-tárgyra fokozatosan és lassan kellene haladnunk vagy végül
hirtelen és csaknem egy ugrással kellene átugratnunk a közbeeső
közt, egy olyan óriás-lépéssel, melyre a gyermekkor nem képes és a
melyhez a felnőtt embereknek is egy sereg külön az ő számukra
készült lépcsőre van szükségük. Az első elvont eszme az első ilyen
lépcső, de én bizony alig tudom belátni, hogyan gondolják
megszerkeszthetőnek.

A felfoghatatlan tény, a mely átölel mindent, a mely mozgatja a
világot és a lények egész rendszerét formálja, sem szemeinkkel nem
látható, sem kezünkkel nem tapintható; rejtve marad minden érzékünk
számára: a mű látható, a munkása elrejtőzik. Nem kicsi dolog
felismerni létezését és mikor eljutottunk idáig, mikor azt
kérdezzük: milyen? hol van? a szellemünk összezavarodik, eltéved és
nem tudunk többé mit gondolni.

Locke azt akarja, hogy kezdjük a szellemek tanulmányozásán és
azután térjünk át a testekére. Ez a babona, az előitéletek, a
tévedés módszere, nem pedig az észé, sem a jól elrendezett
természeté; ez annyi, mint bekötni a szemünket, hogy megtanuljunk
látni. Sokáig kell hogy tanultuk légyen a testeket, hogy valódi
fogalmat alkothassunk a szellemekről és hogy gyaníthassuk
létezésüket. Az ellenkező sorrend csak arra való, hogy meghonosítsa
a materializmust.

Mivel érzékeink ismereteinknek első eszközei, a testi és
érzékelhető tények az egyedüliek, melyekről közvetlen fogalmunk
van. Ennek a szónak: szellem, nincs semmi értelme arra
nézve, a ki nem filozofált. A szellem csak test a nép és a
gyermekek szemében. Avagy nem olyan szellemeket 
képzelnek-e, melyek kiáltoznak, beszélnek, ütnek, lármát csinálnak?
Már pedig azt meg fogja vallani mindenki, hogy az olyan szellemek,
melyeknek karjuk és nyelvük van, nagyon hasonlítanak a testekhez.
Ezért alkottak maguknak az összes népek, a zsidókat sem véve ki,
testi isteneket. Mi magunk ilyen kifejezéseinkkel: Szent Lélek,
Szentháromság, nagyobbára annak rendje és módja szerint való
anthropomorphiták vagyunk. Megvallom, arra tanítanak, hogy azt
mondjuk, Isten mindenütt jelen van; de azt is hiszszük, hogy a
levegő is mindenütt jelen van, legalább a mi légkörünkben és a
szellem szó eredete szerint maga is annyit jelent, mint
lélekzet, szellő. Ha egyszer hozzászoktatják az embereket, hogy
olyan szavakat mondjanak, melyeket nem értenek meg, ezután már
könnyű azt mondatni velük, a mit akarunk.

A mi más testekre kiható cselekvésünk érzése kezdetben azt
kellett, hogy elhitesse velünk, hogy ha ezek a testek hatnak ránk,
ez hasonló módon történik, mint a hogy mi hatunk rájuk. Igy az
ember azon kezdte, hogy lélekkel ruházott fel minden tényt, melynek
hatását érezte. Kevésbbé erősnek érezve magát, mint ezeknek a
lényeknek nagyobb része, nem tudva felismerni hatalmuk korlátait,
korlátlannak képzelte és istent csinált belőlük, mihelyest testtel
ruházta fel őket. A legrégibb korok folyamán az emberek, megrémülve
mindentől nem láttak a természetben semmit holtnak. Az anyag
fogalma nem kevésbé lassan alakult ki bennük, mint a szellemé,
mivel az előbbi fogalma maga is absztrakczió. Így töltötték be a
világegyetemet érzékelhető istenekkel. A csillagok, a szelek, a
hegyek, a folyamok, a fák, a városok, még a házak is mind külön
lélekkel, istennel, élettel birtak. Lábán torzképei, a vademberek
bálványai, a négerek fetisei, mind a természet és az emberek művei,
voltak a halandók első istenségei; a polytheismus volt első
vallásuk és a bálványimádás első istentiszteletük. Csak akkor
birtak egy egyetlen Istent elismerni, mikor mind jobban
általánosítva eszméiket, képesek lettek visszamenni egy kezdő okig
és értelmet adni a substantia szónak, a mely alapjában véve
a legnagyobb abstractió. Tehát minden gyermek, a ki hisz Istenben,
szükségszerűen bálványimádó vagy  legalább is
anthropomorphita és ha egyszer a képzelet látta Istent, nagyon
ritka dolog, hogy az értelem felfogja. Ime, épen ez a tévedés, a
melyre a Locke sorrendje vezet.

Eljutva, nem tudom, mikép, a substantia elvont fogalmáig,
láthatni, hogy ha meg akarunk engedni egy egyedüli substantiát,
egymással összeférhetetlen tulajdonságokat kell neki
tulajdonítanunk, a melyek kölcsönösen kizárják egymást, mint pl. a
gondolat és a kiterjedés, a melyek egyike lényege szerint osztható,
másika pedig kizár minden oszthatóságot. Máskülönben felfoghatjuk,
hogy a gondolat, vagy ha jobban tetszik, az érzés eredeti
tulajdonság és elválaszthatatlan a substantiától, a melyhez
tartozik s hogy ugyanígy áll a dolog a kiterjedésnek
substantiájához való viszonyát illetőleg. Ebből az következik, hogy
azok a lények, melyek a tulajdonságok egyikét elvesztik, elvesztik
a substantiát is, a melyhez ez tartozik, hogy következőleg a halál
csak a substantiák elválasztódása és hogy azok a lények, a
melyekben ez a két tulajdonság egyesítve van, abból a két
substantiából vannak összetéve, a melyekhez ez a két tulajdonság
tartozik.

Már most fontoljátok meg, hogy milyen távolság marad még a két
substantia és az isteni természet fogalma között;
lelkünkre-testünkre való kihatásának és Istennek az összes lényekre
való kihatásának érthetetlen eszméje között. A teremtés, a
megsemmisülés, a mindenütt jelenvalóság, az örökkévalóság,
mindenhatóság, az isteni attributumok eszméi, mindezek az eszmék,
melyeket csak igen kevés ember tud olyan zavarosnak és homályosnak
látni, mint a milyenek és a melyekben nincs semmi homályos a nép
szemében, mert ez nem ért meg belőlük semmit, – hogy
nyilvánulhatnának egész erejükben, vagyis egész homályosságukban az
olyan fiatal szellemek előtt, a kik még az érzékek első
műveleteivel vannak elfoglalva és csak azt értik meg, a mit meg
tudnak érinteni? Hiába vannak a végtelen mélységei megnyilva
körülöttünk, a gyermek nem tud megrémülni tőlük, gyönge szemei nem
tudnak behatolni mélységébe A gyermeknek minden végtelen, nem tud
korlátot vetni semminek, nem mintha nagyon hosszú volna a mértéke,
hanem mert rövid az értelme. Sőt én azt figyeltem meg, hogy a
 gyermekek a végtelent inkább az előttük
ismeretes méreteken innen vetik, mint rajtuk túl. Egy végtelen
teret inkább fognak lábukkal megbecsülni, mint szemükkel; számukra
nem annál terjed ki messzebbre, mint a mennyire látni tudnak, hanem
annál, a mennyire menni tudnak. Ha Isten hatalmáról beszélnek
nekik, úgy fogják vélni, csaknem olyan hatalmas, mint az apjuk.
Ismeretük lévén rájuk nézve a lehetőségek mértéke, minden dologban
kisebbnek itélik azt, a miről beszélnek nekik, mint azt, a mit
tudnak. Ilyenek a a tudatlanság és a gyönge szellem természetes
itéletei. Ajax félt volna megmérkőzni Achillesszel, ellenben
Jupitert harczra hivta ki, mert Achillest ismerte, Jupitert pedig
nem ismerte. Egy svájczi paraszt, a ki a világ leggazdagabb
emberének tartotta magát és a kinek próbálták megmagyarázni, mi a
király, büszkén kérdezte, lehet-e a királynak száz tehene a
hegyen?

Előre látom, mennyire meg lesznek lepetve olvasóim, ha azt
látják, hogy növendékem első korát a nélkül kisérem végig, hogy a
vallásról beszélnék neki. Tizenöt éves korában nem tudta, van-e
lelke és talán még tizennyolcz éves korában sincs meg az ideje,
hogy megtudja, mert ha kelleténél hamarabb tudja meg, abban a
veszedelemben forog, hogy sohase fogja tudni.

Ha le kellene festenem a boszantó butaságot, akkor lefesteném a
pedánst, a mint a katekizmust tanítja a gyermekeknek; ha ezt a
gyermeket bolond gyermekké akarnám tenni, arra kényszeríteném, hogy
magyarázza meg, mit mond, mikor a katekizmust felmondja. Azt fogják
ellenem vetni, hogy a kereszténység dogmáinak nagyobb része
misztérium lévén, megvárni, míg az emberi szellem képes lesz
felfogásukra, nem annyit jelent, mint megvárni, míg a gyermekből
ember lesz, hanem megvárni, míg az ember nincs többé. Erre én
először is azt felelem, hogy vannak misztériumok, melyeket nemcsak
lehetetlen az embernek fölérni észszel, hanem hinni is és hogy nem
látom be, mit nyernek vele, ha ezekre megtanítják a gyermekeket, ha
csak nem akarják őket idejekorán megtanítani hazudni. Sőt mi több,
azt mondom, ahhoz, hogy megengedjük ezeket a misztériumokat,
 legalább azt kell megérteni, hogy
felfoghatatlanok; a gyermek pedig még ennek felfogására sem képes.
Annak a kornak számára, a mikor minden misztérium, nincsenek
kimondott misztériumok.

Hinni kell Istenben, hogy üdvözűljünk. Ennek a dogmának a
félreértése a szülőoka a heves türelmetlenségnek és oka mindazoknak
a hiábavaló tanításoknak, melyek halálos csapást mérnek az emberi
észre, hozzászoktatva, hogy beérje a szavakkal. Kétségkívül nem
szabad egy pillanatot sem elveszteni az örök üdvösség
kiérdemlésére, de ha eléréséhez elég ismételni bizonyos szavakat,
akkor nem látom be, mért ne népesíthetnők be az eget seregélyekkel
és szarkákkal ép úgy, mint gyermekekkel.

A hit kötelezettsége föltételezi a lehetőséget. A filozofusnak,
a ki nem hisz, nincs igaza, mert rosszul használja fel az észt,
melyet kiművelt és a mely képes megérteni az igazságokat, melyeket
elutasít. De a gyermek, a ki vallja a keresztény hitet, vajjon mit
hisz? Azt, a mit fölér észszel és oly kevéssé érti meg, a mit
mondatnak vele, hogy ha az ellenkezőjét mondjátok neki, azt is ép
oly könnyen el fogja sajátítani. A gyermekek és sok ember hite is
csak geografiai dolog. Vajjon jutalmat fognak-e kapni azért, mert
nem Mekkában, hanem Rómában születtek? Az egyiknek azt mondják,
hogy Mohammed az Isten prófétája és ő utána mondja, hogy Mohammed
az Isten prófétája; a másiknak azt mondják, hogy Mohammed csaló és
ő utána mondja, hogy Mohammed csaló. Mindegyikük azt mondta volna,
a mit a másik mond, ha áthelyeznék őket. Lehet-e kiindulni két
ennyire hasonló dispositióból, hogy az egyiket a paradicsomba
küldjük, a másikat a pokolba? Ha a gyermek azt mondja, hogy hisz
Istenben, akkor nem Istenben hisz, hanem Péterben vagy Jakabban, a
ki azt mondja neki, hogy van valami olyan dolog, a mit Istennek
hívnak és Euripides módjára hisz:


Oh Jupiter! mert te rólad nem
tudok

 Egyebet, mint a
nevedet.91)







Mi azt állítjuk, hogy egyetlen az ész kora előtt meghalt gyermek
sem lesz megfosztva az örök boldogságtól: a katholikusok ugyanazt
hiszik mindazokról a gyermekekről, a kik részesültek a
keresztségben, habár nem hallottak is Istenről. Van tehát eset, a
mikor az ember üdvözülhet a nélkül, hogy hitt volna Istenben és
ezeknek az eseteknek van helyük akár a gyermekkorban, akár a
tébolyodottságban, mikor az emberi szellem képtelen az Istenség
felismeréséhez szükséges műveletekre. Az egész különbség, melyet
itt köztetek és magam között találok, az, hogy ti azt állítjátok,
hogy a gyermekekben ez a képesség megvan már hét éves korukban, én
pedig csak tizenöt éves korukban tulajdonítom nekik. Akár igazam
van, akár nincs, itt nem hitczikkelyről van szó, hanem egyszerű
természetrajzi megfigyelésről.

Ugyanennél az elvnél fogva nyilvánvaló, hogy az az ember, a ki
öregkoráig eljutott a nélkül, hogy hinne Istenben, ezért nem lesz
megfosztva az örök életben való részvételtől, ha vaksága nem volt
szándékos. És én azt mondom, hogy nem mindig szándékos. Azt meg
fogjátok engedni az őrültekre vonatkozólag, a kiket betegség foszt
meg szellemi képességeiktől, de nem emberi mivoltuktól s
következőleg a teremtőjük jótéteményeire való jogaiktól sem. Miért
ne engedjük meg tehát azokra nézve is, a kik elkülönítve minden
társadalomtól, gyermekkoruktól fogva, tökéletesen vad életet éltek,
megfosztva azoktól az ismeretektől, melyeket csak az emberekkel
való érintkezésben szerezhetni meg?92)
Mert nyilvánvalóan lehetetlenség, hogy az ilyen vadember valaha is
fölemelhesse elméjét az igazi Isten ismeretéig. Az ész azt mondja
nekünk, hogy az ember csak az akaratával elkövetett hibákért
büntethető és hogy a leküzdhetetlen tudatlanság nem tudható be neki
bűnül. Ebből az következik, hogy az örök igazság szine előtt minden
ember, a ki hinne, ha megvolnának az arravaló ismeretei, hivőnek
 tekintetik és hogy csak azok a
hitetlenek büntettetnek meg, a kiknek szíve elzárkózik az igazság
elől.

Óvakodjunk azoknak hirdetni az igazságot, a kik nem birják
megérteni, mert ez annyi, mint a tévedést tenni helyébe. Jobb volna
semilyen fogalommal sem bírni az Istenség eszméjéről, mintsem hogy
alacsony, fantasztikus, igazságtalan, hozzá méltatlan fogalmaink
legyenek róla: kisebb baj nem ismerni, mint elferdíteni. Jobb
szeretném, mondja a jó Plutarchos.93)
ha azt hinnék, hogy nincs Plutarchos a világon, mintha azt
mondanák: Plutarchos igazságtalan, irígy, féltékeny és olyannyira
zsarnok, hogy többet követel, mint a mennyinek elvégzésére való
hatalmat enged.

Az Istenségről való eltorzított képeknek, melyeket a gyermek
szívébe belevésnek, az a nagy baja, hogy ezek egész életükre ott
maradnak és hogy emberekké válva sem tudnak más Istent felfogni,
mint a gyermekekét. Láttam Svájczban egy jó és jámbor családanyát,
a ki annyira meg volt győződve erről az elvről, hogy nem akarta
fiát első életkorában vallásra taníttatni, attól félve, hogy majd
beéri ezzel a nagyjában való tanítással s el fogja hanyagolni a
jobb okulást értelmes korában. Ez a gyermek nem hallott soha
Istenről beszélni máskép, mint alázatossággal és tisztelettel és ha
ő maga akart szólni róla, elhallgattatták, mintha valami rá nézve
túlságosan fenséges és túlságosan nagy tárgyról szólna. Ez a
tartózkodás felingerelte a kiváncsiságát és önszeretete vágyott
arra a pillanatra, a mikor megismerheti ezt a misztériumot, melyet
oly gondosan elrejtettek előle. Mennél kevesebbet beszéltek neki
Istenről, annál kevésbbé tűrték, hogy ő maga beszéljen róla és ő
annál többet foglalkozott vele; ez a gyermek mindenütt látta
Istent. Én erre az eljárásmódra vonatkozólag, ha óvatosság nélkül
alkalmazzák, csak attól félek, hogy túlságosan felgyújtja a fiatal
ember képzeletét és elcsavarhatja a fejét és végül fanatikus lehet
belőle hivő helyett.

Emilre nézve azonban ne féljünk semmi ilyestől, mert ő
állhatatosan eltéríti figyelmét mindattól, a mi felülhaladja
 felfogását, a legmélyebb közönynyel
hallgatja az olyan dolgokat, melyeket nem ért. Annyi dolog van, a
melyre azt szokta mondani: ez nem tartozik én rám, hogy egygyel
több nem hozza zavarba és a mikor elkezd nyugtalankodni ezek miatt
a nagy kérdések miatt, nem azért nyugtalankodik, mert beszélni
hallott róluk, hanem akkor, a mikor értelmének fejlődése erre a
térre viszi kutatásait.

Láttuk, mely úton közeledik a kiművelt emberi szellem ezekhez a
misztériumokhoz és szivesen megengedem, hogy természetesen, magának
a társadalomnak kebelében csak előrehaladottabb korban jut az ember
erre az útra. De valamint, hogy ugyanabban a társadalomban vannak
elkerülhetetlen okok, melyek a szenvedélyek fejlődését siettetik,
ha nem siettetjük ugyanígy az értelem haladását, a mely ezeknek a
szenvedélyeknek szabályozására szolgál, akkor valósággal eltérünk a
természet rendjétől és megbomlik az egyensúly. Ha az embernek nincs
módjában mérsékelni egy túlságosan gyors haladást, ugyanoly
gyorsasággal kell vezetnie azokat, a kiknek ebben együtt kell
haladni, oly módon, hogy a rend ne bomoljék fel, hogy a minek
együttesen kell haladni, ne legyen elválasztva és az ember, mint
teljes egész élete minden pillanatában, ne legyen az egyik
képessége által ezen a ponton, a másik által a másikon.

Mily nehézséget látok itt feltámadni! Annál nagyobb nehézséget,
mert nem annyira a dolgokban rejlik, mint inkább azoknak a
kishitűségében, a kik nem merik megoldani. Kezdjük azon, hogy
legalább szembe merjünk vele nézni. A gyermeknek atyja vallásában
kell nevelkednie: mindig nagyon jól bebizonyítják neki, hogy ez a
vallás, akármelyik is, az egyedüli igaz vallás, hogy a többi mind
merő bolondság és képtelenség. Azon a ponton az érvek ereje
kizárólag attól az országtól függ, a melyben kimondják őket. Az a
török, a ki oly nevetségesnek találja a kereszténységet
Konstantinápolyban, nézze meg, milyennek látják a mohammedanizmust
Párisban! Különösen a vallás dolgában diadalmaskodik az előitélet.
De mi, a kik arra igyekszünk, hogy lerázzuk az igáját minden
dologban, a kik nem akarunk semmit adni a tekintélyre, mi, a kik
nem akarjuk  Emilünket semmire tanítani, a mit
bárhol is meg ne tudna tanulni magától is, milyen vallásban
neveljük? Milyen felekezetbe sorozzuk a természetes embert? A
felelet – azt hiszem – nagyon egyszerű: nem sorozzuk egyikhez sem,
hanem abba a helyzetbe juttatjuk, hogy maga válaszsza ki azt, a
melyhez eszének legjobb használata vezeti.


Incedo per
ignes

 Suppositos cineri
doloso.





Egyre megy! A buzgalom és a jóhiszeműség pótolták nálam idáig az
előrelátást. Remélem, hogy ezek a biztosítékok nem fognak elhagyni,
mikor szükségem van rájuk. Olvasóim, ne féljetek tőlem, hogy az
igazság barátjához méltatlan óvatosságokkal fogok élni; sohasem
fogom elfelejteni a jelszavamat; de nagyon is meg van nekem
engedve, hogy bizalmatlankodjam itéleteimben. A helyett, hogy
elmondjam nektek, a mit magam gondolok, elmondom, a mit gondolt egy
olyan ember, a ki többet ért, mint én. Szavatosságot vállalok
azoknak a tényeknek az igazságáról, a melyek el fognak soroltatni;
csakugyan abból az iratból jutottak e könyv szerzőjéhez, a melyet
alább lemásolok; a ti dolgotok meglátni, lehet-e belőle hasznos
tanulságokat levonni arra a tárgyra vonatkozólag, a melyről szó
van. Nem állítom nektek szabályul másvalakinek a véleményét, vagy a
magamét; megvizsgálás végett tárom elétek.

«Harmincz évvel ezelőtt egy olaszországi városban egy
számkiűzött fiatalember a végső nyomorba jutott. Kálvinistának
született, de könnyelműsége miatt szökevénynyé válva, idegen
országban, segélyforrás nélkül megváltoztatta vallását, hogy
kenyere legyen. Ebben a városban volt egy menedékhely izraeliták
számára s ebbe bejutott. Azzal, hogy megtanították az ellentétes
tételekre, olyan kétségeket oltottak bele, melyek nem voltak meg
benne és megtanították a rosszra, melyet nem ismert: új dogmákat
hallott meg, újabb erkölcsöket látott; látta őket és kis híján
áldozatukul esett. Menekülni akart és bezárták; panaszkodott és
megbüntették panaszai miatt; ki lévén szolgáltatva zsarnokainak,
úgy bántak vele, mint a bűnössel, azért, mert nem  akart
engedni a bűnnek. Azok, a kik tudják, az erőszak és igazságtalanság
első megpróbáltatása hogy fel tud ingerelni egy tapasztalatlan
szívet, képzeljék el az ő lelki állapotát. A düh könnyei folytak
szemeiből, a felháborodás fojtogatta, könyörgött az éghez és az
emberekhez, elpanaszolta baját mindenkinek és nem hallgatta meg
senki. Csak hitvány cselédeket látott, a kik alája voltak rendelve
annak a gonosznak, a ki kínozta őt vagy pedig bűntársakat
ugyanabban a bűnben, a kik gúnyolódtak ellenállásán és arra
biztatták, hogy utánozza őket. Elveszett volna, ha nincs egy
becsületes papi ember, a ki valami ügyben odajött a menedékhelyre
és a kitől titokban tanácsot kért. Az a pap szegény volt és
szüksége volt mindenkire, de az elnyomottnak még nagyobb szüksége
volt ő rá; tehát habozás nélkül segítette menekülésében,
megkoczkáztatva, hogy egy veszedelmes ellenséget szerez
magának.

«Megmenekülve a bűntől, hogy a nyomorúságba jusson, a fiatal
ember sikertelenül küzdött sorsa ellen; egy pillanatban már azt
hitte, alája merül. Az első fénysugárra megfeledkezett bajairól és
pártfogójáról. Hálátlanságáért hamar megbűnhődött; minden reménye
elszállt; hiába segítette ifjúsága, regényes eszméi megrontottak
mindent. Nem lévén sem elég tehetsége, sem elég ügyessége, hogy
könnyen törjön utat magának, nem tudva sem mérsékelni magát, sem
gonosz lenni, annyiféle dologba kapott bele, hogy nem tudott
semmire jutni. Visszaesve előbbi kétségbeesett helyzetébe, kenyér
nélkül, hajlék nélkül, az éhhalál küszöbén megemlékezett
jóltevőjéről.

«Visszatért hozzá, megtalálta, szíves fogadtatásra talált:
láttára a papnak eszébe jutott egy jótett, melyet ő cselekedett; az
ilyen emlék mindig megörvendezteti a lelket. Ez az ember
természeténél fogva emberséges, részvétre hajló volt, a mások
szenvedéseit a magáéinak érezte és a jóllét nem keményítette meg a
szívét; végül a bölcseség tanulmányai és a felvilágosult erény
megszilárdították jó természetét. Magához fogadta a fiatal embert,
szállást keresett számára, beajánlotta, megosztotta vele, a mire
szüksége volt, holott alig volt elegendő kettejük számára. Többet
is  tett s tanította, vigasztalta,
megtanította a balsors türelmes elviselésének nehéz mesterségére.
Előitélet emberei, egy paptól s Olaszországban reméltétek volna-e
mindezt?

«Ez a becsületes papi ember szegény savoyai vikárius volt, a kit
egy fiatalkori kalandja rossz viszonyba juttatott érsekével és a ki
bejárta a hegyeket, hogy megkeresse azokat a segélyforrásokat, a
melyeknek hazájában hijával volt. Nem volt sem szellemtelen, sem
tanulatlan, érdekes külsejével pártfogókra talált, a kik
bejuttatták egy miniszterhez, fiának nevelőjéül. Többre becsülte a
szegénységet a függő helyzetnél és nem értett hozzá, hogy kell
magát a nagyurak közt viselni. Nem sokáig maradt a miniszternél és
mivel okosan élt és megszerettette magát mindenkivel, azzal
biztatta magát, hogy visszajut érseke kegyeibe és kap valami kis
plébániát a hegyek közt, hogy ott töltse hátralevő napjait. Ez volt
becsvágyának végső czélja.

«Természetes hajlama érdeklődést keltett benne a fiatal
szökevény iránt és rávitte, hogy gondosan tanulmányozza. Látta,
hogy a balsors már kikezdte a szivét, hogy a gyalázat és a megvetés
elernyesztették bátorságát és hogy büszkesége keserű haraggá válva
az emberek igazságtalanságában és keményszívűségében csak
természetük bűnösségét és az erény agyrém voltát mutatta neki.
Látta, hogy a vallás csak az érdek álarczául szolgál, a szent
istentisztelet pedig a képmutatás menedékeül; látta a hiábavaló
viták szubtilitásaiban, hogy a paradicsom és a pokol szójátékok
díjává van kitűzve; látta az Istenség fenséges és egyszerű eszméjét
eltorzítva az emberek fantasztikus képzelődéseitől és azt találva,
hogy a ki hinni akar Istenben, annak le kell mondani az itéletről,
melyet tőle nyert, egyforma megvetés tárgyává tette nevetséges
álmodozásainkat és a tárgyat, a melyhez fűzzük őket. Nem tudva
semmit arról, a mi van, nem képzelve semmit a dolgok nemzéséről,
belemerült a tompa tudatlanságba, mély megvetéssel azok iránt, a
kik azt hitték, többet tudnak, mint ő.

«A minden vallásról való megfeledkezés az ember kötelességeiről
való megfeledkezésre vezet. Ez a fejlődés több mint felényire
végbement már a szökevény szivében. Mindazáltal  nem
volt születésénél fogva rossz gyermek, csak hogy a hitetlenség, a
nyomorúság lassankint elfojtotta a természetet s gyorsan sodorta a
bukásba és csak egy koldus erkölcseit és egy istentelen morálját
készítette elő a számára.

«A baj csaknem elkerülhetetlen volt ugyan, de nem volt még
elvégeztetve. A fiatal embernek voltak ismeretei és a nevelése
nemvolt elhanyagolva. Abban a boldog korban volt, a mikor a vér
erjedésben van és kezdi átmelegíteni a lelket a nélkül, hogy alája
vetné az érzékek dühének. Az ő lelkének még meg volt az egész
rugalmassága. Veleszületett szégyenlőssége, félénk jelleme
segítségére volt a tartózkodásnak és meghosszabbította számára azt
az időszakot, melyben annyi gonddal tartja ön a növendékét. A
brutális elaljasodás és a báj nélküli bűn gyűlöletes példája, a
helyett, hogy feltüzelte volna képzeletét, lecsillapította. Az
undor sokáig helyettesítette nála az erényt, hogy fenntartsa
ártatlanságát, csak édesebb csábításoknak eshetett áldozatául.

«A pap látta a veszedelmet és a segítő eszközöket. A nehézségek
nem riasztották vissza; kedve telt művében; el volt szánva, hogy
végrehajtja és visszaadja az erénynek az áldozatot, melyet
elragadott a gyalázattól. Kerülő úton fogott hozzá tervének
végrehajtásához, inditékának szépsége tüzelte bátorságát és
buzgalmához méltó eszközöket sugallt neki. Bármilyen lesz is a
siker, biztos volt benne, hogy nem vesztegeti el az idejét. Az
ember mindig sikert arat, ha nem akar egyebet, mint jót tenni.

«Azzal kezdte megnyerni a prozelita bizalmát, hogy nem
erőszakolta rá jótéteményeit, nem vált rá nézve alkalmatlanná, nem
tartott neki predikácziókat, mindig rendelkezésére bocsátotta
magát, lekisebbítette magát, hogy egyenlővé váljék vele. Úgyhiszem,
elég megható látvány volt, látni egy komoly embert, a ki egy
kamasznak a pajtásává lesz és látni az erényt, a mely alkalmazkodik
a feslettség hangjához, hogy annál biztosabban diadalmaskodjék
rajta. Mikor a könnyelmű ficzkó megtette neki bolond vallomásait és
kiöntötte előtte a szivét, a pap meghallgatta, könnyített rajta, a
nélkül, hogy helyeselné a rosszat, érdeklődött minden  iránt;
soha kellemetlen megrovás nem tartóztatta fel a dadogását és nem
zárta el a szivét; az öröm, a melylyel – úgy hitte – hallgatták,
fokozta örömét abban, hogy mindent elmond. Így ment végbe teljes
vallomása a nélkül, hogy bármit is szándéka lett volna
megvallani.

«Miután jól kitanulmányozta érzéseit és jellemét, a pap
világosan látta, hogy korához képest nem tudatlan ugyan, de
elfelejtett mindent, a mit tudnia fontos dolog volt és hogy a
gyalázat, a melybe a sors vetette, elfojtotta benne minden igaz
érzését a jónak és rossznak. Van az eltompulásnak egy neme, a mely
megfosztja a lelket életétől és a belső hang nem birja magát
meghallgattatni azzal, a ki nem gondol egyébre, mint hogy enni
valója legyen. Hogy megóvja a szerencsétlen fiatal embert ettől az
erkölcsi haláltól, melyhez oly közel volt, azon kezdte, hogy
fölkeltette benne az önszeretetet és az önbecsülést; megmutatta
neki a jobb jövőt tehetségeinek jobb felhasználása révén;
fölélesztette szívében a nagylelkű hevet mások jó cselekedeteinek
elbeszélésével; azzal, hogy csodálatot keltett benne a jótettek
művelői iránt, fölkeltette benne a vágyat, hogy ő is hasonlóképen
cselekedjék. Hogy észrevétlenül leszoktatta tétlen és kóborló
életéről, kivonatokat csináltatott vele válogatott könyvekből és
úgy tett, mintha szüksége volna ezekre a kivonatokra s ezáltal
táplálta benne a hála nemes érzését. Közvetve oktatta ezek által a
törvények által; ismét elég jó véleményt keltett benne magamagáról,
hogy ne tartsa magát minden jóra alkalmatlan lénynek és hogy ne
akarjon megint megvetésre méltóvá válni saját szemében.

«Egy kicsiségből meg lehetett itélni azt a művészetet, melyet az
a jótékony ember alkalmazott, hogy észrevétlenül fölemelje
tanítványának szívét az alacsonyság színvonala fölé a nélkül, hogy
úgy látszott volna, mintha gondolna tanítására. A papban olyan jól
felismerhető becsületesség és oly biztos itélőképesség volt, hogy
számos ember szivesebben bizta alamizsnáit az ő kezére, mint a
városok gazdag plébánosaira. Egy nap pénzt kapott a szegények
között való szétosztásra s ekkor a fiatal ember elég hitvány volt,
hogy kérjen belőle. Nem – mondta a pap – mi testvérek 
vagyunk, te az enyém vagy és nekem nem szabad ehhez a rám bizott
pénzhez a magam czéljaira hozzányúlni. Aztán a saját pénzéből adott
neki annyit, a mennyit kért. Az effajta leczkék ritkán vesznek
kárba az olyan fiatalembereknél, a kik nincsenek tökéletesen
megromolva.

«Únom már a harmadik személyben való beszédet, a mely különben
fölösleges is, mert jól érzed, kedves polgártárs, hogy az a
boldogtalan szökevény én magam vagyok. Elég messze érzem magamat
ifjúkorom kicsapongásaitól, hogy meg merjem őket vallani és a kéz,
a mely engem kihúzott belőlük, megérdemli, hogy egy kis szégyen
árán is legalább némi igazságot szolgáltassak jótéteményeinek.

«Leginkább az lepett meg, hogy derék mesteremnek magánéletében
láttam a képmutatás nélküli erényt, a gyöngeség nélküli humanitást,
mindig egyenes és egyszerű beszédet és a beszédekkel mindig egyező
magaviseletet. Nem láttam őt nyugtalankodni, hogy hívei járnak-e a
vecsernyékre, gyakran gyónnak-e, bőjtölnek-e a megszabott napokon,
nem esznek-e húst.

«Felbátorítva ezek által a megfigyelések által, a helyett, hogy
tüntettem volna előtte az újonnan megtérítettnek tettetett
buzgalmával, nem igen rejtegettem előtte gondolkodásmódomat s ő nem
botránkozott meg ezen. Néha ezt mondhattam volna magamban: elnézi
közönbösségemet azok iránt a szertartások iránt, melyekre áttértem,
annak a közönbösségnek fejében, melyet az iránt a vallás iránt
tanusítok, melyben születtem; tudja, hogy nem-törődésem nem
pártfoglalás dolga. De mit kellett gondolnom, mikor néha láttam,
hogy a római egyház dogmáival ellentétes hittételeket helyesel és
úgylátszik, nem sokra becsüli czeremóniáit? Titkos protestánsnak
tartottam volna, ha kevésbbé lelkiismeretesnek láttam volna
ugyanazokban a szertartásokban, melyeket nem valami nagyra tartott;
de tudva, hogy tanuk nélkül is ép oly pontosan teljesítette papi
kötelességeit, mint a közönség szeme előtt, nem tudtam, mire véljem
ezeket az ellenmondásokat. Leszámítva azt, a mi egykor előidézte
kegyvesztését és a miben nem igen javult meg, élete példás volt,
erkölcsei feddhetetlenek, beszéde  tisztességes és eszes. A
legnagyobb bizalmasságban élve vele, napról-napra jobban tisztelnem
kellett őt és mivel annyi jóság egészen megnyerte a szívemet,
különös nyugtalansággal vártam a pillanatot, a mikor megtudhatom,
mily elvre alapította sajátságos életének egységességét.

«Ez a pillanat nem következett be hamar. Mielőtt megnyilatkozott
volna növendéke előtt, igyekezett kicsiráztatni a józanész és jóság
csiráit, melyeket lelkében elvetett. Legnehezebb volt belőlem
kiirtani a gőgös embergyűlöletet, bizonyos keserűséget a világ
gazdagjai és boldogai iránt, mintha az én rovásomra lennének azok
és mintha állítólagos boldogságuk elbitorolta volna az enyémet. Az
ifjúság bolond hiúsága, mely felágaskodik a megalázás ellen,
túlságos hajlamot keltett bennem ez iránt a haragos kedv iránt és
az önszeretet, melyet Mentorom igyekezett fölkelteni bennem,
büszkévé tett és még hitványabbakká tette szememben az embereket és
a gyűlölethez a megvetést is hozzáfűzte.

«A nélkül, hogy egyenesen küzdött volna ez ellen a gőg ellen,
megakadályozta, hogy durvalelküséggé fajuljon s a nélkül, hogy
megfosztott volna önbecsülésemtől, kevésbbé lenézővé tett
felebarátaim iránt. Félrehárítva mindig a hiú látszatot és
megmutatva a valódi bajokat, melyeket leplez, megtanított engem
bánkódni embertársaim tévedései miatt, megindulni nyomoruságukon és
inkább sajnálni őket, mint irigyelni. Megindulva az emberi
gyöngeségeken való részvéttől a saját gyöngeségeinek mély érzése
révén, mindenütt a saját és a mások bűneinek áldozataiul látta az
embereket; látta a szegényeket a gazdagok járma alatt nyögni, a
gazdagokat pedig az előitéletek járma alatt. Hidd el nekem –
mondotta – illuzióink nem hogy ellepleznék bajainkat, hanem
fokozzák azzal, hogy értéket adnak annak, a minek nincs értéke és
érzékenynyé tesznek bennünket ezen vélt nélkülözés iránt, melyeket
nélkülük nem éreznénk. A lélek nyugalma mindannak megvetésében áll,
a mi megzavarhatná; az az ember, a ki a legtöbbre becsüli az
életet, tudja legkevésbbé élvezni és a ki legmohóbban vágyik a
gyönyörre, mindig a legnyomorultabb. 

«Ah, mily szomorú képek? kiáltottam fel keserűen; ha le kell
mondani mindenről, akkor mire való volt születnünk? És ha meg kell
vetnünk még a boldogságot is, ki tud boldog lenni? Én, – felelt egy
napon a lelkész olyan hangon, a mely meglepett engem. Boldog ön?
Mikor oly kevéssé szerencsés, oly szegény, számkivetett, üldözött,
ön a boldog? És mit tett ön, hogy az legyen? Gyermekem, felelt ő,
meg fogom mindjárt mondani.

«Erre tudtomra adta, hogy miután én vallomást tettem neki, ő is
meg akarja nekem tenni a maga vallomását. Kiöntöm kebledbe, mondá
megölelve engem, szívem minden érzését. Látni fogsz engem, ha nem
is olyannak, a milyen vagyok, de legalább olyannak, a milyennek
magam látom magamat. Ha meghallgattad egész hitvallásomat, ha jól
megismered lelkem állapotát, tudni fogod, mért becsülöm magamat
boldognak és mit kell tenned, hogy te is az légy, ha úgy
gondolkozol, mint én. Ezek a vallomások azonban nem egy pillanat
művei; idő kell hozzá, hogy kitárjak neked mindent, a mit az ember
sorsáról és az élet igazi értékéről gondolok. Válaszszunk e
beszélgetés nyugodt megtartására alkalmas időt és helyet.

«Kimutattam, hogy nagyon szeretném mielőbb hallani. A
találkozást másnap reggelre tűztük ki. Nyár volt, napkeltekor
keltünk fel. Elvezetett a városon kívül egy magas dombra, mely
alatt a Po folyó haladt, melynek mentét látni lehetett a termékeny
partok között, melyeket öntöz; messze távolban az Alpesek
mérhetetlen lánczolata koronázta a vidéket, a fölkelő nap sugarai
már végig ömlöttek a síkon és hosszú árnyékokban vetítették a
mezőkre a fákat, a halmokat, a házakat, ezerféle fénytüneménynyel
gazdagítva a legszebb képet, a mely emberi szemet érhet. Azt
lehetett volna mondani, hogy a természet egész pompájában tárult ki
előttünk, hogy kiséretéül szolgáljon beszélgetésünknek. Itt, miután
egy ideig csöndben elmélkedett mondani valóiról, a béke embere így
szólt hozzám: 



A savoyai vikárius hitvallomása.

Gyermekem, ne várj tőlem sem tudós beszédeket, sem mély értelmű
okoskodásokat. Én nem vagyok nagy filozófus és nem is nagyon
igyekszem az lenni. De néha van egy kis józan eszem és mindig
szeretem az igazságot. Nem akarok veled vitatkozni, nem is akarom
megkísérleni, hogy meggyőzzelek, elég, ha elédbe tárom, a mit
szívem egyszerűségében gondolok. Kérdezd meg a magad szívét
beszédem folyamán, ez minden, a mit kérek tőled. Ha tévedek,
jóhiszeműen tévedek, ez elég arra, hogy tévedésem ne számíttassék
bűnömül; ha te is szintén tévednél, abban se volna semmi rossz. Ha
helyesen gondolkozom, mindkettőnknek ugyanaz az értelmünk van és
ugyanaz az érdekünk, hogy meghallgassuk; miért ne gondolkozhatnál
te is úgy, mint én?

Szegénynek és parasztgyereknek születtem s a társadalmi
helyzetem arra utalt, hogy a földet műveljem; de szebbnek
tartották, hogy tanuljam meg a pap mesterségével keresni a
kenyeremet és megtalálták a módját, hogy taníttassanak. Bizonyára
sem a szüleim, sem én nem igen gondoltunk arra, hogy megtanuljam
azt, a mi jó, igaz és hasznos, hanem csak arra, hogy mit kell
tudnom, hogy pappá szenteljenek. Megtanultam, a mit meg akartak
velem tanultatni, mondtam, a mit mondatni akartak velem,
leköteleztem magamat arra, a mire akarták és pappá lettem. De nem
sokáig tartott, a míg megéreztem, hogy a mikor leköteleztem
magamat, hogy nem leszek ember, többet igértem, mint a mennyit meg
tudtam tartani.

Azt mondják, a lelkiismeret az előitéletek műve, én azonban
tudom saját tapasztalatomból, hogy minden emberi törvények ellenére
makacsul ragaszkodik a természet törvényéhez. Hiába tiltják meg
nekünk ezt vagy azt, a lelkiismeret furdalása mindig csak gyöngén
veti szemünkre azt, a mit a jól elrendezett természet megenged, még
kevésbbé azt, a mit egyenesen előír nekünk. Oh derék fiatal ember,
a te érzékeidnek még a természet nem mondott semmit; élj sokáig
abban a boldog állapotban, a mikor a természet szava az ártatlanság
szava. Jusson eszedbe hogy ezt még  jobban megsértik, mikor
elébe vágnak, mint mikor küzdenek ellene; azon kell kezdeni, hogy
megtanuljunk ellenállni, hogy tudjuk, mikor engedhetünk neki bűn
nélkül.

Ifjúkoromtól fogva tiszteletben tartottam a házasságot, mint a
természet első és legszentebb intézményét. Megfosztván magamtól a
jogot, hogy alávessem magamat neki, elhatároztam, hogy nem fogom
profanizálni, mert iskoláim és tanulmányaim daczára mindig
zavartalan és egyszerü életet éltem s a szellememben megőriztem az
első felvilágosodás teljes tisztaságát; a világ elvei nem
homályosították el ezeket és a szegénységem távol tartott azoktól a
kísértésektől, melyek a bűn álokoskodásait sugallják.

Épen ez az elhatározás volt a vesztem; tiszteletem a más ágya
iránt nyilvánvalóvá tette hibáimat. Meg kellett bünhődnöm a
megbotránkoztatást; elfogtak, elitéltek, elűztek, sokkal inkább
aggályoskodásomnak lettem áldozata, mint az állhatatlanságomnak; s
a szemrehányásokból, melyekkel bűnömet kísérték, megértettem, hogy
gyakran csak súlyosbítani kell a hibát, hogy az ember elkerülje a
büntetést.

Kevés ilyen tapasztalat is messzire vezet egy elmélkedő
szellemet; szomorú megfigyeléseim felforgatták azokat a fogalmakat,
melyeket az igazságról, a tisztességről és az ember összes
kötelességeiről tápláltam, minden nap elvesztettem egyet eddig
táplált véleményeimből; a melyek pedig megmaradtak, nem voltak
elegendők, hogy együtt egy egészet alkossanak, a mely önmagában meg
tud állani s így éreztem, a mint szellememben elhomályosodik az
elvek határozottsága és odajutva végül, hogy nem tudtam többé, mit
gondoljak, arra a pontra értem, a melyen te vagy; azzal a
különbséggel, hogy hitetlenségem, késői gyümölcse egy érettebb
kornak, több kínnal alakult ki és nehezebben volt lerontható.

A bizonytalanságnak és kétségnek abban a hangulatában voltam,
melyet Descartes kíván az igazság kutatásához. Ez az állapot nem
arra való, hogy tartós legyen, nyugtalanító és kínos, csak a bűn
érdeke vagy a lélek restsége hat meg benne. Nem volt a szívem
eléggé romlott arra, hogy jól  érezzem magamat benne és
semmi sem őrzi meg jobban az elmélkedés megszokását, mintha az
ember jobban meg van elégedve magával, mint sorsával.

Elmélkedtem tehát a halandók szomorú sorsáról, a kik kormányrúd
nélkül, iránytű nélkül lebegnek az emberi vélemények tengerén és
kiszolgáltatva viharos szenvedélyeiknek, minden más vezető nélkül,
kivéve egy tapasztalatlan pilótát, a ki rosszul ismeri az útat és a
ki nem tudja sem azt, honnan jön, sem azt, hova megy. Ezt mondtam
magamban: szeretem az igazságot, keresem is és nem bírom
felismerni, mutassák meg nekem és híven fogok hozzá ragaszkodni;
miért kell, hogy megvonja magát egy bálványozására termett szív
buzgalmától?

Ámbár gyakran tapasztaltam nagyobb bajokat, sohasem éltem
annyira állandóan kellemetlen életet, mint, a zavarnak és
aggodalomnak ebben az idejében, a mikor szüntelenül kétségről
kétségre tévelyegve, hosszas elmélkedéseimből csak
bizonytalanságot, homályt, ellentmondásokat nyertem létem ügyéről
és kötelességeim zsinórmértékéről.

Hogy lehet az ember rendszerből és jóhiszeműen szkeptikus? Nem
birom megérteni. Ezek a filozófusok vagy nem léteznek vagy a
legszerencsétlenebb emberek. A kételkedés azokban a dolgokban, a
melyeket ránk nézve fontos dolog megérteni, túlságosan erőltetett
dolog az emberi szellemnek; nem tud neki sokáig ellenállani,
akarata ellenére is elhatározza magát egy vagy más módon és inkább
téved, semmint semmit se higyjen.

Zavaromat kétszeressé tette, hogy olyan egyházban születtem, a
mely eldönt mindent, a mely nem enged semminemű kétséget s így ha
egy pontot elvetettem, el kellett vetnem az összes többi pontokat
és a lehetetlenség, hogy annyi képtelen döntést elfogadjak,
eltérített azoktól is, a melyek nem voltak képtelenek. Mikor azt
mondták: higyj mindent, lehetetlenné tették, hogy bármit is higyjek
és én nem tudtam többé, hol álljak meg.

Tanácsot kértem a filozófusoktól, lapozgattam könyveiket,
vizsgáltam különböző véleményeiket; mind fölényeseknek,
 eltökélteknek, dogmatikusoknak találtam
őket még állítólagos szkepticzizmusukban is; mindent tudtak, semmit
sem bizonyítottak, gúnyolódtak egymással; és ez a valamennyiükben
közös vonás az egyetlennek tetszett nekem, a melyben mindnyájuknak
igazuk van. Diadalmasak, mikor támadnak, de erőtlenek, mikor védik
magukat. Ha mérlegre teszed okaikat, csak rombolásra valók, ha
megszámlálod a hangjukat, mindegyik csak maga magára van
korlátozva; csak azért egyeznek meg, hogy vitatkozhassanak; nem a
rájuk hallgatás volt a módja, hogy kijussak
bizonytalanságomból.

Fölfogtam, hogy az emberi szellem elégtelensége az első oka az
érzések e csodálatos eltérésének, a második pedig a gőg. Nincs még
mértékünk ennek a roppant gépezetnek a megitélésére, nem tudjuk
kiszámítani vonatkozásait, nem ismerjük sem alaptörvényeit, sem
végső okát, nem ismerjük önmagunkat; nem ismerjük sem a
természetünket, sem ható elvünket; alig tudjuk, vajjon egyszerű
vagy összetett lény-e az ember; át nem hatható rejtelmek vesznek
körül minden felől; az érzékelhetőség határai fölött vannak; azt
hiszszük, áthatásukra van értelmünk, holott csak képzelődésünk van.
Ezen a képzeletbeli világon keresztül mindenki utat tör magának, s
ezt hiszi a jó útnak, senki se tudhatja, az övé czélhoz vezet-e.
Mindazáltal mindenen át akarunk hatolni, mindent ismerni akarunk.
Az egyedüli dolog, melyet nem értünk: nem tudni azt, a mit nem
tudhatunk. Jobb szeretjük a véletlenség szerint elhatározni
magunkat és hinni azt, a mi nincs, mint megvallani, hogy közülünk
senki sem láthatja azt, a mi van. Kicsiny része vagyunk egy nagy
egésznek, melynek határait be se láthatjuk, és melyet alkotója
átenged esztelen vitáinknak; s elég hiúk vagyunk, hogy el akarjuk
dönteni, hogy mi ez az egész önmagában véve s hogy mik vagyunk mi
hozzá viszonyítva.

Ha a filozofusok föl birnák födözni az igazságot, melyikük
érdeklődnék iránta? Mindegyik jól tudja, hogy rendszere nincs
jobban megalapozva, mint a többiek; de mégis ragaszkodik hozzá,
mert az övé. Nincs köztük egyetlen  egy sem, a ki miután
megismerte volna az igazat és a hamisat, ne adna előnyt annak a
hazugságnak, melyet ő talált, a másik által felfedezett igazsággal
szemben. Hol az a filozófus, a ki a maga dicsősége kedvéért ne
volna kész tudatosan félrevezetni az emberi nemet? Hol az, a ki
szíve mélyében más czélt tűz ki magának, mint hogy kitüntesse
magát? Csak emelkedhessék a köznapiság fölé, csak homályosítsa el
vetélytársai hírnevét, mi egyebet kiván még? A fődolog: másként
gondolkozni, mint a többiek. A hívők között istentagadó, az
istentagadók közt hívő lenne.

Ezeknek az elmélkedéseknek első gyümölcse az volt, hogy
megtanultam kutatásaimat arra korlátozni, a mi közvetlenül
érdekelt, mély tudatlanságban maradni minden egyebek dolgában és
nem nyugtalankodni a kétkedésig, csak olyan dolgokról, melyeket
tudnom fontos.

Megértettem továbbá, hogy a filozofusok a helyett, hogy
megszabadítottak volna hasztalan kétségeimtől, csak megkétszerezték
azokat, a melyek kínoztak és nem oldottak meg egyetlen egyet sem.
Más vezetőt fogadtam és ezt mondtam magamnak: kérjünk tanácsot a
belső megismeréstől, kevésbbé fog félrevezetni, mint a hogy azok
félrevezettek; vagy legalább a tévedésem az enyém lett és kevésbbé
fogok lealacsonyodni, ha saját káprázataimat követem, mintha amazok
hazugságainak szolgáltatom ki magamat.

Ekkor újra átgondolva elmémben a különböző véleményeket, melyek
születésem óta lépésről lépésre vezettek, láttam, hogy bár egyikük
sem volt eléggé nyilvánvaló, hogy közvetlenül előidézze a
meggyőződést, a valószínűség különböző fokaival bírtak és hogy a
belső hozzájárulás különböző mértékben hajlott hozzájuk vagy
fordult el tőlük. Erre az első megfigyelésre, összehasonlítva
egymás közt mindazokat a különböző gondolatokat, elhallgattatva az
előitéleteket, azt találtam, hogy az első és a legköznapibb volt
egyúttal a legegyszerűbb és legészszerűbb is és hogy az általános
helyeslés elnyerésére nem hiányzott neki egyéb, mint hogy nem
mondatott ki utolsónak. Képzeljétek el, hogy összes régi és modern
filozofusaitok előbb kimerítették volna bizarr rendszereiket az
erőkről, a lehetőségekről,  a végzetszerűségről, a
szükségszerűségről, az atomokról, az élő világról, az élő anyagról,
a mindenféle fajta materializmusról és valamennyiük után a kitünő
Clarke világosítaná fel a világot, kijelentve végül a lények lényét
és a dolgok elrendezőjét. Mekkora általános csodálattal, mekkora
egyhangu tapssal fogadtatott volna ez az új rendszer, a mely oly
nagy, oly vigasztaló, oly fenséges, oly alkalmas a lélek
fölemelésére, az erély alapvetésére és egyúttal oly megkapó, oly
világosító erejű, oly egyszerű és – nekem úgy látszik – kevesebb
érthetetlen dolgot nyújt az emberi szellemnek, mint a mennyi
képtelent találni minden más rendszerben! Azt mondtam magamban: A
megoldhatatlan ellenvetések valamennyiükkel közösek, mert az ember
szelleme sokkal korlátoltabb, semhogy megoldhassa őket; tehát egyik
ellen sem bizonyítanak különösebben; de mekkora különbség a
közvetlen bizonyítékokban! Nem kell-e annak, a mely megmagyaráz
mindent, előnyt adni, mikor nincs benne több nehézség, mint a
többiben?

Magamban hordva tehát minden filozófia helyett az igazság
szeretetét és minden módszer helyett egy könnyű és egyszerű
szabályt, a mely fölment a bizonyítékok czéltalan hajszálhasogatása
alól, újra kezdem e szerint a szabály szerint azoknak az
ismereteknek a vizsgálatát, a melyek érdekelnek, elhatározva, hogy
elfogadom nyilvánvalókul mindazokat, a melyektől szivem
őszinteségében nem vonhatom meg beleegyezésemet, elfogadom
igazoltnak mindazokat, a melyek az előbbiekkel szükségszerű
viszonyban levőknek tünnek fel s a többit mind a bizonytalanságban
hagyom, a nélkül, hogy akár elvetném, akár elfogadnám és a nélkül,
hogy megvilágosításukkal vesződjem, mikor úgysem vezetnek semmi
gyakorlati haszonra.

De ki vagyok én? Micsoda jogom van nekem itélni a dolgokról? Mi
határozza meg itéleteimet? Ha azok a benyomások vezetik és
kényszerítik őket, melyeket én kapok, hasztalan fárasztom magamat
ezekkel a kutatásokkal; nem fognak létrejönni vagy önmaguktól
fognak létrejönni, a nélkül, hogy én törődném irányításukkal.
Önmagamra kell tehát legelőbb fordítanom tekintetemet, hogy
megismerjem  a szerszámot, a melyet használni akarok
és hogy tudjam mennyire bizhatom használhatóságában.

Vagyok és vannak érzékeim, melyekkel benyomásokat fogok fel. Ez
az első igazság, a mely elémbe lép és a melybe kénytelen vagyok
belenyugodni. Van-e külön érzésem létezésemről, vagy csak érzékeim
benyomásai útján érzem-e? Ez az első kétségem, a melyet e
pillanatban lehetetlen megoldanom. Mert közvetlenül vagy az
emlékezet útján folytonosan benyomások hatása alatt lévén, hogy
tudhatom, hogy az énem érzése valami ez érzéki benyomásokon
túl levő dolog-e és hogy tőlük független lehet-e?

Érzéki benyomásaim bennem mennek végbe, mivel éreztetik velem
létezésemet; az okuk azonban tőlem idegen, mert akaratom ellenére
is hatnak rám és nem függ tőlem sem előidézésük, sem
megsemmisítésük. Világosan megértem tehát, hogy az érzéki
benyomásom, a mely bennem van és az oka vagy tárgya, a mely rajtam
kivül van, nem egy s ugyanaz a dolog.

Így tehát nem csupán én létezem, hanem más lények is léteznek,
t. i. érzéki benyomásaim tárgyai és ha ezek a tárgyak csak eszmék
volnának, még mindig igaz volna, hogy ezek az eszmék nem én
vagyok.

Továbbá mindazt, a mit magamon kívül érzek és a mi érzékeimre
hat, anyagnak nevezem és az anyagnak mindazon részleteit, melyeket
egyéni lényekké összefoglalva fogok fel, testeknek nevezem. Igy
tehát az idealisták és materalisták minden világa számomra nem
jelent semmit; megkülönböztetéseik a testek látszatáról és
valóságáról merő agyrémek.

Ime, a világegyetem létezéséről máris ép oly biztos vagyok, mint
a magaméról. Tovább gondolkozom érzéki benyomásaim tárgyairól és
megtalálva magamban a képességet összehasonlításukra, olyan ható
erővel érzem magamat ellátva, melylyel ezelőtt nem bírtam.

Észrevenni annyi, mint érezni; összehasonlítani annyi, mint
itélni; itélni és érezni nem egyazon dolog. Az érzékelés útján a
tárgyak elkülönítve, elszigetelve tünnek elém, úgy a hogy a
természetben vannak; az összehasonlítás útján 
mozgatom őket, hogy úgy mondjam, a helyüket változtatom, egymásra
helyezem őket, hogy itélhessek különbségükről vagy hasonlóságukról
és általában mindenféle viszonyukról. Szerintem a tevékeny vagy
intelligens lénynek megkülönböztető képessége az, hogy a van
szónak értelmet képes adni. Hasztalan keresem a tisztán érzéki
lényben ezt az intelligens képességet, a mely a dolgokat szembe
helyezi egymással és aztán megkülönbözteti; nem látható saját
természetében. Ez a csak szenvedő lény külön fog érezni minden
tárgyat, fel fogja ismerni az egészet is mint két részből
összetettet, de egyáltalán nem lévén képes őket egymásra helyezni,
nem is fogja soha összehasonlítani, nem is fog róluk itélni.

Két tárgyat egyszerre látni nem jelent annyit, mint látni
kapcsolataikat vagy megitélni különbségeiket, több tárgyat
egymástól elkülönítve észrevenni nem jelent annyit, mint
megszámlálni őket. Egy és ugyanabban a pillanatban lehet fogalmam
egy nagy botról és egy kis botról a nélkül, hogy összehasonlítanám
őket, a nélkül, hogy megitélném, hogy az egyik kisebb a másiknál,
mint a hogy egyszerre látni tudom egész kezemet a nélkül, hogy az
újjaimat megszámláljam.94)
Az olyan összehasonlító fogalmak, mint nagyobb, kisebb, ép
úgy, mnt az egy, kettő stb. számfogalmak bizonyára nem
érzéki benyomások, ámbár szellemem csak érzéki benyomásaim
alkalmával idézi elő őket.

Azt mondják erre, hogy az érzéki lény azok állal a különbségek
által különbözteti meg egymástól az érzéki benyomásokat, a melyek
köztük vannak. Ez magyarázatot kiván. Ha az érzéki benyomások
különbözők, az érzéki lény különbségeik által különbözteti meg
őket; ha hasonlók, azért különbözteti meg, mert egymástól külön
veszi őket részre. Máskülönben hogy különböztethetne meg egy
egyidejű érzéki benyomásban két egyforma tárgyat? Szükségképen
össze  kellene tévesztenie s egy és ugyanannak
venni ezt a két tárgyat, kivált oly rendszerben, a mely azt
állítja, hogy a térbeli benyomásoknak nincs kiterjedésük.

Ha a két összehasonlítandó érzék észrevétetik, a benyomásuk
végbement, mindegyik tárgy tudomásul vétetik, a kettő érzékelve
van, de azért a viszonyuk még nincs érzékelve. Ha az erről a
viszonyról való itélet csak érzéklet volna és egyedül a tárgyból
eredne, az itéletem nem csalna meg soha, mert sohasem hibás az,
hogy érzem, a mit érzek.

Miért van tehát, hogy csalódom ennek a két botnak a viszonyát
illetőleg, kivált, ha nem párhuzamosak? Miért mondom például, hogy
a kis bot harmadrésze a nagynak, holott csak negyedrésze? Miért
hogy a kép, mely az érzékletben van, nem azonos a modelljével, azaz
a tárgygyal? Azért, mert aktiv vagyok, mikor itélek, mert a
folyamat, a mely összehasonlít, hibás és mert értelmem, mely a
viszonyokról itél, belevegyíti tévedéseit az érzékletek igazságába,
a melyek csak a tárgyakat mutatják.

Vegyetek ehhez még egy megfontolást, a mely bizonyosan meg fog
lepni, ha gondoltok rá és pedig azt, hogy ha merőben passzivak
volnánk érzékeink használatában, nem volna köztük semmi közlekedés;
lehetetlen volna nekünk felismerni, hogy a test, melyet érintünk és
a tárgy, melyet látunk, azonos. Vagy nem éreznénk soha semmit
önmagunkon kívül, vagy ötféle érzékelhető substantia volna ránk
nézve, melyek azonosságát nem volna módunk észrevenni.

Adhatunk akármilyen nevet szellemem ama képességének, a mely
egymás mellé teszi és összehasonlítja érzékleteimet, nevezhetjük
figyelemnek, megfontolásnak, elmélkedésnek vagy a hogy tetszik,
mindig igaz, hogy bennem van, nem pedig a dolgokban, hogy én magam
idézem elő, ámbár csak annak a benyomásnak alkalmából idézem elő,
melyet a tárgyak rám tesznek. Ha nem áll is hatalmamban, érezni
vagy nem érezni, hatalmamban áll többé vagy kevésbbé vizsgálni, a
mit érzek.

Nem vagyok tehát egyszerűen érzékelő és passziv lény,
 hanem aktiv és gondolkodó lény és
bármit mond a filozófia, igényt tartok a gondolkodás dicsőségére.
Csak azt tudom, hogy az igazság a dolgokban rejlik, nem pedig
szellememben, a mely itél róluk és mennél kevesebbet viszek bele a
magaméból az itéletekbe, melyeket alkotok róluk, annál biztosabb
vagyok, hogy közel jutok az igazsághoz; így tehát szabályomat, hogy
inkább érzésemre bízzam magamat, mint az eszemre, maga az ész
erősíti meg.

Miután úgyszólván megbizonyosodtam magamról, kezdek kitekinteni
önmagamból és a borzongás egy nemével szemlélem magamat, a ki ki
vagyok vetve, el vagyok veszve ebbe a roppant mindenségbe és
mintegy elmerülve a lények mérhetetlenségébe, nem tudva semmit
arról, hogy mik, akár egymás közt, akár hozzám való viszonyukban.
Tanulmányozom, megfigyelem őket és az első tárgy, a mely
összehasonlításukra kinálkozik, én magam vagyok.

Mindaz, a mit az érzékek útján veszek észre, anyag és az anyag
összes lényeges tulajdonságait érzékelhető minőségeikből vezetem
le, melyek útján észreveszem őket és melyek elválaszthatatlanok
tőle. Hol mozgásban látom az anyagot, hol nyugalomban,95) ebből azt következtetem, hogy sem a nyugalom,
sem a mozgás nem tartoznak a lényegéhez, hanem a mozgás,
tevékenység lévén, egy oly ok eredménye, melynek hiánya a nyugalom.
Ha tehát semmi sem hat az anyagra, akkor nem mozog és pedig ép
azért, mert közömbös a nyugalom és a mozgás iránt, természetes
állapota a nyugalom.

Kétféle fajta mozgást veszek észre a testekben, t. i. az átvitt
mozgást és a spontán vagyis szándékos mozgást. Az elsőben a mozgató
ok idegen a mozgatott testtől, a másikban benne magában van. Ebből
nem azt következtetem,  hogy például egy óra mozgása spontán
mozgás, mert ha nem hatna rá semmi a rúgóján kívüli dolog, akkor
nem törekednék kinyújtani magát és nem húzná meg a lánczot.
Ugyanannál az oknál fogva nem tulajdonítok spontaneitást a
cseppfolyós testeknek, sem magának a tűznek, mely cseppfolyóssá
teszi őket.96)

Azt kérdezitek tőlem, vajjon az állatok mozgása spontán-e? Azt
mondom erre, hogy nem tudom, de az analógia a mellett szól, hogy
igen. Azt is kérdezhetitek még, hogy honnan tudom tehát, hogy
egyáltalán vannak spontán mozgások; azt mondom erre, hogy tudom,
mert érzem. Meg akarom mozdítani a karomat és megmozdítom, a
nélkül, hogy ennek a mozgásnak más közvetlen oka volna, mint az
akaratom. Hiába akarnának okoskodni, hogy ezt az érzést elvittassák
tőlem, mert ez nyilvánvalóbb, mint bármely bizonyíték; ép úgy
bebizonyíthatnák nekem azt is, hogy nem létezem.

Ha nem volna semmi spontaneitás az emberek tetteiben s ha nem
volna semmiben, a mi a földön végbemegy: csak annál nagyobb
zavarban volnánk, hogy elképzeljük minden mozgásnak első okát. A
magam részéről annyira meggyőződöttnek érzem magamat arról, hogy az
anyag természetes állapota a nyugalmi állapot és hogy önmagában
nincs semmi ereje a cselekvésre, hogy ha egy testet mozgásban
látok, azonnal azt következtetem belőle, hogy vagy lelkes test,
vagy hogy ez a mozgás úgy közöltetett vele. Szellemem visszautasít
minden belenyugvást abba az eszmébe, hogy lehessen nem-organizált
anyag, a mely magamagától mozog vagy valami cselekvést fejt ki.

Mindazáltal a látható mindenség anyag, elszórt és holt
anyag,97) a melynek egészében nincs
semmi a lelkes test  egységéből, organizáltságából és
érzéséből, mert bizonyos, hogy mi, a kik részei vagyunk, egyáltalán
nem érezzük magunkat az egészben. Ugyanaz a mindenség mozgásban van
és szabályozott, egyöntetű, állandó törvényeknek alávetett
mozgásában nyoma sincs annak a szabadságnak, a mely az emberek és
állatok spontán mozdulataiban tünik fel. A világ tehát nem egy nagy
állat, a mely önmagától mozog, mozdulatainak tehát van valami tőle
idegen oka, a melyet én nem veszek észre, de a belső meggyőződés
ezt az okot annyira érezhetővé teszi rám nézve, hogy nem láthatom a
napot keringeni a nélkül, hogy ne képzeljek egy erőt, a mely hajtja
vagy mikor a föld forog, érezni vélek egy kezet, a mely
forgatja.

Mit nyertem azzal, hogy ha el kell fogadnom bizonyos általános
törvényeket, melyeknek lényeges kapcsolatait az anyaggal nem értem?
Ezeknek a törvényeknek tehát, nem lévén valóságos lények,
substantiák, valami más okuk kell hogy legyen, a mely előttem
ismeretlen. A tapasztalat és megfigyelés megismertették velünk a
mozgás törvényeit; ezek a törvények meghatározzák az eredményeket
az okok kimutatása nélkül; nem elegendők a világ rendszerének és a
mindenség haladásának megmagyarázására. Descartes koczkákból
kiformálta az eget és földet, de csak egy forgató mozgás
segítségével tudta megadni az első lökést ezeknek a koczkáknak s
csak ezzel tudta működésbe hozni centrifugális erejét. Newton
megtalálta a vonzás törvényét, de a vonzás magában véve hamarosan
mozdulatlan tömeggé tenné a világegyetemet; ehhez a törvényhez
kellett egy kifelé ható erőt fűznie, hogy leirathassa az égi
testekkel a maguk körpályáit. Mondja meg hát Descartes, mely
fizikai törvény forgatta forgattyúit; mutassa meg Newton a kezet, a
mely az égi testeket kidobta körpályáik tangensére.

A mozgás első okai nincsenek az anyagban; ez elfogadja a mozgást
és tovább közli, de nem idézi elő. Mennél  jobban
megfigyelem a természet erőinek hatását és ellenhatását, a mint
egymásra hatnak, annál inkább azt találom, hogy hatásról-hatásra
haladva mindig vissza kell jutnunk valami akarathoz, mint első
okhoz, mert az okok végtelenig menő sorozatát föltételezni annyi,
mintha semmit sem tételeznénk fel. Szóval minden mozgás, mely nem
egy másik mozgás által idéztetett elő, csak egy spontán, önkényes
aktusból származhatik; a lelketlen testek csak a mozgás útján
hatnak és nincs igazi tevékenység akarat nélkül. Ez az én első
alapelvem. Azt hiszem tehát, hogy egy akarat mozgatja a
világegyetemet és lelkesíti a természetet. Ez az én első dogmám
vagy első hitczikkelyem.

Hogy idéz elő egy akarat egy fizikai vagy testi tevékenységet?
Erről nem tudok semmit, de önmagamon tapasztalom, hogy előidézi.
Cselekedni akarok és cselekszem; mozgatni akarom a testemet és a
testem mozog; de hogy egy lelketlen és nyugvó test önmagától
mozogjon vagy mozgást idézzen elő, ez érthetetlen és példa nélkül
való. Az akarat tényei által ismeretes előttem, nem természete
által. Ezt az akaratot ismerem mint mozgató okot; de az anyagot
mint mozgás előidézőjét felfogni annyi volna, mint következményt
felfogni, melynek nincs oka, vagyis nem fogni fel egyáltalán
semmit.

Ép oly kevéssé lehetséges felfognom, hogy mikép mozgatja
akaratom a testemet, mint a hogy mikép hatnak érzékleteim a
lelkemre. Még azt sem tudom, miért tünt fel e rejtelmek egyike
megmagyarázhatóbbnak, mint a másik. A mi engem illet, akár ha
passziv vagyok, akár ha aktiv vagyok, a két substantia
egyesülésének eszköze előttem teljesen érthetetlennek tünik fel.
Valóban különös dolog, hogy épen ebből az érthetetlenségből
indulnak ki, hogy a két substantiát összehozzák, mintha ily
különböző természetű eljárások jobban magyarázódnának meg egyetlen
subjectumban, mint kettőben.

A tétel, melyet most felállítottam, homályos, az igaz; de mégis
van értelme és nincs benne semmi, a mi ellentmond az észnek vagy a
megfigyelésnek; lehet-e ugyanezt mondani a materializmusról? Nem
nyilvánvaló-e, hogy ha  a mozgás lényeges tulajdonsága volna az
anyagnak, elválaszthatatlan volna tőle, mindig ugyanabban a
mértékben volna meg benne, mindig ugyanaz volna az anyag mindegyik
részében, közölhetetlen volna, nem bírna sem növekedni, sem
csökkenni, sőt az anyagot el sem lehetne nyugvó helyzetben
képzelni? Ha azt mondják nekem, hogy a mozgás nem lényeges, hanem
szükséges tulajdonsága, akkor félre akarnak vezetni olyan
szavakkal, melyeket könnyebb volna megczáfolni, ha több volna
bennük az értelem. Mert az anyag mozgása vagy belőle magából ered
és akkor lényeges tulajdonsága, vagy ha idegen okból ered, csak
annyiban szükséges az anyagra nézve, a mennyiben a mozgató ok hat
rá. Ezzel visszajutunk az első nehézséghez.

Az általános és elvont eszmék az emberek legnagyobb tévedéseinek
forrásai; a metafizika szószaporítása sohasem vezetett egyetlen
igazság fölfedezésére sem és betöltötte a filozófiát
képtelenségekkel, melyek miatt szégyenkezni kell, a mint
kiforgatjuk őket nagyhangú szavaikból. Mondd, barátom, hogy ha egy
az egész természetben kiterjedt volt erőről beszélnek neked,
adnak-e ezzel szellemednek igazi eszmét? Azt hiszik, mondanak
valamit az ilyen üres szavakkal: egyetemes erő, szükséges
mozgás, holott nem mondanak egyáltalán semmit. A mozgás eszméje
nem egyéb, mint az egyik helyről a másikra való helyváltoztatás
eszméje; nincs mozgás valami irány nélkül, mert egy individuális
lény nem mozoghat egyszerre minden irányban. Mely irányban mozog
tehát az anyag szükségszerűen? Vajjon az egész anyagnak van-e mint
testnek egyöntetű mozgása vagy minden atomnak van-e saját mozgása?
Az első felfogás szerint az egész mindenségnek egy szilárd és
oszthatatlan tömeget kell alkotnia, a másik szerint csak elszórt és
összefüggés nélküli fluidumot alkothat és sohasem válhatik
lehetségessé, hogy két atóm egyesüljön. Mely irányban menjen végbe
ez az egész anyaggal közös mozgás? Egyenes vonalban, vagy
köralakban, fölfelé vagy lefelé, jobbra vagy balra? Ha az anyag
minden molekulájának megvan a maga külön iránya, mik az okai
mindezeknek az irányoknak és mindezeknek a különbségeknek? Ha az
anyag minden atomja  vagy molekulája csak saját központja
körül forogna, soha semmi sem mozdulna helyéből és nem volna
közvetített mozgás; de még akkor is ennek a körmozgásnak
meghatározottnak kellene lennie bizonyos irányban. Az anyagnak
elvont értelemben való mozgást tulajdonítani annyi, mint szavakat
mondani, melyek nem jelentenek semmit; meghatározott mozgást
tulajdonítani neki annyi, mint okot föltételezni, a mely
meghatározza. Mennél jobban megsokszorozom a külön erőket, annál
több új okot kell megmagyaráznom a nélkül, hogy bármikor is
találnék valami közös hatóerőt, a mely azokat irányítja. Nem bírva
elképzelni semmiféle rendet az elemek véletlen összehalmozódásában,
még azok küzdelmét sem tudom elképzelni s a mindenség chaosza
megfoghatatlanabb előttem, mint a harmóniája. Megértem, hogy a
világ mechanizmusa érthetetlen lehet az emberi szellem számára, de
mihelyt valaki belefog magyarázatába, olyan dolgokat kell mondania,
a melyeket az emberek megértenek.

Ha a mozgó anyag akaratot árul el nekem, a bizonyos törvények
szerint mozgó anyag értelmet árul el: ez a második hitczikkelyem. A
cselekvés, összehasonlítás, választás egy cselekvő és gondolkodó
lény tevékenységei; ez a lény tehát van. Hol látod, hogy van?
fogjátok mondani. Nemcsak az egekben, melyek keringenek, a
csillagban, a mely világít, nemcsak önmagamban, hanem a juhban is,
a mely legel, a madárban, a mely repül, a kőben, a mely leesik, a
levélben, melyet elragad a szél.

Itélek a világ rendjéből, ámbár a végczélja ismeretlen előttem,
mert hogy erről a rendről itéljek, arra elég nekem összehasonlítani
a részeket egymás közt, tanulmányozni együtthatásaikat,
kapcsolataikat, észlelni összhangzatukat. Nem tudom, miért létezik
a mindenség, de azért mégis látom, hogyan módosul, mégis
észreveszem a benső megegyezést, mely által a lények, melyekből
áll, kölcsönös segítséget nyújtanak egymásnak. Olyan vagyok, mint
egy ember, a ki először látna órát nyitva és nem győzné eléggé
csodálni szerkezetét, ámbár nem ismerné a gépezet rendeltetését és
nem látná a számlapját. Nem tudom, mondaná, mire való mindez, de
azt  látom, hogy minden darab a többi
számára van csinálva; csodálom a munkást műve részleteiben és
biztos vagyok benne, mindezek a kerekek csakis egy közös czél
érdekében haladnak így együtt, a mely czélt lehetetlen
észrevennem.

Hasonlítsuk össze a különleges czélokat, az eszközöket és
mindenféle meghatározott kapcsolatokat, azután hallgassuk meg belső
érzésünket: mely ép elme tudna elzárkózni tanubizonyságától? Mely
elfogulatlan szemnek nem jelent a mindenség látható rendje egy
legfelsőbb értelmet? És hány szofizmát kell egymásra halmozni, hogy
valaki félreismerje a lények harmóniáját és minden résznek
csodálatos együtthatását a többiek fenntartására! Beszélhettek
nekem, a mennyit akarnak, kombinácziókról és véletlenekről, mire jó
nektek hallgatásra kárhoztatni engem, ha nem tudtok meggyőződésre
vezetni? És hogy vehetitek el tőlem az önkénytelen érzést, a mely
akaratom ellenére is mindig rátok czáfol? Ha organizált testek
ezerféle módon kombinálódtak véletlenül, mielőtt állandó formákat
öltöttek, ha előbb gyomrok képződtek száj nélkül, lábak fej nélkül,
kezek kar nélkül, mindenféle fajta tökéletlen szervek, melyek
elpusztultak, mert nem tudták magukat fentartani, miért nem éri
tekintetünket egy sem ezek közül a formátlan kisérletek közül?
Miért szabott meg magának végül a természet olyan törvényeket, a
melyeknek kezdetben nem volt alávetve? Nem lephet meg, ha egy dolog
bekövetkezik, a míg lehetséges és ha a bekövetkezés nehézségét
kiegyenlíti a koczkavetések mennyisége. Ezt megengedem. Ha azonban
azt mondanák nekem, hogy az átabotában odadobott nyomdai betűk
létrehozták volna az egész Aeneist, nem tartanám érdemesnek
egyetlen lépést is tenni ennek a hazugságnak a megállapítására.
Elfelejted, fogják nekem mondani, a dobások számát. De hány ilyen
dobást kell föltételeznem, hogy valószínűvé tegyem a kombinácziót?
Rám nézve, a ki csak egyet látok, fogadni merek egyre a végtelen
sok ellen, hogy az eredmény nem a véletlenség műve. Vegyétek hozzá,
hogy kombinácziók és véletlenségek mindig csak ugyanolyan
természetű alkotásokat hoznak létre, mint a kombinált elemek, hogy
az organizáczió és az élet sohasem jönnek  létre
az atómok egy dobásából és hogy a vegyész, mikor vegyületeit
összekeveri, nem fogja őket tégelyében érzésre és gondolkodásra
birni.98)

Meglepetéssel és csaknem megbotránkozva olvastam Nieuwentitet.
Hogy akarhatott ez az ember könyvet írni a természet csodáiról,
melyek alkotójuk bölcseségét mutatják? Könyve oly terjedelmes
lehet, mint a világ és még mindig nem merítené ki tárgyait; és a
mint belefogunk a részletekbe, a legnagyobb csoda, az egésznek
harmóniája és összeillése elkerüli figyelmünket. Az élő és
organizáló testek nemzése maga is örvénye az emberi szellemnek; az
áthághatatlan korlát, melyet a természet vetett a különböző fajok
közé, hogy össze ne keveredjenek, teljes nyilvánvalósággal mutatja
czélzatait. Nem elégedett meg a rend megállapításával, biztos
rendszabályokat is szabott meg, hogy ezt semmi sem zavarhassa.

Nincs olyan lény a mindenségben, a melyet ne lehetne bizonyos
tekintetben úgy tekinteni, mint az összes többiek közös központját,
a mely körül mind el vannak rendezve, úgy hogy kölcsönösen czéljai
és eszközei egymásnak. Az ész összezavarodik és elvész a
kapcsolatoknak ebben a végtelenségében, melyek közül egy sincs sem
összezavarodva, sem elveszve a tömegben. Mennyi képtelen föltevés
kell a véletlenül mozgó anyag vak mechanizmusa e harmóniájának
levezetésére! Azok, a kik tagadják annak a czélzatnak az egységét,
a mely e nagy egész minden részletének kapcsolataiban nyilvánul,
hiába leplezik szószátyárságukat abstractiókkal, coordinatiókkal,
általános elvekkel,  jelképes kifejezésekkel; tehetnek, a
hogy akarnak, nekem lehetetlen felfogni az ily állandóan
elrendezett lények rendszerét, hacsak nem tételezek fel egy
értelmet, a mely elrendezi. Nem tőlem függ, hogy higyjem-e, hogy a
passiv és halott természet élő és érző lényeket hozhatott létre,
hogy a vak végzet értelmes lényeket hozhatott létre, hogy az, a mi
nem gondolkodik, gondolkodó lényeket hozhatott létre.

Azt hiszem tehát, hogy a világot egy hatalmas és bölcs akarat
kormányozza; látom, vagyis inkább érzem és ezt tudnom fontos. De
maga ez a világ örökös-e vagy teremtett? Van-e a dolgoknak egyetlen
elve? Kettő van-e vagy több? És mi a természetük? Nem tudok erről
semmit és mi ez nekem? A mint ezek az ismeretek érdekesekké válnak
rám nézve, törődni fogok megszerzésükkel; addig lemondok a henye
kérdésekről, melyek nyugtalaníthatják önszeretetemet, de
hasznavehetetlenek életem módjára és fölötte állnak elmémnek.

Gondolj mindig arra, hogy én nem tanítlak nézetemre, hanem
elédbe tárom. Akár örök az anyag, akár teremtett, akár van passziv
principium, akár nincs, mindig bizonyos, hogy az egész egy és egy
egyetlen értelmet nyilvánít ki, mert nem látok semmit, a mi nincs
ugyanabban a rendszerben elrendezve és a mi nem ugyanazon czél felé
halad, t. i. az egésznek a megszabott rendben való fentartása felé.
Ezt a lényt, a mely akar és tud, ezt az önmaga által tevékeny
lényt, akármilyen is, a mely mozgatja a mindenséget és elrendez
minden dolgot, ezt nevezem én Istennek. Ehhez a névhez az értelem,
a hatalom, az akarat eszméit fűzöm, a melyeket én foglaltam össze
és a jóságéit, mely ezeknek közvetlen következménye; de ezzel nem
ismerem meg jobban a lényt, melynek ezeket tulajdonítom; egyformán
elburkolja magát érzékeim és értelmem elől; mennél többet
gondolkodom róla, annál jobban összezavarodom; egész bizonyosan
tudom, hogy létezik és hogy önmaga által létezik; tudom, hogy az én
létem alá van rendelve az az övének és hogy mindazok a dolgok,
melyeket ismerek, ugyanebben a helyzetben vannak. Észreveszem
Istent mindenütt műveiben; érzem magamban, látom magam körül
 mindenfelé, de a mint önmagában akarom
szemlélni, a mint keresni akarom, hogy hol van, hogy mi, milyen a
substantiája, eltünik előlem és zavarba jött szellemem nem vesz
észre többé semmit.

Tehetetlenségem tudatától áthatva, nem fogok soha az Isten
lényegéről okoskodni, hacsak nem kényszerít rá az ő hozzám való
viszonyulásának érzése. Ezek az okoskodások mindig koczkázatosak; a
bölcs embernek csak remegve szabad rájuk adni magát és abban a
biztos tudatban, hogy nem teremtetett kimerítésükre, mert nem az a
legnagyobb káromlása az Istenségnek; ha nem gondolunk rá, hanem az,
ha rosszul gondolunk rá.

Miután fölfedeztem attributumai közül azokat, melyek által
felfoghatom létezését, visszatérek magamhoz és keresem, milyen
rangot foglalok el az általa kormányzott dolgok rendjében, a melyet
képes vagyok vizsgálni. Tagadhatatlanul az első rangban találom
magamat fajom révén, mert akaratom által és ennek végrehajtására
hatalmamban álló eszközeim által több erőm van, hogy hassak az
engem körülvevő összes testekre vagy hogy tetszésem szerint odadjam
magamat hatásuknak vagy elvonjam magamat tőle, mint a mennyivel
közülük bármelyik bír, hogy akaratom ellenére hasson rám maga a
fizikai impulsió által; értelmességem révén pedig én vagyok az
egyetlen, a kinek áttekintése van az egész fölött. Mely lénye a
világnak tudja, az emberen kívül, megfigyelni a többieket mind,
melyik tud mérlegelni, számítani, előre látni mozdulataikat,
hatásaikat és hogy úgy mondjam, hozzáfűzni a közös lét érzését
saját egyéni létének érzéséhez? Mi van abban olyan nevetséges, ha
azt gondolom, hogy minden az én számomra készült, mikor én vagyok
az egyedüli, a ki mindent magára tud vonatkoztatni?

Igaz tehát, hogy az ember királya a földnek, melyen lakik, mert
nemcsak megszelidíti az állatokat, nemcsak rendelkezik az elemekkel
leleményessége által, hanem ő tud egyedül a földön rendelkezni a
földdel s elmélkedése által elsajátítja magának még a csillagokat
is, a melyekhez nem tud fölérni. Mutassanak nekem még egy állatot a
földön, a mely hasznát tudja venni a tűznek és a mely meg tudja
 csodálni a napot. Hogyan! Meg tudom
figyelni, meg tudom ismerni a tényeket és kapcsolataikat, érezni
tudom, mi a rend, a szépség, az erény, szemlélni tudom a
világegyetemet, föl tudok emelkedni addig a kézig, a mely
kormányozza, tudom szeretni és cselekedni a jót – és az állatokhoz
hasonlítsam magamat! Aljas lélek, szomorú filozofiád tesz hozzájuk
hasonlóvá; vagyis inkább hiába akarod magadat lealjasítani,
szellemed tanúságot tesz elveid ellen, jótékony szived megczáfolja
elméletedet és még tehetségeiddel való visszaélésed is ezek
kitünőségét bizonyítja önmagad ellen.

A mi engem illet, én, a kinek nincs vitatni való rendszerem, én,
egyszerű és igaz ember, a kit nem ragad el egyik párt dühe sem és a
ki nem tartott számot a szektafőnökség dicsőségére, a ki meg vagyok
elégedve a helylyel, melyet Isten juttatott nekem, rajta kívül nem
látok semmi különbet, mint a saját fajom; és ha meg kellene
választanom a helyemet a lények rendjében, mi többet választhatnék,
mint hogy ember legyek.

Ez a megfontolás nem tesz annyira gőgössé, mint a mennyire
meghat, mert ezt a helyzetet nem magam választottam és nem
számítható egy oly lény érdeméül, a mely még nem is létezett.
Láthatom-e magamat annyira kitüntetettnek a nélkül, hogy szerencsét
ne kívánjak magamnak ehhez a tiszteletreméltó álláshoz és hogy ne
áldjam azt a kezet, a mely bele juttatott? Első
magamba-szállásomból a hála és áldás érzése születik fajom alkotója
iránt, ebből az érzésből pedig első hódolatom a jótékony Istenség
iránt. Imádom a legfőbb hatalmat és megindulok jótéteményein. Nincs
rá szükségem, hogy tanítsanak erre a kultuszra, maga a természet
diktálja nekem. Nem természetes következése-e az önszeretetnek,
hogy tiszteljük azt, a ki pártunkat fogja és szeressük, a ki jót
akar nekünk?

De mi lesz belőlem, a mikor, hogy megismerjem egyéni helyemet a
fajomban, a különböző rangfokozatokat és azokat az embereket
szemlélem, a kik ezeket betöltik? Micsoda látvány! Hol a rend,
melyet megfigyeltem? A természet képe csak összhangot és
arányosságot nyújtott, az emberi nemé csak zavart, rendetlenséget
nyujt! Az elemek között  összhang uralkodik, az emberek pedig
a zűrzavarban vannak! Az állatok boldogok, egyedül a királyuk
boldogtalan! Oh bölcseség, hol vannak a törvényeid? Oh,
gondviselés, így uralkodol a világon? Jóltevő lény, mi lett
hatalmadból? Látom a bajt e földön.

Elhinnéd-e, kedves barátom, hogy ezekből a szomorú
elmélkedésekből és ezekből a látszólagos ellenmondásokból alakulnak
szellememben a lélekről való fenséges eszmék, melyek eddigelé nem
következtek kutatásaimból? Elmélkedve az ember természetéről, két
határozott elvet véltem benne felfedezhetni, a melyek egyike
fölemelte az embert az örök igazságok tanulmányozásáig, az igazság
és az erkölcsi jó szeretetéig, az intellektuális világ tájaira,
melyek szemlélete teszi a bölcs gyönyöreit, – másika pedig
alacsonyan önmagába rántotta vissza, alávetette az érzékek
uralmának, a szenvedélyeknek, melyek ezeknek szolgái és általuk
elnyomta mindazt, a mi az előbbinek érzéseit sugallta neki. Érezve,
hogy e két ellenkező irány vonz maga felé és összeütközik bennem,
ezt mondtam magamban: Nem, az ember nem egy; akarok és nem akarok,
egyszerre rabszolgának és szabadnak érzem magamat; látom a jót,
szeretem és a rosszat teszem; aktiv vagyok, mikor az észre
hallgatok, passziv vagyok, mikor a szenvedélyek elragadnak és ha
áldozatul esem, az a legnagyobb kínom, hogy érzem, ellent tudtam
volna állani.

Fiatal ember, hallgass bizalommal, én mindig jóhiszemű leszek.
Ha a lelkiismeret az előítéletek műve, akkor kétségkívül nincs
igazam, és nincs kinyilvánított erkölcs, de ha természetes hajlama
az embernek, hogy előnyt adjon magamagának és ha az igazság elemi
érzése mégis veleszületett az emberi szívvel, akkor oldja meg
ezeket az ellenmondásokat az, a ki egyszerű lényt csinál az
emberből és én csak egy substantiát fogok elismerni.

Észre fogod venni, hogy a substantia szó alatt általában
a valami eredeti tulajdonsággal ellátott lényt értem, elvonva
belőle minden részleges és másodlagos módosulást. Ha tehát az
eredeti tulajdonságok mind, melyek előttünk ismeretesek,
egyesülhetnek ugyanabban az egy lényben, csak egy substantiát kell
feltételezni, de ha vannak köztük,  melyek kölcsönösen
kizárják egymást, akkor annyi a különböző substantia, a hány ilyen
kizárást eszközölni lehet. Elmélkedjél erről; a magam részéről
nekem, bármit mond is Locke, csak kiterjedőnek és oszthatónak kell
ismernem az anyagot, hogy biztos legyek benne, hogy nem tud
gondolkozni; és ha egy filozofus azt mondaná nekem, hogy a fák
éreznek és a sziklák gondolkodnak.99)
hiába akarna zavarba ejteni szubtilis érveivel, nem tudok benne
egyebet látni, csak rosszhiszemű szofistát, a ki jobb szeret érzést
tulajdonítani a köveknek, mint lelket az embernek.

Vegyünk fel egy süketet, a ki tagadja a hangok létezését, mert
sohasem érintették a fülét. Szeme elé teszek egy húros hangszert,
melynek megfelelően hangolt hangját  egy másik elrejtett
hangszeren szólaltatom meg. A süket látja rezegni a húrt; ezt
mondom neki: Ezt a hang teszi. Dehogy, feleli ő, a húr
reszketésének oka benne magában van, minden testnek közös
tulajdonsága, hogy így rezeg. Mutasd meg hát nekem, folytatom én,
ezt a rezgést más testekben vagy legalább ok nélkül ebben a húrban.
Nem tudom, felel a süket, de mivel nem foghatom fel, hogy rezeghet
ez a húr, miért kellene ezt a te hangjaiddal magyaráznom, a
melyekről nincs legcsekélyebb fogalmam sem? Ez annyi, mint egy
homályos tényt egy még homályosabb okkal magyarázni. Vagy tedd
számomra érezhetőbbé a hangokat, vagy pedig azt mondom, hogy nem
léteznek.

Mennél többet elmélkedem az emberi szellem gondolatáról és
természetéről, annál inkább azt találom, hogy a materialisták
okoskodása hasonlít ezéhez a süketéhez. Valóban, süketek a belső
hang iránt, a mely nehezen félreérthető hangon kiált nekik: A gép
nem gondolkozik, sem mozgás, sem alak nem idézhet elő gondolkodást;
van valami benned, a mi igyekszik eltépni azokat a kötelékeket,
melyek korlátozzák; a tér nem mérték számodra, az egész mindenség
nem elég nagy neked: érzéseidnek, vágyaidnak, nyugtalanságodnak,
még a gőgödnek is más az alapja, mint az a szűk test, a melyben
lelánczolva érzed magadat.

Egy anyagi lény sem tevékeny önmagától, én pedig az vagyok.
Akárhogy el akarják ezt tőlem vitatni, én érzem és ez az érzés
erősebben szól hozzám, mint az ész, a mely ellent mond neki. Van
testem, a melyre a többi testek hatnak és a mely rájuk hat; ez a
kölcsönös hatás nem szenved kétséget; az akaratom azonban független
érzékeimtől; beleegyezem vagy ellenállok, legyőzetem vagy győztes
vagyok és tökéletesen érzem magamban, mikor megteszem azt, a mit
tenni akartam vagy mikor nem teszek egyebet, mint hogy engedek
szenvedélyeimnek. Mindig megvan a hatalmam, hogy akarjak, de nincs
mindig erőm, hogy akaratomat végrehajtsam. Ha átengedem magamat a
kísértéseknek, a külső tárgyak impulsiója szerint cselekszem. A
mikor szememre vetem magamnak ezt a gyöngeséget, csak akaratomra
hallgatok; rabszolga vagyok bűneim révén  és
szabad a lelkiismereti furdalásaim révén; szabadságom érzése csak
akkor törlődik ki belőlem, mikor lealjasodom és mikor végül már nem
engedem, hogy lelkem szava fölemelkedjék a test törvénye ellen.

Csak a saját akaratom érzése által ismerem az akaratot s az
értelmet sem ismerem jobban. Mikor azt kérdezik tőlem, mi az az ok,
a mely meghatározza az akaratomat: a magam részéről azt kérdezem,
mi az az ok, a mely meghatározza az itéletemet, mert világos, hogy
ez a két ok csak egy és ha jól megértjük, hogy az ember ítéleteiben
cselekvő, hogy értelme nem egyéb, mint az összehasonlítás és ítélés
képessége, látni fogjuk, hogy a szabadsága is csak hasonló képesség
vagy ebből származik; úgy választja a jót, a hogy megítélte az
igazat, ha hamisan ítélte meg, akkor a rosszat választja. Mi tehát
az az ok, a mely meghatározza az akaratát? Az ítélete. És mi az az
ok, a mely meghatározza ítéletét? Értelmi képessége, itélő
képessége; a meghatározó ok benne magában van. Ezen túl nem értek
meg többé semmit.

Kétségkívül nem vagyok olyan szabad, hogy ne akarjam saját
javamat, nem vagyok olyan szabad, hogy a káromat akarjam, de a
szabadságom épen abban áll, hogy csak azt birom akarni, a mi nekem
megfelel vagy a mit ilyennek vélek és semmi, a mi idegen tőlem, nem
határoz meg. Az következik ebből, hogy nem vagyok a magam ura, mert
nem vagyok képes arra, hogy másvalaki legyek, mint a ki vagyok?

Minden tevékenységnek alapelve egy szabad lény akaratán
alapszik; ezen túl nem lehet menni. Nem a szabadság szó nem jelent
semmit, hanem a szükség. Föltételezni valami tényt, valami
eredményt, a mely nem származik egy cselekvő principiumból, annyi,
mint ok nélküli eredményeket tételezni fel, annyi, mint beleesni a
circulus vitiosusba. Vagy nincs első impulsió, vagy nincs minden
impulsiónak előzetes oka és nincs igazi akarat szabadság nélkül. Az
ember tehát szabad a cselekedeteiben és mint ilyen át van
lelkesítve egy immateriális substantiával; ez az én harmadik
hitczikkelyem. Ebből a három elsőből könnyen levezetheted
 a többit mind, a nélkül, hogy tovább is
felsoroljam őket.

Ha az ember cselekvő és szabad, önmagától cselekszik; mindaz, a
mit szabadon tesz, nem tartozik bele a gondviselés rendezett
rendszerébe és nem számítható fel ennek. Ez nem akarja a rosszat, a
mit az ember tesz, mikor visszaél a szabadsággal, melyet adott
neki; de nem akadályozza meg benne, akár azért, mert egy ily gyönge
lénytől ez a rossz semmi az ő szemében, akár mert nem is
akadályozhatja szabadságának sérelme nélkül, hogy nagyobb rosszat
ne tegyen természetének lealacsonyítása által. Szabaddá tette, hogy
tetszése szerint tegye, ne a rosszat, hanem a jót. Abba a módba
juttatta, hogy megtehesse ezt a választást, jól felhasználva a
képességeket, melyekkel megáldotta, de annyira korlátozta erőit,
hogy a visszaélés a szabadsággal, melyet adott neki, nem zavarhatja
az általános rendet. A rossz, a mit ember tesz, visszaesik rá a
nélkül, hogy bármit is változtasson a világ rendszerében, a nélkül,
hogy megakadályozná, hogy maga az emberi faj fentartsa magát még az
akarata ellenére is. Zúgolódni a miatt, hogy az Isten nem
akadályozza meg a gonosztételt, annyi, mint a miatt zúgolódni, hogy
olyan kitűnő képességüvé tette, a miatt, hogy beleviszi
cselekedeteibe az erkölcsiséget, a mely megnemesíti, a miatt, hogy
megadta neki az erény jogát. A legfőbb gyönyör az önmagával való
megelégedettségben van; ez önmegelégedés megérdemlése végett
vagyunk a földre kitéve és megáldva a szabadsággal, ezért visznek
kísértetbe a szenvedélyek és tart vissza a lelkiismeret. Mit
tehetne ennél többet érdekünkben maga az isteni hatalom is?
Vethetne-e ellenmondást természetünkbe és megadhatná-e a jólét
jutalmát annak, a kinek nincs hatalmában rosszat tenni? Hogyan!
Hogy az ember megakadályoztassék a gonosztevésben, az ösztön
korlátai közé kell zárni és állattá tenni? Nem, lelkem Istene,
sohasem fogom szemedre vetni, hogy a magad képére teremtetted, hogy
szabad, jó és boldog lehessek, mint te!

A képességeinkkel való visszaélés tesz minket boldogtalanokká és
gonoszakká. Bánataink, gondjaink, szenvedéseink 
önmagunkból erednek. Az erkölcsi rossz tagadhatatlanul a mi művünk
és a fizikai baj nem volna semmi bűneink nélkül, a melyek
érezhetővé tették ránk nézve Nem azért tesz-e képessé a természet
arra, hogy érezzük szükségleteinket, hogy fentartson minket? A
testi fájdalom nem annak jele-e, hogy a gépezet nincs rendben és
nem figyelmeztetés-e arra, hogy gondoskodjunk róla? A halál… Nem
mérgezik-e meg a gonoszok a maguk életét és a miénket? Ki akarna
örökké élni? A halál a gyógyszere a bajoknak, a melyeket magatok
csináltok magatoknak; a természet azt akarta, hogy ne szenvedjetek
mindig. Mily kevés bajnak van alávetve a kezdetleges egyszerűségben
élő ember! Csaknem betegségek nélkül él ép úgy, mint szenvedélyek
nélkül és nem látja, nem is érzi a halált, s a mikor érzi,
nyomorusága kivánatossá teszi számára; ettől fogva nem baj többé
ránézve a halál. Ha beérnők azzal, hogy azok leszünk, a mik
vagyunk, nem kellene megsiratni a sorsunkat, de hogy képzelt
jóllétet kerestünk, ezer valódi bajt szerzünk magunknak. A ki nem
tud egy kis bajt szenvedni, el kell készülve lennie sok
szenvedésre. Ha az ember megrontotta a szervezetét mértéktelen
életével, gyógyszerekkel akarja helyreállítani; a bajt, a melyet
érez, tetézi azzal, a melytől fél; a halált előrelátása
borzasztóbbá teszi és sietteti; mennél jobban akarunk menekülni
előle, annál jobban érezzük és meghalunk a rettegéstől egész
életünkön át, zúgolódva a természet ellen, olyan bajok miatt, a
melyeket azzal szereztünk, hogy sérelmeket követtünk el rajta.

Ember, ne keresd többé a rossz szerzőjét: ez a szerző te magad
vagy. Nincs más rossz, mint az, melyet te cselekszel vagy a melyet
szenvedsz s mind a kettő tőled ered. Az általános rossz csak a
rendetlenségben lehet és én a világ rendszerében látok egy rendet,
a mely nem czáfolja meg magát. A különleges rossz csak annak a
lénynek érzésében van, a mely szenvedi és ezt az érzést az ember
nem a természettől kapta, hanem maga szerezte magának. A
fájdalomnak kevés hatása lehet arra, a ki keveset elmélkedik és a
kinek nincsen sem emlékezete, sem előrelátása. Vedd  el
gyászos haladásunkat, vedd el tévedéseinket, vedd el az ember művét
és minden jól van.

A hol minden jól van, semmi sem igazságtalan. Az igazság
elválaszthatatlan a jóságtól. Csakhogy a jóság egy korlátlan
hatalom szükséges eredménye és a minden öntudatos lényben
szükségképeni önszereteté. A kinek minden hatalmában áll,
úgyszólván kiterjeszti létét a lényekével. Létrehozni és fentartani
a hatalom örökös tényei; e hatalom nem hat arra, a mi nincs; Isten
nem a halottak istene, nem lehetne romboló és gonosz a nélkül, hogy
önmagának ártson. A kinek minden hatalmában áll, nem akarhat mást,
mint a mi jó.100) A souverainul jó lény
tehát, mivel souverainul hatalmas, egyúttal souverainul igazságos
is kell hogy legyen, máskülönben ellentmondana magamagának, mert a
rend szeretetének, mely a rendet létrehozza, jóság a neve és
a rend szeretetének, a mely fentartja a rendet, a neve
igazságosság.

Isten, azt mondják, nem tartozik semmivel teremtményeinek. Én
azt hiszem, tartozik nekik mindazzal, a mit igér nekik, mikor a
létet adja nekik. Továbbá: azzal igéri a jót, hogy fogalmat ad
nekik róla és érezteti velük a szükségét. Mennél jobban magamba
szállok, mennél többet kérdem magamat, annál többet olvasom ezeket
a lelkembe írt szavakat: légy igazságos és boldog lészsz. Ez
azonban nem úgy van, ha a dolgok mai állapotát tekintem; a gonosz
boldogul és az igaz el van nyomva. Nézzétek csak, milyen
méltatlankodás lobban fel, mikor ez a várakozás csütörtököt mond! A
lelkiismeret feltámad és zúgolódik alkotója ellen, sóhajtva kiáltja
neki: rászedtél engem!

Rászedtelek, vakmerő! És ki mondta ezt neked? Meg van-e
semmisülve a lelked? Megszüntél-e létezni? Óh, Brutus, fiam, ne
szennyezd be nemes életedet a befejezésével, ne hagyd reményedet és
dicsőségedet testeddel együtt a philippii harczmezőn. Miért mondod:
az erény semmi, mikor  épen megnyerendő vagy a
te erényed jutalmát? Azt hiszed, meg fogsz halni: nem, élni fogsz
és akkor fogok beváltani mindent, a mit igértem neked.

A türelmetlen halandók zúgolódásaiból itélve azt mondaná az
ember, hogy Isten az érdem előtt tartozik nekik a jutalommal és
hogy köteles előre megfizetni az erényükért.

Óh legyünk csak előbb jók és aztán leszünk boldogok. Ne
követeljük a díjat a győzelem előtt, a bért a munka előtt. Nem a
versenypályán koronázzák meg szent játékaink győzteseit, mondja
Plutarchus,101) hanem miután a pályát
befutották.

Ha a lélek immateriális, túlélheti a testet és ha túléli, a
gondviselés igazolva van. Ha nem volna más bizonyítékom a lélek
immaterialitásáról, mint a gonosz diadala és az igaz elnyomatása
ezen a világon, már maga e miatt sem kételkedhetném benne. Ilyen
feltünő disszonanczia az egyetemes összhangban rászorítana, hogy
keressem a megoldását. Ezt mondanám magamban: Nem ér minden ránk
nézve véget az élettel, a halállal minden a maga rendjébe jut
vissza. Igaz, abba a zavarba jutnék, hogy kérdeznem kellene, hol
van az ember, mikor mindaz, a mi benne érzéki, megsemmisül. Ez a
kérdés rám nézve többé nem nehézség, a mint két substantiát
ismertem el. Nagyon egyszerű dolog, hogy testi életem folyamán,
mikor mindent csak érzékeim útján veszek észre, minden kisiklik
előlem, a mi nincs nekik alávetve. Mikor a test és lélek egyesülése
megszakad, fel tudom fogni, hogy az előbbi feloszolhatik, a másik
megmaradhat. Miért vonná maga után az egyiknek elpusztulása a
másiknak elpusztulását? Ellenkezőleg, oly különböző természetüek
lévén, egyesülésük által erőszakolt állapotban voltak és ha ez az
egyesülés megszűnik, mindkettő visszatér természetes állapotába: az
aktiv és élő substantia visszanyeri mindazt az erejét, melyet a
passziv és holt substantia mozgatására használt fel. Sajnos, nagyon
is érzem bűneimen, hogy az ember csak félig él élete folyamán és a
lélek élete csak a test halálakor kezdődik. 

De milyen ez az élet? És vajjon a lélek halhatatlan e
természeténél fogva? Nem tudom. Korlátolt értelmem nem fog fel
semmit, a mi korlátlan, mindaz, a mit végtelennek mondanak,
elsiklik előlem. Mit tagadhatok vagy állíthatok? Miféle
okoskodásokat csinálhatok arról, a mit nem tudok felfogni? Hiszem,
hogy a lélek eléggé túléli a testet arra, hogy a rend fentartassék;
ki tudja, hogy eléggé-e arra is, hogy örökké tartson? Mindenesetre
felismerem azt, hogy miként használódik és pusztul el részeinek
széjjeloszlása által a test, de nem birom felfogni a gondolkodó
lény hasonló elpusztulását s nem birom elképzelni, hogyan halhat
meg. Miután ez a föltevés megvigasztal és nincs benne semmi
észszerűtlen, miért félnék rászánni magamat?

Érzem a lelkemet, ismerem az érzés és a gondolat útján, tudom,
hogy van, a nélkül, hogy tudnám, milyen a lényege; nem tudok
okoskodni olyan fogalmakon, melyekkel nem birok. Azt jól tudom,
hogy az én azonossága csak az emlékezet útján tartja fenn
magát és hogy valóban ugyanaz a lény legyek, ehhez az kell, hogy
emlékezzem rá, hogy voltam. Mármost halálom után nem tudnék arra
visszaemlékezni, a mi életem folyamán voltam, ha nem emlékszem arra
is, a mit éreztem, következőleg a mit csináltam és nem kételkedem
benne, hogy ez az emlék fogja tenni egy napon a jók boldogságát és
a gonoszok kínját. Idelenn ezer égő szenvedély emészti fel a belső
érzést és félrevezetik a lelkiismeretet. A megalázások, a
keserűségek, melyek az erény gyakorlásával együtt járnak,
megakadályozzák, hogy ne érezhessük minden varázsát. De mikor
megszabadulva az illuzióktól, melyeket testünk és érzékeink idéznek
fel, élvezhetjük a legfőbb Lény szemléletét és az örök igazságokat,
melyeknek ő a forrása, mikor a rend szépsége meg fogja ragadni
lelkünk minden erejét és egyedül azzal leszünk elfoglalva, hogy
összehasonlítsuk azt, a mit tettünk, azzal, hogy mit kellett volna
tennünk, akkor a lelkiismeret szava vissza fogja nyerni erejét és
uralmát, akkor a tiszta gyönyör, a mely az önmagunkkal való
megelégedésből ered és a keserű megbánás lealjasodásunk miatt
kimeríthetetlen érzésekkel fogják megjelölni azt a sorsot, melyet
 kiki előkészített magának. Ne
kérdezzetek, óh jó barátom, vannak-e a boldogságnak és szenvedésnek
más forrásai: nem tudom; azok pedig, a melyeket képzelek, elegendők
arra, hogy megvigasztaljanak erre az életre és hogy egy másik élet
reményét keltsék fel bennem. Nem mondom, hogy a jók megnyerik
jutalmukat, mert mi más jót várhat egy kitünő lény, mint hogy a
természetnek megfelelően él? Azt azonban mondom, hogy boldogok
lesznek, mert alkotójuk, minden igazságnak alkotója, nem azért
tette őket érzőkké, hogy szenvedjenek és mert nem éltek vissza
szabadságukkal a földön s így nem rontották meg rendeltetésüket
saját hibájuk által, mindazáltal szenvedtek ebben az életben, tehát
kárpótoltatni fognak egy másikban. Ez az érzés nem annyira az ember
érdemére van alapítva, mint inkább a jóság fogalmára, a mely
előttem elválaszthatatlannak tünik fel az isteni lényegtől. Én csak
azt tételezem fel, hogy a világrend törvényei meg fognak őriztetni
és Isten önmagában állhatatos marad.102)

Ne kérdezd azt sem, hogy a gonoszok szenvedései örökké tartók-e
és hogy megfelel-e lényük alkotójának jóságával, hogy örök
szenvedésre itélje őket. Ezt sem tudom és nincs meg bennem a
hiábavaló kiváncsiság, hogy haszontalan kérdéseket feszegessek. Mit
törődöm én azzal, hogy mi lesz a gonoszokból? Nem sokat érdekel az
ő sorsuk. Mindazonáltal nehezen hiszem, hogy végtelen kínokra
vannak itélve. Ha a legfőbb igazság megboszulja magát, akkor már
ebben az életben boszulja meg magát. Ti és a ti tévedéseitek, óh
nemzetek, vagytok a szolgái ebben. A bajokat, melyeket magatok
okoztok magatoknak, használja fel azoknak a bűnöknek a
megbüntetésére, melyek a bajokat előidézték. Telhetetlen,
irigységtől, kapzsiságtól és becsvágytól mardosott szivetekben
büntetnek a bosszúálló szenvedélyek csalfa boldogulásotok közben
bűntetteitekért. Mi szükség van arra, hogy a túlvilágra menjünk a
poklot keresni? Megvan már ezen a világon a gonoszok szivében.


A hol mulandó szükségleteink véget érnek, a hol megszünnek
esztelen vágyaink, ott véget kell hogy érjenek szenvedélyeink és
bűneink. Micsoda elfajzottságra volnának képesek a tiszta
szellemek? Nem lévén szükségük semmire, miért lennének gonoszok? Ha
meg lévén szabadítva durva érzékeinktől, minden boldogságuk a
lények szemléletében van, csak a jót akarhatják és a ki nem gonosz
többé, lehet az örökre szerencsétlen? Ezt vagyok hajlandó hinni, de
nem vesződöm vele, hogy elhatározzam magamat ebben a kérdésben. Óh,
kegyes és jó lény, bármilyenek a határozataid, imádom őket; ha
örökre megszünteted a gonoszokat, meg semmisítem gyönge
okoskodásomat igazságod előtt, de ha ezeknek a boldogtalanoknak a
lelkifurdalásai idővel kialszanak, ha szenvedéseik véget érnek, ha
egy napon ugyanaz a béke vár valamennyiünkre, akkor dicsőitlek
érte. Vajjon a gonosz nem testvérem-e? Hányszor estem kísértetbe,
hogy hasonló legyek hozzá! Ha megszabadulva nyomorúságától,
elveszti a velejáró rosszindulatot is, legyen olyan boldog, mint
én; boldogsága nem hogy felkeltené féltékenységemet, hanem még
szaporítja az én boldogságomat.

Így műveiben szemlélve Istent és azokban a tulajdonságaiban
tanulmányozva őt, melyeket fontos nekem ismerni, eljutottam odáig,
hogy fokonkint kiterjeszszem és megnöveljem azt a kezdetben
tökéletlen és korlátolt fogalmat, melyet erről a mérhetetlen
lényről alkottam magamnak. De ha ez a fogalom nemesebbé és nagyobbá
vált, egyúttal kevésbbé is áll arányban az emberi észszel. A mint
közeledem szellemben az örök világossághoz, fénye elkápráztat,
megzavar és kénytelen vagyok lemondani mindazokról a földi
fogalmakról, melyek segítettek őt elképzelni. Az Isten nem testi és
érzékelhető többé; a legfőbb értelem, a mely a világon uralkodik,
nem a világ maga többé; hiába emelem fel- és fárasztom elmémet
felfoghatatlan lényegének felfogásával. Ha azt hiszem, hogy ő adja
a világot és a tevékenységet az élő és tevékeny substantiának, mely
a lelkes testeken uralkodik, ha azt hallom mondani, hogy lelkem
szellemi és hogy Isten szellem, felháborodom az isteni lényegnek
ezen a lealacsonyításán. Mintha Isten és az én lelkem ugyanolyan
természetűek  volnának, mintha nem Isten volna az
egyedüli absolút, az egyedüli igazán tevékeny, érző, gondolkodó,
önmaga által akaró lény, a melytől a gondolatot, az érzést, a
tevékenységet, az akaratot, a szabadságot, a létet nyertük! Csak
azért vagyunk szabadok, mert ő azt akarja, hogy azok legyünk és az
ő megmagyarázhatatlan substantiája az a lelkünknek, a mi a lelkünk
a testünknek. Hogy ő teremtette-e az anyagot, a testeket, a
szellemeket, a világot, arról nem tudok semmit. A teremtés fogalma
megzavar és túlhalad fogalmam körén; annyiban hiszek benne, a
mennyiben fel tudom fogni; de tudom, hogy ő alkotta a mindenséget
és mindazt, a mi létezik, hogy ő csinált s rendezett el mindent.
Isten kétségkívül örök, de át tudja-e fogni elmém az örökkévalóság
fogalmát? Miért fizessem ki magamat gondolat nélküli szavakkal? Azt
felfogom, hogy Isten a dolgok előtt való, hogy meglesz addig, a míg
e dolgok és hogy meglesz még azon túl is, mikor egy nap minden
véget fog érni. Hogy egy lény, melyet nem tudok felfogni, létrehoz
más lényeket, ez csak homályos és érthetetlen; de hogy a lét és a
semmi önmaguktól egymásba változzanak át, ez kézzel fogható
ellenmondás, nyilvánvaló képtelenség.

Isten értelmes, de hogyan? Az ember értelmes, mikor okoskodik, a
legfőbb értelemnek azonban nincs szüksége okoskodásra, számára
nincsenek sem præmisszák, sem következések, sőt itéletek sincsenek;
merőben intuitiv, egyformán látja mindazt, a mi lehet, az összes
igazságok rá nézve csak egyetlen eszme, mint a hogy az összes
helyek egyetlen pont és az összes idők egyetlen pillanat. Az emberi
erő eszközök által cselekszik, az isteni erő magamaga által. Isten
képes, mert akar, akarata a hatalma. Isten jó, ennél semmi sem
nyilvánvalóbb; csakhogy a míg az ember jósága a felebarátja iránti
szeretet, Isten jósága a rend iránti szeretet, mert a rend által
tartja fenn mindazt, a mi létezik és kapcsol össze minden részt az
egészszel. Isten igazságos, erről meg vagyok győződve, ez jóságának
következése; az emberek igazságtalansága az ő művük, nem pedig az
övé; az erkölcsi rendetlenség, a mely a filozófusok szemében a
gondviselés ellen  tanuskodik, az én szememnek csak annál
jobban megmutatja. Az ember igazságossága azonban az, hogy megadja
mindenkinek, a mi az övé, az Isten igazságossága pedig, hogy
számadást kér mindenkitől arról, a mit adott neki.

Ha fokról-fokra felfedezem ezeket a tulajdonságokat, melyekről
nincs semmiféle abszolút fogalmam, akkor az csak kényszerű
következések, elmémnek helyes használata által történik; de a
nélkül állítom őket, hogy meg tudnám érteni, ez pedig alapjában
véve annyi, mintha nem állítanék semmit. Hiába mondom magamban:
Isten ilyen, érzem, bebizonyítom magamnak; azért nem tudom jobban
felfogni, hogy lehet az Isten ilyen.

Végül mennél jobban erőlködöm szemlélni végtelen lényegét, annál
kevésbbé fogom fel; de nekem elég az, hogy van s mennél kevésbbé
fogom fel, annál jobban imádom. Megalázom magamat és ezt mondom
neki: «Lények lénye, azért vagyok, mert te vagy; a saját
eredetemhez emelkedem fel, mikor szüntelenül rólad elmélkedem.
Elmémnek legméltóbb használata, hogy megsemmisítem magamat előtted;
ez az én szellemem elragadtatása, ez gyöngeségem varázsa, hogy
nagyságodtól lesujtottnak érzem magamat.

Miután így az érzékelhető tárgyak benyomásából és a belső
érzésből, a mely módot ad nekem az okok megítélésére természetes
belátásom szerint, levezettem az alapvető igazságokat, melyeket
felismernem fontos volt, hátramarad, hogy keressem, mely elveket
kell ebből levezetnem magaviseletemre nézve és mely szabályokat
kell magamnak előirnom, hogy betöltsem rendeltetésemet e földön,
annak szándéka szerint, a ki itt elhelyezett. Mindig a módszeremet
követve, az alapelveknek ezeket a szabályait nem vonom le valami
magas filozófiából, hanem megtalálom őket a szivemben, a hova a
természet írta be kitörölhetetlen betűkkel. Csak meg kell kérdeznem
magamat arra nézve, a mit tenni akarok: minden, a mit jónak érzek,
jó, minden, a mit rossznak érzek, rossz; minden kazuisták
legjobbika a lelkiismeret és csak akkor folyamodunk az okoskodás
szubtilitásaihoz, mikor alkudozni kezdünk a lelkiismeretünkkel.
Minden gondoskodás elseje a magunkról való gondoskodás,
 mégis hányszor mondja nekünk a belső
hang, hogy ha másnak rovására teszszük, a mi nekünk jó, akkor
rosszat teszünk! Azt hiszszük, hogy a természet ösztökélését
követjük, holott szembeszállunk vele, meghallgatjuk, a mit
érzékeinknek mond s elvetjük, a mit a szivünknek mond, az aktiv
lény engedelmeskedik, a passziv lény parancsol. A lelkiismeret a
lélek szava, a szenvedélyek a test szavai. Csodálni való-e, ha ez a
két nyelv gyakran ellentmond egymásnak? És akkor melyikre kell
hallgatni? Az ész nagyon gyakran megtéveszt, nagyon is sok jogot
szereztünk rá, hogy visszautasítsuk; a lelkiismeret ellenben nem
téveszt meg soha, ő az ember igazi vezetője, az a léleknek, a mi az
ösztön a testnek;103) a ki ezt követi, az a természetnek
engedelmeskedik és nem fél az eltévedéstől. Ez a pont fontos,
folytatta jóltevőm, látva, hogy félbe akarom szakítani; engedd meg,
hogy kissé elidőzzem megvilágításával.

Cselekedeteink minden erkölcsisége abban az ítéletben
 van, melyet róla magunkban viselünk. Ha
igaz, hogy a jó jó, akkor annak kell lennie szivünk mélyében ép
úgy, mint műveinkben és az igazságosság első díja az az érzés, hogy
gyakorolják Ha az erkölcsi jóság megegyezik természetünkkel, akkor
az ember csak annyiban lehetne egészséges szellemű és jól alkotott,
a mennyiben jó. Ha nem egyezik meg és az ember természettől fogva
gonosz, akkor nem szünhetik meg az lenni a nélkül, hogy tönkre ne
menjen és a jóság benne csak bűn a természet ellen. Arra lévén
alkotva, hogy ártson az embertársainak, mint a hogy a farkas arra
van alkotva, hogy megfojtsa zsákmányát, az emberséges ember ép
olyan elfajzott állat lenne, mint a szánakozó farkas és csupán az
erény okozna nekünk lelki furdalásokat.

Szálljunk magunkba, oh, fiatal barátom, vizsgáljuk meg,
félretéve minden személyes érdeket, hogy merre vezetnek minket
hajlamaink. Milyen látvány van leginkább kedvünkre, mások
szenvedéseié vagy boldogságáé? Mit kedvesebb tennünk és mi hagy
maga után kellemesebb benyomást, miután megtettük: egy jótékony
cselekedet-e vagy egy gonosz cselekedet? Ki iránt érdeklődtök
szinpadjaitokon? Vajjon a gonosz tettekben gyönyörködtök-e? Vajjon
elkövetőikért ontjátok-e könyeiteket, ha megbünhődnek? Minden
közönbös nekünk, mondják, kivéve érdekünket. Holott ellenkezőleg a
barátság, az emberségesség édessége megvigasztal szenvedéseinkben
és még élvezeteinkben is nagyon egyedül, nagyon nyomorultak
volnánk, ha nem volna kivel megosztanunk őket. Ha nincs semmi
erkölcsi az ember szivében, honnan kerülnek bele a csodálat
elragadtatásai a hősies cselekedetek iránt, a szeretet túláradása a
nagy lelkek iránt? Ez a lelkesedés az erény iránt micsoda
kapcsolatban van magánérdekünkkel?  Miért szeretnék inkább
Cato lenni, a ki felvágja testét, mint diadalmas Cæsar? Vegyétek ki
szivünkből a szépnek ezt a szeretetét és kiveszítek az élet minden
varázsát. A kinek aljas szenvedélyei elfojtották szűk lelkében
ezeket a gyönyörteljes érzéseket, a ki hogy mennél jobban önmagára
konczentrálhassa magát, eljut odáig, hogy nem szeret mást, csak
önmagát, nem ismer többé elragadtatást, jeges szive nem dobog többé
örömtől, édes ellágyulás nem nedvesíti meg soha a szemét, nem élvez
többé semmit, ez a szerencsétlen nem érez többé, nem él többé,
máris meg van halva.

De bármekkora is a gonoszok száma a földön, kevés az olyan
hullaszerű lélek, a mely érzéketlenné vált érdeküket kivéve minden
iránt, a mi igazságos és jó. Az igazságtalanság csak annyiban
tetszik, a mennyiben hasznát veszszük; minden egyébben azt akarjuk,
hogy az ártatlan védelemre találjon. Ha az utczán vagy az
országúton valami erőszakos és igazságtalan dolgot látunk, a harag
és méltatlankodás támad fel azonnal a szivünk mélyében és arra
visz, hogy védelmünkbe fogadjuk az elnyomottat; de egy hatalmasabb
kötelesség visszatart és a törvények megfosztanak az ártatlanság
védelmének jogától. Ellenkezőleg, ha a kegyelem és nagylelküség
valami ténye ötlik szemünkbe, mily csodálatot, mily szeretetet
sugall nekünk! Kicsoda nem mondja magában: Szeretném, ha én tettem
volna ezt. Bizonyára nagyon kevéssé fontos dolog ránk nézve, hogy
egy ember gonosz vagy igaz volt-e két ezer év előtt és mégis az
ókori történet ép olyan érdeklődéssel tölt el, mintha mindez
napjainkban ment volna végbe. Mi közöm nekem Catilina bűntetteihez?
Félek-e, hogy áldozatává leszek? Miért irtózom tehát tőle, mintha
kortársam volna? Nemcsak azért gyülöljük a gonoszokat, mert ártanak
nekünk, hanem azért, mert gonoszok. Nemcsak mi akarunk boldogok
lenni, hanem akarjuk mások boldogságát is és ha ez a boldogság nem
árt a miénknek, akkor fokozza. Végül akarata ellenére is megszánja
az ember a szerencsétleneket s szenved, ha tanuja lesz bajuknak. A
legelvetemültebb sem tudja teljesen elveszteni ezt a hajlamot s ez
gyakran ellenmondásokba keveri önmagával. A tolvaj, a ki kifosztja
az  utasokat, elfödi a szerények
meztelenségét és a legvadabb gyilkos is támogatja az ájult
ember.

Beszélnek a lelkiismereti furdalás kiáltásáról, a mely titokban
büntet a rejtett bűnökért és gyakran napvilágra hozza őket. Sajnos,
kicsoda nem hallotta közülünk ezt a kellemetlen hangot?
Tapasztalatból beszélnek róla és szeretnék elfojtani ezt a zsarnoki
érzést, a mely annyi kínt szerez nekünk. Engedelmeskedjünk a
természetnek, meg fogjuk ismerni, mily lágysággal uralkodik és mily
varázsát találjuk, ha meghallgattuk, annak, hogy jó tanubizonyságot
tehetünk magunkról. A gonosz fél és menekül önmagától, hogy
felvidítsa magát, kikél önmagából, nyugtalan szemeit maga körül
forgatja és szerez valami tárgyat, a mely mulattatja; a keserű
szatira, a csufondáros gúny nélkül mindig szomorú lenne, a gúnyos
nevetés egyedüli élvezete. Az igaz derültsége ellenben belső,
nevetése nem a rossz indulatból, hanem az örömből fakad, önmagában
hordja ennek forrását, egyedül ép oly vidám, mint társaságban, nem
azoktól nyeri megelégedettségét, a kik környezik, hanem ő közli
velük.

Vessétek szemeteket a világ minden nemzetére, járjatok be minden
történetet, annyi embertelen és rossz kultusz között, az erkölcsök
és jellemek oly rendkívüli különbözőségében mindenütt ugyanazokat a
fogalmakat fogjátok találni az igazságosságról és becsületességről,
mindenütt ugyanazokat az alapelveit az erkölcsnek, mindenütt
ugyanazokat a fogalmakat a jóról és a rosszról. Az ókori pogányság
szörnyű isteneket nemzett, a kiket idelenn büntettesekül büntettek
volna meg és a kik a legfelsőbb boldogság képeül csak elkövetni
való csinyeket és kielégíteni való szenvedélyeket nyujtottak. A bűn
azonban, fölfegyverkezve szent tekintélylyel, hiába szállott alá az
örök lakóhelyekről, az erkölcsi ösztön visszaszorította az emberi
szivekből. Ugyanakkor, a mikor ünnepelték Jupiter kicsapongásait,
csodálták Xenocrates önmegtartóztatását; a szűzi Lucretia imádta a
szemérmetlen Venust, a rettenthetetlen római áldozott a Félelemnek,
fohászkodott ahhoz az istenhez, a ki megcsonkította apját és
zúgolódás nélkül halt meg saját  apja keze által. A
legnagyobb megvetésre méltó istenségeket a legnagyobb emberek
szolgálták. A természet szent szava, mely erősebb, mint az
isteneké, tiszteletet szerzett magának a földön és úgy tünik föl,
mintha az égbe száműzte volna a bűnt a bünösökkel együtt.

Megvan tehát a lelkek mélyében az igazságosság és erény velük
született törvénye, a mely szerint saját elveinek ellenére is
ítélünk a saját cselekedeteinkről és a másokéról mint jókról vagy
rosszakról és ennek az elvnek adom én a lelkiismeret nevet.

De szinte hallom, mint emelkednek erre a szóra mindenfelől az
állítólagos bölcsek kiáltásai: gyermeki tévelygések! A nevelés
előítéletei! Igy kiáltoznak egyhanguan. Nincs az emberi szellemben
semmi, csak az, a mi a tapasztalat útján jutott bele és mi mind
erről csakis szerzett fogalmak szerint ítélünk. Sőt tovább is
mennek, tagadni merik az összes nemzeteknek ezt a nyilvánvaló és
egyetemes megegyezését és az emberek ítéleteinek szembeszökő
egyformasága ellen a sötétségben keresnek valami homályos példát,
melyet csakis ők maguk ismernek, mintha egy nép lealjasodása
megsemmisítené a természet minden hajlamát és mintha a faj semmi
sem volna, a mint szörnyetegek akadnak benne. De mi végre szolgál a
szkeptikus Montaignenek mindaz a vesződség, a melylyel a földnek
valami zugában fölfedezni igyekszik egy az igazság fogalmaival
ellenkező szokást? Mi végre szolgál neki, hogy olyan hitelességgel
ruházza fel a leggyanusabb utazókat, a melyet megvon a leghíresebb
íróktól? Egy-két bizonytalan és torz szokás, mely előttünk
ismeretlen helyi okokon alapszik, érvénytelenítheti-e az összes
népek megegyezésén alapuló általános következtetést, holott minden
egyébben ellenkezik, csak ebben az egyetlen pontban egyezik meg.
Oh, Montaigne, te, a ki nagyra vagy nyiltságoddal és igazságoddal,
légy őszinte és igaz, ha ugyan egy filozofus az lehet és mondd meg
nekem, van-e olyan ország a földön, a hol bűn az embernek
megtartani a szavát, irgalmasnak, jótékonynak, nagylelkűnek lenni,
a hol a jóravaló embert megvetik és a hitszegőt tisztelik.


Azt mondják, mindenki a maga érdekében járul hozzá a közjóhoz.
De honnan van tehát, hogy az igaz ember a maga kárára is
hozzájárul? Hogy mehet a halálba a saját érdekében? Kétségkívül
mindenki a maga javára cselekszik, de ha nincs erkölcsi jó,
melylyel számolni kell, sohasem fog megmagyarázni az önérdekkel
egyebet, mint a gonosz tetteket; sőt azt kell hinni, hogy további
kisérletet nem is mernének koczkáztatni. Mégis csak gyalázatos
filozofia volna az, a melyet az erényes cselekedetek zavarba hoznak
s ebből a zavarból csak úgy tudna kimászni, hogy aljas szándékokat
és erény nélküli indításokat koholna számára, s hogy kénytelen
volna lealjasítani Socratest és rágalmazni Regulust. Ha efféle
tanítások valaha is meggyökeresednének köztünk, a természet szava
ép úgy, mint az észé szüntelenül feltámadna ellenük és nem engedné
egyetlen vitatójuknak sem a jóhiszeműség mentségét.

Nem czélom itt, hogy metafizikai vitatkozásokba bocsátkozzam, a
melyek meghaladják a te felfogási képességedet és az enyémet és a
melyek alapjában véve nem vezetnek semmire. Mondtam már, hogy nem
akarok filozofálni veled, hanem csak segítségedre lenni, hogy
megkérdezhesd szivedet. Ha a világ minden filozofusa azt
bizonyítja, hogy nincs igazam s te érzed, hogy igazam van, ennél
többet nem akarok.

Ehhez nem kell egyéb, mint elkülönböztetni szerzett fogalmainkat
természetes érzéseinktől, mert mielőtt tudnánk, szükségképen érzünk
és mivel a javunk akarását és kárunk kerülését nem úgy tanuljuk,
hanem ez a természet adománya, ebből folyólag a jónak szeretete és
a rossznak gyülölete is ép oly természet dolga bennünk, mint a
magunk iránti szeretet. A lelkiismeret tényei nem ítéletek, hanem
érzések; összes eszméink kívülről jönnek ugyan, de az érzések,
melyek ezeket értékelik, belsőnkből származnak és csak általuk
ismerjük a megegyezést és a viszszás állapotot, a mely köztünk és a
dolgok között van, melyekre törekednünk vagy melyeket kerülnünk
kell.

Érezni annyit tesz, mint önmagunkban létezni; érzékenységünk
tagadhatatlanul előbbre való értelmünknél és  előbb
voltak érzéseink, mint fogalmaink.104) Bármi is a létünk oka, gondoskodott
fenmaradásunkról azzal, hogy természetünknek megfelelő érzéseket
oltott belénk és nem lehet tagadni, hogy legalább ezek velünk
születtek. Ezek az érzések az egyénre nézve az önszeretet, a
fájdalomtól való félelem, a haláltól való rettegés, a jóllét vágya.
De ha – a miről nem lehet kételkedni – az ember természeténél fogva
társas lény vagy legalább arra van alkotva, hogy azzá legyen, csak
más veleszületett s fajára vonatkozó érzések segítségével lehet az,
mert ha csak a fizikai szükséget tekintjük, akkor ennek, a helyett
hogy összegyüjtené az embereket, széjjel kellene őket szórni. Ebből
az önmagához és embertársaihoz való viszony által formált erkölcsi
rendszerből születik meg a lelkiismeret ösztökélése. Ismerni a jót,
nem annyi, mint szeretni; ismerete nem született vele az emberrel,
de a mint az esze megismertette vele, lelkiismerete ráviszi, hogy
szeresse; ez az érzés született velünk.

Nem hiszem tehát, barátom, hogy lehetetlen volna természetünk
következéseivel megmagyarázni a lelkiismeret közvetlen elvét,
függetlenül még az észtől is. És ha ez lehetetlen volna is, akkor
sem volna szükséges, mert azok, a kik ezt az egész emberi nem által
elfogadott és elismert elvet tagadják, nem bizonyítják, hogy nem
létezik, hanem beérik az állítással. Ha tehát mi azt állítjuk, hogy
létezik, akkor ép oly biztos alapon állunk, mint ők és ezenfölül
megvan a belső tanuság és a lelkiismeret szava, a mely
tanubizonyságot tesz magáról. Ha az itélőképesség első villanásai
elkápráztatnak és eleinte összezavarják tekintetünk előtt a
tárgyakat, várjuk meg, a míg gyönge szemünk megnyílik és magához
tér és hamarosan meg fogjuk látni  ugyanezeket a tárgyakat
az ész világánál olyanoknak, a milyeneknek kezdettől fogva a
természet mutatta nekünk; vagy inkább legyünk egyszerűbbek és
kevésbé hiúk, maradjunk meg az első érzéseknél, melyeket
önmagunkban találunk, miután a tanulmány mindig hozzájuk vezet
vissza, ha nem vezetett félre.

Lelkiismeret! Lelkiismeret! Isteni ösztön, halhatatlan és
mennyei hang; biztos vezetője egy tudatlan és korlátolt, de
értelmes és szabad lénynek; csalhatatlan birája a jónak és
rossznak, a mely az embert Istenhez hasonlóvá teszed! Te teszed
természetének kiválóságát és cselekedeteinek erkölcsiségét;
nélküled nem érzek magamban semmit, a mi az állatok fölé emel, azon
a szomorú előjogon kívül, hogy tévedésről tévedésre tévelyeghetem
egy szabályozatlan értelem és elvtelen ész segítségével.

Hála égnek, megszabadultunk mindettől a borzalmas filozofiai
apparátustól; emberek lehetünk a nélkül, hogy tudósok volnánk; föl
vagyunk oldva az alól, hogy életünket az erkölcs tanulmányozásával
töltsük, a legcsekélyebb áron biztosabb vezetőnk van az emberi
vélemények e tömkelegében. De nem elég, hogy ez a vezető létezik,
tudni kell felismerni és követni. Ha minden szivhez szól, miért
vannak mégis oly kevesen azok, a kik meghallják! Ah, azért, mert a
természet nyelvén szól hozzánk, a melyet minden elfeledtet velünk.
A lelkiismeret félénk, szereti a visszavonulást és a békét, a világ
és a zaj megrémíti, az előitéletek, a melyekből föltámasztották,
legkegyetlenebb ellenségei, elmenekül előlük vagy elhallgat; hangos
szavuk elhallgattatja az övét és nem engedi, hogy megértesse magát,
a fanatizmus az ő álarczában mer föllépni és az ő nevében diktálni
a bűnt. Végre elriad, mert nagyon félretolták, nem szól többet
hozzánk, nem felel többé nekünk és miután oly soká háttérbe
szorítottuk, ép annyiba kerül visszaidézni, mint a mennyibe került
számüzni.

Hányszor elfáradtam kutatásaim közben attól a hidegségtől, a
melyet magamban éreztem! Hányszor tette a bánat és az unalom
elviselhetetlenné első elmélkedéseimet, beléjük töltve mérgét!
Száraz szivem csak bágyadt és langyos 
buzgalommal adta rá magát az igazság szeretetére. Ezt mondtam
magamban: mit kinozzam magamat annak keresésével, a mi nincs? Az
erkölcsi jó csak agyrém; nincs egyéb jó, csak az érzékek gyönyöre.
Oh, ha az ember egyszer elvesztette a lélek gyönyöreiben való
kedvtelést, mily nehéz visszaszerezni! S mennyivel nehezebb még
megszerezni, ha soha meg se volt bennünk! Ha volna olyan nyomorult
ember, a ki nem tett életében semmit, a minek emléke megnyugtatná
önmagáról és örömmel töltené el, hogy élt, ez az ember képtelen
volt arra, hogy valaha is ismerje magát és a helyett, hogy érezné,
mily jóság felel meg természetének, szándékosan gonosz maradna és
örökké boldogtalan volna. De hiszitek-e, hogy van egyetlen egy
ember az egész föld hátán, a ki olyan elaljasodott, hogy nem
engedte át soha a szivét a jóltevés kisértésének? Ez a kisértés oly
természetes és édes, hogy lehetetlen neki mindig ellenállni és az
általa egyszer előidézett gyönyör emléke elegendő arra, hogy
szüntelenül visszaidézzük. Szerencsétlenségünkre kezdetben bajos
kielégíteni; ezer okunk akad, hogy visszautasítsuk szívünk
hajlamát; a hamis okosság bezárja az emberi én korlátai
közé; a bátorság ezerféle erőfeszítése kell hozzá, hogy ezeket a
korlátokat át merjük lépni. A jótetten érzett tetszés a díja annak,
hogy jót tettünk és ezt a díjat csak akkor kapjuk meg, ha előbb
megérdemeltük. Semmi sem szeretetreméltóbb, mint az erény, de
élvezni kell, hogy annak találjuk. Ha át akarjuk fogni, mint a mese
Proteusa, előbb ezer rémítő alakot ölt és végül csak azoknak
mutatkozik saját alakjában, a kik ha egyszer megfogták, nem
eresztik el.

Szüntelenül ostromoltatva a természetes érzések által, melyek a
közös érdek mellett szóltak és az ész által, a mely mindent velem
hozott kapcsolatba, egész életemben ebben a folytonos
alternativában hányódtam-vetődtem volna, cselekedve a rosszat,
szeretve a jót, mindig ellentétben állva magammal, ha új
világosságok nem világították volna be szívemet, ha az igazság, a
mely véleményeimet megszilárdította, nem erősítette volna meg
magatartásomat és nem hozott volna összhangba magammal. Hiába
akarja az ember  az erényt csupán az észre alapítani;
milyen biztos alapot adhat neki? Az erény, mondják, a rend
szeretete. De ez a szeretet győzhet-e bennem a magam jóléte iránti
szereteten? Adjanak hát világos és elegendő észt, a mely ennek
előnyt adjon. Állítólagos alapelvük alapjában véve merő szójáték,
mert én azt is mondom, hogy a bűn a rend szeretete, de más
értelemben fogva fel. Van mindenütt bizonyos erkölcsi rend, a hol
van érzés és értelmesség. A különbség az, hogy a jó az egészszel
való kapcsolat által rendezkedik be, a gonosz pedig az egészet
rendezi el a magával való kapcsolat szerint. Ez önmagát teszi
minden dolog központjává, a másik megnézi a maga hatáskörét és
ennek kerületéhez tartja magát. Akkor a közös középponttal való
kapcsolatban rendeződik el, ez pedig Isten és az összes
concentrikus körökkel kapcsolatban, ezek pedig a teremtmények. Ha
nincs istenség, akkor csak a gonosz okoskodik helyesen, a jó csak
eszeveszett lény.

Oh, gyermekem! Vajha érezhetnéd egy napon, mekkora tehertől
szabadul meg az ember, ha miután kimerítette az emberi vélemények
hiúságát és megízlelte a szenvedélyek keserűségét, végre oly közel
találja magához a bölcsesség útját, ez élet munkájának díját és a
boldogság forrását, mely fölött már kétségbeesett! A természetes
törvény minden kötelessége, melyet csaknem kitörölt szívemből az
emberek igazságtalansága, újra érvénybe jut az örök igazság
nevében, a mely ezeket a törvényeket rám hárítja és általam
teljesítettnek látja. Csak a nagy lény művét és eszközét látom
magamban, a ki akarja a jót, a ki teszi is, a ki a nekem jót is
tenni fogja akaratomnak az övével való megegyezése által és
szabadságomnak jó használata által; belenyugszom a rendbe, melyet
megállapít, biztos lévén benne, hogy egy napon élvezni fogom ezt a
rendet és meg fogom benne találni boldogságomat, mert mely
boldogság édesebb annál, mint ha egy olyan rendben érezzük magunkat
elhelyezve, a melyben minden jól van? Ha zsákmányává leszek a
fájdalomnak, béketüréssel viselem el, arra gondolva, hogy mulandó
és olyan testtől ered, a mely nem az enyém. Ha tanuk nélkül viszek
véghez valami jó  cselekedetet, tudom, hogy van, a ki
látja és az ezen a világon való magaviseletemet a másvilágon való
élet javára számítom. Ha igazságtalanságot szenvedek, ezt mondom:
Az igazságos lény, a ki mindenen uralkodik, tudni fogja a módját,
hogy kárpótoljon; testem szükségletei, az életem nyomorúságai
elviselhetőbbé teszik a halál gondolatát. Ennyivel is kevesebb
köteléket kell elszakítani, ha majd mindent el kell hagyni.

Miért van a lelkem alávetve érzékeimnek és hozzálánczolva ehhez
a testhez, a mely rabbá teszi és összeszorítja? Nem tudom;
belehatoltam-e Isten rendeleteibe? De vakmerőség nélkül alkothatok
szerény hozzávetőleges nézeteket. Ezt mondom magamban: Ha az ember
szelleme szabad és tiszta maradt volna, mi érdem volna abban, hogy
szeretjük és követjük a rendet, melyet megállapítottnak lát és a
melyet megzavarni nem volna semmi érdekünk? Boldog volna, igaz, de
hiányoznék boldogságából a legfenségesebb fokozat, az erény
dicsősége és az önmagáról való jó tanuságtétel; csak olyan volna,
mint az angyalok és az erényes ember kétségkívül több volna, mint
ők. Hozzákötve egy halandó testhez nem kevésbbé hatalmas, mint
megfoghatatlan kötelékekkel, e test fentartásának gondja arra
izgatja a lelket, hogy mindent magamagára vonatkoztasson és az
általános renddel ellenkező érdeket olt bele, a melyet mindazáltal
képes látni és szeretni; ekkor szabadságának jó felhasználása
egyszerre érdemmé és jutalommá válik és változhatatlan boldogságot
készít elő magának, mikor leküzdi földi szenvedélyeit és megmarad
eredeti akarata mellett.

Ha a megalázottságnak abban az állapotában, a melyben ez élet
folyamán vagyunk, minden eredendő hajlamunk jogosult ugyan, de
minden bűnünk önmagunktól jön, miért panaszkodunk, hogy le vagyunk
általuk igázva? Miért vetjük szemére a dolgok Alkotójának a
gonoszságokat, melyeket művelünk és az ellenségeket, kiket magunk
fegyverzünk fel magunk ellen? Ah, ne rontsuk el az embert s mindig
jó lesz fáradság nélkül, boldog lelkiismeretfurdalás nélkül. A
bűnösök, a kik azt mondják, hogy kénytelenek a bűnre, ép oly
hazugok, mint a milyen gonoszok; hogy-hogy nem látják, hogy
 a gyöngeség, melyről panaszkodnak, az ő
saját művük, hogy első lealjasodásuk akaratukból származik, hogy
csak azért engednek a kisértéseknek, mert engedni akarnak s ezzel
teszik ellenállhatatlanokká? Kétségkívül nem függ már tőlük, hogy
ne legyenek gonosztevők és gyöngék, de tőlük függ, hogy azokká ne
váljanak. Oh, mennyire urai maradnánk önmagunknak és
szenvedélyeinknek, még ennek az életnek folyamán is, ha addig, a
míg szokásaink még nem rögződtek meg, a mikor szellemünk még csak
nyiladozik, el tudnák foglalni olyan tárgyakkal, melyeket ismernie
kell, hogy értékelni tudja azokat, melyeket nem ismer, ha őszintén
fel akarnók magunkat világosítani, nem azért, hogy mások szemében
ragyogjunk, hanem hogy természetünk szerint leszünk jók és bölcsek,
hogy boldoggá tegyük magunkat kötelességeink gyakorlásával! Ez a
tanulmány unalmasnak és vesződségesnek tünik fel, mert csak akkor
gondolunk rá, mikor már megvagyunk rontva a bűntől, mikor már ki
vagyunk szolgáltatva szenvedélyeinknek. Megállapítjuk ítéleteinket
és értékelésünket, mielőtt ismerhetnők a jót és rosszat és aztán
mindent ezzel a hamis mértékkel mérünk s nem adjuk meg semminek a
megillető értékét.

Van egy kor, mikor még a szív szabad, de heves, nyugtalan, sóvár
a boldogságra, melyet nem ismer, s különös tétovázással keresi és
megcsalatva az érzékektől, végül megállapodik üres képénél és azt
hiszi, megtalálta ott, a hol nincs. Ezek az illusiók nálam sokáig
tartottak. Sajnos, nagyon is későn ismertem fel őket és nem birtam
őket tökéletesen megsemmisíteni; addig fognak tartani, a míg ez a
halandó test, a mely okozza őket. Csakhogy hiába fognak csábítani,
nem vezetnek félre, tudom már, micsodák, utánuk megyek és megvetem
őket, nem boldogságom tárgyát látom bennük, hanem akadályát.
Vágyódom arra a pillanatra, a mikor megszabadulva a test
bilincseitől, én leszek ellenmondás nélkül, csonkítatlanul
és csak önmagamra lesz szükségem, hogy boldog lehessek; addig is az
vagyok már ebben az életben, mert ennek minden baját kevésbe
veszem, mert lényemtől csaknem idegennek tekintem és mert minden
igazi jó, a mit belőle levonhatok, tőlem magamtól függ.


Hogy mindjárt eleinte a boldogságnak, az erőnek és szabadságnak
ehhez az állapotához emelkedhessem, gyakorlom magamat a fenkölt
szemlélődésekben. Elmélkedem a mindenség rendjéről, nem azért, hogy
megmagyarázzam hiábavaló rendszerekkel, hanem hogy szüntelenül
csodáljam, hogy imádhassam a bölcs alkotót, a ki benne érezteti
magát. Társalkodom vele és átitatom minden képességemet isteni
lényével; megilletődöm jótéteményein, áldom adományaiért, de nem
imádkozom hozzá. Mit is kérnék tőle? Hogy kedvemért megváltoztassa
a dolgok menetét, hogy csodákat műveljen az érdekemben? Én, a kinek
mindenek felett tisztelnem kell a bölcsesége által megállapított és
előrelátása által fentartott rendet, azt akarjam, hogy ez a rend
kedvemért megzavartassék? Nem, ez a vakmerő kivánság hamarabb
megérdemelné a büntetést, mint a meghallgattatást. Nem kérem tőle a
jóltevésre való hatalmat sem; miért kérjem tőle azt, a mit megadott
nekem? Nem azért adta-e a lelkiismeretet, hogy szeressem a jót, az
észt, hogy fel tudjam ismerni, a szabadságot, hogy meg tudjam
választani? Ha a rosszat teszem, nincs mentségem; azért teszem,
mert akarom; tőle kérni, hogy változtassa meg az akaratomat, annyi
volna, mint tőle kívánni, a mit ő kiván tőlem, annyi, mint azt
akarni, hogy ő végezze az én művemet, a melynek én nyerjem el a
díját; annyi, mint elégedetlennek lenni helyzetemmel, nem akarni
többé embernek lenni, más valamit akarni, mint a mi van, vagyis a
rendellenséget és a rosszat akarni. Igazságosság és igazság
forrása, kegyelmes és jó Isten! Benned vetett bizalmamban szívem
legfőbb kivánsága, hogy legyen meg a te akaratod. Hozzáfüzöm az
enyémet s azt teszem, a mit te teszel, belenyugszom jóságodba s azt
hiszem, már előre részesedem a legfőbb boldogságban, mely ennek a
jutalma.

Önmagam iránti jogos bizalmatlanságomban az egyedüli dolog, a
mit tőle kérek, vagy jobban mondva, a mit igazságosságától várok,
az, hogy vezessen vissza tévelygésemből, ha megtévedek és ez a
tévedés rám nézve veszedelmes. Ha jóhiszemű vagyok is, azért nem
tartom magamat csalhatatlannak, azok a véleményeim, melyeket
legigazabbaknak  tartok, talán megannyi hazugságok, mert
mely ember ragaszkodik véleményeihez? És hány ember van mindenben
összhangban? Ha az illuzió, a mely félrevezet, önmagamból jön is, ő
az egyedüli, a ki ki tud belőle gyógyítani. Megtettem, a mit
tudtam, az igazság elérésére, de forrása nagyon is magas; ha erőm
nem engedi is, hogy messzebbre menjek, miben lehetnék bűnös? Az ő
dolga, hogy közelebb jöjjön hozzám.

 

A derék pap hévvel beszélt; föl volt indulva és én is az voltam.
Mintha az isteni Orpheust hallottam volna, első himnusait énekelni
és az istenek tiszteletére tanítani az embereket. Mindazáltal egész
tömeg ellenvetés ötlött fel bennem; de nem nyilvánítottam egyiket
sem, mert nem annyira alaposak, mint inkább zavarba ejtők voltak és
a meggyőzés az ő oldalán volt. A mint lelkiismerete szerint beszélt
hozzám, úgy tetszett, mintha az én lelkiismeretem megerősítette
volna, a mit mondott.

Az érzések, melyeket nekem most kifejtett, mondottam neki,
sokkal újabbaknak tünnek föl előttem abban, a miről ön megvallja,
hogy nem tud, mint abban, a miről azt állítja, hogy hiszi.
Általában a theismust, vagy a természetes vallást látom benne,
melyet a keresztények mindenáron össze akarnak téveszteni az
atheismussal, vagy vallástalansággal, holott ez egyenesen
ellentétes tanítás. Hitemnek mostani állapotában azonban inkább föl
kell emelkednem, mint leszállnom, hogy az ön véleményeit
elsajátíthassam; nehéznek találom pontosan azon a ponton maradni, a
hol ön van, ha az ember nem éppen olyan bölcs, mint ön. Hogy
legalább épp oly őszinte legyek, tanakodni akarok önmagamban. A
belső érzés kell hogy vezessen engem, az ön példájára és ön maga
tanított arra engem, hogy ha az ember sokáig hallgatásra
kárhoztatta ezt a belső érzést, újra felidézni, nem lehet egy
pillanat műve. Magammal viszem az ön előadását szívemben,
elmélkednem kell róla. Ha aztán jól meghánytam-vetettem magamban és
épp oly meggyőződött maradok mint ön, akkor ön lesz az én utolsó
apostolom és én önnek proselitája leszek mindhalálig. Mégis
oktasson  csak tovább is engem, hiszen még csak a
felét mondta el nekem annak, a mit tudnom kell. Beszéljen nekem a
kinyilatkoztatásról, a Szentírásról, azokról a homályos dogmákról,
a melyek közt gyermekkorom óta tévelygek, nem tudva őket sem
felfogni, sem hinni és nem tudva őket sem elfogadni, sem
elvetni.

Igen gyermekem, mondotta ő megölelve engem, tovább fogom mondani
önnek, a mit gondolok; nem akarom csak félig megnyitni ön előtt
szívemet, hanem az óhajtás, melyet nyilvánított, szükséges volt
számomra, hogy felhatalmazzon arra, hogy fentartás nélkül
nyilatkozzam. Eddigelé nem mondtam önnek semmi olyat, a miről azt
ne hittem volna, hogy hasznára válik és a miről ne lettem volna
mélységesen meggyőződve. A vizsgálat, a melyet ezután kell
végeznem, lényegesen más, csak zavart, rejtelmet és homályt látok
benne és csak bizonytalansággal és bizalmatlansággal fogok hozzá.
Remegve szánom el rá magamat és inkább kétségeimet mondom el önnek,
mint nézeteimet. Ha az ön véleményei szilárdabbak volnának, akkor
haboznék, hogy kifejtsem-e az enyéimet; de abban az állapotban, a
melyben van, csak nyer vele, ha úgy gondolkozik, mint én.105) Egyébiránt előadásommal szemben csak az észtől
vezettesse magát, mert én nem tudom, nem vagyok-e tévedésben. Nehéz
dolog vitatkozás közben néha nem szólani állító hangon; jegyezze
meg azonban, hogy most minden állításom csak ok a kétkedésre.
Keresse az igazságot önmaga, én a magam részéről csak
jóhiszeműséget igérek.

Fejtegetésemben ön nem lát egyebet, mint a természetes vallást;
különös dolog, hogy más vallásra is van szükség! Honnan ismerjem
meg ezt a szükséget? Miben lehetek bűnös, ha Istennek a szerint a
belátás szerint szolgálok, melyet ő adott szellememnek és azok
szerint az érzések szerint, melyeket ő sugall szivemnek? Mily
tisztaságát az erkölcsnek, milyen az emberre hasznos és alkotójának
dicsőségére való dogmát vonhatok le egy positiv tanításból, a
 melyet nélküle is le nem vonhatnék
képességeimnek helyes használatából? Mutassa meg nekem, hogy mit
lehet Isten dicsőségére, a társadalom javára és saját jóvoltomra
hozzá tenni a természetes törvény kötelességeihez és mily erényt
kelthet ön egy új Istentiszteletből, a mely ne volna, az enyémnek
következménye. Az Istenség legnagyobb eszméi csupán az észből
magából származnak. Nézd a természet látványát, hallgasd meg a
belső szózatot. Nem mondott-e meg Isten mindent szemeinknek,
lelkiismeretünknek, ítéletünknek, mit mondhatnak ennél többet az
emberek? Az ő kijelentéseik csak alább szállítják Istent azzal,
hogy emberi szenvedélyeket tulajdonítanak neki. A helyett, hogy
megvilágosítanák a nagy Lény fogalmait, azt látom, hogy
összezavarják a különböző dogmát; nem hogy megnemesítenék, hanem
lealjasítják őket; a felfoghatatlan rejtelmekhez, a melyek őt
körülveszik, képtelen ellenmondásokat fűznek, melyek az embert
gőgössé, türelmetlenné, kegyetlenné teszik s a helyett, hogy
meghonosítanák a békét a földön, tüzet és vasat hoznak rá. Azt
kérdem magamban, mire jó mindez, a nélkül, hogy felelni tudnék erre
a kérdésre. Csak az emberek bűneit látom és az emberi nem
nyomorúságait.

Azt mondják, szükség volt kinyilatkoztatásra, a mely megtanítsa
az embereket, mikép akarja az Isten, hogy szolgálják; bizonyítékul
fölhozzák a furcsa istentiszteletek különbözőségét, melyeket
meghonosítottak, de nem látják be, hogy éppen ez a külömbözőség a
kinyilatkoztatások szeszélyességéből származik. Mióta a népek arra
adták magukat, hogy megszólaltassák Istent, mindegyik a maga módja
szerint szólaltatta meg és azt mondatta vele, a mit akart. Ha csak
azt hallgatták volna meg, a mit Isten az emberek szivének mondott,
sohasem lett volna más vallás a földön, csak egy.

Szükség volt egységes istentiszteletre; ezt készséggel
megengedem; de oly fontos pont volt-e ez, hogy az isteni hatalom
egész apparátusa kellett megállapításához? Ne téveszszük össze a
vallás szertartásait magával a vallással. Az istentisztelet, melyet
Isten kíván, a szív istentisztelete; ez pedig ha őszinte, mindig
egységes. Nagyon bolond hiúság kell hozzá, hogy azt képzeljük, hogy
Istent oly nagyon  érdekli a pap ruhájának szabása, a
szavak sorrendje, a melyeket elmond, a mozdulatok melyeket az oltár
előtt tesz és összes térdhajlásai. Ah, barátom, maradj meg egész
magasságodban, mindég elég közel leszel a földhöz. Isten azt
akarja, hogy lélekben és igazságban tiszteljék; ez minden
vallásnak, minden országnak, minden embernek kötelessége. A mi a
külső istentiszteletet illeti, ha ennek a jó rend kedvéért
egységesnek kell lennie, ez merőben rendőri ügy, ehhez ugyan nem
kell kinyilatkoztatás.

Nem ezekkel az elmélkedésekkel kezdettem. A nevelés előítéletei
és az a veszedelmes önszeretet, a mely az embert mindig szférája
fölé akarja emelni, vittek rá engem is; mivel nem birtam gyönge
fogalmaimat fölemelni a legfőbb lényhez, azon igyekeztem, hogy
leszállítsam őt magamhoz. Közelebb hoztam egymáshoz azokat a
végtelenül távol eső kapcsolatokat, melyeket ő a saját természete
és az enyém közé vetett. Közvetlenebb közlekedést, részletesebb
oktatásokat akartam és nem érve be azzal, hogy Istent az emberhez
hasonlóvá teszem, természetfölötti belátást akartam szerezni, hogy
kiváltságos legyek embertársaim között; saját külön
istentiszteletet akartam; azt akartam, hogy Isten olyat mondjon
nekem, a milyet másoknak nem mondott, vagy a milyet mások nem
értettek volna meg úgy, mint én.

Azt a pontot, a meddig eljutottam, úgy tekintettem, mint azt a
közös kiinduló pontot, a melyből minden hívő kiindul, hogy eljusson
egy tisztább istentiszteletig s a természetes vallás hittételeiben
csak minden vallás elemeit találtam. Megszemléltem a földön
uralkodó felekezetek sokaságát, a melyek kölcsönösen hazugsággal és
tévelygéssel vádolják egymást; és azt kérdeztem: melyik hát az
igazi? Mindegyik azt felelte: az enyém; mindegyik azt mondta,
csak én és hitsorsosaim gondolkozunk helyesen, a többiek mind
tévedésben vannak. És honnan tudod, hogy a te felekezeted az
igazi? Mert Isten mondotta.106) És ki mondta,  hogy az Isten mondotta
azt? A lelkészem, a ki pedig jól tudja. A lelkészem mondja, hogy
higyjek így és én így hiszek; ő biztosít engem arról, hogy hazudnak
mind azok, akik máskép szólnak, mint ő. Ezért hát nem hallgatok
rájuk.

Hogyan? gondoltam én, az igazság nem egy? És a mi igaz nálam, az
lehet nem igaz nálatok? Ha annak a módszere, a ki a jó úton jár és
azé, a ki eltéved, ugyanaz, micsoda érdeme vagy hibája lehet az
egyiknek a másikkal szemben? A választásuk a véletlen műve, nekik
tulajdonítani méltánytalanság, annyi, mint azért jutalmazni vagy
büntetni valakit, mert ebben vagy abban az országban született.
Hogy valaki azt merje mondani, hogy Isten így ítél rólunk, nem
egyéb, mint káromolni igazságosságát.

Vagy jó és Istennek tetsző minden vallás, vagy ha van egy olyan,
melyet ő ír elő az embereknek s a melynek félreismeréseért
megbünteti az embereket, akkor biztos és nyilvánvaló jeleit adta,
hogy megkülönböztethető és felismerhető legyen, mint az egyedüli
igaz vallás; ezek a jelek minden időre és minden helyre valók,
egyformán érthetők kicsinyek és nagyok, mindenki számára, tudósok
és tudatlanok számára, európaiak, hinduk, afrikaiak, vad népek
számára. Ha volna olyan vallás a világon, melyen kívül nincs egyéb,
mint örök szenvedés és a világ bármely részén csak egyetlen
jóhiszemű halandó volna is, a kit nem illetett meg  az
igazsága, ennek a vallásnak az istene volna a zsarnokok
legméltánytalanabbika és legkegyetlenebbike.

Ha tehát őszintén keressük az igazságot, ne engedjünk semmit a
születés jogának és az egyházatyák és papok tekintélyének, hanem
szólítsunk a lelkiismeret és az ész ítélőszéke elé mindent, a mire
gyermekkorunk óta tanítottak. Kiálthatják nekem: Vesd alá eszedet;
ugyanígy mondhatná ezt az, a ki megcsal; okaim kell hogy legyenek
rá, hogy alávessem az eszemet.

Az az egész theologia, melyet önmagamtól megszerezhetek a
mindenség szemlélete által és képességeim helyes használata által,
arra szorítkozik, a mit föntebb megmagyaráztam. Hogy többet
tudhassak, rendkívüli eszközökhöz kell folyamodnom. Ezek az
eszközök nem állhatnak az emberek tekintélyében, mert egy ember sem
lévén más fajtából való, mint én, mindazt, a mit egy ember
természetszerűen ismer, megismerhetem én is és más ember ép úgy
tévedhet, mint én; ha én elhiszem, a mit mond, nem azért hiszem,
mert mondja, hanem azért, mert bebizonyítja. Az emberek
tanubizonysága tehát alapjában véve nem egyéb, mint magának az
eszemnek tanubizonysága és nem járul hozzá semmivel azokhoz a
természetes eszközökhöz, melyeket Isten adott nekem az igazság
felismerésére.

Apostola az igazságnak, mi mondani valód van tehát a számomra, a
minek nem maradok birája? Maga Isten szólott; hallgasd meg
kinyilatkoztatását. Ez más dolog. Isten szólott! Ez bizony nagy
szó. És kihez szólott? Az emberekhez. Miért nem hallottam hát én
semmit? Más embereket bízott meg, hogy közöljék veled a szavát.
Értem; emberek fogják nekem megmondani, a mit Isten szólott. Jobb
szerettem volna, ha Istent magát hallhattam volna; rá nézve nem
lett volna semmivel sem nehezebb és én nem lettem volna a
félrevezetésnek kitéve. Megóv téged ettől azzal, hogy kinyilvánítja
küldötteinek küldetését. Hogyan teszi ezt? Csodák által. És hol
vannak ezek a csodák? A könyvekben. És ki csinálta a könyveket?
Emberek. És ki látta ezeket a csodákat? Emberek, a kik bizonyítják.
Hogyan! Mindig emberi tanubizonyságok! Mindig emberek, a kik azt
 közlik velem, a mit más emberek
közöltek velük! Mennyi ember köztem és Isten között! Lássunk
mindig, vizsgáljunk, hasonlítsunk össze, igazoljunk. Oh, ha Isten
arra méltatott volna, hogy fölmentsen mindettől a munkától, talán
kevésbbé készséges szívvel szolgáltam volna őt!

Fontold meg, barátom, mily borzalmas fejtegetésbe bonyolódtam,
mily mérhetetlen tanultságra van szükségem, hogy bejussak a
legrégibb ókorba, hogy megvizsgáljam, mérlegeljem, szembeállítsam
egymással a prófétákat, a kinyilatkoztatásokat, a tényeket, a
hitnek emlékjeleit, melyek napvilágra jutottak a világ minden
országában, hogy megállapítsam idejüket, helyüket, szerzőjüket,
alkalmukat! Mily biztonságára van szükségem a kritikának, hogy
megkülönböztessem a hiteles darabokat a kétes daraboktól; hogy
összevessem az ellenvetéseket a feleletekkel, a fordításokat az
eredetiekkel, hogy megítéljem a tanuk részrehajthatatlanságát,
józan eszüket, belátásukat, hogy tudjam, nem titkoltak-e el semmit,
nem tettek-e hozzá semmit, nem cseréltek-e el, nem változtattak-e
meg, nem hamisítottak-e meg semmit; hogy megszüntessem az
ellenmondásokat, melyek fenmaradnak, hogy megítéljem, mi súlya
lehet az ellenvéleményüek hallgatásának az ellenük felhozott
tényekkel szemben, hogy ezek az ellenvetések ismeretesek voltak-e
előttük, elég fontosaknak tetszettek-e arra, hogy érdemesnek
tartják válaszolni rájuk; hogy a könyvek eléggé elterjedtek-e arra,
hogy a miéink hozzájuk jutottak légyen; hogy elég jóhiszeműek
voltunk-e az övéiket magunk közt elterjeszteni és meghagyni bennünk
a legerősebb ellenvetéseket, melyeket tettek.

Ha mindezek az emlékjelek elismertetnek elvitathatlanoknak,
ezután rá kell térni szerzőik küldetésének bizonyítékaira; jól kell
tudni az eshetőségek törvényeit, az esetleges lehetőségeket, hogy
meg lehessen ítélni, mely jövendőmondás nem következhetik be csoda
nélkül; ismerni kell az eredeti nyelvek szellemét, hogy meg
lehessen állapítani, hogy mi ezeken a nyelveken jövendőmondás és mi
csak szónoki figura; tudni kell, mely tények rejlenek a természet
rendjében és mely más tények nem, hogy megmondhassuk, mely
 fokig tudja egy ügyes ember megigézni
az együgyüek szemeit s elálmélkodtatni még a felvilágosodott
embereket is, ki kell kutatni, mily fajtájúnak kell lenni egy
csodának és mely hitelessége kell hogy legyen nem csupán azért,
hogy elhigyjék, hanem hogy büntetésre méltó is legyen, a ki
kételkedik benne; össze kell hasonlítani az igazi és a hamis csodák
bizonyítékait és meg kell találni a megkülönböztetésükre való
biztos szabályokat; meg kell végül mondani, miért választ az Isten,
hogy igazolja szavát, olyan eszközöket, melyeknek maguknak is olyan
nagy szüksége van igazolásra, mintha játszanék az emberek
hiszékenységével és szándékosan kikerülné a meggyőzésükre való
igazi eszközöket.

Tegyük fel, hogy az isteni méltóság leereszkedik annyira, hogy
egy embert szent akaratának szervévé tesz; vajjon észszerű-e,
igazságos-e azt követelni, hogy az egész emberi nem
engedelmeskedjék ennek a közvetítőnek a nélkül, hogy ilyenül
felismerhetővé volna téve? Megfér-e a méltányossággal, igazoló
levélül mindössze néhány csekély számú homályos ember előtt
cselekedett jeleket adni, melyekről az összes többi emberek csak
szóbeszéd útján hallanak? A világ minden részén az igazi volna
minden vallásfelekezet, ha elfogadnók mindazokat a csodákat,
melyekről a nép és az együgyüek azt mondják, látták őket; több
volna a csoda, mint a természetes esemény és minden csodák
legnagyobbika az volna, ha ott, a hol üldözött fanatikusok vannak,
nem volnának csodák. A természet változhatatlan rendje mutatja
legjobban a bölcs kezet, a mely igazolja; ha sok kivétel történnék,
nem tudnám, mit gondoljak felőlük és a magam részéről sokkal inkább
hiszek Istenben, semhogy higyjek abban a sok hozzá oly kevésbbé
méltó csodában.

Jöhet valaki és ezt mondhatja: Halandók, hirdetem nektek a
Legfőbbnek akaratát; ismerjétek fel szavamról azt, a ki küld engem;
azt rendelem a napnak, hogy változtassa meg futását, a
csillagoknak, hogy máskép rendeződjenek el, a hegyeknek, hogy
lapuljanak el, a hullámoknak, hogy emelkedjenek fel, a földnek,
hogy más külsőt öltsön. Ki ne  ismerné fel ezekre a
csodákra azonnal a természet urát? A természet nem engedelmeskedik
csodáknak; ezeknek a csodái a keresztutakon, a sivatagokban, a
szobákban történnek; itt könnyü vásárt csapnak a nézők egy kis
csoportjával, a kik már előre is arra vannak hangolva, hogy mindent
elhigyjenek. Ki merné nekem megmondani, hány szemtanú kell hozzá,
hogy egy csodát hitelre érdemessé tegyen? Ha csodáitok, melyek arra
valók, hogy bizonyítsák tanítástokat, maguk is bizonyításra
szorúlnak, akkor mire valók? Ép annyit érnétek, ha nem is tennétek
csodát.

Hátramarad végül a legfontosabb vizsgálat a kinyilatkoztatott
tanításra vonatkozólag; mert miután azok, a kik azt mondják, hogy
Isten idelenn csodákat tesz, azt is állítják, hogy néha az ördög is
utánozza ezeket a csodákat, a legjobban megbizonyított csodákkal
sem megyünk messzebbre, mint azelőtt és miután a fáraók mágusai még
Mózes jelenlétében is meg merték csinálni ugyanazokat a
csodajeleket, melyeket ő Isten közvetlen rendeletére csinált, miért
ne tarthattak volna távollétében ugyanoly jogon ugyanarra a
szavahihetőségre igényt? Így tehát, miután megbizonyították a
tanítást a csoda segitségével, meg kell bizonyítani a csodát a
tanítás segítségével,107) attól féltükben, hogy a démon művét Isten
művének találják nézni. Mit szólsz az ilyen különös bizonyításhoz?


Ez a tanítás, Istentől eredvén, magán kell hogy viselje az
Istenség szent jellemét; nemcsak hogy meg kell világosítania
bennünk a zavaros eszméket, a melyeket az okoskodás kelt
szellemünkben, hanem istentiszteletet, erkölcsöt is kell adnia és
olyan elveket, melyek megfelelnek azoknak az attributumoknak,
melyekről egyedül ismerhetjük fel lényegét. Ha tehát csak képtelen
és ész nélküli dolgokra tanít, ha csak az ellenszenv érzését oltja
belénk embertársaink iránt és a rémületét önmagunktól, ha csak
haragos, féltékeny, bosszúálló, részrehajló, az embereket gyűlölő
Istent fest le előttünk, a háború és a csaták istenét, a ki mindig
kész rombolni és letiprani, mindig kínzásokról és szenvedésekről
beszél és azzal dicsekszik, hogy még az ártatlanokat is megbünteti,
akkor a szívem nem vonzódik ehhez a szörnyű istenhez és óvakodnék
elhagyni a természetes vallást és elfogadni ezt; mert beláthatod,
hogy okvetlenül választani kellene a kettő között. A ti Istenetek
nem a mienk, mondanám követőinek; a ki azon kezdi, hogy egyetlen
népet választ ki magának és száműzi az emberi nem többi részét, az
nem közös atyja az embereknek; a ki örök bűnhödésre kárhoztatja
teremtményeinek legnagyobb részét, az nem az a kegyelmes és jó
Isten, a kit az elmém mutatott nekem.

A mi a dogmákat illeti, az elmém azt mondja, hogy ezeknek
világosaknak, közérthetőknek, nyilvánvalóságuk által meglepőknek
kell lenniök. Ha a természetes vallás elégtelen, a miatt a
homályosság miatt az, a melyeket azokban a nagy igazságokban hagy,
melyekre tanít minket; a kinyilatkoztatás dolga, hogy az emberi
szellem számára érthető módon tanítson meg ezekre az igazságokra,
hogy felfoghatóvá tegye azokat a számára, megértesse vele, hogy
 elhigyje őket. A hit megszilárdul és
megerősödik a megértés révén; a vallások legjobbika csalhatatlanul
a legvilágosabb is; a hit rejtelmekkel, ellenmondásokkal terheli
meg az istentiszteletet, melyet prédikál nekem, már ezáltal is arra
tanít, hogy bizalmatlankodjam benne. Az Isten, a kit imádok, nem a
sötétség istene, nem azért áldott meg megértéssel, hogy megtiltsa
használatát; azt mondani nekem, hogy alávessem az eszemet, annyi,
mint megsérteni annak alkotóját. Az igazság szolgája nem teszi
rabszolgává az eszemet, hanem megvilágosítja.

Félretettünk minden emberi tekintélyt és nélküle nem tudom
elképzelni, hogy győzhet meg egy ember egy másikat azzal, hogy
ész-ellenes tanítást prédikál neki. Állítsuk egy pillanatra szembe
egymással ezt a két embert és keressük, hogy mit mondhatnak
egymásnak a két párt nyelvének szokásos keserűségével.

Az ihletett.

Az ész arra tanít téged, hogy az egész nagyobb, mint a része; én
azonban Isten nevében arra tanítlak, hogy a rész nagyobb az
egésznél.

A bölcselkedő.

És ki vagy te, hogy azt mered mondani, hogy Isten ellentmond
magának? És kinek higyjek inkább: annak-e, a ki az ész által örök
igazságokra tanít, vagy neked, a ki az ő nevében képtelenséget
hirdetsz nekem?

Az ihletett.

Nekem, mert az én megbizatásom határozottabb és czáfolhatatlanúl
be fogom neked bizonyítani, hogy ő küldött engem.

A bölcselkedő.

Hogyan! Azt fogod nekem bizonyítani, hogy Isten küld téged, hogy
tanúbizonyságot tégy ellene? És milyen természetűek a te
bizonyítékaid, a melyekkel meggyőz arról, hogy biztosabb, hogy
Isten a te szájad által szól hozzám, mint az értelem által, a
melyet ő adott nekem? 

Az ihletett.

Az értelem, melyet neked adott! kicsiny és hiú ember! Mintha te
volnál az első hitetlen, a ki eltévelyedik elméjében s megrontatik
a bűn által!

A bölcselkedő.

Isten embere, ha te volnál az első szélhámos, a ki fenhéjázását
adja küldetésének bizonyítékául!

Az ihletett.

Hogyan! A filozofusok is gorombáskodnak?

A bölcselkedő.

Néha, ha a szentek adják nekik a példát rá.

Az ihletett.

Csakhogy nekem jogom van ilyeneket mondani, én az Isten nevében
szólok.

A bölcselkedő.

Jó volna megmutatni a jogczímeidet, mielőtt előjogaiddal
élsz.

Az ihletett.

Az én jogczímeim hitelesek, a föld és az ég fog tanuskodni
mellettem. Kísérd csak figyelemmel okoskodásaimat, kérlek.

A bölcselkedő.

Az okoskodásaidat! Hova gondolsz! Engem arra tanítani, hogy az
eszem megtéveszt, nem annyi-e, mint megczáfolni azt, a mit ez az
eszem te melletted szól? A ki nem ismeri el érvényesnek az észt,
annak meg kell győznie a nélkül, hogy felhasználná. Mert tegyük
fel, hogy okoskodásoddal meggyőztél; hogy tudhatnám, hogy nem a bűn
által megrontott eszem okozza-e, hogy belenyugszom abba, a mit
mondasz nekem? Egyébiránt mily bizonyítékot, mily megállapítást
 tudsz bármikor is felhozni, a mely
meggyőzőbb volna, mint az a tétel, a melyet meg kell döntenie? Ép
úgy hihető az is, hogy egy jó syllogismus hazugság, mint hogy a
rész nagyobb lehessen az egésznél.

Az ihletett.

Mily különbség! Az én bizonyítékaim ellenmondás nélkül valók;
természetfölötti alkatuak.

A bölcselkedő.

Természetfölötti! Mit jelent ez a szó? Nem értem.

Az ihletett.

A természet rendjében való változások, prófécziák, csodák,
mindenféle csodajelek.

A bölcselkedő.

Csodajelek! Csodák! Sohasem láttam semmi effélét.

Az ihletett.

Mások látták számodra. Egész tömege a tanúnak… A népek
tanúbizonysága…

A bölcselkedő.

A népek tanúbizonysága természetfölötti alkatú?

Az ihletett.

Nem, hanem ha egyhangú, akkor kétségbevonhatatlan.

A bölcselkedő.

Nincs semmi kétségbevonhatatlanabb, mint az ész elvei és nem
lehet egy képtelenséget az emberek tanúbizonyságával igazolni. Még
egyszer mondom, lássuk a természetfölötti bizonyítékokat, mert az
emberiség tanúbizonysága nem az.

Az ihletett.

Oh, megkeménykedett szív, a kegyelem nem szól hozzád.


A bölcselkedő.

Ez nem az én hibám, mert szerinted előbb meg kellett nyernem a
kegyelmet, hogy kérni tudjam. Kezdj tehát helyettem szólni
hozzám.

Az ihletett.

Ah, hisz azt teszem és te nem hallgatsz meg. De hát mit szólsz a
prófécziákról?

A bölcselkedő.

Először is azt mondom, hogy prófécziát ép úgy nem hallottam,
mint a hogy nem láttam csodát. Sőt azt is mondom, hogy semmiféle
prófécziának nem volna rám nézve bizonyító ereje.

Az ihletett.

Ördög szolgája, te! Miért nincs a prófécziáknak rád nézve
bizonyító erejük?

A bölcselkedő.

Azért, mert hogy meglegyen nekik, ehhez három dologra volna
szükség, melyeknek együttes megtétele lehetetlen; t. i. hogy én
tanúja lettem légyen a prófécziának, hogy tanúja lettem légyen az
eseménynek és hogy bebizonyítsák nekem, hogy ez az esemény nem
egyezhetett össze véletlenül is a prófécziával; mert ha egy
vaktában mondott jövendőmondásnak határozottsága nem teszi
lehetetlenné a beteljesülést, akkor lehetne bár a jövendölés
szabatosabb, világosabb és érthetőbb, mint egy geometriai tétel, ez
a beteljesedés, ha bekövetkezik, szigoruan véve nem bizonyít semmit
a mellett, a ki jövendölte.

Láthatod tehát, mire szorítkoznak a te úgynevezett
természetfölötti bizonyítékaid, csodáid, prófécziáid. Elhinni
mindezt mások szavára és alávetni az emberek tekintélyének Isten
tekintélyét, a ki eszemhez szól. Ha az örök igazságok, melyeket
szellemem fölfog, eltürnének bármiféle befolyásolást is, nem volna
rám nézve semmiféle faja a biztonságnak  és nem
hogy biztos volnék benne, hogy te Isten nevében szólsz hozzám,
hanem még arról sem volnék bizonyos, hogy Isten létezik.

Ez, úgy-e, elég nehézség, pedig ez még nem minden. Annyi
különböző vallás között, melyek kölcsönösen üldözik és kizárják
egymást, egyetlen egy a jó, ha ugyan van egyáltalán jó. Ennek
felismerésére nem elegendő megvizsgálni egyet, meg kell vizsgálni
valamennyit és bármiről van is szó, nem szabad meghallgatás nélkül
itélni;108) össze kell vetni az
ellenvetéseket a bizonyítékokkal; tudni kell, mit állít szembe
mindenki a többiekkel és mit felel nekik. Mennél inkább
bizonyítottnak tünik egy vélemény, annál jobban kell keresnünk,
mire támaszkodik annyi más ember, a ki nem tartja annak. Nagyon
együgyünek kell lenni, hogy azt higyje az ember, hogy elég, ha a
saját pártja tanítóit hallgatja meg s már tájékozva van az
ellenkező párt okairól. Hol vannak azok, a kik hogy megczáfolják
ellenfeleik érveit, nem azon kezdik, hogy előbb meggyöngítik őket?
Mindenki kitünik a saját pártjában, de némelyik nagyon nagyra van
bizonyítékaival a vele tartók között, holott nagyon bárgyu alak
volna ugyanezekkel a bizonyítékokkal a másik párt hívei között. A
könyvekből akarsz tájékozódni? Micsoda képzettséget kell szerezned!
Hány nyelvet kell megtanulnod! Hány könyvtárt kell átlapoznod! Mily
mérhetetlen sokat kell olvasnod! Ki fog vezetni válogatásomban?
Bajosan lehet megtalálni egy országban az ellenpárt legjobb
könyveit, hát még az összes pártokéit. Ha meg lehetne őket találni,
azonnal meg volnának czáfolva. A távollevőnek soha  sincs
igaza és a nagy biztonsággal felállított rossz érvek könnyen
megdöntik a megvetéssel előterjesztett jó érveket. Gyakran
egyébiránt semmi sem csalékonyabb, mint a könyvek és semmi sem adja
kevésbbé híven azoknak a véleményét, a kik írták. Ha Bossuet könyve
alapján akartál ítélni a katholikus hitről, nagyon csalódottnak
találod magadat, miután köztünk éltél. Láttad, hogy a tanítás,
melylyel a protestánsoknak felelnek, nem ugyanaz, melyet a népnek
tanítanak és hogy Bossuet könyve nem igen hasonlít a prédikáczió
tanításaihoz. Hogy helyesen itélhessünk egy vallásról, nem kell azt
követőinek könyveiből tanulmányozni, hanem el kell hozzájuk menni
és tőlük megtanulni. Ez nagyon különböző dolog. Mindenkinek
megvannak a hagyományai, felfogása, szokásai, előitéletei, a melyek
hitének szellemét teszik és a melyeket a hitéhez hozzá kell venni,
hogy itélhessünk róla.

Hány nagy nép nem nyomtat egyáltalán könyveket és nem olvassa a
miéinket! Hogy itéljenek azok a mi véleményeinkről? Hogy itélhetünk
mi az övéikről? Gúnyoljuk őket, megvetjük őket és ha utazóink
nevetségessé teszik őket, akkor nem kell nekik egyéb, mint köztünk
utazni, hogy azt visszaadhassák nekünk. Mely országban nincsenek
okos emberek, jó hiszemű emberek, becsületes emberek, az igazság
barátai, a kik hogy vallhassák az igazságot, nem kivánnak mást,
mint megismerni? Mégis mindenki a maga istentiszteletében látja és
képteleneknek találja más nemzetek istentiszteletét; ezek az idegen
kultuszok tehát nem oly különösek, mint a hogy nekünk látszanak,
vagy pedig az az észszerűség, melyet a magunkéban találunk, nem
bizonyít semmit.

Három fő vallás van Európában. Az egyik csak egy
kinyilatkoztatást tételez fel, a másik kettőt, a harmadik hármat.
Mindegyik megveti és elátkozza a többi kettőt, vaksággal,
megátalkodottsággal, makacssággal, hazugsággal vádolja őket. Mely
pártatlan ember merne köztük itélni, ha nem mérlegelte előzetesen a
bizonyítékaikat, nem hallgatta meg az érveiket? Az, a melyik csak
egy kinyilatkoztatást fogad el, a legrégibb és a legbiztosabbnak
tünik, a mely  hármat fogad el, a legújabb és
legkövetkezetesebbnek tünik, az, a mely hármat fogad el és elveti a
harmadikat, lehet, hogy a legjobb, de bizonyosan ellene szól minden
előitélet; következetlensége szembeszökő.

A három kinyilatkoztatásban a szent könyvek olyan nyelveken
vannak írva, melyek ismeretlenek azok előtt a népek előtt, melyek
azokat követik. A zsidók nem értik már a hébert, a keresztények nem
értik sem a hébert, sem a görögöt, sem a törökök, sem a perzsák nem
értik az arabot s még maguk a mai arabok sem beszélik többé
Mohammed nyelvét. Nem nagyon egyszerű módja-e az emberek
oktatásának, mindig olyan nyelven beszélni, melyet nem értenek?
Lefordítják ezeket a könyveket, mondják. Jó felelet. Ki biztosít
róla, hogy ezek a könyvek híven vannak fordítva, hogy egyáltalán
lehetséges, hogy híven legyenek fordítva? És általában, ha Isten
szólani akar az emberekhez, miért kell, hogy tolmácsra legyen
szükség?

Sohasem fogom fölérni észszel, hogy a mit mindenki köteles
tudni, az be legyen zárva könyvekbe és hogy az, a ki nem tud
hozzáférni sem ezekhez a könyvekhez, sem azokhoz az emberekhez, a
kik azokat értik, akarata ellenére való tudatlansága miatt
bünhődjék. Mindig könyvek! Micsoda mánia! Azért, mert Európa tele
van könyvekkel, az európaiak mellőzhetetleneknek tekintik a
könyveket, nem gondolva arra, hogy a föld háromnegyed részén soha
nem is láttak könyvet. Nem emberek írtak-e minden könyvet? Hogy
volna tehát az embernek szüksége rájuk, hogy ismerje kötelességeit?
És mily eszközeik voltak ezeknek fölismerésére, mielőtt azok a
könyvek készültek volna? Vagy megtanulta kötelességeit önmagától,
vagy föl van mentve ismerésük alól.

Katholikusaink nagyra vannak az egyház tekintélyével, de mit
nyernek vele, ha a bizonyítékok akkora apparátusára van szükségük
ennek a tekintélynek a megállapítására, mint a többi felekezetnek
tanításuk közvetlen bizonyítására? Az egyház határozza el, hogy az
egyháznak joga van határozni. Úgy-e, ez aztán a jól megbizonyított
tekintély? Ha ezen túllépsz, elülről kezdheted minden
fejtegetésünket.

Sok olyan keresztényt ismersz-e, a ki nem sajnálta a
 fáradságot, hogy gondosan megvizsgálja,
a mit a zsidóság felhoz ellene? Ha egyik-másik látott egyet-mást,
akkor keresztények könyveiben látta. Jó módja a tájékozásnak az
ellenfelek érvei felől! De hogy is tehetnék? Ha valaki olyan
könyvet merne közölni nálunk, a mely nyiltan pártolja a zsidóságot,
megbüntetnék a szerzőt, a kiadót, a könyvkereskedőt. Ez nagyon
kényelmes és biztos politika, hogy az embernek mindig igaza
lehessen. Élvezet leczáfolni olyan embereket, a kik nem mernek
szólani.109)

Nem mennek többre azok sem közülünk, a kiknek módjában van
beszélgetni zsidókkal. Ezek a szerencsétlenek érzik, hogy ki vannak
nekünk szolgáltatva; a zsarnokság, melyet velük szemben
tanusítanak, félénkké teszi őket, tudják, milyen könnyen esik az
igazságtalanság és kegyetlenség a keresztényi szeretetnek; mit
mernének tehát mondani a nélkül, hogy el ne kezdjünk
istenkáromlásról kiabálni? A kapzsiság buzgóvá tesz minket és ők
sokkal gazdagabbak, hogysem igazuk lehessen. A legtudósabbak,
legfelvilágosultabbak mindig a legóvatosabbak. Megtéríthetsz valami
nyomorultat, hogy pénzért rágalmazza faját; beszéltethetsz pár
hitvány zsibárust, a kik ráhagyják, csak hogy hizelegjenek neked;
diadalmaskodhatsz tudatlanságukon vagy gyávaságukon, mialatt
tudósaink mosolyognak ostobaságodon. De azt hiszed, hogy azokon a
helyeken, a hol biztonságban érzik magukat, ép oly könnyű dolog
volna? A Sorbonneon a Messiás jövendölései napnál világosabban
Jézus Krisztusra vonatkoznak. Az amszterdami rabbinusoknál meg ép
oly világos, hogy nincs rá semmiféle vonatkozásuk. Nem hiszem, hogy
addig jól megérthessem a zsidók érveit, a míg nincs  szabad
államuk, iskoláik, egyetemeik, a hol koczkázat nélkül beszélhetnek
és vitázhatnak. Csak akkor tudhatjuk, mi mondani valójuk van.

Konstantinápolyban a törökök elmondják érveiket, de mi nem
merjük elmondani a magunkéit, itt mi rajtunk van a meghunyászkodás
sora. Ha a törökök ugyanazt a tiszteletet követelik tőlünk Mohammed
iránt, a kiben mi nem hiszünk, mint a milyet mi követelünk a
zsidóktól Jézus Krisztus iránt, a kiben ők ép úgy nem hisznek,
vajjon nincs-e a törököknek igazuk? Igazunk van-e nekünk? Mily
méltányos elv alapján oldjuk meg ezt a kérdést?

Az emberi nem kétharmad része se nem zsidó, se nem mohamedán, se
nem keresztény és hány millió ember nem hallott soha beszélni
Mohamedről! Tagadják ezt, azt állítják, hogy a mi misszionáriusaink
eljutnak mindenhova. Ezt könnyű mondani. De eljutnak-e Afrika még
ismeretlen szivébe, a hova mostanáig még nem hatolt be európai?
Eljutnak-e Tatárország belsejébe, hogy lóháton utána menjenek a
kóbor hordáknak, melyekhez idegen sohasem jut közel és a kik nem
hogy a pápáról hallottak volna beszélni, de még a nagy lámáról is
alig tudnak? Eljutnak-e Amerika mérhetetlen kontinenseibe, a hol
egész nemzetek nem tudják még, hogy egy más világról való népek
vetették meg lábukat az övéken? Eljutnak-e Japánba, a honnan viselt
dolgaik miatt örökre kiűzték őket és a hol elődjeik a felnövekvő
nemzedékek előtt csak ravasz intrikusokképen ismeretesek, a kik
képmutató buzgósággal jöttek, hogy észrevétlenül hatalmukba
kerítsék a birodalmat? Eljutnak-e Ázsia fejedelmeinek háremeibe
hirdetni az evangeliumot a szegény rabszolgák ezreinek? Mit
követtek el a világ e részének asszonyai, hogy egyetlen
misszionárius se prédikálhassa nekik a hitet? Mindnyájan pokolba
jutnak-e, a miért be vannak börtönözve?

Ha igaz volna is, hogy az evangelium hirdettetik az egész
földön, mit nyernénk vele? Előtte való nap, hogy az első hittéritő
megérkezett valamely országba, biztosan halt meg ott valaki, a ki
nem hallgathatta. Most már mondjátok, mit csináljunk ezzel az egy
emberrel? Ha csak egyetlen egy ember volna az egész mindenségben, a
kinek sohasem  prédikálták Jézus Krisztust, akkor az
ellenvetés ép oly erős erre az emberre nézve, mint az emberi nem
negyedrészére nézve.

Mikor az evangélium szolgái szólottak a távoli népekhez, mit
mondottak nekik olyat, a mit észszerűen el lehessen fogadni az ő
szavukra és a mi nem kivánná meg a legpontosabb igazolást?
Hirdettek nekem egy Istent, a ki született és meghalt kétezer évvel
ezelőtt, a világ másik végén, nem is tudom, micsoda kis városban és
azt mondjátok, hogy mindazok, a kik nem hisznek ebben a
rejtelemben, elkárhoznak. Ugyan különös dolgok arra, hogy ily hamar
elhigyjük, merőben egy olyan embernek a szavára, a kit nem is
ismerek. Miért tette a te Istened, hogy tőlem ilyen távol
következzenek be azok az események, melyeknek ismeretére kötelez
engem? Bűn-e nem tudni azt, a mi az antipódusokon történik?
Kitalálhatom-e, hogy volt egy másik félgömbön egy héber nép és egy
Jeruzsálem nevű város? Ez ép annyi volna, mintha arra köteleznének,
hogy tudjam, mi történik a holdban. Azt mondod, azért jösz, hogy
erre megtaníts, de miért nem jöttél megtanítani erre az apámat?
Vagy miért kárhoztatod el ezt a jó aggastyánt azért, mert sohasem
tudott erről semmit? Örökre bűnhödnie kell a te restséged miatt,
neki, a ki oly jó volt, oly jótékony és a ki csak az igazságot
kereste? Légy őszinte és képzeld magadat a helyembe s lásd, el
kell-e hinnem csupán a te tanubizonyságodra mindazokat a hihetetlen
dolgokat, melyeket mondasz nekem és összeegyeztetnem annyi
igazságtalanságot azzal az igazságos Istennel, a kit hirdetsz
nekem. Engedd, hogy elmenjek megnézni azt a távoli országot, a hol
annyi ebben az országban hallatlan csoda történt; hogy megtudjam,
miért bántak annak a Jeruzsálemnek a lakói Istennel úgy, mint
valami utonállóval. Azt mondod, nem ismerték el Istennek. Mit
tegyek tehát én, a ki csak a te réveden hallottam róla beszélni?
Hozzáteszed, hogy megbűnhödtek, szétszórattak, elnyomattak,
szolgaságba vettettek, hogy senki közülök nem kerül többé abba a
városba. Bizonyára nagyon megérdemelték ezt, de a mai lakosok mit
szólnak előideik isten-gyilkosságáról? Tagadják őt, ők  sem
ismerik el Istent Istennek. Hisz akkor ép úgy békében lehetett
volna hagyni amazoknak az utódait is.

Hogyan, még magában a városban, a hol Isten meghalt, sem
ismerték őt el sem a régi, sem az új lakók és ha azt akarod, hogy
én elismerjem, én, a ki kétezer évvel később születtem, kétezer
mérföldnyire onnan! Nem látod be, hogy mielőtt hitelt adnék annak a
könyvnek, melyet szentnek nevezel és a melyből én nem értek semmit,
másoktól, nem tőled kell tudnom, mikor és ki által készült, hogyan
maradt fenn, hogy jutott el hozzád, mit mondanak érvükül az
országban azok, a kik elvetik, holott ép oly jól tudják, mint te, a
mire tanitasz engem? Beláthatod, hogy okvetlenül el kell mennem
Európába, Ázsiába, Palesztinába, hogy mindent megvizsgáljak magam.
Bolondnak kellene lennem, ha előbb meghallgatnálak.

Ez a beszéd előttem nemcsak észszerűnek tünik fel, hanem azt is
állítom, hogy minden értelmes embernek így kell hasonló esetben
beszélnie és jó messzire küldenie a hittérítőt, a ki mielőtt
igazolná bizonyítékait, annyira siet kioktatásával és
megkeresztelésével. Továbbá azt állitom, hogy nincs az a
kinyilatkoztatás, mely ellen ugyanazon vagy más hasonló sulyú
ellenvetéseknek ne volna ép annyi, vagy még több érvénye, mint a
kereszténység ellenieknek. Ebből az következik, hogy ha csak egy
igazi vallás van és ha minden ember köteles kárhozat sulya alatt
követni, egész életünket az összes vallások tanulmányozásával,
felbúvárlásával, összehasonlításával és mindazoknak az országoknak
bejárásával kell tölteni, a hol meg vannak honosulva Senki sincs
kivonva az ember első kötelessége alól, senkinek sincs joga
megbízni más ember véleményében. A mesterembernek, a ki csak
munkájából él, a munkásnak, a ki nem tud olvasni, a gyöngéd és
félénk fiatal leánynak, a betegnek, a ki alig bír fölkelni ágyából,
mindnek kivétel nélkül tanulmányozni, elmélkedni, vitatkozni,
utazni kell, bejárni az egész világot. Akkor nem volna egy helyben
élő, állandó nép, az egész föld csupa zarándokkal volna telve, a
kik nagy költséggel és hosszú fáradalmakkal személyesen járnának
megvizsgálni, összehasonlítani és kikutatni mindazokat a
kultuszokat, a  melyeket a földön követnek. Akkor
búcsút kellene mondani a mesterségeknek, a művészeteknek, az emberi
tudományoknak és minden polgári foglalkozásnak; nem lehetne itt más
tanulmány, mint a vallás tanulmányozása; még az is, a ki a
legerősebb egészségnek örvendene, a legjobban használná fel az
idejét, a legjobb hasznát venné elméjének, a legtöbb évet élné,
öregkorában is csak bajosan tudná, mihez tartsa magát és már az is
sok volna, ha halála előtt megtudná, milyen vallásban kellett volna
élnie.

Ha szelidíteni akarsz ezen a módszeren és a legcsekélyebb
befolyást engeded is az emberek tekintélyének, akkor azonnal
feláldozol neki mindent és ha egy keresztény fia jól teszi, hogy
mély és pártatlan vizsgálat nélkül követi apja vallását, miért
tenné rosszul egy töröknek a fia, ha ugyancsak követi az apjáét?
Felhívom az összes türelmetleneket, hogy feleljenek erre olyat, a
mi kielégít egy okos embert.

Sarokba szorítva ezekkel az érvekkel, az egyik rész jobb
szeretné igazságtalannak tüntetni fel Istent és megbüntetni az
ártatlanokat apjuk bűneért, mintsem hogy lemondjon barbár
dogmájáról. Mások úgy segítenek magukon, hogy lekötelező módon egy
angyalt küldenek mindenkinek kioktatására, a ki bár legyőzhetetlen
tudatlanságban, de erkölcsileg jól élt. Mily szép találmány ez az
angyal! Nem elég, hogy alávetnek minket mesterkedéseiknek, még
magát Istent is abba a kényszerhelyzetbe hozzák, hogy éljen
velük.

Látod, fiam, mily képtelenségre vezet a gőg és a türelmetlenség,
mikor mindenki a maga véleményében akar tobzódni és azt hiszi, az
egész emberi nem fölött egyedül neki van igaza. A békének Istenét
hívom tanubizonyságul, a kit imádok és hirdetek neked, hogy minden
kutatásom őszinte volt, de látva, hogy sikertelenek és mindig azok
is lesznek és hogy partnélküli óczeánba veszek bele, visszatértem a
magam ösvényére és első fogalmaimra szorítottam hitemet. Sohasem
tudtam hinni, hogy Isten rendelte kárhozat terhe alatt, hogy olyan
tudós legyek. Bezártam tehát minden könyvet. Csak egy könyv van
nyitva minden szem előtt és pedig a természet könyve. Ebből a nagy
és fenséges könyvből  tanulom szolgálni nagy és isteni
szerzőjét. Senki sem menthető, ha nem olvas belőle, mert ez a könyv
minden ember számára beszél, minden szellemnek érthető nyelven. Ha
elhagyott szigeten születtem volna, ha soha nem láttam volna
magamon kívül más embert, ha soha nem tudtam volna meg, hogy mi
történt egykor a világ valamely zugában, csak gyakoroljam eszemet,
csak műveljem, csak használjam fel jól azokat a közvetlen
képességeket, melyeket Isten adott nekem s magamtól megtanulom őt
ismerni, szeretni, a műveit is szeretni, akarni a jót, melyet ő
akar és hogy neki tessem, betölteni minden kötelességemet a földön.
Mi többre tud tanítani az emberek minden tudása?

A mi most már a kinyilatkoztatást illeti, ha jobb bölcselkedő és
tanultabb volnék, talán megérteném igazságát, a hasznát azokra, a
kiknek szerencséjük van felismerni; de ha látok is mellette olyan
bizonyítékokat, melyeket nem tudok megczáfolni, egyuttal ellene is
látok ellenvetéseket, melyeket nem tudok megoldani. Annyi hathatós
érv van mellette és ellene, hogy nem tudva, mire határozzam
magamat, sem el nem fogadom, sem el nem vetem; csupán elvetem azt,
hogy köteles vagyok elismerni, mert ez az állítólagos kötelezettség
összeférhetetlen Isten igazságosságával és Isten nem hogy
eltávolítaná vele az üdvösség akadályait, hanem még meg is
sokasítaná, végére járhatlanná tenné őket az emberi nem nagyobb
része számára. Ezen a ponton túl ebben a dologban tiszteletteljes
kétségben maradok. Nem áltatom magamat azzal, hogy csalhatatlannak
higyjem magamat; lehet, hogy más emberek eldönthették, a mi nekem
eldöntetlennek tünik fel; én a magam számára okoskodom, nem az ő
számukra; nem kárhoztatom, de nem is utánzom őket; itéletük lehet
hogy jobb, mint az enyém, de nem az én hibám, ha nem egyezik az
enyémmel.

Megvallom neked azt is, hogy a Szentírás fensége elálmélkodtat s
az Evangelium szentsége a szívemhez szól. Nézd a filozofusok
könyveit minden pompájukkal, mily kicsinyek mellette! Lehet-e, hogy
egy egyszerre oly fenséges és oly egyszerű könyv emberek műve
lehessen? Lehetséges-e, hogy az, a kinek a története van benne,
csupán ember?  Egy rajongó hangja-e ez vagy egy
nagyratörő szektafőnöké? Mily szelidség, mily tisztaság az
erkölcseiben! Mily megható báj a tanításaiban! Mily emelkedettség
az elveiben! Mily mély bölcseség a beszédében! Mily lélekjelenlét,
mily finomság és mily találó él a feleleteiben! Mily uralkodás a
szenvedélyei fölött! Hol az az ember, hol az a bölcs, a ki
gyöngeség és fenhéjázás nélkül tud cselekedni, szenvedni és
meghalni? Mikor Plato megrajzolja igaz emberének képét,110) a kit elhalmoznak a bűn minden gyalázatával,
holott méltó az erény minden jutalmára, vonásról-vonásra Jézus
Krisztust rajzolja meg, a hasonlóság annyira szembeszökő, hogy az
összes egyházatyák észrevették és hogy nem is lehet félreismerni.
Mennyi előitélet, mennyi elvakultság kellett hozzá, hogy össze
merjék hasonlítani Sophroniscus fiát Mária fiával! Mily távolság e
kettő között! Socrates fájdalom nélkül, gyalázat nélkül halt meg s
könnyen játszhatta végig szerepét és ha ez a könnyű halál nem
dicsőítette volna meg életét, kétségben volnánk, más volt-e
Socrates, minden eszével, mint egy szofista. Ő találta fel a
morált, mondják; mások már előtte gyakorolták, ő csak szavakba
foglalta azt, a mit azok tettek, csak tanításokba foglalta az ő
példáikat. Aristides igazságos volt, mielőtt Socrates megmondta
volna, mi az igazságosság; Leonidas meghalt a hazájáért, mielőtt
Socrates kötelességgé tette volna a hazaszeretetet; Spárta józan
volt, mielőtt Socrates dicsérte volna a józanságot; mielőtt ő
meghatározta volna az erényt, Görögország már bővében volt az
erényes embereknek. De honnan vette Jézus Krisztus az övéinél ezt
az emelkedett és tiszta morált, melynek egyedül ő adta a leczkéjét
és a példáját?111) A legbőszebb fanatizmus
öléből a legfenköltebb bölcseség szólalt meg és a leghősiesebb
erények egyszerűsége dicsőítette meg az összes népek
legaljasabbikát. Socrates halála, a ki nyugodtan filozofált
barátaival, a legédesebb, a mit csak kivánhat magának az ember,
 a kínzások között kimúló, meggyalázott,
kicsúfolt, egy egész nép által elátkozott Jézusé a legszörnyűbb, a
melytől csak az ember félhet. Socrates, mikor a méregpoharat kapja,
megáldja azt, a ki sírva nyújtja neki; Jézus borzalmas kínok között
imádkozik bősz hóhéraiért. Igen, ha Socrates élete és halála egy
bölcsé, Jézus élete és halála egy Istené. Föltegyük-e azt, hogy az
evangéliumi történetet mulatságból találták ki? Barátom, nem így
szoktak kitalálni és Socrates cselekedetei, melyekben senki sem
kételkedik, kevésbbé vannak tanúkkal bizonyítva, mint Jézus
Krisztuséi. Alapjában véve ez a nehézségnek csak elhalasztása, nem
pedig megsemmisítése; felfoghatatlanabb lenne, hogy több ember
költötte egyetértőleg ezt a könyvet, mintsem az, hogy egy
szolgáltatta az anyagát. Zsidó írók soha nem találták volna el sem
ezt a hangot, sem ezt a morált és az evangeliumban az igazságnak
oly nagy, oly meglepő, oly tökéletesen utánozhatatlan jellemvonásai
vannak, hogy a kitalálója sokkal csodálatraméltóbb volna, mint a
hőse. Mindazáltal ugyanez az evangelium tele van hihetetlen, az
észnek ellentmondó dolgokkal, a melyeket felfogni és elfogadni
józaneszű embernek lehetetlen. Mit tegyünk ez ellentmondások közt?
Legyünk mindig szerények és óvatosak, gyermekem, tiszteljük
csöndben, a mit nem tudunk sem visszautasítani, sem megérteni és
alázzuk meg magunkat a nagy Lény előtt, a ki egyedül tudja az
igazságot.

Ime az akaratlan szkepticzismus, melyben megmaradtam, de ez a
szkepticzismus csöppet sem kínos nekem, mert nem terjed ki a
gyakorlatra lényeges pontokra és mivel minden kötelességemnek
lényeges pontjaira nézve el vagyok határozva. Szolgálok Istennek
szivem egyszerűségében s nem igyekszem mást tudni, csak azt, a mi
fontos a magatartásomra nézve. A mi a dogmákat illeti, melyeknek
nincs hatásuk sem a cselekedetekre, sem a morálra s melyekkel annyi
ember kínozza magát, azokkal egyáltalán nem bajlódom. Minden
vallásfelekezetet úgy tekintek, mint megannyi üdvös intézményt, a
melyek minden országban Isten tiszteletének egységes módját írják
elő a nyilvános istentisztelet által és melyek mindegyikének
meglehet a maga  alapja az éghajlatban, a
kormányrendszerben, a nép szellemében vagy más helyi okban, a mely
az egyiket alkalmasabbá teszi a másiknál, az idő és a hely szerint.
Jónak hiszem valamennyit, ha megfelelően szolgáljuk Istent. A
lényeges istentisztelet a szív istentisztelete. Isten nem utasítja
vissza a hódolatot, ha őszinte, akármily formában nyújtják is neki.
Mivel abban a vallásban, melyet vallok, az Egyház szolgálatára
vagyok elhivatva, a lehető legpontosabban teljesítem a nekem előírt
teendőket és a lelkiismeretem bántana érte, ha szándékosan
elmulasztanék valamit. Tudod, hogy hosszas tilalom után Mellarède
úr közbenjárására elnyertem az engedélyt hivatalom folytatására,
hogy legyen miből élnem. Azelőtt azzal a gondatlansággal olvastam a
misét, a melylyel az ember idő multával a legkomolyabb dolgokkal is
bánik, ha nagyon is gyakran végzi őket; új elveim óta a legnagyobb
áhítattal czelebrálom; teljesen áthat a legfőbb lény fensége,
jelenléte, az emberi szellem elégtelensége, a mely oly kevéssé
bírja felfogni azt, a mi alkotójára vonatkozik. Arra gondolva, hogy
előírt formában hozom neki a nép könyörgését, gondosan követek
minden ritust, figyelmesen olvasom a szövegeket, vigyázok, hogy
soha el ne mulaszszam a legkisebb szót s a legkisebb szertartást
sem; ha közeledem a consecratio pillanatához, összeszedem magamat,
hogy mind azzal az érzülettel végezzem, a melyet az Egyház és a
szentség fensége megkíván; igyekszem megsemmisíteni elmémet a
legfőbb értelem előtt; ezt mondom magamban: Ki vagy te, hogy meg
tudd mérni a végtelen hatalmat? Tisztelettel mondom ki a
sacramentális szavakat és hatásába beleviszem mindazt a hitet, a
mely tőlem telik. Akárhogy áll is ez a felfoghatatlan misztérium,
nem félek tőle, hogy az itélet napján megbüntettetem, hogy
szívemben bármikor is profanizáltam.

Megtisztelve a szent szolgálat által, ha annak legalsó rangjában
is, nem fogok soha sem tenni, sem mondani semmit, a mi méltatlanná
tenne fenkölt kötelességeinek betöltésére. Mindig az erényt fogom
prédikálni az embereknek s példát fogok neki adni belőle. Nem az én
dolgom  lesz, hogy a vallást szeretetreméltóvá
tegyem számára; nem az én dolgom lesz, hogy megerősítsem hitüket a
valóban hasznos dogmákban, melyeket minden ember köteles elfogadni;
de Isten óvjon, hogy valaha is prédikáljam nekik a türelmetlenség
kegyetlen dogmáját, hogy valaha is rávigyem őket, hogy gyűlöljék a
felebarátjukat, és más embereknek ezt mondjam: «Elkárhozol!» azaz,
hogy: «Az Egyházon kívül nincsen üdvösség.»112) Ha előkelőbb állásban volnék, ez a tartózkodás
kellemetlenségeket okozna, de sokkal kisebb vagyok, semhogy sok
félnivalóm volna és mélyebbre nem bukhatom, mint a hol vagyok.
Bármi történik is, nem fogom káromolni az isteni igazságot és nem
fogok hazudni a Szentlélek ellen.

Sokáig becsvágyam volt, hogy lelkész lehessek, még most is
becsvágyam, de már többé nem remélem. Kedves barátom, semmit sem
látok oly szépnek, mint lelkésznek lenni. A jó lelkész szolgája a
jóságnak, mint a hogy a jó hivatalnok szolgája az igazságnak. A
lelkésznek sohasem kell rosszat tennie; ha nem tehet mindig jót
önmagától, mindég a helyén van, mikor másoktól kéri és gyakran el
is éri, ha tiszteletet tud kelteni maga iránt. Oh, ha valaha is
lett volna módom ellátni egy jó emberekből álló parókiát a hegyeink
között, boldog lennék, mert úgy hiszem, boldogságára szolgáltam
volna híveimnek. Nem tettem volna őket gazdagokká, de osztoztam
volna szegénységükben, megfosztottam volna a gyalázatától és
megvettetésétől, a mely elviselhetetlenebb, mint a nélkülözés.
Megszerettettem volna velük az egyetértést és az egyenlőséget, a mi
gyakran elűzi a nyomort és mindig elviselhetőbbé teszi. Ha látnák,
 hogy semmiben sincs jobb dolgom, mint
nekik és mégis megelégedetten élek, megtanulnának vigasztalódni
sorsukon és megelégedetten élni, mint én. Tanításaimban nem annyira
az Egyház szelleméhez ragaszkodnék, mint inkább az evangélium
szelleméhez, a melyben a dogma egyszerű és a morál fenséges, a hol
kevés vallásos szertartást látni és sok művét a jótékonyságnak.
Mielőtt arra tanítanám őket, a mit tenni kell, igyekezném mindig
cselekedni, hogy jól lássák, hogy mindazt, a mit mondok, úgy is
gondolom. Ha volnának protestánsok a szomszédságomban vagy a
parókiámon, nem tennék különbséget köztük és az igazi hiveim között
semmiben, a mi a keresztényi szeretetre tartozik; valamennyit arra
szoktatnám, hogy kölcsönösen szeressék egymást, hogy testvérekül
tekintsék egymást, hogy tiszteljenek minden vallást és éljen
mindenki békességgel a maga vallásában. Azt hiszem, arra biztatni
valakit, hogy hagyja el a vallását, a melyben született, annyi,
mint arra biztatni, hogy rosszat tegyen, következőleg annyi, mint
rosszat tenni. Mialatt nagyobb felvilágosodásra várunk, őrizzük meg
a közrendet, tiszteljük minden országban a törvényeket, ne zavarjuk
az istentiszteletet, melyet ezek előirnak; ne biztassuk fel a
polgártársakat engedetlenségre, mert nem tudjuk biztosan, hogy jó-e
rájuk nézve, ha elhagyják a nézeteiket más nézetek kedvéért, azt
pedig egész biztosan tudjuk, hogy engedetlennek lenni a törvény
iránt rossz.

Fiatal barátom, hallottad szájamból hitvallomásomat olyannak, a
milyennek Isten olvassa szívemben; te vagy az első, a kinek ezt a
vallomást megtettem, talán te vagy az egyetlen, a kinek egyáltalán
megteszem. A míg még marad valamelyes jó hit az emberek közt, nem
kell zavarni a békés lelkeket, sem felzaklatni az egyszerű lelkek
hitét olyan nehézségekkel, melyeket nem tudnak megoldani és a
melyek nyugtalanítják, a nélkül, hogy felvilágosítanák őket. De ha
egyszer minden meg van ingatva, meg kell óvni a törzset még az ágak
rovására is. Az izgatott, bizonytalan, csaknem kialudt
lelkiismeretnek, a mely olyan állapotban van, a milyenben a tiedet
is láttam, szüksége van rá, hogy megszilárdíttassék és
fölébresztessék; és hogy visszaállíttassék  az örök
igazságok alapjára; egészen ki kell dönteni az ingadozó oszlopokat,
melyekről azt hiszik, még rájuk támaszkodnak.

Te a kritikus korban vagy, mikor a szellem megnyílik a
bizonyosságnak, a mikor a szív formáját és jellemét nyeri és a
mikor az ember elhatározza magát egész életére, akár jóra, akár
rosszra. Később az anyag megkeménykedik és az újabb benyomások már
nem hagynak benne nyomot. Fiatal ember, fogadd még hajlékony
lelkedbe az igazság pecsétjét. Ha biztosabb volnék önmagamról,
dogmatikus és határozott hangon szóltam volna veled; de ember
vagyok, tudatlan, a tévedésnek alávetett; mit tehetnék? Feltártam
előtted szivemet tartózkodás nélkül; a mit biztosnak tartok,
olyannak mondtam neked, kétségeimet kétségekül közöltem veled,
nézeteimet nézetekül, megmondtam neked okaimat a kétségre és a
hitre. Most a te dolgod itélni; időt engedtél magadnak; ez az
óvatosság bölcs és jó véleményt kelt bennem irántad. Kezdd azon,
hogy abba a helyzetbe hozod lelkiismeretedet, hogy fel akarjon
világosíttatni. Légy őszinte önmagaddal szemben. Sajátítsd el
véleményeimből, a mi meggyőzött, a többit vesd el. Még nem vagy
annyira elaljasítva a bűn által, hogy abban a veszedelemben forogj,
hogy rosszul választasz. Azt ajánlanám, hogy beszéljünk róla magunk
közt, csak hogy a mint az ember vitatkozik, felingerlődik;
belekeveredik a hiuság, a makacsság; nincs meg többé a
jóhiszeműség. Barátom, ne vitatkozzál soha, mert a vitatkozással az
ember nem világosítja fel sem magát, sem másokat. A mi engem illet,
én csak sok évi elmélkedés után foglaltam pártállást s ehhez
ragaszkodom; lelkiismeretem nyugodt, a szívem elégedett. Ha
nézeteimet újra kezdeném vizsgálni, akkor sem tehetném az
igazságnak tisztább szeretetével és szellemem már kevésbbé
tevékeny, tehát kevésbbé volna módjában felismerni az igazságot.
Maradok, a milyen vagyok, attól félve, hogy az elmélkedésre való
hajlam tétlen szenvedélylyé válik bennem és ellankaszt
kötelességeim gyakorlatában és attól tartva, hogy visszaesem előbbi
pyrrhonismusomba, a nélkül, hogy meg tudnám találni az arravaló
erőt, hogy kivergődjem belőle. Életemnek  több
mint a fele elmúlt, nincs többé több időm, mint a mennyi arra kell,
hogy a hátralevő részét haszonra fordítsam és hogy tévedéseimet
eltöröljem erényeimmel. Ha tévedek, akaratom ellenére tévedek. Az,
a ki olvas szívem mélyében, jól tudja, hogy nem szeretem a
vakságomat. Képtelenségemben, hogy saját eszemtől kimeneküljek
belőle, az egyedüli eszköz, a mi számomra megmaradt a belőle való
kimenekülésre, a jó élet és ha Isten még a kövekből is gyermekeket
tudott Ábrahámnak támasztani, minden embernek joga van azt remélni,
hogy felvilágosíttatik, ha majd méltónak teszi magát rá.

Ha elmélkedéseim arra visznek, hogy úgy gondolkozzál, a hogy én
gondolkozom, ha nézeteim a tiéid és ha ugyanaz a hitvallomásunk,
ezt a tanácsot adom neked: Ne tedd ki többé életedet a nyomorúság
és a kétségbeesés kisértéseinek, ne vonszold többé életedet
gyalázattal idegenek kényére és ne edd többé az alamizsna silány
kenyerét. Térj vissza hazádba, vedd fel újra atyáid vallását,
kövesd szived őszinteségében és ne hagyd el többé; nagyon egyszerű
és nagyon szent; mindazon vallások között, melyek a földön vannak,
a legtisztább erkölcsiségünek és az eszet legjobban kielégítőnek
tartom. A mi utazásod költségeit illeti, azok miatt ne aggódjál;
gondoskodni fognak róluk. Ne félj a megalázkodó visszatérés
álszégyenétől sem; azért kell pirulni, hogy az ember hibát követett
el, nem azért, hogy jóvá akarja tenni. Te még abban a korban vagy,
a mikor minden megbocsáttatik, de a mikor az ember nem vétkezik
büntetlenül. Ha meg akarnád hallgatni lelkiismeretedet, ezer hiú
akadály eltünne a szavára. Érezni fogod, hogy abban a
bizonytalanságban, a melyben vagyunk, megbocsáthatatlan fenhéjázás
más vallást vallani, mint a melyben születtünk és hamisság nem
gyakorolni őszintén azt, a melyet vallunk. Ha így az ember eltéved,
nagy mentségtől fosztja meg magát a legfőbb biró itélőszéke előtt.
Nem fogja-e hamarabb megbocsátani azt a tévedést, a melyben
nevelkedett, mint azt, a mit maga merészkedett választani?

Fiam, tartsd lelkedet abban a kivánságban, hogy legyen Isten és
akkor sohasem fogsz benne kételkedni. Ezenfelül  bármily
állást foglalsz is, gondolj arra, hogy a vallás igazi kötelességei
függetlenek az emberek intézményeitől, hogy az igaz szív valódi
temploma az Istenségnek, hogy minden országban és minden
felekezetben a törvény summája szeretni Istent mindenek fölött és
felebarátunkat úgy, mint magunkat, hogy nincs olyan vallás, a mely
fölment az erkölcs kötelességei alól, hogy csak ezek az igazán
lényeges kötelességek, hogy a belső istentisztelet az elseje
ezeknek a kötelességeknek és hogy hit nélkül nincs igazi erény.

Kerüld azokat, a kik a természet megmagyarázásának ürügye alatt
kétségbeejtő tanokat hintenek el az emberek szívébe és a kiknek
nyilvánvaló szkepticzizmusa százszorta elbizottabb és
dogmatikusabb, mint ellenfeleik határozott hangja. Az alatt a
fenhéjázó ürügy alatt, hogy egyedül ők felvilágosultak, igazak,
jóhiszeműek, parancsoló módon alávetnek minket életbevágó
határozataiknak és azzal az igénynyel lépnek fel, hogy a dolgok
valódi elveiül adják nekünk azokat az értelmetlen rendszereket,
melyeket képzeletükben felépítettek. Egyébként felforgatnak,
lerombolnak és feldöntenek mindent, a mit az emberek tisztelnek és
megfosztják a balsorstól üldözötteket nyomoruk utolsó
vigasztalásától, a hatalmasokat és gazdagokat pedig szenvedélyeik
egyetlen fékétől; kitépik a szív mélyéből a bűn miatti
lelkifurdalásokat, az erény reményét és még dicsekszenek is, hogy
jóltevői az emberi nemnek. Az igazság – mondják – sohasem ártalmas
az emberre nézve. Ezt én is hiszem, úgy mint ők és szerintem ez
nyomós bizonyítéka annak, hogy a mit tanítanak, az nem az
igazság.113) 

Derék fiatal ember, légy őszinte és igaz, gőg nélkül; tudj
tudatlan lenni: akkor sem magadat nem fogod megtéveszteni, sem
másokat. Ha tehetségeid kiművelése valaha lehetővé teszi számodra,
hogy beszédet intézz az emberekhez, mindég csak lelkiismereted
szerint beszélj nekik és ne sokat törődj vele, hogy tapsolnak-e. A
tudással való visszaélés  kelti fel a hitetlenséget. Minden
tudós megveti a közrendű emberek véleményét; mind azon igyekszik,
hogy saját külön véleménye legyen; a képzelődő filozófia épp úgy
makacs szellemre vezet, mint a hogy a vak jámborság fanatizmusra.
Kerüld el ezeket a szélsőségeket, maradj mindig 
szilárdan az igazság útján vagy azon az úton, a mely szíved
egyszerűségében az igazság útjának látszik és soha ne térj le róla
hiúságból vagy gyöngeségből. Merd vallani Istent a filozófusok
között, merd hirdetni az emberszeretetet a türelmetlenek között.
Lehet, hogy egyedül leszel a magad  pártján, de önmagadban
olyan tanubizonyságot fogsz viselni, a mely fölment az emberek
tanubizonyságaitól. Akár szeretnek vagy gyűlölnek, akár olvassák
vagy megvetik irásaidat, egyre megy. Mondd azt, a mi igaz, tedd
azt, a mi jó; az a fontos az emberre nézve, hogy teljesítse
kötelességeit e földön; a ki azonban önmaga számára dolgozik, annak
meg kell feledkeznie önmagáról. Gyermekem, a magánérdek megtéveszt
minket, csak az igaz ember reménye nem csal meg soha.

 

Közöltem ezt az iratot, nem mint szabályát azoknak a
véleményeknek, melyeket a vallás dolgában követni kell, hanem mint
példáját annak a módnak, a mely szerint a növendékünkkel
okoskodnunk kell, hogy el ne távolodjunk attól a módszertől, melyet
megállapítani próbáltam. A míg nem adunk semmit az emberi
tekintélyre és annak az országnak az előitéleteire, a hol
születtünk, az észszerű belátás magában nem vezethet bennünket
messzebbre a természetes tanításban, mint a természetes vallás s én
Emillel csak erre szorítkozom. Ha más vallásra van szüksége, ebben
nincs jogom, hogy vezetője legyek; ezt megválasztani egyedül az ő
dolga.

A természettel egyetértésben dolgozunk; míg az a fizikai embert
formálja, mi az erkölcsi embert igyekszünk kialakítani; csak hogy a
haladásunk nem azonos. A test már erőteljes és izmos, mikor a lélek
még lankadt és gyönge és bármit tesz is az emberi mesterkedés, a
temperamentum mindig előtte jár az észnek. Idáig minden törekvésünk
arra irányult, hogy visszatartsuk az egyiket és feltüzeljük a
másikat, hogy az ember mindig egységes legyen, a menynyire csak
lehetséges. Mialatt kifejlesztettük a természeti oldalát,
visszatartottuk születő érzékiségét; szabályoztuk azzal, hogy
kiműveltük az elméjét. Az értelmi tárgyak mérsékelték az érzékekre
ható tárgyak benyomásait. Visszamenve a dolgok kezdetéig, elvontuk
az érzékek uralma alól; könnyű dolog volt fölemelkedni a természet
tanulmányozásától a természet alkotójának tanulmányozásáig.

Mikor ide eljutottunk, milyen új befolyásokat nyertünk
növendékünkre: Mennyi új eszközünk van arra, hogy a 
szívéhez szóljunk! Csak akkor találja igazi érdekét abban, hogy jó
legyen, hogy jót tegyen távol az emberek tekintetétől és a nélkül,
hogy a törvények köteleznék rá, hogy igazságos legyen Isten és
önmaga között, teljesítse kötelességét még élete árán is és hogy
szívében hordozza az erényt nem csak a rend iránti szeretetből, a
melynél mindenki előbbre valónak tartja az önmaga iránti
szeretetet, hanem lényének alkotója iránti szeretetből is, a mely
összeolvad ezzel az önmaga iránti szeretettel, hogy aztán tartós
boldogságot élvezzen, a melyet jó lelkiismeretének nyugalma és
ennek a legjobb lénynek szemlélése igér neki a túlvilági életben,
miután ezt az életet jól felhasználta. Ebből a szempontból nézve
már csak igazságtalanságot, képmutatást és hazugságot látok az
emberek közt; a magánérdek, a mely a versengésben szükségszerűen
elnyeri a díjat minden egyéb dolog fölött, megtanítja mindegyiküket
arra, hogy felékesítsék a bűnt az erény álarczával. Minden más
ember a saját jóvolta rovására legyen az én javamra; minden csak
rám magamra vonatkozzék; haljon meg, ha kell, az egész emberiség a
szenvedésben és a nyomorban, csak hogy megóvjon engem egy
pillanatnyi fájdalomtól vagy éhségtől: ez a belső szava minden
hitetlennek, a ki okoskodik. Igen, ezt állítani fogom életem
fogytáig: a ki azt mondja az ő szívében, nincs Isten és máskép
beszél, az csak hazug lehet vagy esztelen.

Olvasóm, nem tehetek róla, én úgy érzem, Emilt sohasem fogjuk
egyformának látni; ti mindig a ti hebehurgya, okvetetlenkedő,
mulatságból mulatságba, élvezetből élvezetbe tévelygő és magát
semmihez tartósan hozzákötni nem tudó fiatalembereitekhez
hasonlónak képzelitek. Ki fogtok nevetni, látva, hogy elmélkedőt,
filozófust, igazi theologust csinálok egy tüzes, élénk, lelkes,
tettrevágyó ifjuból, az élettől legjobban buzogó korban. Ezt
fogjátok mondani: Ez az álmodozó mindig hajszolja agyrémeit; mikor
a maga módja szerinti növendéket mutat nekünk, nem csak neveli,
hanem megteremti, saját agyából meríti és mindig abban a hitben,
hogy a természetet követi, minden pillanatban jobban eltávolodik
tőle. Én összehasonlítva  növendékemet a tiéitekkel, alig
találok köztük valami közös vonást. Oly különbözőképen nevelkedvén,
csaknem csoda volna, ha hasonlítana valamiben hozzájuk. Miután
gyermekkorát abban a teljes szabadságban töltötte, melylyel amazok
ifjú korukban élnek, ifjúkorában kezdi fölvenni a szabályt, melynek
amazokat gyermekkorukban alávetették; ez a szabály ostorukká lett,
borzadva vetik magukat alája, nem látnak benne egyebet, mint
mesterüknek hosszú zsarnokságát, azt hiszik, azzal lépnek ki a
gyermekkorból, hogy leráznak magukról mindennemű jármot,114) akkor kárpótolják magukat a hosszú kényszerért,
a melyben tartották őket, mint a hogy a rab, ha megszabadul
bilincseitől, kinyujtóztatja, mozgatja és hajlítgatja tagjait. Emil
ellenkezőleg abban találja dicsőségét, hogy emberré válik és
aláveti magát a fejledező értelem igájának; már kifejlődött
testének nincs szüksége ugyanazokra a mozgásokra és önmagától kezd
megállapodni, míg félig kifejlődött szelleme a maga részéről
lendületet igyekszik venni. Így az értelem kora az egyikre nézve
csak a zabolátlanság kora, a másikra nézve pedig a helyes
gondolkodás korává lesz.

Akarod tudni, amazok felelnek-e meg jobban ebben a természet
rendjének? Tekintsétek a különbségeket azokban, a kik attól többé
vagy kevésbbé el vannak távolodva: figyeljétek meg a falusi
fiatalembereket és nézzétek meg, ép oly kicsapongók-e, mint a ti
ifjaitok. «A vadembereket gyermekkoruk folyamán, mondja sieur Le
Beau, mindig tevékenyen látni, szüntelenül különböző játékokkal
foglalkoznak, melyek mozgásban tartják a testüket; de alighogy
elérték a serdülő kort, nyugodtakká, álmatagokká lesznek, csakis
komoly játékokkal vagy szerencsejátékokkal foglalkoznak.»115) Emil a falusi fiatalok és a vademberek teljes
szabadságában  nevelkedett s felcseperedve meg kell
változnia és nyugodtabbá kell válnia, úgy mint azok. Az egész
különbség az, hogy már nemcsak azért tevékeny, hogy épen csak
játszszon és táplálkozzék, hanem munkáiban és játékaiban megtanult
gondolkozni. Eljutva eddig a pontig ezen az úton, teljes
hajlandósága van arra az útra, melyre én vezetem: a gondolkodni
való dolgok, melyeket nyújtok neki, izgatják a kiváncsiságát, mert
önmagukban véve szépek, mert egészen újak rá nézve és képes őket
megismerni. Ellenkezőleg a ti fiatal embereitek, a kiket untatnak
és nyomasztanak a ti unalmas leczkéitek, hosszú erkölcsi
oktatásaitok, örökös katekizmusaitok, hogyne vonakodnának a szellem
alkalmazásától, melyet komorrá tettek a számukra, a nehéz
előirásoktól, a melyekkel elhalmozzák őket, a lényük alkotóján való
elmélkedésektől, a kiből mulatságaik ellenségét csináltak? Mindez
iránt csak ellenszenvet, undort, unalmat éreznek; a kényszer
elriasztotta őket: hogy adhatnák rá magukat aztán, mikor kezdenek
rendelkezni magukról? Új dolog kell hogy legyen, a mi tessék nekik,
nem kell már nekik semmi abból, a mit gyermekeknek szokás mondani.
Ugyanígy áll a dolog növendékemmel: a mikor emberré válik, úgy
szólok hozzá, mint emberhez és csak új dolgokat mondok neki s épen
azért, mert ezek a dolgok unalmasak, kedvére valóknak kell hogy
találja őket.

Igy nyeretem meg vele kétszeresen az időt, az ész hasznára
késleltetve a természet haladását. De a valóságban csakugyan
késleltettem-e ezt a haladást? Nem, csak nem engedtem, hogy a
képzelődés siettesse; másféle természetű leczkék által
ellensúlyoztam az idő előtti leczkéket, melyeket a fiatal ember
máshonnan kap. A míg a mi intézményeink örvénye magával ragadja,
más intézmények segítségével ellenkező irányba téríteni nem annyi,
mint kivonni helyéből, hanem annyi, mint megtartani benne.

A természet igazi pillanata végre is beáll; be kell hogy álljon.
Miután az ember meg kell hogy haljon, meg is kell hogy újuljon,
hogy a faj fenmaradjon és a világ rendje fennállhasson. Ha azokról
a jelekről, a melyekről szóltam, megérzitek a kritikus pillanatot,
azonnal hagyjátok el vele  szemben a régi hangot. Még a ti
tanítványotok, de már nem növendéketek. Barátotok férfi s bánjatok
is vele, mint olyannal.

Hogyan! Le kell mondanom tekintélyemről akkor, mikor a
legnagyobb szükségem van rá? Át kell engedni a felserdült ifjút
magamagának abban a pillanatban, a mikor a legkevésbbé tudja
vezetni magát és a mikor a legnagyobb eltévelyedéseknek van kitéve?
Le kell mondanom jogaimról, mikor neki a legfontosabb, hogy
hasznukat vegye? Jogaid! Ki mondja, hogy lemondj róluk? Épen most
kezdődnek csak számodra. Mostanáig mindent csak erővel vagy
ravaszsággal értél el; a tekintély, a kötelesség törvénye
ismeretlenek voltak előtte, kényszeríteni kellett őt vagy
megtéveszteni, hogy engedelmességre találj nála. De nézd, mennyi új
lánczczal vetted körül a szívét. Az ész, a barátság, a
háladatosság, ezerféle vonzalom, mind olyan hangon szól hozzá, a
melyet nem bír félreismerni. A bűn még nem tette süketté hangjuk
iránt, még csak a természet szenvedélyei irárt érzékeny. Ezek
elseje, az önszeretet, kiszolgáltatja őt neked; a megszokás még
jobban kiszolgáltatja. Ha egy pillanat fellobbanása elragadja
tőled, azonnal visszavezeti hozzád a megbánás, egyedül az az érzése
állandó, a mely hozzád fűzi; a többi mind eltünik és kölcsönösen
eltörli egymást. Ne engedd elromlani és mindig tanulékony lesz;
csak akkor kezd lábbadozó lenni, mikor már meg van romolva.

Megvallom, hogy ha egyenest szembeszállsz keletkező vágyaival és
ostoba módon bűn számban tünteted fel az új szükségleteket, melyek
éreztetik vele magukat, nem sokáig fog rád hallgatni; de a mint
elhagyod rendszeremet, nem vállalok többé felelősséget semmiért.
Gondold mindig, hogy a természet szolgája vagy; akkor sohasem
lehetsz ellensége.

De hogy lehet pártját fogni? Azt hiszik, csak a között lehet
választani, hogy kedveznek hajlamainak vagy leküzdik őket; hogy
zsarnokai vagy bűntársai lesznek; pedig mind a kettőnek oly
veszedelmes következései vannak, hogy nagyon is sok ok van habozni
a megválasztásban.

Az első eszköz ennek a nehézségnek a megoldására,  ha
hamar megházasítjuk; ez tagadhatatlanúl a legbiztosabb és
legtermészetesebb expediens. Mindazáltal kételkedem benne, hogy a
legjobb-e és hogy a leghasznosabb-e. Majd meg fogom mondani erre
való okaimat; addig is megengedem, hogy meg kell házasítani a
fiatal embereket házasságra való korukban. De ez a kor idő előtt
jön meg számukra; el kell halasztani érett korukig.

Ha csak meg kellene hallgatni hajlamaikat és követni ezek
jeleit, akkor hamar megvolnának, de annyi ellentmondás van a
természet törvényei és a társadalmi törvények között, hogy
kiegyenlítésük végett folyton ki kell térni és hátat fordítani; sok
művészetet kell kifejteni, ha meg akarjuk akadályozni, hogy a
társadalmi ember teljesen mérsékeltté ne legyen.

A föntebb kifejtett okoknál fogva azt tartom, azokkal az
eszközökkel, melyeket adtam, legalább husz éves korig ki lehet
nyújtani a vágyak tudatlanságát és az érzékek tisztaságát; ez oly
igaz, hogy a germánoknál az a fiatal ember, a ki az előtt a kor
előtt elvesztette a szűzességét, becstelen számba ment; az írók
helyesen tulajdonítják e népek ifjukorukban gyakorolt
önmegtartóztatásának szervezetük erőteljességét és gyermekeik nagy
számát.

Még jóval meg is lehetne hosszabbítani ezt az időszakot és még
néhány század előtt magában Francziaországban is ez a
legközönségesebb dolgok egyike volt. Más ismert példák között
Montaigne apja, ép oly lelkiismeretes és igaz, mint a milyen erős
és jó szervezetű ember, megesküdött arra, hogy szűzen házasodott
harminczhárom éves korában, miután sokáig szolgált az olaszországi
háborukban s a fiú írásaiból lehet látni, mekkora erőt és mily
vidámságot őrzött meg az apja még több mint hatvan éves korában is.
Az ellenkező vélemény kétségkívül sokkal inkább alapszik a mi
erkölcseinkben és előitéleteinken, mint fajunknak általánosságban
való ismeretén.

Mellőzhetem tehát ifjúságunk példáját; ez nem bizonyít semmit
annak számára, a ki nem úgy nevelkedett, mint ez. Megfontolva azt,
hogy ebben a tekintetben a természetnek nincs szilárdul megszabott
határa, a melyet ne  lehetne hátrább vagy előbbre tolni, azt
hiszem, a természet törvényének áthágása nélkül föltételezhetem,
hogy Emil gondoskodásom folytán megmaradt kezdetbeli
ártatlanságában s ezt a boldog korszakot közel látom a
bevégződéshez. Mindinkább növekvő veszedelmektől körülvéve ki fog
siklani, akármit teszek is, a kezemből a legelső alkalommal és ez
az alkalom hamarosan meg fog adódni; követni fogja érzékeinek vak
ösztönét; egyet lehet tenni egy ellen, hogy el fog esni. Sokkal is
többet elmélkedtem az emberek erkölcseiről, semhogy ne látnám ennek
az első pillanatnak legyőzhetetlen befolyását az élet többi
részére. Ha tettetem magam és úgy teszek, mintha nem látnék semmit,
akkor kiaknázza gyöngeségemet; azt hiszi, kifog rajtam s megvet
engem és én bűntársává leszek bukásának. Ha megpróbálom
visszafordítani, ennek elmúlt már az ideje és nem fog rám
hallgatni; kényelmetlenné, gyűlöletessé, kiállhatatlanná leszek a
szemében s hamarosan le fog engem rázni magáról. Csak egy észszerű
állást foglalhatok el tehát: ha önmaga előtt felelőssé teszem
cselekedeteiért, ha megóvom legalább a tévedés meglepetéseitől és
nyiltan megmutatom neki a veszedelmeket, melyek körülveszik. Idáig
a tudatlanságával tartóztattam vissza, most felvilágosultságával
kell feltartóztatni.

Ezek az új tanítások fontosak és helyén való, hogy mélyebbre
nyúljunk bele a dolgokba. Ez az a pillanat, a mikor úgyszólván
számadást kell tennem előtte, meg kell mutatnom, hogy használtam
fel az ő idejét és a magamét, megmagyaráznom neki, mi ő és mi
vagyok én, mit tettem én, mit tett ő, mivel tartozunk egymásnak;
minden erkölcsi viszonyát, mindazokat a kötelezettségeket, melyeket
elvállalt, mindazokat, melyeket mások vállaltak el vele szemben;
meddig jutott el képességeinek fejlődésében, mely utat kell neki
még megtennie, mily nehézségekkel fog találkozni, mily eszközökkel
gyürheti le ezeket a nehézségeket; miben vezethetem én ezután is,
miben vezetheti már csak ő magát; végül meg kell magyaráznom a
kritikus pontot, melyen van, az új veszedelmeket, melyek
körülveszik és mindazokat a szilárd okokat, melyek arra vihetik,
hogy szorgosan  őrködjék önmaga fölött, mielőtt
meghallgatná fejledező vágyait.

Gondoljatok arra, hogy egy serdültnek vezetésére mindannak az
ellenkezőjét kell tenni, mint a mit egy gyermeknek vezetésére
tettetek. Ne habozzatok felvilágosítani őt azokról a veszedelmes
rejtelmekről, melyeket oly sokáig s akkor gonddal rejtegettetek
előtte. Miután most már tudnia kell őket, fontos dolog, hogy ne
tanulja meg őket sem mástól, sem magamagától, hanem csak tőletek
magatoktól; miután immár kénytelen küzdeni, hogy meglepetésektől
meg legyen óva, ismerni kell az ellenségét.

Azok a fiatalemberek, a kiket felvilágosoultaknak találunk
ezekről a dolgokról a nélkül, hogy tudnók, hogy lettek azokká,
sohasem lettek büntetlenül ily felvilágosultak Ennek a
lelkiismeretlen felvilágosodásnak nem lehet tisztességes czélja és
megfertőzteti legalább a képzeletét azoknak, a kik részesülnek
benne és hajlamosakká teszi őket azoknak a bűneire, a kik
részesítik őket benne. De ez még nem minden; a cselédek is
belefurakodnak egy gyermek szellemébe, megnyerik a bizalmát, olyan
színben tüntetik fel előtte nevelőjét, mint valami szomorú és
kellemetlen személyt és titkos beszélgetéseiknek egyik kedvelt
tárgya rosszat mondani róla. Ha a növendék eljutott idáig, a mester
visszavonulhat, nincs már semmi jó tenni valója.

De miért választ magának a gyermek különös bizalmasokat? Mindig
azoknak zsarnoksága miatt, a kik nevelik. Miért bújna el előlük, ha
nem volna kénytelen elbújni? Miért panaszkodnék, ha nem volna oka a
panaszra? Természetszerűen a nevelői az első bizalmasai; látni azon
a buzgóságon, melylyel siet nekik megmondani, a mit gondol, hogy
azt hiszi, csak félig gondolta, a míg meg nem mondta nekik.
Számítsatok arra, hogy ha a gyermek részetekről nem fél sem
prédikácziótól, sem szidástól, mindig meg fog nektek mindent
mondani és mások semmi olyat sem mernek neki mondani, a mit el
kelljen előttetek hallgatnia, ha biztosan tudhatják, hogy nem
hallgat el előletek semmit.

Legjobban azért számítok módszeremre, mert ha a  lehető
legpontosabban követem eredményeit, növendékem életében nem találok
egyetlen egy helyzetet sem, a mely ne hagyna kellemes képet maga
után. Még abban a pillanatban is, mikor a vérmérséklet indulatai
magukkal ragadják és a mikor fellázadva a kéz ellen, a mely
feltartóztatja, küzd ellene és kezd kisiklani a kezemből,
izgalmaiban, fellobbanásaiban is megtalálom egykori együgyűségét; a
szive ép oly tiszta, mint a teste s ép úgy nem ismeri a tettetést,
mint a bűnt; sem szemrehányások, sem megvetés nem tették még
gyávává; az aljas félelem sohasem tanította tettetésre. Megvan
benne az ártatlanság minden meggondolatlansága; naiv,
aggodalmaskodás nélkül; nem tudja még, mire való a mások
megtévesztése. Nem megy végbe lelkében egyetlen mozdulat, a melyet
a szája vagy a szemei ki ne mondanának és az érzéseket, melyeken
keresztül megy, gyakran jobban ismerem, mint ő.

A míg továbbra is ilyen szabadon nyitja meg előttem a lelkét és
örömmel mondja meg nekem, a mit érez, nincs mitől félnem, a
veszedelem még nincs közel; de ha egyszer félénkebbé, tartózkodóbbá
válik, ha fölismerem beszélgetéseiben a szégyen első zavarát, akkor
már az ösztön fejledezik benne, akkor már kezd hozzákapcsolódni a
gonosztól való fogalom s nincs több veszteni való pillanat és ha
nem sietek felvilágosítani, hamar fel fog világosíttatni akaratom
ellenére is.

Nem egy olvasóm, még ha elfogadja is az eszméimet, azt fogja
gondolni, hogy itt egy véletlenül előkapott beszélgetésről van szó
a fiatal emberrel és hogy ezzel minden el van intézve. Oh, mennyire
nem így kormányoztatik az emberi szív! A mit az ember mond, az nem
jelent semmit, ha nem készítettük elő a pillanatot, a melyben
elmondja az ember. Mielőtt vetne az ember, meg kell munkálni a
földet; az erény vetése nem kél ki hamar, hosszas előkészület kell
hozzá, hogy gyökeret verjen. Egyike azoknak a dolgoknak, a melyek a
prédikácziókat a leghaszontalanabbakká teszik, az, hogy egyformán
mondják őket mindenkinek, különbség és válogatás nélkül. Hogy lehet
azt képzelni, hogy ugyanaz a beszéd annyi oly különböző hajlamú,
különböző  szellemű, kedélyhangulatú, korú, nemű,
helyzetű és véleményű hallgatónak megfeleljen. Nincsenek talán
ketten sem, a kiknek megfelelő lehetne az, a mit mindenkinek
mondanak és minden vonzalmunk oly kevéssé állandó, hogy nincs két
pillanat minden ember életében, a mikor ugyanaz a beszéd ugyanazt a
benyomást tenné. Itéljétek meg, hogy ha a fellobbant érzékek
megváltoztatják a megértést és zsarnokoskodnak az akarattal, ez-e
az ideje, hogy meghallgassuk a bölcseség komoly leczkéit. Ne
beszéljetek tehát soha észről a fiatal embereknek, még az ész
korában se, ha nem juttattátok előbb abba az állapotba, hogy
megérthesse. A kárbaveszett beszédeknek nagyobb része inkább a
mesterek hibája miatt az, mint a tanítványoké miatt. A pedáns és a
nevelő csaknem ugyanazokat a dolgokat mondja, de az előbbi minden
alkalommal mondja, az utóbbi pedig csak akkor, mikor biztos a
hatásukról.

Mint az alvajáró, a ki álmában tévelyeg, alva tud járni egy
meredek szélén, a melybe lehullana, ha hirtelen felébredne; így az
én Emilem is a tudatlanság álmában elkerüli a veszedelmet, melyeket
nem vesz észre; ha hirtelen felriasztom, el van veszve. Igyekezzünk
előbb eltávolítani a meredélytől és aztán fölébreszthetjük, hogy
messziről megmutassuk neki.

Az olvasás, a magány, a tétlenség, az elpuhult és ülő életmód, a
nőkkel és fiatal emberekkel való közlekedés, ezek a korára
veszedelmes örvények, melyek folytonos veszedelemben tartják. Más
érzékelhető tárgyakkal térítem el az érzékeit; más irányt szabok
meg szellemének s azzal térítem el azoktól az irányoktól, melyek
vesztébe sodorják; testének fáradságos munkában való gyakorlásával
tartóztatom fel a képzelődés tevékenységét, a mely magával ragadja.
Mikor a karok sokat dolgoznak, a képzelődés megnyugszik; ha a test
elég fáradt, a szív nem hevül fel. A legjobban kézügybe eső és
legkönnyebb elővigyázati intézkedés, ha elvonjuk a veszedelem
helyéből. Kezdettől fogva elviszem a városoktól s azoktól a
tárgyaktól, melyek kisértetbe vihetik. De ez nem elég; mely
sivatagba, mely vadon menedékhelyre menekülhetne azoktól a
képektől, melyek üldözik? Nem ér semmit 
eltávolítani a veszedelmes tárgyakat, ha nem távolítom el az
emléküket is; ha nem találom meg a módját, hogy mindentől
megszabadítsam, ha nem vonom el őt önmagától, akkor ép annyit érne,
ha békén hagynám.

Emil tud egy mesterséget, de ez a mesterség ebben nem használ
nekünk; szereti és érti a mezőgazdaságot, de a mezőgazdaság nem
elegendő nekünk; azok a foglalkozások, melyeket ismer, gépiesekké
válnak, ha foglalkozik velük, ez annyi, mintha nem csinálna semmit;
egész más dologra gondol mellettük; a fej és a karok külön-külön
dolgoznak. Új foglalkozásra van szüksége, mely érdekli
újdonságával, mely folyton megfeszíti a figyelmét, a mely neki
tetszik, a mely elfoglalja, a mely fejleszti, olyan foglalkozásra,
melyért lelkesül és a melyre teljes lélekkel ráadja magát Már most
a vadászat az, a mely szerintem egyesíti mindezeket a föltételeket.
Ha a vadászat valaha ártatlan szórakozás, ha valaha megfelel az
embernek, akkor most van az ideje, hogy hozzá folyamodjunk. Emilben
minden megvan arra, hogy sikere legyen benne; erős, ügyes,
türelmes, fáradhatatlan. Mulhatatlanul meg fogja szeretni ezt a
testgyakorlatot, bele fogja vinni korának minden hevét, el fogja
veszteni egy időre a veszedelmes hajlamokat, melyek az
elpuhultságból születnek. A vadászat megedzi a lelket ép úgy, mint
a testet, hozzászoktat a vérhez, a kegyetlenséghez. Dianát a
szerelem ellenségéve tették és az allegoria nagyon igaz: a szerelem
bágyadtságai csak az édes nyugalomból születnek; az erős gyakorlat
elfojtja a gyöngéd érzéseket. Az erdőben, a mezőkön a szerelmes és
a vadász annyira különböző hangulatban van, hogy ugyanazokról a
tárgyakról egészen különböző képeket nyernek. A friss árnyas
helyek, a lugasok a szerelmes édes rejtekhelyei, a vadász számára
pedig csak vadtenyésztő helyek, sűrűségek, vadak búvóhelyei; a hol
amaz csak rigókat, fülemüléket, csak madárcsattogást hall, a másik
odaképzeli a vadásztülköket és a kutyák csaholását; az egyik csak
driádokat és nimfákat képzel, a másik csak hajtókat, falkákat,
lovakat. Menjetek a mezőre ezzel a kétféle fajta emberrel;
beszédmódjuk különbözőségéről hamar meg fogjátok ismerni, hogy
 a földnek nem egyforma képe van rájuk
nézve, hogy eszükjárása mennyire különböző, mint a
kedvteléseik.

El tudom képzelni, hogy ezek a hajlamok egyesülhetnek és hogy
végül időt lehet találni mindenre. Az ifjúság szenvedélyei azonban
nem oszolnak meg így; adjatok neki egyetlen foglalkozást, a melyet
szeret s a többi mind hamarosan el lesz felejtve. A vágyak
változatossága az ismeretek változatosságából ered és a legelső
élvezetek, melyeket ismer, sokáig az egyedüliek, melyeket keres.
Nem azt akarom, hogy Emil egész ifjúsága a vadak öldöklésével
teljék el és nem is akarom mindenben igazolni ezt a vad
szenvedélyt; elég nekem, ha megfelel annak, hogy megszakítson egy
veszedelmesebb szenvedélyt, hogy hidegvérrel hallgasson meg, ha
róla beszélek és időt adjon nekem, hogy lefessem a nélkül, hogy
felizgatnám.

Vannak korszakok az emberi életben, melyek arra valók, hogy az
ember sohase feledje el őket. Ilyen Emilre nézve annak a tanításnak
az időszaka, a melyről szólok s a mely hatással kell hogy legyen
hátralevő napjaira. Igyekezzünk tehát úgy bevésni emlekezetébe,
hogy ne törlődjék ki belőle soha. Korunk tévedéseinek egyike, hogy
az észt nagyon is leplezetlenül használják, mintha az emberek csak
csupa szellem volnának. Elhanyagolják azt a jelbeszédet, a mely a
képzelődéshez szól s ezért elvesztették a nyelvek
legerőteljesebbikét. A szó benyomása mindig gyönge és a szemek
által sokkal jobban lehet a szivekhez szólni, mint a fülek által.
Mindent az okoskodás által akarunk elvégezni s ezzel merő szavakká
teszszük tanításainkat, semmit sem bizunk a cselekedetekre. Az ész
magában nem tevékeny; néha visszatartóztat, ritkán tüzel fel és
sohasem cselekszik nagyot. Mindig okoskodni a kicsiny szellemek
mániája. Az erős lelkeknek bizony más a nyelve s ezzel a nyelvvel
lehet meggyőzni és tettre indítani.

Az a megfigyelésem, hogy a mai korban az embereknek csak az
erőszak és az érdek által van egymásra hatásuk, holott a régiek
sokat tettek a meggyőzés által, a lélek vonzalmai által, mert nem
hanyagolták el a jelek beszédét. Minden megállapodás ünnepélyesen
történt, hogy annál  sérthetetlenebbé tegyék; mielőtt az
erőszak érvénybe lépett volna, az istenek voltak az emberi nem
birái; az ő színük előtt csinálták az egyesek szerződéseiket,
szövetségeiket, kijelentették igéreteiket; a föld felszíne volt a
könyv, a melyben az okiratokat őrizték. Sziklák, fák, kőrakások,
melyek meg voltak szentelve ilyen aktusokkal és tiszteletet
keltettek a barbár emberekben, voltak ennek a könyvnek egyes
lapjai, melyek mindig nyitva állottak minden szemnek. Az eskű
kútja, az élő és a látó kútja, a mambréi élő tölgyfa, a tanuság
kőrakása, ezek voltak a szerződések szentségének durva, de fenséges
emlekjelei, senki se mert volna szentségtörő kézzel hozzányulni
ezekhez az emlékekhez és az emberek hűsége jobban volt biztosítva
ezeknek a néma tanuknak a biztosítéka által, mint a mennyire ma
biztosítva van a törvények minden hiábavaló szigora által.

A kormányzatban a királyi hatalom felséges dísze tett benyomást
a népekre. A méltóság jelei, egy trónus, egy jogar, egy
biborpalást, egy korona, egy diadém rájuk nézve szent dolgok
voltak. Ezek a tiszteletben álló jelvények tiszteletreméltóvá
tették az embert, a ki fel volt diszítve velük; katonák nélkül,
fenyegetések nélkül a mint megszólalt, engedelmeskedtek neki; ma el
akarják törölni ezeket a jelvényeket;116) mi eredménye lett ennek a lebecsülésnek? Az,
hogy a királyi méltóság kitörlődik minden szívből, hogy a királyok
csak hadseregükkel szereznek engedelmességet és hogy az alattvalók
tisztelete csakis a büntetéstől való félelmen alapszik. A
királyoknak nem kell diadémjük viselésével vesződni, sem méltóságuk
nagy jelvényeivel, de százezer  mindig kész karra van
szükségük, hogy végrehajtassék rendeleteiket. Bár nekik ez talán
szebbnek tünik fel, könnyű belátni, hogy idő multával ez a változás
nem fog hasznukra válni.

Bámulatraméltó, a mit a régiek ékesszólásukkal elértek; de az az
ékesszólás nem állt csupán jól szerkesztett szép beszédekben és
sohasem volt több hatása, mint a mikor a szónok legkevesebbet
beszélt. A mit legélénkebben mondtak, nem szavakkal fejeződött ki,
hanem jelekkel, nem mondták, hanem megmutatták. A tárgy, a melyet a
szeme elé állítanak, megrázkódtatja a képzelőtehetséget, felizgatja
a kiváncsiságot, várakozásban tartja a szellemet arra nézve, a mil
mondani akar az ember s gyakran maga ez a tárgy megmond mindent.
Mikor Thrasybulos és Tarquinius leüti a mákfejeket, mikor Nagy
Sándor rányomja pecsétjét kegyencze szájára, mikor Diogenes elmegy
Zeno előtt, nem mondtak-e többet, mintha hosszú beszédeket mondtak
volna? Micsoda körmondata a szavaknak adta volna vissza ily jól
ugyanazokat a gondolatokat? Darius, mikor Scythiában volt
hadseregével, a szkythák királyától madarat, békát, egeret és öt
nyilvesszőt kapott. A követ átadta az ajándékot és szó nélkül
visszafordult. Manapság ezt az embert bolondnak néznék. Rémületes
beszédét azonban megértették és Dariusnak nem volt sürgősebb dolga,
mint visszasietni hazájába, a mint csak tudott. Helyettesítsétek
ezeket a jeleket levéllel: mennél fenyegetőbb lesz, annál kevésbbé
fog megrémíteni; merő nagyotmondás lett volna s Darius csak
nevetett volna rajta.

Mily figyelmet fordítottak a rómaiak a jelek beszédére! Az
életkor és társadalmi helyzet szerinti különböző ruhák, tógák, hadi
köpenyek, toga praetexták, bullák, széles szgélyű köntösök, székek,
lictorok, fascesek, fejszék, avagy fű- és levélkoszorúk, ovátiók,
triumphusok, minden pompa, reprezentálás, szertartás volt náluk és
minden benyomást tett a polgárok szívére. Fontos dolog volt az
államnak, hogy a nép inkább ezen a helyen gyülekezzék és ne azon;
hogy lássa vagy ne lássa a Kapitoliumot, hogy a szenátus felé
forduljon vagy elforduljon tőle, hogy inkább ezen a  napon
tanácskozzék, mint amazon. A vádlottak más ruhát vettek fel, mást a
jelöltek is, a katonák nem dicsekedtek tetteikkel, hanem
megmutatták sebeiket. Elképzelem, hogy Cæsar halálakor a mi
szónokaink egyike meg akarva hatni a népet, kimerítette volna a
művészet összes közhelyeit, hogy pathetiknsan leírja sebeit, vérét,
holttestét: Antonius, a ki szintén ékesszóló volt, semmi ilyet nem
mondott; előhozatta a holttestet. Micsoda rhetorika!

Ez a kitérés azonban észrevétlenül nagyon is eltérít tárgyamtól,
úgy mint számos más kitérés is és kitéréseim sokkal gyakoriabbak,
semhogy hosszúk és tűrhetők lehetnének. Visszatérek tehát a
tárgyhoz.

Ne okoskodjatok soha szárazon az ifjúsággal. Ruházzátok fel az
okoskodást testtel, ha rá nézve érthetővé akarjátok tenni.
Jártassátok az elme nyelvét a szíven át, hogy megértethesse magát.
Ismétlem, a hideg érvek meghatározhatják véleményeinket, de nem
cselekedeteinket; arra indítanak, hogy higyjünk, nem arra, hogy
cselekedjünk; azt bizonyíthatni, hogy mit kell gondolni, nem azt,
hogy mit kell tenni. Ha ez igaz minden emberre nézve, annál inkább
igaz a még csak érzékeikben gyökerező fiatal emberekre nézve, kik
csak odáig gondolkoznak, a meddig a képzelődésük ér.

Óvakodni fogok tehát, még azok után az előkészületek után is,
melyekről szóltam, hogy hirtelen bemenjek Emil szobájába és
ügyetlenül hosszú beszédet mondjak neki arról a tárgyról, a melyről
fel akarom világosítani. Azon fogom kezdeni, hogy megindítom a
képzeletét, meg fogom választani az időt, a helyet, a tárgyakat, a
melyek a legkedvezőbbek arra a hatásra, melyet el akarok érni;
tanujáúl hívnám, úgyszólván az egész természetet
beszélgetéseinknek; az örök lényt, melynek műve, bizonyságául
hívnám szavaimnak, biróúl szólítanám fel Emil közt és köztem;
megjelölném a helyet, a hol lakunk, a sziklákat, az erdőket, a
hegyeket, melyek körülvesznek, emlékjeleiül az ő fogadalmainak és
az enyéimnek; szemeimbe, hanglejtésembe, mozdulataimba belevinném
mindazt a lelkesedést és hevet, melyet kelteni akarok. Akkor
szólanék hozzá és ő meg fog  hallgatni, én ellágyulok
és ő megindul. Áthatva kötelességeim szentségétől, az övéit
tiszteletreméltóbbakká fogom tenni; az okoskodás erejét szóképekkel
és figurákkal fogom megeleveníteni; nem leszek hosszadalmas és
bőbeszédű hideg elvek dolgában, hanem túláradó érzésekben
bővelkedő; okoskodásom komoly és szentencziózus lesz, de a szívem
sohasem fogja elégnek érezni, a mit mondott. Ha ekkor megmutatom
neki mindazt, a mit érte tettem, úgy mutatom meg, mintha önmagamért
tettem volna; gyöngéd szeretetemben fogja látni minden
gondoskodásom okát. Mily meglepetést, mily izgalmat fogok neki
szerezni, ha hirtelen megváltoztatom a beszédmodoromat! A helyett,
hogy a szívét szűkkeblűvé tenném azzal, hogy mindig az érdekéről
beszélek neki, a saját érdekemről fogok neki beszélni és ezzel
annál jobban meghatom; fellobbantom fiatal szívét a barátság, a
nagylelkűség, a hála minden érzésével, melyeket már felkeltettem és
a melyeket édes táplálni. Keblemre fogom szorítani, a meghatottság
könyeit ontva rá s ezt fogom neki mondani: te vagy az én jóvoltom,
gyermekem, az én művem, a te boldogságodtól várom az enyémet, ha te
meghiusítod reményeimet, húsz évet rabolsz el életemből és
szerencsétlensége leszel öreg napjaimnak. Igy lehet meghallgattatni
magát egy fiatal emberrel és így lehet szíve mélyébe bevésni annak
emlékét, a mit mond neki az ember.

Idáig példáit igyekeztem adni annak a módnak, a hogy egy
nevelőnek fel kell világosítani növendékét nehéz alkalmakkor.
Ugyanezt igyekeztem tenni ebben az esetben is, de sok kísérlet után
lemondok róla, meg lévén győződve, hogy a franczia nyelv sokkal
kényeskedőbb, semhogy elviselhesse egy könyvben a bizonyos
tárgyakról szóló első oktatások naivitását.

A franczia nyelv, úgy mondják, a legszűziesebb nyelv; én a magam
részéről a legfajtalanabbnak tartom, mert nekem úgy tetszik, hogy
egy nyelv szűziessége nem abban áll, hogy gondosan kikerülje a
tisztátalan fordulatokat, hanem hogy ne legyenek benne ilyenek.
Valóban, hogy kikerüljük őket, gondolnunk kell rájuk és nincs
nyelv, a melyben nehezebb volna minden értelemben tisztán beszélni,
 mint a francziában. Az olvasó, a ki
mindig ügyesebb a fajtalan fordulatok megtalálásában, mint az író
az előlük való kitérésben, mindenen megbotránkozik és
elszörnyűlködik. Hogyne piszkolódnék be az, a mi tisztátalan
füleken megy keresztül? Ellenkezőleg, jó erkölcsű népnek minden
dologra megvannak a maga megfelelő szólásai és ezek a szólások
mindig tisztességesek, mert mindig tisztességesen használják őket.
Lehetetlen tisztesebb nyelvet elképzelni, mint a biblia nyelve,
épen azért, mert minden naivul van benne mondva. Hogy ugyanazokat a
dolgokat megbotránkoztatókká tegyük, ahhoz elég, ha francziára
fordítjuk őket. Abban, a mit Emilemnek mondanom kell, minden csak
tisztes és szűzies lesz a szivének, de hogy olvasva is olyannak
találják, ahhoz ép oly tiszta szív kell, mint az övé.

Még azt is hiszem, hogy a beszéd igazi tisztaságáról és a bűn
áltisztaságáról szóló beszédeknek hasznos helyük lehet az erkölcsi
fejtegetésekben, melyekbe ez a tárgy elvezet minket, mert ha
megtanulja a tisztaság nyelvét, meg kell tanulnia egyúttal az
illedelem nyelvét is és tudnia kell, miért oly különböző ez a kél
nyelv. Bárhogy áll is a dolog, ahhoz ragaszkodom, hogy ha üres
oktatások helyett, melyekkel idő előtt tele tömik a fiatalság
szívét és a melyeket kinevet abban a korban, a mikor időszerűek
volnának, megvárjuk, előkészítjük a megértetés pillanatát s akkor
tárjuk elébe a természet törvényeit helyes igazságukban; ha
megmutatjuk ugyanezeknek a törvényeknek az igazolását azokban a
fizikai és erkölcsi bajokban, melyeket megszegésük a bűnösökre
hárít; ha szólunk neki a nemzés felfoghatatlan rejtelméről,
hozzáfűzve annak a varázsnak a fogalmához, melylyel a természet
Teremtője ezt az aktust felruházza, a kizárólagos odaadás varázsát,
mely gyönyörteljessé teszi, a hűség kötelességeinek, a szeméremnek
varázsát, mely körülveszi és a mely megkettőzteti vonzóerejét,
mialatt czélját teljesíti; ha lefestjük neki a házasságot, nem
csupán mint a társulások legédesebbikét, hanem mint a
legsérthetetlenebbet és legszentebbet is minden szerződés körül és
nyomatékosan megmondjuk mindazokat az okokat, melyek ezt a szent
frigyet tiszteletreméltóvá teszik minden ember  előtt
és a melyek gyűlölettel és átokkal borítanak el mindenkit, a ki
tisztaságát beszennyezni meri; ha megragadó és igaz módon festjük
le előtte a kicsapongás borzalmait, buta eltompulását, azt az
észrevehetetlen lejtőt, melyen át az első kihágás az összes
többiekhez vezet és végül romlásba ragadja azt, a ki odaadja magát
neki; ha – mondom – nyilvánvalóan megmutatjuk neki, hogy függ a
szűziességtől az egészség, az erő, a bátorság, az erény, még maga a
szerelem is és az ember minden igazi java; – azt állítom, hogy
akkor kivánatossá és drágává teszszük rá nézve ezt a szűziességet
és hogy szellemét tanulékonynak fogjuk találni azok iránt az
eszközök iránt, melyeket fentartására adunk neki, mert a míg
megtartjuk, tiszteljük is, csak akkor kezdjük megvetni, mikor
elvesztettük.

Nem igaz, hogy a rosszra való hajlam fékezhetetlen és hogy nincs
módunk legyőzésére, ha valaki még nem szokta meg, hogy áldozatul
essen neki. Aurelius Victor azt mondja, hogy több szerelemtől
eszeveszett ember önként feláldozta életét Cleopatra egy
éjszakájáért és ez az áldozat nem lehetetlen a szenvedély
részegségében. De tegyük fel, hogy a legeszeveszettebb és
érzékeinek legkevésbbé parancsolni tudó ember is látja a
kivégzésére való készülődést, abban a biztos tudatban, hogy kínok
közt fog elpusztulni egy negyedóra mulva; ettől a pillanattól fogva
ez az ember nemcsak hogy fölébe kerekednék a kísértéseknek, hanem
könnyű szerrel ellent is tudna nekik állni; a borzalmas kép, a mely
kísérné őket, hamar elvonná tőlük és mindig visszafojtatva nem
térnének vissza egyhamar. Csak akaratunk lanyhasága teszi minden
gyöngeségünket és az ember mindig elég erős arra, hogy megtegye, a
mit erősen akar. Volenti nihil difficile. Óh, ha annyira
gyűlölnők a bűnt, a hogy az életet szeretjük, ép oly könnyen vissza
tudnók magunkat tartani a kellemes bűntől, mint a pompás serlegben
lévő méregtől.

Hogyan nem látják be, hogy ha mindaz a leczke, melyet ezen a
ponton a fiatal embernek adunk, sikertelen, akkor azért az, mert az
ő korára nézve nincs értelme és hogy fontos dolog minden korban
olyan formákba öltöztetni  az értelmet, a melyek
megszerettetik? Szóljatok hozzá komolyan, ha kell, de bármit
mondtok neki, legyen annak mindig vonzóereje, a mely rákényszeríti,
hogy meghallgasson. Ne küzdjetek vágyai ellen szárazsággal, ne
fojtsátok el a képzelődését, szeressétek, attól tartva, hogy
szörnyszülötteket talál világra hozni. Beszéljetek neki a
szerelemről, a nőkről, mulatságokról, hadd találjon
beszélgetéseitekben olyan bájt, a mi hízeleg ifjú szívének, ne
kíméljétek semmit, hogy bizalmasaivá válhassatok, csak ezen a módon
lesztek igazi mestereivé. Akkor aztán nem kell attól félnetek, hogy
beszélgetéseitek untatják; többet fog benneteket beszéltetni, mint
a mennyire kedvetek van.

Azok, a kik bölcsen akarják nevelni az ifjúságot, hogy megóvják
az érzékek hálóitól, borzalommal töltik el a szerelem iránt és
bűnné teszik rá nézve, ha csak gondol is rá az ő korában, mintha a
szerelem az aggastyánok számára való volna. Mindazok a megtévesztő
leczkék, melyeket a szív megczáfol, nem győznek meg. A fiatal
ember, a kit biztosabb ösztön vezet, titokban nevet a szomorú
elveken s úgy tesz, mintha beléjük nyugodnék, holott csak a
pillanatra vár, hogy hiábavalókká tegye őket. Mindez a természet
ellen való dolog. Ha ellenkező irányt követek, biztosabban jutok el
ugyanehhez a czélhoz. Én nem félek hízelegni annak az édes
vágyának, melyre sóvárog, úgy festem le előtte, mint az élet
legfőbb boldogságát, mert csakugyan az is; a mikor lefestem előtte,
azt akarom, hogy oda is adja magát neki; a mikor éreztetem vele,
mily bájt fűz az érzékek varázsához a szívek egyesülése, elveszem a
kedvét a feslettségtől és bölcscsé teszem akkor, a mikor
szerelmessé teszem.

Mily korlátoltnak kell lenni arra, hogy az ember ne lásson semmi
egyebet egy fiatal ember keletkező vágyaiban, mint az ész
tanításainak akadályát! Én abban látom igazi eszközét annak, hogy
tanulékonynyá teszem ugyanezek iránt a tanítások iránt. A
szenvedélyekre csak a szenvedélyek útján lehet hatni, ezek uralma
által kell leküzdeni a zsarnokságukat és mindig magából a
természetből kell levonni a szabályozására alkalmas eszközöket.


Emil nem arra van alkotva, hogy mindig egyedül éljen, mint a
társadalom tagjának, teljesítenie kell társadalmi kötelességeit.
Arra lévén alkotva, hogy együtt éljen az emberekkel, ismernie kell
őket. Ismeri az embert általánosságban, most hátra van még, hogy
ismerje az egyéneket. Tudja, mi történik a világban, hátra van még,
hogy lássa, hogy foly benne az élet. Ideje, hogy megmutassuk neki
ennek a nagy színpadnak a külsejét, melynek minden rejtett játékát
tudja már. Nem fogja most már belevinni a hebehurgya fiatalember
bamba bámulatát, hanem egy egyenes és igazságos szellem
itélőképességét. Szenvedélyei kétségkívül tévútra vezethetik; mikor
nem vezetik félre azokat, a kik kiszolgáltatják magukat nekik? De
legalább nem fogják megtéveszteni a mások szenvedélyei. Ha látja
ezeket, a bölcs szemével fogja látni s a példájuk nem csábítja el,
sem az előitéleteik nem vezetik félre.

Mint a hogy van egy a tudományok tanulmányozására alkalmas kor,
ép úgy van annak a kora is, hogy helyesen foghassa fel a világi
szokásokat. A ki nagyon is fiatalon tanulja meg ezeket a
szokásokat, szerintük fog igazodni egész életében, válogatás
nélkül, gondolkodás nélkül és önelégülten ugyan, de nem is tudva,
mit csinál. A ki azonban megtanulja és egyúttal belátja okaikat is,
több itélőképességgel követi, következőleg több biztonsággal és
szeretetreméltósággal is. Adjatok nekem egy tizenkét éves
gyermeket, a ki semmiről sem tud semmit, kötelezem magamat, hogy
tizenöt éves korában ép oly tudóssá teszem, mint a milyen az, a kit
első gyermekkorától fogva tanítottatok; azzal a különbséggel, hogy
a tiéteknek a tudása csakis az emlékezetében van, az enyémé pedig
az itélő képességében. Ugyanígy vezessetek bele egy húsz éves
fiatal embert a világba; ha jól vezetik, egy év alatt
szeretetreméltóbb és okosabban udvarias lesz, mint az, a kit
gyermekkora óta a társaságban neveltek fel, mert az előbbi képes
lévén megérteni az okait minden a kor, a társadalmi helyzet, a nem
szerint igazodó magatartásnak, elvekre tudja ezeket visszavezetni
és alkalmazni előre nem látott esetekre, holott a másik, a kinek
nincs egyéb szabálya, mint  a gyakorlottsága, azonnal zavarba
jön, ha el kell ettől térnie.

A fiatal franczia kisasszonyokat mind klastromokban nevelik
férjhez menetelükig. S észrevenni-e, hogy bajjal jár rájuk nézve,
elsajátítani azt a modort, a mely rájuk nézve annyira új? És
vádolja-e valaki a párisi nőket azzal, hogy félszeg, zavarodott a
modoruk és hogy nem tudják a világi szokásokat, mert nem vétették
fel ezeket velük gyermekkoruktól fogva? Ez az előitélet maguktól a
nagyvilági emberektől ered, a kik nem ismerve semmi fontosabbat,
mint ezt a kis tudományukat, tévesen azt képzelik, hogy nem lehet
elég korán hozzáfogni elsajátításához.

Igaz, hogy nagyon sokáig sem kell késlekedni. Mindenki, a ki
egész ifjúságát a nagyvilágtól távol töltötte, egész világéletében
zavarodott, feszes modorú lesz, mindig rosszkor tesz mindent, durva
és félszeg lesz a fellépése s ettől a megszokástól sohasem szabadul
meg s csak annál nevetségesebbé válik, mennél jobban igyekszik
megszabadulni tőle. Mindennemű tanulásnak megvan a maga ideje,
melyet ismerni kell és megvannak a maga szokásai, melyeket el kell
kerülni. De ezek különösen a mi esetünkben egyesülnek, csakhogy én
nem teszem ki nekik növendékemet a nélkül az óvatosság nélkül, hogy
megóvjam tőlük.

Ha módszerem egy-ugyanazzal a czéllal kielégít minden szempontot
és ha elhárítva egy bajt, ezzel egyúttal egy másiknak is elejét
veszi, akkor úgy vélem, hogy a módszer jó és hogy igazam van. Ezt
véltem látni abban az expediensben, melyet itt sugall nekem. Ha
szigorú és száraz akarok lenni növendékem iránt, elvesztem a
bizalmát és azonnal el fog rejtezkedni előlem. Ha engedékeny és
könnyen kezelhető akarok lenni vagy behúnyom a szememet, mi haszna
van abból, hogy őrködésem alatt áll? Csak igazat adok kihágásainak
és megkönnyítem a lelkiismeretét a magamé rovására. Ha csak abból a
czélból vezetem be a világba, hogy tanítsam, jobban ki fog tanulni,
mint a hogy kívánom. Ha távoltartom mindvégig, akkor mit tanulhat
tőlem? Talán mindent, kivéve az embernek és polgárnak
legszükségesebb művészetét, a felebarátaival való együttélés
művészetét. Ha  nagyon távoleső hasznosságot
tulajdonítok ezeknek a gondoskodásoknak, semmissé lesz rája nézve;
ő csak a jelennel törődik. Ha beérem azzal, hogy szórakozásokat
nyujtok nekik, mi jót teszek vele? Elpusztul és nem tanul
semmit.

Mindebből semmit! Csak az én eljárásom módja gondoskodik
mindenről. A te szivednek, mondom a fiatal embernek, szüksége van
társnőre, menjünk, keressük meg azt, a ki neked megfelel; talán nem
fogjuk könnyű szerrel megtalálni, az igazi érdem mindig ritka, de
ne siessünk és ne is riasztassuk vissza magunkat. Kétségkívül van
ilyen nő és végre is meg fogjuk találni vagy legalább is azt, a ki
leginkább hasonlít hozzá. Ilyen rá nézve ennyire hízelgő czéllal
vezetem be az életbe. Mi többet kell még mondanom? Nem látjátok,
hogy megtettem mindent?

Lefestve előtte szerelme tárgyát, a kit neki szántam,
gondoljátok el, meghallgatásra fogok-e találni, kellemesebbé és
kedvesebbé tudom-e tenni számára azokat a tulajdonságokat, melyeket
szeretnie kell és tudom-e minden érzését arra irányítani, a mit
keresnie vagy kerülnie kell. A legügyetlenebb embernek kellene
lennem, ha előre is el nem tölteném szenvedélylyel, maga se tudja
ki iránt. Nem fontos, hogy a czél, a melyet előtte lefestek,
képzeletbeli legyen, elég, ha elveszi kedvét azoktól, a kik
kísértetbe vihetik; elég, ha mindenütt talál olyan
összehasonlításokat, melyek révén elébe teheti a képzeletbeli
lényeket azoknak a valóságos alakoknak, a kik a szemébe ötlenek és
mi más a valódi szerelem, mint képzeletbeli dolog, hazugság,
illuzió? Az ember bizony jobban szereti a képet, melyet fest
magának, mint a tárgyat, a melyre alkalmazza. Ha azt, a mit az
ember szeret, pontosan olyannak látná, a milyen, nem volna többé
szerelem a világon. Ha az ember megszűnik szeretni, az, a kit
szeret, ugyanolyan marad, a milyen azelőtt volt, de nem látjuk már
ugyanolyannak. A képzelt fátyol lehull s a szerelem eltűnik. Már
pedig ha én nyújtom a képzeletbeli alakot, akkor tőlem függnek az
összehasonlítások és könnyen megakadályozom az illusiót valóságos
személyek segítségével.

Azért azt nem akarom, hogy a fiatal embert rászedjék
 azzal, hogy lefestenek előtte egy
mintaképet, a milyen nem létezhetik; hanem úgy választanám meg
hölgyének a hibáit, hogy kedvére valók legyenek, hogy tessenek
neki, hogy az ő hibáinak megjavítására szolgáljanak. Azt sem
akarom, hogy hazudjanak neki s csaló módon azt mondják neki, hogy a
kit lefestenek előtte, létezik; ha azonban tetszik neki a képmás,
hamarosan kívánni fogja az eredetijét. A kívánságtól a föltevéshez
könnyű az átmenet, csak egy-két ügyes leírás kell hozzá, melyek
szembetünőbb vonásokkal az igazság nagyobb látszatát adják ennek a
képzeletbeli tárgynak. Hajlandó volnék odáig menni, hogy nevet is
adjak neki; nevetve azt mondanám: Nevezzük jövendőbelidet
Zsófiának, Zsófia jót igérő név; ha az, a kit választott, nem
viseli is, legalább méltó lesz a viselésére; előre is
megtisztelhetjük vele. Mindezen részletek után, ha a nélkül, hogy
azt mondanók, igen vagy nem, ürügyekkel kivonjuk magunkat a
dologból, gyanúja bizonyossággá válik; azt fogja hinni, titkot
csinálnak előtte a feleségből, a kit neki szántak és hogy meg fogja
látni, ha megjön annak az ideje. Ha egyszer eljutottunk idáig és ha
jól megválasztottuk a vonásokat, melyeket neki mutatni kell, a
többi már könnyen megy; kibocsáthatjuk a világba csaknem koczkázat
nélkül; csak az érzékei ellen védjétek, a szíve biztonságban
van.

De akár megszemélyesíti a mintaképét, a kit szeretetreméltóvá
tudtam előtte tenni, akár nem, ez a mintakép, ha jón van csinálva,
nem fogja kevésbé hozzávonzani mindenhez a mi hasonlít hozzá és nem
fogja kevésbé eltávolítani mindattól, a mi nem hasonlít hozzá,
mintha volna reális tárgya. Mily előny az arra, hogy megóvjuk
szívét a veszedelmektől, melyeknek személye ki kell hogy téve
legyen, hogy visszafojtsuk érzékeit képzelődése által, hogy azonnal
elvonjuk azoktól a nőktől, a kik állitólag kinevelik, de drágán meg
is fizettetik ezt a nevelést és csak udvariasságra nevelnek egy
fiatal embert, de megfosztják minden tisztességétől! Zsófia olyan
szerény! Milyen szemmel fogja nézni, ha ezek kikezdenek vele?
Zsófiában annyi az egyszerűség! Hogy fog neki tetszeni ezek modora?
Gondolatai oly messze esnek  megfigyeléseitől, hogy
ezek sohasem lehetnek rá nézve veszedelmesek.

Mindazok, a kik gyermekek neveléséről beszélnek, ugyanazokat az
előitéleteket és ugyanazokat az elveket követik, mert rosszul
figyelnek meg és még rosszabbul gondolkoznak. Sem a temperamentum,
sem az érzékek által nem kezdődik a fiatalság eltévelyedése, hanem
a társasági gondolkodásmód által. Ha itt olyan fiúkról volna szó, a
kiket kollegiumokban nevelnek, akkor megmutatnám, hogy ez igaz még
ő rájuk vonatkozólag is, mert az első leczkék, melyeket azok is,
ezek is kapnak, az elsők, melyek gyümölcsöket hoznak, a bűn leczkéi
és nem a természet rontja meg őket, hanem a rossz példa. De hagyjuk
a kollégiumok és kolostorok növendékeit rossz erkölcseikkel együtt;
rajtuk már úgy sincs mód segíteni. Én csak a házi nevelésről
beszélek. Vegyetek egy atyja házában, vidéken, okosan nevelkedett
fiatalembert és vizsgáljátok meg abban a pillanatban, mikor Párisba
jön vagy mikor belép a világba; azt fogjátok találni, hogy
tisztességes dolgokra gondol és az akarata is ép oly egészséges,
mint az elméje; találtok benne megvetést a bűn iránt és borzalmat a
kicsapongás iránt; egy prostituált nőnek már a nevére is látni
fogjátok szemében az ártatlanság megbotránkozását. Merem állítani,
hogy nem akad az ilyen ifjak között egy is, a ki rá tudja szánni
magát, hogy egyedül bemenjen ezeknek a boldogtalanoknak a szomorú
házaiba, még ha tudná is, mire valók és szükségüket érezné.

Hat hónappal ezután nézzétek meg újra ugyanezt a fiatal embert
és nem fogtok ráismerni, szabadszájúsága, nagy hangú nézetei,
fesztelen modora egészen más embernek mutatják, ha azelőtti
egyűgyűségén való csúfolódása, szégyenkezése, ha erre emlékeztetik,
nem mutatná, hogy ő ugyanaz és pirul rajta. Óh, mennyire átalakult
rövid idő alatt! Honnan van az ilyen nagy és hirtelen változás?
Temperamentumának fejlődésétől? A temperamentuma vajjon nem
fejlődött volna-e ép úgy az apai házban is? Pedig ott bizonyosan
nem vette volna fel sem ezt a hangot, sem ezeket a nézeteket. Az
érzékek első gyönyöreitől? Ellenkezőleg.  Mikor
az ember kezdi ezeknek átengedni magát, akkor félénk, nyugtalan,
kerüli a nagyvilágot és a zajt. Az első kéjek mindig rejtelmesek, a
szemérem fűszerezi és elrejti őket; az első szerető nem szemtelenné
lesz, hanem félénkké. Egészen elmerülve egy rá nézve ilyen új
állapotba, a fiatal ember összeszedi magát, hogy élvezze és folyton
attól retteg, hogy elveszti. Ha nagyzoló, akkor se nem kéjelgő, se
nem gyöngéd, a mint dicsekszik; nem élvezett.

Más gondolkozásmód idézte elő ezeket a különbségeket. A szíve
még ugyanaz, de a nézetei megváltoztak. Érzelmei lassabban
változnak s végül ezek által változnak meg s csak akkor lesz igazán
megromolva. Alig lépett bele a világba s már egy második nevelést
nyer benne, a mely teljesen ellentétes az elsővel, általa
megtanulja megvetni, a mit becsült és becsülni, a mit megvetett;
rátanítják, hogy úgy tekintse szülőinek és nevelőinek tanításait,
mint pedáns szószátyárságot, a kötelességeket, melyeket ők
prédikáltak neki, mint gyermekes morált, melyet le kell nézni, ha
az ember felnő. Azt hiszi, becsületbeli kötelessége megváltoztatni
magaviseletét, vállalkozó szellemű lesz vágyak nélkül és nyegle
lesz álszégyenből. Kigúnyolja a jó erkölcsöket, mielőtt megkedvelte
volna a rosszakat és henczeg kicsapongásával, mielőtt kicsapongott
volna. Sohasem fogom elfelejteni a svájczi gárda egy fiatal
tisztjének vallomását, a ki nagyon unta magát bajtársai zajos
mulatságain, de nem mert róluk elmaradni, mert attól félt, hogy ki
fogják csúfolni. «Úgy gyakorlom magamat ebben – mondta – mintha
kedvem ellenére dohányoznám; a megszokás révén majd megjön rá a
kedvem; nem maradhat az ember örökké gyermek».

Így tehát nem annyira az érzékiségtől kell óvni a világba lépő
fiatal embert, mint inkább a hiúságtól; inkább enged mások
hajlamainak, mint a magáéinak és a nagyzolás több kéjenczet csinál,
mint a szerelem.

Ezután a megállapítás után kérdem, van-e a föld hátán jobban
felpánczélozott fiatal ember, mint az enyém, minden ellen, a mi
megtámadhatja erkölcseit, érzéseit, elveit s van-e, a ki jobban
ellent tud állni az örvénynek? Mert mely csábítás  ellen
nincs védve? Ha vágyai a nőkhöz vonzzák, nem találja meg köztük
azt, a kit keres és másfelé forduló szíve visszatartja. Ha az
érzékei izgatják és szorítják, hol találja meg kielégítésüket? A
házasságtöréstől és a kicsapongástól való borzalom ép úgy
visszatartja őt a nyilvános nőktől, mint a férjes nőktől és mindig
e kétféle állapot valamelyikéből erednek a fiatalság kihágásai. Egy
eladó lány lehet kaczér, de nem lesz szemérmetlen és nem fogja
magát nyakába vetni egy fiatal embernek, a ki esetleg elveszi, ha
jóravalónak tartja; különben is rendszerint van valakije, a ki
vigyáz rá. Emil sem lesz a maga részéről egészen magára hagyatva;
mindkettőben meglesz őr gyanánt legalább a félelem és a
szégyenkezés, a melyek elválaszthatatlanok az első vágyaktól; nem
fognak egyszerre a végső bizalmaskodásig eljutni és nem lesz meg rá
az idejük, hogy fokonkint jussanak odáig akadályok nélkül. Hogy
máskép viselje magát, ahhoz már az kell, hogy tanult légyen a
pajtásaitól, hogy megtanulta légyen tőlük, hogy gúnyolódjék a saját
tartózkodásán, hogy őket utánozva szemtelenné legyen. De kicsoda
kevésbé utánzó természetű, mint Emil? Kicsoda vezetteti magát
kevésbbé a divatos kötekedő hang által, mint az, a kinek nincsenek
előitéletei és nem ad semmit a mások előitéleteire? Húsz évig
dolgoztam, hogy felfegyverezzem a gúnyolódók ellen; korábban
kellene felkelniök, hogy bolonddá tehessék, mert az ő szemében csak
az ostobák eszejárása nevetséges és semmi sem tesz érzéketlenebbé a
gúnyolódás iránt, mint ha az ember felette áll a közlekedésnek.
Élczelődés helyett neki érvek kellenek és a míg így áll a dolog,
nem félek attól, hogy fiatal bolondok elvonják tőlem; mellettem van
a lelkiismeret és az igazság. Ha az előitéletnek bele kell
elegyednie, egy húsz éves ragaszkodás is valami; sohasem fogják
vele elhitetni, hogy én hiábavaló oktatásokkal untattam és egy
egyenes és okos szívben egy hű és igaz barát szava túl tudja
kiáltani húsz csábító kiabálását. Miután csak arról van szó, hogy
megmutassam neki, hogy ezek rászedik és mialatt úgy tesznek, mintha
ember számba vennék, a valóságban úgy bánnak vele, mint egy
gyermekkel, én mindig egyszerű, de komoly és világos  leszek
okoskodásaimban, hogy érezze, hogy én bánok vele úgy, mint felnőtt
emberrel. Ezt fogom neki mondani: «Látod, hogy csak a te érdeked, a
mely az enyém is, mondatja velem szavaimat; másképen nem is tudnék
szólani. De miért akarnak ezek a fiatal emberek meggyőzni? Azért,
mert el akarnak csábítani; nem szeretnek téged, nem érdeklődnek
irántad, nincs egyéb indító okuk, mint hogy titokban boszantja
őket, hogy különb vagy náluknál, le akarnak téged alacsonyítani a
saját kis méreteikre és csak azért vetik szemedre, hogy tőlem
vezetteted magad, mert ők maguk akarnak vezetni. Elhiszed-e, hogy
nyerni valód van ebben a választásban? Vajjon az ő bölcsességük
annyival fölötte áll az enyémnek és egynapos barátságuk erősebb,
mint az enyém? Hogy valami súlyt adhassanak csúfolódásuknak, előbb
a tekintélyüknek kellene, hogy súlyt adjanak és miféle
tapasztalatuk van arra, hogy nézeteiket a miéink fölé emeljék? Nem
tesznek egyebet, mint utánoznak más eszteleneket, mint a hogy azt
akarják, hogy most már őket utánozzák. Hogy túltehessék magukat
apáik állítólagos előitéletein, a pajtásaikénak vetik magukat alá.
Nem látom be, mit nyernek ezzel, de azt látom, hogy biztosan
elvesztenek két nagy előnyt: az apai szeretet előnyét, melynek
tanácsai gyöngédek és őszinték és a tapasztalat előnyét, a melynek
révén az ember ítélni tud arról, a mit ismer, mert az apák is
voltak gyermekek, a gyermekek ellenben nem voltak apák.

«De azt hiszed, őszinték legalább bolond elveikben? Szó sincs
róla, kedves Emilem, megcsalják magukat, hogy megcsaljanak téged;
önmagukkal sincsenek egyetértésben: a szivük folyton megczáfolja
őket és gyakran a szájuk is ellentmond nekik. Nem egy közülük
nevetségessé tesz mindent, a mi tisztességes, de kétségbe volna
esve, ha a felesége is úgy gondolkoznék, mint ő. A másik ezt a
közömbösséget az erkölcsök dolgában kiterjeszti még meg sem levő
nejére is, vagy gyalázatossága betetőzéseül már meglevő nejére is;
menj azonban tovább, szólj előtte az anyjáról és várd meg, akar-e
házasságtörésből származó gyermek és feslett életű nő gyermeke
számba menni, a ki hamisan  viseli egy család nevét, a ki
ellopja a természetes örökös apai örökségét s végül türelmesen
engedné-e, hogy törvénytelen gyermek módjára bánjanak vele? Kicsoda
kívánná közülük, hogy az ő lányára borítsák azt a becstelenséget, a
melylyel ő elhalmozza a más lányát? Nincs köztük egy sem, a ki ne
törne életedre, ha vele szemben akarnád gyakorlatilag érvényesíteni
mindazokat az elveket, melyeket beléd oltani igyekszik. Így
leplezik le végül következetlenségüket, úgy hogy megérezni, hogy
egyikük sem hiszi azt, a mit mond. Ime, itt vannak az érvek, kedves
Emilem; mérlegeld az ő érveiket és hasonlítsd össze. Ha én is, mint
ők, gúnyt és csúfolódást akarnék űzni, megláthatnád, hogy ők is
talán ép úgy, vagy még jobban nevetségessé válnának, mint én. De én
nem félek a komoly vizsgálattól. A gúnyolódók diadala rövid
tartamú; az igazság megmarad és az ő esztelen nevelésük
elenyészik».

El sem birjátok képzelni, mily tanulékony lehet Emil húsz éves
korában. Mennyire különbözőképen gondolkodunk! A magam részéről fel
sem tudom fogni, hogy hallgathatott rám tíz éves korában, mert
micsoda befolyásom lehetett rá ebben a korban? Tizenöt évi
gondoskodás kellett hozzá, hogy ezt a befolyást elérjem. Akkor nem
neveltem őt, hanem előkészítettem, hogy neveltessék. Most már
eléggé fel van nevelve arra, hogy tanulékony legyen; fölismeri a
barátság hangját és tud engedelmeskedni az észnek. Meghagyom neki,
az igaz, a függetlenség látszatát, de sohasem volt jobban alávetve,
mivel azért az, mert az is akar lenni. A míg nem tudtam ura lenni
akaratának, ura maradtam a személyének, nem távoztam el tőle egy
lépésre sem. Most néha magára hagyom, mert mindig irányítom. Ha
elhagyom, megölelem és bizodalmas hangon mondom neki: Emil,
rábízlak barátomra, átadlak az ő becsületes szívének, ő fog nekem
felelni te rólad.

Nem lehet egy pillanat alatt megbontani az egészséges vonzalmat,
melyet előzetesen nem zavart meg semmi és eltörölni olyan elveket,
melyek közvetlenül az ész első megismeréseiből erednek. Ha valami
változás történik benne távollétem alatt, sohasem lesz
hosszantartó; sohasem fogja  tudni eléggé elrejteni
magát előttem, hogy észre ne vegyem a veszedelmet a baj előtt és
hogy idején ott ne lehessek a gyógyítással. Az ember nem aljasodik
el egyszerre s nem tanul meg egyszerre színlelni és ha van ember, a
ki ebben a mesterségben ügyetlen, akkor Emil az, kinek nem volt
egész életében egyetlen alkalma sem arra, hogy éljen vele.

Ezen és más hasonló gondoskodásokkal azt hiszem, oly jól
biztosítottam az idegen hatások és a közkeletű nézetek ellen, hogy
szívesebben látnám Páris legrosszabb társaságában, mint egyedül
szobájában, vagy egy parkban, átadva kora minden nyugtalanságának.
Tehet az ember, a mit akar, mindazon ellenségek közt, a kik
megtámadhatnak egy fiatal embert, a legveszedelmesebb és az
egyedüli, a kit nem lehet eltávolítani, ő maga; mindazáltal ez az
ellenség csak a mi hibánkból válhatik veszedelmessé, mert a mint
már ezerszer mondtam, csupán a képzelődés által ébrednek fel az
érzékek. Ezek szükséglete tulajdonképen nem fizikai szükséglet, nem
igaz, hogy igazi szükséglet. Ha soha lasciv tárgy nem érte volna
szemünket, ha soha becstelen gondolat nem hatott volna be
szellemünkbe, az az állítólagos szükséglet talán sohasem éreztette
volna magát velünk és tiszták maradtunk volna, kísértések nélkül,
erőfeszítés nélkül és érdem nélkül. Nem tudni, milyen titkos
erjedéseket keltenek az ifjúság vérében bizonyos helyzetek és
bizonyos látványok, a nélkül, hogy maga is meg tudná fejteni ennek
az első nyugtalanságnak az okait, a melyet nem könnyű lecsitítani
és a mely csakhamar felébred újra. A magam részéről mennél többet
gondolkodom erről a fontos válságról és közeli vagy távoli okairól,
annál jobban meggyőződöm róla, hogy a sivatagban, könyvek nélkül,
tanítások és nők nélkül nevelt magános ember szűzen halna meg,
bármily kort érne is el.

Itt azonban nem efféle vademberről van szó. Ha az ember a hozzá
hasonlók közt s a társadalom számára nevel fel egy embert, akkor
lehetetlen, sőt nem is való mindig ebben az üdvös tudatlanságban
nevelni és a bölcseségre nézve nincs rosszabb, mint félig tudósnak
lenni. Azoknak a tárgyaknak az emléke, melyek értek minket, az
eszmék,  a melyekre szert tettünk, utánunk
mennek a visszavonultságba, megnépesítik akaratunk ellenére sokkal
csábítóbb képekkel, mint a milyenek a tárgyak maguk és a magányt ép
oly végzetessé teszik arra nézve, a ki magával viszi oda őket, mint
a milyen hasznos arra nézve, a ki mindig egyedül marad benne.

Őrködjetek gondosan a fiatal emberen; minden egyébtől meg tudja
óvni magát ő maga, de a ti dolgotok, megóvni őt önmagától. Ne
hagyjátok egyedül se nappal, sem éjjel, legalább is az ő szobájában
aludjatok; ne feküdjék az ágyba, csak mikor elnyomja az álom és
keljen fel azonnal, a mint fölébred. Ne bízzatok az ösztönben, a
mint nem korlátozzátok csak ő rá magatokat; jó, a míg egyedül hat,
de gyanús, a mint összeelegyedik az emberi intézményekkel; nem kell
elpusztítani, hanem szabályozni és ez talán súlyosabb, mint
megsemmisíteni. Nagyon veszedelmes volna, ha arra tanítaná
növendéketeket, hogy megcsalja érzékeit és alkalmakat találjon ki
kielégítésükre; ha egyszer megismerte ezt a veszedelmes pótlást, el
van veszve. Ettől fogva a teste és a lelke mindig enervált lesz; a
sírig fogja hordozni ennek a szokásnak szomorú következményeit, a
legvégzetesebb szokásét, melynek egy fiatal ember rabszolgájává
lehet. Kétségkívül annál jobb volna… Ha a forró temperamentum
viharzása legyőzhetetlenné válik, kedves Emilem, szánlak, de nem
haboznék egy pillanatig sem és nem tűrném, hogy a természet czélja
kijátszassék. Ha kell, hogy egy zsarnok leigázzon, akkor inkább
adlak át annak, a kitől meg tudlak szabadítani; bármi történik is,
könyebben ragadlak el az asszonyoktól, mint önmagadtól.

Húsz éves korig a test növekszik, szüksége van egész anyagára;
ekkor az önmegtartóztatás a természet rendje szerint való és nem
véthet ellene az ember szervezetének sérelme nélkül. A huszadik
évtől fogva az önmegtartóztatás erkölcsi kötelesség; fontos arra,
hogy megtanuljunk uralkodni önmagunkon, hogy urai maradhassunk
étvágyainknak. De az erkölcsi kötelességeknek megvannak a
módosulásai, a kivételei, a szabályai. Ha az emberi gyöngeség
elkerülhetetlenné tesz egy alternativát, a két baj közül válaszszuk
 a kisebbiket; minden körülmények között
jobb hibát elkövetni, mint bűnt elsajátítani.

Gondoljatok arra, hogy itt nem az én növendékemről beszélek,
hanem a tietekről. Szenvedélyei, melyeket erjedésbe hoztatok,
leigáznak benneteket; engedjetek hát neki nyiltan és a nélkül, hogy
ellepleznétek a győzelmét. Ha meg tudjátok neki mutatni igazi
világításában, nem annyira büszke lesz rá, mint inkább szégyelni
fogja és ti megszerzitek a jogot, hogy eltévelyedésében vezessétek,
hogy legalább a meredélyeket elkerültessétek vele. Fontos, hogy a
növendék ne tegyen semmit a tanító tudta és akarata nélkül, még
rosszat sem és százszor többet ér, ha a nevelő jóváhagy egy hibát
és téved, mint hogy a növendéke téveszsze meg és hogy a hiba úgy
követtessék el, hogy ő ne tudjon róla. A ki azt hiszi, be kell
húnyni a szemét valami dolog fölött, csakhamar kénytelen lesz
behúnyni minden fölött; az első megtűrt visszaélés vezet a másikra
és ez a láncz csak minden rend felfordulásával és minden törvény
megvetésével ér véget.

Egy másik tévedés, mely ellen már küzdöttem, a melytől azonban a
kicsinyes szellemek sohasem fognak megszabadulni, hogy mindig a
tanítói tekintélyt affektálják és hogy tökéletes embereknek akarnak
feltűnni tanítványuk lelkében. Ez a módszer észszerűtlen. Hogy nem
látják be, hogy mialatt meg akarják szilárdítani tekintélyüket,
tönkre teszik, hogy ha az ember meghallgatást akar szerezni annak,
a mit mond, azoknak a helyébe kell képzelnie magát, a kikhez fordul
és hogy embernek kell lennie, ha az emberi szívhez akar szólni!
Mindezek a tökéletes emberek soha meg nem hatnak, sem meg nem
győznek; mindig azt mondják róluk, hogy könnyű leküzdeni olyan
szenvedélyeket, melyeket az ember nem érez. Mutassátok meg
gyöngeségeiteket növendéketeknek, ha ki akarjátok gyógyítani az ő
gyöngeségeiből, hadd lássa bennetek ugyanazokat a belső
küzdelmeket, melyeket érez, hadd tanulja legyőzni magát a ti
példátokon, hogy aztán ne mondja, mint a többi: Ezek az aggastyánok
boszankodnak, hogy már nem fiatalok, s úgy akarnak bánni a
fiatalokkal, mint  aggastyánokkal és mivel minden vágyuk
kialudt már, bűnt csinálnak nekünk a mi vágyainkból.

Montaigne mondja, hogy De Langey úrtól egy napon megkérdezte,
hányszor itta le magát a király szolgálatában németországi
követségekor. Én egy bizonyos fiatalember nevelőjétől szeretném
megkérdezni, hányszor ment el rosszhírű helyekre növendéke
érdekében. Hányszor? Ez téves kérdés. Ha az első alkalommal nem
megy el a tobzódónak a kedve örökre attól, hogy újra bemenjen oda,
ha nem hoz onnan magával megbánást és szégyent, ha nem ont keble
könnypatakokat, hagyd el azonnal; csak szörnyeteg ő vagy pedig
ostoba vagy te, sohasem leszesz a számára semmire se jó. De hagyjuk
ezeket a szélső segédeszközöket, melyek ép oly siralmasak, mint
veszedelmesek és a melyek nincsenek semmi kapcsolatban
nevelésünkkel.

Mennyi óvatosságot kell alkalmazni egy jó családból való
fiatalemberrel, mielőtt kiteszszük korunk botrányos erkölcseinek!
Ezek az óvatossági rendszabályok kellemetlenek, de
mellőzhetetlenek; ebben a pontban a hanyagság veszíti el az
ifjúságot, az első kor rendetlenkedései miatt fajulnak el az
emberek s ezért látjuk őket azzá válni, a mik ma. Hitványak és
gyávák még bűneikben is, a lelkük kicsinyes, mert kihasznált testük
időnek előtte megromlott, alig marad bennük elég élet, hogy mozogni
tudjanak. Szubtilis gondolataik anyag nélküli szellemeket mutatnak,
semmi nagyot és nemest nem tud érezni, nincs bennük sem
egyszerűség, sem erő; mindenben lezüllöttek és aljasul gonoszok s
csak hiúk, rosszindulatúak, hamisak, még arra sincs elég
bátorságuk, hogy nagyszabású gonosztevők legyenek. Ilyenek azok a
megvetésre méltó emberek, a kiket az ifjúkori tombolás képez ki; ha
akadna köztük egyetlen egy, a ki temperamentumos és józan tudna
lenni, a ki köztük meg tudná őrizni szívét, vérét, erkölcseit a
példa ragadóssága ellen, harmincz éves korában eltaposhatná
mindezeket a férgeket és kevesebb fáradsággal lehetne úr fölöttünk,
mint önmaga fölött.

Ha származás és szerencse csak egy kissé segítségére lett volna
Emilnek, ő lehetne ez az ember, csak akarnia 
kellene, de sokkal inkább megvetné őket, semhogy érdemesnek tartaná
szolgálata alá vetni. Lássuk őt most közöttük, a mint belép a
világba, nem azért, hogy első szerepet játszszon benne.

Bármily rangban született légyen is, bármily társaságba lép is
be először, fellépése egyszerű és feltünés nélküli lesz; ne is adja
Isten azt a szerencsétlenséget, hogy ragyogjon benne! Azok a
tulajdonságok, melyek első szempillantásra meglepnek, nincsenek meg
benne, nemcsak hogy nincsenek, de nem is akarja, hogy meglegyenek
benne. Sokkal is kevesebb súlyt vet az emberek ítéletére, semhogy
törődjék előítéleteikkel és nem erőlködik azon, hogy becsüljék,
mielőtt megismernék. Föllépésének módja se nem szerény, se nem hiú,
hanem természetes és igaz, nem ismer sem feszességet, sem
tettetést, egy társaság közepett ugyanaz, a mi egyedül és tanuk
nélkül. Vajjon ezért faragatlan, lenéző, figyelmetlen lesz-e bárki
iránt is? Ellenkezőleg, ha egyedüllétében nem veszi semmibe az
embereket, mért venné őket semmibe, mikor velük él? Nem részesíti
őket előnyben önmaga felett a modorában, mert nem részesíti őket
önmaga fölött előnyben a szívében, de ép úgy nem mutat irántuk
olyan közönbösséget, a melyet egyáltalán nem táplál; ha nem tudja
is az udvariasság formuláit, tudja az emberségesség gondját. Nem
szeret senkit szenvedni látni, nem engedi át a helyét másnak
szépelgésből, hanem önként engedi át jóságból, ha látja, hogy
megfeledkeztek róla és ez a megfeledkezés bántja, mert az én fiatal
emberemnek kevésbbé van terhére akarattal állva maradni, mint azt
látni, hogy más valaki kényszerből áll.

Bár Emil általánosságban véve nem becsüli az embereket, nem
mutat irántuk megvetést, mert sajnálja őket és megindul miattuk. Ha
nem tudja is megajándékozni őket a valódi javak iránti hajlammal,
átengedi nekik képzelt javaikat, melyekkel beérik, attól félve,
hogy ha ezeket kurtán-furcsán elveszi tőlük, még boldogtalanabbá
teszi őket, mint a milyenek. Tehát nem vitatkozó és ellentmondó, ép
oly kevéssé kedvükkereső és hizelgő, megmondja véleményét a nélkül,
hogy vitába szállna bárkivel is, mert mindenek felett  szereti
a szabadságot és mert a nyiltság egyike a legszebb jogainak.

Keveset beszél, mert nem sokat igyekszik azon, hogy
foglalkozzanak vele, ugyanennél az oknál fogva csak hasznavehető
dolgokat mond; különben mi indítaná arra, hogy beszéljen? Emil
sokkal képzettebb, semhogy fecsegő lehessen. A sok fecsegés vagy
abból a vágyból ered, hogy elmésnek tartsák, a miről alább fogok
szólani, vagy abból, hogy túlságos fontosságot tulajdonít
apró-cseprő dolgoknak, a melyekről ostoba módon azt hiszszük, hogy
mások ép oly fontosságot tulajdonítanak nekik, mint mi. A ki elég
sok dolgot ismer arra, hogy mindegyiknek megadja a maga értékét,
sohasem beszél nagyon sokat, mert meg tudja becsülni a figyelmet,
melyet feléje fordítanak és a beszéde iránt nyilvánvaló érdeklődést
is. Azok az emberek, a kik keveset tudnak, rendszerint sokat
beszélnek és azok az emberek, a kik sokat tudnak, keveset
beszélnek. Könnyen megérthető, hogy a tudatlan ember fontosnak tart
mindent, a mit tud és megmondja az egész világnak. A tartalmas
ember ellenben nem tárja fel olyan egy könnyen a készletét;
túlságos sok beszélni valója is lenne és még többet lát, a mit
utána mondani kellene, tehát hallgat.

Emil egyáltalán nem ütközik bele mások magaviseletébe, sőt
könnyű szerrel igazodik hozzá, nem azért, hogy tájékozottnak tünjék
fel a szokásokban, sem hogy az udvarias ember modorában
tetszelegjen magának, hanem ellenkezőleg, mert attól tart, hogy
feltünővé válik, hogy kikerülje az észrevétetést és sohasem érzi
jobban magát, mint mikor nem törődnek vele.

Ámbár a világban való belépésekor egyáltalán nem ismeri ennek
szokásait, azért nem félénk és gyáva; ha félrehúzódik, nem
zavarában teszi, hanem azért, mert hogy jól láthasson az ember,
ahhoz az kell, hogy ne lássák, mert az nem sokat nyugtalanítja,
hogy mit gondolnak felőle és cseppet sem fél a nevetségessé
válástól. Ettől van, hogy mindig nyugodt és hidegvérű lévén, nem
zavartatja magát az álszégyentől. Akár nézik, akár nem, mindig tőle
telhető legjobban teszi, a mit tesz és mivel sohasem távolodik el
 önmagától, hogy jól megfigyelhesse a
többieket, olyan könnyedséggel fogja fel szokásaikat, a milyennel
nem birhatnak a közvélemény rabszolgái. Azt lehet mondani, hogy
épen azért fogja fel hamarabb a világ szokásait, mert nem sokat
törődik velük.

Mindazáltal ne tévesztessétek meg magatokat magatartása dolgában
és ne hasonlítsátok össze fiatal urficskáitokéhoz. Határozott, de
nem önelégült, modora fesztelen, de nem megvető, a szemtelen modor
csak a rabszolgákhoz illik, a függetlenségben nincs semmi
affektált. Sohasem láttam, hogy olyan ember, a kinek lelkében
büszkeség volt, kimutatta volna magatartásával; ez az affektáczió
inkább illik a silány és hiú lelkekhez, a kik csak ezzel tudnak
imponálni. Azt olvastam egy könyvben,117) hogy egy nap egy idegen lépett be a híres
Marcel táncztermébe; ez kérdezte, hogy mely országból való. «Angol
vagyok – felelt az idegen.» Angol! válaszolt a tánczos; ön arról a
szigetről való, a hol a polgároknak részük van a közigazgatásban és
részesei a souverain hatalomnak?118) Nem, uram, ez a lehajtott homlok, ez a félénk
tekintet, ez a bizonytalan járás csak egy választófejedelem
czímekkel ellátott rabszolgáját árulja el nekem.

Nem tudom, ez az ítélet nagy ismeretére vall-e az igazi
viszonynak, a mely egy ember jelleme és külseje között van. A magam
részéről, a kinek nincs szerencsém, hogy tánczmester lehessek, épen
az ellenkezőjét gondoltam volna. Ezt mondtam volna: «Ez az angol
nem udvari ember; sohasem hallottam, hogy az udvari embereknek
lehajlott homlokuk és bizonytalan járásuk van; az az ember, a ki
félénk a tánczteremben, lehet hogy nem félénk az alsóházban.»
 Ez a Marcel úr bizonyára megannyi
rómainak tarthatta honfitársait.

Mikor az ember szeret, szerettetni akar. Emil szereti az
embereket, tehát tetszeni akar nekik. Még inkább akar tetszésre
találni a nőknél; kora, erkölcsei, czélja, minden egyesül arra,
hogy táplálja benne ezt a kívánságot. Azt mondom, az erkölcsei,
mert ezek nagyban közreműködnek erre; azok az emberek, a kiknek
vannak erkölcsei, a nők igazi imádói. Nincs meg neki, mint a
többieknek, a gálánskodás tudom is én miféle szójárása, de sokkal
igazabb, gyöngédebb és szívből fakadó a buzgósága. Egy fiatal nő
társaságában százezer kicsapongó közt is megismernék egy erkölcsös
és önmagán uralkodni tudó embert. Itéljétek meg, mi lehet Emil
egészen friss temperamentumával és annyi sok okával, hogy
ellentálljon neki! A nők közelében, azt hiszem, néha félénk és
elfogult lesz, de ez a zavar bizonyára nem lesz nekik kedvük ellen
való és a kevésbbé kikapósak is csak gyakran fogják megtalálni a
módját, hogy élvezzék és fokozzák ezt a zavart. Egyébiránt a
buzgalma észrevehetőleg meg fogja változtatni nyilvánulása módjait
az illetők társadalmi helyzete szerint. Szerényebb és
tiszteletteljesebb lesz az asszonyok iránt, élénkebb és gyöngédebb
a férjhez adó lányok iránt. Nem veszti el szeme elől kutatásai
czélját és mindig az iránt mutat több figyelmet, a ki őt ezekre
emlékezteti.

Senki sem lesz pontosabb minden a természet rendjére alapuló
dologban, sőt a társadalom jó rendje dolgában is, de az előbbieknek
mindig előnyt ad a többiek felett és jobban fog tisztelni egy
magánál idősebb magánembert, mint egy vele egykorú tisztviselőt.
Rendszerint a legfiatalabbak egyike lévén azokban a társaságokban,
a melyekben megfordul, mindig egyike lesz a legszerényebbeknek, nem
azért a hiúságért, hogy alázatosnak tünjék fel, hanem természetes
és az észre alapított érzésből. Nem lesz meg benne egy fiatal
piperkőcz koraérett élnitudása, a ki hogy mulattassa a társaságot,
hangosabban beszél, mint a bölcsek és szavába vág az öregeknek; nem
fog igazat adni annak a feleletnek, melyet egy öreg nemes XV.
Lajosnak  adott, a ki azt kérdezte tőle, a saját
korát vagy a mostanit becsüli-e többre: Felség, én az öregek
tiszteletében töltöttem ifjukoromat, most meg öreg koromat a
gyermekek tiszteletében kell követnem.

Gyöngéd és érzékeny lévén a szíve, de nem becsülve semmire a
közvélemény értékeléseit, bár szeret tetszeni a többieknek, nem
sokat törődik vele, hogy mennyire becsülik meg. Ebből az
következik, hogy szivélyesebb lesz, mint udvarias, hogy sohasem
lesz kényeskedő, sem pompázó a modora és hogy jobban meghatja egy
gyöngédség, mint ezer dicshimnusz. Ugyanezen okoknál fogva nem
fogja elhanyagolni sem modorát, sem magatartását, lehet hogy egy
kis választékosság is lesz öltözékében, nem azért, hogy ízléses
embernek tünjék fel, hanem hogy külsejét kellemesebbé tegye; nem
fog az arany kerethez folyamodni és a gazdagság czégére nem fogja
elékteleníteni öltözékét.

Látni, hogy mindez nem követeli meg tőlem a szabályok tömegét és
csak első nevelésének eredménye. Nagy titkot csinálnak előttünk a
társasági szokásokból, mintha abban a korban, mikor az ember ezeket
a szokásokat elsajátítja, nem tanulná meg természetszerűen és
mintha nem a becsületes szívben kellene keresni az embernek első
törvényeit. Az igazi udvariasság abban áll, hogy jóindulatot
mutatunk az emberek iránt; fáradság nélkül nyilvánul annál, a kiben
megvan; a kiben nincs meg, az kénytelen mesterkéltté tenni
megjelenését.

«A szokásszerű udvariasság legszerencsétlenebb következményeinek
egyike, hogy megtanít arra, hogy mellőzzük az erényeket, melyeket
utánoz. Oltsák belénk a neveléssel az emberségességet és a
jótékonyságot s akkor meglesz bennünk az udvariasság vagy pedig nem
lesz rá szükségünk.

«Ha nincs meg bennünk az az udvariasság, a mely a kedves
modorban nyilvánul, meglesz az, a mely a jóravaló embert és a
polgárt jellemzi; nem lesz szükségünk a hamissághoz folyamodni.

«A helyett, hogy mesterkéltek lennénk, elég a tetszésre, ha jók
vagyunk, a helyett, hogy hamisak legyünk mások gyöngeségeinek
legyezgetésében, elég, ha engedékenyek vagyunk. 

«Azok, a kikkel szemben így járunk el, nem lesznek sem gőgösek,
sem romlottak, csak hálásak lesznek és mind jobban azokká
válnak.»119)

Nekem úgy tetszik, ha van olyan nevelés, a mely elő tudja idézni
az udvariasságnak azt a fajtáját, melyet Duclos kiván, ez az, a
melynek tényét itt megállapította. Mindazáltal megengedem, hogy ily
eltérő nézetekkel Emil nem lesz olyan, mint mindenki és Isten óvja
meg tőle, hogy valaha is olyan legyen! De a miben el fog térni a
többiektől, abban nem lesz se mogorva, sem nevetséges; a különbség
észrevehető lesz a nélkül, hogy kellemetlen volna. Emil, ha úgy
tetszik, szeretetreméltó idegen lesz. Előre is meg fogják bocsátani
különösségeit s ezt mondják róla: Majd ki fog formálódni.
Később egészen hozzászoknak modorához és látva, hogy nem változtat
rajta, meg fogják neki bocsátani s azt mondják: hát ilyen
ő.

Nem fogják ünnepelni, mint valami szeretetreméltó embert, hanem
szeretni fogják, nem is tudni, miért; senki sem fogja dicsőíteni
szellemességét, de szívesen fogják biróvá tenni a szellemes emberek
közt; az ő szelleme szabatos és korlátok közt mozgó lesz, helyes
lesz az érzéke és egészséges az ítélete. Sohasem szalad az új
eszmék után, tehát nem akarja a szellemest játszani. Megérttettem
vele, hogy az embereknek üdvös és igazán hasznos eszmék azok
voltak, a melyeket leghamarább ismertek, hogy minden időben ezek
adják meg a természet igazi kötelékeit és hogy a rendes mértéket
felülmuló szellemeknek, hogy fel tudjanak tünni, csak az emberi
nemre veszedelmes és gyászos eszmék maradnak. Az önmaga
csodáltatásának ez a módja nem igen hatja meg; tudja, hol kell
megtalálnia élete boldogságát és mennyiben járulhat hozzá mások
boldogságához. Ismereteinek köre nem terjed tovább, mint arra, a mi
hasznos. Utja szűk és jól megszabott, nem lévén kisértésben, hogy
kilépjen belőle, összeelegyedve marad azokkal, a kik járnak rajta,
nem akar sem eltévedni, sem ragyogni. Emil egészséges érzékű ember
és nem is akar más lenni;  hiába akarják ezzel a czímmel
gúnyolni, mindig megtisztelve érzi magát általa.

Ámbár a tetszés vágya nem hagyja tökéletesen közönbösnek mások
véleménye iránt, ebből a véleményből csak azt fogja fel, a mi
közvetlenül az ő személyére vonatkozik, a nélkül, hogy törődnék az
önkényes értékelésekkel, melyeknek nincs más törvénye, mint a divat
és az előítéletek. Büszke lesz arra, hogy jól csinálta, a mit
csinált, még arra is, hogy jobban akarja csinálni, mint mások; a
versenyfutásban a leggyorsabb, a birkózásban a legerősebb, a
munkában a legtalpraesettebb, az ügyességet kivánó játékokban a
legügyesebb akar lenni, de nem fogja keresni azokat az előnyöket, a
melyek nem önmaguktól nyilvánvalók és a melyeket mások itéletének
kell megállapítania, mint pl. hogy több szellem van benne, mint
másban, hogy jobban beszél, tudósabb stb. Még kevesebbet fog
tartani azokra, melyek egyáltalán nem tartoznak az ember
személyére, mint pl. hogy előkelőbb származású, hogy gazdagabbnak
tartják, nagyobb a hitele, a tekintélye, hogy nagyobb pompával
tüntetik fel.

Mivel az embereket azért szereli, mert felebarátai, mindenek
felett szeretni fogja azokat, a kik leginkább hasonlítanak hozzá,
mert jónak érzi önmagát és ezt a hasonlóságot az ízlésnek az
erkölcsi dolgokban való azonossága szerint ítéli meg, mindenben, a
mi a jó jellemre tartozik, szivesen fogadja a helyeslést. Nem fogja
pontosan ezt mondani magában: «Örülök, mert helyeselnek», – hanem
ezt: «Örülök, hogy helyeslik, a mi jót tettem, örülök, mert az
emberek, a kik engem megtisztelnek, önmagukat tisztelik meg; a míg
ilyen okosan ítélnek, addig szép dolog bírni a helyeslésüket».

Erkölcseik révén tanulmányozza az embereket a társaságban, mint
a hogy azelőtt szenvedélyeik révén tanulmányozta őket a
történelemben s ezért gyakran lesz módja elmélkedni azon, a mi
hízeleg az emberi szivnek, vagy a mi bántja. Igy filozofál az ízlés
elveiről és ez az a tanulmány, a mely neki való ebben a korban.

Mennél messzebbre megyünk az ízlés keresésében,  annál
jobban eltévedünk; az ízlés nem egyéb, mint a képesség arra, hogy
ítéljünk arról, a mi tetszik vagy nem tetszik az emberek
többségének. Ha ezen túlmégy, nem tudod többé, hogy mi az ízlés.
Ebből nem következik az, hogy több az ízléses ember, mint az
ízléstelen, mert bár az emberek többsége egészségesen ítél minden
tárgyról, kevés az olyan ember, a ki úgy ítél mindenről, mint ez a
többség és ámbár a legáltalánosabb ízlések megegyezése teszi a jó
ízlést, kevés az ízléses ember, ép úgy, mint a hogy kevés a szép
ember, ámbár a legáltalánosabban előforduló vonások egyesülése
teszi a szépséget.

Meg kell jegyezni, hogy itt nem arról van szó, a mit azért
szeretünk, mert hasznos, sem arról, a mit gyűlölünk, mert ártalmas
ránk nézve. Az ízlés csak közönbös, vagy legfeljebb a szánakozás
szempontjából érdekkel biró dolgokra vonatkozik, nem pedig azokra,
melyek szükségleteinkre vonatkoznak; hogy ezekről ítéljünk, ahhoz
nincs szükség ízlésre, elég maga az étvágy is. Ez teszi oly
nehezekké és úgy látszik oly önkényesekké is a tisztán ízlésbeli
ítéleteket, mert az ösztönön kívül, a mely meghatározza, nem látni
az ítéletek okát. Meg kell továbbá különböztetni az ízlésbeli
törvényeket az erkölcsi dolgokban és a fizikai dolgokban. Ezekben
az ízlés elvei teljesen megmagyarázhatatlanoknak tünnek fel. De
fontos dolog megállapítani, hogy mindenbe, a mi utánzás dolga,
belevegyül valami erkölcsi;120) így lehet megmagyarázni azokat a szépségeket,
melyek fizikaiaknak tünnek fel és a melyek nem igazán azok. Ehhez
hozzátennék, hogy az ízlésnek megvannak a helyi szabályai, melyek
ezerféle tekintetben függővé teszik az éghajlattól, az
erkölcsöktől, a kormányformától, az intézményektől; hogy továbbá
vannak, melyek az életkortól, a nemtől, a jellemtől függenek és
hogy ebben az értelemben nem kell vitatkozni az ízlésekről.

Az ízlés természetes tulajdonsága minden embernek, de nincs meg
mindenikben egyforma mértékben, nem fejlődik  ki
mindenkiben egyforma fokban és mindenkiben alá van vetve különböző
okokból eredő változásoknak. Az ízlés mértéke, melylyel bírhat az
ember, attól az érzékenységtől függ, melyet az ember szerzett,
kulturája és formája pedig azoktól a társaságoktól függ, melyekben
az ember élt. Először is nagyszámú társaságban kell élni, hogy sok
összehasonlítást tehessen az ember. Másodszor szükség van
szórakoztató és tétlen társaságra, mert a tevékenyekben nem az
élvezet a szabály, hanem az érdek. Harmadszor pedig olyan
társaságokra van szükség, melyekben az egyenlőtlenség nem túlságos
nagy, a hol a közvélemény zsarnoksága mérsékelt és a hol inkább a
gyönyör uralkodik, mint a hiúság; mert az ellenkező esetben a divat
elfojtja az ízlést és többé nem azt keresik, a mi tetszik, hanem a
mi feltünő.

Az utóbbi esetben már nem igaz, hogy a többség ízlése az igazi
jó ízlés. Miért? Mert a tárgya változik. Akkor a tömegnek nincs már
saját ítélete, már csak azok után ítél, a kiket önmagánál
hozzáértőbbeknek hisz, nem azt helyesli, a mi jó, hanem a mit azok
helyeselnek. Minden időben gondoskodjatok róla, hogy minden
embernek meglegyen a saját véleménye s a mi aztán önmagában nézve a
legkellemesebb, az nyeri el a szavazatok többségét.

Az emberek munkáikban csak utánzás által csinálnak szépet. Az
ízlés minden igazi mintája a természetben van. Mennél jobban
eltávolodunk a mestertől, annál jobban eltorzulnak a képeink. Aztán
mintáinkat azokról a dolgokról veszszük, a melyeket szeretünk; a
képzelt szép pedig, alá levén vetve a szeszélynek és a
tekintélynek, nem egyéb, mint a mi tetszik azoknak, a kik vezetnek
minket.

A művészek, a nagyurak, a gazdagok azok, a kik vezetnek minket,
őket pedig érdekük vagy hiúságuk vezeti. Egy részük azért, hogy
fitogtassák gazdagságukat, más részük azért, hogy hasznot húzzanak
belőle, versenyezve keresik a pazarlás új meg új eszközét. Ezáltal
a nagy fényűzés elfoglalja uralmát és megszeretteti azt, a mi nehéz
és költséges, akkor az állítólagos szép nem hogy utánozná a
természetet, csak azzal szép, hogy ellenkezik vele. Mindenütt hamis
az ízlés, a hol tékozló. 

Különösen a két nem érintkezésében nyeri jó vagy rossz formáját
az ízlés; művelése szükségszerű eredménye e társaság czéljának. De
ha az élvezés könnyűsége meggyöngíti a tetszés vágyál, az ízlésnek
el kell fajulnia s azt hiszem, ez egy másik oka, és pedig a
legérthetőbbek egyike, hogy miért függ a jó ízlés a jó
erkölcsöktől.

Kérjetek tanácsot a nők ízlésétől a fizikai dolgokban és
azokban, a melyek az érzékek ítéletétől függnek s a férfiakétól az
erkölcsi dolgokban, s azokban, a melyek inkább az értelemtől
függnek. Ha az asszonyok azok lennének, a miknek lenniök kellene,
az illetékességük körébe eső dolgokra szorítkoznának és mindig jól
ítélnének, de mióta az irodalom biráiul tolakodtak fel, mióta arra
adták magukat, hogy ítéljenek a könyvekről és minden áron könyveket
írjanak, azóta nem értenek többé semmihez. Azok az írók, a kik a
tudós nőktől kérnek tanácsot műveikre nézve, mindig biztosak benne,
hogy rossz tanácsokat kapnak; a piperkőczök, a kik öltözékükre
nézve kérnek tanácsot, mindig nevetségesen vannak öltözve.
Nemsokára alkalmam lesz szólni a női nem igazi tehetségeiről, ezek
művelése módjáról és azokról a dolgokról, melyekre vonatkozólag
döntéseit meg kell hallgatni.

Ezek azok az elemi megfontolások, melyeket elvekül állítanék
fel, mikor Emillel olyan tárgyról okoskodom, a mely abban a
helyzetben, a melyben van és abban a kutatásban, melylyel el van
foglalva, épen nem közönbös. És kire nézve lehetne közönbös? Annak
az ismerete, a mi lehet kellemes vagy kellemetlen az embereknek,
nemcsak annak szükséges, a kinek szüksége van rájuk, hanem annak
is, a ki hasznukra akar lenni; fontos, hogy tessék nekik, hogy
szolgálhasson nekik, az írás művészete pedig épen nem haszontalan
tanulmány, ha arra használjuk fel, hogy meghallgattassuk az
igazságot.

Ha abból a czélból, hogy műveljem tanítványom ízlését,
választanom kellene azok közt az országok közt, melyekben ez a
művelés még ezután fog megszületni és azok közt, a melyekben már
elfajzott, a retrográd irányt követném; az utóbbiakban kezdeném az
útját és az előbbiekben fejezném  be. Ennek a
választásomnak oka az, hogy az ízlés elfajzik a szerfölötti
kényességtől, a mely érzékenynyé tesz olyan dolgok iránt, melyeket
az emberek tömege nem vesz észre; ez a kényesség a vitatkozó
szellemére vezet, mert mennél szubtilisabbá teszszük a tárgyakat,
annál jobban sokszorozódnak; ez a szubtilitás az érzéket kényesebbé
és kevésbbé egységessé teszi. Ekkor annyi ízlés alakul ki, a hány a
fej. Az arról való vitákban, hogy melyik az előbbre való, a
filozófia és a felvilágosodás kitágul és így tanul meg az ember
gondolkozni. Finom megfigyeléseket csak nagyon széles körű emberek
tehetnek, mert ezek a megfigyelések az összes többiek után ötlenek
fel és a nagyszámú társaságokhoz kevéssé hozzászokott emberek
kimerítik figyelmüket a nagy vonásokkal. Nincs talán hely a művelt
világon, a hol az általános ízlés rosszabb volna, mint Párisban.
Mindazáltal ebben a fővárosban művelődik ki a jó ízlés és kevés
becsben álló könyv jelenik meg Európában, a melynek szerzője ne
járt volna a maga kiművelése czéljából Párisban. A kik azt hiszik,
hogy elég olvasni a könyveket, melyek itt készülnek, azok tévednek;
sokkal többet lehet tanulni az írókkal való társalgásból, mint
könyveikből, pedig nem is az írók azok, a kiktől a legtöbbet lehet
tanulni. A társaságok szelleme fejleszti ki a gondolkozó főt és oly
messzire viszi a látást, a menynyire csak mehet. Ha van benned a
lángésznek egy szikrája, tölts egy évet Párisban, csakhamar
kifejlődik belőled mindaz, a mivé lehetsz vagy pedig sohasem lesz
belőled semmi.

Meg lehet tanulni gondolkozni azokon a helyeken is, a hol a
rossz ízlés uralkodik, csak nem szabad úgy gondolkozni, mint azok,
a kiknek ilyen rossz az ízlésük; ezt pedig nehéz dolog elkerülni,
ha az ember nagyon sokáig maradt velük. Segítségükkel
tökéletesíteni kell az itélés eszközét, kikerülve annak oly módon
való használatát, mint ők. Óvakodnék tőle, hogy odáig műveljem Emil
ítéletét, hogy egészen megváltozzék és mikor elég finom lesz az
érzéke, hogy érezze és összehasonlítsa az emberek különböző
ízlését, az övét egyszerűbb tárgyakra irányítanám.

Még tovább is mennék, hogy megtartsam tiszta és 
egészséges ízlését. A szórakozások tömkelegében is tudnék vele
hasznos társalgásokat kezdeni és ezeket mindig olyan dolgokra
irányítva, melyek tetszenek, gondom lenne rá, hogy ezeket ép oly
mulatságosakká tegyem rá nézve, mint tanulságosakká. Ez az olvasás
és a kellemes könyvek ideje, ez az ideje annak, hogy megtanítsam
elemezni egy beszédet és fogékonynyá tegyem az ékesszólás és a
nyelv minden szépsége iránt Nem sokat ér megtanulni magukat a
nyelveket, ezek tudása nem olyan fontos, mint a hogy hiszik, hanem
a nyelvek tanulása vezet az általános grammatika ismeretére. Azért
kell megtanulnunk latinul, hogy jól tudhassunk francziául, a két
nyelvet tanulmányoznunk kell és összehasonlítanunk egymással, hogy
meglássuk a beszélés művészetének szabályait.

Van ezenkívül az ízlésnek bizonyos egyszerűsége, a mely a szívre
hat és a mely csak a régiek irásaiban található fel. Az
ékesszólásban, a költészetben, az irodalom minden fajában meg fogja
őket találni, nem különben a történelemben is, tartalomilag bővekül
és ítéletben józanokul. A mi íróink ellenkezőleg keveset mondanak
és sokat beszélnek. Nem az a módja a mi ítéletünk művelésének, hogy
a magukét mindig törvényül szabják elénk. A kétféle ízlés
különbsége érezhető minden emlékükben, még a sirokon is. A mi
sirjaink el vannak halmozva dicsbeszédekkel, a régiekén tényeket
lehetett olvasni.


Sta, viator; heroem
calcas.





Ha ezt a sírfeliratot egy ókori emléken találtam volna, akkor is
azonnal kitaláltam volna, hogy korunkból való, mert nálunk semmi
sem gyakrabbi, mint a hősök, holott az ókoriaknál ritkábbak voltak.
A helyett, hogy azt mondták volna valakiről, hogy hős, azt mondták
volna meg, a mit tett, hogy hős legyen. Ennek a hősnek sírfeliratát
hasonlítsuk össze az elpuhult Sardanapaléval:


Én építettem Tarsust és
Anchialét egy nap alatt és most halott vagyok.





Melyik mond többet véleményetek szerint? A mi lapidáris
 stílusunk a maga dagályával csak arra
jó, hogy felfújja a törpéket. A régiek olyanoknak mutatták volna az
embereket, a milyenek és látni lehetett, hogy emberek. Xenophon,
mikor dicsőité néhány árulás által elesett vitéz emlékét a tízezrek
visszavonulásában, ezt mondja: Harczban és barátságban
feddhetetlenül haltak meg. Ez az egész, de gondoljátok meg,
ebben az oly rövid és egyszerű beszédben mennyire tele lehetett az
író szíve. Szerencsétlen, a ki ezt nem találja elragadónak.

Thermopylaeban egy márványba vésve ezeket a szavakat lehetett
olvasni:


Vándor, mondd meg Spártának,
hogy sokan fekszünk itt, engedelmeskedve szent
törvényeinek.





Mindjárt meglátni, hogy nem a Feliratok Akadémiája szövegezte
ezt.

Csalódnám, ha növendékem, a ki oly csekély értéket tulajdonít a
szavaknak, nem fordítaná figyelmét első sorban ezekre a
különbségekre és ha ezek nem volnának befolyással olvasmányainak
megválasztására. Elragadtatva Demosthenes férfias ékesszólásától,
ezt fogja mondani: Ez aztán a szónok! De ha Cicerót olvassa, ezt
fogja mondani: Ez csak ügyvéd.

Általában véve Emilnek több kedve fog telni a régiek könyveiben,
mint a mieinkben, már csak azért is, mert az elsők lévén, a régiek
vannak a legközelebb a természethez és mert az ő lángelméjük inkább
a sajátjuk. Mondhat akármit La Motte és Terrason abbé, nincs igazi
észszerű haladás az emberi nemben, mert mindent, a mit az egyik
oldalon nyerünk, elveszítünk a másik oldalon, mert minden szellem
mindig ugyanarról a pontról indul ki és mert mind az az idő, a mit
arra fordítunk, hogy tudjuk, mit gondoltak mások, el lévén veszve a
magunk eszével való gondolkodás megtanulására nézve, több a
megszerzett ismeretünk és kevesebb a szellemi erőnk. Szellemünk, ép
úgy mint korunk, arra van begyakorolva, hogy mindent eszközökkel
csináljon és semmit önmaga által. Fontenelle azt mondta, hogy
mindez a vita a régiekről és a modernekről arra 
zsugorodik össze, hogy tudjuk, a régi fák nagyobbak voltak-e, mint
a maiak. Ha a földmívelés megváltozott volna ez a kérdés nem volna
jogosulatlan.

Miután így eljuttattam Emilt a tiszta irodalom forrásaihoz,
megmutatom neki a modern kompilátorok víztartóiban levő
leöntéseket; ujságokat, fordításokat, szótárakat. Egy
szempillantást vet mindenre, aztán abbahagyja, hogy soha vissza ne
térjen hozzá. Hogy mulattassam, meghallgattatom vele az akadémiák
fecsegését is és megfigyeltetem vele, hogy mindegyik azok közül, a
kikből ezek az akadémiák állnak, mindig többet ér egyedül, mint a
testületben; ebből magától le fogja vonni a következtetést
mindezekre a szép intézményekre vonatkozólag.

Elvezetem a látványosságokba nem azért, hogy az erkölcsöket,
hanem hogy az ízlést tanulmányozza, mert ízlés különösképen itt
nyilatkozik meg azok számára, a kik tudnak gondolkozni. Ne törődj
az életszabályokkal és erkölcscsel, mondom neki, nem itt kell
azokat tanúlni. A színház nem az igazság számára való, hanem arra,
hogy kedvében járjon az embereknek és mulattassa őket; nincs az az
iskola, a hol oly jól meg lehetne tanulni az embereknek való
tetszést és az emberi szív érdeklődésének fölkeltését. A színház
tanulmányozása a költészet tanulmányozására vezet, pontosan ugyanaz
a czéljuk. Mily szikrája lobban fel benne az ízlésnek, mily
élvezettel fog a költők nyelvével, a göröggel, a latinnal, az
olaszszal foglalkozni! Ezek a tanulmányok rá nézve kényszer nélküli
mulatságok lesznek s csak annál nagyobb hasznára válnak;
gyönyörteljesek lesznek neki abban a korban és olyan körülmények
között, a mikor a szív oly elbűvölten érdeklődik a szépségnek
minden fajtája iránt, a mely arra való, hogy meghassa. Képzeljétek
el egy felől az én Emilemet, másfelől egy kollegiumi suhanczot, a
mint az Aeneis negyedik könyvét, vagy Tibullust vagy Plato
Symposionját olvassa. Mily különbség! Hogy felindul az egyiknek a
szive attól, a mi a másikra nem is hat! Oh, derék fiatalember,
hagyd abba, szakítsd meg olvasásodat, nagyon is fel vagy indulva;
én akarom ugyan, hogy a szerelem nyelve tessék neked, de azt nem,
hogy félre vezessen,  légy érzékeny ember, de bölcs ember is
légy. Ha csak e kettő egyike vagy, akkor semmi se vagy. Egyébiránt
akár viszi valamire, akár nem, a holt nyelvekben, a bölcsészetben,
az nekem nem fontos. Azzal nem fog kevesebbet érni, ha nem tud is
mindebből semmit és nem ezekről a haszontalanságokról van szó a
nevelésében.

Főczélom, a mikor a szépnek minden formájában való szeretetére
tanítom, hogy erre irányítsam vonzalmait és ízlését, hogy
megakadályozzam természetes hajlamainak elváltozását s hogy ne
keresse egy napon a gazdagságában boldogságának eszközét, melyet
önmagához közelebb kell megtalálnia. Mondtam különben, hogy az
ízlés nem egyéb, mint az apró dolgokkal való bánni tudás és ez
nagyon igaz, de miután az apró dolgok szövevényétől függ az élet
kellemessége, az ilyen gondoskodás egyáltalán nem közömbös, mert
általa tanuljuk meg az életet betölteni azokkal a javakkal, melyek
birtokunkban vannak, abban a teljes értékben, a melylyel ránk nézve
bírhatnak. Nem az erkölcsi javakat értem itten, melyek a lélek
helyes alkatától függnek, hanem azokat, a melyek az érzékiség, a
valódi gyönyör dolgai, leszámítva a közvélemény előitéleteit.

Engedjék meg, eszmémnek jobb kifejtése kedvéért, hogy elhagyjam
egy pillanatra Emilt, kinek tiszta és egészséges szive nem
szolgálhat szabályul senkinek és önmagamban egy érthetőbb példát
keressek, az olvasó erkölcseihez közelebb állót.

Vannak helyzetek, melyek olybá tünnek fel, mintha
megváltoztatnák a természetet és új formába öntik, már akár jobba,
akár rosszabba, az embereket, a kik ezeket a helyzeteket
elfoglalják. A poltron vitézzé lesz, ha belép a navarrai ezredbe.
Nemcsak a katonaságnál szerezheti meg a testületi szellemet és
ennek nem csupán jó hatása érezteti magát. Százszor gondoltam arra
borzalommal, hogy ha elég szerencsétlen lettem volna egy olyan
hivatalt betölteni, a milyenre gondolok, egy bizonyos országban,
akkor csaknem elkerülhetetlenül zsarnokká, vérszopóvá, a nép
megrontójává, a fejedelmek ártalmává, az emberiségnek, minden
méltányosságnak, az erény minden fajtájának született ellenségévé
váltam volna. 

Ugyanígy, ha gazdag volnék, mindent megtettem volna, a mit kell,
hogy azzá legyek; tehát szemtelen és aljas lennék, csak önmagam
iránt érzékeny és kényes, mindenki más iránt kérlelhetetlen és
durva, a csőcselék nyomorúságainak megvető szemlélője; mert csak
csőcseléknek hívnám a szükölködőket, hogy elfelejthessem, hogy
egykor magam is az ő osztályukhoz tartoztam. Végül gyönyöreim
eszközévé tenném gazdagságomat, a melylyel kizárólagosan
foglalkoznék és eddig a pontig olyan lennék, mint a többiek
mind.

De azt hiszem, abban nagyon különbözném a többiektől, hogy
inkább érzéki és kéjvágyó volnék, mint gőgös és hiú és hogy sokkal
inkább merülnék el az elpuhult fényűzésbe, mint a fitogtató
fényűzésbe. Még kissé szégyelném is nagyon fitogtatni gazdagságomat
és azt hinném, mindig látom az irigyet, a kit lesujt az én pompám,
a mint fülébe zúgja szomszédainak: Itt a gazember, a ki fél, hogy
felismerik, hogy az.

A javaknak abból a végtelen áradatából, melyek a földet
elhalmozzák, kikeresném azt, a mi nekem a legkellemesebb és a mit
legjobban elsajátíthatnék. Ezért gazdagságom első felhasználása az
volna, hogy szabad időt és szabadságot vásárolnék magamnak, a mihez
hozzávenném az egészséget, ha ez pénzért kapható volna, de mivel ez
csak mértékletesség árán kapható és mivel egészség nélkül nincs
igazi élvezet az életben, csupa érzékiségből is mértékletes
volnék.

Mindig oly közel maradnék a természethez, a mennyire lehet, hogy
hízelegjek az érzékeknek, melyeket tőle nyertem, biztos lévén
benne, hogy mennél többet elegyit önmagából gyönyöreimbe, annál
valódiabbaknak találnám azokat. Az utánzás tárgyainak
kiválogatásában mindig a természetet venném mintának,
kedvteléseimben neki adnám az előnyt, ízlésemben tőle kérnék mindig
tanácsot, étkeimben mindig azokat választanám ki, melyeket ő készít
el legjobban és a melyek a legkevesebb kézen mennek keresztül, míg
asztalunkra jutnak. Óvakodnék a csalók hamisítványaitól és elébe
mennék az élvezetnek. Együgyü és faragatlan inyenczségem nem
gazdagítana meg egy vendéglőst, nem adna el nekem 
aranyért mérget hal helyett, asztalom nem volna elborítva a
nagyszerű piszok és messzeföldi dögök pompájával; saját
fáradságomat pazarolnám érzékiségem kielégítésére, mert akkor ez a
fáradság maga is élvezet és fokozza a várt gyönyört. Ha a világ
végéről való étket akarnék megízlelni, Apicius módjára inkább
elmennék megkeresni, mint hogy elhozassam ide, mert a
legválasztékosabb étkek mindig híjával vannak egy fűszernek, a
melyet nem hoznak velük és a melyet semmiféle szakács nem tud nekik
megadni; azon éghajlat levegőjének, mely termette őket.

Ugyanennél az oknál fogva nem utánoznám azokat, a kik csak ott
érzik jól magukat, a hol nincsenek, mindig ellenmondásba hozzák az
évszakokat az éghajlatokkal, a kik télen a nyarat keresik, a telet
a nyárban, hideget keresnek Olaszországban, meleget az északon, nem
gondolva arra, hogy mikor azt hiszik, hogy menekülnek az évszakok
zordonsága elől, megtalálják azokon a helyeken, a hol az emberek
nem tanultak meg védekezni ellene. Én helyben maradnék vagy az
ellenkezőjét tenném, igyekeznék kiélvezni minden évszakból mindazt,
a mi benne kellemes és minden éghajlatból, a mi különös sajátsága.
Akkor olyan változatosságát nyerném az élvezeteknek és a
szokásoknak, a melyek nem hasonlítanának egymáshoz és mindig a
természetből folynának; a nyarat Nápolyban tölteném, a telet
Szentpéterváron, hol az enyhe zefirt lehelve be, félig lefekve
Tarentum hűs barlangjaiban, hol egy jégpalota ragyogásában, lihegve
és elfáradva a bál fáradalmaitól.

Asztalom készletében, lakásom díszében utánozni akarnám az
évszakok változatosságát és mindegyiknek kiélvezném a gyönyöreit, a
nélkül, hogy elébe nyúlnék az eljövendőknek. A természet rendjének
ilyetén megzavarása fáradságos és nem épen ízléses, akarata
ellenére ragadjuk el akkor termékeit, melyeket nem szívesen és
áldástalanul ad és a melyeknek nem lévén sem finomsága, sem íze,
nem tudják sem a gyomrot táplálni, sem az ínyt csiklandozni. Semmi
sem ízetlenebb, mint a primeurök; egyik-másik párisi gazdag
ember csak nagy költséggel éri el kemenczéivel és melegházaival,
hogy az egész évben rossz főzelék és rossz 
gyümölcs kerül az asztalára. Ha volna cseresznyém, a mikor fagy és
illatos dinnyém tél közepén, mily élvezettel ízlelném, holott az
inyem nem érzi szükségét, hogy megnedvesíttessék és felfrissüljön?
A kánikula forróságában talán nagyon jól esnék a nehéz gesztenye?
Vajjon többre becsülném-e, mikor a kemenczéből kikerül, a
piszkénél, az epernél és frissitő gyümölcsöknél, melyeket minden
vesződség nélkül kínál a föld? A ki január havában erőszakolt
növényekkel, halvány és illattalan virágokkal halmozza el
kandallóját, nem feldiszíti a telet, hanem eldíszteleníti a
tavaszt, megfosztja magát az első ibolya megkeresésének, az első
bimbó felkutatásának gyönyörétől, attól az örömben elragadtatott
felkiáltástól: «Emberek, nem vagytok elhagyatva, a természet él
még!»

Hogy jól legyek kiszolgálva, kevés volna a szolgám; ezt már
mondtam, de jó újra elmondani. A polgár több igazi szolgálatot kap
egyetlen inasától, mint a herczeg a tíz léhütőtől, a kik
körülveszik. Százszor gondoltam, hogy ha mellettem van asztalomon a
poharam, abban a pillanatban ihatom, a mikor kedvem tartja, holott
ha dúsan feldíszített asztalnál ülök, húsz hangnak kell kiáltania:
«italt!» – míg szomjamat olthatom. Minden rosszul van téve,
a mit más által tétet az ember, akárhogy rendezi is be. Nem
küldenék a kereskedőkhöz, hanem magam mennék hozzájuk; azért
mennék, hogy az embereim össze ne szűrjék a levet velük előttem,
hogy jobban válaszszak és olcsóbban fizessek; azért mennék, hogy
kellemes testgyakorlatot végezzek, hogy lássam kissé, mi történik a
házamon kívül; ez felüdít és néha tanulságos is; végül azért
mennék, hogy menjek, ez is mindig valami. Az unalom a túlságosan
ülő életmódból keletkezik; ha az ember sokat jár, keveset
unatkozik. A portás és az inas rossz tolmácsok, nem szeretném, ha
mindig ezek az emberek volnának köztem és a világ között, zörgő
kocsiban sem szeretnék mindig az emberek között járni, mintha attól
félnék, hogy meg találnak szólítani. Annak az embernek a lovai, a
ki a maga lábán szokott járni, mindig kéznél vannak, ha fáradtak
vagy betegek, ő tudja legelőbb és nem fél attól, hogy odahaza kell
maradnia ily ürügy alatt, a  mikor a kocsisa jó napot
akar magának csinálni; útközben nem ejti kétségbe száz akadály, sem
nem kell egy helyben maradnia, mikor repülni szeretne. Végül: ha
senki sem szolgál ki bennünket oly jól, mint önmagunk, akkor akár
ha hatalmasabbak vagyunk mint Nagy Sándor és gazdagabbak mint
Krözus, csak olyan szolgálatokat kell másoktól elfogadnunk, a
melyeket magunk nem tudunk elvégezni.

Nem kivánnék palotát lakásul, mert ebben a palotában is csak egy
szobában laknék, a közös helyiség mind senkié és személyzetem
minden szobája ép oly idegen volna nekem, mint a szomszédomé. A
keletiek, bár nagyon élvezetre vágyók, egyszerűen laknak és
butorozkodnak. Az életet utazásnak tekintik, a házukat szállásnak.
Ez az álláspont nem igen fog rajtunk, többi gazdagokon, a kik úgy
rendezkedünk be, mintha örökké élnénk, nekem azonban más volna az
álláspontom, a mely ugyanarra az eredményre vezetne. Az én
szememben úgy tünnék fel, hogyha oly nagy készülettel rendezkedem
be egy helyen, ez olyan volna, mintha száműzném magamat minden más
helyről és úgyszólván bebörtönözném magamat palotámba. Elég szép
palota a világ, nem minden a gazdagé-e, ha élvezni akarja? Ubi
bene, ibi patria, ez az ő jelszava; az ő házi tűzhelye azok a
helyek, a hol a pénz mindenre képes, az ő hazája mindenütt van, a
hova pénzes szekrénye át tud jutni, mint a hogy Fülöp magáénak
tekintett minden olyan várat, a melybe egy pénzzel megrakott öszvér
bele tudott jutni.121) Miért vegyem körül magamat falakkal és
kapukkal, mintha sohasem akarnék belőlük kimenni? Ha járványos
betegség, háború, lázadás elkerget egy helyről, megyek egy másikra
és szállásom már előttem odaérkezett. Miért vesződjem vele, hogy
magam csináljak magamnak szállást, holott építenek a számomra
mindenütt a világon? Mikor az élet úgy sürget, mért készítsek
magamnak annyira előre élvezeteket, melyeket már mától fogva
megtalálhatok? Az ember nem szerezhet magának 
kellemes sorsot, ha folytonosan ellentétbe helyezkedik önmagával.
Így vetette szemére Empedokles az agrigentumiaknak, hogy úgy
egymásra halmozzák az élvezeteket, mintha csak egy élni való napjuk
volna és hogy úgy építenek, mintha sohasem kellene
meghalniok.122)

Egyébiránt mire való nekem oly terjedelmes lakás, mikor olyan
kevesem van, a mivel benépesíthetem és még kevesebbem, a mivel
betölthetem? Butoraim egyszerűek, mint az ízlésem, nem volna sem
képtáram, sem könyvtáram, különösen ha szeretnék utazni és értenék
a képekhez, akkor tudnám, hogy az ilyen gyűjtemények sohasem
teljesek és hogy annak hiánya, a mi nincs meg benne, több bánatot
okoz, mintha semmije sem volna az embernek. Ebben a bőség teszi a
nyomorúságot; nincs az a gyűjtő, a ki ezt ne érezte volna. Ha az
ember ért hozzá, ne gyűjtsön: nincs az embernek mutogatni való
gyűjteménye, ha hasznát tudja venni magamaga számára.

A játék nem gazdag embernek való szórakozás, hanem foglalkozás
nélküli emberek menedéke, holott nekem az élvezeteim sokkal több
dolgot adnának, semhogy volna annyi elvesztegetni való időm.
Egyáltalán nem játszom, magányos és szegény ember létemre,
legfeljebb néha sakkot, pedig már ez is sok. Ha gazdag volnék, még
kevesebbet játszanék és csakis kicsiny téttel, hogy se ne lássak
elégedetleneket, sem magam az ne legyek. A játék érdeke a melynek a
gazdagnál nincs indító oka, csakis rosszul berendezett szellemben
válhatik szenvedélylyé. A nyereség, melyet a gazdag ember a
játékban szerezhet, rá nézve mindig kevésbbé érezhető, mint a
veszteség és mivel a mérsékelt játékok berendezése, a mely idő
folyamán fölemészti a nyereséget, azt véleményezi, hogy általában
véve inkább vesztességgel, mint nyereséggel végződnek, helyes
okoskodás mellett nem lehet valami nagy élvezetet találni olyan
szórakozásban, a melyben mindennemű koczkázat az ember ellen szól.
A ki a szerencse kedvezésével táplálja hiúságát, keresheti ezt
sokkal kecsegtetőbb alkalmakon és ezek a kedvezések  nem
nyilvánulnak kevésbbé a legkisebb játékban, mint a legnagyobban. A
játék kedvelése a kapzsiság és az unalom gyümölcse csak üres
szellemben és szívben ver gyökeret és én azt hiszem, bennem van
elég érzés és ismeret arra, hogy ellehessek ilyen potlószer nélkül.
Gondolkodó embereket ritkán látni, hogy valami nagy kedvüket
találnák a játékban, a mely a gondolkodás szokását megzavarja vagy
meddő kombinácziókra fordítja; a tudomány által előidézett hasznok
egyike, talán az egyetlen is, hogy kissé tompítja ezt a szennyes
szenvedélyt; inkább abban gyakorolják magukat, hogy bizonyítsák a
játék hasznosságát, mint hogy ráadják magukat. Én a magam részéről
a játékosok között küzdenék ellene és nagyobb élvezetem telnék
benne, hogy gúnyolódjam rajtuk, mikor veszteni látom őket, minthogy
elnyerjem a pénzüket.

Ugyanaz lennék magánéletemben, mint a világgal való
érintkezésemben. Azt akarnám, hogy a vagyonom mindenütt jóllétet
terjeszszen és sohasem éreztessen egyenlőtlenséget. Az öltözék
cziczomája ezerféle tekintetben kényelmetlen. Hogy megőrizzem az
emberek közt minden lehető függetlenségemet, oly módon szeretnék
öltözve lenni, hogy bármily rangú körben helyemen való lehessek és
hogy ne tünjek fel egyikben sem; hogy affektálás nélkül, külsőm
minden változtatása nélkül a nép közé való legyek a kurtakocsmában
és beváljak Palais Royal társaságában is. Ezáltal jobban ura volnék
magaviseletemnek és módomba ejteném mindig az összes társadalmi
osztályok élvezeteit. Mondják, vannak nők, a kik bezárják ajtajukat
himzett ruhaújjak előtt és csakis csipkébe öltözött embereket
fogadnak; én tehát másutt tölteném az időmet; ha azonban ezek a nők
fiatalok és csinosak, néha fölvehetném a csipkét is, hogy legalább
az éjszakát náluk töltsem.

Társaságom egyedüli köteléke a kölcsönös ragaszkodás, az ízlések
egyezése, a jellemek megfelelő volta; mint ember adnám át magamat
neki, nem mint gazdag és sohasem tűrném, hogy a varázsát
megmérgezze az érdek. Ha bőségem meghagyna bennem valami
humanitást, messzire kiterjeszteném szolgálataimat és
jótéteményeimet, de társaságot szeretnék  magam
körül látni, nem pedig udvart, barátokat, nem pedig pártfogoltakat;
nem patronusa lennék vendégeimnek, hanem házigazdája. A
függetlenség és az egyenlőség meghagyná összeköttetéseimben a
jóakarat minden tisztaságát és a hova a kötelesség és az érdek
semmikor sem hatolna be, ott egyedül a szórakozás és a barátság
volna a törvény.

Az ember nem vásárolja sem barátját, sem szeretőjét. Könnyű
nőket szerezni pénzért, de az arra való, hogy egyiknek se legyen az
ember a kedvese. A szerelem nem hogy vásárolható volna, hanem a
pénz csalhatatlanul megöli. A ki fizet, az lehet a
legszeretetreméltóbb ember: már csak azért is, mert fizet, nem
szerethetik sokáig. Csakhamar más valaki számára fog fizetni,
vagyis inkább ezt a más valakit fizetik meg az ő pénzével. Ebben a
kettős kötelékben, melyet az érdek alkot, a szerelem, becsület,
igazi élvezet nélküli tobzódásban a kapzsi, hűtlen és nyomorult nő,
a kivel az a hitvány ember, a ki ép úgy pénzt kap tőle mint ő, úgy
bánik, mint a hogy ő bánik azzal az ostobával, a ki őt fizeti,
mindkettővel kiegyenlítette a számláját. Kellemes dolog volna
bőkezűnek lenni az iránt, a kit szeret az ember, ha ez nem
jelentene vásárt. Én csak egy módját tudom annak, hogy ezt a
hajlamot kielégítsük kedvesünkkel szemben a szerelem megmérgezése
nélkül; ha mindenünket neki adnók s aztán ő tartana el bennünket.
Csak az a kérdés, hol az az asszony, a kivel szemben az az eljárás
nem eszeveszettség.

A ki azt mondta: «Lais enyém a nélkül, hogy én az övé lennék»,
értelem nélküli szót mondott. Az a bírás, a mely nem kölcsönös, nem
ér semmit; ezzel legfeljebb a nemet zárhatjuk, de nem az egyént. A
hol pedig nincs meg a szerelemben az erkölcs, minek csinálnánk nagy
dolgot a többiből? Semmit sem könnyebb megtalálni. Ebben a
tekintetben az öszvérhajcsár közelebb van a boldogsághoz, mint a
milliomos.

Oh, ha eléggé ki lehetne nyomozni a bűn következetlenségeit,
mennyire messze találnók számításától, még ha elérné is, a mit
akart! Miért ez a barbár mohóság az ártatlanság 
megrontására, hogy az ember áldozatot csináljon magának egy fiatal
lényből, melyet védelmezni kellett volna és hogy ezzel az első
lépéssel kikerülhetetlenül belerántsuk a nyomoruság örvényébe, a
melyből csak a halál fogja kiszabadítani? Brutalitás, hiúság,
butaság, tévelygés és semmi több. Még ez a gyönyör sem a természet
szerint való, hanem a képzelődés szerint való és pedig a
leghitványabb képzelődés szerint való, miután az önmaga
megvetéséből folyik. A ki az utolsó embernek érzi magát, az fél a
másokkal való összehasonlítástól és első akar lenni, hogy kevésbbé
gyűlöletes legyen. Nézzétek meg, vajjon azok, a kik legjobban
vágynak erre az inyenczfalatra, a szeretetreméltó, tetszetős,
fiatal emberek-e, a kiknek inkább meg lehetne bocsátani, ha
válogatósak? Nem, a kinek szép a külseje, vannak előnyei és
érzései, az nem igen fél szeretője tapasztaltságától, illő
bizalommal mondja neki: «Te ismered a gyönyöröket, nem baj; az én
szivem olyan gyönyöröket igér neked, a milyeneket sohasem
ismertél.»

De a kicsapongáshoz szokott vén szatir, a kiben nincs semmi
megnyerő, semmi kimélet, semmi tekintet, semmiféle becsületesség, a
ki képtelen és méltatlan arra, hogy tessék bármely oly nőnek is, a
kinek van fogalma a szeretetreméltóságról, azt hiszi, mindezt
kipótolhatja a fiatal szűznél azzal, hogy megelőzi a meggondolást
gyorsasággal és elsőül izgatja fel érzékeit. Utolsó reménye, hogy
az ujdonság ingerével kelt tetszést; tagadhatatlanul ebben van
ennek a szeszélynek titkos indító oka; de téved, az irtózás, melyet
kelt, semmivel sem kevésbbé természetes, mint azok a vágyak,
melyeket fel akarna ingerelni. Csalódik bolond várakozásában is;
magának a természetnek gondja van rá, hogy visszaszerezze jogait;
minden nő, a ki eladja magát, már odaadta magát és mivel olyannak
adta oda magát, a ki tetszik neki, megteszi azt az
összehasonlítást, melytől az illető fél. Képzelt gyönyört vásárol
tehát és semmivel sem irtóznak tőle kevésbbé.

A magam részéről, bárhogy megváltoznék is, ha gazdag lennék, van
egy pont, a melyben sohasem változnék meg. Ha nem maradna bennem
sem erkölcs, sem erény, megmaradna  legalább valami
kedvtelés, valami értelem és valami finomság és ez megóvna attól,
hogy vagyonomat bolond módra agyrémek után való szaladgálásra
pocsékoljam, hogy erszényemet és életemet arra pazaroljam, hogy
megcsalassam és kinevettessem magamat gyermekek által. Ha fiatal
volnék, a fiatalság gyönyöreit keresném és ezeket akarván minden
kéjükkel, nem mint gazdag ember keresném őket. Ha az maradnék, a mi
vagyok, máskép állna a dolog, okosan a korom gyönyöreire szorítanám
magamat; azokat a kedvteléseket űzném, a melyeket élvezni tudok és
elfojtanám azokat, melyek csak szenvedésemre válnának. Nem tenném
ki deres szakállamat a fiatal leányok megvető csúfolódásának, nem
tudnám elviselni, hogy ízetlen kedveskedéseim megundorítsák őket,
hogy a saját költségemen a legnevetségesebb elbeszélések anyagát
szolgáltassam nekik és hogy el kelljen képzelnem, mint írják le a
vén majom hitvány élvezeteit, boszúból azért, hogy elviselték őket.
Ha a rosszul leküzdött megszokás régi vágyaimat szükségekké
változtatta volna, talán kielégíteném őket, de szégyenkezve, de
pirulva önmagam miatt. Elválasztanám a szenvedélyt a szükséglettől
és lehető legjobban rendezkedném be és ehhez ragaszkodnám: nem
csinálnék gyöngeségemből foglalkozást és mindenek felett nem
akarnám, hogy egynél több tanú is legyen rá. Az emberi életnek
vannak más örömei, ha ezek elhagyják az embert; ha hiú módon azok
után futunk, a melyek eltünnek, akkor megfosztjuk magunkat azoktól
is, a melyek megmaradtak nekünk. Változtassuk kedvteléseinket
éveink szerint, ne téveszszük össze sem az életkorokat, sem az
évszakokat: legyen az ember minden időben önmaga és ne szálljon
harczba a természettel. Az ilyen hiábavaló erőlködés felőrli az
életet és nem engedi, hogy felhasználjuk.

A nép nem igen unatkozik, élete tevékeny, ha szórakozásai nem
változatosak is, de ritkák, sok fáradságos nap teszi rá nézve
izletessé a néhány ünneplő napot. A hosszú munkák és rövid
szabadidők váltakozása helyettesíti nála az élvezetek
füszerességét. A mi a gazdagokat illeti, ezeknek nagy ostora az
unalom, annyi nagy költséggel felhalmozott szórakozás közepett,
annyi tetszésükre összesereglő  ember közt megemészti és
megöli őket az unalom; azzal töltik az életüket, hogy menekülnek
tőle és hogy utóléri őket; elviselhetetlen súlya rájuk nehezedik;
különösen a nőket, a kik nem tudják sem elfoglalni magukat, sem
mulatni nem tudnak, emészti az unalom idegesség neve alatt,
borzasztó betegséggé válik rájuk nézve, a mely néha elveszi eszüket
és végül életüket. Én a magam részéről nem ismerek borzasztóbb
sorsot, mint egy csinos párisi nő sorsa, a kedves kis gavallér
sorsa után, a ki ehhez a nőhöz ragaszkodik s maga is tétlen
asszonynyá válik s így kétszeresen eltávolodik a maga helyzetétől
és a kit a hiúsága, hogy a nők körül szerencsés ember hirébe
kerüljön, arra kényszerit, hogy elviselje a legszomorúbb napok
ürességét, a melyeket emberi teremtmény valaha elviselt.

Az illedelem, a divat, szokások, melyek a luxusból és a finom
tónusból származnak, a legkietlenebb egyhanguságba szorítják az
élet folyását. Az élvezet, melyet mások szemeláttára akarnak
élvezni, el van veszve mindenki számára: nem élvezzük sem azok
számára, sem a magunk számára.123) A nevetségesség, melytől az általános előitélet
legjobban fél, mindig vele van, hogy zsarnoka legyen és
megbüntesse. Az ember csakis bizonyos meghatározott formák által
válik nevetségessé; a ki váltogatni tudja helyzeteit és élvezeteit,
ma eltörli a tegnapi benyomást, semmivé válik az emberek
emlékezetében, de élvez, mert teljesen önmaga minden órában és
minden dologban. Az én egyedül állandó formám ez lenne: bármely
helyzetben csak ezzel a helyzettel magával foglalkoznék és minden
napot önmagában vennék, mintegy függetlenül a tegnaptól és a
holnaptól. A mint a nép fia lennék a nép fiai közt, falusi ember
lennék a falusi emberek  közt és ha a mezei gazdálkodásról
beszélnék, nem gúnyolódnék rajtam a paraszt. Nem építenék magamnak
várost a falun, sem nem raknám vidéki házam elé a Tuileriákat.
Valami kellemes, árnyas domboldal lejtőjén volna egy kis falusi
házam, fehér ház zöld ablakvédőkkel és bár a zsuppfödél minden
évszakban a legjobb, pompázó módon előnyt adnék nem a komor
palának, hanem a cserépnek, mert csinosabb és derültebb, mint a
zsupp, mert az én hazámban sohasem födik a házakat máskép s így ez
emlékeztetne kissé ifjúságom boldog idejére. Udvarúl baromfiudvart
tartanék és istállóúl nehány tehénre való istállót, hogy legyen
tejem, a mit nagyon szeretek. Volna zöldséges kertem és park
helyett egy csinos csalitosom, a milyenről alább lesz szó. A
gyümölcs rendelkezésére volna bízva a sétálóknak, nem tartaná
számon s nem szedné össze a kertészem, fösvény pompám nem tárna ki
a szemek elé nagyszerű fasorokat, a melyekhez alig mer az ember
hozzáérni. Ez a kis pazarság kevésbe kerűlne, mert menedékhelyemet
valami távoli tartományban keresném, a hol kevés pénzt és sok
gyümölcsöt lát az ember és a hol a bőség és szegénység
uralkodik.

Itt inkább válogatott, mint nagyszámú társaságot gyűjtenék össze
jó barátokból, a kik szeretik az élvezetet és értenek hozzá,
nőkből, a kik fel tudnak kelni karosszékükből és részt tudnak venni
a mezei játékokban s néha a csipkeorsó és a kártya helyett kezükbe
veszik a horgászózsinórt, a lépvesszőt, az aratónők tarlóját és a
vinczellérek kosarát. Itt el volna feledve a város minden szokása
és falusiakká válva a falun, egész tömeg különféle mulatságra adnók
magunkat, melyek minden este megnehezítenék a választást a másnapra
vonatkozólag. A testgyakorlat és a tevékeny élet megújítaná
gyomrunkat és az izlésünket. Minden étkezésünk lakoma volna, a
melyben a bőség kedvesebb volna, mint a választékosság. A vidámság,
a mezei munkák, a bohó játékok, a világ legelső szakácsai és a
finom inyenczségek bizony nevetségesek azoknak az embereknek, a kik
napkelte óta talpon vannak. A felszolgálás ép oly kevéssé volna
kimért, mint elegáns; ebédlő terem volna 
mindenütt, a kertben, a csónakban, egy fa alatt, néha messze egy
élőforrás mellett, zöldelő friss füvön, bükkfák és mogyoróbokrok
alatt; a víg vendégek hosszú sora vinné énekelve a lakoma
készletét; a gyep volna az asztal és szék, a forrás széle szolgálna
tálaló asztalul, a csemege pedig a fákon csüngne; a fogások minden
rend nélkül következnének, az étvágy fölmentene minden czeremónia
alól, mindenki nyiltan önmagát tolná előtérbe a többi előtt s nem
bánná, ha a többiek ép úgy előtérbe tolnák magukat előtte; ebből a
szivélyes és mértéktartó fesztelenségből durvaság, képmutatás,
kényszer nélkül százszorta kedvesebb, tréfás czivakodás támadna,
mint az udvariaskodás, alkalmasabb arra, hogy összefűzze a
szíveket.

Nem volna tolakodó inas, a ki kilesi beszédünket, halkan
kritizálná magunkviseletét, mohó szemmel számlálná falatainkat,
azzal mulatna, hogy megváratna minket az itallal és morogna a
túlságos hosszas ebéd miatt. Magunk lennénk a magunk szolgái, hogy
a magunk gazdái lehessünk, mindenkit kiszolgálna mindenki; az idő
telnék, hogy észre se vennők, a lakoma pihenés volna és addig
tartana, a míg a nap heve. Ha valami munkájához visszatérő paraszt
menne el mellettünk, szerszámaival a vállán, felvidítanám a szívét
néhány jó szóval, egy-két pohár jó borral, melytől vidámabban
viselné nyomorúságát és én is megtalálnám az élvezetemet, hogy
belsőleg kissé felindulnék és titokban ezt mondanám magamban: Még
ember vagyok.

Ha a község lakosait valami mezei ünnep csődítené össze, az
elsők között jelennék meg csapatommal, ha szomszédomban házasságot
köthetnének, melyeket jobban megáld az ég, mint a városiakat, akkor
tudnák, hogy én szeretem az örömöt és meghívnának. Vinnék ezeknek a
derék embereknek néhány ajándékot, egyszerűt, mint ők, a melyek
hozzájárulnának az ünnephez és viszonzásul megbecsülhetetlen jókat
kapnék, a hozzám hasonlók előtt oly kevéssé ismert jókat: a
nyiltságot és az igazi örömöt. Vigan vacsoráznék hosszú asztaluk
végén; karban velük dalolnék valami régi falusi éneket és
örömestebb tánczolnék a fészerükben, mint az operai bálon.


Mindeddig minden pompásan megy, mondják. De a vadászat? Falusi
élet az, vadászat nélkül? Értem, csak tanyát akartam és ebben nincs
igazam. Föltételezem, hogy gazdag vagyok, kizárólagos élvezetekre,
romboló élvezetekre van szükségem; az egészen más dolog. Szükségem
van földbirtokra, erdőre, vadőrökre, csőszökre, földesúri jogokra,
különösen pedig tömjénre és szentelt vízre.

Nagyon jól van. De ennek a birtoknak lesznek jogaikra féltékeny
szomszédai, a kik vágyakoznak bitorolni mások jogait, a csőszeink
összeczivakodnak és talán a gazdáik is; ebből viszálykodások,
panaszok, gyűlölködések s mindenesetre pörök keletkeznek; ez már
nem nagyon kellemes. A bérlőim nem látják szivesen, hogy földjeiken
az én nyulaim és veteményeikben az én vadkanaim garázdálkodnak;
mindegyik, ha már nem meri megölni az ellenséget, a mely
elpusztítja munkája gyümölcsét, legalább el szeretné kergetni
mezejéről; miután a napot földjeik művelésével töltötték, az
éjszakát őrzésükkel kellene tölteniök; volnának kutyáik, dobjaik,
tülkeik, csengőik; mindezzel a zenebonával megzavarnák álmomat.
Akaratom ellenére ezeknek a szegény embereknek a nyomorára
gondolnék és nem tudnám megállni, hogy ne tegyek magamnak
szemrehányást miatta. Ha herczegi dicsőségben volna részem, mindez
nem igen érintene, de nekem parvenünek, újdonsült gazdagnak, még
kissé polgárias szivem van.

Ez még nem minden; a vad bősége kisértetbe ejtené a vadászokat,
minduntalan vadorzókat kellene büntetnem; szükségem lenne
börtönökre, börtönőrökre, lövészekre és gályákra; ezt mind elég
kegyetlen dolognak tartom. Ezeknek a szerencsétleneknek a feleségei
megostromolnák a kapumat és kellemetlenkednének síránkozásukkal;
vagy el kellene őket kergetni, vagy meg kellene őket verni. A
szegény emberek, a kik nem orvvadászkodtak és kiknek a vadaim
elpusztitanák a vetését, szintén eljönnének panaszkodni; amazok
azért kapnának büntetést, mert megölték a vadat, emezek
tönkremennének, mert kimélték. Micsoda keserves alternativa!
Mindenfelől csak a nyomort látnám és csak nyögést hallanék; ez azt
hiszem, nagyon megzavarhatja  az élvezetet, a mely a
foglyok és nyulak tömeges gyilkolásában rejlik.

Ha el akarod tüntetni az élvezetekkel járó kellemetlenségeket,
ne engedd őket kizárólagossá válni; mennél többet hagysz meg
közösnek az emberekkel, annál tisztábban fogsz mindig élvezni.
Mindabból tehát, a mit tegnap mondtam, nem tennék semmit, hanem a
nélkül, hogy változtatnék kedvteléseimen, azokat, a melyeket
magamnak szánok, kevesebb költséggel követhetném. Mezei
tartózkodási helyemet olyan országban ütném fel, a hol a vadászat
szabadjára áll mindenkinek és a hol meg lehetne a zavartalan
élvezetem. A vad ritkább lenne, de több ügyesség kellene
megkereséséhez és több élvezet volna megtalálásában. Emlékszem a
szívdobogásra, melyet apám érzett az első fogoly röptére és az
örömujjongásra, a melylyel megtalálta a nyulat, a melyet egész nap
keresett. Igen, azt állítom, hogy mikor egyedül a kutyájával,
fölszerelve puskával, vadásztáskájával, lőportartójával és kicsiny
zsákmányával este hazatért, a fáradtságtól elcsigázva és tüskéktől
összetépve, jobban meg volt a napjával elégedve, mint a ti összes
divatos vadászaitok, a kik jó lovon, húsz töltött fegyvertől
kisérve, csak váltogatják a puskát, lődöznek és gyilkolnak maguk
körül, hozzáértés nélkül, dicsőség nélkül és csaknem mozgás nélkül.
Az élvezet tehát nem kisebb és a vele járó kellemetlenség elmarad,
ha az embernek nincs sem őrizni való birtoka, sem megbüntetni való
orvvadásza, sem kínozni való szegény embere; ez elég ok arra, hogy
inkább így tegyünk. Bármit tesz az ember, nem lehet vég nélkül
kínozni az embereket a nélkül, hogy az illetőnek valami baja ne
essék és a nép folytonos átkai előbb-utóbb keserűvé teszik a
vadászzsákmányt.

Még egyszer mondom: a kizárólagos élvezetek az élvezet halála.
Az igazi élvezetek azok, a melyekben az ember osztozik a néppel; a
melyekben egyedül akar részesedni, azok nem az övéi. Ha a falak,
melyeket parkom körül emelek, hamar klastrommá teszik számomra a
parkot, nem tettem nagy költség árán egyebet, mint hogy
megfosztottam magamat a séta élvezetétől, tehát kénytelen vagyok
ezt a  távolban keresni. A tulajdon démona
megfertőztet mindent, a mihez hozzáér. A gazdag mindenütt úr akar
lenni, holott csak ott érzi jól magát, a hol nem az; kénytelen
mindig menekülni önmaga elől. A magam részéről ebben a tekintetben
gazdagságomban is azt tenném, a mit szegénységemben tettem. Most
gazdagabb vagyok a mások vagyonából, mint a milyen a magaméból
lehetnék, magamévá teszek mindent, a mire kedvem van, a
szomszédságomban; nincs nálamnál elhatározottabb hódító; bitorlom
még a fejedelmek jogait; megkülönböztetés nélkül magamnak
tulajdonítok minden nyílt területet, a mely tetszik nekem; neveket
adok nekik, az egyiket parkommá teszem, a másikat teraszszommá és a
gazdájuk vagyok, ettől a pillanattól fogva büntetlenül sétálok
bennük s gyakran visszatérek beléjük, hogy megőrizzem
tulajdonjogomat, úgy használom a talajt, a hogy akarom azzal, hogy
rajta járok és sohasem fognak meggyőzni róla, hogy a telek névleges
gazdája több hasznát veszi a pénznek, melyet húz utána, mint én a
területnek. Ha árkokkal, kerítésekkel akarnak boszantani, nem sokat
bánom, a vállamra veszem a parkomat és leteszem másvalahol; a
környéken van elég hely a számára és sokáig fosztogathatom a
szomszédaimat a nélkül, hogy elveszteném menedékhelyemet.

Ime, egy kis kisérlet a jó ízlésre, a kellemes időtöltés
kiválasztására; ilyen szellemben lehet élvezetet találni benne; a
többi mind illuzió, nagyrész ostoba hiúság. A ki eltávolodik
ezektől a szabályoktól, bármi gazdag lehet, a pénzeért csak
szemetet kap és nem ismeri meg soha az élet értékét.

Kétségkívül azt fogják ellenem vetni, hogy ilyen élvezetek
módjában vannak minden embernek és hogy élvezetükhöz nem kell
gazdagnak lenni. Épen ez az, a mihez el akarok jutni. Az embernek
van élvezete, ha akarja, hogy legyen; csak a képzelődés tesz
mindent nehézzé, mert elűzi előlünk a boldogságot és százszor
könnyebb boldognak lenni, mint annak látszani. Az ízléses és igazán
élnivágyó ember nem tud mihez fogni a gazdagsággal; elég neki, ha
szabad és önmaga ura. A ki jó egészségnek örvend és megvan mindene,
a mi szükséges, elég gazdag, ha kitépi a szívéből  a
képzelődés javait; ez a Horatius aurea mediocritas-a.
Pénzeszsákok, keressetek tehát valami más alkalmazást
gazdagságotoknak, mert az élvezet szempontjából nem ér semmit. Emil
mindezt nem fogja jobban tudni, mint én, de tisztább lévén a szíve,
még jobban fogja érezni és minden tapasztalata a világban csak meg
fogja ebben erősíteni.

Mindig így töltve időnket, mindig keressük Zsófiát és nem
találjuk meg. Fontos volt, hogy ne akadjunk rá olyan hamar, tehát
ott kerestük, a hol biztos voltam benne, hogy nincs jelen.124)

Végre már sürgőssé válik az ügy, ideje igazán keresni, hogy ne
csináljon magának egyet, a kit Zsófiának tekint, hogy aztán későn
lássa be tévedését. Isten veled tehát, Páris, híres város, a zaj, a
füst, a sár városa, a hol a nők nem hisznek a becsületben, sem a
férfiak az erényben. Isten veled Páris, a szerelmet, a boldogságot,
az ártatlanságot keressük, soha sem lehetünk elég távol tőled.







ÖTÖDIK KÖNYV.

Eljutottunk tehát az ifjúság utolsó tényéhez, de még nem vagyunk
a megoldásnál.

Nem jó dolog, hogy az ember egyedül legyen. Emil már férfi;
társnőt ígértünk neki s kell is, hogy adjunk neki társnőt. Ez a
társnő Zsófia. Hova való? Hol találjuk meg? Hogy megtalálhassuk,
ismernünk kell. Ha előbb tudjuk, hogy ki ő, jobban meg fogjuk tudni
ítélni a helyeket, melyeken lakik és ha megtaláltuk is, még mindig
nincs minden elintézve. Miután a fiatal nemes gyermek, –
mondja Locke – kész a házasságra, ideje, hogy hölgye mellett
hagyjuk. Ezzel fejezi be munkáját. A magam részéről, nem lévén
abban a szerencsés helyzetben, hogy nemes embert neveljek, óvakodni
fogok Locket ebben utánozni.

ZSÓFIA VAGY A NŐ.

Zsófiának úgy kell nőnek lennie, a hogy Emil férfi, azaz meg
kell benne lenni mindannak, a mi faja és neme természetének
megfelel, hogy betölthesse helyét a fizikai és erkölcsi világban.
Kezdjük tehát az ő neme s a miénk egyezéseinek és különbségeinek
vizsgálatán.

Mindenben, a mi nem a nemet illeti, a nő ember: ugyanazok a
szervei, ugyanazok a szükségletei, ugyanazok a képességei; a
gépezet ugyanazon mód szerint van megszerkesztve, egyes részei
ugyanazok, működésük is ugyanaz, alakja hasonló és bármiféle
szempontból tekintjük is, csak egy s más tekintetben különböznek
egymástól.

A mi a nemet illeti, ebben a férfi és nő között mindenütt vannak
megegyezések és vannak különbségek: összehasonlításuk  azért
jár nehézséggel, mert nehéz meghatározni az egyiknek s a másiknak
szervezetében azt, a mi a nemre tartozik s a mi nem. Az
összehasonlító anatómia, sőt az egyszerű szemlélet útján is
találunk köztük bizonyos általános különbségeket, melyek látszólag
nem tartoznak a nemre, holott mégis reá tartoznak, de olyan
kapcsolatok révén, melyeket nem bírunk észrevenni; nem tudjuk,
meddig terjedhetnek ezek a kapcsolatok; az egyedüli dolog, a melyet
biztosan tudunk, az, hogy a mi megegyezés van bennük, az a faj
dolga, a mi pedig különbözés, az a nem dolga. Ez alatt a kettős
szempont alatt annyi megegyezést és annyi ellenkezést találunk
bennük, hogy talán a természet csodáinak egyike, hogy két ily
hasonló lényt tudott alkotni, egyúttal ennyire különbözőknek
alkotva őket.

Ezek a megegyezések és ezek a különbségek befolyással kell, hogy
legyenek az erkölcsi alkatra; ez a következtetés észszerű, megfelel
a tapasztalatnak és feltárja a nemek elsőbbségéről vagy
egyenlőségéről szóló viták hiábavalóságát; mintha a két nem
mindegyike a maga sajátságos rendeltetése szerint haladva a
természet czéljai felé, nem volna ebben tökéletesebb, mint ha
jobban hasonlítana a másikhoz. Abban, a mi bennük közös, egyenlők,
abban, a mi bennük különböző, nem hasonlíthatók össze. A tökéletes
nő és a tökéletes férfi szellemben nem szabad, hogy jobban
hasonlítsanak egymáshoz, mint arczban; a tökéletesség nem tud sem
többet, sem kevesebbet magába foglalni.

A nemek egyesülésében mindegyik fél egyformán járul hozzá a
közös czélhoz, de nem egyforma módon. Ebből a különbözőségből
születik meg az első megállapítható különbség az egyiknek is, a
másiknak is az erkölcsi viszonylataiban. Az egyiknek aktívnak és
erősnek kell lennie, a másiknak passzívnak és gyöngének; szükségkép
úgy kell lennie, hogy az egyik akarjon és kérjen, a másiktól
elegendő, hogy kissé ellenálljon.

Ha ez az elv megáll, az következik belőle, hogy a nő egyenesen
arra való, hogy a férfinak tessék. Hogy a férfi is tessék a maga
részéről a nőnek, az kevésbbé közvetlen szükség: az ő érdeme a
hatalmában van; ő épen az által tetszik,  hogy
erős. Ez nem a szerelem törvénye, megengedem, hanem a természet
törvénye, a mely előbbrevaló a szereleménél.

Ha a nő arra van alkotva, hogy tessék és leigáztassek,
kellemessé kell magát tennie a férfi előtt, a helyett, hogy kihívja
őt: az ő ereje bájaiban van, ezek által kell a férfit
kényszerítenie, hogy megtalálja és használja erejét. A legbiztosabb
módja az erő fölélesztésének, ha szükségessé teszik az ellenállás
által. Akkor hozzájárul az önszeretet a vágyhoz és az egyik
triumfál azon a diadalon, melyet a másik kivívatott vele. Innen
születik meg a támadás és a védelem, az egyik nem merészsége s a
másik félénksége, végül a szerénység és szemérem, melylyel a
természet felruházta a gyöngét, hogy alávesse magának az
erőset.

Kicsoda gondolná azt, hogy a természet az egyiknek is, a
másiknak is egyaránt ugyanazokat a kezdő lépéseket írja elő és hogy
az elsőnek, a kiben a vágy fölkél, egyúttal az elsőnek is kell
lennie, a ki a vágyat kinyilvánítja? Mily sajátságos félszegsége az
ítéletnek! Mikor a vállalatnak oly különböző következményei vannak
a két nemre nézve, természetes-e, hogy mindkettő ugyanazzal a
merészséggel szánja rá magát? Hogy lehet nem venni észre, hogy
ekkora különbség mellett a közös kezdésben, ha az egyikre nem róná
rá a tartózkodás azt a mérsékletet, melyet a másikra a természet
ráró, hamarosan mindkettőnek romlása lenne belőle és hogy az emberi
nem épen azok által az eszközök által pusztulna el, melyek
fentartására vannak rendeltetve? Tekintve, hogy a nők mily könnyen
tudják fölingerelni a férfiak érzékeit és szívük mélyében a csaknem
kialudt tűz maradványait fellobbantani: ha volna olyan
szerencsétlen éghajlat a világon, a hol a filozófia bevezette volna
azt a szokást, különösen a meleg éghajlatú országokban, a hol több
nő születik, mint férfi, a férfiak a nők zsarnoksága alá jutva,
végül áldozatul esnének nekik és valamennyien halál fiai lennének a
nélkül, hogy egyáltalán védekezni tudnának.

Mi következik abból, hogy a nőstény állatokban nincs meg ez a
szemérem? Megvan-e bennük, mint a nőkben az a korlátlan vágy, a
melynek a szemérem szolgál zabolájául?  Náluk a
vágy csak a szükséglettel együtt jön meg; ha a szükséglet ki van
elégítve, megszűnik a vágy, többé nem tettetésből, hanem igazán
eltaszítják maguktól a hímet:125) teljesen ellenkezőjét teszik, a mit Augustus
leánya tett: nem vesznek fel többé utast, mikor a hajónak megvan
már a rakománya. De még mikor szabadok is, a megadás pillanatai
rövidek és hamar múlók náluk; az ösztön hajtja és az ösztön
türtőzteti őket. Mivel lehetne pótolni ezt a negativ ösztönt a
nőknél, ha megfosztanók őket a szeméremtől? Megvárni, a míg nem
törődnek többé a férfiakkal, annyit tesz, mint megvárni, a míg nem
lesznek valók semmire.

A legfőbb lény mindenben ki akarta tüntetni az emberi nemet,
megadva az embernek a korlátlan hajlandóságot, megadja neki
egyúttal a törvényt is, mely ezt szabályozza, hogy szabad legyen és
önmaga uralkodjék magán; kiszolgáltatva őt a korlátlan
szenvedélyeknek, csakhogy a szenvedélyekhez hozzáfűzi az észt, hogy
uralkodjék fölöttük; kiszolgáltatva a nőt a határtalan vágyaknak,
ezekhez a vágyakhoz hozzáfűzi a szemérmet, a mely korlátok közé
szorítja őket. Ezenfelül a tehetségek jó felhasználását még a
rögtönös jutalommal is összekapcsolja, t. i. az élvezetet, a melyet
a tisztességes dolgok szereznek, ha ezeket veszszük cselekedeteink
szabályául. Nézetem szerint mindez fölér az állatok ösztönével.

Akár osztozik tehát az ember nősténye vágyaiban, akár nem, akár
akarja őket kielégíteni, akár nem, mindig visszautasítja és
védekezik, de nem mindig ugyanazzal az erővel és következőleg nem
mindig ugyanazzal a sikerrel. Hogy a támadó győzedelmet arathasson,
ahhoz az kell, hogy a legyőzött engedjen neki vagy parancsolja rá a
győzelmet, mert mennyi ügyes eszköze van arra, hogy a támadót
 ereje használatára kényszerítse! Az
összes cselekvések legszabadabbika és legédesebbike kizárja a
tényleges erőszakot, ez ellen tiltakozik a természet és a józan
ész: a természet azzal, hogy a gyöngébbiket ellátta annyi erővel, a
mennyi az ellenálláshoz kell, mikor ellent akar állni, a józan ész
azzal, hogy a tényleges erőszak nemcsak a legbrutálisabb minden
cselekvés között, hanem a czéllal leginkább ellenkező is, egyrészt
azért, mert a férfi megizeni vele a háborút társnőjének és
felvilágosítja, hogy személyét és függetlenségét még a támadó élete
árán is megvédje, másrészt azért, mert a nő magamaga a bírája annak
az állapotnak, a melyben épen van és a gyermekeknek nem volna
apjuk, ha minden férfi bitorolhatná az apa jogait.

Ime a nemek alkatának egy harmadik következménye: hogy látszólag
az erősebb az úr, holott a valóságban függ a gyöngébbtől és pedig
nem az üres lovagiasságnál vagy az oltalmazó gőgös nagylelkűségénél
fogva, hanem a természet változhatatlan törvényénél fogva, a mely
könnyebbé téve a nőre nézve a vágyak fölkeltését, mint a férfira
nézve kielégítésüket, ezt függővé teszi, ha tetszik neki, ha nem,
amannak megadó kedvétől és kényszeríti őt, hogy a maga részéről
igyekezzék a nőnek tetszeni, hogy elérhesse, hogy a nő engedje őt
erősebbnek lenni. Épen az a legédesebb a férfi győzelmében, hogy
nem tudja, vajjon a gyöngeség enged-e az ő erejének, vagy hogy
akarattal adja-e meg magát és a nőnek rendes fogása, hogy ez iránt
mindig kétségben is hagyja. A nők szelleme ebben a tekintetben
teljesen megfelel alkatuknak: egyáltalán nem pirulnak gyöngeségük
miatt, sőt dicsőségüket találják benne; gyöngéd izmaik nem tudnak
ellentállni, úgy tesznek, mintha nem bírnák el a legkisebb terhet
sem; szégyelnék, ha erősek volnának. Miért van ez? Nemcsak azért,
hogy gyöngédeknek látszassanak, hanem ennél ügyesebb óvatosságból
is; már jó előre gondoskodnak mentségekről és megszerzik a jogot,
hogy szükség esetén gyöngék lehessenek.

A felvilágosodás terjedése bűneink által sokban megváltoztatta
nálunk ebben a tekintetben a régi véleményeket; alig beszélnek már
erőszakosságokról, miután oly kevés  szükség van rájuk s az
emberek nem is hinnének bennük;126) ellenben nagyon gyakoriak az ősi görög és zsidó
régiségben, mert épen ezek a vélemények a természet egyszerűségében
rejlenek és csak a feslettségben való tapasztaltság tudta őket
kiirtani. Ha manapság ritkábban esik szó erőszakról, ez bizony nem
attól van, hogy a férfiak önmegtartóztatóbbak, hanem attól, hogy
kevésbbé hiszékenyek és hogy az a panasz, a mely egykor meggyőzte
volna az egyszerű népeket, manapság csak a gúnyolódók csúfolkodását
vonná magára; így tehát jobban jár az, a ki hallgat. A
Deuteronomionban127) van egy törvény, a mely szerint a
megbecstelenített leányt megbüntették a csábítóval együtt, ha a bűn
a városban követtetett el, ellenben ha a mezőn vagy félreeső
helyeken történt, akkor csak a férfit büntették meg, mert – így
mondja a törvény – a leány kiáltott, de nem hallotta meg
senki. Ez a jóindulatú magyarázat megtanította a leányokat,
hogy ne engedjék magukat forgalmas helyeken meglepni.

A vélemények e különbözőségének hatása az erkölcsökre
nyilvánvaló. Ennek műve a modern lovagiasság. A férfiak,
tapasztalva, hogy gyönyöreik jobban függnek a szépnem
hajlandóságától, semmint hitték, olyan kedveskedésekkel szerzik meg
maguknak ezt a hajlandóságot, a melyekért bőséges kárpótlást
nyernek.

Ime így vezet át minket észrevétlenül a fizika a morálba és így
születnek meg a nemek durva egyesüléséből lassankint a szerelem
legédesebb törvényei. A nők uralma nem onnan van, mintha a férfiak
akarták volna, hanem mert a természet akarta így: az övék volt már,
mielőtt az övéknek látszott volna. Ugyanaz a Herkules, a ki azt
hitte, hogy erőszakot vett Thespius ötven leányán, végül kénytelen
 volt fonni Omphale mellett és az erős
Sámson nem volt olyan erős, mint Delila. Ez az uralom megilleti a
nőket és nem is vonható meg tőlük még akkor sem, ha visszaélnek
vele; ha egyáltalán lehetséges volna, hogy elveszszék, már rég
elvesztették volna.

A nemiség következményeit illetőleg nincs a két nem között
semmiféle egyenlőség. A hím csak bizonyos pillanatokban hím, a
nőstény egész életén át mindig nőstény, vagy legalább egész
fiatalkorában, minden a nemére figyelmezteti szüntelenül és hogy
ennek funkczióit jól betölthesse, ennek megfelelő szervezetre van
szüksége. Kíméletre van szüksége a terhesség alatt, pihenésre van
szüksége a gyermekágy idején, elpuhult és ülő életmódra van
szüksége, hogy gyermekeit szoptathassa s hogy nevelhesse őket,
szüksége van türelemre, szelídségre, buzgalomra és szeretetre, a
mely nem riad vissza semmitől; ő a kapocs a gyermek és az apa közt,
ő szeretteti meg vele őket és megadja neki a bizalmat, hogy a
magáénak mondja őket. Mennyi gyöngédségre és gondoskodásra van
szüksége, hogy fenntartsa a családot teljes egységében! És végül
mindennek nem az erény, hanem a természetes hajlam dolgának kell
lennie: e nélkül az emberi nem hamarosan kiveszne.

A két nem egymás iránti kötelességeinek szigorúsága nem
egyforma, nem is lehet az. Ha a nő panaszkodik ebben a tekintetben,
annak az egyenlőtlenségnek igazságtalansága miatt, a melyre a férfi
kárhoztatja, akkor nincs igaza; ez az egyenlőtlenség nem emberi
intézmény vagy legalább is nem az előítélet, hanem az ész műve: a
kettő közül az, a kire a természet rábízta zálogul a gyermekeket,
felelősséggel tartozik értük a másiknak. Kétségkívül senkinek sincs
megengedve, hogy megszegje a szavát és minden hűtlen férj, a ki
megfosztja nejét szigorú kötelességeinek egyedüli jutalmától,
igazságtalan és barbár ember; de a hűtlen nő többet tesz:
felbomlasztja a családot és eltépi a természet minden kötelékét;
olyan gyermekeket ad a férjének, a kik nem az övéi, megrabolja a
gyermekeket is, az apát is, hűtlenségét hitszegéssel tetézi. Alig
lehet olyan rendellenességet és bűnt elgondolni, a mely nem
származhatnék  ebből. Ha van rettentő helyzet a
világon, akkor a szerencsétlen apa helyzete az, a ki nem bízhatva
nejében, nem meri átadni magát szíve legédesebb érzelmeinek, a ki
mikor megcsókolja gyermekét, nem tudja, nem másnak a gyermekét
csókolja-e meg, gyalázatának zálogát, saját gyermekei javainak
megrablóját. Mi akkor a család, ha nem titkos ellenségek társasága,
kiket a bűnös asszony fegyverez fel egymás ellen, arra kényszerítve
őket, hogy úgy tegyenek, mintha szeretnék egymást?

Így tehát nemcsak az a fontos dolog, hogy a nő hű legyen, hanem
hogy annak is tartsa a férje, a hozzátartozók, az egész világ;
fontos, hogy szerény, figyelmes, tartózkodó legyen és hogy
megőrizze mások szemében épúgy, mint a saját lelkiismeretében
erényének tanubizonyságát. Végül, ha megkívánjuk, hogy az apa
szeresse gyermekeit, megkívánjuk azt is, hogy tisztelje anyjukat.
Ezek az okok, a melyek a látszatot is a nő kötelességei közé
sorolják és a becsületet és jó hírnevet époly elengedhetetlenné
teszi rája nézve, mint a tisztaságot. Ezekből az elvekből
következik, számbavéve a nemek erkölcsi különbségét, a kötelesség
és az illedelem egy új követelménye, a mely különösképen a nőknek
írja elő, hogy a legaggodalmasabban vigyázzanak magaviseletükre,
modorukra és föllépésükre. Ha csak úgy általánosságban állítjuk,
hogy a két nem egyenlő és egyenlők a kötelességeik is, ez nem
egyéb, mint üres szólamokba veszés, a mely nem mond semmit, a míg a
föntebbiekre nem adja meg a választ.

Nem pompás módja-e az érvelésnek, ha ilyen jól megalapozott,
általános érvényű törvényekre kivételekkel válaszolnak? A nők,
mondjátok rá, nem szülnek mindig gyermekeket? Nem, de sajátképi
rendeltetésük az, hogy szüljenek. Hogyan! Azért, mert van a világon
vagy ház, vagy város, a hol a nők féktelenségben élve, kevés
gyermeket szülnek, azt állítjátok, hogy az a rendeltetésük, hogy
keveset szüljenek? És mi lenne városaitokból, ha a távoli vidék, a
hol a nők egyszerűbben és tisztábban élnek, nem pótolná ki
hölgyeitek meddőségét? Hány helyen megy nem elég termékeny számba
az a nő, a ki csak négy-öt gyermeket  szült?128) Végül mi fontossága van annak, hogy ez vagy az
a nő kevés gyermeket szül? Ezzel kevésbbé lesz hivatása a nőnek,
hogy anya legyen? És a természetnek és az erkölcsnek nem kell-e
erről általános érvényű törvények által gondoskodni?

Ha olyan nagy időközök lennének is a terhességek között, mint a
hogy föltételezik, vajjon megváltoztathatná-e a nő ily hirtelen és
ily váltakozóan az élete módját veszedelem és koczkázat nélkül?
Lehetne-e ma dajka és holnap harczos? Tudná-e úgy változtatni a
temperamentumát és hajlamait, mint a kaméleon a színeit? Az otthon
és a házi gondok homályából át tudna-e lépni egyszerre a szabad
levegő viszontagságaiba, a háború munkájába, fáradalmaiba,
veszedelmeibe? Tudna-e egyszer félénk, máskor vitéz lenni, egyszer
gyönge és máskor félénk?129) Ha már a Párisban nevelkedett ifjak is csak
bajosan bírják ki a katonáskodást, a nők, a kik sohasem szálltak
szembe a verő nappal és a kik alig tudnak fárasztóbb utat tenni,
elbirnák-e ötven évi elpuhult élet után? Vajjon ráadják-e magukat
erre a durva mesterségre abban a korban, midőn a férfiak felhagynak
vele?

Vannak országok, a hol a nők csaknem nehézség nélkül végzik a
szülést és csaknem gond nélkül táplálják gyermekeiket. Ezt
megengedem, de ugyanezekben az országokban a férfiak minden időben
félig meztelenül járnak, leterítik a fenevadakat, úgy viszik
vállukon a csónakot, mint a katona a borjút, hét-nyolczszáz
mérföldnyire vadásznak, a szabadban alusznak a meztelen földön,
hihetetlen fáradalmakat bírnak ki és napokig is el tudnak lenni
étel nélkül. Ha a nők erősekké lesznek, a férfiak még erősebbekké
lesznek, ha a férfiak elpuhulnak, a nők még jobban 
elpuhulnak, s ha mindkét részről egyformán változnak a határok, a
különbség egyforma marad.

Plato Respublicájában ugyanazokban a testgyakorlatokban
részesíti a nőket, mint a férfiakat. Ezt meghiszem. Miután
államrendjéből kizárta a különálló családokat és nem tudja, mit
csináljon a nőkkel, kénytelen férfiakat csinálni belőlük.

Ez a csodálatos szellem mindent kiszámított, mindenről
gondoskodott, szembenézett még olyan ellenvetésekkel is, melyeket
talán senkinek sem jutott volna eszébe tenni, arra azonban, a
melyet tettek neki, rosszul felelt meg. Nem szólok a nőknek arról
az állítólagos közösségéről, melyre oly gyakran ismétlődik az
ellenvetés, hogy ép az bizonyítja, hogy azok, a kik az ellenvetést
teszik, nem olvasták Platót; hanem szólok arról a polgári
promiscuitásról, a mely mindenben összeelegyíti a két nemet
ugyanazokban a foglalatosságokban, ugyanabban a munkában és
elkerülhetetlenül a legtűrhetetlenebb visszaéléseket neveli; szólok
a természet legédesebb érzéseinek felforgatásáról, melyeket Plato
föláldoz egy mesterséges érzésnek, mely pedig csak általuk állhat
fenn, mintha nem kellene a természetből kiindulni akkor is, mikor
megegyezésen alapuló kapcsolatokat alkotunk, mintha a hozzánk
tartozók iránti szeretet nem volna kiindulópontja annak a
szeretetnek, melylyel az államnak tartozunk, mintha szívünk nem a
kis haza, a család által fűződnék a nagy hazához, mintha nem a jó
fiúból, jó férjből, jó apából válnék a jó polgár.

Mikor egyszer ki van mutatva, hogy a férfi és a nő nincsenek és
nem is lehetnek egyformán alkotva sem jellem, sem temperamentum
dolgában, ebből az következik, hogy neveltetésüknek sem szabad
egyformának lennie. A természet útmutatásait követve, összhangzón
kell cselekedniök, de nem szabad ugyanazt cselekedniök; munkájuk
czélja közös, de a munka különböző és következőleg különbözők a
hajlamok is, melyek irányítják. Miután megkisérlettük megformálni a
természetes embert, hogy ne hagyjuk félben elvégezetlenül a
művünket, láttuk, hogy kell kiformálódnia a nőnek, ki ennek az
embernek megfelel. 

Ha azt akarjátok, hogy jól legyetek vezetve, kövessétek mindig a
természet útmutatását. Mindazt, a mi a nemet jellemzi, úgy kell
tisztelni, mint a természet alkotását. Mindig azt mondjátok: a
nőknek ilyen, meg olyan hibáik vannak, melyek bennünk nincsenek
meg. Megtéveszt a gőgötök, bennetek ezek hibák volnának, őbennük
azonban kiválóságok; minden kevésbbé jól menne, ha nem volnának meg
bennük. Akadályozzátok meg ezeknek az állítólagos hibáknak az
elfajulását, de óvakodjatok kiirtásuktól.

A nők a maguk részéről váltig azon panaszkodnak, hogy mi
neveljük őket hiúkká és kaczérokká, hogy mi mulattatjuk őket csupa
gyerekségekkel, hogy könnyebben maradhassunk uraik; ránk hárítják
azokat a hibáikat, melyeket a szemükre vetünk. Mily bolondság! És
mióta foglalkoznak férfiak a leányok nevelésével? Mi akadályozza az
anyákat, hogy úgy ne neveljék őket, a hogy nekik tetszik? Nincsenek
a leányoknak kollégiumaik! Ugyan nagy szerencsétlenség! Oh, bárcsak
adná Isten, hogy a fiúknak se lennének! Okosabban és
tisztességesebben volnának nevelve. Kényszeríti valaki
leányaitokat, hogy haszontalanságokkal vesztegessék idejüket?
Vajjon akaratuk ellenére szorítják-e őket rá, hogy életük felét az
öltözőasztal előtt töltsék anyáik példájára? Akadályoz-e titeket
valaki abban, hogy oktassátok vagy oktattassátok őket kedvetek
szerint? A mi hibánk, ha tetszenek nekünk, mikor szépek, hogy
tetszelgéseik vonzanak minket, hogy az a művészet, melyet tőletek
tanulnak, vonz minket és hízeleg nekünk, ha szeretjük őket
ízlésesen öltözve látni és hogy hagyjuk őket kedvük szerint
köszörülni azokat a fegyvereket, melyekkel minket leigáznak? Eh,
próbáljátok meg úgy nevelni őket, mint a férfiakat, ezek szívesen
belenyugosznak. Mennél jobban hasonlítanak hozzájuk, annál kevésbbé
uralkodnak rajtuk; akkor aztán csakugyan a férfiak lesznek az
urak.

Mindazok a képességek, melyek megvannak mind a két nemben,
nincsenek köztük egyenlően megosztva, de egészben véve kiegészítik
egymást. A nő többet ér nőül, mint férfiul; mindenütt, a hol
érvényesíti jogait, előnyben van, mindenütt, a hol a mi jogainkat
akarja bitorolni, alattunk  marad. Erre az általános igazságra
csak kivételekkel lehet válaszolni; ez a szépnem galáns
párthíveinek az állandó érvelési módja.

Ápolni a nőkben a férfi tulajdonságait és elhanyagolni azokat, a
melyek sajátképen női tulajdonságok, annyi, mint egyenesen a nők
ártalmára dolgozni. A ravasz nők ezt sokkal jobban látják, semhogy
becsapatnák magukat; igyekezve bitorolni a mi előnyeinket, nem
hagynak fel a magukéival; de ekkor megesik, hogy nem bírva jól
összhangba hozni az egyiket s a másikat, mert összeférhetetlenek,
elhibázzák a saját czéljukat a nélkül, hogy közelebb jutnának a
másikhoz és elvesztik értékük felét. Hidd meg nekem, okos anya, ne
csinálj leányodból tisztességes embert, mintegy czáfolatául a
természetnek, csinálj csak belőle tisztességes nőt és biztos
lehetsz benne, hogy többet fog érni magamagának és nekünk.

Az következik-e ebből, hogy nevelkedjék a leány tudatlanságban
minden dolog felől, merőben a háztartás dolgaira korlátolva? Vajjon
a férfi cselédet fog csinálni társnőjéből? Meg fogja-e fosztani
magát mellette a társaság legnagyobb varázsától? Hogy jobban
alávesse magának, meg fogja-e akadályozni, hogy ne érezzen semmit,
ne ismerjen semmit? Valóságos automatát fog-e belőle csinálni?
Kétségkívül nem; a természet sem kívánta így, a mely oly kellemes
és finom szellemet adott a nőknek; ellenkezőleg, a természet azt
akarja, hogy a nők gondolkozzanak, ítéljenek, szeressenek,
ismerjenek, hogy ápolják szellemüket úgy, mint kül sejüket; ezek
azok a fegyverek, melyeket kárpótlásul ad nekik az erő helyett,
melynek híjával vannak és a mi erőnk irányítására. Sok dolgot kell
megtanulniok, de csupán azokat a dolgokat, melyek tudása megilleti
őket.

Akár a nem különleges rendeltetését tekintem, akár hajlamait
figyelem meg, akár kötelességeit veszem számításba, minden
egyformán egyesül, hogy rámutasson a nevelésnek nekik való
formájára. A férfi és a nő egymásnak termettek, de kölcsönös
függésük nem egyenlő: a férfiak vágyaik által függnek a nőktől, a
nők vágyaik és szükségleteik által egyaránt függnek a férfiaktól;
mi hamarább  tudnánk meglenni nélkülük, mint ők
nélkülünk. Hogy meglegyen nekik, a mire szükségük van, hogy a nekik
való állapotban lehessenek, ahhoz az kell, hogy ezt mi adjuk nekik,
hogy akarjuk nekik adni, hogy méltóknak tartsuk őket rá; függnek
érzéseinktől, az értéktől, melyet érdemüknek tulajdonítunk, a
fontosságtól, melyet bájaiknak és erényeiknek tulajdonítunk. Maga a
természet törvénye által a nők önmagukat illetőleg épúgy, mint
gyermekeiket illetőleg ki vannak szolgáltatva a férfiak ítéletének;
nem elég, hogy tiszteletreméltók legyenek, az is kell, hogy
tiszteljék őket, nem elég, ha szépek, az is kell, hogy tessenek,
nem elég, hogy okosak, az is kell, hogy okosaknak ismerjék el őket;
becsületük nemcsak magatartásukban rejlik, hanem hírnevükben is és
nem lehetséges, hogy a ki belenyugszik, hogy becstelennek tartsák,
valaha is becsületes legyen. A férfi, mikor jót tesz, csak
önmagától függ, és szembeszállhat a közvéleménynyel; de a nő, mikor
jót tesz, még csak felét teljesítette feladatának és nem kevésbbé
fontos az, hogy mit tartanak felőle, mint az, hogy mi valóban.
Ebből az következik, hogy nevelésének rendszere ebben a tekintetben
ellenkező kell hogy legyen a miénkkel; a közvélemény az erény sírja
a férfiak között, az erény trónusa a nők között.

Az anyák jó alkatától függ a gyermekeké; a nők gondozásától függ
a férfiak első nevelése, a nőktől függnek erkölcseik,
szenvedélyeik, hajlamaik, kedvteléseik, egész boldogságuk. Így
tehát a nők minden nevelésének vonatkozással kell lenni a
férfiakra. Nekik tetszeni, nekik hasznukra lenni, szerettetni és
tiszteltetni magukat általuk, nevelni őket ifjú korukban, gondozni
őket felnőtt korukban, tanácsadójuk lenni, vigasztalni őket,
kellemessé és édessé tenni életüket, ime ezek a nők kötelességei
minden időben és ezekre kell őket megtanítani gyermekkoruktól
fogva. Amíg nem térünk vissza ehhez az alapelvhez, eltávolodunk a
czéltól és mindazok a tanítások, melyekben részesítjük a nőket, nem
érnek semmit sem az ő boldogságukra, sem a miénkre.

De bár minden nő tetszeni akar a férfiaknak és kell is,
 hogy akarjon, azért van a közt
különbség, hogy az érdemes, a valóban szeretetreméltó embernek
akar-e tetszeni, vagy azoknak a kis ficsuraknak, a kik gyalázatára
vannak nemüknek és annak, a kit utánoznak. Sem a természet, sem az
ész nem viszi rá a nőt, hogy azt szeresse a férfiakban, a mi ő rá
hasonlít és még kevésbbé kell neki a férfiak modorára törekednie,
hogy megszerettesse magát.

A mikor tehát félrevetve nemük szerény s nyugodt hangját,
utánozzák azoknak a ficsuraknak a modorát, a helyett, hogy
hivatásukat követnék, lemondanak róla: önmaguk fosztják meg magukat
azoktól a jogoktól, a melyekről azt hiszik, hogy bitorolják őket.
Ha mások volnánk, mondják ők, nem tetszenénk a férfiaknak.
Hazudnak. Bolondnak kell lenniök, hogy a bolondokat szeressék; a
vágy, magához vonzani azokat, jellemzi annak az ízlését, a ki
átengedi magát annak a vágynak. Ha nem volnának léha emberek, ők
maguk igyekeznének léha embereket csinálni és a férfiak léhaságai
sokkal inkább a nők művei, mint a mennyire a nők léhaságai a
férfiak művei. Az a nő, a ki az igaz embereket szereti és ezeknek
tetszeni akar, czéljának megfelelő eszközöket talál. A nő alkatánál
fogva kaczér, de kaczérsága czéljai szerint változtatja formáját és
tárgyát: alkalmazzuk hozzá ezeket a czélokat a természet
czéljaihoz, s a nőnek meglesz az a nevelése, a mely neki való.

A kis lányok csaknem születésüktől fogva szeretik a piperét; nem
érik be azzal, hogy csinosak, azt akarják, hogy csinosaknak is
találják őket; láthatni magukviseletéről, hogy ennek a gondja már
foglalkoztatja őket és alig hogy meg tudják hallani, a mit mondanak
nekik, máris irányítják őket azzal, hogy megmondják nekik, mit
fognak róluk gondolni. Úgy kell lenni, hogy ha ugyanezt az
indítóokot, elég ügyetlenül, a kis fiúknak is eléjük állítják,
rájuk nincs ugyanekkora hatalma. Föltéve, hogy függetlenek lehetnek
és mulatozhatnak, nem sokat törődnek vele, akármit gondolnak is
róluk mások. Csak hosszú idő mulva és nagy fáradsággal lehet őket
ugyanannak a törvénynek alávetni.

Bárhonnan kapják is a leányok ezt az első leczkét, 
mindenesetre nagyon jó leczke. Miután a test úgyszólván előbb
születik meg, mint a lélek, legelsőnek a test művelésének kell
lennie; ez a rend közös mindkét nemmel. De a czélja e két
művelésnek különböző; az egyiknél ez a czél az erők kifejlesztése,
a másiknál a bájaké; nem mintha ezek a tulajdonságok kizárólagosak
volnának az illető nemben, hanem csak azért, mert a rendjük
fordított; a nőknek elég erejük kell hogy legyen arra, a mit bájjal
tesznek, a férfiakban elég ügyességnek kell lenni, hogy megtehessék
mindazt, a mit könnyűséggel tesznek.

A nők túlzott elpuhultságával kezdődik a férfiaké is. A nők ne
legyenek erősek, mint a férfiak, hanem legyenek erősek a
férfiakért, hogy a tőlük születő férfiak is erősek legyenek. Ebben
a tekintetben a kolostoroknak, melyekben a növendékek durva
táplálékot kapnak, de sokat is mozognak, futkároznak, játszanak a
szabadban és a kertben, előnyt kell adni az apai ház fölött, a hol
a finoman táplált, dédelgetett és kényeztetett leány mindig anyja
szeme előtt üldögél egy jól elzárt szobában, nem mer felkelni,
járni, beszélni, lélekzeni és nincs egy percznyi szabadsága, hogy
játszhasson, ugráljon, futkosson, kiálthasson, korához illően
csintalankodjon. Mindig csak vagy veszedelmes elnézés, vagy rosszul
alkalmazott szigorúság; soha semmi sem történik észszerűen. Így
teszik tönkre az ifjúság testét és szívét.

A spártai leányok épúgy gyakorolták magukat a katonai
játékokban, mint a fiúk, nem azért, hogy háborúba menjenek, hanem
hogy egy napon a fáradságok elviselésére képes gyermekeket
szüljenek. Ezt nem helyeslem; hogy katonákat adjanak az államnak,
ahhoz nincs arra szükség, hogy az anyák is viselték légyen a puskát
és csinálták légyen a poroszos katonai gyakorlatokat; de azt
találom, hogy nagyjában véve a görög nevelés ebben a tekintetben
nagyon észszerű volt. A fiatal leányok gyakran jelentek meg
nyilvánosan, nem a fiúk közé elegyedve, hanem külön
összegyülekezve. Alig volt ünnep, áldozat, szertartás, a hol ne
lehetett volna látni a legelőkelőbb polgárok leányainak csapatait,
virágkoszorúkkal, himnuszokat énekelve, tánczkarokat 
formálva, kosarakat, vázákat és áldozati adományokat víve és a
görögök elfajult érzékeinek bájos látványt nyujtva, a mely alkalmas
volt arra, hogy ellensúlyozza illetlen gimnasztikájuk rossz
hatását. Bármily hatást tett is ez a szokás a férfiak szívére,
mindenesetre kitünő volt arra, hogy a női nemnek jó nevelést adjon
ifjúkorában a kellemes, mérsékelt és egészségükre váló gyakorlatok
által és hogy élesítse és formálja ízlését a tetszenivágyás
folytonosságával, a nélkül, hogy erkölcsei veszélyeztetve
volnának.

A mint ezek a fiatal nők férjhez mentek, nem lehetett őket többé
a nyilvánosság előtt látni; házukba zárkózva, minden
gondoskodásukat háztartásukra és családjukra korlátozták. Ez az az
életmód, melyet a természet és a józan ész a női nemnek előír. S
ezektől az anyáktól születtek a legegészségesebb, legerőteljesebb,
a legjobban alkotott férfiai a világnak és némely görög sziget
rossz hírneve daczára is bizonyos, hogy a világ minden népei
között, még a rómaiakat sem véve ki, nincs egy sem, a melynek női
okosabbak és egyúttal szeretetreméltóbbak lettek volna és jobban
párosították volna a jó erkölcsöket a szépséggel, mint a régi
görögökéi.

Tudjuk, hogy öltözetük kényelmessége, a mely nem feszélyezte
testüket, sokban hozzájárult, hogy mind a két nemnek megadja azokat
a szép arányokat, melyeket szobraikon látunk, melyek még ma is
példaképeiül szolgálnak a művészetnek, mióta az eltorzított
természet nálunk nem ad többé ilyen példaképeket. Mindazok közül a
középkori kötelékek közül, a bilincsek sokasága közül, melyek a mi
testünket mindenfelől összepréselik, náluk nem volt meg egy sem. Az
ő nőik nem ismerték azokat a halcsontfűzőket, melyekkel a mi nőink
inkább elformátlanítják, mint kiemelik karcsúságukat. Nem bírom
elképzelni, hogy ez a visszaélés, melyet Angolországban
elképzelhetetlen mértékben űznek, ne vezetne végeredményben a faj
degenerálódására és azt is állítom, hogy az a báj, a melyet ezzel
el akarnak érni, rossz ízlésre vall. Nem kellemes dolog olyan nőt
látni, a ki kétfelé van vágva, mint egy darázs; ez sérti a szemet
és kínosan hat a képzeletre. A derék karcsúságának,  mint
mindennek, szintén megvannak a maga arányai, megvan a maga mértéke,
a melyen túl minden bizonynyal hibává válik; ez a hiba még a
meztelen testen is sérti a szemet, mért volna tehát szépség, ha
ruha van rajta?

Nem akarok végére járni az okoknak, a melyeknél fogva a nők oly
makacsul ragaszkodnak hozzá, hogy úgy felpánczélozzák magukat; a
beesett mell, a felpuffadó has stb., mindez nagyon visszatetszik,
megengedem, egy húszéves hölgyön, de nem sérti a szemet egy
harmincz évesnél és mivel, akár tetszik, akár nem, minden időben
annak kell lennünk, a mi a természetnek tetszik és mivel a férfi
szeme ebben sohasem csalatkozik meg, ezek a hibák minden korban
kevésbbé visszatetszők, mint egy negyven éves kislány ostoba
affektácziója.

Mindaz, a mi feszélyezi és korlátozza a természetet, rossz
ízlésű, ez épúgy áll a test öltözékére, mint a szellem
díszítményeire. Az élet, az egészség, az ész, a jóllét előbbrevaló
kell hogy legyen mindennél, a báj nem képzelhető fesztelenség
nélkül, a finomság nem jelent betegességet és hogy tessék valaki,
ahhoz nem kell egészségtelennek lennie. Mikor az ember szenved,
részvétet kelt, a tetszés és a vágy ellenben az egészség
frisseségét keresi.

A két nembeli gyermekeknek sok közös mulatságuk van és ennek úgy
is kell lenni; nem úgy van-e felnőtt korukban is? De vannak külön
kedvteléseik is, melyek megkülönböztetik őket. A fiúk a mozgást és
a zajt szeretik, a dobot, a búgó csigát, kis szekereket; a leányok
jobban szeretik azokat a dolgokat, a melyek szemrevalók és díszül
szolgálnak; a tükröket, a csecsebecsét, piperét és mindenekfelett a
babát. A baba a női nem specziális játéka; íme, ebben
szemmelláthatóan nyilvánul a rendeltetésüknek megfelelő ízlésük. A
tetszés művészetének fizikai része a díszes ruhában van meg; a
gyermekek ebből a művészetből csak azt tudják ápolni.

Nézzetek meg egy kis lányt, a mint napját babájával tölti,
minduntalan váltogatja az öltözetét, százszor és százszor
öltözteti, vetkőzteti, folyton újabb s újabb kombináczióit keresi
díszének; hogy ez jól van-e alkalmazva vagy 
rosszul, az egyre megy; ujjai még nem elég ügyesek, az ízlése nem
alakult ki, de a hajlama már kiütközik: ebben az örökös
foglalatosságban eltelik az idő a nélkül, hogy észrevenné; az órák
múlnak s ő nem tud róluk semmit, elfelejti még az ebéd idejét is;
jobban éhezik a piperére, mint a táplálékra. De – azt mondhatjátok
– a babáját czifrázza fel, nem önmagát. Kétségkívül, nem magát
nézi, hanem a babáját, önmaga számára nem tud semmit csinálni,
nincs még kifejlődve, nincs sem tehetsége, sem ereje még semmi,
teljesen elmerül a babájába, ebbe veti minden tehetségét. Ez nem
fog mindig így maradni, azt a pillanatot várja, a mikor maga lesz a
saját babája.

Ime egy eléggé határozott első hajlam: ezt csak kisérni és
szabályozni kell. Bizonyos, hogy a kicsike szíve mélyéből szeretné
feldíszíteni tudni a babáját, karcsokrokat, nyakbavető kendőt,
fodrokat és csipkéket csinálni neki; mindebben azonban oly
könyörtelenül függővé szokták tenni másoknak kényétől-kedvétől,
hogy sokkal kényelmesebb volna neki, ha mindent a saját
iparkodásának köszönhetne. Ebből adódik meg az első leczkék érdeme,
melyekben részesítjük: ezek nem feladatok, melyek elé állítjuk,
hanem szívességek, melyeket teszünk neki. S valóban, csaknem minden
kis lány csak kelletlenül tanul meg olvasni és írni, de a mi a
tűvel való bánást illeti, ezt mindig szívesen tanulják meg.
Mindjárt azt képzelik, hogy már felnőttek és örömmel gondolnak rá,
hogy ez az ügyességük egykor arra fog szolgálni, hogy felczifrázzák
magukat.

Ezt az első megnyíló utat könnyű követni: a varrás, hímzés,
csipkekészítés magától megy. A szőnyegszövés már nincs annyira
kedvükre; a bútorok nagyon is távol állnak tőlük, nem tartoznak a
személyükre, más képzetekkel vannak kapcsolatban. A szőnyegszövés
az asszonyok szórakozása; fiatal lányoknak sohasem telik benne nagy
örömük.

Ez az önkéntes haladás könnyen kiterjeszthető a rajzolásra is,
mert ez a művészet nem áll messze az ízléses öltözködés
művészetétől; de én jobbnak látom, ha nem foglalkoztatják őket
tájképfestéssel és még kevésbbé a figurális dolgokkal. Levelek,
gyümölcsök, virágok, drapériák, mind az,  a mi
arra való, hogy a ruhadaraboknak elegáns körvonalakat adjon és a
mivel maguk csinálhatnak maguknak hímzésmintákat, ha nem találnak
készen nekik valókat, ennyi nekik elég. Általában véve, ha a
férfiaknál is fontos, hogy ismereteiket a hasznos dolgokra
korlátozzák, ez még fontosabb a nőknél, mert ezek élete, bár
kevésbbé munkás is, buzgóbban van foglalatosságaiknak szánva és
gyakrabban szakíttatik meg különböző tennivalókkal s ezért nincs
módjukban, hogy teljesen nekiszenteljék magukat valami
tehetségüknek kötelességeik rovására.

Bármit mondanak a gúnyolódók, a józan ész egyformán megvan mind
a két nemben. A leányok általában véve tanulékonyabbak, mint a fiúk
és több tekintélyt kell velük szemben kifejteni, a mint majd
mindjárt meg fogom mondani. Ebből azonban nem következik, hogy
bármit is követeljünk tőlük, a minek hasznát nem láthatják be; az
anyák művészete, hogy ezt megmutassák mindenben, a mit parancsolnak
nekik. Ez pedig annál könnyebb, mert a leányok intelligencziája
koraérettebb, mint a fiúké. Ez a szabály száműzi a leányoktól,
épúgy mint a fiúktól nemcsak az összes hasznavétlen tanulmányokat,
melyek nem vezetnek semmi jóra és még a többi emberek előtt sem
teszik kellemesebbekké azokat, a kik bajlódnak velük; hanem száműzi
azokat is, a melyeknek hasznossága nem az ő koruknak szól és
melyekben a gyermek nem láthatja előre a későbbi korra való
hasznosságot. Ha nem akarom, hogy sürgessék a fiút, hogy tanuljon
olvasni, még kevésbbé akarom, hogy rákényszerítsék az olvasásra a
leányokat, mielőtt jól meg tudnák érteni, mire jó nekik az
olvasmány; már pedig abban a módban, a hogy rendszerint meg szokták
nekik magyarázni annak hasznosságát, inkább a magunk eszünkjárása
szerint szoktunk eljárni, mint az övék szerint. Különben is mi
szüksége van annak, hogy egy kis leány olyan korán tudjon olvasni
és írni? Olyan korán kell háztartást vezetnie? Kevesen vannak, a
kik nem használják inkább rosszra, mint jóra ezt a végzetes
tudományt és sokkal kíváncsibb minden leány, semhogy meg ne tanulna
olvasni kényszerítés nélkül, a mikor ideje és alkalma van rá. Talán
mindenekelőtt  számolni kellene a lányoknak
megtanulniok, mert semmi sem nyujt érezhetőbb hasznot minden
időben, nem kíván hosszasabb gyakorlatot és nem ad annyi alkalmat a
tévedésekre, mint a számolás. Ha a kis lány csak egy kis számtani
művelet által kaphatja meg a villásreggelijéhez a cseresznyét,
biztosítlak róla, hogy jól fog tudni számolni.

Ismerek egy fiatal leányt, a ki hamarabb tanult meg írni, mint
olvasni és a ki előbb tűvel kezdett írni, csak aztán tollal. Az
összes betűk közül először csak az o betűt akarta irkálni.
Folyton nagy és kis o-kat firkált, mindenféle alakú
o-kat, az egyik o-t beleírta a másikba és mindig
alulról fölfelé csinálta. Szerencsétlenségére egy nap, mikor ezzel
a hasznos gyakorlattal foglalatoskodott, meglátta magát a tükörben
és azt találva, hogy ez a feszes tartás nem jól áll neki. Mint egy
második Minerva, eldobta a tollat és nem akart többé o-kat
csinálni. A fivére semmivel sem szeretett jobban írni, mint ő, de
neki a kényszer volt terhére, nem pedig az, hogy nem jól állt neki
az írás. Más módhoz folyamodtak, hogy visszatérítsék az íráshoz: a
kis lány érzékeny és hiú volt, nem akarta, hogy a fehérneműjét a
nővérei is használják. Az előtt megjelölték a fehérneműjét, most
nem jelölték meg többé, neki magának kellett megjelölnie. A
továbbiakat elképzelheti mindenki.

Igazoljátok mindig a foglalatosságokat, melyekre leányaitokat
rászorítjátok, de adjatok nekik mindig foglalkozást. A tétlenség és
a tanulékonyság hiánya rájuk nézve a legveszedelmesebb hibák,
ezeket a legnehezebb levetkőzni, ha egyszer magára vették. A
leányoknak ébereknek és szorgalmasoknak kell lenni, de ez még nem
elég: idejekorán hozzá kell szokniok a fegyelemhez. Ez a baj, ha
ugyan egyáltalán baj rájuk nézve, elválaszthatatlan a nemüktől és
sohasem tehetik túl magukat rajta a nélkül, hogy még kegyetlenebb
bajokat ne szenvedjenek. Egész életükön át a legállandóbb és
legszigorúbb fegyelemnek lesznek alávetve: az illem fegyelmének.
Kezdettől fogva gyakorolni kell őket a kényszerben, hogy soha ne
essék nehezükre, hogy elfojtsák szeszélyeiket, hogy alá tudják őket
vetni mások akaratának. Ha mindig dolgozni akarnának, néha
kényszeríteni  kellene őket, hogy ne csináljanak
semmit. A szórakozás, a léháskodás, az állhatatlanság olyan hibák,
melyek könnyen keletkezhetnek, ha első hajlamaik elfajulnak és
mindig engednek nekik. Ennek a visszaélésnek megelőzésére
tanítsátok meg őket mindenekelőtt, hogy le tudják magukat győzni. A
mi esztelen intézményeink között a tisztességes asszony egész élete
örökös küzdelem önmaga ellen; méltányos, hogy a női nem osztozzék
velünk azoknak a bajoknak a szenvedésében, melyeket ő okozott
nekünk.

Tegyetek róla, hogy a leányok ne unatkozzanak
foglalatosságaikban és a mulatságaik ne váljanak szenvedélyekké,
mint a hogy a közönséges nevelésben mindig meg szokott történni, a
melyekben, mint Fénélon mondja, az egyik oldalra helyeznek minden
unalmat, a másikra minden élvezetet. Ennek a két bajnak elseje, ha
követeljük a föntebbi szabábályokat, csak akkor fog előfordulni, ha
azok az emberek, a kik környezetükben vannak, nincsenek kedvükre a
leányoknak. Az a kis lány, a ki szereti az anyját vagy a dadáját,
unalom nélkül fog az oldalán dolgozni egész nap; már maga a
csevegés is kárpótolni fogja a kényszerért. De ha az, a ki neveli,
elviselhetetlen reá nézve, ugyanúgy utálni fog mindent, a mit szeme
láttára csinál. Nagyon nehéz dolog, hogy az olyan leányok, a kik
nem érzik jobban magukat anyjukkal, mint bárki mással a világon,
jóra fordíthassák csak egy napjukat is; de hogy megitélhessük igazi
érzéseiket, tanulmányozni kell őket, nem pedig megbízni abban, a
mit mondanak, mert hízelkedők, képmutatók és jókor megtanulják a
színlelést. Még kevésbbé kell nekik parancsolni, hogy szeressék
anyjukat, a szeretet nem kötelességből fakad és ebben a kényszer
nem ér semmit. A ragaszkodás, a gondoskodás, maga a megszokás
megszeretteti az anyát leányával, ha nem tart semmit arra, hogy
meggyülöltesse magát vele. Maga a fegyelem, mely alatt az anya a
leányát tartja, ha jól alkalmazzák, nemhogy gyöngítené ezt a
ragaszkodást, hanem csak fokozza, mert a függés természetes
állapota lévén a nőnek, a leányok érzik, hogy engedelmességre
vannak alkotva.

Ugyanabból az okból, a miért kevés a szabadságuk és kevés
 is kell hogy legyen, mértéktelenül
felhasználják, a mi szabadságot meghagynak nekik. Mindenben
szélsőségekre hajlók lévén, még nagyobb buzgalommal merülnek el
játékaikban, mint a fiúk; ez a másik baj, a melyről szólnom kell.
Ezt a buzgóságot mérsékelni kell, mert számos sajátképi női bűnnek
az oka, mint például a szeszélyességnek és annak az előszeretetnek,
a melylyel a nő ma lelkesedik olyan dolgokért, a melyekre holnap
már rá sem néz. Hajlamaiknak állhatatlansága ép oly végzetes, mint
a bennük való túlzás és mind a kettő ugyanabból a forrásból fakad.
Ne tiltsátok el őket a vidámságtól, a nevetéstől, a zajtól, a bohó
játékoktól, de akadályozzátok meg, hogy beteljenek az egyikkel csak
azért, hogy a másik után futkossanak; ne tűrjétek, hogy életük
egyetlen pillanatában is félrevessenek minden féket. Szoktassátok
őket hozzá, hogy zúgolódás nélkül tűrjék, ha félbeszakítják
játékukat és más foglalatosságra hívják őket. Ebben maga a
megszokás is czélra vezet, mert csak megfelel a természetnek.

A fegyelemnek ez a megszokása olyan hajlékonyságot eredményez, a
melyre a nőknek szükségük van egész életükben, mert sohasem szünnek
meg alávetve lenni vagy egy férfinak vagy az emberek ítéletének és
mert soha sincs nekik megengedve, hogy túltegyék magukat ezen az
ítéleten. A nő legelső és legfontosabb tulajdonsága a szelidség:
arra van alkotva, hogy egy olyan tökéletlen lénynek
engedelmeskedjék, mint a férfi, a ki gyakran annyira tele van
bűnökkel és mindig annyira tele van hibákkal, s idejekorán meg kell
tanulnia elviselnie még az igazságtalanságot és a méltatlanságokat
is egy férfitól panasz nélkül. Nem a férfi, hanem a maga kedvéért
kell szelidnek lennie. A nők keserűsége és makacssága mindig csak
növeli bajaikat és férjük rossz magaviseletét: a férfi érzi, hogy
nem ezek azok a fegyverek, melyekkel le kell hogy győzzék. Az ég
nem azért tette őket behízelgőkké és rábeszélőkké, hogy czivakodók
legyenek; nem azért tette őket gyöngékké, hogy zsarnokoskodók
legyenek, nem azért adott nekik olyan gyöngéd hangot, hogy
szidalmakat mondjanak vele, nem azért adott nekik olyan finom
arczvonásokat, hogy haragjukban eltorzítsák. Ha megharagszanak,
 megfeledkeznek magukról; sokszor okuk
van a panaszra, de soha sincs igazuk, mikor durczáskodnak. Mindenki
őrizze meg a maga nemének hangját; a tulságosan szelid férj
féktelenné teheti a nőt, de hacsak nem szörnyeteg valaki, a nő
szelidsége lecsillapítja és előbb-utóbb diadalmaskodik fölötte.

Legyenek a lányok mindig alázatosak, de az anyák ne legyenek
mindig kérlelhetetlenek. Ahhoz, hogy hajlékonynyá tegyünk egy
fiatal teremtést, nem kell boldogtalanná tennünk; hogy szerénynyé
tegyük, nem kell elbutítanunk. Ellenkezőleg, nem bánom, ha
megengedik neki, hogy néha egy kis ügyességet tanusít, nem mondom,
hogy engedetlenség esetén a büntetés kijátszásában, hanem az
engedelmesség alól való kibúvásban. Nem arról van szó, hogy kínossá
kell tenni rá nézve függő helyzetét, elég ha éreztetik vele. A
ravaszság nemének természetes fegyvere és meg lévén győződve arról,
hogy természetes hajlamai magukban véve jók és helyesek, abban a
véleményben vagyok, hogy ezt a hajlamot is úgy kell ápolni, mint a
többieket: csak arról van szó, hogy megakadályozzuk, hogy
visszaéljen vele.

Tanuságul hívok ennek a megjegyzésnek igazsága mellett minden
jóhiszemű megfigyelőt. Nem akarom, hogy megvizsgálják ebből a
szempontból magukat a nőket; a mi feszélyező intézményeink arra
kényszeríthetik, hogy megélesítsék az eszüket. Azt akarom, hogy
vizsgálják meg a lányokat, a kis lányokat, a kik úgyszólván még
egyebet se tettek, csak születtek. Hasonlítsuk őket hasonló korú
kis fiúkhoz – és ha ezek nem tünnek fel mellettük ügyetleneknek,
félszegeknek és ostobáknak, tagadhatatlanul tévedésben vagyok.
Legyen szabad felhoznom egy példát egész gyermekes
naivitásában.

Rendes dolog, hogy megtiltják a gyermekeknek, hogy az asztalnál
ne kérjenek semmit; mert azt hiszik, semmivel sem érnek jobban
czélt nevelésükben, mintha elhalmozzák őket haszontalan
rendeletekkel, mintha egy falatkát ebből vagy abból nem lehetne
azonnal megadni vagy visszautasítani a nélkül, hogy a szegény
gyermeket halálra kínozzák a remény  által táplált
epekedéssel.130) Mindenki ismeri annak a
fiúnak az ügyességét, aki alá lévén vetve ennek a törvénynek, a
mikor megfeledkeztek róla az asztalnál, ráadta magát, hogy sót stb.
kér. Nem szólok arról, hogy megszidhatták volna, mert közvetlenül
sót kért, közvetve azonban húst; a mulasztás olyan kegyetlen volt,
hogy ha nyiltan megszegte volna is a törvényt és kerülő nélkül
mondta volna, hogy éhes, nem hiszem, hogy megbüntették volna. De
láttuk, hogy találta fel magát az én jelenlétemben egy hat éves kis
lány sokkal nehezebb helyzetben. Azonfölül, hogy szigorúan meg volt
neki tiltva, hogy sohasem szabad semmit kérnie sem közvetve, sem
közvetlenül, engedetlensége nem is volt megbocsátható, mert ő evett
az összes fogásokból, egyet kivéve, melyből elfelejtettek neki adni
és a mely után nagyon kívánkozott.

Hogy tehát jóvá tehesse ezt a feledékenységet, a nélkül, hogy
engedetlenséggel vádolhatnák, fölemelte ujját, elkezdte felsorolni
az ebéd egyes fogásait, hangosan mondogatva, a mint az ujjain
számlálgatta, «ebből ettem, ebből is ettem», de oly
észrevehetően nem szólt semmit, mikor ahhoz a fogáshoz ért, a
melyből nem evett, hogy valaki, a ki ezt észrevette, megkérdezte
tőle: «Hát ebből nem ettél?» «Oh, nem!» – felelt szeliden a
kis nyalánk és lesütötte a szemét. Nem teszek hozzá semmit,
hasonlítsatok össze; ez az ötlet leányos ravaszság, a másik a fiú
ravaszsága.

A mi van, az jó és semmiféle általános törvény nem rossz. Ez a
női nemnek sajátlagosan megadatott ügyesség nagyon méltányos
kárpótlás azért, hogy megfelelően kevesebb az ereje; e nélkül a nő
nem társa volna a férfinak, hanem rabszolgája. A tehetségnek az
által a fölénye által tartja fenn egyenranguságát és uralkodik a
férfin, mikor engedelmeskedik neki. Minden az asszony ellen van: a
mi hibáink, az ő félénksége és gyöngesége, mellette nincs csak a
ravaszsága és a szépsége. Nem jogosult dolog-e tehát, hogy ezt
 a kettőt ápolja? A szépség azonban nem
általános, ezerféle balesetben elpusztulhat, elmulik az évekkel, a
megszokás lerombolja hatását. A szellem a női nem egyedüli igazi
segélyforrása; nem az az ostoba szellemesség, a melynek a világban
olyan nagy értéket tulajdonítanak és a mely nem segít semmiben
boldoggá tenni az életet, hanem a helyzetéből folyó élelmesség, az
a művészet, a melylyel hasznára tudja fordítani a mi helyzetünket
és hasznára tudja fordítani a mi saját előnyeinket. Nem is tudjuk,
mennyire hasznunkra van nekünk magunknak is a nők ez ügyessége,
mennyivel növeli a két nem házasságának varázsát, mennyire el tudja
fojtani a gyermekek pajkosságát, mennyire visszatartóztatja a
brutális férjeket, hány háztartást tud jó állapotban fentartani, a
melyeket e nélkül megzavarna az egyenetlenség. Az alattomos és
gonosz indulatú nők visszaélnek ezzel, jól tudom; de mivel nem élne
vissza a bűn? Ne romboljuk le a boldogság eszközeit azért, mert a
gonoszok néha arra használják őket, hogy ártsanak velük.

A díszes öltözék révén lehet ragyogni, de tetszeni csak a saját
megjelenése révén lehet. A ruhánk nem a személyünk; gyakran
eltorzít a keresettségével és gyakran azt a ruhát, a mely
legfeltünőbbé teszi azt, a ki viseli, veszik észre legkevésbbé. A
fiatal lányok nevelése ebben a tekintetben teljesen észszerűtlen.
Jutalmul engedik nekik a cziczomát, megszerettetik velük a keresett
díszeket: milyen szép! – mondják nekik, mikor pedig csak ki
vannak csípve. Pedig ellenkezőleg meg kellene velük értetni, hogy
mindez a nagy készület csak arra való, hogy elrejtse hiányaikat és
hogy a szépség igazi diadala az, ha magamagában ragyog. A divat
kedvelése rossz ízlésre vall, mert az arcz nem változik a divattal
és az alak mindig ugyanaz maradván, a mi jól áll neki egyszer, jól
áll neki mindig.

Ha a fiatal leányt látnám cziczomájában páváskodni, úgy tennék,
mintha aggódnék így elleplezett alakja miatt és a miatt, hogy
vajjon mit fognak róla mondani. Ezt mondanám: Mindez a pipere
nagyon is diszíti; ez baj. Vajjon el tudna-e sokkal egyszerűbb
díszt viselni? Elég szép-e, hogy ezt vagy azt nélkülőzhesse? Lehet,
hogy ő maga volna  az első, a ki kérné, hogy vegyék le
róla mindezt a sok díszt és ítéljenek róla. Ebben az esetben
tapsolni lehetne neki, ha alkalom akad rá. Sohasem dícsérném
annyira, mint a mikor a legegyszerűbben volna öltözve. Ha a
cziczomát nem tekinti másnak, személyes bájai pótlásának s
hallgatag vallomásnak arról, hogy segítségre van szüksége, hogy
tessék, akkor nem lesz büszke öltözékére, hanem inkább megalázkodik
és mikor a rendesnél jobban lesz kicziczomázva s ezt hallja
magáról: milyen szép, el fog pirulni boszúságában.

Egyébiránt vannak alakok, melyeknek szükségük van cziczomára, de
olyanok nincsenek, melyek megkövetelnék a dús pompát. A tékozló
cziczomák a társadalmi hiúság dolgai, nem a személyi hiúságéi,
csupán csak az előítéletből származnak. Az igazi tetszeni vágyás
lehet választékos, de sohasem pompázó s Juno pompásabban díszítette
fel magát, mint Vénusz. Nem tudod széppé tenni, tehát gazdaggá
teszed, – mondta Apelles egy rossz festőnek, a ki Helenát
cziczomával túlterhelten festette. Azt is megfigyeltem, hogy a
legpompásabb pipere többnyire csunya nőt jelent; ennél ügyetlenebb
hiúságot keresve sem lehet találni. Adjatok egy fiatal leánynak, a
kinek van ízlése s a ki megveti a divatot, szalagokat, gazet,
mousselinet és virágokat, gyémántok nélkül, bojtok és csipkék
nélkül131) s olyan öltözéket fog
magának összeállítani, a mely százszor bájosabbá teszi, mint
Duchapt minden ragyogó dísze.

A mi jó, az mindig jó és az embernek mindig a lehető legjobb
külsővel kell megjelenni; ezért a nők, a kik értenek az
öltözködéshez, csak jó dolgokat válogatnak ki és ezeket megtartják;
nem változtatnak rajtuk napról-napra s kevesebbet foglalkoznak
velük, mint azok, a kik semmiben sem tudnak megállapodni. Az
öltözékről való igazi gondoskodás  kevés toilettet kíván. A
fiatal kisasszonykáknak ritkán van körülményes toilettejük;
napjukat a munka, a tanulás tölti be, mégis általában véve, a
kendőzést leszámítva, ép olyan gondosan vannak öltözve, mint az
asszonyok, sőt gyakran ízlésesebben is. A toilettetel való
visszaélés nem az, a minek gondolják, inkább az unalomból
származik, mint a hiúságból. Az a nő, a ki hat órát tölt a
toilette-asztalánál, jól tudja, hogy attól nem lesz jobban öltözve
mint az, a ki csak félórát tölt ott, de legalább elütött valamit a
gyilkosan hosszú időből és jobb önmagával mulatni, mint mindenen
unatkozni. Toilette nélkül mit csinálna életükkel déltől este
kilencz óráig? Nőket gyűjt össze maga körül és azzal mulat, hogy
türelmetlenné teszi őket; már ez is valami; kikerüli a négyszem
közt maradást férjével, a kit csak ilyenkor lát, ez sokkal több:
aztán jönnek az árúsnők, a kalmárok, a gavallérok, a kezdő írók, a
gúnyversek, a dalok, a röpiratok; a toilette nélkül sohase lehetne
mindezt ilyen jól összehozni. Az egyedüli valódi haszon, a mely
ebből származik, hogy ürügyet nyujt arra, hogy az ember inkább
közszemlére teheti magát, mint a mikor föl van öltözve; de az a
haszon talán nem is olyan nagy, mint a hogy hiszik és a nők nem
nyernek annyit a toilettenél, mint a hogy képzelik Adjátok a nőnek
aggály nélkül a nő nevelését; szoktassátok hozzá, hogy szeresse a
nemének megfelelő foglalatosságokat, hogy legyen benne szerénység,
hogy tudjon őrködni a háztartása fölött és foglalatoskodni a
házban; a nagy toilettezés elesik magától és ő csak annál
ízlésesebben lesz öltözve.

Az első dolog, a mit a fiatal leányok fölcseperedve
megfigyelnek, hogy mindezek az idegen piperék nem elegendők nekik,
ha nincs meg nekik a maguk saját ékessége. Szépséget nem adhat soha
senki magának és a tetszeni vágyás fogásait nem lehet egyszerre
elsajátítani; de a mozdulataiknak adhatnak már kellemes hajlást,
hangjuknak behízelgő csengést, megfigyelhetik magatartásukat,
megtanulhatnak könnyedén járni, bájos tartást ölteni, kiválasztani
mindenben azt, a mi előnyükre szolgál. A hangjuk teltebbé lesz,
megerősödik és csengőbbé válik; karjuk kifejlődik, járásuk
biztosabb lesz és észreveszik, hogy akárhogy lehet  öltözve
az ember, mégis magára tudja vonni a figyelmet. Ettől fogva nemcsak
a tűről és kézimunkáról van már szó; új tehetségek jelentkeznek és
már érezhetik hasznosságukat.

Tudom, hogy a szigorú nevelők azt akarják, hogy a leányokat ne
tanítsák sem énekre, sem tánczra, sem semmiféle más kellemes
művészetre. Ezt én furcsának találom. Hát kit tanítsunk rájuk? A
fiúkat? A férfiakat vagy a nőket illeti-e meg, hogy ezek a
tehetségek meglegyenek bennük? Senkit; mondják ők. A profán dalok
megannyi bűnök, a táncz az ördög találmánya, a fiatal lánynak ne
legyen más mulatsága, mint a munka meg az imádság. Mily furcsa
mulatság egy tíz éves gyermek számára! Én a magam részéről attól
félek, hogy ezek a kis szentek, a kiket arra kényszerítenek, hogy
gyermekkorukat Istenhez való imádkozással töltsék, egész más
dolgokkal fogják tölteni ifjúkorukat és asszonykorukban fogják
magukat kárpótolni azért az időért, melyet lánykorukban
elvesztegettek. Véleményem szerint ép úgy tekintettel kell lenni
arra, a mi a kornak megfelel, mint a mi a nemnek felel meg; a
fiatal leánynak nem kell úgy élnie, mint a nagyanyjának, élénknek,
vidámnak, bohónak kell lennie, tánczolnia, dalolnia kell, a mennyit
akar és élveznie kora minden ártatlan örömét. Nagyon is hamar el
fog jönni az idő, mikor majd nyugodtnak kell lennie és komolyabban
kell magát viselnie.

De vajjon csakugyan megvan-e ennek a változásnak a szüksége?
Vajjon nem előítéleteinknek gyümölcse-e ez? Azzal, hogy a
tisztességes asszonyokat mind csak a szomorú kötelességeknek
vetettük alá, száműztünk a házasságból mindent, a mi a férfiak
számára kellemessé teheti. Csoda-e, ha a szótlanság, melyet odahaza
tapasztalnak, elűzi őket hazulról s ha oly kevéssé esnek kísértetbe
egy ilyen kevéssé csábító helyzetbe kerülni? A kereszténység azzal,
hogy túloz minden kötelességet, kivihetetlenekké és hasztalanokká
teszi őket; azzal, hogy megtiltja a nőknek a dalolást, a tánczot és
minden más világi szórakozást, rosszkedvűvé, czivakodóvá,
kiállhatatlanokká teszi őket odahaza. Nincs vallás, a melyben a
házasság oly szigorú kötelességeknek volna alávetve és a melyben
egy ily szent kötelék ennyire meg volna vetve.  Annyit
tettek annak megakadályozására, hogy a nők szeretetreméltók
legyenek, hogy végre is közönbösekké tették a férjeket. Ennek nem
kellene így lenni, jól tudom, de azt mondom, hogy így kell lennie,
mert a keresztények elvégre is emberek. A magam részéről azt
tartom, hogy a fiatal angol lánynak ép olyan gonddal kell ápolni
azokat a tehetségeit, melyekkel leendő férjének tetszését
megnyerheti, mint a hogy a fiatal albán nő ápolja őket az ispahani
hárem számára. A férjek – mondjátok – nem sokat törődnek
mindezekkel a tehetségekkel. Meghiszem azt, mikor ezek a
tehetségek, a helyett, hogy az ő tetszésükre alkalmaztatnának, csak
csalétekül szolgálnak az olyan szemtelen fiatal emberek
odacsábítására, a kik a férjet megbecstelenítik. De azt hiszitek,
hogy ha egy szeretetreméltó és okos asszony, a kiben vannak ilyen
tehetségek, férje mulattatására használná fel őket, nem járulna
hozzá velük boldogításához és nem akadályozná-e meg férjét abban,
hogy mikor fáradt fejjel kijön dolgozó szobájából, otthonán kívül
keressen szórakozást? Nem látott még senki olyan boldog családokat,
melyekben ilyen egyetértés van s melyekben mindenki hozzájárul a
magáéval a közös szórakozásokhoz? Mondják meg nekem, vajjon az a
bizalom és megtisztelés, a mely itt beáll, az itt élvezett
gyönyörök ártatlansága és szelidsége nem ér-e fel a legzajosabb
nyilvános élvezetekkel?

A kellemes tehetségeket túlságosan művésziesítették és
túlságosan rendszeresítették. Mindenből elveket és szabályokat
csináltak és nagyon is unalmassá tették a fiataloknak azt, a mi nem
kellene hogy egyéb legyen számukra, mint szórakozás és bohó játék.
Nem tudok nevetségesebbet elképzelni, mintha látok egy öreg ének-
vagy tánczmestert, a ki bosszús arczczal jön a fiatal lányokhoz, a
kik nem akarnak egyebet, csak nevetni, és a ki hogy megtanítsa őket
könnyed művészetére, pedánsabb és hivatalosabb hangon szól
hozzájuk, mintha a katekizmusról volna szó. Vajjon például az ének
művészetének az írott zenéhez kell-e igazodnia? Nem tehetik-e a
gyermek hangját hajlékonynyá és biztossá, nem tanulhatják-e meg
ízlésesen énekelni, sőt még kísérni is önmagát a nélkül, hogy csak
egy kotát ismerne is? Illik-e  ugyanaz az éneklési mód
minden hanghoz? Érvényes-e ugyanaz a módszer minden hanghoz?
Érvényes-e ugyanaz a módszer minden szellemre? Sohasem fogják velem
elhitetni, hogy ugyanazok a mozdulatok, ugyanazok a taglejtések,
ugyanazok a tánczok ép úgy illenek egy élénk és csintalan kis barna
lányhoz, mint egy epedő szemű vagy szőke szépséghez. Mikor tehát
azt látom, hogy a mester ugyanúgy tanítja mind a kettőt, ezt
mondom: ez az ember a maga taposott útján jár, de a művészetéhez
nem ért semmit.

Azt kérdezik, tanító vagy tanítónő kell-e a leányoknak. Nem
tudom, legjobban szeretném, ha sem az egyikre, sem a másikra nem
volna szükség, ha szabadon tanulnák meg azt, a minek megtanulására
annyi hajlamuk van és ha nem látnánk városainkban annyi nyegle
komédiást szaladgálni. Alig birom elhinni, hogy az ezekkel az
emberekkel való érintkezés ne volna a leányokra nézve ártalmasabb,
mint a mennyire hasznosak a tanításaik és hogy a beszédmódjuk, a
hangjuk, a modoruk nem kedveltetné meg fiatal tanítványaikkal a
léhaságokat, melyek nekik oly fontosak s melyeket mestereik
példájára csakhamar egyedüli foglalkozásukká tesznek.

Azokban a müvészetekben, melyeknek czélja csak a szórakozás,
mindenki mesterük lehet a fiatal lányoknak: az apjuk, anyjuk,
bátyjuk, nénjük, barátnőik, nevelőnőik, a tükrük és mindenekfölött
a jó ízlésük. Nem kell nekik felajánlani a tanítást, ők maguk kell,
hogy kérjék; nem kell a jutalomból feladatot csinálni és épen
ezekben a tanulmányokban az első siker az, mikor valaki vinni
akarja valamire. Egyébiránt, ha egyáltalán szükség van szabályszerű
leczkékre, nem döntök abban, hogy milyen nemű legyen a tanító, a ki
a leczkét adja. Nem tudom, kell-e az, hogy a tánczmester megfogja
fiatal növendéke finom és fehér kezét, hogy fölfogassa vele a
szoknyáját, fölemeltesse a szemét, kitárassa a karját, dobogó
mellett hajlongattassa, – de azt jól tudom, hogy a világ minden
kincséért nem szeretnék ilyen tánczmester lenni.

A szorgalom és a tehetség által formálódik az ízlés; az ízlés
által a szellem észrevétlenül megnyílik a mindenféle szép eszméi
számára és végül az erkölcsi fogalmak 
számára, melyek ezzel kapcsolatban vannak. Talán ez az egyik oka
annak, hogy miért gyökerezik meg az illendőség és tisztesség érzése
a lányokban hamarább mint a fiúkban; mert ha azt hinnők, hogy ez a
koraérett érzés a nevelőnök műve, nagyon téves fogalmunk lenne
tanításaik módjáról és az emberi szellem fejlődéséről. A beszélni
tudás az első helyet foglalja el a tetszés művészetében, mert csak
az tud új meg új bájakat csatolni azokhoz a bájakhoz, melyekhez a
megszokás már hozzászoktatta az érzékeket. A szellem nemcsak
megeleveníti a tettet, hanem bizonyos értelemben meg is újítja; az
érzések és gondolatok sorakozásával élénkké és változatossá teszi
az arczkifejezést és a beszélgetés által, melyet sugall, tartja
ébren a figyelmet és soká megőrzi az érdeklődést ugyanazon tárgy
iránt. Azt hiszem, ezekből az okokból sajátítják el a leányok oly
gyorsan a kedves csevegést, bizonyos hangsúlyt adnak szólásaiknak,
még mielőtt értenék őket; és a férfiak csakhamar élvezettel
hallgatják őket: még mielőtt a leány megérthetné őket, kilesik
ennek az értelmességnek első pillanatát, hogy aztán
belehatolhassanak az érzésébe.

A nőknek hajlékony nyelvük van, sebesebben, könnyebben és
kellemesebben beszélnek, mint a férfiak. Azzal is vádolják őket,
hogy többet beszélnek; ennek így is kell lenni s én szívesen
változtatnám ezt a szemrehányást dícséretté: a nőknél a száj és a
szem egyforma mozgékony és pedig ugyanabból az okból. A férfi azt
mondja, a mit tud, a nő azt, a mi tetszik; az egyiknek ismeretekre
van szüksége, hogy szólhasson, a másiknak ízlésre; az egyiknek
főtárgya a hasznos dolgok, a másiké a kellemesek. Beszédüknek nem
kell hogy más közös formájú legyen, mint az igazság.

Nem kell tehát visszatartani a lányok fecsegését, mint a fiúkét
ezzel az érdes kérdéssel: «mire való ez?» Inkább ezzel a kérdéssel,
a melyre semmivel sem könnyebb felelni: «milyen hatást fog ez
tenni?» Ebben az első életkorban, a mikor nem tudva különbséget
tenni a jó és rossz között, a leányok senkit sem tudnak megítélni:
törvényül kell, hogy szabják meg maguknak, hogy mindig csak
kellemes dolgokat mondjanak azoknak, a kikkel beszélnek. Ennek a
szabálynak  az alkalmazását még nehezebbé teszi az,
hogy mindig alája van rendelve az első szabálynak, hogy nem szabad
hazudni.

Jól látom, hogy vannak még más nehézségek is, de ezek sokkal
előrehaladottabb korra vonatkoznak. Egyelőre nem kell a leányoktól
egyebet követelni, mint hogy, ha igazat mondanak, mondják
gyöngédtelenség nélkül és mivel a gyöngédtelenség természetszerűleg
visszás nekik, a nevelés könnyen megtanítja őket az elkerülésére.
Általában megjegyzem, hogy a világi érintkezésben a férfiak
udvariassága hivatalosabb, a nőké nyájasabb természetű. Ez a
különbség nem kiszámított, hanem természet dolga. A férfi inkább
úgy tesz, mintha szolgálatodra szeretne lenni, a nő kellemes akar
lenni. Ebből az következik, hogy bármilyen is a nők természete, az
udvariasságuk kevésbbé hazug, mint a miénk; a nő nem tesz egyebet,
csak első ösztönére hallgat, de mikor a férfi úgy tesz, mintha az
én érdekemet előbbre valóvá tenné a magáénál, bármily tüntetőleg
szinezi is ezt a hazugságot, egész biztosan tudom, hogy hazudik.
Nem is nehéz dolog tehát a nőknek udvariasaknak lenni és
következőleg a leányoknak sem az udvariasságot megtanulni. Az első
leczkét a természet adja, a művészet csak utána jár a természetnek
és meghatározza, hogy az érvényben levő szokások szerint milyen
formában mutatkozzék. A mi az egymás közötti udvariasságukat
illeti, ez már más dolog; ezt olyan kényszerült modorban és olyan
hideg figyelmességgel csinálják, hogy kölcsönösen feszélyezik
egymást; nem is valami nagy gonddal leplezik ezt a feszességet és
őszintéknek látszanak hazugságukban, mivel nem nagyon igyekeznek
elpalástolni. Mindazáltal fiatal lányok néha őszintébb barátságot
is kötnek. Az ő korukban a vidámság helyettesíti a jó természetet
és meg lévén elégedve magukkal, meg vannak elégedve az egész
világgal. Az is tény, hogy szívélyesebben csókolják meg egymást és
több bájjal kedveskednek egymással férfiak jelenlétében, mert
büntetlenül akarják ezek mohóságát felszítani azoknak a kegyeknek a
látványa által, melyeket ilyenkor megkívántatnak velük.

Ha nem szabad a kis fiúknak megengedni az okvetetlenkedő
 kérdéseket, még annál kevésbbé szabad
megengedni a fiatal lányoknak, a kiknek kiváncsisága, akár
kielégítik, akár rosszul térnek ki előle, egészen más
következményekkel jár, tekintve azt az éleselméjüséget, melylyel
megsejtenek olyan rejtelmeket, melyeket eltitkolnak előlük és
ügyességüket ezek leleplezésében. De a nélkül, hogy eltűrném az ő
kérdezősködésüket, jónak látom, hogy sokat kérdezgessük és arra
ingereljük őket, hogy gyakorolják magukat a könnyed beszélésben,
hogy talpraesetten tudjanak visszavágni, hogy az eszük és a nyelvük
megoldódjék, a mikor ez még veszedelem nélkül lehetséges. Ezek a
beszélgetések mindig vidámra forduljanak, de ha ügyesen vannak
megkedzve és jól vannak irányozva, vonzó szórakozóivá lesznek a
lánykának és belevihetik ezeknek a fiatal lányoknak ártatlan
szívébe az erkölcs első és talán leghasznosabb leczkéit, melyeket
egész életükben megőriznek, miután az élvezet és a hiúság
varázsával tanították meg őket arra, hogy milyen tulajdonságok felé
fordulnak a férfiak igazi tisztelettel és miben áll a tisztességes
asszony dicsősége és boldogsága.

Könnyen érthető, hogy ha a fiú-gyermekek képtelenek arra, hogy
bármiféle igazi fogalmat alkothassanak maguknak a vallásról,
ugyanez a fogalom még inkább fölülmulja a leányok
fölfogó-képességét. Épen ezért őnekik korábban beszélnék róla, mert
ha meg kellene várni, míg abba a helyzetbe jutnak, hogy módszeresen
meg tudják vitatni ezeket a mély kérdéseket, azt koczkáztatnók,
hogy sohasem beszélhetünk róluk. A nők esze praktikus ész, a mely
által nagyon ügyesen megtalálják annak a módját, hogy mikép
érhetnek el valami ismert czélt, de a mely ennek a czélnak
megtalálására nem vezeti rá őket. A két nem társadalmi viszonya
csodálatos. Ebből a társadalomból alakul ki egy erkölcsi személy,
melynek a nő a szeme s a férfi a karja, még pedig olyan függésben
egymástól, hogy a nő a férfitól tanulja meg, hogy mit kell látni,
és a nőtől tanulja meg a férfi, hogy mit kell tenni. Ha a nő ép úgy
vissza tudna menni a végső okokhoz, mint a férfi és ha a férfiban
is megvolna, mint ő benne, a részlet-dolgok iránti érzék, mindig
függetlenek lévén egymástól, örökös egyenetlenségben  élnének
és a társadalmuk nem tudna fenmaradni. De abban a harmóniában, a
mely köztük uralkodik, minden a közös czélra irányul, nem tudni,
melyik ad hozzá többet a magáéból, mindegyik a másiknak ösztönzését
követi, mindegyik engedelmeskedik és mind a ketten
parancsolnak.

Épen ezért van a nő magaviselete alávetve a közvéleménynek s a
hite alá van vetve az autorításnak. Minden leánynak az anyja
vallását kell követnie és minden asszonynak a férjeét. Ha ez a
vallás hamis, a hajlékonyság, a mely az anyát és a leányt aláveti a
természet rendjének, eltörli isten színe előtt a tévelygés bűnét.
Nem lévén képesek önmaguk bírái lenni, úgy kell fogadniok az apák
és férjek elhatározását, mint az egyházéit.

Mivel a nők nem tudják önmagukból levonni hitük szabályát, nem
tudják a bizonyítás és az ész korlátaival körülvenni, hanem engedve
ezerféle dologtól ideges ösztönének, mindig innen vagy túl maradnak
az igazságon. Mindig szélsőségekre hajlók lévén, vagy egészen
hitetlenek vagy vakbuzgók, nem tudják egyesíteni a bölcseséget a
jámborsággal. A baj forrása nemcsak nemük túlzó jellemében van,
hanem a mi nemünk tekintélyének rosszul szabályozott voltában is:
az erkölcsök féktelensége megvetni valóvá teszi, a megbánástól való
félelem zsarnokivá s így mindig vagy tulságos sokat tesz vagy
tulságosan keveset.

Miután a nők vallását a tekintély kell hogy szabályozza, nem
annyira arról van szó, hogy megmagyarázzuk nekik az okokat,
melyeknél fogva hiszünk, mint inkább arról, hogy világosan elébük
állítsuk azt, a mit hiszünk; mert a homályos eszmékbe vetett hit a
fanatizmus legelső csirája, és az a hit, a melyet képtelen dolgok
számára követelünk, tébolyra vagy hitetlenségre vezet. Nem tudom,
melyikre vezetnek a mi katekizmusaink inkább: a hitetlenségre vagy
a fanatizmusra, de azt jól tudom, hogy vagy az egyiket vagy a
másikat okvetlenül megszülik.

Ha a fiatal leányokat meg akarjátok tanítani a vallásra, először
is ne csináljátok belőle a szomorúság és a kényszer tárgyát, sem
elvégezni való feladatot, sem kötelességet, következőleg ne
tanultassatok velük könyv nélkül semmit,  a mi a
vallásra vonatkozik, még az imákat sem. Érjétek be azzal, hogy ti
magatok előttük mondjátok el imáitokat, a nélkül azonban, hogy
rászorítanátok őket, hogy hasonlóképen cselekedjenek. Legyenek az
imák rövidek, a hogy Jézus Krisztus is rendeli. Imádkozzatok mindig
a kellő áhítattal és alázattal, gondoljatok arra, hogy ha a
legfelsőbb lénytől azt kéritek, hogy hallgasson meg, ez megéri,
hogy elmerüljetek abban, a mit neki mondani akartok.

Kevésbbé fontos az, hogy a fiatal lányok oly korán megtanulják a
vallást, mint az, hogy jól tudják és mindenek fölött az, hogy
szeressék. Ha terhessé teszitek rájuk nézve, ha mindig úgy festitek
le előttük, hogy az Isten haragszik rájuk, ha az ő nevében ezer
kellemetlen kötelességet róttak rájuk, a melyekről látják, hogy ti
magatok sohasem teljesítitek őket, mit gondolhatnak egyebet, mint
hogy tudni a katekizmust és imádkozni istenhez a kis lányok
kötelessége, s aztán azért kívánnak felnőttek lenni, hogy kihúzzák
magukat, ép úgy mint ti, mindezek alól a kényszerűségek alól.
Példát! példát! a nélkül nem értek el soha semmit a
gyermekeknél.

De mikor a hitczikkelyeket magyarázzátok nekik, történjék ez
közvetlen tanítás formájában, nem pedig kérdések és feleletek
útján. Sohasem szabad mást felelniök, mint a mit gondolnak, nem
pedig a mit diktálnak nekik. A katekizmus összes feleletei visszás
értelműek; a tanítvány tanítja bennük a mestert; sőt hazugságok is
a gyermek szájában, mert azt magyarázza velük, a mit nem ért, és
azt állítja, a mit nem képes hinni. Mutassátok meg nekem a
legértelmesebb emberek között is azokat, a kik nem hazudnak, mikor
a katekizmusukat mondják.

Az első kérdés, melyet a mi katekizmusunkban látok, ez: «Ki
teremtett és hozott a világra téged?» Erre a leányka, bár azt
hiszi, hogy az anyja, habozás nélkül azt feleli, hogy az Isten. Nem
lát ebben egyebet, mint hogy olyan kérdésre, melyet nem jól ért,
olyan feleletet ad, a melyet egyáltalán nem ért.

Szeretném, ha olyan ember, a ki ismeri a gyermekek eszejárását,
csinálna számukra katekizmust. Ez volna talán a leghasznosabb
könyv, melyet valaha írtak és nézetem  szerint
nem a legkevesebb becsületére válnék szerzőjének. Annyi bizonyos,
hogy ha az a könyv jó volna, nem hasonlítana a mi
katekizmusainkhoz.

Az ilyen katekizmus akkor volna jó, ha magukra a kérdésekre a
gyermek magától adná meg a feleleteket, a nélkül, hogy megtanulná
őket; magától értetődik, hogy egyszer-másszor reá is rájutna a
kérdezés sora.

Hogy megértessem, mit akarok mondani, ahhoz valami példa-féle
kellene és én érzem, mi hiányzik bennem, hogy ezt megcsináljam.
Legalább némi halvány fogalmat próbálok róla nyujtani.

Azt képzelem tehát, hogy ennek a katekizmusnak, hogy eljusson a
mi katekizmusunk első kérdéséhez, ilyesformán kellene
kezdődnie:

A nevelőnő: Emlékszel-e arra az időre, mikor az anyád még
leány volt?

A kis lány: Nem.

A nevelőnő: Miért nem, mikor olyan jó az emlékező
tehetséged?

A kis lány: Azért, mert akkor még nem is voltam a
világon.

A nevelőnő: Hát te nem éltél mindig?

A kis lány: Nem.

A nevelőnő: És vajjon mindig élni fogsz-e?

A kis lány: Igen.

A nevelőnő: Fiatal vagy-e vagy öreg?

A kis lány: Fiatal vagyok.

A nevelőnő: Hát a nagymamád fiatal-e vagy öreg?

A kis lány: Öreg.

A nevelőnő: Ő is fiatal volt valamikor?

A kis lány: Igen.

A nevelőnő: Hát miért nem fiatal már?

A kis lány: Mert megöregedett.

A nevelőnő: Te is meg fogsz öregedni, mint ő?

A kis lány: Nem tudom.132) 

A nevelőnő: Hova lett a tavalyi ruhád?

A kis lány: Szétfejtették.

A nevelőnő: Miért fejtették szét?

A kis lány: Mert kicsiny volt már.

A nevelőnő: Mért volt már kicsiny?

A kis lány: Mert megnőttem.

A nevelőnő: Fogsz még ezután is nőni?

A kis lány: Hogyne!

A nevelőnő: És mi lesz a nagy lányokból?

A kis lány: Asszonyok lesznek.

A nevelőnő: És mi lesz az asszonyokból?

A kis lány: Anyák lesznek.

A nevelőnő: És az anyákból mi lesz?

A kis lány: Megöregszenek.

A nevelőnő: Tehát te is megöregszel?

A kis lány: Ha majd anya leszek.

A nevelőnő: És mi lesz az öreg emberekkel?

A kis lány: Nem tudom.

A nevelőnő: Mi lett a nagyapádból?

A kis lány: Meghalt.133)

A nevelőnő: És miért halt meg?

A kis lány: Mert öreg volt.

A nevelőnő: Mi lesz tehát az öreg emberekkel?

A kis lány: Meghalnak.

A nevelőnő: És te, ha öreg leszel, mint…

A kis lány (félbeszakítva): Óh, én nem akarok
meghalni.

A nevelőnő: Édes gyermekem, senki sem akar meghalni,
mégis meghal mindenki.

A kis lány: Hogyan! a mamám is meg fog halni?


A nevelőnő: Mint mindenki. A nők is megöregszenek, mint a
férfiak és az öregség halálba vezet.

A kis lány: Mit kell tenni, hogy az ember később
öregedjék?

A nevelőnő: Okosan élni, a míg az ember fiatal.

A kis lány: Én mindig okos leszek.

A nevelőnő: Annál jobb rád nézve. De azt hiszed talán,
örökké fogsz élni?

A kis lány: Ha nagyon öreg leszek, nagyon öreg…

A nevelőnő: Hogy-hogy?

A kis lány: Hát, ha az ember olyan nagyon öreg, te
mondtad, hogy meg kell halnia.

A nevelőnő: Egyszer tehát mégis meg fogsz halni?

A kis lány: Sajnos, igen.

A nevelőnő: Kicsoda élt előtted?

A kis lány: Apám és anyám.

A nevelőnő: Hát ő előttük ki élt?

A kis lány: Az ő apjuk és anyjuk.

A nevelőnő: És ki fog élni te utánad?

A kis lány: A gyermekeim.

A nevelőnő: És azok után ki fog élni?

A kis lány: Az ő gyermekeik stb. stb.

Ezen az úton haladva érthető inductiók által megtalálni az
emberi nemnek, mint minden más dolognak is, a kezdetét és végét:
azaz egy apát és egy anyát, a kiknek nem volt sem apja, sem anyja,
és megtalálni a gyermekeket, a kiknek már nem lesznek
gyermekeik.134) Csak az ilyen kérdések
hosszú sorával van a katekizmus első kérdése eléggé előkészítve;
csak akkor lehet a kérdést föltenni s csak akkor értheti meg a
gyermek. De innen a második feleletig, a mely úgyszólván az isteni
lényeg meghatározása, mekkora végtelen ugrás! Mikor lesz ez a hézag
kitöltve? Az Isten szellem! Mi a szellem? Belebonyolítsam a gyermek
szellemét abba a homályos metafizikába, a melyből az emberek csak
 oly nagy bajjal tudnak kitalálni? Nem
egy kis lány dolga ezeket a kérdéseket megoldani, legfeljebb az az
ő dolga, hogy föltegye őket. Akkor egyszerűen ezt felelem neki: Azt
kérdezed tőlem, hogy mi az Isten. Ezt nem könnyű megmondani. Istent
nem lehet hallani, sem látni, sem megérteni; őt csak művei által
ismerjük. Hogy megtudd, mi ő, előbb tudnod kell, hogy mit
csinált.

Ha a dogmáink nem mind egyforma igazak, azért még nem mind
egyforma fontosságúak. Isten dicsőségére nézve nagyon közömbös,
vajjon ismerjük-e minden dologban; ellenben fontos az emberi
társadalomra és annak minden tagjára nézve, hogy mindenki ismerje
és betöltse azokat a kötelességeket, melyeket Isten törvénye reáró
felebarátja és önmaga iránt. Erre kell, hogy szüntelenül tanítsuk
egymást és mindenekfölött erre vannak kötelezve megtanítani a
gyermekeiket az apák és anyák. Hogy egy szűz-e az anyja
teremtőjének, hogy ez szülte-e Istent vagy csak egy embert, a kivel
Isten egyesült, hogy az apa és fiú lényege egy-e vagy csak hasonló,
hogy a Szentlélek kettejük egyikéből származik-e, a kik mindketten
ugyanazok vagy mind a kettőtől együtt, nem látom be, hogy ezeknek a
látszólag lényeges kérdéseknek eldöntése fontosabb-e az emberi
nemnek, mint hogy tudjuk azt, hogy a holdtöltétől számított melyik
napon kell a husvétot ünnepelni, hogy kell-e az olvasón imádkozni,
böjtölni, latinul vagy francziául kell-e beszélni a templomban,
kell-e képekkel díszíteni a falakat, misét mondani és hallgatni,
kell-e hogy valakinek saját felesége legyen. Nem tudom, mennyiben
érdekelheti ez a többieket, ha ezekről mindenki úgy gondolkozik, a
hogy neki tetszik; a magam részéről engem egyáltalán nem érdekel. A
mi azonban engem és a hozzám hasonlókat érdekli, ez az, hogy
mindenki tudja, hogy az ember sorsának van bírája, kinek mind
gyermekei vagyunk, a ki azt parancsolja nekünk, hogy legyünk
igazságosak, hogy szeressük egymást, legyünk jótékonyak és
könyörületesek, teljesítsük kötelességeinket mindenkivel szemben,
még a mi és az ő ellenségeivel szemben is; hogy ennek a világnak
látszólagos boldogsága semmis, hogy ez után egy másik élet
következik,  melyben ez a legfelsőbb lény lesz a jók
jutalmazója és a gonoszok bírája. Ezek a dogmák és más hasonló
dogmák azok, melyekre fontos dolog megtanítani az ifjúságot és
meggyőzni róluk minden szolgát. A ki ellenük küzd, kétségkívül
büntetést érdemel, mert a rend megzavarója és a társadalom
ellensége. Aki túlmegy rajtuk és minket alá akar vetni sajátságos
véleményeinek, ellenkező úton ugyanarra a pontra jut; hogy a saját
módja szerinti rendet meghonosítsa, megzavarja a békét; vakmerő
gőgjében az Istenség tolmácsává teszi magát, ennek nevében követeli
az emberek hódolatát és tiszteletét, Isten helyébe, a mennyire
teheti, Istenné teszi magát. Úgy kellene megbüntetni, mint
istenkáromlót, ha nem büntetnék meg, mint türelmetlent.

Ne törődjetek tehát mindazokkal a rejtelmes dogmákkal, melyek
számunkra csak gondolatnélküli szavak, mindazokkal a bizarr
tanításokkal, melyek meddő tanulmányozása a velük foglalkozóknál az
erényt helyettesíti és inkább arra való, hogy bolondokká, minthogy
jókká tegye őket. Tartsátok meg gyermekeiteket mindig azoknak a
dogmáknak szűk körében, melyek az erkölcsre vonatkoznak, győzzétek
meg jól őket, hogy semmi másnak a tudása nem hasznos ránk nézve,
mint a miből megtanulunk jól cselekedni. Ne csináljatok
lányaitokból theológusokat és okoskodókat; az égi dolgokból csak
arra tanítsátok őket, a mi az emberi bölcseségre tartozik;
szoktassátok őket arra, hogy mindig Isten szeme előtt érezzék
magukat, hogy ő a tanuja cselekedeteiknek, gondolataiknak,
erényeiknek, mulatságaiknak; hogy tegyenek jót tüntetés nélkül,
mert Isten ezt úgy szereti, hogy zúgolódás nélkül viseljék el a
rosszat, mert Isten kárpótolni fogja őket s hogy végül életük
minden napján azok legyenek, a mik szeretnének lenni, a mikor majd
megjelennek Isten színe előtt. Ez az igazi vallás, ez az egyedüli
szokás, a mely nem hajlik sem visszaélésre, sem hitetlenségre, sem
vakbuzgóságra. Prédikálhatnak, a mennyit akarnak, a legfenségesebb
vallásokról, én a magam részéről nem ismerek el mást, mint ezt.

Egyébiránt jó lesz megjegyezni, hogy egész addig a korig, mikor
az ész megvilágosodik és mikor a föléledő  érzés
megszólaltatja a lelkiismeretet, a fiatal leányokra nézve az a jó
és rossz, a mit a környezete annak mond ki. A mit parancsolnak
neki, az jó, a mit megtiltanak, az rossz; ennél többet nem kell
tudniok. Ebből látható, milyen nagy fontosságú dolog náluk még
inkább, mint a fiúknál, megválogatni azokat az embereket, a kik
közelükben legyenek és bizonyos tekintélyt gyakoroljanak fölöttük.
Végül beáll a pillanat, a mikor elkezdenek magukból itélni a
dolgokról és akkor van ideje megváltoztatni nevetésük tervét.

Talán már eddig is sokat mondtam. Mekkora mértékben korlátoljuk
a nőket, a mikor nem szabunk meg nekik más törvényt, csak az
általános előítéleteket? Ne alacsonyítsuk le ennyire a nemet, a
mely minket kormányoz és a mely tisztel minket, ha nem aljasítottuk
le. Van az egész emberi nem számára a közvéleménynél előbbrevaló
szabály is. Ennek a szabálynak hajthatatlan irányításához kell
alkalmazkodni az összes többi szabályoknak; ez ítél még az
előítéletről is s az emberek értékelésének csak akkor lehet köztünk
érvénye, ha ezzel a szabálylyal megegyezik.

Ez a szabály a belső érzés. Nem ismétlem, a mit föntebb mondtam
róla; elég, ha megjegyzem, hogy ha ez a két szabály nem hat együtt
a nők nevelésében, ez mindig hiányos lesz. Az érzés a közvélemény
nélkül nem adja meg nekik a léleknek azt a finomságát, a mely
feldíszíti a jó erkölcsöket a világ tiszteletével; a közvélemény
pedig az érzés nélkül mindig csak csalfa és tisztességtelen nőket
csinál belőlük, a kik a látszatot teszik az erény helyébe.

Fontos dolog tehát, hogy ápoljanak egy tehetséget, a mely a két
vezető között ítélőbíróul szolgál, a mely nem engedi tévútra jutni
a lelkiismeretet és a mely jóváteszi az előítélet tévedéseit. Ez a
tehetség az ész. De mennyi kérdés kél fel erre a szóra! Képesek-e a
nők alapos okoskodásra? Fontos-e, hogy ezt ápolják? Sikerrel
fogják-e ápolni? Hasznos-e ez az ápolás azokra a funktiókra, melyek
rájuk háramlanak? Összeférhető-e az egyszerűséggel, a mely hozzájuk
illik?

A különböző módok, a melyek szerint ezekkel a kérdésekkel
szembenéznek és megfelelnek rájuk, magukkal  hozzák,
hogy mindkét irányban túlzások merülnek fel; az egyik arra
korlátolja a nőt, hogy varrjon és fonjon a háztartásban a
szolgálókkal; így ne legyen egyéb, mint a gazda első cselédje; a
másik nem éri be azzal, hogy biztosítja a nők jogait, a miénket is
elvitatja számukra; mert ha meghagyják őket fölöttünk a nemüket
illető tulajdonságukban és minden egyébben velünk egyenlővé teszik,
mi ez más, mint átruházása a nőre annak az elsőségnek, melyet a
természet a férjnek ad?

Az ész, a mely az embert kötelességeinek megismerésére vezeti,
nem nagyon bonyolult dolog; az ész, a mely a nőt a saját
kötelességére vezeti, még sokkal egyszerűbb. Az engedelmesség és
hűség, melylyel férjének tartozik, a gyöngédség és gondoskodás,
melylyel gyermekeinek tartozik, oly természetes és oly érthető
következményei helyzetének, hogy rosszhiszeműség nélkül nem
vonakodhatik engedni a belső érzésnek, a mely vezeti és nem
ismerheti félre kötelességét abban a hajlamban, mely még nincs
megromolva.

Nem kárhoztatnám minden megkülönböztetés nélkül, hogy a nő
kizárólag a nemének való munkákra szoríttassék és hogy a többiről
mélységes tudatlanságban hagyassék, de ehhez nagyon egyszerű,
nagyon egészséges közerkölcsök kellenének vagy pedig nagyon
visszavonult életmód. A nagy városokban, romlott emberek közt ezt a
nőt nagyon könnyű volna elcsábítani, erénye gyakran csak az
alkalmaktól függne: ebben a filozófus században kipróbált erényre
van szüksége; előre kell tudnia azt is, a mit mondhatnak neki s azt
is, a mit erről gondolnia kell.

Egyébiránt, alá lévén vetve a férfiak ítéletének, ki kell hogy
érdemelje becsülésüket; különösen a férjéét kell megkapnia; nemcsak
a személyét kell vele megszerettetnie, hanem magaviseletével is ki
kell érdemelnie helyeslését; igazolnia kell a világ előtt a férj
választását és meg kell szereznie a férjnek azt a tiszteletet,
melylyel feleségének adóznak. De hogy foghatna hozzá mindehhez, ha
nem ismerné intézményeinket, ha nem tudna semmit szokásainkról és
illemszabályainkról, ha nem ismerné sem az emberi ítéletek
forrását, sem a szenvedélyeket, melyek ezeket meghatározzák?
Annálfogva,  hogy egyszerre függ a saját
lelkiismeretétől és más emberek véleményétől, meg kell tanulnia ezt
a két zsinórmértéket összehasonlítani, összhangba hozni és az
előbbinek csak akkor adni előnyt, mikor ellentétbe kerülnek
egymással. Bírájává lesz bíráinak, ő határozza meg, mikor kell
magát alávetnie nekik és mikor kell őket visszautasítania. Mielőtt
elvetné vagy elfogadná előítéleteiket, mérlegeli őket; megtanul
végére járni a forrásuknak, megtanulja megelőzni őket, kedvezővé
tenni őket; gondja lesz rá, hogy sohase vonja magára a megrovást,
mikor kötelessége megengedi a kikerülését. Mindezt egyáltalán nem
teheti meg szellemének és eszének kifejlesztése nélkül.

Mindig visszatérek az alapvető elvre és ez adja meg nekem minden
nehézség megoldását. Azt tanulmányozom, a mi van, ennek keresem
okát és végül mind csak azt találom, hogy a mi van, az jól van.
Bemegyek a nyilt házakba, a hol az úr és az úrnő együtt fogadják a
vendégeket. Mindkettőnek ugyanaz a nevelése volt, mindketten
egyforma udvariasak, mindketten egyformán meg vannak áldva ízléssel
és szellemmel, mindkettőt ugyanaz a vágy lelkesíti, hogy jól
fogadják vendégeiket és hogy mindenki elégedetten távozzék tőlük. A
férj nem mulaszt el semmi gondoskodást, hogy figyelmes legyen
mindenki iránt, jön, megy, körüljár és ezer gondot csinál magának;
merő figyelmesség szeretne lenni. A nő helyén marad, egy kis kör
képződik körüle és látszatra elfödi előle a gyülekezetet,
mindazáltal nem történik itt semmi, a mit észre ne venne, nem
távozik el senki a nélkül, hogy ő ne szólt volna hozzá; nem
mulasztott el semmit, a mi érdekelhet mindenkit, nem mondott
senkinek semmit, a mi ne volna kellemes és a rendnek minden
legkisebb megzavarása nélkül a legkisebb emberről a társaságban
épúgy nem feledkezik meg, mint a legelsőről. A lakomát feltálalják,
asztalhoz ülnek; a férfi tudja, kik illenek együvé s a szerint
ülteti őket; a nő a nélkül, hogy bármit is tudna, még se téved
ebben; ő már kiolvasott a szemekből, a magatartásból mindent és
mindenki kedve szerint van elhelyezve. Arról nem is szólok, hogy a
kiszolgáláskor nem feledkeznek meg senkiről. A házigazda körüljárt
s nem  feledkezett meg senkiről, ellenben a nő
eltalálja, a mit az ember megkíván s azzal kínálja; mikor a
szomszédjával beszél, a füle ott van az asztal végén; észreveszi,
hogy melyik nem eszik azért, mert nem éhes és melyik azért, mert
nem mer venni vagy kérni az ételből, mivel félszeg vagy félénk.
Mikor fölkelnek az asztaltól, mindenki azt hiszi, hogy a
háziasszony csak vele törődött, mind azt hiszik, hogy nem ért rá
egy falatot sem enni, a valóság pedig az, hogy többet evett, mint
bárki más.

Mikor mindenki eltávozott, megbeszélik a történteket. A férfi
visszaemlékezik arra, a mit mondtak neki, mit mondtak és tettek
azok, a kikkel mulatott. Ha a nő nem mindig a legpontosabb is
ebben, de viszont ő látta azt, a mit halkan mondtak a terem másik
végében, ő tudja, hogy ez vagy az mit gondolt, mire vonatkozott ez
a szó vagy az a taglejtés, nem volt az a kifejezőbb mozdulat,
melyre ne volna kész magyarázata, a mely csaknem mindig megfelel a
valóságnak.

Ugyanaz a szellemi alkat, a mely kitünővé tesz egy nagyvilági
nőt a ház vezetésében, kitünővé teszi a kaczért abban a
művészetben, a melylyel több imádót is el tud mulattatni. A
kaczérság művészete még finomabb megkülönböztető képességet kíván,
mint az udvariasságé, mert ha az udvarias nő mindenkivel szemben
udvarias, akkor eleget tett, a kaczér nő ellenben ezzel az ügyetlen
egyformasággal hamar elvesztené uralmát, le akarván kötelezni
összes barátait, visszariasztaná valamennyit. A társaságban a
mindenkivel egyformán tanusított udvariasság tetszik mindenkinek;
ha jól bántak vele, nem nézi olyan nagyon a kedvezéseket, de a
szerelemben az a kegy, a mely nem kizárólagos, sértésszámba megy.
Az okos ember százszor jobban szereti, ha vele egymagával rosszul
bánnak, mintha a többivel egyenlően dédelgetik és nem történhetik
vele rosszabb valami, mintha nem tüntetik ki. Ha egy nő több imádót
akar egyszerre tartani, mindegyiküket meg kell győznie, hogy őt
részesíti előnyben és pedig a többieknek szeme előtt kell erről
meggyőznie, a kiket meg az ő szemei előtt ugyanerről győz meg.

Ha zavarba jött embert akartok látni, tegyetek egy  férfit
két nő közé, kiknek mindegyikével titkos viszonya van, aztán
figyeljétek meg, milyen ostobán viselkedik. Tegyetek egy nőt
hasonló helyzetben két férfi közé – a mi bizonyára nem ritkább eset
– s el fogtok ámulni az ügyességen, melylyel mind a kettővel
elbánik úgy, hogy mindegyik nevetni fog a másikon. De ha ez a nő
ugyanazt a bizalmasságot tanusítaná mind a kettő iránt és
ugyanolyan barátságos volna velük, hogy vezettetnék magukat félre
csak egy pillanatra is? Ha egyformán bánna velük, nem mutatná-e ki,
hogy egyforma joguk van hozzá? Bizony, sokkal jobban fog hozzá! A
helyett, hogy egyformán bánna velük, úgy tesz, mintha különbséget
tenne közöttük és ezt olyan jól csinálja, hogy az, a kinek hizeleg,
azt hiszi, gyöngédségből teszi, az pedig, a kivel rosszul bánik,
azt hiszi, mérgében teszi. Így mindegyik megelégszik a neki jutott
részszel s azt látja, hogy a nő mindig vele foglalkozik, holott
pedig a valóságban csak magamagával foglalkozik.

Az általános tetszés vágyában a kaczérság hasonló eszközöket
sugall: a szeszélyek csak visszariasztanának, ha nem volnának
okosan irányítva és épen mesteri alkalmazásukkal csinálja belőlük a
legerősebb lánczokat rabszolgáinak.


Usa ogn’ arte la donna, onde
sia colto

 Nella sua rete alcun
novello amante;

 Nè con tutti, nè
sempre un stesso volto

 Serba; má
cangia à tempo atto a sembiante.135)





Mitől függ mindez a művészet, ha nem a finom és folytonos
megfigyelésektől, melyek megláttatják vele minden pillanatban azt,
a mi a férfiak szívében történik és melyek képessé teszik arra,
hogy minden titkos mozdulattal szemben, a melyet észrevesz, annyi
erőt alkalmazzon, a mennyi föltartóztatásához és siettetéséhez
kell? De megtanulható-e  ez a művészet? Nem, velük születik a
nőkkel, megvan mindegyikben és soha sincs meg a férfiakban
ugyanolyan mértékben. Ez a nem megkülönböztető jellemvonásainak
egyike. A lélekjelenlét, az éberenlátás, a finom megfigyelőképesség
a nők tudománya; az ügyesség, melylyel hasznát veszik, a
tehetségük.

Így van a dolog és láttuk, miért kell így lennie. Azt mondjuk,
hogy a nők csalfák. Azokká lesznek. Az ő sajátos adományuk az
ügyesség, nem pedig a csalfaság, a nemüknek megfelelő valódi
hajlamokban, még mikor hazudnak, akkor sem csalfák. Miért
kérdezitek a szájukat, mikor nem neki kell szólnia? Kérdezzétek a
szemüket, az arczuk bőrét, a lélekzetüket, félénk modorukat, gyönge
ellenállásukat: ez az a nyelv, melyet a természet ad nekik, hogy
feleljenek nektek. A száj mindig nemet mond és azt is kell
mondania, de a hangsúly, melyet erre vet, nem mindig ugyanaz és ez
a hangsúly nem tud hazudni. Nincsenek-e a nőnek ugyanazok a
szükségletei, mint a férfinak, a nélkül, hogy ugyanannyi joga volna
kinyilvánítani őket? A sorsa nagyon is kegyetlen volna, ha még
jogosult vágyaiban is nem volna olyan nyelve, a mely egyenértékű
azzal, melyen nem mer szólani: kell-e az, hogy a szemérem
boldogtalanná tegye? Nincs-e szüksége olyan művészetre, melylyel
közölheti hajlamait, a nélkül, hogy leleplezné őket? Mekkora
ügyességre van szüksége, hogy elraboltassa magától azt, a mit ég a
vágytól odaadni? Mily fontos dolog neki, hogy megtanulja
megindítani a férfi szívét a nélkül, hogy észrevehetővé válnék,
hogy gondol rá! Mily bájos párbeszéd a Galatea almája és ügyetlen
menekülése! Mi kell neki még ehhez egyéb? Megmondja-e a pásztornak,
a ki a fűzfák között utána veti magát, hogy csak azért fut előle,
hogy maga után csalogassa? Hisz akkor, hogy úgy mondjam, hazudnék,
mert akkor nem tudná a pásztort maga után csalogatni. Mennél több a
tartózkodás a nőben, annál több művészetre van szüksége, még a
férjével szemben is. Igen, azt állítom, hogy ha a kaczérságot
korlátai közt tartjuk, illedelmessé és igazzá teszszük s a
tisztesség törvénye lesz belőle.

Az erény csak egyféle, mondhatja igen helyesen valamelyik
 ellenfelem; nem osztható fel, hogy egy
részét megengedjük, a másikat pedig elvessük. Ha szeretjük az
erényt, teljes épségében szeretjük; és azok előtt az érzések előtt,
melyekkel nem kell bírnunk, elzárjuk a szívünket, ha lehet és a
szánkat mindig. Az erkölcsi igazság nem az, a mi van, hanem a mi
jól van; a mi rossz, annak nem volna szabad lennie és azt nem
szabad bevallani, különösen ha ez a bevallás olyan hatást ad neki,
amelylyel a nélkül nem bírna. Ha abba a kísértésbe estem volna,
hogy lopok és ennek elmondásával abba a kísértetbe ejtenék más
valakit, hogy bűntársammá legyen, nem esnék-e a kísértés áldozatául
azzal, hogy bevallom? Miért mondjátok, hogy a szemérem csalfává
teszi az asszonyokat? Vajjon azok, a kik legjobban elvesztik,
egyebekben igazabbak-e a többinél? Még csak ez kellene! Ezerszer
csalfábbak. A lealjasodásnak erre a fokára csak a bűnöknél fogva
juthatni el, melyek mind megmaradnak benne és melyek csak az
alattomosság és hazugság segítségével uralkodnak.136) Ellenkezőleg, azok, a kikben még van szemérem,
a kik nem hivalkodnak hibáikkal, a kik el tudják leplezni vágyaikat
még azok előtt is, a kikre irányulnak és a kiktől ezek bevallását
csak a legnagyobb fáradsággal lehet kicsikarni, ezek máskülönben is
a legigazabbak, a legőszintébbek, a legállhatatosabbak minden
kötelezettségükben és az ő hűségükben lehet általában a legjobban
megbízni.

Nem tudok mást, mint az egy Lenclos kisasszonyt, a kit
ismert kivételül lehet idézni ezek alól a megjegyzések  alól s
Lenclos kisasszony is csodaszámba ment. Neme erényeinek megvetése
mellett, mondják róla, megőrizte a mi nemünk erényeit: dicsérik
nyiltságát, egyenességét, az érintkezésben való biztonságát, a
barátságban való hűségét, végül hogy dicsőségének képét teljessé
tegyék, azt mondják, hogy férfivá tette magát. Jól van hát. Minden
kitünő hírneve mellett is azonban ezt a férfit époly kevéssé
szerettem volna barátommá tenni, mint szeretőmmé.

Mindez nem olyan nagy eltérés tárgyunktól, mint a milyennek
látszik. Látom, hova irányulnak a modern filozófia elvei, mikor a
nevetség tárgyává teszik a női nem szemérmét és állítólagos
csalfaságát, és látom, hogy ennek a filozófiának legbiztosabb
eredménye, hogy megfosztja korunk nőit attól a kevés becsülettől, a
mi még megmaradt bennük.

Ezeknek a megfontolásoknak alapján azt hiszem, hogy
általánosságban meg lehet határozni, mily faja kultura felel meg a
nők természetének és mely czélok felé kell fordítani elmélkedésüket
ifjuságuktól fogva.

Mondtam már, hogy nemük kötelességeit könnyebb látni, mint
betölteni. Az első dolog, melyet meg kell tanulniok, hogy ezeket a
kötelességeket szeressék előnyeikre való tekintetből; ez az
egyedüli mód arra, hogy könnyüvé tegyük őket. Minden helyzetnek és
minden kornak megvannak a maga kötelességei. A maga kötelességeit
hamar megismeri az ember, föltéve, hogy szereti őket. Tartsd
tiszteletben női helyzetedet és mindig jóravaló asszony leszel,
bármilyen helyzetbe juttat is az ég. A fődolog az, hogy az legyünk,
a mivé a természet tett minket: úgyis túlságosan azok vagyunk, a
mivé az emberek akarják hogy legyünk.

Az elvont és spekulativ igazságok, az alapelvek, a tudományos
tantételek kutatása, mindaz, a mi az eszmék általánosítására
irányul, nem való a nők szakmájába; tanulmányaiknak teljesen a
gyakorlatra kell irányulni; az ő dolguk alkalmazni azokat az
elveket, melyeket a férfi talált meg és az ő dolguk megtenni a
megfigyeléseket, melyek a férfit az elvek megállapítására vezetik.
A nők minden gondolkodása, a mennyiben nem közvetlenül
kötelességeikre vonatkozik, a férfiak tanulmányozására kell, hogy
irányuljon  vagy a kellemes ismeretekre, melyeknek
czélja csak az izlés; mert a mi a géniusz műveit illeti, ezek
meghaladják felfogásukat; még kevésbbé van bennük elég szabatosság
és figyelem, hogy az exakt tudományokban boldoguljanak; a mi pedig
a fizikai ismereteket illeti, az a két nem közül annak való, a ki
tevékenyebb és mozgékonyabb, a ki több czélt tud belátni, annak
valók, a kiben több az erő és a k jobban gyakorolja erejét az
érzékelhető dolgok kapcsolataira és a természet törvényeire. A nő,
a ki gyönge és nem lát semmit, a mi kívül esik önmagán, azokat a
rúgókat becsüli és ítéli meg, melyeket gyöngesége pótlására hozhat
mozgásba; ezek a rúgók pedig a férfi szenvedélyei. Az ő mechanikája
magában véve erősebb, mint a miénk, összes emeltyűi az emberi
szívet hozzák mozgásba. A mit neme magától nem bír megtenni, holott
neki szükséges vagy kellemes, ügyesen mi velünk kell akartatnia;
alapjában kell kitanulmányoznia a férfi szellemét; nem elvont
értelemben, a férfi szellemét általában, hanem azoknak a férfiaknak
szellemét, a kik körülveszik azoknak a férfiaknak szellemét, a
kiknek alá van rendelve, akár a törvény, akár a közvélemény által.
Bele kell hogy tudjon hatolni érzelmeikbe beszédük, cselekedeteik,
tekintetük, taglejtéseik útján. Beszéde, tettei, tekintete,
taglejtései útján kell, hogy azokat az érzéseket tudja bennük
kelteni, a melyeket kíván, a nélkül, hogy észrevétetné, hogy ez a
szándéka. Ők jobban fognak filozofálni az emberi szívről, mint ő,
de ő jobban fog nálunknál a férfiak szívében olvasni. A nők dolga,
hogy megtalálják a – hogy úgy mondjam – kísérleti morált, a mi
dolgunk, hogy rendszerré alakítsuk. A nőben több a szellem, a
férfiban több a géniusz; a nő megfigyel, a férfi gondolkodik; ebből
az együtthatásból kerül ki a legtisztább felvilágosodás és a
legtökéletesebb tudomány, a melyet az emberi szellem önmagától
megszerezhet; szóval az önmaga és mások legbiztosabb ismerete, a
melyre fajunk képes. Így irányulhat a művészet szüntelenül a
természet által adott eszköz tökéletesítésére.

Az asszonyok könyve a világ; ha rosszul olvasnak benne, ez az ő
hibájuk, vagy valami szenvedély vakítja el  őket.
Mindazáltal az igazi családanya egyáltalán nem nagyvilági nő s a
maga házában nincs sokkal kevésbbé elzárkózva, mint az apácza a
kolostorban. Azt kell tehát tenni a fiatal lányokkal, a kiket
férjhez adnak, a mit azokkal tesznek, a kiket beadnak a kolostorba:
meg kell nekik mutatni az élvezeteket, a melyeket elhagynak,
mielőtt lemondanának róluk, hogy ezeknek az előttük ismeretlen
élvezeteknek csalóka képei ne zaklassák egykor a szívüket és meg ne
zavarják visszavonultságuk boldogságát. Francziaországban a leányok
kolostorban élnek és az asszonyok a nagyvilágban hajszolódnak. A
ókoriaknál ez épen ellenkezően volt: a leányoknak, mint már
mondtam, sok játékuk és nyilvános ünnepük volt, az asszonyok pedig
visszavonultan éltek. Ez a szokás észszerűbb és jobban épségben
tartotta az erkölcsöket. Egy bizonyos fajta kaczérság meg van
engedve a férjhez adó lányoknak; az ő fődolguk, hogy mulassanak. Az
asszonyoknak más dolguk van odahaza és nem kell már férjet
keresniök, de ebben a reformban rosszul járnának, holott sajnos, ők
adják a hangot. Anyák, csináljatok legalább jó pajtást a
leányaitokból. Adjatok nekik egyenes érzést és becsületes lelket és
ne rejtsetek el előlük semmit, a mit a tiszta erkölcsű szem
megnézhet. A bál, a mulatságok, a játékok, még a színház is,
mindazok a dolgok, melyek, ha rosszul nézik őket, elragadják a
tapasztalatlan ifjúságot, veszély nélkül juttathatók az egészséges
szem elé. Mennél jobban látják ezeket a zajos szórakozásokat, annál
jobban elmegy tőlük a kedvük.

Hallom a lármát, a mely ellenem felhangzik. Melyik lány tud
ellenállani ennek a veszedelmes példának? Alig hogy belenéznek egy
kicsit a világba s a fejük elcsavarodik bele; egyik sem akar aztán
tőle megválni. Ez meglehet, de vajjon mielőtt eléjük nyujtottátok
volna ezt a csalóka képet, eléggé előkészítettétek-e őket, hogy
felindulás nélkül nézhessék? Vajjon előre jelentettétek-e nekik a
képeket, melyeket jelent? Olyanoknak festettétek-e le őket, a
milyenek? Eléggé fölfegyvereztétek-e őket a hiúság illuziói ellen?
Belevittétek-e fiatal szíveikbe az igazi élvezetek kedvelését,
melyeket nem találni meg ebben a zürzavarban?  Milyen
elővigyázatosságot, milyen rendszabályokat alkalmaztatok, hogy
megóvjátok őket a téves ízléstől, a mely félrevezetheti őket? A
helyett, hogy szellemükben bármit is szembeállítottatok volna az
általános előítéletek uralmával, csak tápláltátok bennünk őket;
elejétől fogva megszerettettétek velük a léha szórakozásokat,
melyeket a világban találnak. S még akkor is tápláljátok bennük ezt
az előszeretetet, mikor már benne vannak. A fiatal lányoknak, mikor
a világba belépnek, nincs más vezetőjük, csak az anyjuk, a ki
gyakran náluknál is bolondosabb és a ki a dolgokat csak úgy tudja
nekik megmutatni, a hogy maga látja. Az ő példája, a mely erősebb,
mint maga az ész, igazolja őket a saját szemükben és az anya
példája a leány számára vitán kívül álló mentség. Mikor azt akarom,
hogy az anya vezesse be a leányát a világba, ezt abban a
föltevésben akarom, hogy olyannak láttassa vele a világot, a
milyen.

A baj még ennél is hamarabb kezdődik. A kolostorok valóságos
iskolái a kaczérságnak, nem annak a becsületes kaczérságnak, a
melyről beszéltem, hanem annak, a mely előidézi a nőknek minden
ferdeségét és a legfurcsább divathölgyeket hozza létre. Ezekből a
kolostorokból kilépve, hogy egyszerre belépjenek a zajos
társaságokba, a fiatal nők eleinte a maguk helyén érzik magukat
bennük. Arra nevelték őket, hogy bennük éljenek, csoda-e, ha aztán
jól is érzik ott magukat? A mit most mondani fogok, azt nem
bocsátom előre a nélkül az aggodalom nélkül, hogy esetleg egy
előítéletet találok megfigyelésszámba venni; de általánosságban úgy
találom, hogy a protestáns országokban nagyobb a családi
ragaszkodás, méltóbbak a hitvesek és gyöngédebbek az anyák, mint a
katholikus országokban; s ha ez így van, nincs benne kétség, hogy
ez a különbség részben a kolostorok nevelésének tulajdonítandó.

Hogy valaki szeresse a békés és otthonias életet, ismernie kell;
érezte kell hogy légyen gyermekkora óta. Csak az apai házban
kedveli meg az ember a maga otthonát és mindazok az asszonyok, a
kiket nem az anyjuk nevelt, nem fogják szeretni gyermekeiket
nevelni. Sajnos, a nagyvárosokban  nincs többé otthoni
nevelés. Ezekben a társadalom olyan határtalan és vegyes, hogy nem
marad többé menedékhely a visszavonult életre és hogy az ember még
otthon is nyilvános helyen van. Annyira együtt élnek az egész
világgal, hogy nincsen többé az embereknek családjuk, alig ismerik
a rokonaikat; úgy látogatják őket, mint az idegeneket és a házi
erkölcsök egyszerűsége elvész azzal az édes meghittséggel együtt, a
mely a varázsát adta. Így szívja magába az ember már az anyatejjel
a kor kedvteléseinek szeretetét és azokat az elveket, melyeket
ebben uralkodni lát.

A leányokra látszólagos tartózkodást rónak, hogy olyan
együgyűeket foghassanak, a kik magukviselete alapján elveszik őket.
De tanulmányozzátok csak egy pillanatig ezeket a fiatal nőket: a
feszes modorral csak rosszul leplezik a sóvárságot, mely emészti
őket és már a szemükből ki lehet olvasni az égő vágyat, hogy
anyáikat utánozhassák. Nem a férj az, a mire sóvárognak, hanem a
házasélet szabadossága. Mi szükség van a férjre, mikor annyi módjuk
van rá, hogy ellehessenek nélküle? De azért van szükségük férjre,
hogy ezeket a módokat elleplezhessék. Arczukon a szerénység és a
féktelenség a szívük mélyében: maga ez a tettetett szerénység is
ennek a jele; csak azért szenvelgik, hogy annál hamarább
megszabadulhassanak tőle. Párisi és londoni nők, kérlek benneteket,
bocsássatok meg nekem. Egy hely sem zárja ki a csodákat; én azonban
a magam részéről nem ismerek csodát és ha csak egy is köztetek
igazán becsületes lelkű, akkor én nem értek a mi
intézményeinkhez.

Mindezek a különböző nevelések egyformán kiszolgáltatják a
fiatal teremtéseket a nagyvilági élvezetek kedvelésének és azoknak
a szenvedélyeknek, a melyek hamarosan kikelnek ebből. A nagy
városokban a romlás az élettel együtt kezdődik, a kis városokban
pedig az észszel együtt. A fiatal vidéki nők megtanulják megvetni
erkölcseiknek boldog egyszerűségét és sietnek Párisba, hogy
részesedjenek a mi erkölcseink romlottságában; a bűnök, feldíszítve
a tehetségek szép nevével, utazásuk egyedüli czéljai és
szégyenkezve megérkezésükkor, hogy oly messze vannak az
 idevaló nők nemes féktelenségétől,
sietnek szintén fővárosiakká válni. Hol kezdődik a baj nézetetek
szerint? Azokon a helyeken-e, a hol kitalálják vagy azokon, a hol
gyakorolják?

Azt tartom tehát, hogy okos anya ne vezesse a vidékről Párisba a
leányát, megmutatni neki ezeket a másokra oly veszedelmes képeket;
de azt is mondom, hogy ha ez megtörténik, akkor vagy rosszul van
nevelve a leány, vagy ezek a képek kevéssé veszedelmesek reá nézve.
Izléssel, észszel, a becsületes dolgok szeretetével nem találja
őket olyan vonzóknak, mint a milyenek azok számára, a kik
meghagyják magukat tőlük babonázni. Látni Párisban esztelen fiatal
nőket, a kik sietnek elsajátítani az ottani hangot és magukra
veszik hat hónapra a divatot, hogy aztán életük fogytáig
kigúnyoltassák magukat, de ki veszi észre azokat, a kik elriasztva
mindettől az összevisszaságtól, visszatérnek vidékükre, megelégedve
sorsukkal, miután összehasonlították azzal, a melyet a többiek
irigyelnek? Hány fiatal nőt láttam, a kiket engedékeny férjük
elvitt Párisba és a kiknek módjukban lett volna, hogy itt
letelepedjenek, de maguk fordultak el tőle és szívesebben tértek
vissza, mint a hogy jöttek és ellágyulva mondják elutazásuk előtt
való nap: «Ah, térjünk vissza kunyhónkba, ott boldogabban él az
ember, mint itt, ebben a palotában!» Nem tudni, hány jó ember marad
még, a ki nem hajtott térdet a bálvány előtt és a ki megveti ennek
esztelen tiszteletét. Csak a bolond nők lármásak; az okos nők nem
keltenek feltünést.

Ha most már az általános romlottság daczára, az egyetemes
előítéletek daczára, a leányok rossz nevelése daczára, nagy részük
mégis megőrzi a helyes ítéletet, mi lenne akkor, ha ezt az ítéletet
megfelelő tanítások táplálnák vagy jobban mondva, ha nem rontották
volna el bűnös tanításokkal? Mert minden a természetes érzések
fentartásán vagy helyreállításán alapszik mindig. Ehhez nincs
szükség arra, hogy a leányokat hosszú prédikáczióitokkal
untassátok, sem hogy feltálaljátok nekik száraz erkölcsi
oktatásaitokat. Az erkölcsi oktatások mindkét nemre nézve minden jó
nevelés megölő betüi. Az ilyen gyászos leczkéztetések csak arra
jók, hogy meggyűlöltessék azokat, a kik osztogatják  őket és
mindazt, a mit mondanak. Ha fiatal lányokhoz beszélnek, akkor nem
arra van szükség, hogy félelmet keltsenek bennük kötelességeik
iránt, sem arról, hogy megnehezítsék rajtuk az igát, melyet a
természet rótt rájuk. Mikor elébük tárjátok ezeket a
kötelességeket, legyetek szabatosak és könnyen érthetők; ne
engedjétek, hogy azt higyjék, hogy visszataszítók lesznek akkor, a
mikor ezeket a kötelességeket betöltik; ne legyen bennetek
haragosság, ne legyen semmi mogorvaság. Mindennek, a mi a szívre
akar hatni, a szívből kell jönni; erkölcsi katekizmusuknak époly
rövidnek és világosnak kell lennie, mint a milyen a vallási
katekizmusuk, de nem szabad époly komolynak lennie. Mutassátok meg
nekik magukban a kötelességekben élvezeteik forrását és jogaik
alapját. Vajjon kínos-e szeretni, hogy az ember szerettessék,
szeretetre méltóvá lenni, hogy boldog lehessen, becsülésre méltóvá
válni, hogy engedelmeskedjenek neki, megbecsülni magát, hogy
megbecsüljék? Mily szépek e jogok! Mily tiszteletreméltók! Mily
drágák a férfi szívének, ha az asszony érvényesíteni tudja őket!
Nem kell megvárni az éveket és az öregkort, hogy élvezhesse őket!
Uralma erényeivel kezdődik; alig hogy vonzó erői kifejlődnek s
máris uralkodik jellemének szelídsége által és szerénységét
imponálóvá teszi. Hol az az esztelen és barbár férfi, a ki nem
csillapítja gőgjét és nem ölt figyelmesebb modort egy
szeretetreméltó és okos tizenhatéves lány mellett, a ki keveset
beszél, a ki meghallgat másokat, a ki illedelmet tanusít
magatartásában és becsületességet beszédében, a kivel szépsége nem
feledteti el sem nemét, sem ifjúságát, a ki még félénkségével is
érdekelni tud és magára vonja a tiszteletet, melyet mindenki iránt
tanusít?

Ezek a tanubizonyságok csak külsők ugyan, de nem felületesek;
nem csupán az érzéki ingerekre vannak alapítva; abból a benső
érzésből erednek, a mely azt mondja nekünk, hogy a nők a férfiak
érdemének igazi megítélői. Kicsoda kíván megvettetni a nőktől?
Senki a világon, még az sem, a ki nem akarja a nőket szeretni. És a
mi engem illet, a ki oly kemény igazságokat mondok nekik, azt
hiszitek, hogy nekem az ő ítéletük közömbös? Nem, az ő szavazataik
 nekem becsesebbek, mint a tiéitek,
olvasóim, a kik gyakran asszonyabbak vagytok náluknál. A mikor
elítélem erkölcseiket, igazságot akarok szolgáltatni
igazságosságuknak: nem bánom, ha gyűlölnek, csak kikényszerítsem a
tiszteletüket.

Mennyi nagy dolgot lehetne ennek a rúgónak segítségével
létrehozni, ha kellően tudnók működtetni! Jaj annak az időnek, a
melyben a nők elvesztik befolyásukat és a melyben a férfiak nem
adnak ítéletükre semmit! Ez az elaljasodás végső foka. Minden nép,
a melynek voltak erkölcsei, tisztelte a nőket. Nézzétek Spártát,
nézzétek a germánokat, nézzétek Rómát, azt a Rómát, a mely a
dicsőség és az erény székhelye, ha egyáltalában volt valaha
székhelyük. Itt a nők tisztelték meg a nagy hadvezéreknek hadi
tetteit, ők siratták meg nyilvánosan a haza atyjait, az ő imájuk és
az ő gyászuk szent volt, mint az állam legünnepibb ítélete. Az
összes nagy átalakulások nőktől eredtek: egy nő által szerezte Róma
a szabadságot, egy nő által érték el a plebejusok a konzulátust,
egy nő miatt ért véget a decemvirek zsarnoksága, a nők által
menekült meg az ostromolt Róma egy száműzött kezeiből. Lovagias
francziák, mit szóltatok volna, ha ezt a gúnyolódó, szemeiteknek
oly nevetséges felvonulást láttátok volna? Gúnykaczajotokkal
kísértétek volna. Mily más szemmel nézzük mi ugyanazokat a
tárgyakat! És talán mindnyájunknak igaza van. Alakítsuk meg
ugyanezt a menetet szép franczia hölgyekből és ennél nem tudnék
semmi illetlenebbet, de alakítsátok római nőkből és valamennyien a
volszkok szemével és Coriolanus szívével fogjátok nézni.

Még tovább megyek: azt állítom, hogy az erény nem kevésbbé
javára válik a szerelemnek, mint a természet egyéb jogainak és hogy
általuk a szeretők tekintélye nem kevevesebbet nyer, mint a
feleségeké és az anyáké. Nincs igazi szerelem lelkesedés nélkül és
nincs lelkesedés valódi vagy képzelt tökéletességű tárgya nélkül, a
mely mindig megvan a képzeletben. Mitől lobbanjanak lángra azok a
szerelmesek, a kiknek számára ez a tökéletesség már nem jelent
semmit és a kik abban, a kit szeretnek, nem látnak egyebet,
 mint az érzékek gyönyörének tárgyát?
Nem, a lélek nem így jön tűzbe és nem így engedi át magát azoknak a
fenséges elragadtatásoknak, a melyek a szerelmesek önkívületét és
szenvedélyük varázsát teszik. Megengedem, a szerelemben minden csak
illuzió, de valódiak azok az érzések, melyekkel eltölt minket az
igazi szépség iránt, a melyet megszerettet velünk. Ez a szépség
nincs meg szerelmünk tárgyában, tévedéseink műve. Ugyan, tesz is az
valamit! Ezért talán kevésbbé áldozzuk fel összes alacsony
érzéseinket ennek a képzeletbeli képnek? Talán kevésbbé hattatjuk
át szívünket azoktól az erényektől, melyeket annak tulajdonítunk, a
kit szeret? Avagy kevésbbé rázzuk le magunkról az emberi én
alacsonyságát? Hol az az igazi szerelmes, a ki nem kész feláldozni
életét szerelmesének? És hol az érzéki és aljas szenvedély abban az
emberben, a ki halálra szánja magát? Gúnyolják a kóborló lovagokat:
pedig ők ismerték a szerelmet, holott mi csak a kicsapongást
ismerjük. Mikor ezek a regényes nézetek elkezdtek nevetségesekké
válni, ez a változás nem annyira az ész műve volt, mint a rossz
erkölcsöké.

Bármely korban is, a természetes vonatkozások nem változnak meg,
az illendőség és illetlenség, a mely belőlük folyik, ugyanaz marad,
az ész hamis neve alatt szereplő előítéletek csak a látszatot
változtatják meg. Mindig nagy és szép dolog lesz önmagán uralkodni,
akár ha csak azért is, hogy egy fantasztikus agyrémnek
engedelmeskedjünk és a becsület igaz indítékai mindig szívéhez
szólnak minden helyes ítéletű nőnek, a ki a maga helyzetében
keresni tudja az élet boldogságát. Az erkölcsi tisztaság mindenek
fölött pompás erény kell, hogy legyen minden szép nő szemében, a
kinek lelkében van némi emelkedettség. Mialatt az egész világot
lába alatt látja, diadalmat arat mindenen és önmagán: trónust emel
magának a saját szívében, e trónushoz jön mindenki hódolni; a két
nem gyöngéd és féltékeny, de mindig tiszteletteljes érzései, az
általános megbecsülés és saját becsérzete szüntelenül megfizeti
neki az árát dicsőség adójában a néhány pillanatnyi harcznak. A
nélkülözések múlók, de az áruk állandó. Mily élvezet egy nemes
 lélek számára a szépséggel párosult
erény büszkesége! Valósítsatok meg egy regényhősnőt és
válogatottabb gyönyöröket fog élvezni, mint a Laisok és Kleopatrák
és ha szépsége nem lesz többé, a dicsősége és élvezete megmarad;
csak ő tudja élvezni a múltat.

Mennél nagyobbak és terhesebbek a kötelességek, annál
érthetőbbeknek és erősebbeknek kell lenni az okoknak, melyekre
alapítva vannak. Van bizonyos kenetteljes beszédmód, melylyel a
legkomolyabb dolgokról szólva, csak úgy csépelik a fiatal leányok
fülét, a nélkül, hogy meg tudnák őket győzni. Ebből az ő
felfogásukkal arányban nem álló beszédmódból és abból a csekély
fontosságból, melyet titokban tulajdonítanak neki, születik meg az
a könnyűség, a melylyel hajlamaiknak engednek, miután nincs
magukból a dolgokból folyó okuk, hogy ellenálljanak nekik. Egy
okosan és jámborul nevelt leánynak kétsékívül erős fegyverei vannak
a kísértések ellen; de az, a kinek kizárólag csak kenetteljes
beszédekkel tömik a szívét vagyis inkább a fülét, elkerülhetetlenül
zsákmánya lesz az első ügyes csábítónak, a ki utána veti magát. Egy
fiatal és szép leány sohasem fogja saját testét megvetni, sohasem
fog jóhiszeműleg bánkódni az olyan nagy vétkeken, a melyeket a
szépsége követtet el vele, sohasem fog őszintén és Isten színe
előtt sírni, hogy sóvárgós tárgya, sohasem fogja magamagában
elhinni, hogy a szív legédesebb érzése a sátán találmánya. Adjatok
neki ő belőle magából folyó és önmaga számára való okokat, mert
ezek nem hatolnak beléje. Még rosszabb, ha – mint általában meg
szokott történni – ellenmondást támasztanak fogalmaiban és miután
megalázták azzal, hogy testét és bájait lealjasították, mint a bűn
mocskát, aztán mint Jézus Krisztus templomát tiszteltetik vele
ugyanazt a testet, melyet olyan megvetni valónak tüntettek fel. A
nagyon fenkölt és a nagyon alacsony eszmék egyaránt elégtelenek és
nem kapcsolódhatnak össze: a korhoz és nemhez mért okra van
szükség. A kötelesség mérlegelésének csak annyiban van ható ereje,
a mennyiben összekapcsoljuk vele azokat az indító okokat, melyek
betöltésére sarkalnak. 


Quae quia non liceat non
facit, illa facit.137)





Nem is hinné az ember, hogy épen Ovidius mond ilyen szigorú
ítéletet.

Ha tehát bele akarjátok oltani a jó erkölcsök szeretetét a
fiatal lányokba, akkor a nélkül, hogy folyton mondogatnátok nekik:
«legyetek okosak», keltsetek bennük nagy érdeket arra, hogy azok
legyenek; éreztessétek velük az okosság teljes értékét és meg
fogjátok velük szerettetni. Nem elég ezt az érdeket a messze jövőbe
helyezni; mutassátok meg nekik ebben a pillanatban életkoruk
viszonyaiban, imádóik jellemében. Rajzoljátok le előttük a jóravaló
embert, az érdemes embert, tanítsátok meg őket, hogy fel tudják
ismerni, szeretni és pedig a maguk számára szeretni; bizonyítsátok
be nekik, hogy akár mint barátnőjüket, akár mint feleségüket, akár
mint szeretőjüket csak ez az ember tudja őket boldoggá tenni.
Vezessétek hozzájuk az erényt az ész által, éreztessétek velük,
hogy nemük uralma és ennek minden előnye nem csupán a saját jó
magaviseletüktől és erkölcseiktől, hanem a férfiakétól is függ,
hogy kevés hatásuk van a hitvány és aljas lelkekre és hogy a
szerelemnek csak úgy lehet szolgálni, a hogy az erénynek
szolgálunk. Biztosak lehettek, hogy akkor, ha lefestitek előttük
napjaink erkölcseit, őszinte undort keltetek bennük; ha
megmutatjátok nekik a divatos embereket, megvetést ébresztetek
bennük irántuk, csak elidegenítitek őket azok elveitől,
ellenszenvessé teszitek érzéseiket, megvetést keltetek hiú
udvariaskodásaik ellen; nemesebb becsvágyat ébreszttek bennük, azt,
hogy a nagy és erős lelkeken uralkodjanak, a spártai nők
becsvágyát, a kik férfiakon kívántak uralkodni. A hetyke,
szemtelen, czivakodó nő, a ki csak kaczérságával tudja a
szerelmeseket magához vonzani és csak kegyek osztogatásával
megtartani, csak a szolgai és köznapi dolgokban tudja őket
engedelmességre szoktatni, mint a szolgákat, a a fontos és komoly
dolgokban nincs rájuk hatása. De az a nő, a ki egyúttal becsületes,
szeretetreméltó és erényes, a ki  rákényszeríti az övéit,
hogy tiszteljék, a kiben van tartózkodás és szerénység, szóval az,
a ki a megbecsülés által tartja fenn a szerelmet, egy intéssel akár
a világ végére küldheti őket, a harczba, a dicsőségbe, a halálba, a
hova neki tetszik.138) Ez az uralom szép, úgy hiszem és megéri a
fáradságot, hogy megszerezzék.

Ez az a szellem, a melyben Zsófia nevelkedett, több gonddal,
mint fáradsággal és inkább követve, mint korlátozva a hajlamát.
Mondjunk most valamit egyéniségéről a szerint az arczkép szerint, a
melyet Emilnek adtam róla és a mely szerint ő elképzeli a hitvest,
a ki őt boldoggá teheti.

Nem ismételhetem eléggé, hogy félreteszek minden csodát. Emil
sem csodalény, Zsófia még kevésbbé az. Emil férfi, Zsófia pedig nő,
íme, ez minden dicsőségük. A nemek keveredésében, a mely köztünk
uralkodik, szinte csodaszámba megy, hogy valaki a maga neméhez
tartozik.

Zsófia jó hajlamokkal született, jó természetű, nagyon érzékeny
a szíve és ez a rendkívüli érzékenység néha olyan élénkké teszi
képzeletét, hogy nehéz mérsékelni. Inkább helyes a szelleme, mint
átható, a kedélye könnyed, de egyenetlen, az arcza köznapi, de
kellemes, arczkifejezése olyan, a mely lelket ígér és nem hazudik,
közönynyel lehet hozzá közeledni, de nem lehet felindulás nélkül
távozni tőle. Másoknak vannak olyan jó tulajdonságai, melyek belőle
hiányzanak, másokban nagyobb mértékben vannak meg azok a
tulajdonságok, melyekkel ő bír, de senkiben sincsenek e
tulajdonságok jobb összhangba hozva arra, hogy szerencsés
 jellemet alkossanak. Még a hibáiból is
előnyt tud húzni; ha tökéletesebb volna, sokkal kevésbbé
tetszenék.

Zsófia nem szép, de mellette a férfiak elfelejtik a szép nőket
és a szép nők elégedetlenekké válnak önmagukkal. Első pillanatra
csinosnak is alig mondható, de mennél tovább látja az ember, annál
inkább megszépül; nyer ott, a hol annyi más veszít és a mit
megnyert, azt többé nem veszti el. Lehet szebb szem, szebb száj,
imponálóbb megjelenés, de nem lehet senkinek jobb termete, szebb
arczszíne, fehérebb keze, kecsesebb lába, szelídebb tekintete,
szívhez szólóbb arczkifejezése. A nélkül, hogy elkápráztatna,
érdekel, megigéz, de azt sem tudjuk, miért.

Zsófia szereti a cziczomát és ért hozzá; anyjának ő az egyedüli
szobalánya, sok ízléssel tud előnyösen öltözködni, de gyűlöli a
pompás ruhákat; az ő ruháján mindig látni az elegancziával párosult
egyszerűséget; nem azt szereti, a mi ragyog, hanem azt, a mi jól
áll. Nem tudja, melyek a divatos színek, de pompásan tudja, hogy
mely színek festenek rajta jól. Nincs az a fiatal lány, a ki
kevesebb keresettséggel öltöznék és kinek mégis választékosabb
volna az öltözéke; az ő öltözékének egy darabja sincs véletlenség
szerint kiválasztva és a kiszámítottság nem vehető észre egyiken
sem. Cziczomája látszólag nagyon egyszerű és tényleg nagyon
csábító, nem tárja ki bájait, hanem elföldi őket, de a mikor
elfödi, sejteti őket. Láttára azt mondja az ember: íme, egy szerény
és erényes leány. De ha mellette marad, a szeme és a szíve folyton
a külsején jár, a nélkül, hogy szabadulni tudna tőle és azt lehetne
mondani, hogy mind ez az oly egyszerű öltözék csak azért van rajta,
hogy a képzelet darabról-darabra levegye róla.

Zsófiának vannak természetes tehetségei; tud róluk és nem
hanyagolta el őket, de nem lévén módjában sok művészetet pazarolni
művelésükre, beérte azzal, hogy csinos hangját annyira gyakorolta,
hogy ízléssel és helyesen tudjon énekelni, apró lábait, hogy
könnyedén, bájjal tudjon járni; hogy minden helyzetben feszesség és
ügyetlenség nélkül tudjon meghajolni. Egyébiránt nem volt más
énekmestere, csak az apja, más tánczmesternője, csak az anyja
 és a szomszéd falu orgonistája adott
néhány leczkét a clavecinen a kísérésből, melyet azóta maga
gyakorolt. Kezdetben nem törődött mással, minhogy a keze előnyösen
érvényesüljön a fekete billentyűkön, aztán azt találta, hogy a
clavecin éles és száraz hangja az ő hangjának csengését
kellemesebbé teszi, lassankint kifejlődött az érzéke a harmónia
iránt, végül mire felnőtt, elkezdte érezni a kifejezés báját és
szeretni a zenét magamagáért. Ez azonban inkább ízlés, mint
tehetség; ki sem tud egy nótát betüzni a kóta szerint.

Legjobban tudja Zsófia, a mire legtöbb gonddal is tanították, a
nemének megfelelő munkákat, még azokat is, a melyekre nem is
szoktak gondolni, mint például a ruhái kiszabását és elkészítését.
Nincs az a tű-munka, a melyet meg ne tudna csinálni és a melyet ne
szeretne csinálni, de valamennyi közül legjobban szereti a
csipke-munkát, mert nincs az a munka, a mely kellemesebb hatást
adna és a melyben az ujjak több bájjal és könnyedséggel működnének.
Foglalkozott a háztartás minden részletével is. Ért a konyhához és
az éléskamrához, tudja a holmik árát és ismeri tulajdonságaikat,
jól rendben tudja tartani a számadást és ő az anyja házvezetője.
Arra lévén hivatva, hogy egykor maga is családanya legyen, az apai
ház vezetése közben megtanulja rendben tartani a maga házát, el
tudja látni a cselédek teendőit és mindig szívesen látja el. Csak
azt tudja az ember jól parancsolni, a mit maga is meg tud csinálni:
ez az oka, hogy az anyja így foglalkoztatja. Zsófia nem gondol
ilyen messzire; az ő első kötelessége a gyermeki kötelesség és ez
most az egyedüli, a melynek betöltésére gondol. Egyedüli czélja,
hogy szolgálatára legyen anyjának és hogy magára vegye gondjainak
egy részét. Mindazáltal igaz, hogy ezeket nem teljesíti mind
egyforma kedvvel. Például, ámbár nyalánk, nem szeret a konyhában
foglalatoskodni, a konyhai munka részleteiben van valami, a mi
undorítja, nem találja elég tisztának. Ebben a tekintetben
rendkívül kényes és ez túlzásig vitt kényesség hibáinak egyike;
inkább beleejtené az egész ebédet a tűzbe, semhogy a ruhája
szegélyét bepiszkítsa. Ugyanebből az okból nem akart a kert
felügyeletével sem foglalkozni. A föld piszkosnak tűnik fel neki;
 a mint meglátja a trágyát, máris azt
képzeli, hogy érzi a szagát.

Ezt a hibát anyja tanításának köszönheti. Az anyja szerint
egyike a nő első kötelességeinek a tisztaság; különleges,
elengedhetetlen, a természettől rárótt kötelesség. Nincs
visszataszítóbb dolog a világon, mint a tisztátalan nő és a
férjnek, a ki ettől undorodik, mindig igaza van. Az anya annyit
prédikált erről a kötelességről leányának gyermekkorától fogva,
annyira megköveteli a tisztaságot a maga személyében,
fehérneműjében, lakásában, munkájában, öltözetében, hogy mindez a
figyelem szokássá válva, elég nagy részét foglalja el idejének és
érvényesül a többi részében is, úgy, hogy csak második gondja jól
tenni, a mit tesz, az első gondja, hogy tisztán tegye.

Mindazáltal mindez nem fajult el hiábavaló szenvelgéssé, sem
elpuhultsággá; a fényűzés elfinomultságának nincs vele semmi dolga.
Szobájába sohasem jut más, mint tiszta víz, nem ismer más
illatszert, mint a virág illatát és a férje sohasem fog édesebbet
belehelni, mint az ő lehelletét. Végül az a figyelem, melyet
külsejére fordít, nem feledteti el, hogy nemesebb gondoknak
tartozik életével és idejével: nem ismeri vagy megveti a testnek
azt a túlzott tisztaságát, a mely bemocskolja a lelket; Zsófia
több, mint tisztálkodó: tiszta.

Mondtam, hogy Zsófia nyalánk. Természetétől fogva az, de a
megszokásnál fogva mértékletes lett, most pedig erényből az. A
lányokkal nem úgy van, mint a fiúkkal, a kiket bizonyos pontig
vezetni lehet a nyalánkságuknál fogva. Ez a hajlam nincs
következmény nélkül a női nemre; nagyon is veszedelmes, hogy
meghagyjuk benne. A kis Zsófia gyermekkorában, ha egyedül ment be
anyja szobájába, nem mindig jött ki belőle üres kézzel és a hűsége
nem állott ki minden próbát, a mi a nyalánkságokat és bonbonokat
illeti. Anyja rajtakapta, megszidta, megbüntette, koplaltatta.
Végre meg tudta győzni, hogy a sok czukor elrontja a fogát és hogy
a sok evéstől széles lesz a dereka. Így tehát Zsófia megjavult, a
mint felnövekedett, más hajlamokat öltött, melyek eltérítették
ettől az alacsony érzékiségtől. A nőkben  épúgy,
mint a férfiakban, a mint feléled a szív, a nyalánkság többé már
nem uralkodó bűn. Zsófia megőrizte a nemének megfelelő ízlést,
szereti a tejes ételeket és az édességeket, szereti a süteményeket
és csemegéket, de nagyon kevéssé szereti a húst, soha meg nem
kóstolta a bort és az erős likőröket; ezenfelül mindenből nagyon
mértékletesen eszik; a nőknek, a kik nem dolgoznak annyit, mint mi,
nincs szükségük annyi pótlásra. Minden dologban szereti, a mi jó,
és tudja is élvezni, de be tudja érni azzal is, a mi nem jó, a
nélkül, hogy a nélkülözés nehezére esnék.

Zsófiának szelleme kellemes, a nélkül, hogy csillogó volna,
derék, a nélkül, hogy mély volna; olyan szellem, a melyről nem
sokat beszélnek, mert az ember nem talál benne sem többet, sem
kevesebbet, mint önmagában. Mindig azt a szellemet mutatja, a mely
tetszik azoknak az embereknek, a kik szólnak hozzá, habár nem is
nagyon ékes, a szerint a fogalom szerint, melyet a női szellem
kiműveléséről alkotunk magunknak; mert az ő szellemét nem
olvasmányok alakították, hanem csupán az atyjával és anyjával való
beszélgetések, saját elmélkedései és azok a megfigyelések, melyet
abban a kevéske világban tett, a melyet látott. Zsófiában
természettől fogva van vidámság, gyermekkorában pajkos is volt; de
az anyja lassankint gondosan megzabolázta meggondolatlan
természetét, attól félve, hogy egy nagyon hirtelen végbement
változás hamar meg ne tanítsa arra a pillanatra, a mely ezt a
gondoskodást szükségessé teszi. Tehát szerény és tartózkodó lett
még időnek előtte és most, hogy ennek megjött az ideje, könnyebben
esik neki megőrizni a tónust, a melyet fölvett, mint a hogy esnék
fölvenni, a nélkül, hogy okát adná ennek a változásnak. Kedves
dolog látni, hogy néha régi szokása szerint, a melyből még
megmaradt benne valami, átadja magát a gyermekkor élénkségének,
majd aztán hirtelen magába száll, elhallgat, lesüti szemét,
elpirul: a két életkor közti átmeneti időben kell, hogy legyen
valami a kettő közül mindegyikből.

Zsófia nagyon is érzékeny, semhogy megőrizhesse
kedélyhangulatának teljes egyenletességét, de sokkal szelidebb is,
semhogy ez az érzékenysége nagyon sok alkalmatlanságára
 váljék másoknak; csak egyedül neki
magának okoz kellemetlenséget. Ha csak egyetlen szót szólnak is, a
mely sérti, nem panaszkodik, hanem a szíve túlárad; igyekszik
elmenekülni, hogy kisírhassa magát. Ha az apja vagy az anyja
könnyei közben előhívja és csak egy szót szól is neki, azonnal
előjön játszani és nevetgélni, ügyesen letörülve szemeit és
igyekezve elfojtani zokogását.

Egyáltalában nem mentes a szeszélytől sem; ha kelleténél jobban
átengedi magát hangulatának, ez lázadássá fajul és ekkor ő könnyen
megfeledkezik magáról. De adjatok neki időt, hogy magához térjen és
az a mód, ahogy a hibáját jóvá teszi, csaknem érdemet csinál
belőle. Ha megbüntetik, tanulékony és megalázkodó és látni rajta,
hogy nem annyira a büntetésen, mint a hibáján szégyenkezik. Ha nem
szólnak neki semmit, sohasem mulasztja el hibáját jóvá tenni és
pedig olyan nyiltan és olyan jóakarattal, hogy lehetetlen haragot
tartani vele. Megcsókolná a földet a legalantasabb cseléd előtt, a
nélkül, hogy ez a megalázkodás a legkevésbbé is nehezére esnék és
mihelyt megbocsátottak neki, az öröme és kedveskedése mutatja,
mekkora tehertől könnyebbült meg a szíve. Szóval békével tűri a
másoktól szenvedett igaztalanságokat és örömest teszi jóvá a
magáéit. Ilyen a női nem szeretetreméltó természete, mikor mi még
nem rontottuk meg. A nő arra van teremtve, hogy engedjen a férfinak
és hogy elviselje még az igazságtalanságát is. A fiúkat sohasem
lehet odáig eljuttatni, az ő belső érzésük föltámad és föllázad az
igaztalanság ellen; a természet nem arra alkotta őket, hogy ezt
eltűrjék:


Gravem


Pelidae stomachum cedere nescii.139)





Zsófiának van vallása, de észszerű és egyszerű vallása, kevés
dogmával és még kevesebb ájtatoskodó gyakorlattal, vagyis inkább
nem ismerve egyéb lényeges gyakorlatot, csak az erkölcsöt, egész
életét arra áldozza, hogy jó cselekedettel szolgálja Istent.
Mindazokban a tanításokban,  melyekben szülei erre a
tárgyra vonatkozólag részesítették, tiszteletteljes
önalárendeléshez szoktatták, mindig ezt mondva neki: «Lányom, ezek
az ismeretek nem a te korodhoz illők; majd a férjed fel fog
világosítani, ha megjön annak az ideje». Egyébiránt hosszadalmas
kegyeskedő beszédek helyett beérték azzal, hogy a példájukkal
prédikáltak neki és ez a példa bele van vésve a szívébe.

Zsófia szereti az erényt; ez a szeretet vált uralkodó
szenvedélyévé. Szereti, mert semmi sincs olyan szép, mint az erény;
szereti, mert az erény teszi a nő dicsőségét és mert az erényes nő
csaknem az angyalokkal egyenlőnek tűnik fel neki; szereti, mint az
igazi boldogság egyetlen útját és mert a tisztességtelen nő
életében nem lát egyebet, csak nyomorúságot, elhagyatottságot,
boldogtalanságot, megrovást és gyalázatot; szereti végül, mert az
erény kedves az ő tiszteletreméltó apjának s gyöngéd és
méltóságteljes anyjának: ők nem érik be azzal, hogy boldogok
erényük által, hanem az ő erénye által is azok akarnak lenni és az
ő saját legfőbb boldogsága az a remény, hogy boldogságot szerezhet
nekik. Mindezek az érzések olyan lelkesedést sugallnak neki, a mely
fölemeli a lelkét és minden apró hajlamát alárendeli ennek a nemes
szenvedélynek. Zsófia tiszta erkölcsű lesz és becsületes utolsó
lehelletéig; erre megesküdött lelke mélyében és pedig olyan időben
esküdött meg, a mikor már érezte mindazt, a mibe egy ilyen eskü
megtartása kerül; akkor esküdött meg, a mikor kötelezettsége alól
fölmenthette volna magát, ha úgy volna alkotva, hogy az érzékei
uralkodjanak fölötte.

Zsófia nincs abban a szerencsés helyzetben, hogy szeretetreméltó
franczia nő legyen, a ki hideg temperamentumánál és kaczér
hiúságánál fogva inkább ragyogni óhajt, mint tetszeni, a
szórakozást keresi s nem a gyönyört. A szükségérzet, hogy
szeressen, fölemészti; ez teszi szórakozottá és megzavarja a szívét
a mulatságokon: elvesztette régi vidámságát; a bohó játékok többé
már nem az ő számára valók; már nem fél a magány unalmától, hanem
ellenkezőleg, keresi, arra gondol, a ki édessé fogja neki ezt a
magányt tenni; minden közömbös ember terhére van; nem udvarlóra
 van szüksége, hanem szerelmesre, jobban
szeret egyetlenegy becsütetes embernek tetszeni és annak mindig
tetszeni, mint kihívni a maga számára a világ
tetszésnyilvánításait, a melyek egy napig tartanak és másnap
gúnykiáltássá válnak.

A nőknek hamarabb kialakul az ítéletük, mint az embereknek;
védelmi helyzetben lévén csaknem gyermekkoruktól fogva és nehezen
megőrizhető zálog lévén rájuk bízva, szükségképen hamarabb ismerik
meg a jót és a rosszat. Zsófia koraérett mindenben, mert a
temperamentuma ráviszi, hogy az legyen s az ő ítélete is hamarabb
kialakul, mint a vele egykorú többi leányoké. Ebben nincs semmi
nagyon rendkívüli; az érettség nem mindenütt egyenlő ugyanabban az
életkorban.

Zsófia ismeri a maga nemének és a miénknek a kötelességeit és a
jogait. Ismeri az emberek hibáit és a nők bűneit, ismeri a jellemző
tulajdonságokat és az ellenkező erényeket és valamennyi bele van
vésve szíve mélyébe. Nem lehet magasabb fogalom a tisztességes
asszonyról, mint a melyet ő alkotott magának róla és ez a fogalom
nem riasztja vissza; de több elégültséggel gondol a tisztességes
emberre, az érdemes emberre; érzi, hogy ennek az embernek van
teremtve, hogy méltó hozzá, hogy viszonozni tudja neki a
boldogságot, melyet tőle nyerni fog; érzi, hogy tudni fogja
felismerni: csak arról van szó, hogy megtalálja.

A nők a férfiak érdemének természetes bírái, mint a hogy a
férfiak a nők érdemeiéi: ez az ő kölcsönös joguk és az egyik is, a
másik is tudatával van. Zsófia ismeri ezt a jogot és él vele, de
azzal a szerénységgel, a mely ifjúságához, tapasztalatlanságához,
helyzetéhez illik; csak olyan dolgokról ítél, a melyek fogalma
körébe esnek és csak akkor ítél róluk, a mikor ez az ítélet valami
hasznos tanulság kifejtésére szolgál. A távollevőkről csak a
legnagyobb körültekintéssel ítél, különösen a nőkről. Azt gondolja,
hogy a nőket a saját nemükről való beszéd teszi rossznyelvűekké és
gúnyolódókká; a míg a férfiakra szorítkozik a beszédük, mind csak
méltányosak. Zsófia tehát a férfiakra szorítkozik. A mi a nőket
illeti, sohasem szól róluk máskép, minthogy annyi jót mondjon, a
mennyit tud; azt tartja, ezzel a tisztességgel 
tartozik a nemének; és azokról, a kikről nem tud semmi jót mondani,
nem szól egyáltalán semmit – és ez is eléggé érthető.

Zsófiának kevés jártassága van a társaságban, de lekötelező,
figyelmes és mindenbe, a mit tesz, bizonyos bájt visz bele. A
szerencsés természet többet tesz nála, mint a sok mesterkedés. Van
benne bizonyos udvariasság, a mely nem ragaszkodik formulákhoz, a
mely nincs alávetve divatoknak, a mely nem változik a divattal, a
mely nem tesz semmit szokásszerüen, hanem a mely a tetszés igazi
vágyából ered és tetszik is. Nem tudja a köznapi bókokat és nem is
talál ki válogatottabbakat; nem mondja, hogy nagyon le van
kötelezve, hogy nagyon megtisztelik, hogy kérem, ne fáradjanak stb.
Még kevésbbé jut eszébe frázisokat csinálni. A figyelmességre, a
szokásszerű udvariasságra meghajlással felel vagy egyszerűen azt
mondja: köszönöm, de ez a szó az ő szájában fölér sok mással. Igazi
szolgálatért a szívét szólaltatja meg és ez nem üres udvarias
szólamokat mondat vele. Sohasem engedte, hogy a franczia divat
alávesse a nyegléskedés igájának, mint pl. hogy mikor az egyik
szobából a másikba megy, rátámaszkodjék egy hatvan éves ember
karjára, a kit inkább ő szeretne támogatni. Ha pedig valami
beillatszerezett piperkőcz ajánlja fel neki ezt a tolakodó
szolgálatot, a lépcsőn hagyja a szolgálatkész urat és két lépéssel
felszökell szobájába, azt mondva neki, hogy ő nem sánta. Úgy is
van: bár nem épen magas termetű, sohasem kivánt magassarkú czipőt:
elég szép a lába, hogy ellegyen nélküle.

Nemcsak hogy tiszteletteljesen hallgat asszonyok között, hanem
még a nős vagy nálánál sokkal idősebb férfiak között is; mindig
csak engedelmességből foglal helyet fölöttük és a mint csak lehet,
alattuk keres helyet magának, mert tudja, hogy a kor jogai előtte
járnak a nem jogainak; mert a bölcseség föltevése szól mellettük, a
melyet mindenek előtt tiszteletben kell tartani.

A vele egykorú fiatalemberekkel máskép áll a dolog; más hangra
van szüksége, hogy imponáljon nekik és el is tudja találni ezt a
hangot, a nélkül, hogy felhagyna a hozzá  illő
szerény modorral. Ha azok a fiatalemberek maguk is szerények és
tartózkodók, szívesen megőrzi velük a szeretetreméltó fiatalos
bizalmasságot; ártatlansággal teli társalkodásuk fecsegő, de
illedelmes; ha komolyakká válnak, akkor azt kívánja, hogy
beszédüknek legyen valami hasznos tanulsága; ha együgyűségekbe
fajulnak, hamar abbahagyatja velük, mert mindenek felett megveti az
udvariaskodás üres szólásmódját, mint a mely nagyon sértő nemére
nézve. Jól tudja, hogy az a férfi, a kit ő keres, nem tud ezen a
nyelven és sohasem tűri el szándékosan mástól azt, a mi nem illik
ahhoz, a kinek jellemét szívébe nézve hordja. Az a magas vélemény,
melylyel neme jogairól bír, lelkének büszkesége, melyet érzéseinek
tisztasága szerez neki, erényének annál az erélyénél fogva, melyet
magamagában érez és a mely tiszteletreméltóvá teszi őt a saját
szemében, felháborodással hallgatja azokat az édeskés fecsegéseket,
melyekkel mulattatni akarják. Nem fogadja őket nyilvánvaló
haraggal, hanem gúnyos helyesléssel, a mely zavarba hoz, vagy hideg
hanggal, a melyre az illető nincs elkészülve. Ha egy szép piperkőcz
kitálalja előtte udvariaskodásait, elmésen dicsérgeti elmésségét,
szépségét, bájait, annak a boldogságát, a ki neki tetszhetik, ő
képes rá, hogy félbeszakítsa, udvariasan mondva neki: «Uram, attól
félek, nekem mindezt jobban kell tudnom; ha nincs egymásnak
érdekesebb mondanivalónk, azt hiszem, ezzel végét vethetjük
beszélgetésünknek». Ezeket a szavakat mély meghajlással kísérni és
aztán egyszerre csak a faképnél hagyni őt, nála csak egy pillanat
műve. Kérdezzétek meg a fiatal uracskákat, hogy könnyű dolog-e
sokáig jártatni a szájukat egy ilyen félrecsavart eszű
lánynyal.

Ez azonban nem azt jelenti, hogy nem szereti nagyon, ha
dícsérik, föltéve, hogy ezt őszintén teszik és hogy elhiheti, hogy
csakugyan azt gondolják róla, a mit mondanak neki. Hogy valaki
olyannak tünjék fel előtte, a ki méltányolja az erényeit, ahhoz az
kell, hogy az illetőnek magának is legyenek erényei. A
megbecsülésen alapuló hódolat hízeleghet büszke szívének, de
mindenféle gáláns szószátyárkodást már eleve visszautasít; Zsófia
nem arra termett.  hogy mindenféle lézengők rajta
gyakorolják apró tehetségeiket.

Az ítéletnek ekkora érettségével és minden tekintetben úgy
alakulva, mint egy húsz éves leány, Zsófiával tizenöt éves korában
szülei már nem fognak gyermekként bánni. Alighogy észreveszik rajta
az ifjúság első nyugtalanságát, mielőtt még elharapóznék, sietni
fognak elejét venni; gyöngéden és okosan fognak vele beszélni. A
gyöngéd és okos beszéd megfelel korának és jellemének. Ha ez a
jellem olyan, a milyennek én képzelem, miért ne szólhatna hozzá az
apja körülbelül ilyesformán:

«Zsófia, most már nagy lány vagy, de az ember nem azért lesz
azzá, hogy örökké az maradjon. Mi azt akarjuk, hogy boldog légy; a
magunk érdekében akarjuk, mert a mi boldogságunk a tiédtől függ. A
becsületes leány boldogsága, hogy boldogságára legyen egy
becsületes embernek: arra kell tehát gondolnunk, hogy férjhez
adjunk és pedig idejekorán kell arra gondolnunk, mert a házasságtól
függ az élet sorsa és az embernek soha sincs túlságos sok ideje,
hogy erre gondoljon.

Semmi sem nehezebb, mint egy jó férj megválasztása; legfeljebb
talán egy jó asszony megválasztása. Zsófia, te ilyen ritka asszony
leszel, te leszel életünk dicsősége és öreg napjaink boldogsága; de
bármily erényekkel vagy is megáldva, a földön még mindig akadnak
férfiak, a kiknek náladnál is több az erényük. Nincs köztük egy
sem, a kinek ne válnék becsületére, ha az övé vagy és vannak köztük
sokan, a kik még nagyobb becsületedre válnának te neked. Most arról
van szó, hogy a közül a sok közül találni kell egyet, a ki neked
megfelel, aztán ezt megismerni és megismertetni magadat vele.

A házasság legnagyobb boldogsága annyiféle körülmény
összetalálkozásától függ, hogy bolondság ezeket mind egyesíteni
akarni. Első sorban a legfontosabbakat kell, hogy biztosítsa
magának az ember; ha aztán megvan a többi is, az ember hasznára
számítja ezeket is; ha hiányzanak, túlteszi magát rajtuk. A földön
nincs tökéletes boldogság; de a szerencsétlenségek legnagyobbika,
melyet azonban mindig  ki lehet kerülni, az, ha az ember saját
hibájánál fogva boldogtalan.

Vannak a körülményeknek természetes összetalálkozásai, vannak
olyanok, a melyek az intézményekből folynak és vannak olyanok,
melyek csak épen az előítéletektől függnek. A két utóbbi fajtának
megítélésére a szülők hivatottak, az elsőére egyedül a gyermekek.
Azokban a házasságokban, melyek az apák akarata folytán jönnek
létre, csupán csak az intézményeken és az előítéleteken alapuló
körülmények szerint igazodnak; nem az egyéneket házasítják össze,
hanem helyzetüket és vagyonukat; de minden megváltozhatik, csak az
egyéniségek maradnak meg mindig, mindenhova velük mennek az
illetőkkel; akárhogy határoz is a sors, csakis az egyéni viszonyok
által lehet a házasság boldog vagy boldogtalan.

Anyád előkelő volt, én gazdag voltam; ezek voltak az egyedüli
szempontok, melyek szüleinket arra vitték, hogy összeházasítsanak
bennünket. Én elvesztettem a vagyonomat, anyád elvesztette az
előkelő nevét: most, hogy a családja megfeledkezett róla, mit ér
neki, hogy nagyúri kisasszonynak született? Balszerencsénkben
szívünk egyetértése megvigasztalt minket mindenért; ízlésünk
egyformaságánál fogva választottuk ezt a visszavonult életet; itt
boldogan élünk szegénységünkben, kárpótoljuk egymást mindenért.
Zsófia a mi közös kincsünk, áldjuk az eget, hogy ezt megadta nekünk
és hogy a többit vette el. Lásd, gyermekem, hogy vezetett minket a
Gondviselés: azok a tekintetek, melyeknél fogva összeházasodtunk,
eltüntek s csak azoknál fogva vagyunk boldogok, a melyeket nem is
vettünk számításba.

A házasok dolga, hogy összetörődjenek. A kölcsönös hajlam kell,
hogy első kapcsuk legyen: a szemük, a szívük kell, hogy legyen az
első vezetőjük, mert valamint első kötelességük, mikor már
egyesülve vannak, hogy szeressék egymást és mert nem csupán tőlünk
függ, hogy szeretjük vagy nem szeretjük-e egymást, ez a kötelesség
szükségszerűen magával hoz egy másikat s ez az, hogy kezdjük a
szereteten, mielőtt egyesülnénk. Ez a természet joga, a melyet
semmi sem vitathat el: azok, a kik annyi polgári törvénynyel
 korlátozták, több tekintettel voltak a
látszólagos rendre, mint a házasság boldogságára és a polgárok
erkölcsére. Látod, Zsófiám, hogy nem prédikálunk neked nehéz
morált. Nem irányul egyébre, minthogy a magad urává tegyen és hogy
a férjed megválasztása mirólunk terád háruljon át.

Miután megmondtuk az okainkat, hogy miért hagyjuk meg teljes
szabadságodat, illő, hogy a te okaidról is szóljunk, hogy okosan
élj velük. Lányom, te jó és okos vagy, van benned egyenesség és
jámborság, megvannak azok a tehetségeid, melyek a tisztességes
asszonyhoz illenek és nem vagy kellemességek nélkül való sem; de
szegény vagy. Megvannak a legtöbb becsülésre méltó javaid, de
nincsenek meg azok, melyeket a legnagyobbra szoktak becsülni. Az
után kívánkozz csak tehát, a mit elérhetsz és becsvágyadat ne a
magad ítéletéhez, sem a miénkhez igazítsd, hanem az emberek
véleményéhez. Ha nem volna másról szó, csak az érdemek
egyenlőségéről, nem tudnám, hol szabjunk határt reményeidnek. De ne
táplálj társaidnál magasabb reményeket és ne felejtsd el, hogy
sorsod a legalsó rangban van. Hozzád méltó férfi nem veszi ugyan
akadályszámba ezt az egyenlőtlenséget, de akkor neked kell
megtenned, a mit ő nem tesz meg. Zsófiának az anyja példáját kell
követnie és csak olyan családba szabad belépnie, a mely
megtisztelésszámba veszi őt. Te nem láttad gazdagságunkat,
szegénységünk idején születtél; édessé tetted nekünk ezt a
szegénységet és panasz nélkül osztottad meg velünk. Hidd meg nekem,
Zsófia, ne keresd azokat a javakat, a melyekért áldjuk az eget,
hogy megszabadított minket; csak akkor élveztük a boldogságot,
mikor elvesztettük a gazdagságot.

Sokkal szeretetreméltóbb vagy, semhogy meg ne tessél senkinek és
a szegénységed nem olyan, hogy egy becsületes embernek terhére
válj. Járni fognak utánad és pedig talán olyan emberek is, a kik
nem méltók hozzád. Ha olyanoknak mutatják magukat előtted, a
milyenek, meg fogod ítélni, hogy mit érnek; minden nagyzolásuk nem
soká lesz rád benyomással, de ha jó is az ítéleted és ha fel tudod
is ismerni az érdemet, nincs elegendő tapasztalatod és nem
 tudod, mennyire képmutatók tudnak lenni
az emberek. Egy ügyes gazember kitanulmányozhatja az ízlésedet,
hogy elcsábítson és olyan erényeket tetethet előtted, a melyek
nincsenek meg benne. Vesztedre lesz, Zsófia, mielőtt észrevennéd és
csak azért fogod felismerni tévedésedet, hogy megsirasd. Minden
csapdák legveszedelmesebbike és az egyedüli, melyet az ész nem tud
kikerülni, az érzékek csapdája; ha valaha oly szerencsétlen lessz,
hogy beleesel, nem fogsz többé csak illuziókat és agyrémeket látni,
szemed megigéződik, ítéleted megzavarodik, akaratod megbomlik, még
a tévedése is kedves lesz neked és ha fel tudnád is ismerni, nem
fogsz akarni szabadulni tőle. Lányom, átengedlek Zsófia okos
belátásának, de nem engedlek át szíve hajlamának. A míg hidegvérű
maradsz, maradj a magad ura de a mint szerelembe esel, engedd át
anyádnak a rólad való gondoskodást.

Olyan megegyezést ajánlok neked, a mely mértéke becsülésünknek
és helyreállítja köztünk a természetes rendet. A szokás az, hogy a
szülők választják ki a leány férjét és csak a forma kedvéért
kérdezik meg őt. Mi magunk közt az ellenkezőjét fogjuk tenni; te
fogsz választani és tőlünk kérsz tanácsot. Használd jogodat,
Zsófia, használd szabadon és okosan. A férjnek, a ki neked
megfelel, a te választásod s nem a miénk szerintinek kell lennie,
de a mi dolgunk megítélni, hogy nem tévedsz-e a körülmények
dolgában és hogy nem teszed-e, a nélkül, hogy tudnád, az
ellenkezőjét annak, a mit akarsz. A születés, a vagyon, a rang és a
közvélemény nem fognak szerepet játszani okaink között. Válassz
becsületes embert, a kinek egyénisége tetszik neked és a kinek
jelleme megfelel neked; bárki legyen is máskülönben, elfogadjuk
vőünkül. Vagyona mindig elegendő nagy lesz, ha van karja, jó
erkölcse és ha szereti a családját. Rangja mindig elég fényes lesz,
ha erénynyel nemesíti meg. Mit bánjuk, ha megró is az egész világ?
Mi nem a közvélemény helyeslését keressük, nekünk elég a te
boldogságod.»

Olvasóim, én nem tudom, milyen hatást tenne az ilyen beszéd a ti
módotok szerint nevelt lányokra. A mi Zsófiát  illeti,
ő nem tud rá szavakkal felelni; a szégyenkezés és a meghatottság
nem engedi, hogy könnyen ki tudja magát fejezni, de abban biztos
vagyok, hogy ez a beszéd szívébe bevésve marad egész életén át és
ha egyáltalán lehet számítani emberi elhatározásra, akkor bizton
számítani lehet arra, a melyet ez a beszéd fogantat meg benne: hogy
méltó lesz szülei becsülésére.

Vegyük fel a legrosszabb eshetőséget és tulajdonítsunk neki
forró véralkatot, a mely kinossá teszi neki a hosszú várakozást;
azt mondom, hogy ítélete, ismeretei, ízlése, gyöngédsége és
mindenek fölött azok az érzések, melyekből szíve gyermekkorától
fogva táplálkozott, szembe fognak állítani az érzékek hevességével
egy olyan ellensúlyt, a mely elegendő lesz arra, hogy az érzékeket
legyőzze vagy legalább hogy sokáig ellenálljon nekik. Inkább
meghalna helyzete martirjául, minthogy boldogtalanná tegye szülőit
s érdemetlen emberhez menjen nőül és kitegye magát a szerencsétlen
házasságnak. Maga az a szabadság, melyet kapott, sem lesz egyébre
való, mint hogy újabb lendületet adjon szívének és
aggodalmaskodóbbá tegye ura megválasztásában. Egy olasz nő
temperamentuma és egy angol nő érzékenysége mellett, hogy féken
tartsa szívét és érzékeit, megvan benne egy spanyol nő büszkesége,
a ki még mikor szeretőt keres is, nem találja meg olyan egykönnyen
azt, a kit magához méltónak ítél.

Nem mindenki tudja megérezni, mekkora lendületet tud adni a
becsületes dolgok szeretete a léleknek és mekkora erőt találhat az
ember magamagában, mikor őszintén erényes akar lenni. Vannak
emberek, a kiknek minden, a mi nagy, agyrémnek tünik fel és a kik
alacsony és hitvány eszükjárásával sohasem fogják megérteni, hogy
mire képes az emberi szenvedélyek fölött az erénynek még a bolond
túlzása is. Az ilyen emberekkel csak példákban kell beszélni; annál
rosszabb rájuk nézve, ha ragaszkodnak hozzá, hogy tagadják őket. Ha
ezeknek azt mondanám, hogy Zsófia nem képzeletbeli alak, hogy csak
a neve az én leleményem, hogy nevelése, erkölcsei, jelleme, még a
külseje is valóságban létezett és hogy emlékezete még ma is
könnyeibe  kerül egy egész tiszteletreméltó
családnak, kétségkívül nem hinnék el; de elvégre mit koczkáztatok
vele, ha kitérések nélkül folytatom egy Zsófiához annyira hasonló
leány történetét, hogy ez a történet az övé lehetne, a nélkül, hogy
meg kellene lepődni rajta? Akár igaznak tartják ezt a történetet,
akár nem, az nem sokat számit; ha úgy tetszik, képzelt dolgokat
meséltem, de mindenesetre megmagyaráztam módszeremet és
mindenesetre közelebb jutottam czélomhoz.

A fiatal leányban, olyan temperamentum mellett, mint a milyennel
Zsófiát felruháztam, megvoltak egyébiránt mindazok az egyező
tulajdonságok, a melyek révén megérdemelhette volna ezt a nevet, a
melyet meg is hagyok neki. Azután a beszélgetés után, melyet az
imént elmondtam, apja és anyja, abban a véleményben lévén, hogy
aligha akadhat házassági alkalom abban a faluban, a melyben laknak,
elküldték őt télire a városba egy nagynénjéhez, a kit titokban
beavattak ennek az utazásnak a czéljába; mert a büszke Zsófia lelke
mélyén azt a nemes büszkeséget hordta magában, hogy
győzedelmeskedni tud önmagán és bármi szüksége van férjre, inkább
leányfővel hal meg, semhogy elszánja magát, hogy elmegy férjet
keresni.

Nagynénje, hogy eleget tegyen a szülők óhajtásának, bemutatta a
leányt a családokban, elvitte társaságokba, mulatságokra,
megmutatta neki a világot, vagyis jobban mondva, a világnak őt,
mert Zsófia keveset törődött mindezzel a zenebonával. Mégis észre
lehetett venni, hogy nem kerüli a kellemes formájú fiatalembereket,
ha illedelmeseknek és szerényeknek látszanak. Sőt a tartózkodásában
volt valami művészet, a melylyel magához vonzotta őket s a mely
meglehetősen hasonlított a kaczérsághoz; de miután
kétszer-háromszor mulatott velük, visszahúzódott tőlük. Annak a
fölényes modornak, a mely úgy tünt fel, hogy elfogadja a
hódolatokat, alázatosabb magatartást és elriasztóbb udvariasságot
tett azonnal a helyébe. Mindig résen állott s nem adta nekik többé
a legcsekélyebb alkalmat, hogy bármi csekély szolgálatot tegyenek
neki. Ezzel eléggé megmondta nekik, hogy nem akar választottjuk
lenni.

Az érzékeny szívek sohasem szerették a zajos szórakozásokat,
 azoknak az embereknek üres és meddő
boldogságát, a kik nem éreznek semmit és azt hiszik, hogy ha
elkápráztatják az életüket, ez annyit tesz, hogy élvezik. Zsófia
nem találva meg azt, a mit keresett és elcsüggedve, hogy így
megtalálhassa, megunta a várost. Gyöngéden szerette szüleit, semmi
sem kárpótolta őt értük, semmi sem tudta őket elfeledtetni, jóval a
hazatérésére megállapított idő előtt ment haza hozzájuk.

Alighogy újra belefogott tennivalóiba az apai házban,
észrevették rajta, hogy bár magaviselete nem változott, egészen más
lett a kedélyhangulata. Szórakozott lett és türelmetlen, szomorú
volt és álmadozó, el-elrejtőzött, hogy kisírja magát. Eleinte azt
hitték, hogy szerelmes és e miatt szégyenkezik; szóvá tették a
dolgot előtte, de tiltakozott a föltevés ellen. Fogadkozott, hogy
nem ismerkedett meg senkivel, a ki a szívét megillethette volna.
Zsófia pedig nem szokott hazudni.

Mindazáltal lankadtsága folyton fokozódott és az egészsége is
kezdett hanyatlani. Anyja, nyugtalankodva e miatt a változás miatt,
végre elhatározta, hogy végére jár az okának. Négyszemközt beszélt
vele és kiárasztotta rá azokat a kedveskedő szavakat és
ellenállhatatlan beczézgetéseket, melyeket egyedül csak az anyai
gyöngédség tud alkalmazni. «Édes lányom, te, a kit a szívem alatt
hordoztam és a kit szüntelenül a szívemben hordozok most is, öntsd
bele szíved titkait anyád ölébe. Micsoda titkok azok, melyeket egy
anya ne tudhatna? Kinek fájnak a te fájdalmaid, ki osztozik bennük,
ki akarja őket enyhíteni, ha nem az apád és én? Ah, gyermekem, azt
akarod, hogy belehaljak a te fájdalmadba, a nélkül, hogy ismerném?»
A fiatal leány egyáltalán nem rejtegette bánatát anyja előtt s nem
is kívánt jobbat, mint hogy vigasztalóját és bizalmasát találja
benne, de a szégyenkezés nem engedte beszélni és a szerénysége nem
talált szavakat egy ilyen hozzá annyira méltatlan állapot
leírására, mint a milyen az a felindulás, a mely megzavarta
érzékeit, akárhogy küzdött ellene. Végre a szégyenkezése lett az
árulója az anyja előtt, a ki erre kicsikarta belőle a megalázó
vallomást. Egyáltalán nem halmozta el igazságtalan 
szemrehányásokkal, sőt vigasztalta, bánkódott miatta és megsiratta.
Sokkal okosabb volt, semhogy bűnéül rótta volna fel azt a bajt,
melyet épen az erénye tett olyan keservessé. De minek
szükségtelenül elviselni egy bajt, a melynek orvoslása olyan könnyű
és jogosult? Mért nem élt azzal a szabadsággal, melyet adtak neki?
Mért nem fogadott el valakit férjéül? Mért nem választott? Nem
tudta-e, hogy a sorsa csak tőle magától függ és hogy bármilyen is a
választása, helyben fogják hagyni, miután nem is képes mást, mint
tisztességes embert választani. Beküldték a városba, nem akart ott
maradni; több kérője kinálkozott, visszautasította valamennyit.
Mire vár tehát? Mit akar? Micsoda megmagyarázhatatlan
ellenmondás!

A válasz egyszerű volt. Ha nem volna egyébről szó, hogy támasza
legyen, a míg fiatal, a választás azonnal megvolna; de egész életre
való urát nem olyan könnyű megválasztani és miután ezt a két
választást nem lehet elkülöníteni, tehát várakozni kell és gyakran
elvesztegetni ifjúságát, mielőtt megtalálná azt a férfit, a kivel
el akarja tölteni életét. Ebben a helyzetben volt Zsófia; szüksége
volt szerelmesre, de ennek a szerelmesnek férjnek kell lennie és
olyan szívnek, a milyen az ő szívének kell; az egyiket ép oly nehéz
megtalálni, mint a másikat. Mindazok a fiatal emberek, bármily
csinosak, nem egyeztek meg vele semmi egyébben, mint életkorban, a
többi megegyezések mindig hiányoztak belőlük; felületes szellemük,
hiúságuk, beszédmódjuk, mértéktelen erkölcseik, léha majmolásuk
elvette tőlük a kedvét. Férfit keresett és csak majmokat talált;
lelket keresett és nem talált.

Mily boldogtalan vagyok! mondta anyjának; szükségem van
szerelemre és nem látok semmit, a mi tetszenék nekem! A szívem
visszautasítja mindazokat, a kik az érzékeimet vonzzák. Nem látok
köztük egyet sem, a ki ne keltene bennem vágyakat és egyet sem, a
ki vissza ne taszítaná vágyaimat: a becsülés nélküli vonzalom nem
lehet tartós. Oh, nem ez az az ember, a ki Zsófiádnak kell! Ennek
kedves mintaképe nagyon is bele van vésve jó előre a lelkébe. Csak
ezt tudja szeretni, csak őt tudná boldoggá tenni, csak  egyedül
vele tudna boldog lenni. Inkább eleped és örökké kínlódik magával,
inkább boldogtalanul és hajadonul hal meg, mint kétségbeesve olyan
férfi mellett, a kit nem szeret és a kit szintén boldogtalanná
tenne; jobb nem lenni, mint csak azért lenni, hogy szenvedjen az
ember.

Anyját meglepték ezek a különösségek és sokkal bizarrabbaknak
találta őket, semhogy valami rejtelmességet ne keresett volna
bennük. Zsófia nem volt sem szenvelgő, sem nevetséges. Hogy
juthatott hozzá ez a túlzott kényeskedés, ő hozzá, a kit semmire
sem tanítottak jobban gyermekkorától fogva, mint arra, hogy
alkalmazkodjék azokhoz az emberekhez, a kikkel élnie kell és hogy
erényt csináljon a szükségességből? A szeretetreméltó embernek az a
mintaképe, a mely annyira megbűvölte és a mely oly gyakran
visszatért beszélgetéseiben, arra a föltevésre vezette az anyját,
hogy ennek a szeszélynek van valami más alapja, melyet ő még nem
tud és hogy Zsófia nem mondott el neki mindent. A boldogtalan
leányban túláradt a titkos bánat és nem kívánt egyebet, mint hogy
könnyítsen a szívén. Az anyja faggatta; ő habozott, végre megadta
magát és szó nélkül kimenve egy pillanat múlva egy könyvvel a
kezében tért vissza. «Sirasd meg a lányodat, a bánatára nincs ír,
könnyeit nem lehet fölszárítani. Ha tudni akarod az okát, itt van»
– mondta a könyvet az asztalra vetve. Az anya fogta a könyvet és
felütötte: Telemachus kalandjai voltak.140) Kezdetben nem értett semmit ebből a rejtélyből;
kérdések és homályos feleletek nyomán végre rájött, könnyen
képzelhető meglepetéssel, hogy leánya Eucharisnak a
vetélytársa.

Zsófia szerelmes volt Telemachusba és olyan szenvedélylyel
szerette, melyből semmi sem birta kigyógyítani. Az apja és az
anyja, a mint megtudták rajongását, nevettek rajta és azt hitték,
okos intelmekkel el tudják tőle téríteni. Tévedtek: az okosság nem
volt teljesen az ő részükön; Zsófiának is megvolt a maga esze és
tudta is érvényesíteni. Hányszor elhallgattatta őket, a saját
érveiket fordítva ellenük, megmutatva neki, hogy az egész bajt ők
idézték  elő, hogy nem az ő korából való férfiú
számára valónak formálták őt; neki szükségszerűen vagy magára kell
öltenie férje gondolkodása módját vagy ő bele oltani a magáét; hogy
az első módot lehetetlenné tették számára azzal a módszerrel, a
hogy nevelték, a másik pedig épen az, a melyet keres. Adjatok nekem
– mondotta – az én elveimmel eltelt férfit, vagy olyat, a kit én
vezethetek s akkor hozzámegyek nőül. De addig miért korholtok?
Sajnáljatok. Boldogtalan vagyok, nem pedig bolond. Vajjon az
akarattól függ-e a szív? Nem maga apám mondotta-e ezt? Az én
hibám-e, ha olyat szeretek, a ki nincs? Nem vagyok álomlátó; nekem
nem herczeg kell, nem is Telemachust keresem, tudom, hogy ő csak
képzelet műve. Olyasvalakit keresek, a ki hozzája hasonlít. És
miért ne létezhetnék ez a valaki, mikor én létezem, én, a ki az
övéhez annyira hasonló szívűnek érzem magam? Nem, ne alacsonyítsuk
le ennyire az emberiséget, ne gondoljuk, hogy a szeretetreméltó és
erélyes ember csak agyrém. Van, él, talán keres is engem, keres egy
lelket, a mely őt szeretni tudná. De ki ő? Hol van? Nem tudom;
egyik sem ő azok közül, a kiket ismerek és kétségkívül egyik sem
azok közül, a kiket ismerni fogok. Oh anyám, mért tetted számomra
túlságosan szeretetreméltóvá az erényt! Ha csak az erényt tudom
szeretni, ez inkább a te hibád, mint az enyém.

Elmondjam-e ezt a szomorú dolgot a katasztrófáig? Szóljak-e a
hosszú vitákról, melyek a katasztrófát megelőzték? Leírjam-e a
sodrából kihozott anyát, a ki szigorúsággá változtatta előbbi
beczézgetését? Megmutassam-e a fölingerült apát, a ki
megfeledkezett előbbi igéreteiről és a legerényesebb leánynyal úgy
bánt, mint valami bolonddal? Rajzoljam-e végül a boldogtalan
leányt, a ki csak annál jobban ragaszkodott agyréméhez, mert
üldözéseket kellett miatta szenvednie s lassú lépésekkel halad a
halál felé és abban a pillanatban száll sírjába, mikor azt hiszik,
az oltárhoz vonszolhatják? Nem, ezt a gyászos tárgyat mellőzöm. Nem
szükséges olyan messzire mennem, hogy – azt hiszem – elég meggyőző
példával mutassam meg, hogy azoknak az előitéleteknek ellenére,
melyek a kor erkölcseiből erednek,  a becsületesség és
szépség lelkesedése semmivel sem idegenebb a nőktől, mint a
férfiaktól és hogy nincs semmi, a mit a természet vezetése alatt el
ne érhetnénk náluk ép úgy, mint nálunk.

Itt most félbeszakítanak és megkérdik tőlem, vajjon a természet
írja-e nekünk elő, hogy annyi mértéktelen vágyunkat elfojtsuk. Én
azt felelem, hogy nem, de nem is a természet olt belénk annyi
mértéktelen vágyat. Mert mindaz, a mi nem a természettől való,
ellene való; ezt már ezerszer bebizonyítottam.

Adjuk oda Emilünknek Zsófiáját; támaszszuk fel ezt a
szeretetreméltó leányt, hogy kevésbbé élénk képzelődést és
boldogabb végzetet adjunk neki. Mindennapi nőt akartam festeni, de
fenkölt lelket igyekezve neki adni, megzavartam az elméjét; magam
vezettem magamat tévútra. Térjünk vissza ösvényünkre. Zsófiának
csak jó természete van mindennapi lélekben; mindaz, a mivel többje
van a többi nőknél, a nevelés eredménye.

Föltettem magamban, hogy ebben a könyvben megmondok mindent, a
mit tenni lehet, mindenkinek választást engedve arra nézve, a mi
neki való, abból, a mi hasznosat mondtam. Kezdetben az volt a
szándékom, hogy eleitől fogva nevelek Emilnek hitestársat s az
egyiket a másik számára s mindkettőt együtt nevelem fel. De
gondolkodva a dolgon azt találtam, hogy mindezek az időnek előtte
való rendelkezések czéljuk tévesztettek és hogy képtelen dolog két
gyermeket egyesíteni, mielőtt tudhatná az ember, hogy ez az
egyesülés a természet rendjén alapszik-e és hogy megvan-e köztük a
körülményeknek az az egyezése, a mely ehhez az egyesüléshez
szükséges. Nem szabad összeelegyíteni azt, a mi a vad állapotban
természetes, azzal, a mi a társadalmi állapotban természetes. Az
előbbi állapotban minden nő megfelel minden férfinak, mert az
egyiknek is, a másiknak is még csak kezdetleges és közös az alkata;
az utóbbiban minden jellem a társadalmi intézmények által lévén
kifejlesztve és minden szellemnek meglévén a maga saját és
meghatározott formája, nemcsak a nevelés által, hanem a
természetesnek és a nevelésnek jól vagy rosszúl 
elrendezett egyezése által, csak akkor lehet őket összekapcsolni,
ha egymás mellé állítjuk őket, hogy meglássuk, megfelelnek-e
egymásnak minden tekintetben vagy legalább is, hogy előnyt adjunk
annak a választásnak, a mely a legtöbb ilyen kapcsolatot adja.

A baj az, hogy a jellemek kifejlődése közben a társadalmi
helyzet elválasztja a rangokat és hogy ezek a meghatározások nem
lévén egymáshoz hasonlók, mennél jobban elválasztjuk az életbeli
helyzeteket, annál jobban összeelegyítjük a jellemeket. Abból
származnak a balul sikerült házasságok és mindazok a
rendellenességek, melyek ebből erednek; ebből látni, nyilvánvaló
következtetés útján, hogy mennél jobban távolodunk az
egyenlőségtől, annál jobban megváltoznak a természetes érzések;
mennél jobban megnövekszik a nagyok távolsága a kicsinyektől, annál
jobban meglazul a házassági kötelék; mennél inkább vannak gazdagok
és szegények, annál kevésbbé vannak apák és férjek. Sem az úrnak és
sem a szolgának nincs többé családja; mindegyikük csak a maga
helyzetét látja.

Ha elejét akarjátok venni a visszaéléseknek és boldogokká tenni
a házasságokat, akkor fojtsátok el az előitéleteket, felejtsétek el
az emberi intézményeket és kérjetek a természettől tanácsot. Ne
kapcsoljatok össze olyan embereket, a kik csak egy adott életbeli
helyzetben illenek össze és ha ez a helyzet megváltozik, már nem
fognak összeilleni, hanem olyan embereket, a kik minden helyzetben,
a melybe jutnak, minden országban, melyben laknak, minden rangban,
a melybe belejutnak, összeillenek. Nem mondom, hogy a
konvenczionális kapcsolatok közömbösek a házasságban, hanem azt
mondom, hogy a természetes kapcsolatok befolyása annyira fontosabb
ezeknél, hogy ez dönti el az élet sorsát és hogy úgy az ízléseknek,
kedélyeknek, érzéseknek, jellemeknek olyan megegyezése, a mely arra
kellene, hogy késztessen egy okos apát, akár herczeg, akár
uralkodó, hogy habozás nélkül adja oda fiának azt a leányt, a kivel
mindebben megegyezik, akár ha becstelen családból származik is,
akár ha a hóhér leánya is. Igen, azt vitatom, hogy minden
képzelhető balszerencse rázúdulhat két összevaló házaspárra,
 mégis igazabb boldogságot élvezhetnek,
ha együtt sírnak, mintha a világ minden szerencséjében élnének,
megmérgezve a szívük meghasonlása által.

A helyett tehát, hogy már gyermekkorában feleségül szántam volna
valakit Emilemnek, megvártam, hogy megismerje azt, a ki neki
megfelel. Nem én teszem ezt a meghatározást, hanem a természet; az
én dolgom fölismerni azt a választást, melyet a természet tett.
Mondom, az én dolgom, nem pedig az apáé, mert a mikor rám bízta a
fiát, átengedte nekem a helyét, az én jogomat tette az övé helyébe;
én vagyok Emil igazi apja, én tettem őt férfivá. Nem vállaltam
volna el a nevelését, ha nem az én feladatom lett volna őt saját
választása, azaz hogy az enyém szerint megházasítani. Csak az a
gyönyör, hogy boldog embert csináltunk, kárpótol azért, a mibe
kerül egy embert abba a helyzetbe hozni, hogy boldog lehessen.

De ne higyjék, hogy Emil hitvesének kiválasztásával addig
vártam, amíg őt magát elküldhettem, hogy keresse meg. Ez az
állítólagos keresés csak ürügy arra, hogy megismertessem vele a
nőket, hogy megérezze annak becsét, a ki neki megfelel. Zsófia rég
meg van már találva; Emil talán már látta is, de csak akkor fog
vele találkozni, mikor megjön annak az ideje.

Ha a társadalmi helyzetek egyenlősége nem szükséges is a
házassághoz, ha ez az egyenlőség hozzájárul a többi
megegyezésekhez, ezeknek fokozza az értékét; nem mérhető össze
egyikkel sem, de megbillenti a mérleget, mikor a többi mind
egyenlő.

A férfi, hacsak nem legalább is uralkodó, nem kereshet bármely
társadalmi helyzetből való feleséget; mert azokat az előitéleteket,
melyek benne nincsenek meg, megtalálja a többi emberekben és nem
egy leány megfelelhet neki, de nem kapná meg. Vannak tehát okossági
szabályok, melyek korlátokat vetnek az okos apa keresgélése elé.
Nem szabad, hogy növendékének rangján fölül való elhelyezést
akarjon adni, mert ez nem tőle függ. Ha módjában állana, még akkor
sem volna szabad akarnia; mert minek a rang a fiatal embernek,
kivált az enyémnek? És mégis, mikor  feljebb kapaszkodik, ezer
tényleges bajnak teszi ki magát, melyeket egész életén át érezni
fog. Sőt azt is mondom, hogy ne akarjon kiegyenlíteni különböző
természetű javakat, például az előkelő származást és a pénzt, mert
a kettő mindegyike kevesebbel fokozza a másiknak értékét, mint a
mennyivel maga csorbul; mert továbbá az emberek sohasem egyeznek
meg a közös értékbecslésben és mert végül az előnyt, melyet
mindegyik fél annak tulajdonít, a mit ő hozott, előkészítője lesz
az egyenetlenségeknek a két család között és gyakran a két házasfél
között is.

Nagy különbséget tesz továbbá a házasság rendjében, hogy a férfi
rangján felül vagy alul köt-e házasságot. Az első eset teljesen
észszerűtlen, az utóbbi észszerűbb. Miután a család csak a feje
által függ össze a társadalommal, ennek a családfának a helyzete
szabályozza az egész család helyzetét. Ha a férfi rangján alul
nősül, nem száll alább, hanem följebb emeli a nejét; ellenkezőleg,
ha magán fölül való feleséget vesz, alászállítja őt anélkül, hogy
magamagát feljebb emelné. Így az első esetben megvan a haszon kár
nélkül, az utóbbiban csak a kár haszon nélkül. A természet
rendjéből folyik továbbá, hogy az asszony engedelmeskedjék
férjének. Mikor tehát alacsonyabb rangból választja feleségét, a
természetes rend és a társadalmi rend egybehangzik és minden jól
megy. Az ellenkező eset áll be akkor, a mikor a férfi rangján felül
nősülve abba az alternativába bonyolódik, hogy vagy a jogát sérti
meg, vagy a háladatosságot és hogy vagy hálátlan lesz, vagy
lebecsültetik. Akkor aztán az asszony az uralmat követelve magának,
urának zsarnokává lesz és az úr rabszolgává válva a
legnevetségesebb és legszánalmasabb teremtéssé válik. Ilyenek azok
a szerencsétlen kegyenczek, a kiket az ázsiai királyok
megtisztelnek és megkínoznak sógorságukkal és a kik, úgy mondják,
csak lábtól mernek az ágyba belépni, mikor a feleségükkel akarnak
hálni.

El vagyok rá készülve, hogy számos olvasómnak eszébe jut, hogy
én a nőnek természetes tehetséget tulajdonítottam a férfi
kormányzására s ezek következetlenséggel fognak vádolni. Csakhogy
tévednek. Nagy különbség van a között,  hogy
valaki arrogálja-e magának a parancsolás jogát, vagy hogy kormányoz
valakit, a ki parancsol. Az asszony uralma a szelidség uralma, az
ügyességé és engedékenységé; parancsai a dédelgetések, fenyegetései
a könnyek. Úgy kell uralkodnia a házban, mint a miniszternek az
államban: hogy megparancsoltatja magának, a mit tenni akar. Ebben
az értelemben áll az, hogy a legjobb házasságok azok, a melyekben
az asszonynak legnagyobb a tekintélye. De mikor félreismeri a
családfő hangját, ha az ő jogait akarja bitorolni és maga akar
parancsolni, ebből a rendellenességből sohasem következik egyéb,
mint nyomorúság, botrány és becstelenség.

Így tehát a vele egyenlők és az alatta állók közti választás
marad meg és én azt hiszem, hogy az utóbbiakra nézve kell még egy
megszorítást tenni; mert nehéz dolog a nép salakjában olyan
feleséget találni, a ki képes boldogságára lenni egy tisztességes
embernek. Nem mintha az emberek bűnösebbek volnának a
legalacsonyabb néposztályokban, mint a legmagasabbakban, hanem mert
az előbbiekben kevés fogalmuk van arról, a mi szép és tisztességes
és mert a többi osztályok igazságtalansága miatt még a bűneikben is
csak igazságtételt látnak.

Az ember természettől fogva nem igen gondolkozik. A gondolkozás
olyan művészet, melyet csak úgy megtanul, mint a többit, sőt még
sokkal nehezebben. A két nemre nézve csak két ténylegesen különálló
osztályt ismerek, az egyik a gondolkozó embereké, a másik azoké, a
kik nem gondolkoznak. Ez a különbség pedig csaknem kizárólag a
nevelésből folyik. A két osztály elsejéből való férfinak nem szabad
a másikkal összeházasodni, mert a társaság legnagyobb varázsa
megszünik rá nézve, a mint arra kell szorítkoznia, hogy bár van
felesége, egyedül kell gondolkoznia. Azoknak az embereknek, a kik
egész életüket csakis azzal töltik, hogy dolgoznak az életük
fentartásáért, nincs más gondolatuk, mint a munkájuk meg az érdekük
és egész szellemük mintha a karjaikban volna. Ez a tudatlanság nem
árt sem a derékségnek, sem az erkölcsöknek; sőt gyakran javukra
válik; gyakran az ember kiegyezik kötelességeivel 
azáltal, hogy gondolkozik róluk és a végén az lesz belőle, hogy a
tények helyébe merő szavak kerülnek. A lelkiismeret a
legfelvilágosultabb filozófia; hogy az ember jóravaló ember legyen,
ahhoz nem kell ismernie Cicero könyvét a kötelességekről és a
legtisztességesebb nagyvilági nő tudja talán legkevésbbé, hogy mi a
tisztesség. De nem kevésbbé igaz, hogy csak a művelt szellem teszi
a társalkodást kellemessé és szomorú dolog a családapára nézve, a
ki szereti otthonát, ha kénytelen bezárkózni önmagába és nem
értetheti meg magát odahaza senkivel.

Másrészt hogy nevelhetné fel gyermekeit az olyan asszony, a ki
egyáltalán nem szokta meg a gondolkodást? Hogy tudná megállapítani,
hogy mi való nekik? Hogy tudná őket eltölteni azokkal az
erényekkel, melyeket nem ismer, az előnyökkel, melyekről fogalma
sincsen? Nem tudna egyebet, mint kényeztetni vagy fenyegetni őket,
szemtelenekké vagy félénkekké tenni őket; vagy modoros majmokat
csinálna belőlük, vagy hebehurgya tökfilkókat, nem pedig jóravaló
szellemeket vagy szeretetreméltó gyermekeket.

Nem való tehát a jól nevelt embernek olyan feleséget venni, a
kinek nincs nevelése; következőleg olyan társadalmi osztályból
valót sem, a melyben nem is lehet nevelése. De még mindig százszor
jobban szeretnék egy egyszerű és kezdetlegesen nevelt leányt, mint
olyan tudós nőt vagy szép szellemet, a ki a házamban irodalmi
biróságot akarna felállítani, melynek ő lenne az elnöke. A
tudóskodó nő férjének, gyermekeinek, barátainak, a cselédeinek, az
egész világnak ostora. Szép szellemének fenkölt magaslatáról lenézi
minden asszonyi kötelességét és mindig azon kezdi, hogy férfit
csinál magából, mint de Lenclos kisasszony. A házon kívül mindig
nevetséges és jogosan is kritizálják, mert nem kerülheti el az
ember a kritikát, ha kilép életbeli helyzetének köréből és ha nem
annak a helyzetnek a számára van teremtve, a melyet el akar
foglalni. Mindezek a nagytehetségű asszonyok csak az ostobáknak
imponálnak. Mindig tudni, ki az a művész vagy jóbarát, a ki a
tollat vagy az ecsetet tartja, mikor dolgoznak; tudni, ki az a
 diszkrét íróember, a ki titokban
diktálja nekik az orakulumaikat. Mindez a szélhámoskodás méltatlan
egy becsületes asszonyhoz. Ha igazi tehetsége volna is,
alászállítja a becsvágyával. Az ő méltósága az, hogy nem ismerik,
az ő dicsősége a férje becsülése, az ő gyönyörei a családja
boldogságában rejlenek. Terád magadra hivatkozom, olvasóm, légy
őszinte: mi kelt benned jobb véleményt egy asszonyról, mikor a
szobájába belépsz, melyik tölt el több tisztelettel: ha neméhez
illő dolgokkal látod elfoglalva, háztartása gondjaival, körülvéve
gyermekei ruháitól, vagy ha a toilette-asztalánál találod verseket
írva, mindenféle röpiratokkal és mindenféle színű levélkékkel
körülvéve? Minden irodalmár leány élete fogytáig leány maradna, ha
csupa eszes férfi volna a földön:


Quæris cur nolim te ducere,
Galia? diserta es.141)





Ezek után a megfontolások után következik a nő külseje; ez tünik
szemünkbe legelőször és utolsónak kell tekintetbe venni, de ezt sem
szabad semmibe venni. A nagy szépséget szerintem inkább kerülni
kell, mint keresni a házasságban. A szépség már azáltal is, hogy
megvan, elhasználódik; hat hét múlva már nem ér semmit
birtoklójának, a veszedelmei azonban addig tartanak, a míg ő. Ha
csak nem angyal a szép nő, a férje a legszerencsétlenebb ember a
világon; és ha még angyal volna is, hogy akadályozhatná meg, hogy
ne legyen szüntelenül ellenségektől körülvéve? Ha a legnagyobb
csunyaság nem volna undorító, előnyt adnék neki a legnagyobb
szépség fölött; mert a férjre nézve az egyik is, a másik is kevés
idő múlva semmivé lesz s ekkor a szépség bájjá válik, a csúnyaság
pedig előnynyé. De a csunyaság, a mely undort kelt, a legnagyobb
szerencsétlenség; ez az érzés, a helyett, hogy elmúlna, szüntelenül
fokozódik és gyűlöletté válik. Az ilyen házasság pokol; jobb
meghalni, mint így megházasodni.

Keressétek mindenben a középutat, még a szépséget sem véve ki.
Előnyt kell adni a kellemes és megnyerő külsőnek,  a mely
nem szerelmet, hanem jóindulatot sugall; ebben a férj számára nincs
semmi aggasztó és az előnye mindkettőjük hasznára szolgál. A báj
nem használódik el úgy, mint a szépség: ebben van élet, szüntelenül
megújul és a tisztességes asszony, a kiben van báj, harmincz
esztendei házasság után épúgy tetszik a férjének, mint az első
nap.

Ezek a megfontolások, melyek engem Zsófia kiválasztásában
vezettek. A természet tanítványa lévén épúgy, mint Emil, inkább az
ő számára van teremtve, mint bárki más; ő lesz a férfi asszonya.
Egyenrangú vele születésénél és tulajdonságainál fogva, alatta áll
vagyon dolgában. Nem igéz meg első szempillantásra, hanem
napról-napra jobban tetszik. Legnagyobb varázsa csak fokonkint hat,
csak a társalkodás közvetlenségében tárul ki s a férje jobban fogja
érezni, mint bárki a világon. A nevelése sem nem csillogó, sem nem
elhanyagolt; van ízlése tudákosság nélkül, vannak tehetségei
művészkedés nélkül, itélete ismeretek nélkül. A szelleme nem tud,
hanem ki van arra művelve, hogy tanuljon; jól előkészített talaj, a
mely csak a magot várja, hogy teremjen. Soha nem olvasott más
könyvet, mint Barrême számtanát és a Telemachust, a mely véletlenül
akadt kezébe; de olyan leánynak, a ki képes lelkesedni
Telemachusért, lehet-e érzéstelen szíve és finomság nélküli
szelleme? Oh, a szeretetreméltó kis tudatlan! Boldog az, a ki
hivatva van őt tanítani! Nem professzora lesz férjének, hanem
tanítványa, nemcsak hogy nem akarja alávetni ízlésének, hanem
inkább fölveszi az övét. Többet fog érni férjének, mintha tudós
volna; meglesz az a gyönyöre, hogy taníthatja mindenre. Ideje már
végre, hogy meglássák egymást; igyekezzünk, hogy összehozzuk
őket.

Szomorúan és elgondolkozva utazunk el Párisból. A fecsegésnek ez
a helye nem a mi vonzó pontunk. Emil megvető pillantást vet e felé
a nagy város felé és kelletlenül mondja: Hány napot vesztegettünk
el hiábavaló keresésben! Ah, nem itt van szívem hitvese! Barátom,
te jól tudod, de az én időm neked nem drága és az én bajaim neked
kevés fájdalmat okoznak. Én rászögezem tekintetemet és felindulás
nélkül mondom neki: Emil, hiszed te azt,  a mit
mondasz? Ő azonnal a nyakamba borúl megzavarodva és felelet nélkül
a karjaiba ragad. Mindig ez a válasza, mikor nincs igaza.

Künn vagyunk tehát a mezőn kóbor lovagok módjára; nem kalandokat
keresve mint ezek, sőt ellenkezőleg a kalandok elől menekülve
hagytuk el Párist; de eléggé utánozzuk kóbor és egyenetlen
módjukat, hol hanyatt-homlok rohanva, hol meg lassan botorkálva. A
ki figyelemmel kisérte eljárásomat, végre felfoghatja a szellemét
és én nem birom elképzelni, hogy még most is akadjon olvasóm, a kit
annyira elfogulttá tesznek a bevett szokások, hogy föltételezve
rólunk, hogy egy jól elzárt postakocsiban horkolunk, utazva a
nélkül, hogy látnánk valamit, hogy megfigyelnénk valamit, az
indulás és érkezés közti időtartamot kitöröljük életünkből és
haladásunk azonossága által úgy takarékoskodjunk időnkkel, hogy
elvesztegetjük.

Azt mondják az emberek, az élet rövid és én azt látom, hogy
megtesznek minden tőlük telhetőt, hogy azzá tegyék. Nem tudva
felhasználni az időt, panaszkodnak gyors múlása miatt és én azt
látom, hogy számukra nagyon is lassan múlik. Mindig el lévén telve
azzal a czéllal, a melyre törekszenek, boszankodva nézik az
időközt, a mely elválasztja tőle őket; az egyik azt szeretné, ha
már holnap volna, a másik, ha már a jövő holnap volna, a harmadik,
ha már tíz évvel később volna; senki sem akar ma élni, senki sincs
a jelen órával megelégedve, valamennyien úgy találják, hogy nagyon
lassan múlik. Mikor arról panaszkodnak, hogy az idő nagyon gyorsan
múlik, hazudnak; szívesen megfizetnék, hogy siettessék; szívesen
rááldoznák egész vagyonukat, hogy elfogyaszszák egész életüket és
nincs talán egy sem, a ki ne redukálta volna éveit egynéhány órára,
ha hatalmában állott volna feláldozni unalmának azokat, a melyek
terhére voltak és türelmetlenségének azokat, a melyek a
vágyva-vágyott pillanattól elválasztották. Az egyik élete felét
azzal tölti, hogy Párisból Versaillesbe, Versaillesből Párisba, a
városból falura, a faluról a városba, az egyik városnegyedből a
másikba költözködik s nem tudná, mit csináljon óráival, ha nem
tudná a titkát, hogy mint kell  elvesztegetni;
szándékosan hagyja abba hirtelen a foglalkozását, hogy aztán újra
fölkeresésével vesződhessék. Azt hiszi, megnyeri azt az
időtöbbletet, a melyet erre fordít és a melylyel különben nem tudna
mit csinálni, vagy fordítva csak azért lót-fut, hogy lósson-fusson
és csak azért száguldoz el a postával, hogy ugyanazon az úton
visszatérjen. Halandók, sohasem fogtok felhagyni a természet
rágalmazásával? Mit panaszkodtok az élet rövidségéről, holott még
mindig nem elég rövid a kedvetek szerint? Ha csak egy van is
köztetek, a ki eléggé mérsékelni tudja vágyait arra, hogy sohase
kívánja, hogy múljék az idő, ez nem fogja nagyon rövidnek találni
az életet; élni és élvezni az ő számára ugyanaz lesz és ha fiatalon
kell is meghalnia, napjaitól kielégítve hal meg.142)

Ha módszeremnek nem volna egyéb előnye, mint ez, már csak ezért
is előnyt kellene neki adni minden más módszer fölött. Nem azért
neveltem fel Emilemet, hogy vágyakozzék vagy hogy várakozzék, hanem
hogy élvezzen és mikor a vágyait a jelenen túlterjeszti, ezt nem
teszi olyan heves buzgalommal, hogy az idő lassusága kellemetlenül
essék neki. Nemcsak a vágy gyönyörét fogja élvezni, hanem azt a
gyönyört is, hogy közeledik vágya czéljához és szenvedélyei annyira
mértékletesek, hogy mindig inkább benne van abban, a mi van, mint
abban, a mi lesz.

Tehát nem a gyorsfutárok módjára utazunk, hanem utasok módjára.
Nemcsak a két végpontra gondolunk, hanem arra is, a mi közéjük
esik. Maga az utazás is élvezet nekünk. Nem teszszük meg az utat
búsan üldögélve és mintegy fogságba vetve egy jól elzárt kis
kalitkában. Nem utazunk az asszonyok elpuhultságával és
kényelmével. Nem vonjuk meg magunktól sem a szabad levegőt, sem a
minket körülvevő tárgyak látványát, sem azt a kényelmet, hogy jól
megnézhettük őket, ha kedvünk tartja. Emil sohasem szokott
postakocsiba beszállni és nem igen vágtat a postával,  ha
nincs sürgős dolga. De mi sürgős dolga lehetne valaha is Emilnek?
Csak egy: élvezni az életét. S hogy még hozzátegyek valamit: jót
tenni, ha teheti. Hiszen ez is annyit tesz, mint élvezni az
életet.143)

Az utazásnak csak egy kellemesebb módját tudom elképzelni a
lóháton utazásnál: a gyalog utazást. Az ember akkor indul, a mikor
kedve tartja, kedve szerint állapodik meg, oly sokat vagy oly
keveset mozog, a mennyit épen akar. Megfigyeli az egész vidéket,
kitérhet hol jobbra, hol balra, megvizsgálhat mindent, a mi jól
esik neki, megállapodhatik minden kilátó pontnál. Folyót fedezek
fel: a partja mentén megyek tovább; árnyas erdőt: az árnyékában
megyek; barlangot: megnézem; kőbányát: megvizsgálom az ásványait. A
hol kedvem kerekedik, bárhol megállok. A mint elúnom magamat,
azonnal megyek odább. Nem függök sem a lovaktól, sem a
postakocsistól. Nincs szükségem a csinált utakat, a kényelmes
útirányokat keresni; mehetek mindenütt, a hol csak ember mehet;
látok mindent, a mit ember láthat és csak önmagamtól függve, olyan
teljes szabadságot élvezek, a milyet csak ember élvezhet. Ha a
rossz idő feltartóztat és elfog az unalom, akkor lovat fogadok. Ha
elfáradok… De Emil nem szokott elfáradni; erőteljes és miért is
fáradna el? Nem siet. Hogy unatkozhatnék, ha valahol megáll? Mindig
vele van, a mivel elszórakozhatik. Beáll valami mesteremberhez
dolgozni; gyakorolja a karjait, hogy a lábai megpihenjenek.

Gyalog utazni, ez annyi, mint úgy utazni, mint Thales, Plato,
Pythagoras. Alig bírom megérteni, hogy szánhatja rá magát egy
filozófus, hogy máskép utazzék és megfoszsza magát azoktól a
gazdagságoktól, melyeket lábával tapod és a melyeket a föld szeme
elé tár. Kicsoda nem akarja, ha csak egy kicsit szereti is a
mezőgazdaságot, megismerni a  különböző terményeket az
éghajlat szerint, a melyben jár, valamint művelésük módját? Kicsoda
tudná rászánni magát, ha csak egy kis érzéke van is a természetrajz
iránt, hogy mikor valamely talajon jár, meg ne vizsgálja, ha egy
szikla mellett megy el, hogy le ne törjön belőle egy darabot, a
hegyeken ne botanizáljon, kövekben ne keressen ásatag
maradványokat? A ti szobai filozófusaitok a dolgozó szobáikban
tanulmányozzák a természetrajzot; van mindenféle czókmókjuk, tudnak
neveket, de a természetről fogalmuk sincs Emil dolgozószobája
azonban dúsabb, mint a királyoké; ez a dolgozó szoba az egész föld
kereksége. Itt minden a maga helyén van: a természettudós, a ki
gondját viseli, az egészet kitünő rendben rendezte el; Daubenton se
tudná jobban.

Mennyi mindenféle élvezetet gyűjt össze az ember az utazásnak ez
által a kellemes módja által! Nem is számítva, hogy az egészsége
megedződik, a kedve fölélénkül. Azokat, a kik jó és puha kocsikban
utaztak, mindig álmatagoknak, szomoruaknak, zsémbeseknek és
szenvedőknek láttam; a gyaloglókat mindig vidámaknak,
könnyűvérűeknek és mindennel megelégedetteknek. Hogy nevet az ember
szíve, mikor az éjjeli szálláshoz közeledik! Mily jóízűnek tetszik
a legegyszerűbb ebéd! Mily jó kedvvel telepedik le az ember az
asztalhoz! Mily jókat alszik a rossz ágyban! Ha az ember nem akar
mást, mint megérkezni, akkor vágtathat postakocsiban, de ha utazni
akar, akkor járjon gyalog.

Ha Zsófia nincs elfeledve, mire az itt elképzelt módon ötven
mérföldet megtettünk, akkor okvetlenül vagy én nem vagyok elég
ügyes, vagy Emil kevéssé kiváncsi; mert annyi elemi ismerettel
nehezen kerüli el a kisértést, hogy még több ismeretet ne
szerezzen. Az ember csak abban az arányban kiváncsi, a mennyit tud;
Emil épen eleget tud arra, hogy tanulni akarjon.

E közben az egyik tárgyról a másikra jutunk és napról-napra
előbbre haladunk. Első utunknak távoli czélt tűztem ki; az ürügy
erre könnyű: mikor Párist elhagyjuk, messze távolban kell feleséget
keresni. 

Valamely nap, miután a szokottnál is jobban eltévedtünk a
völgyekben és a hegyekben, a hol nem látni semmiféle utat, nem
tudjuk többé utunkat feltalálni. Nekünk ez egyre megy, nekünk
minden út jó, csak odaérjünk rajta; de valahova el kell érni, ha az
ember megéhezik. Szerencsénkre találunk egy parasztot, a ki elvezet
minket a kunyhójába; hatalmas étvágygyal eszünk sovány ebédjéből.
Látva, hogy ennyire ki vagyunk fáradva és éhezve, így szól: «Ha a
jó Isten a hegy másik oldalára vezetett volna, jobb fogadtatásban
részesültetek volna. Békés házat találtatok volna… olyan jószívű
embereket… olyan jó embereket! Nincs jobb szívük, mint nekem, de
gazdagabbak, bár azt mondják, hogy egykor még gazdagabbak voltak…
Hála Istennek, nincs hiányuk semmiben és az egész vidéknek javára
fordul, a mi fölöslegük van.»

Erre a szóra, hogy jó emberek, Emilnek kitágul a szíve. Barátom,
mond rám tekintve, menjünk abba a házba, a melynek gazdáit áldják a
környéken; szeretném őket látni, talán ők is szívesen látnak
minket. Biztos vagyok benne, hogy szívesen fognak fogadni; ha ők a
miéink, mi az övéik leszünk.

A házat jól megmagyarázzák nekünk; elindulunk, bolyongunk az
erdőben: nagy eső ér utól útunk közben, késleltet bennünket, de nem
tartóztat vissza. Végre eligazodunk és este megérkezünk a megjelölt
házhoz. A körüle levő faluban ez a ház az egyedüli, a mely szintén
egyszerű ugyan, de valamennyire mégis szembetünő. Bemutatkozunk,
vendégszeretetet kérünk. A ház gazdája elé vezetnek; kikérdez
minket, de udvariasan: a nélkül, hogy megmondanók útunk czélját,
megmondjuk kitérésünket. A házigazda egykori gazdagsága idejéből
megőrizte azt a könnyűséget, melylyel fölismeri az emberek
társadalmi helyzetét a modorukról; a ki a nagy világban élt, ebben
a tekintetben ritkán téved: ezzel az útlevéllel bebocsátanak
minket.

Nagyon kicsi, de tiszta és kényelmes szobát jelölnek ki nekünk;
tüzet raknak benne, találunk fehérneműt s mindent, a mire
szükségünk van. Ejnye, mondja Emil egészen meglepetve, azt lehetne
hinni, hogy vártak ránk. Mennyire  igaza volt annak a
parasztnak! Mily figyelmesség! Mily jóság! Mily gondoskodás! És még
hozzá ismeretlenek iránt! Úgy tünik fel nekem, mintha Homérosz
idejében volnánk! Légy hálás mindezért, mondom neki én, de ne
csodálkozzál el rajta; az idegeneket mindenütt szívesen látják, a
hol ritkán fordulnak elő; semmi sem tesz vendégszeretőbbé, mintha
ritkán van rá alkalom, hogy azok legyünk; a vendégek özönlése teszi
tönkre a vendégszeretetet. Homérosz idejében nem sokat utazgattak
az emberek és az utasokat szívesen fogadták mindenütt. Meglehet,
hogy mi vagyunk az egyedüli utasok, a kiket itt az egész évben
láttak. Az egyre megy, – feleli Emil – már az is dicséret, ha
valaki el tud lenni vendégek nélkül és mégis mindig szívesen
fogadja őket.

Megszárogatva magunkat és rendbe hozva ruhánkat fölkeressük a
házigazdánkat; bemutat minket a feleségének; ez nemcsak udvariasan,
de jóságosan is fogad. A pillantásai becsületére válnak Emilnek.
Egy anya az ő helyzetében ritkán lát nyugtalanság nélkül vagy
legalább is kiváncsiság nélkül egy ebben a korban levő fiatal
embert belépni a házába.

A kedvünkért siettetik a vacsorát. Belépve az ebédlőbe öt
terítéket látunk; elhelyezkedünk; egy teríték üresen marad. Egy
fiatal leány lép be, nagy bókot csinál és szerényen, szó nélkül
leül. Emil, elfoglalva éhségével vagy a hozzá intézett kérdésekre
való feleleteivel, üdvözli a leányt, beszél és eszik. Utazásának
tulajdonképeni czélja annyira távol van gondolatától, hogy ő maga
is azt hiszi, még messze van a czélponttól. A társalgás az utasok
eltévedése körül forog. «Uram, mondja Emilnek a házigazda, ön
szeretetreméltó és okos fiatal embernek tünik fel, ez pedig azt
juttatja eszembe, hogy ön és a nevelője úgy vetődtek ide, fáradtan
és ázottan, mint Telemachus és Mentor Calypso szigetére.» «Igaz,
mondja Emil, hogy itt Calypso vendégszeretetére találtunk.» A
mentora hozzáteszi: és Eucharis bájaira. Emil azonban ismeri az
Odysszeát, de nem olvasta Telemachust s nem tudja, ki az az
Eucharis. A fiatal leány ellenben látom, hogy elpirul egész a
szeméig, lesüti a szemét  a tányérjára és lélegzetet se mer
venni. Az anyja, aki észreveszi zavarát, int az apának, ez pedig
másfelé téríti a társalgást. Magányáról szólva észrevétlenül
belekeveredik azoknak az eseményeknek az elmondásába, melyek erre a
magányra kárhoztatták; élete balsorsára, felesége állhatatosságára,
a vigasztalásra, melyet egyesülésükben találtak, a zavartalan,
békés életre, melyet visszavonultságukban élveznek. Mindezt úgy
mondta el, hogy egy szót se szólt a fiatal leányról; az elbeszélés
kellemes és megható volt, melyet nem lehetett érdeklődés nélkül
hallgatni. Emil meghatva, elérzékenyülve abbahagyja az evést, hogy
annál jobban hallgathasson. Végre annál a pontnál, mikor az emberek
legbecsületesebbike a legnagyobb kedvteléssel terjeszkedik ki az
asszonyok legméltóbbikának ragaszkodására, a fiatal utas magából
kikelve megragadja a férj kezét, a ki jól megrázza; másik kezével
megfogva neje kezét, elragadtatva hajol rá és könnyeivel öntözi. A
fiatal ember naiv élénksége elbűvöl mindenkit, de a leány, a ki
bárkinél jobban észreveszi jó szívének ezt a jelét, azt hiszi,
Telemachust látja, a mint meghatódik Philoctetes balsorsán. Lopva
ráveti szemét, hogy jobban megvizsgálja arczát; nem talál rajta
semmit, a mi ellene mondana az összehasonlításnak. Fesztelen
lényében szabadság van nyegleség nélkül, modora élénk hebehurgyaság
nélkül; érzékenysége szelidebbé teszi tekintetét, meghatóbbá
arczkifejezését: a fiatal leány látva őt sírni, csaknem maga is
összeelegyíti könnyeit az övéivel. Még az ilyen kedves ürügytől is
visszatartóztatja egy titkos szégyenkezés: máris szemrehányást tesz
magának kicsordulni kész könnyei miatt, mintha helytelen volna
könnyeket ontania családja miatt.

Az anya, a ki a vacsora kezdete óta szüntelen őrködött leánya
felett, látja feszélyezettségét és megszabadítja tőle azzal, hogy
kiküldi valami tennivalót elvégezni. Egy perczczel később a fiatal
leány visszajön, de oly kevéssé tért magához, hogy felindultsága
láthatóvá lesz mindenki számára. Anyja szeliden mondja neki:
«Zsófia, térj magadhoz; hát örökké siratni fogod szüleid balsorsát?
Te, a ki vigaszuk vagy, ne légy érzékenyebb, mint ők maguk.»


Láttátok volna, hogy megremegett Emil a Zsófia névre. Meglepetve
az oly kedves néven, hirtelen felugrik és mohó tekintetet vet arra,
a ki ezt a nevet viselni meri. «Zsófia, oh Zsófia, ön-e az, a kit a
szívem keres? Ön-e az, a kit a szívem szeret?» Megfigyeli, a
félelem és bizalmatlanság bizonyos nemével nézi őt. Nem egészen azt
az alakot látja, a kit lerajzolt magának; nem tudja, többet vagy
kevesebbet ér-e az, a kit maga előtt lát. Vizsgálja minden vonását,
kémleli minden mozdulatát, minden taglejtését; ezer zavaros
magyarázatot talál mindenre; odaadná fele életét, csakhogy Zsófia
egyetlen szót szóljon. Nyugtalanul és zavarodottan néz rám, a szeme
egyszerre száz kérdést intéz hozzám, száz szemrehányást. Mintha
minden tekintetével ezt mondaná: «Vezess, míg még van idő, ha a
szívem odaadja magát és csalódik, soha életemben nem térek többé
magamhoz.»

Emil nem nagyvilági ember s a legkevésbbé sem tud tettetni. Hogy
tudna tettetni élete legnagyobb zavarában, négy néző közt, a kik őt
vizsgálják és a kik közül a látszólag legszórakozottabb tényleg a
legfigyelmesebb? Zavara nem kerüli el Zsófia átható szemét;
meglátja az ő szeméből, hogy ő a zavarának az oka. De ez egyre
megy; Emil vele foglalkozik és ez elég; nagyon boldogtalan volna,
ha büntetlenül foglalkoznék vele.

Az anyáknak a szemük épen olyan, mint a lányoké és ezenfelül még
megvan a tapasztalatuk is. Zsófia anyja mosolyog terveink sikerén.
Olvas a két fiatal szívében; látja, hogy ideje megnyugtatni az új
Telemachus szívét; megszólaltatja leányát. A leány természetes
szelidségével félénk hangon felel, a mely annál jobban megteszi
hatását. Ennek a hangnak első csendülésére Emil megadja magát; nem
kételkedik többé, ez Zsófia. És ha nem is az volna, késő volna már
lebeszélni magát róla.

Ekkor ennek az elbűvölő lánynak a bájai túlárasztják szívét és
hosszú kortyokban kezdi nyelni a mérget, melytől megrészegszik. Nem
beszél többet, nem felel többet, nem lát egyebet, csak Zsófiát, nem
hall egyebet, csak Zsófiát; ha ez egy szót szól, kitátja a száját;
ha ez lesüti  a szemét, ő is lesüti, ha sóhajtani
látja, ő is sóhajt; mintha Zsófia lelke lelkesítené át őt is. Hogy
megváltozott az ő lelke néhány pillanat alatt! Most már nem Zsófián
van a remegés sora, hanem Emilen. Oda a szabadsága, naivitása,
nyiltsága! Zavartan, elfogódva, félénken, nem mer körülnézni, attól
félve, hogy meglátja, hogy nézik. Szégyelve, hogy elárulja magát,
láthatatlanná szeretné magát tenni az egész világ számára, hogy
kedvére nézhesse Zsófiát a nélkül, hogy mások megfigyelhetnék.
Zsófia ellenkezőleg visszanyeri biztonságát, látja saját diadalát
és most élvezi.


No’l mostra già, ben chè in
suo cor ne rida.144)





A leány arczkifejezése nem változott, de szerény magatartása és
lesütött szeme daczára gyöngéd szíve dobog az örömtől és azt mondja
neki, hogy Telemachus meg van találva.

Ha most belemerülök talán nagyon naiv és nagyon egyszerű
történetébe ártatlan szerelmüknek, olybá fogják talán ezeket a
részleteket venni, mint egy frivol játékot, de nem lesz igazuk. Nem
veszik eléggé számba azt a hatást, melylyel egy férfinak első
szerelmi viszonya egy nővel kell hogy bírjon mindkettejük életének
folyására. Nem látják, hogy az első benyomásnak, a mely époly
élénk, mint a szerelemé vagy az azt helyettesítő hajlamé,
hosszantartó hatásai vannak, melyeknek lánczolatát nem venni észre
az évek haladásával, melyek azonban szüntelen hatnak mindhalálig. A
nevelésről szóló értekezésekben sok haszontalan és pedáns
szószátyárkodást kapunk a gyermekek képzelt kötelességeiről, de nem
szólnak egy szót sem az egész nevelés legfontosabb és legnehezebb
részéről, t. i. arról a válságról, a mely átmenetül szolgál a
gyermekkorból a férfikorba. Ha ezekkel a kisérleteimmel valami
hasznosat tudtam elérni, ez mindenek felett abban áll, hogy bőven
kiterjeszkedtem erre a lényeges részletre, melyet a többiek mind
elhagynak és abban, hogy nem riaszttattam magamat vissza ettől a
vállalkozástól  hamis kényeskedések által, sem nem
riadtam vissza az előadás nehézségeitől. Ha megmondtam azt, a mit
tenni kell, megmondtam azt, a mit mondanom kellett; az nekem nagyon
keveset határoz, hogy regényt írtam. Elég szép regény az emberi
természet regénye. Az én hibám-e, hogy csak ebben az írásban
található fel? Ez kellene, hogy fajom tör ténete legyen. Ti, a kik
ezt lealjasítjátok, ti csináltok regényt a könyvemből.

Egy másik megfontolás, mely az előbbit megerősíti, az, hogy itt
nem egy gyermekkorától a félelemnek, a mohóságnak, az irigységnek,
a gőgnek és a szokásos nevelések eszközeiül szolgáló
szenvedélyeknek kiszolgáltatott fiatal emberről van szó; hogy olyan
fiatal emberről van szó, a kinek ez nemcsak első szerelme, hanem
első bárminemű szenvedélye; hogy ettől a szenvedélytől, talán
egyedülitől, melyet egész életében élénken fog érezni, függ az
utolsó forma, melyet jelleme ölteni fog. Gondolkodása módja,
érzelmei, ízlése, megszilárdítva egy tartós szenvedély által, olyan
állhatatosságot fog szerezni, a mely nem engedi többé
megváltozni.

Képzelhetni, hogy az az éjszaka, mely ilyen estére következik,
köztem és Emil közt nem telik el csupa alvással. Hogyan, a merő
névnek egyezése akkora hatalommal lehet egy okos emberre? Hát csak
egy Zsófia van a világon? Hasonlítanak-e mind lélekben ép úgy, mint
névben? Mind az ő számára valók, a kiket látni fog? Bolond-e, hogy
ennyire lángra gyúl egy ismeretlen iránt, a kivel soha nem is
beszélt? Várj, fiatal ember, vizsgálj, figyelj. Még azt sem tudod,
hogy kinél vagy és a ki hall téged, azt hihetné, már a saját
házadban vagy.

Ez nem a leczkéztetések ideje és ezek a leczkék nem arra valók,
hogy meghallgassák őket. Csak újabb érdeklődéssel töltik el a
fiatal embert Zsófia iránt, hajlama igazolásának vágya által. A
neveknek ez a megegyezése, ez a találkozás, melyet ő véletlennek
gondol, még az én tartózkodásom is csak felizgatja élénkségét:
Zsófia máris sokkal becsülésre méltóbbnak tünik fel előtte, semhogy
biztos ne legyen benne, hogy meg fogja velem szerettetni.


Reggel, mint előre gondolhattam, Emil rossz úti ruhájában is
igyekezni fog gondosabban kiöltözni. Ez nem is marad el; de
elnevetem magamat azon a buzgóságon, melylyel a házbeli fehérneműt
használja. Eltalálom a gondolatát; örömmel olvasom benne, hogy
visszatérítésekre és cserékre gondol, hogy ezzel az érintkezés
bizonyos nemét kezdeményezze, a mely jogot adjon neki visszaküldeni
és visszatérni ide.

El voltam rá készülve, hogy Zsófiát is kissé jobban kiöltözve
találom, de ebben tévedtem. Ez a közönséges kaczérság azok számára
való, a kiknek épen csak tetszeni akar az ember. Az igazi szerelem
kaczérsága raffináltabb; mások az igényei. Zsófia még egyszerűbben
van öltözve, mint előtte való nap, sőt még hanyagabbúl is, ámbár
még mindig kényes tisztasággal. Csak azért látok kaczérságot ebben
a hanyagságban, mert látom benne az affektálást. Zsófia jól tudja,
hogy a választékosabb öltözék már vallomás; de azt nem tudja, hogy
a hanyagabb öltözék is az; kimutatja vele, hogy nem éri be azzal,
hogy a ruhája miatt tessék, hanem a személye által is tetszeni
akar. Nos, mi fontossága van a szerelmesre nézve annak, hogy mikép
van az ember öltözve, – csak azt lássa, hogy foglalkoznak vele!
Máris biztos lévén uralmáról, Zsófia nem éri be azzal, hogy
bájaival hasson Emil szemeire, ha a szíve nem akarja őket
megkeresni; nem elég neki, hogy Emil lássa őket, azt akarja, hogy
föltételezze is őket. Nem látott-e belőlük eleget arra, hogy a
többit kitalálja?

Azt kell hinni, hogy mialatt mi az éjszaka beszélgettünk, Zsófia
és anyja sem maradtak némák; vallomásokat csaltak ki, tanácsokat
adtak. Másnap jól előkészülve gyülekeznek össze. Nincs még tizenkét
órája, hogy a két fiatal látta egymást; még nem szóltak egymáshoz
egyetlen szót sem és máris látni, hogy értik egymást. Nem
közelednek bizalmasan egymáshoz, hanem elfogultan, félénken; nem
beszélnek egymással; lesütött szemeik kerülni látszanak egymást és
ez is annak a jele, hogy értik egymást: kitérnek egymás elől, de
egyetértőleg, érzik már a titokzatosság szükségét, mielőtt mondtak
volna egymásnak valamit. Elindulásunkkor 
engedélyt kérünk, hogy magunk hozhassuk vissza, a mit elvittünk.
Emil ajkai ezt az engedélyt kérik az apától, az anyától, mialatt
félénk szeme a leány felé fordulva sokkal esdeklőbben könyörög.
Zsófia nem szól semmit, meg se moczczan, úgy tünik fel, mintha nem
látna semmit, nem értene semmit; de elpirul és ez a pirulás még
világosabb felelet, mint a mit a szülei adtak.

Megengedik, hogy visszatérjünk, a nélkül, hogy marasztalnának.
Ez a magaviselet a helyzethez illő; a zavarba jutott utasoknak
éjjeli szállást adnak, de nem illő dolog, hogy a szerelmes ifjú a
szerelmese házában aludjék.

Alig, hogy kijutottunk a kedves házból, Emil már arra gondol,
hogy letelepedünk a környéken: már a legközelebbi kunyhó is messze
fekvőnek tünik fel neki; a kastély várárkában szeretne aludni.
Hebehurgya fiú, – mondom neki szánakozó hangon. – Hogyan, máris
elvakít a szenvedély! Szemed elől téveszted már az illendőséget és
az észt is! Szerencsétlen! Azt hiszed, szerelmes vagy és gyalázatot
akarsz hozni szerelmesedre! Mit mondana a világ, ha megtudnák, hogy
egy fiatal ember, a ki az ő házukból jön, a környéken hál! Azt
mondod, hogy szereted. A te dolgod tehát, hogy erősbítsd a jó
hírnevét? Hát ez a vendégszeretet jutalma, a melyet a szülei
tanusítottak irántad? Gyalázatba akarod ejteni azt, a kitől a
boldogságodat várod? – Eh, mi fontosságuk van az emberek hiábavaló
beszédeinek és igaztalan gyanusításainak? – feleli ő élénken. Nem
te magad tanítottál, hogy ne vegyem őket semmibe? Ki tudja jobban,
mint én, hogy mennyire becsülöm Zsófiát és mennyire tisztelni
akarom? Az én vonzalmam nem fog szégyenére válni, hanem
dicsőségére, méltó lesz hozzá. Ha a szívem és figyelmességem
mindenütt azt a hódolatot tanusítja iránta, a melyet megérdemel,
mivel sérthetem meg őt? Kedves Emilem, szólok újra én megölelve őt,
te a magad szempontjából okoskodol, tanulj meg az ő szempontjából
okoskodni. Ne hasonlítsd az egyik nem becsületét a másikához;
teljesen különböző alapelveik vannak. Ezek az alapelvek egyforma
szolidak és észszerűek, mert egyformán a természetből folynak és
mert ugyanez az erény, a melynél fogva a magad 
szempontjából megveted az emberek beszédét, arra kötelez, hogy légy
rájuk tekintettel a szerelmesed szempontjából. A te becsületed
benned magadban van, az övé másoktól függ. Ezt elhanyagolni annyi
volna, mint megsérteni a magadét és az önmagad iránt tartozó
kötelesség ellen vétesz, ha annak vagy az okozója, hogy ő neki nem
adják meg azt, a mi őt megilleti.

Aztán megmagyarázván neki ezeknek a különbségeknek az okát,
éreztettem vele, hogy mekkora igaztalanság volna, ha ezeket semmibe
sem akarná venni. Ki mondta neki, hogy ő lesz Zsófia férje, a kinek
érzéseit nem ismeri, a kinek szíve vagy a szülei talán már előbbről
el vannak kötelezve, a kit nem is ismer, a kiben nincs meg talán
egy sem azok közül az egyezések közül, a melyek a házasságot
boldoggá tehetik? Nem tudja-e, hogy minden botrány a leányra nézve
lemoshatatlan folt, a melyet még az sem mos le, ha férjhez megy
ahhoz, a ki okozta? Ugyan hol az az okos ember, a ki el akarja
veszejteni azt, a kit szeret? Hol az a becsületes ember, a ki
örökre meg akarja sirattatni egy szerencsétlen nővel azt a
balsorsot, hogy tetszett neki?

A fiatal ember megborzadva a következményektől, melyeket szeme
elé állítottam, és mindig féktelen lévén eszméiben, máris azt
hiszi, sohasem lehet elég messze Zsófia tartózkodási helyétől;
megkettőzi lépteit, hogy mennél hamarabb tovább jusson;
körültekintget, nem hallgatott-e ki valaki bennünket; ezerszer
feláldozná a maga becsületét annak becsületéért, a kit szeret;
inkább soha életében nem látná viszont, mintsem hogy egyetlen
kellemetlenséget okozzon neki. Ez az első gyümölcse a
gondoskodásnak, melyet én fordítottam ifjúsága óta arra, hogy olyan
szívet formáljak benne, a mely tud szeretni.

Arról van tehát szó, hogy messze fekvő, de mégis útba eső
lakóhelyet találjunk. Keresünk, tudakozódunk; megtudjuk, hogy jó
két mérföldnyire van egy város; igyekszünk itt lakást szerezni,
inkább, mint a közelebbi falukban, a hol tartózkodásunk gyanúba
kerülhet. Végre ideér az ifjú szerelmes, tele szerelemmel,
reménynyel, örömmel, mindenekfelett pedig jó érzésekkel; és az
által, hogy keletkező  szenvedélyét lassankint a fele
fordítom, a mi jó és tisztességes, észrevétlenül ugyanafelé
hajlítom összes hajlamait.

Közeledem pályám végpontjához; messziről már látom is. Minden
nagy nehézség le van már győzve, minden nagy akadály el van
hárítva, nem marad már semmi fáradságos tennivalóm, mint hogy ne
rontsam meg a művemet azzal, hogy túlságosan sietek bevégezni. Az
emberi élet bizonytalanságában mindenekelőtt kerüljük azt a fonák
elővigyázatot, hogy feláldozzuk a jelent a jövőnek; ez gyakran
annyi, mint feláldozni azt, a mi van, annak, a mi nem lesz. Tegyük
az embert boldoggá minden életkorban, mert attól kell félnünk, hogy
sok gondoskodás után is meg talál halni, mielőtt az lett volna.
Mert ha van időpont, a mely arra való, hogy valaki élvezze az
életet, bizonyára az ifjúság vége az, a mikor a test és a lélek
képességei elérték legnagyobb erejüket és a mikor az ember
pályafutása közben messzebbről látja a két végpontot, a melyek
éreztetik az élet rövidségét. Ha a meggondolatlan ifjúság téved,
nem abban téved, hogy élvezni akar, hanem abban, hogy ott keresi az
élvezetet, a hol nincs meg és hogy mialatt nyomorúságos jövőt
készít elő magának, nem tudja a jelen pillanatot sem élvezni.

Nézzétek Emilemet húsz éves kora multán; jól van formálva,
szellemileg és testileg jól van alkotva, erős, egészséges, friss,
ügyes, erőteljes, észszel, okossággal, jósággal, emberséggel
teljes; jók az erkölcsei, az ízlése; szereti a szépet, teszi a jót;
mentes a kegyetlen szenvedélyek uralmától; nincs az előítélet igája
alatt, de alá van vetve a bölcseség törvényének és fogékony a
barátság hangja iránt; megvan minden hasznos tehetsége és számos
kellemes tehetsége; keveset törődik a gazdagsággal, mindig megvan a
segélyforrása a két karjában és nem fél, hogy nem lesz kenyere,
bármi történik is. Most mámoros egy keletkező szenvedélytől; szíve
nyiladozik a szerelem első tüze iránt; édes ábrándjai a gyönyörök
és élvezetek új világával kecsegtetik; egy szeretetreméltó lényt
szeret és pedig még szeretetreméltóbbat jelleme, mint személye
által; reméli és várja a viszonzást, a melyről érzi, hogy megilleti
a szívek találkozásából, a tisztes érzelmek egyezéséből alakult
első  hajlandóságuk: ennek a hajlandóságnak
maradandónak kell lennie. Bizalommal, sőt szándékkal is engedi át
magát a legvarázslatosabb mámornak, félelem nélkül, megbánás
nélkül, lelkifurdalás nélkül, minden más nyugtalanság nélkül,
kivéve azt, a melytől a boldogság érzése elválaszthatatlan. Mi
hiányozhatik az ő boldogságából? Nézzétek, keressétek, képzeljétek
el, hogy mire van még szüksége és mit lehetne hozzáadni ahhoz, a
mije van? Egyesít magában minden jót, a mivel egyszerre bírhatunk;
bármit is csak a másiknak rovására adhatunk hozzá; olyan boldog, a
milyen ember csak lehet. Ebben a pillanatban rövidítsek meg egy
ilyen édes sorsot? Megzavarjak egy ilyen tiszta gyönyört? Ah, az
élet minden értéke abban a boldogságban van, a melyet ő élvez. Mit
adhatnék neki, fölérőt azzal, a mit elvennék tőle? Még ha
tetőpontjára juttatnám is a boldogságát, azzal is megrontanám
legnagyobb varázsát. Ezt a legfőbb boldogságot százszor édesebb
remélni, mint bírni; jobban élvezi az ember, a mikor várja, mint a
mikor ízleli. Jó Emilem, szeress és szerettessél; élvezd sokáig,
mielőtt bírnád; élvezd egyszerre a szerelmet és az ártatlanságot;
csináld meg földi paradicsomodat, mialatt a másikra vársz; nem
kurtítom meg életednek ezt a boldog idejét; tovább fűzöm a
varázslatot; meghosszabbítom, mennél tovább lehet. Sajnos, úgyis
véget kell érnie és pedig rövid idő alatt kell véget érnie; de
annyit legalább megteszek, hogy mindig megmaradjon emlékezetedben
és hogy sohase bánd meg, hogy megízlelted.

Emil nem felejti el, hogy visszatérítéssel tartozunk. A mint a
holmik készek, lovakat bérelünk és gyors iramban sietünk; ezúttal
már elindulása pillanatában szeretne megérkezni. Mikor a szív
megnyílik a szenvedélyek számára, megnyílik az élet-unalom számára
is. Hacsak nem vesztegettem el az időmet, az ő egész élete nem fog
így eltelni.

Szerencsétlenségünkre az úton sokszor kell megállnunk és a vidék
nehezen járható. Eltévedünk; ő veszi ezt észre hamarabb és
türelmetlenkedés nélkül, panasz nélkül egész figyelmét megfeszíti,
hogy megtalálja az utat; sokáig bolyong, a míg kiismeri magát és
mindig megőrzi hideg vérét. Ez nektek nem jelent semmit, de sokat
jelent nekem, a ki ismerem  lobbanékony természetét: látom a
gyümölcsét annak a gondoskodásnak, melyet gyermekkora óta arra
fordítottam, hogy megedzzem a kényszerűség csapásai ellen.

Végre megérkezünk. A fogadtatás, melyben részesítenek,
egyszerűbb és lekötelezőbb, mint az első alkalommal; már régi
ismerősök vagyunk. Emil és Zsófia némi zavarral üdvözlik egymást és
még mindig nem szólnak egymáshoz. Mit mondhatnának egymásnak a mi
jelenlétünkben? A tár salkodáshoz, a mely nekik kellene, nincs
szükség tanukra. Sétálunk a kertben: ennek a kertnek a végében
terjedelmes veteményes föld van; park helyett mindenféle fajtájú
nagy és szép gyümölcsfák vannak benne, csinos patakocskák szelik át
minden irányban és virággal teli gyepszélek. «Mily szép hely!»
kiált fel Emil, eltelve Homéroszával és mindig lelkesedésben égve.
«Mintha csak Alkinoos kertjét látnám!» A leány szeretné tudni, ki
az az Alkinoos és az anya megkérdi. «Alkinoos, mondom én, Corcyra
királya volt, kinek kertjét Homérosz írja le s a jóízlésű emberek
úgy beszélnek róla, hogy nagyon is egyszerű és nagyon kevéssé
díszes.145)

Ennek az Alkinoosnak volt egy kedves lánya, aki másnap,
 miután egy idegen részesült apja
vendégszeretetében, azt gondolta, hogy nemsokára lesz neki férje.»
Zsófia meg van ütődve, elpirul, lesüti a szemét, a nyelvébe harap;
képzelni se lehet ehhez hasonló zavart. Az apa, a kinek kedve van
még fokozni zavarát, megszólal és azt mondja, hogy a fiatal
herczegnő maga járt a patakra a fehérneműt kimosni. «Azt hiszitek,
mondja, hogy utált hozzányúlni a szennyes szalvétákhoz, azt mondva,
hogy ételszagúak?» Zsófia, a kinek a czélzás szól, megfeledkezve
természetes félénkségéről, élénken védekezik. A papa, ki jól tudja,
hogy az egész fehérneműnek nem volna más gondozója csak ő, ha rája
bízták volna146) és hogy szívesen tett
volna többet is, ha kívánták volna tőle. Szavai közben lopva engem
néz olyan nyugtalansággal, hogy nem bírtam megállni nevetés nélkül,
ártatlan szívében olvasva az aggodalmakat, melyek megszólaltatták.
Apja elég kegyetlen, hogy leleplezze hebehurgyaságát, kötekedő
hangon kérdezve tőle, hogy tulajdonkép mit védekezik ő és mi köze
neki Alkinoos lányához. Szégyenletében remegve már lélekzetet sem
mer venni, sem ránézni senkire. Kedves leány, most már nincs ideje
a tettetésnek, ime, már nyilatkoztál akaratod ellenére.

Ez a kis jelenet hamar el van feledve vagy legalább úgy teszünk,
mintha el volna feledve; Zsófia nagy örömére egymaga Emil nem
értett belőle semmit. A séta folytatódik és a mi fiataljaink, a kik
az elébb mellettünk mentek, alig bírnak alkalmazkodni a mi járásunk
lassúságához; észrevétlenül előbbre haladnak, közelednek egymáshoz,
végül egymás mellé kerülnek és meglehetős messze látjuk őket magunk
előtt. Zsófia figyelmesnek és nyugodtnak látszik; Emil tűzzel
beszél és gesztikulál; a társalgás úgylátszik nem untatja őket. Jó
egy óra mulva visszafordulunk és visszahívjuk őket; visszajönnek,
de most ők mennek lassan és látni rajtuk, hogy kihasználják az
időt. Végre társalgásuk hirtelen megszakad, a mint annyira jutnak
hozzánk,  hogy meg lehetne őket érteni és
megkettőztetik lépteiket, hogy elérjenek minket. Emil nyilt és
behízelgő arczczal lép hozzánk, a szeme csillog az örömtől, de egy
kis nyugtalansággal függeszti Zsófia anyjára, hogy lássa a
fogadtatást, a melyben ez részesíti. Zsófia távolról sem mutatja
magát olyan elfogulatlannak; közeledve hozzánk egészen meg van
zavarodva, hogy szemben látja magát egy fiatal emberrel; ő, a ki
oly sokszor volt így minden zavar nélkül, a nélkül, hogy valami
rosszat láttak volna ebben. Sietve szalad anyjához, kissé kikelve
magából, néhány szót mondva neki, a melyeknek nem nagy jelentőségük
van, mintha azt a látszatot akarná kelteni, hogy már régóta itt
van.

A derültségről, a mely ezeknek a szeretetreméltó gyermekeknek
arczára van festve, látni, hogy ez a társalkodás nagy tehertől
szabadította meg fiatal szíveiket. Nem kevésbbé tartózkodók egymás
iránt, de a tartózkodásuk kevésbbé elfogódott; csak Emil
tiszteletéből, Zsófia szerénységéből ered és mindkettejük
becsületességéből. Emil most már mer néhány szót intézni hozzá,
olykor a lány is mer neki felelni, de sohasem nyitja feleletre a
száját a nélkül, hogy rá ne vesse a szemét az anyja szemére. A
legészrevehetőbbnek tetsző változást az én irányomban tanusítja.
Buzgóbban mutatja ki irántam tiszteletét, érdeklődéssel néz engem,
szeretettel szól hozzám, igyekszik kedvemben járni; látom, hogy
megtisztel becsülésével és hogy nem közömbös neki, hogy elnyerje az
én becsülésemet. Észreveszem, hogy Emil rólam beszélt neki; azt
lehetne mondani, hogy máris összeesküdtek, hogy megnyernek engem,
pedig nem úgy van és Zsófiát sem lehet oly könnyen megnyerni. Talán
nagyobb szükség van irántam való kegyre nála, mint az iránta valóra
nálam. Bájos pár!… Ha meggondolom, hogy fiatal barátom érzékeny
szíve nagy részt adott nekem első társalgásában kedvesével, élvezem
fáradságom jutalmát; az ő barátsága mindent megtérített nekem.

A látogatások ismétlődnek A beszélgetések fiataljaink közt
gyakoriabbak lesznek. Emil, mámorosan a szerelemtől, már-már azt
hiszi, kezében tartja a boldogságot. Mindazáltal nem kap
formaszerinti vallomást Zsófiától; meghallgatja  és nem
mond neki semmit. Emil ismeri egész szerénységét; ekkora
tartózkodás nem ejti csodálkozásba; érzi, hogy jó szemmel nézi a
leány; tudja, hogy az apák házasítják össze a gyermekeket;
föltételezi, hogy Zsófia parancsot vár szüleitől; engedélyt kér,
hogy ezt sürgethesse, a leány nem ellenkezik. Szól nekem róla; én
beszélek az ő nevében, még pedig az ő jelenlétében. Mily meglepetés
reá nézve, mikor megtudja, hogy Zsófia csak magamagától függ és
ahhoz, hogy őt boldoggá tegye, nem kell más, csak az ő akarata.
Kezdi nem érteni Zsófia magatartását. Bizalma csökken. Aggódik, úgy
látja, kevesebbet haladt, mint a hogy gondolta, és most a
leggyöngédebb szerelem legmeghatóbb nyelvén szólal meg, hogy a
leányt magához hajlítsa.

Emil nem úgy van alkotva, hogy kitalálja, mi árt neki: ha nem
mondanák meg neki, soha életében nem tudná meg; Zsófia pedig sokkal
is büszkébb, semhogy megmondja neki. A nehézségek, a melyek
tartóztatják, más valakinek serkentésül szolgálnának. Nem
felejtette el szüleinek tanításait. Szegény leány, Emil pedig
gazdag, azt tudja. Menynyire szüksége van a leány becsülését
elnyerni! Mekkora érdem kell neki, hogy eltüntesse ezt az
egyenlőtlenséget! De hogy gondolna ezekre az akadályokra? Hát tudja
Emil, hogy gazdag? Érdemesnek tartja-e, hogy erről tudakozódjék?
Hála égnek, nincs szüksége rá, hogy gazdag legyen, e nélkül is tud
jótékony lenni. Szívéből meríti a jót, a mit tesz, nem pedig
erszényéből. Odaadja a szerencsétleneknek idejét, gondoskodását,
szeretetét, személyét és jótetteinek megbecsülésekor alig veszi
számba a pénzt, a melyet a szükölködőkre költ.

Nem tudva, minek tulajdonítsa balsikerét, a saját hibájának
tulajdonítja: mert ki merné szeszélyességgel vádolni imádatának
tárgyát? Az önszeretet megalázása fokozza a kijátszott szerelem
miatti bánatot. Nem közeledik többé Zsófiához annak a szívnek a
szeretetreméltó bizalmával, a mely méltónak érzi magát az ő
szívéhez; félénk és remegő vele szemben. Nem reméli többé, hogy
gyöngédséggel meg tudja illetni, a szánalom útján akarja
meghajlítani. Néha ellankad a türelme s csaknem bosszúság lép a
helyébe.  Zsófia úgy látszik, mintha előre
megérezné ezeket a fellobbanásokat és rátekint. Ez a tekintet
egymaga lefegyverzi és megfélemlíti; jobban alá van vetve, mint
valaha.

Megzavarodva ettől a makacs ellenállástól és attól a
legyőzhetetlen hallgatástól, kiönti szívét barátja előtt. Megvallja
bánatba merült szívének fájdalmait, segítségéért és tanácsaiért
könyörög. Mily áthathatatlan rejtelem! A leány érdeklődik sorsom
iránt, abban nincs semmi kétségem: nemcsak hogy nem kerül, hanem
még szívesen is van velem; mikor megjövök, örömöt mutat és
sajnálkozást, mikor távozom; jó szívvel fogadja figyelmességemet; a
szolgálatkészségem úgy látszik tetszik neki; megbízásaira méltat,
sőt néha parancsolgat is nekem. És mégis visszautasítja
sürgetéseimet, könyörgésemet. Ha egyesülésről merészkedem beszélni,
parancsoló hangon mondja, hogy hallgassak és ha még egy szót
szólok, azonnal otthagy. Micsoda különös oka van rá, hogy azt
kivánja, az övé legyek, holott hallani sem akar arról, hogy az
enyém legyen? Te, a kit tisztel, akit szeret s a kit nem merne
elhallgattatni, szólj neki, szólaltasd meg, légy barátodnak
szolgálatára, koronázd meg művedet, ne engedd gondoskodásodat
gyászossá válni növendékedre. Oh, a mije tőled van,
boldogtalanságára fog válni, ha nem teszed teljessé
boldogságát!

Beszélek Zsófiával és csekély fáradsággal kicsikarok tőle egy
titkot, a melyet úgyis tudtam, mielőtt ő megmondta volna.
Nehezebben nyerem el az engedélyt, hogy megmondjam Emilnek is; de
végre megnyerem és fel is használom. Ez a magyarázat olyan
csodálkozásba ejti Emilt, a melyből nem tud magához térni. Nem ért
semmit ebből a kényességből; el se birja képzelni, hogy néhány
aranynyal több vagy kevesebb érinti a jellemet és az érdemet. Mikor
megértetem vele, hogy mennyiben érinti az előítéleteket, elneveti
magát és elragadtatva az örömtől, azonnal útnak akar eredni, hogy
eltépjen mindent, lemondjon mindenről, hogy meglegyen az a
dicsősége, hogy egyenlő Zsófiával és méltóvá legyen arra, hogy
férje legyen.

«Ugyan, ugyan! – mondom neki én, nevetve hevességén. – Hát
sohasem akar ez az ifjúi fej megérni? És miután  egész
életeden át bölcselkedtél, nem tanulsz meg soha okoskodni?
Hogy-hogy nem látod, hogy ha esztelen tervedet követed, csak
rosszabbá teszed helyzetedet és még hajthatatlanabbá teszed
Zsófiát? Némi előnyödre szolgál, hogy valamivel több vagyonod van,
mint neki, de az tulságosan előnyödre volna, ha mindenedet
feláldoznád érte és ha büszkesége nem tud beletörődni, hogy az
előbbi lekötelezettsége legyen irántad, hogy törődnék bele az
utóbbiba? Ha nem birja elviselni, hogy a férje szemére vethesse
neki, hogy gazdaggá tette, vajjon elviselné-e, hogy szemére
vethesse, hogy szegénynyé tette magát a kedvéért? Eh, szerencsétlen
fiú, rettegj, hogy meg ne gyanítsa ezt a tervedet. Ellenkezőleg,
légy takarékos és gondos az ő kedvéért, attól félve, hogy ne
vádoljon azzal, hogy ügyeskedéssel akarod őt elnyerni és hogy
feláldozod neki önként azt, a mit hanyagságod által úgyis
elvesztenél.

Hát csakugyan azt hiszed, hogy a nagy vagyon félemlíti meg őt és
hogy ellenkezése épen a gazdagság miatt van? Nem, kedves Emilem,
ennek szilárdabb és komolyabb oka van abban a hatásban, melyet ez a
gazdagság tulajdonosának lelkére tesz. A leány tudja, hogy a
szerencse adományait fölébe helyezik mindennek azok, a kiknek
megvannak. Minden gazdag ember többre becsüli az aranyat az
érdemnél. Rendszerint ha összehasonlítják a pénzt a tett
szolgálatokkal, mindig azt találják, hogy az előbbiek sohasem érnek
fel az utóbbiakkal és azt hiszik, hogy még mindig tartozik nekik
az, a ki azzal töltötte életét, hogy szolgált nekik, mialatt a
kenyerüket ette. Mi tehát a tennivalód, oh Emilem, hogy megnyugtasd
félelmeit? Ismertesd meg magadat jól vele; ez nem megy egy nap
alatt. Mutasd meg neki nemes lelked kincstárában azt, a mivel ki
lehet egyenlíteni azt a gazdagságot, a melyben szerencsétlenségedre
részesedel. Kitartással és idővel elhárítod az ellenállást; nagy és
fenkölt érzéseiddel kényszeríted, hogy elfelejtse gazdagságodat.
Szeresd, légy szolgálatára, légy szolgálatára tiszteletreméltó
szüleinek. Bizonyítsd be neki, hogy figyelmességed nem valami
bolond és futólagos szenvedély eredménye, hanem a szíved mélyébe
vésett kitörölhetetlen elveké.  Becsüld meg méltón az
érdemet, melyet a vagyon megrontott, ez az egyetlen módja, hogy
kiegyeztesd az általa többre becsült érdemnél.»

Képzelhetni, az öröm mily elragadtatásával töltötte el az a
beszéd a fiatal embert, mennyire visszaadta bizalmát és reményét,
mennyire boldognak vallotta magát, hogy ha Zsófiának tetszeni akar,
csak azt kell tennie, a mit megtenne magától is, ha Zsófia nem
létezne is, vagy ha ő nem volna bele szerelmes. A ki csak egy
kevéssé megértette jellemét, bizonyára el tudja képzelni
magatartását ebben az esetben.

Igy tehát én vagyok a két jó lélek bizalmasa és szerelmük
közvetítője! Szép foglalkozás egy nevelőnek! Olyan szép, hogy soha
életemben nem tettem semmit, a mi annyira fölemelne a saját
szememben és a mi annyira megelégedetté tenne önmagammal.
Egyébiránt ennek a foglalkozásnak mindig megvan a maga
kellemetessége: nem fogadnak épen kelletlenül a házban, megbíznak
bennem, hogy rendben tartom a szerelmeseket. Emil most mindig attól
retteg, hogy kihívja rosszalásomat és sohasem volt annyira
tanulékony. A kis lány elhalmoz kedveskedésével, amelylyel azonban
nem engedem magamat félrevezetni és a melyből csak annyit
tulajdonítok magamnak, a mennyi megillet. Ezzel kárpótolja magát a
tiszteletért, melyre Emilt rászorítja. Általam ezerféle
beczézgetést tanusít iránta, a melyekben, ha bele kellene halnia,
sem részesítené őt magát; Emil pedig, a ki tudja, hogy nem akarok
érdekeinek ártani, el van ragadtatva tőle, hogy milyen jóban vagyok
én a lánynyal. Ha ez séta közben megtagadja tőle a karját,
megvigasztalódik, mert hisz az én karomba öltötte. Zúgolódás nélkül
távozik el, megrázva kezemet és halkan azt mondva nekem szavával és
szemével: Barátom, beszélj helyettem. Érdeklődve kísér minket a
szemével: igyekszik érzéseinket leolvasni a szemünkről és kitalálni
beszélgetésünket a mozdulatainkról; tudja, hogy a mit egymással
beszélünk, semmi sem közömbös rá nézve. Kedves Zsófia, mennyire jól
érzi magát őszinte szíved, mikor beszélgethetsz Mentorral úgy, hogy
Telemachus ne hallja! Mily szeretetreméltó nyiltsággal engeded,
hogy kiolvasson gyöngéd szívedből mindent, a mi benne 
történik! Mily szívesen mutatod ki előtte növendéke iránti
becsülésedet! Mily megható közvetlenséggel engeded, hogy behatoljon
legédesebb érzéseidbe! Mily tettetett haraggal küldöd el az
alkalmatlankodót, mikor türelmetlenségében nem tudja megállni, hogy
félbe ne szakítson! Mily bájos bosszúsággal veted szemére
tolakodását, mikor megakadályozza, hogy jót mondjon vagy halljon
róla és hogy feleleteimből mind újabbakat meríts arra, hogy
szeresd!

Igy tehát Emil, miután eljutott odáig, hogy megtűrték, mint
bevallott szerelmest, érvényesíti minden ebbeli jogát; beszél,
sürget, könyörög, tolakodik. Ha keményen rászólnak, ha rosszul
bánnak vele, az neki nem sokat jelent, csak meghallgattassa magát.
Végre eléri, nem fáradság nélkül, hogy Zsófia a maga részéről
nyiltan magára vállalja a kedves jogait, hogy megszabja neki, mit
kell tennie, hogy parancsoljon neki kérés helyett, hogy elfogadjon
hálálkodás helyett, hogy ő szabályozza látogatásainak számát és
idejét, hogy megtiltsa neki, hogy bizonyos napig ne jőjjön és egy
bizonyos órán túl ne maradjon. Mindez pedig nem játék módjára megy,
hanem egész komolyan és ha nehezen fogadta el ezeket a jogokat, hát
olyan szigorral gyakorolja őket, a mely néha megbánatja a szegény
Emillel, hogy megadta neki őket. De bármit parancsol is a leány, ő
nem felel és gyakran, mikor csupa engedelmességből elmegy, örömmel
tele szemmel tekint rám, a mely azt mondja: látod, birtokba vett
engem. A lány pedig büszkén néz le rá és titokban mosolyog
rabszolgája büszkélkedésén.

Albani és Rafael, adjátok nekem kölcsön a gyönyör ecsetét!
Isteni Milton, tanítsd meg durva tollamat, leírni a szerelem és
ártatlanság örömeit! De nem, bujjatok el hazug művészetetekkel a
természet szent igazsága előtt. Legyen csak érzékeny szivetek,
becsületes lelketek, aztán legeltessétek képzeleteteket erőltetés
nélkül a két ifjú szerelmes elragadtatásain, a kik szüleik és
vezetőik szemei előtt zavar nélkül adják át magukat az édes
illuziónak, a mely körüllengi őket és vágyaik mámorában, lassan
haladva a czél felé, virágokkal és füzérekkel fonják be a boldog
köteléket, a mely össze fogja őket kapcsolni a sírig. Annyi bájos
 kép részegít meg magamat is; rend és
kapcsolat nélkül gyűjtöm őket össze; az elragadtatás, melyet nekem
szereznek, nem engedi, hogy összekapcsoljam őket; oh, ki ne tudná,
ha van szíve, magában megcsinálni az apa, az anya, a leány, a
nevelő, a tanítvány különböző helyzeteinek bájos képeit, a mint
valamennyien közrehatnak a legbájosabb pár egyesülésén, a kiknek
csak valaha boldogságot szerezhetett a szerelem és az erény?

Emil csak most, mikor igazán tetszeni igyekszik, kezdi érezni
azoknak a kellemes tehetségeknek értékét, melyekre szert tett
Zsófia szeret énekelni s ő vele énekel, sőt mi több, zenére
tanítja. A leány élénk és könnyed, szeret ugrálni s ő vele tánczol;
ugrásait ő alakítja tánczlépésekké és tökéletesíti bennük. Ezek a
leczkék elragadók, a bohó jókedv fölélénkíti őket, enyhíti a
szerelem félénk tiszteletét; a szerelmesnek meg van engedve, hogy
gyönyörrel adja leczkéit, meg van neki engedve, hogy mestere legyen
úrnőjének.

Van egy nagyon rossz karban levő régi clavecinjük; Emil
rendbehozza és felhangolja; ép oly jó zongora és hangszerkészítő,
mint a milyen asztalos; mindig az volt az alapelve, hogy meg tudjon
lenni másnak segítsége nélkül mindenben, a mit maga is meg tud
csinálni. A ház festői fekvésű, különféle látképeket készít róla,
melyekbe olykor Zsófia is belerajzolt és melyekkel feldíszíti apró
dolgozószobáját. A kereteik nincsenek megaranyozva; nincs is erre
szükségük. Látva Emilt rajzolni s követve példáját, Zsófia is
tökéletesíti magát, fejleszti minden tehetségét és bájossága
megszépíti őket mind. Atyja és anyja visszaemlékeznek egykori
gazdagságukra, mikor újra ragyogni látják maguk körül a
művészeteket, a melyek a gazdagságot becsessé tették előttük; a
szerelem felékesítette egész házukat; csak egyedül a szerelem
által, költség és fáradság nélkül uralkodnak benne ugyanazok az
élvezetek, melyeket egyszer csak pénz és vesződség árán lehetett
csak összegyűjteni.

Mint a hogy a bálványimádó felcziczomázza imádása tárgyát olyan
kincsekkel, melyeket nagyra becsül és felékesíti az oltáron az
istent, a kit imád, a szerelmes, bármily tökéletesnek látja
szerelme tárgyát, mind újabb díszszel akarja 
felruházni. Nem a lánynak van erre szüksége, hogy tessék neki,
hanem neki magának van szüksége a lány felékesítésére; egy új
hódolat az, melyet tanusítani vél neki, új érdek, melylyel
szemlélete gyönyörét fokozza. Úgy tetszik neki, hogy semmi szép
nincs a maga helyén, ha nem a legfőbb szépséget diszíti. Egyszerre
megható és nevetséges látvány ez, látni Emilt, a mint igyekszik
Zsófiát megtanítani mindenre, a mit tud, a nélkül, hogy
megtudakolná, vajjon az, a mire tanítani akarja, izlése szerint
való-e vagy kedvére van-e. Beszél neki mindenről, gyermekes
buzgósággal magyaráz neki mindent; azt hiszi, csak meg kell
mondania s a leány azonnal tudni fogja; már előre elképzeli
magának, mekkora élvezet lesz vele okoskodni, vele filozofálni;
haszontalannak tekinti minden tudományát, a melyet nem tárhat ki
Zsófia szeme elé; szinte elpirul, hogy olyan dolgokat is tud, a
melyeket a leány nem tud.

Leczkéket ad neki tehát a filozófiából, a fizikából,
matematikából, történelemből, szóval mindenből. Zsófia örömest
alkalmazkodik buzgalmához és igyekszik hasznot húzni belőle. Ha
szabad neki a leczkét előtte térden állva adni, menynyire meg van
Emil elégedve! Azt hiszi, az ég nyílt meg előtte. Csakhogy ez a
helyzet, a mely a tanítványra nézve még kényelmetlenebb, mint a
mesterre nézve, nem a legalkalmasabb a tanításra. Az ember nem tud
mit csinálni a szemével, hogy kikerülje az őt üldöző szemeket, ha
pedig a szemek találkoznak, azzal sem halad a leczke jobban.

A gondolkodás művészete nem idegen a nőktől, de az okoskodó
tudományokat csak érinteniök szabad. Zsófia fölfog mindent, de nem
sokat őriz meg emlékezetében. Legnagyobb a haladása az
erkölcstanban és az izlés dolgaiban; a fizikából csak az általános
törvényeket és a világrendszerre vonatkozó eszméket jegyzi meg.
Sétáik közben néha, a természet csodáit szemlélve, ártatlan és
tiszta szivük e csodák alkotójához is föl mer emelkedni. Nem félnek
jelenlététől; közösen árasztják ki előtte szívüket.

Hogyan? Két szerelmes, életkoruk virágában, arra fordítja
bizalmas együttlétét, hogy vallásról beszélnek! Arra vesztegetik az
időt, hogy felmondják a katekizmusukat!  Mire
való lealjasítani azt, a mi magasztos? Igen, kétségkívül a
katekizmust mondják fel az ábrándok közben, a melyek elbűvölik
őket; tökéleteseknek látják egymást, szeretik egymást,
lelkesedéssel társalkodnak arról, a mi értéket ad az erénynek. Az
áldozatok, melyeket érte hoznak, teszik nekik az erényt drágává,
elragadtatásukban, melyet le kell küzdeniök, néha együtt ontják
könnyeiket, tisztábbakat az égi harmatnál és ezek az édes könnyek
életük varázslata; a legbájosabb mámorban vannak, melyet emberi
lelkek valaha tapasztaltak. Még a nélkülözések is fokozzák
boldogságukat és növelik önbecsülésüket áldozataik révén. Érzéki
emberek, lélek nélküli testek, egy nap ők is meg fogják ismerni a
ti gyönyöreiteket és egész életükben sajnálni fogják azt a boldog
időt, a mikor e gyönyöröket megvonták maguktól.

Ennek az egymás jó megértésének ellenére, elmaradhatatlan egy s
más véleményeltérés, sőt összetűzés sem; az úrnő nincs szeszélyek
nélkül, a szerelmes ifjú sem hevesség nélkül való; de ezek a kis
viharok hirtelen elmúlnak és csak szorosabbá teszi egyesülésüket;
sőt a tapasztalat megtanítja Emilt, hogy ne féljen tőlük annyira; a
kibékülések mindig előnyösebbek neki, mint a milyen ártalmasak az
összetűzések. Az első összetűzés gyümölcse ugyanannyit engedett
neki remélni a többitől; ebben tévedt; de végre is, ha nem nyer is
mindig ily észrevehető hasznot, de mindig megnyeri vele azt, hogy
láthatja, mennyire megszilárdúl Zsófiában az az őszinte érdeklődés,
melyet az ő szíve iránt tanusít. Tudni akarjátok, miben áll ennek
előnye. Annál szívesebben megyek bele tárgyalásába, mert ez a példa
alkalmat ad nekem, hogy feltárjak egy nagyon hasznos elvet és
leküzdjek egy nagyon vészthozót.

Emil szerelmes, ezért tehát nem vakmerő és még jobban meg lehet
érteni, hogy Zsófia nem az a leány, a ki tulságos bizalmaskodást
engedne meg neki. Miután az okosságnak minden dologban megvan a
határa, inkább lehetne őt ridegséggel, mint túlságos
engedékenységgel vádolni és maga az apja is néha attól fél, hogy
rendkívüli büszkesége majd gőggé fog elfajulni. Emil a legtitkosabb
bizalmas együttlétekkor sem merné a legcsekélyebb kegyet kérni,
 még ki sem mutatni, hogy számot tart rá
és ha Zsófia beleölti karját az övébe séták alkalmával, – olyan
kegy, melyet nem enged joggá válni – Emil alig meri néha sóhajtozva
kebléhez szorítani ezt a kart. Mindazáltal, hosszas tépelődés után,
lopva meg merészkedik csókolni a ruháját és több ízben oly boldog
ettől, hogy a leány szándékosan nem veszi észre, a mit tett. Egy
nap, mikor kissé nyiltabban merészkedik a fiú, a leánynak eszébe
jut, hogy azt rossz néven vegye. A fiú makacskodik, a leány
fölingerlődik, a bosszúság néhány csípős szót mondat vele; Emil nem
tűri el őket szó nélkül. A nap többi része duzzogással telik el és
nagyon elégedetlenül válnak el.

Zsófia rosszul érzi magát. Az anyja az ő bizalmasa; hogy
rejthetné el előtte bánatát? Ez az első meghasonlásuk és egy
meghasonlás, a mely eltart egy óráig, olyan fontos dolog!
Szánja-bánja hibáját; anyja megengedi, hogy majd jóvá tegye, az
atyja rá is parancsol.

Emil másnap nyugtalanságában a rendesnél korábban jön vissza.
Zsófia anyjának segít öltözködni, az apa is velük van a szobában.
Emil tiszteletteljesen, de szomorúan lép be. Alig hogy az apa és az
anya üdvözölték, Zsófia visszafordul és kezet nyujtva neki,
kedveskedő hangon kérdi tőle, hogy érzi magát. Nyilvánvaló, hogy ez
a bájos kéz csak azért nyújtódik így ki, hogy megcsókolják. Emil
elfogadja a kezet, de nem csókolja meg. Zsófia kissé szégyenkezve,
de tőle telhetőleg jó képpel vonja vissza kezét. Emil, a ki nem
tanulta ki a nők modorát és a ki nem tudja, mire jó a szeszély, nem
egykönnyen felejt és nem csillapul le olyan hamar. Zsófia apja
látva, hogy a leány zavarban van, még jobban kihozza sodrából
gúnyolódásával. A szegény leány zavartan, megalázva már azt sem
tudja, mit csinál és nem adná az egész világért, ha sírni merne.
Mennél inkább türtőzteti magát, annál inkább túlárad a szíve; végre
kipottyan egy könnye, akárhogy igyekszik visszatartani. Emil
meglátja ezt a könnyet, térdre veti magát, megfogja a kezét s több
ízben hevesen megcsókolja. «Lelkemre, ön nagyon is jó, – mondja az
apa elnevetve magát, – én bizony kevésbbé volnék engedékeny az
ilyen bolondosok iránt és  megbüntetném a szájat, a mely
megsértett.» Emil felbátorítva ettől a beszédtől, könyörgő
tekintetet vet az anyára és a beleegyezés jelét vélve látni,
remegve közeledik Zsófia arczához, a ki elfordítja fejét és hogy
megmentse a száját, rózsás arczát nyújtja oda. A tolakodó fiú nem
éri be ezzel; a leány gyöngén áll ellen. Micsoda csók volna ez, ha
nem az anyja szeme előtt adnák! Szigorú Zsófia, vigyázz magadra,
gyakran fogják kérni tőled, hogy legyen szabad a ruhádat
megcsókolni, az alatt a föltétel alatt, hogy néha
visszautasítod.

Ezután a példás büntetés után az apának valami dolga akad és
kimegy; az anya elküldi valami ürügy alatt Zsófiát s aztán Emilhez
intézi szavait s meglehetős komoly hangon mondja neki.

– Uram, hiszem, hogy ilyen jó származású és jó nevelésű fiatal
ember, mint ön, a kiben van érzés és erkölcs, nem akarja
megbecstelenítéssel viszonozni azt a barátságot, melyet ez a család
tanusított iránta. Én nem vagyok sem túlszigorú, sem
álszemérmeskedő, tudom, mit kell megengedni a bohó fiatalságnak;
ezt eléggé bizonyítja az, a mit szemem előtt engedtem történni.
Kérjen tanácsot barátjától kötelessége dolgában; ő meg fogja
mondani, mi különbség van azok közt a játékok közt, melyeket az apa
és az anya jelenléte jogossá tesz és a közt a szabadság közt,
melyet, bizalmukkal visszaélve, tőlük távol enged meg magának
valaki és csapdát csinál azokból a kedvezésekből, melyek az ő
szemük előtt csak ártatlanok. Meg fogja önnek mondani, uram, hogy a
leányom nem követett el egyéb hibát, csak azt, hogy nem látta meg
mindjárt előszörre azt, a mit nem lett volna szabad soha
megengednie; meg fogja önnek mondani, hogy mindaz, a mit kegynek
vesz az ember, kegygyé lesz és hogy méltatlan dolog egy becsületes
férfihoz, visszaélni egy fiatal leány együgyűségével, hogy titokban
bitorolja azokat a szabadságokat, melyeket az egész világ előtt
eltűrhet. Mert azt tudni, hogy mit tűrhet el az illedelem
nyilvánosan, de azt nem tudni, hol áll meg a titkolózás árnyában az
a férfi, a ki önmagát teszi szeszélyei egyedüli birájává.


Ezután a jogos szemrehányás után, a mely inkább szól nekem, mint
növendékemnek, a bölcs anya elhagy minket; én elálmélkodom ritka
okosságán, a mely nem sokba veszi, ha szemeláttára a száján
csókolják a leányát, de megbotránkozik azon, ha titokban
megcsókolják a ruháját. Ha elveink bolondságán elgondolkozom, a
melyek mindig feláldozzák az igazi becsületességet a külső
illemnek, megértem, hogy miért annál szűziesebb a beszéd, mennél
romlottabbak a szívek és miért annál kimértebb a magaviselet,
mennél becstelenebbek azok, a kik tanusítják.

A midőn ez alkalommal belecsepegtetem Emil szívébe azokat a
kötelességeket, melyeket előbb kellett volna beleoltani, új
megfigyelésem ötlik fel, a mely talán leginkább becsületére válik
Zsófiának, a melyet azonban óvakodom megmondani szerelmesének:
nyilvánvaló, hogy ez az állítólagos büszkeség, a melyet szemére
vetnek, csak nagyon bölcs óvatosság, hogy maga-maga ellen megóvja
magát. Meglévén az a szerencsétlensége, hogy hevülékeny
temperamentumúnak érzi magát, fél az első szikrától és eltávolítja
tőle telhető módon. Nem büszkeségből olyan szigorú, hanem
alázatosságból. Emilen gyakorolja azt a hatalmat, a melylyel –
attól fél – nem bir Zsófia fölött; az egyiket használja fel, hogy
leküzdje a másikat. Ha jobban bizna magában, kevésbbé volna büszke.
Ha ezt az egy szempontot figyelmen kívül hagyjuk, melyik leány
volna hajlékonyabb és szendébb? Kicsoda visel el türelmesebben egy
sérelmet? Ki fél jobban attól, hogy sérelmet ne ejtsen máson? Kinek
van kevesebb igénye mindenben, kivéve az erényt? Aztán meg nem az
erényére büszke, csak azért büszke, hogy az erényét megőrizze és ha
koczkáztatás nélkül engedheti át magát szíve hajlamainak, akkor még
beczézgeti is szerelmesét. Az okos anya azonban ezekről a
részletekről nem beszél még az apával sem; a férfiaknak nem kell
mindent tudniok.

Hódítása nem hogy gőgössé tette volna Zsófiát, hanem még
nyájasabb és kevésbbé követelőző lett az egész világ iránt, kivéve
talán csak azt, a ki ezt a változást előidézte. Nemes szívét nem
emeli fel többé a függetlenség érzése. Szerényen élvezi diadalát, a
melyet szabadságával kell megfizetnie.  A
magatartása kevésbbé szabad és a beszéde félénkebb, mióta nem
hallhatja a «szerelmes» szót pirulás nélkül; de zavarán is
keresztül csillan megelégedettsége és maga ez a szégyenkezés sem
kellemetlen érzés. Kivált látogatóba jövő fiatal emberekkel szemben
vehető észre magaviseletének megváltozása. Mióta nem fél tőlük, a
rendkívüli tartózkodás, a melyet irántuk tanusított, sokat enyhült.
Eldöntve választását, aggály nélkül nyájas tud lenni a közömbösek
iránt; kevésbbé kényes kiválóságuk dolgában, mióta ez nem érdeklik
őt s mindig elég szeretetreméltóknak találja őket, olyan emberekről
lévén szó, a kik sohasem fognak neki semmit jelenteni.

Ha az igazi szerelem tudna kaczérsággal élni, azt kellene
hinnem, hogy ennek némi nyomai is megtalálhatók abban a módban, a
hogy Zsófia velük viselkedik szerelmese jelenlétében. Azt lehetne
mondani, hogy nem érve be azzal az égő szenvedélylyel, a melyet
benne a tartózkodás és a beczézgetés válogatott elegyítésével szít,
nem bánja azt sem, ha ezt a szenvedélyt még egy kis nyugtalansággal
is ingerli; azt lehetne mondani, hogy szándékosan felvidítva fiatal
vendégeit, Emil kínjainak eszközévé teszi annak a vídámságnak a
varázsát, a melyet vele szemben nem mer tanusítani. De Zsófia
sokkal is figyelmesebb, sokkal is jobb és sokkal is helyesebb
ítéletű, semhogy valósággal kínozza őt. A szerelem és a
becsületesség helyettesíti nála az elővigyázatosságot, hogy
enyhítsék ezt a veszedelmes ingert: ért hozzá, hogy kell őt
felingerelni és megnyugtatni épen akkor, a mikor szükséges és ha
néha nyugtalanítja is, soha el nem szomorítja. Bocsássuk meg azokat
a gondokat, melyeket annak szerez, a kit szeret, annak a félelemnek
kedvéért, hogy sohasem lehet elég erősen hozzá lánczolva.

De micsoda hatással van ez a kis ravaszkodás Emilre? Féltékeny
lesz-e? vagy nem lesz féltékeny? Ezt kell megvizsgálni, mert az
ilyen kitérések is könyvem czéljára tartoznak és nem igen
távolítanak el tárgyamtól.

Már az elébb megmutattam, hogy mikép lopózik bele ez a
szenvedély az ember szívébe olyan dolgoknál, melyek csak a
képzelődés szüleményei. A szerelemben azonban  ez más
dolog; itt a féltékenység oly szoros kapcsolatban látszik a
természettel, hogy csak bajosan tudjuk elhinni, hogy belőle ered.
Még az állatok példája is, melyek közül nem egy a tombolásig
féltékeny, úgy látszik, mintha czáfolhatatlanul állapítaná meg az
ellenkező nézetet. Vajjon az emberek képzelődése tanítja rá a
kakasokat, hogy darabokra tépjék egymást, meg a bikákat, hogy
agyondöfködjék egymást?

Az ellenszenv minden ellen, a mi megzavarja és akadályozza
élvezeteinket, természetes indulat. Ez tagadhatatlan. Bizonyos
pontig az a vágy is az, hogy kizárólagosan bírjuk, a mi nekünk
tetszik. De mikor ez a vágy szenvedélylyé válva tombolássá, vagy
gyanakvó, keserű képzelődéssé alakul át, az már más dolog. Ez a
szenvedély lehet természetes vagy nem természetes; ebben
disztingválni kell.

Az állatokról vett példát már régebben megvizsgáltam
Értekezés-emben az egyenlőtlenségről és most, hogy
újra elmélkedem rajta, az a vizsgálat elég alaposnak tűnik fel,
hogy az olvasót ráutalhassam. Csak azt fűzöm hozzá azokhoz a
megkülönböztetésekhez, melyeket abban az írásomban tettem, hogy az
a féltékenység, mely a természetből ered, nagyon sok tekintetben
függ a nemiség hatalmától és hogy mikor ez a hatalom határtalan
vagy annak látszik, ez a féltékenység tetőpontjára ér; mert akkor a
hím, szükségletei szerint mérve jogait, sohasem nézhet máskép egy
másik hímre, mint alkalmatlan versenytársra. Ugyanezeknél a
fajoknál a nőstények, mindig annak engedelmeskedve, aki először
jött, csakis a foglalás jogán lesznek a hímekéi és örökös harczokat
okoznak ezek között.

Azoknál a fajoknál ellenben, a hol csak egy párosodik egygyel, a
hol a párosodás bizonyos morális köteléket eredményez, a házasság
egy nemét, a nőstény választása alapján azé a hímé levén, a melyet
maga szerzett magának, rendszerint megtagadja magát mindenki
mástól; a hím pedig, hűségének biztosítékául kérve ezt a
kizárólagos vonzódást, ép oly kevéssé ingerlődik fel más hímek
láttára és békésebben él velük. Ezekben a fajokban a hím osztozik a
kis magzatokról való gondoskodásban és a természet ama 
törvényeinek egyikénél fogva, melyeket nem lehet meghatottság
nélkül szemlélni, úgy tetszik, hogy a nőstény viszonozza az apának
azt a ragaszkodást, a melyet gyermekei iránt tanusít.

Ha most már az emberi nemet szemléljük kezdetleges
egyszerűségében, könnyű meglátni a hím korlátolt képességéből és
vágyainak mérsékletéből, hogy a természettől arra van rendeltetve,
hogy érje be egy nősténynyel. Ezt igazolja a két nem számbeli
egyenlősége, legalább a mi éghajlatunk alatt; ez az egyenlőség
egyáltalán nincs meg azoknál a fajoknál, melyeknél a hímek nagyobb
ereje több nőstényt egyesít egyetlen himmel. És bár az ember nem
költ mint a galamb és bár abban a tekintetben, hogy nincsenek
szoptatós emlői, a négylábúak osztályához tartozik, a gyermekek oly
sokáig földöncsúszók és tehetetlenek, hogy ők és az anyjuk csak
nehezen tudnának ellenni az apa ragaszkodása nélkül és a nélkül a
gondoskodás nélkül, a mely ennek az eredménye.

Az összes megfigyelések tehát egyesülnek annak bizonyítására,
hogy a hímek féltékeny tombolásából bizonyos állati fajtákban
egyáltalán nem lehet semmit következtetni az emberre nézve és még a
déli éghajlatok kivétele is, a hol a soknejűség dívik, csak annál
jobban bizonyítja a tételt, mert itt a nők számbeli többségéből
folyik a férjek zsarnoksága és mert saját gyöngeségének érzése
veszi rá az embert, hogy a kényszerhez forduljon a természet
törvényeinek kijátszása végett.

Nálunk, a hol ugyanezek a törvények ebben a tekintetben kevésbbé
játszatnak ki, de annál jobban kijátszatnak egy ellenkező és
gyűlöletesebb értelemben, a féltékenységnek indító oka inkább a
társadalmi szenvedélyekben van meg, mint a kezdetleges ösztönben. A
gáláns viszonyok legnagyobb részében a szerelmes sokkal jobban
gyűlöli vetélytársait, mint a mennyire szerelmesét szereti; ha
attól fél, hogy nemcsak ő egymaga hallgattatik meg, ez annak az
önszeretetnek az eredménye, melynek eredetére rámutattam és inkább
a hiúság szenved benne, mint a szerelem. Máskülönben félszeg
intézményeink olyan képmutatókká tették  a
nőket147) és annyira felcsigázták
étvágyukat, hogy alig lehet számítani még legkipróbáltabb
ragaszkodásukra is és hogy már nem is tudják a kedvezésnek olyan
jeleit adni a melyek megnyugtathatnák a versenytársaktól való
félelmet.

Az igazi szerelemben máskép áll a dolog. Fentebb idézett
írásomban megmutattam, hogy ez az érzés nem annyira természetszerű,
mint a hogy gondolná az ember és nem csekély különbség van a között
az édes megszokás között, a mely lelkileg összeköti a férfit
hitvestársával és a között a féktelen hév között, a mely
megrészegíti agyrémszerű vonzó tulajdonságaival egy lénynek, melyet
nem lát többé olyannak, amilyen. Ez a szenvedély, a mely csak
kizárást és kedvezést ismer, a hiúságtól csak annyiban különbözik,
a mennyiben a hiúság mindent követel és nem nyújt semmit, tehát
mindig méltánytalan, holott a szerelem ép annyit ad, a mennyit
követel, tehát magában véve méltányossággal teljes érzés.
Máskülönben mennél követelőbb, annál hiszékenyebb: ugyanaz az
illuzió, a mely előidézi, könnyen hajlóvá teszi a rábeszélésre. Ha
a szerelem nyugtalan, a becsülés bizalommal teljes és becsülés
nélkül sohasem volt szerelem tisztességes szívben, mert abban, a
mit szeret, mindenki azokat a tulajdonságokat szereti, melyeknek
fontosságot tulajdonít.

Mindez jól meg lévén világítva, egy szempillantásra meg lehet
mondani, minémű féltékenységre képes Emil, mert alig, hogy ennek a
szenvedélynek megvan egy csirája az emberi szívben, a formáját
egyedül a nevelés határozza meg. Emil szerelmes és féltékeny, de
nem lesz haragos, rosszkedvű, gyanakvó, hanem gyöngéd, érzékeny és
félénk: inkább meg lesz ijedve, mint felingerelve; sokkal inkább
igyekezni fog megnyerni szerelmesét, mint fenyegetni vetélytársát;
 elhárítaná, ha lehetne, mint valami
akadályt, a nélkül, hogy gyűlölné, mint ellenséget; ha pedig
gyűlöli, nem azért gyűlöli, hogy elvitasson tőle egy szívet, melyre
igényt tart, hanem a valóságos veszély miatt, a melyben forog, hogy
elveszítheti; igazságtalan gőgje nem fog ostoba módon megütközni
azon, hogy valaki versenyre mer kelni vele; megérti, hogy a
kedvezés maga egyedül csak az érdemre van alapítva és hogy a
becsület az eredményben rejlik s ezért megkettőzteti igyekezetét,
hogy szeretetreméltó legyen és ez valószinűleg sikerülni is fog
neki. A nagylelkű Zsófia mikor felingerli szerelmét néhányszori
ijedséggel, tudni fogja ezt az ijedséget szabályozni és őt
kárpótolni érte; a versenytársakat pedig, a kiket csak azért tűrt
meg, hogy próbára tegye őt, hamarosan félretolja.

De hova is ragadtattam észrevétlenül magamat? Oh, Emil, mi lett
belőled? Felismerhetem e benned tanítványomat? Mily mélyre látlak
sülyedni! Hol az az oly keményen nevelt fiatal ember, a ki
szembeszállott az időjárás viszontagságaival, a ki rászánta testét
a legkeményebb munkára, lelkét pedig egyedül a bölcseség
törvényeire, hozzáférhetetlenül az előítéleteknek, a
szenvedélyeknek; a ki csak az igazságot szerette, a ki csak az
észnek engedett és nem ragaszkodott semmihez, a mi nem lényének
alkatrésze? Most elpuhulva a tétlen életben nőket ural; az ő
mulatságaik a foglalkozása, az ő akaratuk az ő törvénye; sorsának
bírája egy fiatal leány; a komoly Emil egy gyermek játékszere!

Ilyenek az élet színjátékának változásai: minden kornak megvan a
maga rugója, a mely mozgatja; de az ember mindig ugyanaz. Tíz éves
korában a sütemények vezetik, húsz éves korában a szerelmese,
harmincz éves korában az élvezetek, negyven éves korában a
becsvágy, ötven éves korában a kapzsiság: mikor fog egyedül csak a
bölcseség után szaladni? Boldog az, a kit akarata ellenére is erre
vezetnek! Mi fontossága van annak, hogy milyen vezető után jár, ha
ez a czélhoz vezeti? A hősök, maguk a bölcsek is megfizették ezt az
adót az emberi gyöngeségnek és a kinek ujjai orsókat törtek össze,
azért nem lett kevésbbé nagy ember. 

Ha ki akarod terjeszteni a szerencsés nevelés hatását az egész
életre, hosszabbítsd meg az ifjúságon át a gyermekkor jó szokásait
és ha növendéked az, a minek lennie kell, gondoskodjál róla, hogy
minden időben az legyen. Ez az utolsó simítás, a melyet művednek
még adnod kell, hogy tökéletes legyen. Különösen azért fontos
dolog, hogy a fiatal embereknek meghagyják a nevelőjüket, mert
máskülönben nem igen kell attól félni, hogy szerelmi ügyüket ne
tudnák nélküle elvégezni. A nevelőket és kivált az apákat az szokta
megtéveszteni, hogy azt hiszik, az egyik életmód kizárja a másikat
és hogy a mint az ember felnő, le kell mondania mindenről, a mit
kis korában tett. Ha ez így volna, akkor mire való volna gondját
viselni a gyermekkornak, ha jó vagy rossz felhasználása elmúlnék
vele együtt és ha az ember szükségszerűen más gondolkodásmódot is
venne fel, valahányszor teljesen különböző életmódra tér át?

Valamint hogy csak nagy betegségek bontják fel a folytonosságot
az emlékezetben, ép úgy csak nagy szenvedélyek teszik ugyanezt az
erkölcsökben. Az izléseink és a hajlamaink változnak ugyan, de ezt
a változást, bár néha elég hirtelen, enyhítik a megszokások
Hajlamaink egymásra következésében, ép úgy, mint a szinek helyes
fokozatában, az ügyes művésznek észrevehetetlenné kell tenni az
átmeneteket, összeelegyíteni és keverni a tónusokat és hogy
semmiben se mutatkozzék szakadás, többféle tónust rakni fel az
egész munkára. Ezt a szabályt megerősíti a tapasztalat; a
mértéktelen emberek mindennap megváltoztatják vonzódásaikat,
izlésüket, érzéseiket és nincs más állandóságuk, mint csak a
változás megszokása; de a rendszeres ember mindig visszatér régi
eljárás-módjához és még öreg korában sem veszti el a kedvtelést
azokban az élvezetekben, melyeket gyermekkorában szeretett.

Ha eléred, hogy átlépve egy új életkorba, a fiatal emberek ne
nézzék megvetéssel azt az életkort, melyben azelőtt voltak, hogy új
szokásokat véve föl, ne hagyják el a régieket és hogy mindig
szeressék tenni azt, a mi jó, tekintet nélkül az időre, a mikor
elkezdték, – csak akkor mentetted meg művedet és lehetsz biztos
felőlük életük végéig, mert  a legfélelmesebb
felfordulás abban a korban van, a melyen most őrködöl. A mint hogy
mindig fájdalommal gondolunk vissza erre a korra, ép úgy csak
nehezen veszítjük el később is azt az izlést, melyet ekkor
fölvettünk; ha ellenben egyszer felhagytunk vele, soha az életben
nem nyerjük többé vissza.

Legnagyobb része azoknak a szokásoknak, a melyeket a gyermekekre
és a fiatal emberekre rákényszeríteni vélsz, nem igazi szokás, mert
csak erőszak által vették fel és mert csak kedvük ellenére követik,
tehát csak az alkalomra várnak, hogy lerázzák magukról. Az ember
nem kedveli meg a börtönt azért, hogy sokáig volt benne; a
megszokás a helyett, hogy csökkentené az ellene való ellenszenvet,
csak fokozza. Nem így Emil. Ő gyermekkorában mindent csak kedve
szerint és szívesen tett s mikor férfivá válva tovább is ugyanazt
teszi, csak hozzáfűzi a szokás uralmát a szabadság édességéhez. A
tevékeny élet, a testi munka, a testgyakorlás, a mozgás annyira
szükségessé vált rá nézve, hogy nem tudna szenvedés nélkül
lemondani róluk. Egyszerre elpuhult és ülő életmódra szorítani őt
annyi volna, mint börtönbe vetni, meglánczolni, erőszakos
kényszerhelyzetben tartani őt. Nincs benne kétségem, hogy a kedve
és az egészsége egyaránt szenvedne általa. A jól elzárt szobában
lélekzeni is alig tud, szüksége van a szabad levegőre, a mozgásra,
a fáradságra. Még Zsófia lábainál sem tudja megállni, hogy néha
félszemmel oda ne nézzen a mezőre és hogy ne vágyjon vele együtt
bejárni. Mindazonáltal marad, mikor maradnia kell, de nyugtalan,
izgatott, látszik rajta, hogy erőszakot tesz magán; azért marad,
mert bilincsek vannak rajta. Ime tehát – fogjátok mondani – ezek
olyan szükségletek, melyeknek alávetettem, rabság, a melybe
juttattam! Mindez igaz; alávetettem őt az emberi állapotnak.

Emil szereti Zsófiát; de mi az első varázs, mely őt
lebilincselte? Az érzés, az erény, a tisztesség szeretete. Mikor
ezt a szeretetet szereti szerelmesében, elveszthette-e önmagából?
És mily áron adta oda magát Zsófia? Mindazon érzések árán, melyek
kedvese szívében természetesek:  az igazi javak
megbecsülése, az önmegtartóztatás, az egyszerűség, a nagylelkű
önzetlenség, a pompa és gazdagság megvetése. Emilben ezek az
erények megvoltak, mielőtt még a szerelem a szívébe oltotta volna
őket. Miben változott tehát tulajdonképen Emil? Újabb okai vannak,
hogy az legyen, a mi; ez az egyedüli pont, a miben különbözik
attól, a mi volt.

Nem birom elképzelni, hogy bárki, a ki ezt a könyvet csak némi
figyelemmel olvasta is, azt higyje, hogy annak a helyzetnek, a
melyben van, minden körülménye véletlenül alakult ki körülötte.
Vajjon véletlen-e, hogy bár a városok annyi szeretetreméltó leányt
kináltak neki, az, a ki tetszését megnyerje, csak egy távoli
magányban volt feltalálható! Vajjon véletlen-e, hogy itt
megtalálja? Véletlen-e, hogy megfelelnek egymásnak? Véletlen-e,
hogy nem lehetnek ugyanarról a helyről valók? Véletlen-e, hogy csak
a lánytól oly messzire kap Emil szállást? Véletlen, hogy oly ritkán
láthatja és hogy kénytelen annyi fáradsággal megvásárolni azt az
élvezetet, hogy néha láthassa őt? Elférfiatlanodik, fogjátok
mondani. Ellenkezőleg, megedződik; olyan erőteljesnek kell lennie,
a milyenné én tettem, hogy el tudja viselni a fáradalmakat,
melyeket Zsófia reá ró.

Két mértföldnyire lakik tőle. Ez a távolság a fujtató a
kovácsműhelyben; ebben edzem meg a szerelem nyilait. Ha egymás
tőszomszédságában laknának, vagy ha kényelmes kocsiban üldögélve
látogathatná meg, kényelmesen, párisi módra szerethetné. Akart
volna-e Leander meghalni Neróért, ha nem választotta volna el őket
a tenger? Engedd el nekem a sok szót, olvasóm; ha arra való vagy,
hogy megérts, eléggé tudod követni részleteiben eljárásom
módját.

Az első alkalmakkor, hogy Zsófiát meglátogattuk, lovakat
fogadtunk, hogy gyorsabban jussunk oda. Kényelmesnek találtuk ezt a
megoldást és az ötödik alkalommal is lovakat fogadtunk még. Vártak
ránk; több mint mértföldnyire a háztól embereket vettünk észre az
úton. Emil néz, a szíve dobog; közeledik, fölismeri Zsófiát, leveti
magát lováról, elindul, repül, a szeretetreméltó család lába előtt
van. Emil szereti a szép lovakat; az ő lova szilaj; szabadnak
 érzi magát, elvágtat a mezőn át; én
utána vágtatok, nagy nehezen utólérem és visszavezetem.
Szerencsétlenségére Zsófia fél a lótól, nem merek hozzá közelíteni.
Emil se lát, se hall, de Zsófia a fülébe súgja, hogy milyen
vesződséget okozott barátjának. Emil szégyenkezve szalad oda, hogy
megfogja a lovakat, hátramarad; illő, hogy mindenkire rákerüljön a
sor. Ő indul előre, hogy megszabaduljunk a lovaktól. Igy maga
mögött hagyva Zsófiát, nem találja többé oly kényelmesnek a
lovaglást. Lihegve jön vissza és fél úton elénkbe szalad.

A legközelebbi utazáskor Emil nem akar már lovakat. Miért?
kérdem tőle. Hiszen csak inast kell fogadnunk, a ki gondjukat
viseli. Ugyan – mondja ő – még ezzel is terhére legyünk a
tiszteletreméltó családnak? Hiszen tudod, hogy el akarnak látni
mindent, embereket és lovakat. Igaz, felelem én, megvan bennük a
szegény emberek nemes vendégszeretete. A gazdagok kapzsiak, a maguk
bőségében csak barátaikat látják el; a szegények ellenben ellátják
barátaik lovait is. Menjünk gyalog, – mondja Emil. – Nincs rá
bátorságod, neked, a ki oly könnyedén osztoztál fiad fáradságos
mulatságaiban? Nagyon szívesen, – felelek én azonnal. – Úgy tűnik
fel nekem, hogy a szerelem sem kivánja, hogy oly sok hűhóval
csinálják.

Közeledve az anyát és a leányt még messzebb találjuk, mint az
előbbi alkalommal. Úgy megyünk feléjük, mint a nyíl. Emil csupa
verejték; egy drága kéz megsimítja orczáját zsebkendőjével. Lehetne
mégannyi ló a világon, ezután ugyan eszünkbe sem jutna hasznát
venni.

Mindazáltal elég keserves dolog, hogy sohasem tölthetjük együtt
az estét. A nyár múlóban van, a napok kezdenek rövidülni. Bármit
mondjunk is, sohasem engedik meg, hogy éjjel induljunk haza és
hacsak nem jövünk már reggel, csaknem azonnal indulnunk kell,
alighogy megérkeztünk. Az anya sokáig sajnálgat minket és aggódik
miattunk, végre arra a gondolatra jön, hogy az ő házukban nem lehet
ugyan minket elhelyezni, de a faluban lehetne számunkra hajlékot
szerezni, a hol néha alhatnánk. Erre a szóra Emil tapsban tör ki,
remeg az örömtől; Zsófia pedig akaratlanul  is
többször csókolja meg anyját azon a napon, mikor erre a gondolatra
jött.

Lassankint édes barátság és ártatlan bizalmasság kap lábra
köztünk. A Zsófia vagy anyja által megszabott napokon rendesen
eljövök barátommal; néha egyedül is engedem menni. A bizalom
fölemeli a lelket és egy férfival nem kell már gyermek módjára
bánni és mi végre jutottam volna, ha növendékem nem érdemelné meg
becsülésemet? Megesik az is, hogy én megyek ő nélküle; olyankor
szomorú, de nem zúgolódik: mit érne el zúgolódásával? Különben is
tudja, hogy nem azért megyek, hogy ártsak az érdekeinek. De akár
együtt megyünk, akár külön-külön, magától értetődik, hogy semmiféle
időjárás nem tartóztathat fel, hiszen büszkék vagyunk, ha olyan
állapotban érkezünk meg, hogy sajnálnak bennünket.
Szerencsétlenségünkre Zsófia megtiltja nekünk ezt a dicsőséget és
tiltakozik az ellen, hogy rossz időben is jöjjünk. Ez az egyedüli
eset, hogy lázadónak látom azok ellen a szabályok ellen, melyeket
titokban sugallok neki.

Egy nap, mikor Emil egyedül ment s én csak másnapra vártam haza,
még az este hazatért. Megölelem s ezt mondom neki: Nos, kedves
Emilem, visszajöttél barátodhoz? De a helyett, hogy viszonozná
ölelésemet, kissé lehangoltan mondja: Ne hidd, hogy jó kedvemből
jövök; akaratom ellenére jöttem el. Ő akarta, hogy menjek; az ő
kedvéért jöttem, nem a te kedvedért. Meghatva ettől a naivitástól,
újra megölelem. Nyilt lélek, őszinte barátom, ne foszsz meg attól,
a mi megillet engem. Ha az ő kedvéért jöttél el, az én kedvemért
vallod meg; a te hazatérésed az ő műve, de a nyiltságod az enyém.
Őrizd meg mindig a szép lelkeknek ezt a nyiltságát. A közömbösek
hadd gondolják, a mit akarnak, de bűn tűrni, hogy egy barátunk
érdem számba vegye tőlünk azt, a mit nem ő érette tettünk.

Óvakodom attól, hogy ennek a vallomásnak értékét leszállítsam
szemében azzal, hogy több szerelmet, mint nagylelkűséget találjak
benne és megmondjam neki, hogy nem annyira magától akarja
elhárítani visszatérésének érdemét, mint inkább biztosítani Zsófia
számára. De így leplezi le  előttem szívének mélyét a nélkül,
hogy akarná: ha kényelmesen, lassan, szerelméről álmodozva jön,
akkor Emil nem egyéb, csak Zsófia szerelmese; ha szaporán jön,
kihevülve, bár kissé rosszkedvűen, akkor Mentorának barátja.

Ezekből a rendelkezésekből láthatni, hogy az én ifjam távol van
attól, hogy Zsófia mellett töltse életét és hogy annyiszor lássa, a
hányszor akarja. Hetenkint egy-két utazás a legtöbb, a mi meg van
neki engedve és látogatásai gyakran csak fél napra terjednek s csak
ritkán nyúlnak át a másnapba. Sokkal több időt tölt azzal, hogy
remélgeti, hogy látni fogja vagy hogy örül neki, hogy láthatta,
mintsem hogy valósággal látja. Még abból az időből is, a melyet
látogatásaira fordít, kevesebbet tölt mellette, mint útközben
feléje vagy távolodva tőle. Ezek az igaz, tiszta, gyönyörteljes, de
inkább képzelt, mint valódi élvezetek izgatják szerelmét a nélkül,
hogy elférfiatlanítanák szívét.

Azokon a napokon, mikor nem látja Zsófiát, nem tétlen vagy
renyhe. Ezeken a napokon megint Emil: egyáltalán nem változott meg.
Leggyakrabban a környékbeli mezőkön csatangol, foglalkozik a
természetrajzzal, megvizsgálja, figyeli a földeket, terményeiket,
művelésüket, összehasonlítja a munkát, a mit lát, azzal, a melyet
ismer, keresi a különbségek okait; ha úgy találja, hogy más
dolgozási módok előnyösebbek az ittenieknél, közli ezeket a
földművelőkkel; ha jobb formájú ekéket ajánl, mindjárt meg is
csináltatja saját rajzai alapján; ha márgabányát talál,
megmagyarázza nekik a hasznosságát, a mely ezen a környéken
ismeretlen; gyakran maga is nekifog a munkának; mind elálmélkodnak,
ha látják, hogy könnyebben forgatja szerszámaikat, mint ők, mélyebb
és egyenesebb barázdát von, mint az övék, egyenletesebben vet,
czélszerűbben ültet. Nem gúnyolódnak rajta, mintha csak szájjal
volna földművelő, látják, hogy csakugyan ért hozzá. Szóval
kiterjeszti buzgalmát és gondolkodását mindenre, a minek megvan az
eredeti és általános haszna, sőt nem is szorítkozik csak erre.
Meglátogatja a földművesek házait, tudakozódik hogylétükről,
családjukról, gyermekeik számáról, földjük mennyiségéről,
terményeik minéműségéről, kelendőségéről, jövedelmükről, adóikról,
adósságaikról  stb. Pénzt keveset ad, tudva, hogy
rendszerint rosszul használják fel, de maga határozza meg
felhasználását és hasznossá teszi rájuk nézve, még akaratuk
ellenére is. Munkásokat szerez nekik és gyakran megfizeti nekik a
napszámot azért a munkáért, a melyre szükségük van. Az egyikkel
újra fölépítteti vagy befödeti beomlott kunyhóját, a másikkal
megdolgoztatja földjét, a melyet eszközök hiányában parlagon
hagyott, meg másnak tehenet szerez, vagy lovat vagy mindenféle
állatot az elpusztult helyett; két szomszéd már-már pört kezd
egymással, rábeszéli őket, hogy egyezzenek ki; egy paraszt
megbetegszik, ápoltatja, maga is ápolja;148) egy másikat háborgat valami hatalmas
szomszédja, megvédi és közbelép érdekében; szegény fiatal pár
szereti egymást, segít nekik összeházasodni; egy derék asszony
elvesztette kedves gyermekét, meglátogatja és vígasztalja; nem megy
el azonnal, a mint jött; nem veti meg a szűkölködőket, nem siet
otthagyni a szerencsétleneket; gyakran azoknál a parasztoknál
étkezik, a kiken segített, olyanoktól is elfogad meghívást, a
kiknek nincs rá szükségük; amazoknak jóltevőjévé, emezeknek
barátjává válván, mindig egyenlő marad velük. Szóval személyével
mindig épen annyi jót tesz, mint pénzével.

Sétáit néha a boldog ház felé irányítja; talán remélheti, hogy
titokban megpillantja Zsófiát, hogy észrevétlenül láthatja sétája
közben. Emil azonban nyilt magaviseletű, nem tud és nem is akar
megtéveszteni. Megvan benne az a szeretetreméltó gyöngédség, a mely
növeli és táplálja az önbecsülést az önmagáról való jó
tanuságtétellel. Szorosan a neki megszabott korlátok közt tartja
magát és sohasem közeledik annyira, hogy véletlenül nyerje meg azt,
a mit csak  Zsófiától kaphat. Viszont örömest
bolyong a környéken, keresgélve szerelmese lába nyomát, meghatva a
fáradtságtól, melyet kiállott és az utaktól, melyeket megtett az ő
kedvéért. Előtte való nap, hogy meglátogathatja, elmegy valami
szomszéd tanyára, harapni valót rendelni másnapra. A séta
észrevétlenül erre térül, mintegy véletlenül térnek be, gyümölcsöt,
süteményt, tejszínt kapnak. A torkos Zsófia nem érzéketlen az ilyen
figyelmességek iránt és szívesen becsüli meg gondoskodásunkat; mert
a bókból mindig kijut nekem is a magam része, még ha semmi részem
sincs is a gondoskodásban, mely alkalmat adott rá; ez a kis lány
ravaszkodása, hogy ne kelljen olyan nagy zavarba jönnie, mikor
megköszöni. Az apa és én eszünk a süteményből és bort iszunk, Emil
azonban a nőkkel tart és mindig résen van, hogy elcsenhessen egy
tányér tejszínt, a melybe Zsófia belemerítette a kanalát.

A sütemények kapcsán szóba hozom Emil előtt egyszeri
versenyfutásait. Tudni akarják, miféle versenyfutások azok:
megmagyarázom, nevetnek rajta, kérdezik tőle, tud-e még futni.
Jobban, mint valaha, felel ő, nem is szeretném, ha elfelejtettem
volna. Valaki a társaságból nagyon szeretné futni látni és nem meri
megmondani; másvalaki magára vállalja, hogy fölveti a dolgot. Emil
belemegy; előkerítenek két-három fiatal legényt a környékről,
megállapítják a díjat és hogy annál jobban utánozzák az egykori
játékokat, odatesznek egy süteményt a czélpontra. Mindenki készen
van; a papa adja meg a jelt kezével tapsolva. A gyors Emil csak úgy
szeli a levegőt és máris a pálya végén van, mikor még nehézkes
versenytársai alig indultak el. Emil átveszi a díjat a Zsófia
kezéből és nem kevésbbé bőkezűen, mint Aeneas, megajándékozza az
összes legyőzötteket.

A diadalzaj közepette Zsófia arra merészkedik, hogy kihívja a
győzőt és azzal dicsekszik, hogy tud oly jól futni, mint ő. Emil
nem vonakodik versenyre szállni vele és mialatt Zsófia készülődik a
futásra és föltűzi kétoldalt a ruháját és gondosabban ügyelve arra,
hogy feltárja Emil szeme előtt finom lábát, mint hogy legyőzze a
versenyben, megnézi, elég rövid-e a szoknyája, – Emil egy szót súg
fülébe  az anyának. Ez mosolyog és helyeslően
bólint. Emil erre versenytársa mellé áll és alig adatott meg a jel,
már látni a lányt elindulni és repülni, mint a madár.

A nők nem futásra vannak teremtve; csak azért futnak, hogy
utólérjék őket. A futás nem az egyedüli dolog, a mit ügyetlenül
csinálnak, de az egyedüli, a mit csúnyán csinálnak: hátrahajtott és
testükhöz szorított könyökük nevetségessé teszi mozdulataikat, a
magas sarkukon, melyen szökdécselnek, olyanok, mint a szöcskék,
melyek futni akarnak ugrálás nélkül.

Emil nem képzeli azt, hogy Zsófia jobban fut, mint más nő s nem
tartja érdemesnek, hogy elindúljon helyéről és ingerkedő mosolylyal
nézi, hogy indúl neki. Zsófia azonban könnyed és alacsony sarkú
czipőben jár, nincs szüksége mesterkedésre, hogy a lába kicsinek
látszassék. Olyan sebességgel fut előre, hogy ha utól akarja érni
ezt az új Atalantát, épen csak annyi ideje van, a mennyi kell,
mikor oly messze maga előtt látja. Ő is elindul tehát, hasonlóan a
sashoz, a mely ráveti magát zsákmányára; kergeti, a sarkához ér,
végre utóléri a lihegőt, gyöngéden köréje fonja bal karját,
fölemeli, mint a tollat és szívére szorítva az édes terhet, így
fejezi be a futást; ő vele érinteti meg először a czélt, majd azt
kiáltva: «Zsófia a győztes!» letérdel előtte a földre és
legyőzöttnek vallja magát.

Ezekhez a különböző foglalatosságokhoz járul az a mesterség, a
melyet tanultunk. Legelőbb egy nap hetenkint és ezenkívül minden
nap, mikor az idő nem engedi meg, hogy a szabadban maradjunk, Emil
és én elmegyünk dolgozni egy mesterhez. Nemcsak a forma kedvéért
dolgozunk itt, olyan emberek módjára, a kik fölötte állnak az
efféle foglalkozásnak, hanem Istenigazában és valódi munkások
módjára. Zsófia apja egy alkalommal, mikor meglátogat minket, a
munkánál talál és csodálattal beszéli el feleségének és leányának,
a mit látott. Nézzétek meg, mondja, ezt a fiatal embert a műhelyben
és látni fogjátok, megveti-e a szegény ember helyzetét. El lehet
képzelni, hogy Zsófia örömmel hallgatja ezt a beszédet. Újra szóba
kerül a dolog; szeretnék meglepni Emilt munka közben. Kikérdeznek
engem, a nélkül,  hogy észrevétetnének valamit és miután
biztosan megtudták egyik napunkat, az anya és lánya kocsiba ülnek
és azon a napon bejönnek a városba.

Belépve a műhelybe, Zsófia észrevesz a túlsó végében egy
ingújjra vetkőzött fiatal embert; a haja hanyagul összekötve és
annyira el van foglalva azzal, a mit csinál, hogy meg se látja őt.
Zsófia megáll és int az anyjának, Emil a vésővel egyik kezében és a
kalapácscsal a másikban, épen egy pántot csinál, aztán elfűrészel
egy deszkát és belefogja egyik darabját a szorítóba, hogy
meggyalulja. Ez a látvány nem nevetteti meg Zsófiát; megindítja és
tiszteletreméltónak tűnik fel neki. Asszony, tiszteld uradat, ő
dolgozik éretted, ő keresi meg a kenyeredet és táplál téged. Ime, a
férfi.

Mialatt a nők Emilt figyelik, én észreveszem őket; megczibálom
Emil ruhája újját. Emil megfordul, meglátja őket, eldobja
szerszámait és örömkiáltással ugrik fel. Miután átengedte magát
első elragadtatásának, leülteti őket és újra belefog munkájába. De
Zsófia nem tud ülve maradni; élénken kél fel, átfut a műhelyen,
nézegeti a szerszámokat, megsimogatja a gyalult deszkát, összeszedi
a földről a forgácsot, a kezeinket nézi és aztán azt mondja, hogy
tetszik neki ez a mesterség, mert tiszta. A kis bohó még utánozni
is próbálja Emilt. Fehér és gyönge kezével ráhúzza a gyalút egy
deszkára; a gyalú siklik, de nem vág. Nekem úgy tűnik, hogy Ámor
nevet a levegőben és csapkod a szárnyával, mintha hallanám
örömkiáltását: Herkules meg van boszúlva!

Ezalatt az anya kikérdezi a mestert: Uram, mennyit fizet ezeknek
a legényeknek? Asszonyom, húsz soust napjára és én adom az
eledelüket, de ha ez a fiatal ember akarná, jóval többet is
kereshetne, mert ő messze földön a legjobb munkás. Húsz sous
napjára és a koszt! mondja az anya s meghatva néz reánk. Úgy van,
asszonyom, mondja újra a mester. Erre a szóra az anya Emilhez siet,
megöleli, kebléhez szorítja, könnyeivel öntözi, nem tudva mást
mondani, mint újra meg újra: Fiam, fiam!

Miután egy ideig beszélgettek velünk, a nélkül, hogy
 elvontak volna a munkától, az anya így
szól leányának: Menjünk, késő már, ne várassunk magunkra. Aztán
Emilhez közeledve megveregeti az arczát s ezt mondja neki: Nos, jó
munkás, nem akar velünk jönni? Emil nagyon szomorú hangon felel: El
vagyok foglalva, tessék a mestert megkérdezni. Megkérdik a mestert,
nélkülözhet-e minket. Azt mondja, nem. Sürgős munkám van, úgymond,
amelynek holnaputánra el kell készülni. Számítva ezekre az urakra,
visszautasítottam a munkásokat, a kik ajánlkoztak; ha ők
elmaradnak, nem tudom, hol kapok másik munkásokat és nem tudnék a
munkával az igért napra elkészülni. Az anya nem felel semmit,
várja, hogy Emil szóljon. Emil lesüti a fejét és hallgat. Uram,
mondja neki az anya meglepetve ettől a hallgatástól, nincs erre
semmi mondani valója? Emil gyöngéden ránéz a lányra és csak azt
feleli: Látják, hogy maradnom kell. Erre a nők eltávoznak és ott
hagynak minket. Emil a kapuig kiséri őket, utánuk néz, a míg lehet,
sóhajt és szó nélkül visszatér munkájához.

Útközben az anya megütődve beszél leányának erről a furcsa
magaviseletről. Ugyan – mondja – hát olyan nehéz lett volna
kárpótolni a mestert, hogy ne kelljen ott maradnia? És ez az oly
bőkezű fiatal ember, aki szükség nélkül is szórja a pénzt, nem tud
pénzt találni illő alkalomkor? Oh, mama, felel Zsófia, ne adja
Isten, hogy Emil olyan nagy hatalmat tulajdonítson a pénznek, hogy
arra is felhasználja, hogy személyes kötelezettségét is
megszeghesse az árán, hogy büntetlenül szegje meg a szavát és
megszegesse mással is! Tudom, hogy könnyen kárpótolhatná a
mesterembert azért a csekély kárért, a mely az ő elmaradásával éri;
ezzel azonban rabjává tenné lelkét a gazdagságnak, hozzászoknék,
hogy a vagyont tegye kötelességei helyébe és hogy azt higyje,
minden alól fel van mentve az ember, ha fizet. Emilnek más a
gondolkozásmódja és remélem, én nem leszek oka, hogy
megváltoztassa. Azt hiszed, nem esett nehezére maradni? Mama, ne
tévesztesd meg magadat; az én kedvemért maradt, láttam a
szemén.

Zsófia nem valami nagyon szerény igényű a szerelem igazi
tanubizonyságai iránt. Ellenkezőleg, zsarnokoskodó és 
követelőző; azt akarja, hogy inkább ne is szeressék, mint hogy
lanyhán szeressék. Megvan benne az önbecsérzés nemes érzése, a mely
megbecsüli magát és úgy akar tiszteltetni, a hogy ő becsüli magát.
Nem tartana magához méltónak egy olyan szívet, a mely nem érezné az
ő szívének teljes értékét, a mely ne ép úgy vagy még inkább
erényeiért szeretné, mint bájaiért; egy olyan szívet, a mely ne
tenné neki elébe saját kötelességeit és a ki ne tenné elébe őt
minden más dolognak. Nem akar olyan imádót, a ki nem ismer más
törvényt, csak az övét: olyan emberen akar uralkodni, a kit nem
torzított el. Így veti meg Circe Ulisszes társait, miután
lealjasította őket és annak magának adja oda magát, a kit nem
tudott elváltoztatni.

De leszámítva ezt a sérthetetlen és szent jogot, Zsófia
féltékenyen őrzi a maga jogait s vigyáz, hogy Emil mily gondosan
tartja őket tiszteletben, mily gonddal teljesíti akaratát, mily
ügyességgel találja ki, mily éberséggel érkezik meg a megszabott
pillanatban: nem akarja sem hogy késsen, sem hogy hamarabb jöjjön,
azt akarja, hogy pontos legyen. Sietni annyit tesz, hogy többet
tart magára, mint ő rá; késni, ez annyi, mint elhanyagolni. Zsófiát
elhanyagolni! Ez nem történhetnék meg kétszer. Egyszer
igazságtalanul gyanakodott, hogy elhanyagolták s csaknem vége volt
mindennek; de Zsófia méltányos és helyre tudja ütni, ha mit
vétett.

Egy este vártak ránk; Emil megkapta a parancsot. Elénkbe mennek;
nem érkezünk meg. Hova lettek? Mi baj érhette őket? Nem is küldenek
izenetet. Az este várásunkkal telik el. A szegény Zsófia már azt
hiszi, meghaltunk; kétségbeesik, kínozza magát, sírva tölti az
éjszakát. Este küldönczöt küldtek, hogy tudakozódjék rólunk és
hozzon másnap reggel híreket. A küldöncz visszatér az általunk
küldöttel, a ki szóbelileg hozza izenetünket és elmondja, hogy jól
vagyunk. Egy pillanattal később megjelenünk mi is. Ekkor a helyzet
megváltozik: Zsófia letörli könnyeit, vagy ha ont könnyeket,
mérgében ontja. Büszke szívét nem kárpótolta, hogy élünk; Emil él
és oktalanul váratott magára.

Érkezésünkkor be akar zárkózni. Azt akarják, hogy maradjon;
 maradnia kell; de azonnal elhatározza
magát és nyugodt és megelégedett magatartást vesz fel, a mely
másoknak imponálhatott. Az apa elénkbe jön és így szól:
Nyugtalanságban tartották a barátjaikat; vannak itt, a kik nem
fogják ezt egykönnyen megbocsátani. Ugyan ki, papa? – mondja Zsófia
a legbájosabb mosolylyal, melyet csak tetetni tud. Mit törődöl
vele, felel az apa, ha nem te vagy? Zsófia nem felel és lesüti a
szemét a munkájára. Az anya hideg és kimért módon fogad minket.
Emil zavarba jőve, nem meri megszólítani Zsófiát. A leány szól
hozzá először; megkérdi, hogy van, üléssel kinálja és olyan jól
tettet, hogy a szegény fiatal ember, a ki még nem ért semmit a
heves szenvedélyek hangján, beugrik ennek a hidegvérnek és csaknem
azon a ponton van, hogy maga is megneheztel.

Hogy felvilágosítsam, meg akarom fogni Zsófia kezét s ajkamhoz
akarom emelni, a hogy néha szoktam. Hirtelen visszarántja, oly
sajátságosan ejtve ki, hogy: uram, – hogy ez az akaratlan
mozdulat azonnal leleplezi Emil szemében.

Zsófia maga is látva, hogy elárulta magát, kevésbbé tesz magán
erőszakot. Látszólagos hidegvére irónikus kicsinyléssé változik.
Mindenre, a mit mondanak neki, halk és bizonytalan hangon kiejtett
egytagú szókkal felel, mintha attól félne, hogy nagyon is keresztül
engedi éreztetni a méltatlankodás hangját. Emil félholtan a
rémülettől fájdalommal néz rá és igyekszik rávenni, hogy nézzen a
szemébe, hogy jobban olvashassa az övében az igazi érzéseit. Zsófia
még jobban felingerelve önbizalmától, olyan tekintetet vet rá, hogy
elmegy a kedve még egy olyat kivánni. Emil megzavarodva, reszketve
nem mer – saját nagy szerencséjére – sem szólni hozzá, sem ránézni;
mert még ha ártatlan volna is, Zsófia sohasem bocsátotta volna meg
neki, hogy el tudta viselni haragját.

Látva most már, hogy rajtam a sor és hogy ideje
kimagyarázkodnunk, visszamegyek Zsófiához. Újra megfogom a kezét,
melyet nem von vissza, mert közel van hozzá, hogy elájuljon.
Gyöngéden mondom neki: kedves Zsófia, mi pórul jártunk, de ön okos
és igazságos, nem fog minket elitélni  a
nélkül, hogy meghallgatna. Hallgasson meg tehát. Zsófia nem felel,
én pedig így szólok.

«Tegnap elindultunk négy órakor; meg volt hagyva, hogy hét órára
érkezzünk meg és mindig hamarabb indulunk el, mint kellene, hogy
útközben megpihenhessünk. Az út háromnegyed részén már túl voltunk,
mikor fájdalmas panaszok ütötték meg a fülünket; a tőlünk némi
távolságban levő völgy torkolatából hallatszottak. Odaszaladunk a
segélykiáltásra s egy szerencsétlen parasztembert találtunk ott, a
ki kissé boros fővel jött lóháton a városból s akkorát esett le a
lóról, hogy eltörte a lábát. Kiáltozni kezdtünk segítségért, senki
se felelt; próbáltuk a sebesültet föltenni a lóra, nem birtuk; a
legcsekélyebb mozdulatra borzasztó kínokat szenvedett a
boldogtalan. Nem tehettünk tehát mást, megkötöttük a lovat a
szomszéd erdőben, aztán hordágyat csinálva karjainkból, odaültettük
a sebesültet és tőlünk telhetően vigyázva vittük útmutatásai
szerint arrafelé, a merre haza érhetett. Az út hosszú volt,
többször kellett pihennünk. Végre a fáradságtól kimerülten
megérkeztünk: szomorú meglepetéssel vettük észre, hogy már ismerjük
a házát s hogy ez a szerencsétlen, a kit akkora fáradsággal hoztunk
haza, ugyanaz, a ki olyan szívélyesen fogadott minket azon a napon,
mikor először érkeztünk ide. A nagy zavarban, a melyben eddig
voltunk, kölcsönösen nem ismertük fel egymást.

«Csak két kis gyermeke volt odahaza. A felesége, a ki most
készült őt a harmadikkal megajándékozni, annyira megrémült, mikor
így látta hazatérni, hogy heves fájdalmakat érzett és néhány óra
mulva megszülte gyermekét. Mit csináljunk ilyen körülmények közt
egy félreeső kunyhóban, a hol nem remélhettünk semmiféle
segítséget? Emil elszánta magát, hogy megkeresi a lovat, melyet az
erdőben hagytunk, felül rá és lóhalálában a városba siet
seborvosért. A lovat a seborvosnak adta és miután nem tudott
mindjárt betegápolónőt találni, gyalog tért vissza egy szolgával,
miután gyors küldönczöt küldött önhöz; mialatt én, képzelhetni,
mekkora zavarban egy törött lábú férfi és egy vajúdó nő között,
előkészítettem a házban mindent, a miről 
gondoltam, hogy szükség lehet rá mindkettejük segítségére.

A többit nem részletezem; nem erről van most szó. Két óra volt
éjfél után, mikor mindketten egy pillanatra megpihenhettünk. Végre
hajnal felé megérkeztünk közeli menedékhelyünkre, a hol megvártuk
az ön ébredésének óráját, hogy számot adjunk balesetünkről.»

Elhallgattam, nem szólva semmi többet. De mielőtt valaki szólt
volna, Emil szerelmeséhez lép, fölemeli hangját és szilárdabban,
semmint hittem volna, így szól: Zsófia, a maga kezében van sorsom,
jól tudja. Meghalathat a fájdalomtól, de azt ne remélje, hogy el
tudja velem feledtetni az emberiesség jogait; ezek nekem
szentebbek, mint a maga jogai; sohasem mondok le róluk a maga
kedvéért.

Zsófia erre a szóra felelet helyett feláll, karját Emil nyaka
köré ölti, csókot nyom arczára; aztán utánozhatatlan bájjal nyújtja
karját, így szól hozzá: Emil, fogadd ezt a kezet, a tied. Légy, a
mikor akarsz, a férjem és uram; igyekezni fogok megérdemelni ezt a
tisztességet.

Alig hogy megölelte Emilt, az apja elragadtatva tapsolt, ezt
kiáltva: «Hogy volt! hogy volt!» Zsófia nem kéreti magát, még két
csókot adott a másik arczára; de csaknem ugyanabban a pillanatban,
megrémülve mind attól, a mit tett, anyja karjába veti magát és az
anyai ölbe rejti szégyenkezéstől lángoló arczát.

Nem fogom leírni az általános örömöt; mindenki kell, hogy
érezze. Ebéd után Zsófia azt kérdi, vajjon azok a szegény betegek
nagyon messze laknak-e arra, hogy meglátogassa őket. Zsófia ezt
kívánja s ez jó dolog. Odamegyünk: két külön ágyban találjuk őket;
Emil hozatott egy ágyat. Embereket találunk körülük, a kik
segítenek nekik: Emil gondoskodott róluk. De egyébként mind a
ketten oly rossz állapotban vannak, hogy a kényelmetlenség ép annyi
bajt okoz nekik, mint az állapotuk. Zsófia kötényt kér a jó
asszonytól és megveti az ágyát; ugyanezt teszi aztán a férfival;
gyöngéd és könnyed keze megtapogat mindent, a mijük fáj nekik és
lágyabb fekvőhelyet készít fájó tagjaiknak. Már közeledtére is
könnyebben érzik magukat; azt lehetne mondani,  hogy
eltalálja, mi fáj nekik. Ez az oly kényes leány nem riad vissza sem
a piszoktól, sem a kellemetlen szagtól és tudja, hogy kell
eltüntetni az egyiket, a másikat is a nélkül, hogy bárkit is
terhelne és a nélkül, hogy megkínozná vele a betegeket. Ő, a ki
mindig oly szerény és néha oly büszke, ő, a ki a világ minden
kincséért nem érintette volna csak ujja hegyével is egy férfi
ágyát, minden kényeskedés nélkül fekteti másik oldalára a
sebesültet és kényelmesebb helyzetbe teszi, hogy így tovább
maradhasson fekve. A felebaráti buzgalom legyőzi a tartózkodását; a
mit tesz, oly könnyedén teszi és olyan ügyesen, hogy a beteg
megkönnyebbültnek érzi magát szinte a nélkül, hogy észrevenné, hogy
hozzá nyúltak. A férj és a feleség közös értelemmel áldják a
szeretetreméltó leányt, a ki gondozza őket, sajnálkozik miattuk,
vigasztalja őket. Az égnek angyala ő, kit Isten küldött be
hozzájuk; megvan benne az angyal külseje és nyájassága, a
kedvessége és jósága. Emil meghatva, szótlanul nézi őt. Férfi,
keresd az élettársadat; az Isten adta őt neked arra, hogy enyhítse
bajaidat. Ez az asszony.

Megkereszteltetik az újszülöttet. A két szerelmes tartja
keresztvízre azzal a forró vágygyal, hogy nemsokára ugyanez
tétessék másokkal. Vágyva-vágynak erre a pillanatra; úgy gondolják,
mintha már itt is volna; Zsófia minden aggálya el van távolítva, de
most jönnek meg az én aggályaim. Nincsenek még annyira, mint a hogy
gondolják; mindennek megvan a maga ideje.

Egy reggel, a mikor két napja nem látták egymást, belépek Emil
szobájába, kezemben egy levéllel és mereven ránézve így szólok
hozzá: «Mit tennél, ha azt a hírt hoznák neked, hogy Zsófia
meghalt?» Emil nagyot kiált, összecsapva kezét felkiált és szó
nélkül, rémült tekintettel néz rám. «Felelj hát,» – mondtam én
ugyanazzal a nyugalommal. Erre felingerülve hidegvéremen hozzám
lép, haragtól, lángoló szemekkel s csaknem fenyegető magatartásban
állva elém, így szól: «Hogy mit tennék? Nem tudom, de annyit tudok,
hogy soha életemben nem látnám viszont azt, a ki az értésemre
adná». «Nyugodj meg, – mondom neki mosolyogva –  ő él,
jól érzi magát, rád gondol és ma estére várnak minket. De menjünk
egyet sétálni; beszélgessünk».

A szenvedély, mely elfogta, nem engedi többé, hogy mint azelőtt,
elmerüljön a merőben okoskodó beszélgetésbe; ennek a szenvedélynek
a révén kell az érdeklődését megragadni, hogy figyelmesen hallgassa
oktatásomat. Ezt tettem ezzel a borzalmas előzménynyel; most ugyan
biztos vagyok benne, hogy meg fog hallgatni.

«Boldognak kell lenni, kedves Emilem, ez a czélja minden egyes
lénynek; ez az első vágy, melyet a természet belénk oltott és az
egyetlen, a mely nem fog soha elhagyni. De hol van a boldogság? Ki
tudja? Mindenki keresi és senki sem találja meg. Azzal töltjük az
életünket, hogy keresgéljük és meghalunk a nélkül, hogy elértük
volna. Fiatal barátom, mikor születésedkor karomba vettelek és
mikor tanuságul hívtam a legfőbb lényt ahhoz a kötelezettséghez,
melyet vállaltam, napjaimat a te napjaid boldogságának ajánlottam
fel, – tudtam-e magam is, hogy mire kötelezem magamat? Nem; csak
azt tudtam, hogy a mikor téged boldoggá teszlek, bizonyos, hogy az
leszek én is. A mikor elvállaltam rád nézve ezt az üdvös czélt,
közössé tettem mindkettőnk számára.

«A míg nem tudjuk, hogy mit tegyünk, a bölcseség abban áll, hogy
tétlenségben maradjunk. Ez minden elvek között az, a melyre az
embernek legnagyobb szüksége van és az, a melyet a legkevésbbé tud
követni. Keresni a boldogságot a nélkül, hogy tudnók, hol van, ez
annyi, mint kitenni magát annak, hogy elfut előle, ez annyi, mint
megannyi ellenkező úton veszélybe jutni, a hány eltévedni való út
van. De nem mindenkinek tulajdonsága, hogy tétlenül tudjon maradni.
Abban a nyugtalanságban, melyben a jóllét vágya tart minket, jobb
szeretünk tévedni a kergetésében, mint semmit se tenni keresésére
és ha egyszer elhagytuk azt a helyet, a hol felismerhetjük, nem
tudunk többet oda visszatérni.

«Ugyanebben a tudatlanságban lévén, igyekeztem kikerülni
ugyanazt a hibát. Elvállalván a gondoskodást rólad, elhatároztam,
hogy nem teszek egyetlen haszontalan lépést  és
megakadályozom, hogy te se tegyél. A természet útjához
ragaszkodtam, várva, hogy ez megmutassa a boldogság útját.
Kiderült, hogy ugyanaz és hogy a mikor nem gondoltam rá, akkor
követtem.

«Légy tanubizonyságom, légy itélő bírám, sohasem foglak
megtagadni. Első éveid nem áldoztattak fel azoknak a melyek ezután
fognak következni; élvezted mindazokat a javakat, melyeket a
természet adott neked. Azok közül a bajok közül, a melyeknek
alávetett téged és a melyektől meg tudtalak óvni, csak azokat
érezted, a melyek megedzhetnek más bajok ellen. Nem szenvedtél
egyet sem, hanem ha azért, hogy elkerülj egy nagyobbat. Nem
ismerted sem a gyűlöletet, sem a rabszolgaságot. Szabad és
elégedett lévén, igazságos és jó maradtál, mert a szenvedés és a
bűn elválaszthatatlanok és az ember sohasem válik gonoszszá, csak
mikor boldogtalan. Vajha gyermekkorod emléke meghosszabbodnék öreg
napjaidig! Nem félek attól, hogy jó szíved valaha is
visszaemlékszik rá a nélkül, hogy ne áldja azt a kezet, a mely
vezette.

«Mikor belejutottál az okosság életkorába, megóvtalak az emberek
előitéleteitől; mikor a szíved érzékenynyé lett, megóvtalak a
szenvedélyek zsarnokságától. Ha meg tudtam volna hosszabbítani ezt
a belső nyugalmadat életed végeig, biztonságba helyeztem volna
művemet és mindig boldog lennél, a mennyire ember csak lehet; de
kedves Emilem, hiába merítettem volna bele a lelkedet a Styxbe, nem
tehettem volna mindenütt sebezhetetlenné; új ellenség támad fel, a
kit még nem tanultál meg legyőzni és a kitől nem tudtalak
megmenteni. Ez az ellenség, ez te magad vagy. A természet és a sors
szabadnak hagyott. El tudtad szenvedni a nyomort, el tudtad viselni
a test fájdalmait; a lélek fájdalmai ismeretlenek maradtak előtted;
nem függtél mástól, csak az emberi sorstól és most függsz
mindazoktól a kötelékektől, melyeket magad raktál magadra; a mikor
megtanultál vágyni, vágyaid rabszolgájává tetted magadat. A nélkül,
hogy bármi is változnék benned, a nélkül, hogy bármi bántana is, a
nélkül, hogy bármi érné is lényedet, mennyi fájdalom támadhatja meg
lelkedet! Mennyi bajt érezhetsz.  a nélkül, hogy beteg
lennél! Hány halált szenvedhetsz a nélkül, hogy meghalnál! Egy
hazugság, egy tévedés, egy kétség a kétségbeesésbe dönthet.

«Láttad a színházban a hősöket, a kik ki voltak szolgáltatva a
végső kínoknak, esztelen kiáltásaikkal visszhangoztatták a
színpadot, jajgattak, mint az asszonyok, sírtak, mint a gyermekek
és ezzel kiérdemelték a közönség tapsait. Emlékszel, mennyire
megbotránkoztál ezeken a jajgatásokon, ezeken a kiáltozásokon,
ezeken a panaszokon, olyan férfiaktól, a kiktől csak az
állhatatosság és a szilárdság tényeit kellene várni? Hogyan,
mondtad méltatlankodva, ezek azok a példák, melyeket mint
követendőket tűznek ki, a minták, a melyeket utánzásra ajánlanak!
Attól félnek-e, hogy az ember nem elég kicsiny, elég boldogtalan,
elég gyönge, ha nem tömjéneznek gyöngeségének az erény hamis
álarcza alatt? Fiatal barátom, ezután légy engedékenyebb a színpad
iránt: ime, magad is egyike lettél hőseinek.

«Tudsz tűrni és meghalni, el tudod viselni a kényszerűség
törvényét a fizikai bajokban, de még nem szabtál törvényt szíved
vágyainak és szeretetünkből inkább születik meg életünk
nyugtalansága, mint szükségleteinkből. Vágyaink messzire terjednek,
az erőnk csaknem semmi. Az ember kívánságai révén ezer dologtól
függ, maga-maga révén nem függ semmitől még a saját életétől sem;
mennél több köteléket teremt magának, annál jobban megsokszorozza a
szenvedéseit. Minden csak úgy elmúlik a földön, minden, a mit
szeretünk, elszalad előlünk előbb-utóbb és mi úgy ragaszkodunk
hozzá, mintha örökké kellene tartania. Micsoda rémület Zsófia
halálának merő gyanujára! Hát arra számítottál, hogy örökké fog
élni? Nem hal meg senki az ő korában? Meg kell halnia, gyermekem és
talán te előtted. Ki tudja, életben van-e ebben a pillanatban? A
természet csak egy halálnak tett rabjává téged; te rabjává teszed
magadat egy másiknak. Igy tehát abba a helyzetbe jutsz, hogy
kétszer fogsz meghalni.

«Igy alá lévén vetve szabályozatlan szenvedélyeidnek, mennyire
szánni való leszel! Mindig nélkülözés, mindig veszteség, mindig
aggodalom; sohasem élvezheted, a mid  megmaradt. A félelem,
hogy mindent elveszítesz, megakadályoz, hogy bármid is legyen;
mivel csak a szenvedélyeidet akartad követni, sohasem fogod őket
kielégíteni tudni. Mindig keresni fogod a nyugalmat és mindig futni
fog előled; nyomorult leszel és gonoszszá válsz. És hogy ne lennél
az, mikor nincs más törvényed, mint féktelen vágyaid? Ha nem tudod
elviselni az akaratlan nélkülözéseket, hogy róhatnád őket magadra
akaratlanul? Hogy tudnád feláldozni a hajlamot a kötelességnek és
hogy tudnál ellenállni szívednek, hogy eszedre hallgass? Te, a ki
látni sem akarod többé azt, a ki tudtodra adja szerelmesed halálát,
hogy tudnád látni azt, a ki el akarja venni tőled elevenen, a ki
azt merné neked mondani: Rád nézve meghalt, az erény választja el
tőled? Ha vele kell élned, bármi történik is, akár férjnél van
Zsófia, akár nincs, akár szabad vagy, akár nem, akár szeret vagy
gyűlöl téged, akár odaadják neked, akár megtagadják tőled, az
mindegy, te akarod őt, bírnod kell őt bármi áron. Mondd meg nekem,
mely bűnnél áll meg az, a kinek nincs más törvénye, csak szívének
vágyai és nem tud ellenállni semminek, a mire vágyik?

«Kedves gyermekem, bátorság nélkül nincs boldogság s erény sincs
küzdelem nélkül. Az erény szó az erő-ből származik; az erő az
alapja minden erénynek. Csak az olyan lényé lehet az erény, a mely
természeténél fogva gyönge s akaratánál fogva erős; csak ebben áll
az igaz ember érdeme; és az Istent jónak nevezzük ugyan, de nem
nevezzük erényesnek, mert nincs szüksége erőfeszítésre ahhoz, hogy
jó legyen. Megvártam, a míg abban az állapotban léssz, hogy
megérthess, mielőtt ezt az annyira profanizált szót megmagyaráztam
volna neked. A míg az erény gyakorlása nem kerül semmibe, kevés
szükség van az ismeretére. Ez a szükség akkor áll be, mikor a
szenvedélyek feltámadnak; rád nézve már beállott.

«A midőn a természet teljes egyszerűségében neveltelek, a
helyett, hogy keserves kötelességekről prédikáltam volna neked,
megóvtalak azoktól a bűnöktől, a melyek ezeket a kötelességeket
keservesekké teszik; nem annyira gyűlöletessé tettem előtted a
hazugságot, mint inkább haszontalanná;  nem
annyira arra tanítottalak, hogy add meg mindenkinek, a mi
megilleti, mint inkább hogy csak azzal törődj, a mi a tiéd; inkább
jóvá tettelek, mint erényessé. De a ki csupán csak jó, csak addig
marad az, a míg kellemes annak lennie; a jóság megtörik és tönkre
megy az emberi szenvedélyek ütközése alatt; az az ember, a ki semmi
egyéb, csak jó, csak a maga számára az.

«Mi tehát az erényes ember? Az, a ki le tudja győzni indulatait;
mert akkor követi az eszét, lelkiismeretét, megteszi kötelességét;
a rend állapotában marad és semmi sem tartja meg benne. Idáig te
csak látszólag voltál szabad, csak annak a rabszolgának a kétséges
szabadságát élvezted, a kinek nem parancsoltak semmit. Most légy
valóban szabad, tanulj meg a magad ura lenni; parancsolj szívednek,
oh Emil és erényes leszel.

«Egy másik mesterséget is ki kell tehát tanulnod és ez nehezebb,
mint az első; mert a természet fölment minket a bajok alól,
melyeket reánk ró vagy megtanít elviselni őket, de nem mond nekünk
semmit azokra vonatkozólag, a melyek önmagunktól jönnek ránk,
magunkra hagy bennünket; enged minket szenvedélyeink áldozataiul,
hogy hatalmába essünk hasztalan fájdalmainknak és még
büszkélkedjünk könnyeinkkel, a melyek miatt pirulnunk kellett
volna.

«Ez most az első szenvedélyed és talán az első, a mely méltó
hozzád. Ha férfi módjára kormányozni tudod, ez lesz az utolsó is; a
többieket mind leigázhatod és nem fogsz engedelmeskedni másnak,
mint az erény szenvedélyének.

«Ez a szenvedély nem bűnös, jól tudom, ép oly tiszta, mint a
lelkek, melyek érzik. A becsületesség keltette, az ártatlanság
táplálta. Boldog szerelmesek! az erény varázsa csak szaporítja
számotokra a szerelem varázsát és az édes kötelék, a mely rátok
vár, nem kevésbbé dija okosságotoknak, mint ragaszkodásotoknak. De
mondd meg nekem, mint őszinte férfi, ez az oly tiszta szenvedély
kevésbbé igázott le téged? Kevésbbé lettél a rabja? És ha holnaptól
fogva nem volna már ártatlan, elfojtanád holnaptól fogva? Most van
az ideje, hogy kipróbáld az erődet; mikor már alkalmazni kell,
akkor már késő lesz. Nem az ellenség előtt 
gyakoroljuk harczra magunkat, a háború előtt készülődünk rá; a
háborúba már teljesen előkészülve megyünk.

Tévedés a szenvedélyeket megengedettekre és meg nem engedettekre
osztani fel, hogy az előbbieknek hódoljon az ember s az utóbbiakat
elfojtsa. Valamennyi jó, ha az ember uruk marad, mind rossz, ha
alávetjük magunkat nekik. A természet azt tiltja meg, hogy
hajlamainkat tovább terjeszszük, mint erőnket; az ész azt tiltja
meg, hogy azt akarjuk, a mit nem tudunk elérni, a lelkiismeret nem
azt tiltja meg nekünk, hogy kisértetbe essünk, hanem azt, hogy
legyőzessük magunkat a kisértéstől. Nem mitőlünk függ, hogy
vannak-e szenvedélyeink vagy nincsenek, hanem tőlünk függ, hogy
uralkodjunk rajtuk. Minden érzés, a melyen uralkodunk, jogosult, s
minden érzés, a mely uralkodik rajtunk, bűnös. A férfi nem bűnös
azért, hogy szereti a más feleségét, ha ezt a szerencsétlen
szenvedélyt a kötelesség törvénye által leigázva tartja; ellenben
bűnös, ha a maga feleségét annyira szereti, hogy ennek a
szerelemnek mindent feláldoz.

«Ne várj tőlem hosszadalmas erkölcsi tanításokat; csak egyet
kell neked adnom és ez magában foglalja a többit mind. Légy ember,
tartsd szívedet helyzeted korlátai között. Tanulmányozd és ismerd
meg ezeket a korlátokat: bármily szűkek, az ember nem boldogtalan
addig, a míg közéjük zárkózik; csak akkor az, mikor át akarja őket
hágni; akkor is az, mikor esztelen vágyaiban a lehetőségek sorába
számít olyant, a mi nem oda való; akkor is az, mikor elfelejti
emberi helyzetét, hogy képzelt helyzeteket koholjon magának, a
melyekből mindig visszaesik a maga helyzetébe. Az egyedüli javak,
melyek nélkülözése nehezünkre esik, azok, a melyekről azt hiszszük,
jogunk van rájuk. Elnyerésük nyilvánvaló lehetetlensége felszabadít
tőlük, az óhajtások remény nélkül nem kínoznak. A koldust nem
kínozza az a vágy, hogy vajha király lenne, a király csak akkor
akar Isten lenni, ha azt hiszi, hogy már nem ember.

«Legnagyobb bajaink forrásai a gőg illuziói, de az emberi
nyomorúság szemlélete mindig mérsékeltté teszi a bölcset. A maga
helyén marad, nem izgatódik, hogy kiléphessen  belőle,
nem használja el hasztalanul erőit, hogy élvezze azt, a mit nem tud
megtartani és felhasználva minden erejét arra, hogy jól birja azt,
a mije van, a valóságban ép annyival hatalmasabb és gazdagabb, a
mennyivel kevesebbre vágyik, mint mi. Halandó és veszendő lény
vagyok, fűzzek-e örökre való kötelékeket ezen a földön, a hol
minden változik, a hol minden elmúlik és a honnan holnap el fogok
tünni? Oh Emil, oh fiam, ha téged elveszítnélek, mi maradna meg
belőlem? És mégis meg kell tanulnom téged elveszíteni, mert ki
tudja, mikor fosztatom meg tőled?

«Ha tehát boldogan és okosan akarsz élni, ne fűzd hozzá a
szívedet máshoz, mint a szépséghez, a mely nem pusztul el, hogy a
helyzeted szabjon határt vágyaidnak, hogy kötelességeid előbb
járjanak, mint hajlamaid; terjeszd ki a szükségesség törvényét a
morális dolgokra; tanuld meg elveszíteni azt, a mit elvehetnek
tőled, tanulj meg elhagyni mindent, ha az erény rendeli, tanulj
fölébe emelkedni az eseményeknek, felszabadítani tőlük szívedet a
nélkül, hogy összetépnék, bátornak lenni a balsorsban, hogy ne légy
soha nyomorúságos, szilárdnak lenni kötelességedben, hogy ne légy
soha bűnös. Akkor boldog leszel a sors ellenére is és okos
szenvedélyeid ellenére. Akkor még a törékeny javak birtokában is
olyan gyönyört fogsz találni, a mit semmi sem tud megzavarni; a
tiéid lesznek a nélkül, hogy te az övék lennél és érezni fogod,
hogy az ember, a ki elől elfut minden, csak azt élvezi, a mit tud
elveszteni. Nem lesz, az igaz, illuziód képzelt örömökről, de nem
lesznek meg a fájdalmaid sem, melyek ezeknek gyümölcsei. Sokat
fogsz nyerni ezzel a cserével, mert ezek a fájdalmak gyakoriak és
valódiak, és ezek az örömök ritkák és hiúk. Legyőzve annyi csalfa
képzelődést, le fogod győzni azt is, a mely oly nagy értéket
tulajdonít az életnek. Zavar nélkül fogod átélni életedet és
borzalom nélkül fogod befejezni; tőle is eloldod magadat, mint
minden dologtól. Hányan gondolják rémülettel eltelve, hogy mikor
elhagyják, megszünnek lenni; te tudva semmiségét, azt fogod hinni,
hogy most kezeled. A halál a gonosz életének vége és az igaz
életének kezdete.»

Emil nyugtalansággal vegyes figyelemmel hallgat rám.
 Valami baljóslatú következést vár ettől
az első szótól. Érzi, hogy a mikor megmutatom neki annak szükségét,
hogy gyakorolja lelke erejét, akkor alá akarom vetni ennek a
keserves gyakorlatnak és mint a sebesült, a ki megremeg, mikor a
seborvost közeledni látja s már azt hiszi, érzi sebén a fájdalmas,
de egészséghozó érintést, a mely nem engedi romlásba dőlni.

Bizonytalanul, megzavarodva, türelmetlenül várva, hogy hova
akarok kilyukadni, felelet helyett kérdez, de félénken. Mit kell
tennie? mondja csaknem remegve és föl se merve emelni a szemeit.
«Hogy mit kell tenned?» felelem én szilárd hangon. «El kell hagynod
Zsófiát.» «Mit mondasz?» kiált fel ő felháborodva. «Elhagyni
Zsófiát? Elhagyni őt, megcsalni, árulónak lenni, gazembernek,
hitszegőnek!» «Ugyan!» felelek én félbeszakítva őt. «Hát attól fél
Emil, hogy tőlem tanulja meg ezeket a neveket megérdemelni?» «Nem»
folytatja ő ugyanazzal a hevességgel, «sem tőled, sem mástól;
akaratod ellenére is meg tudnám őrizni a művedet; tudnék tenni
róla, hogy azokat a neveket ki ne érdemeljem.»

El voltam készülve erre az első felbőszülésre; engedem elmúlni
felindulás nélkül. Ha nem volna meg bennem az a mérséklet, melyet
neki prédikálok, ugyan prédikálhatnám neki! Emil sokkal jobban
ismer engem, semhogy képesnek tartson arra, hogy valami rosszat
követeljek tőle és jól tudja, hogy rossz tett volna, ha elhagyná
Zsófiát, abban az értelemben, a melyet ő tulajdonít ennek a szónak.
Megvárja tehát végre, míg kimagyarázom magamat. Erre én újra
beszélni kezdek.

«Hiszed-e kedves Emilem, hogy bármilyen helyzetben van is, lehet
ember boldogabb, mint a milyen te voltál három hónap óta? Ha ezt
hiszed, akkor fölvilágosítlak róla, hogy tévedsz. Mielőtt
megismerted volna az élet gyönyöreit, már kimerítetted boldogságát.
Nincs semmi különb annál a gyönyörnél, a melyet élveztél. Az
érzékek gyönyöre mulandó; a szív szokásszerű állapota ebben mindig
veszít Többet élveztél a remény által, mint a mennyit valaha a
valóságban élvezni fogsz. A képzelődés, a mi feldíszíti azt,
 a mire vágyunk, bírás közben elhagyja.
Az önmaga által létező kényen kívül csak az a szép, a mi nincs. Ha
ez az állapot örökké tarthatott volna, érezhetted volna a legfőbb
boldogságot. De mindaz, a mi az emberrel kapcsolatos, érzi a maga
esendőségét; minden véges, minden mulandó az emberi életben és ha
az az állapot, a mely minket boldoggá tesz, szüntelenül tartana,
élvezésének megszokása megfosztana az ízétől. Ha rajtunk kívül nem
változik semmi, megváltozik a szív; vagy a boldogság hagy el
minket, vagy mi hagyjuk el a boldogságot.

«Mámorod közben méretlenül múlna el az idő. A nyár véget ér,
közeledik a tél. Ha folytatni tudnók is kirándulásainkat, ily zord
időszakban semmiesetre sem engednék meg. Akaratunk ellenére is meg
kell változtatni életmódunkat; a mostani már nem tarthat tovább.
Látom türelmetlen szemeden, hogy ez a nehézség nem hoz zavarba:
Zsófia vallomása és saját vágyad könnyű módot sugall a hó
kikerülésére s hogy ne kelljen utazgatnod, ha meg akarod látogatni.
A megoldás kétségkívül kényelmes, de ha eljön a tavasz, elolvad a
hó és megmarad a házasság; már pedig minden évszakra kell
gondolni.

«Nőül akarod venni Zsófiát, holott nincs is még öt hónapja, hogy
ismered. Nőül akarod venni, nem azért, mert hozzád illik, hanem
mert tetszik neked, mintha a szerelem soha nem tévedne az
összevalóság dolgában és mintha a kik azon kezdték, hogy szerették
egymást, nem végeznék soha azon, hogy gyűlölik egymást. Zsófia
erényes, tudom, de vajjon elég-e ez? Elég-e, ha az emberek
tisztességesek, arra, hogy összevalók legyenek? Nem az erényét
vonom kétségbe, hanem a jellemét. Megmutatja-e magát egy nő jelleme
egy nap alatt? Tudod-e, hány helyzetben kellett volna őt látnod,
hogy kedélyét alaposan ismerd? Négy hónapi ragaszkodás neked
biztosíték egy egész életre? Lehet, hogy két hónapi távollét
elfeledteti őt veled; talán van valaki, a ki csak a te távollétedre
vár, hogy kitöröljön szívéből tégedet; talán visszatérésedkor ép
oly közömbösnek találnád, mint a mily gyöngédnek találtad eddig. Az
érzések nem függnek az elvektől; ő azért megmaradhat nagyon
tisztességesnek,  de nem szeret többé. Hajlandó vagyok
azt hinni, hogy állhatatos és hű marad, de ki felel neked róla és
ki fele neki rólad, ha magatok nem tettétek magatokat próbára?
Addig akartok ezzel a próbával várni, a míg hiábavalóvá lesz? Addig
akartok várni egymás megismerésével, a mikor már nem tudtok elválni
egymástól?

«Zsófia nincs még tizennyolcz éves, te alig multál huszonkettő;
ez a szerelem kora, de nem a házasságé. Micsoda családapa és
családanya! Bizony, hogy gyermekeket tudjatok nevelni, várjatok
legalább addig, a míg magatok nem lesztek gyermekek. Tudod-e, hogy
hány fiatal nőnek gyöngítette meg a szervezetét az időnek előtte
kiállott terhesség, hánynak rontotta meg az egészségét, rövidítette
meg az életét? Tudod-e hány gyermek maradt beteges és gyönge, mert
nem eléggé kifejlődött testben tápláltattak? Ha az anya és a
gyermek egyszerre nőnek és ha a növekvéshez szükséges anyag
megoszlik kettejük között, sem az egyiknek, sem a másiknak nincs
meg az, a mit a természet neki szánt. Hogy lehetne tehát, hogy
ettől ne szenvedjenek mind a ketten? Vagy nagyon rosszul ismerem
Emilt, vagy pedig ő inkább szeretne később erőteljes nőt és
gyermekeket, mintsem az ő életük és egészségük rovására elégítse ki
mohóságát.

«Beszéljünk rólad. A férj és apa állapotába kívánva jutni,
megfontoltad-e a kötelességeket? Családapává válva az állam tagjává
leszel. És mit tesz az, az állam tagjának lenni? Tudod-e?
Tanulmányoztad emberi kötelességeidet, de ismered-e a polgár
kötelességeit? Tudod-e, mi a kormány, törvény, haza? Tudod-e, mily
áron van megengedve élned és kiért kell meghalnod? Azt hiszed,
megtanultál mindent, holott nem tudsz még semmit. Mielőtt helyet
foglalnál a polgári rendben, tanuld meg ismerni és tudd meg, milyen
rang felel meg benne neked.

«Emil, el kell válnod Zsófiától, nem mondom, hogy el kell
hagynod: ha erre képes volnál, akkor ő nagyon boldog lehetne, hogy
nem ment hozzád nőül. El kell válnod tőle, hogy méltóvá légy hozzá.
Ne légy oly hiú, hogy azt hidd, máris megérdemled őt. Oh, mennyit
kell még tenned! Teljesítsd  ezt a nemes feladatot;
tanuld meg elviselni a távollétet, nyerd meg a hűség jutalmát, hogy
visszatérésedkor legyen valamid, a mit becsületedre számíthatsz
előtte és ne mint kegyet kérhesd a kezét, hanem mint jutalmat.»

Nem lévén még gyakorolva az önmagával való küzdésben, nem lévén
még hozzászokva, hogy az egyik dologra vágyakozzék, egy másikat
pedig akarjon, a fiatal ember nem adja meg magát, ellenáll,
vitatkozik. Miért tagadná meg magától a boldogságot, a mely reá
vár? Nem azt jelentené-e, ha késlekedik elfogadni, mint hogy nem
becsüli meg a keveset, a melyet nyujtanak neki? Szükség van-e rá,
hogy eltávolodjék tőle, hogy megtudja azt, a mit tudnia kell? És ha
ez szükséges is, miért ne hagyhatná neki visszatérésének biztos
zálogát feloldhatatlan kötelékekkel? Csak a férje lehessen s kész
engem követni, csak legyenek egyesítve s félelem nélkül fog tőle
elválni. «Egyesülni, hogy elváljatok! Kedves Emilem, micsoda
ellentmondás ez! Az megeshetik, hogy a szerelmes meg tud élni
szerelmese nélkül, de a férjnek nem szabad szükség nélkül elhagyni
nejét. Látom, halasztásodnak akaratod ellenére valónak kell lennie,
hogy aggodalmaid elcsituljanak, azt kell, hogy mondhasd Zsófiának,
hogy akaratod ellenére válsz el tőle. Jól van hát, légy nyugodt és
miután nem engedelmeskedel az észnek, ismerj meg egy más urat. Nem
felejtetted el a szerződést, melyet velem kötöttél. Emil, el kell
válnod Zsófiától; akarom.»

Erre a szóra Emil lehajtja fejét, elhallgat, elgondolkodik egy
pillanatra és aztán szilárdan rám nézve ezt mondja: «Mikor
indulunk?» «Nyolcz nap mulva – mondom neki – elő kell készíteni
Zsófiát erre az elutazásra. A nők gyöngébbek, kimélettel tartozunk
nekik és ez a távollét nem lévén rá nézve kötelesség, mint a hogy
rád nézve az, neki joga van rá, hogy kevesebb bátorsággal
viselje.»

Nagyon erős kisértetbe esem, hogy ifjú embereim szerelmének
naplóját egész elválásukig folytassam; de már régóta élek vissza
olvasóim türelmével; legyünk rövidek, hogy valahára végére jussunk.
Mer-e Emil szerelmese elé azzal a biztonsággal lépni, mint a milyet
barátjával szemben  tanusított? A magam részéről én hiszem;
épen szerelmének igazságából kell ezt a biztonságot meríteni.
Nagyobb zavarban volna előtte, ha inkább nehezére esnék elválni
tőle; mint bűnös válna el tőle és ez a szerep mindig zavarba ejtő
egy becsületes emberre nézve; de mennél többe kerül neki ez az
áldozat, annál jobban becsületére válik maga-magának az előtt, a ki
az elválást kínossá teszi rá nézve. Nem fél attól, hogy
félremagyarázza az indító okot, mely őt vezeti. Mintha minden
tekintetével ezt mondaná: «Oh Zsófia, olvass szívemben és légy hű;
a szerelmesed nem erény nélkül való.»

A büszke Zsófia viszont igyekszik méltósággal elviselni a
váratlan csapást, a mely éri. Erőlködik, hogy megindulás nélkül
valónak látszassék, de mivel nincs meg benne, mint Emilben, a harcz
és a győzelem becsülete, szilárdsága nem áll annyira helyt. Sír,
jajgat akarata ellenére és a félelem attól, hogy elfelejtik, csak
annál élesebbé teszi az elválás fájdalmát. Nem szerelmese előtt
sír, nem előtte mutatja ki rettegését, inkább megfulladna, semhogy
egy sóhajt hallasson jelenlétében; én nekem mondja el panaszait, én
látom könnyeit, engem fogad bizalmasául. A nők ügyesek és tudnak
tettetni: mennél többet zúgolódik titokban zsarnokságom ellen,
annál jobban igyekszik hízelegni nekem; érzi, hogy a sorsa a
kezemben van.

Vigasztalom, biztatom, felelősséget vállalok előtte
szerelmeséről, vagyis inkább férjéről: csak őrizze meg ugyanazt a
hűséget, melyet Emil fog tanusítani iránta, esküszöm, két év alatt
férje lesz. Eléggé becsül engem, hogy elhigyje, hogy nem akarom
megtéveszteni. Én vagyok mindkettejük kezessége a másik irányában.
Az ő szíveik, erényük, becsületességem, szüleik bizalma, minden
megnyugtatásukra szolgál. De mit ér az ész a gyöngeséggel szemben?
Úgy válnak el, mintha soha többé nem látnák egymást.

Zsófia most Eucharis bánatára gondol és azt hiszi, ő is az
Eucharis helyében van. Ne hagyjuk távollétünk alatt újra föléledni
ezt a fantasztikus szerelmet. Zsófia, mondom neki egy nap,
cseréljen Emillel könyveket. Adja neki a Telemachusát, hogy
megtanuljon hasonló lenni hozzá, ő pedig  adja
önnek a Spectateurt,149) melyet ön szeret olvasni. Tanulmányozza benne a
tisztességes asszonyok kötelességeit és gondoljon arra, hogy két év
mulva ezek a maga kötelességei lesznek. Ez a csere tetszik
mindkettejüknek és megszerzi bizalmukat. Végre eljő a szomorú nap,
el kell válni.

Zsófia tiszteletreméltó apja, a kivel én teljesen megállapodtam,
megölel engem, mikor elbúcsúzom tőle, aztán félrehíva engem, komoly
hangon és nyomatékos hangsúlylyal ezeket a szavakat mondja:
«Megtettem mindent, hogy önt kielégítsem; csak egy szó mondani
valóm van még. Gondoljon arra, hogy a tanítványa a leányom ajkain
pecsételte meg házassági szerződését.»

Mily különbség a két szerelmes magatartásában! Emil heves,
forró, izgatott, magán kívül kiáltoz, könnypatakokat ont az apa, az
anya, a lány kezére, zokogva ölel meg mindenkit a házban és
ezerszer ismétli ugyanazokat a dolgokat olyan összevisszaságban, a
mely nevetséges volna minden más helyzetben. Zsófia komor, sápadt,
a szeme fénytelen, a tekintete sötét, mozdulatlan marad, nem szól
semmit, nem sír, nem lát senkit, még Emilt sem. Hiába fogja meg
Emil a kezét, hiába szorítja őt karjaiba, mozdulatlan marad,
érzéketlen könnyei iránt, gyöngédsége iránt, minden iránt, a mit
tesz; rá nézve már elutazott. Mennyivel meghatóbb ez a látvány,
mint szerelmesének tüntető siránkozása és zajos fájdalma! Emil
látja ezt, érzi, el van tőle keseredve; nagy nehezen elvonszolom;
ha még egy pillanatig hagynám, nem akarna elutazni. El vagyok
ragadtatva, hogy ezt a szomorú képet viszi el magával. Ha valaha is
kisértetbe esnék, hogy elfelejtse, mivel tartozik Zsófiának, csak
eszébe kell hogy juttassam, milyennek látta távozása pillanatában s
egészen el kell hogy idegenedve legyen a szíve, ha nem tudom
visszavezetni hozzá. 



AZ UTAZÁS.

Azt kérdik, jó-e, ha a fiatal emberek utaznak; sokat is
vitatkoznak erről. Ha máskép tennék fel a kérdést és azt kérdeznék,
vajjon jó-e, ha az ember világlátott, talán kevesebbet
vitatkoznának.

A könyvekkel való visszaélés megöli a tudományt. Abban a
hiszemben, hogy tudják, a mit olvastak, azt hiszik, föl vannak
mentve attól, hogy megértsék. Tulságos sok olvasmány csak arra jó,
hogy képzelődő tudatlanokat neveljen. Az irodalomnak összes
korszakai között nincs egy sem, a mikor annyit olvastak volna, mint
manapság és nincs egy sem, a mikor kevésbbé lettek volna
tudósok.150) Európa összes országai
közt nincs egy sem, a melyben annyi történetet, értekezést és
útleírást nyomtatnának, mint Francziaországban és nincs egy sem, a
hol kevésbbé ismernék más népek szellemét és erkölcseit. Ennyi
könyv elhanyagoltatja velünk a világ könyvét, vagy ha olvassuk is
még, mindenki a maga helyén marad. Ha ez a szó: hogy lehet
valaki perzsa? ismeretlen volna előttem, hallomás útján is
kitaláltam volna, hogy abból az országból ered, a hol a nemzeti
előítéletek legjobban uralkodnak és abból a fajból, mely legjobban
elterjeszti őket.

A párisi azt hiszi, ismeri az embereket, holott csak a
francziákat ismeri; városában, mely mindig tele van idegenekkel,
úgy néz minden idegenre, mint valami szokatlan jelenségre, a
melyhez hasonló nincs több az egész világegyetemben. Közelről kell
hogy látta légyen az ember ennek a nagy városnak a polgárait,
köztük kell hogy lakott légyen, hogy elhigyje, hogy annyi észszel
olyan ostoba lehet valaki. S az a különös a dologban, hogy
mindegyikük tán tízszer  is olvasta annak az országnak a
leírását, a melynek egyik lakója olyan álmélkodásba ejti.151)

Nagyon is nehéz feladat, hogy egyszerre kell megvilágítani az
írók előítéleteit és a magunkéit, hogy eljussunk az igazsághoz.
Útleírások olvasásával töltöttem az életemet és nem találtam köztük
kettőt, a melyekből ugyanazt a fogalmat kaptam volna ugyanarról a
népről. Összehasonlítva azt a keveset, a mit megfigyelhettem,
azzal, a mit olvastam, végre is felhagytam az utazókkal és
sajnáltam az időmet, a melyet arra fordítottam, hogy tanuljak
olvasásukból, meggyőződve arról, hogy mindenféle megfigyelések
dolgában nem olvasni kell, hanem látni. Ez igaz volna ebben az
esetben akkor is, ha minden utazó őszinte volna s nem mondana mást,
mint a mit látott s a mit hisz és ha az igazságot csak azokkal a
hamis színekkel leplezné el, amelyeket szeme előtt fölvesz. De mi
lesz abból, ha még hazugságaikból és rosszhiszeműségükből is ki
kell hámozni?

Hagyjuk tehát a könyvek tanulságát, melyeket dicsérnek előttünk,
azoknak, akik arra valók, hogy beérjék velük. Arra jó ez, mint
Hulle Rajmund művészete, hogy megtanítson fecsegni arról, a mit az
ember nem tud.152) Arra jó, hogy tizenötéves
Plátókat képezzen, hogy a társas összejöveteleken filozofáljanak és
Paul Lucas vagy Tavernier153) után kitanítsák a társaságot Egyiptom és India
szokásáról. 

Megczáfolhatatlan elvül állítom fel, hogy a ki csak egy népet
látott, nem ismeri az embereket, hanem csak azt a pár embert
ismeri, a kikkel együtt élt. Ez tehát egy másik módja az utazás
kérdése föltevésének: Elég-e, ha a jól nevelt ember csak
honfitársait ismeri vagy pedig fontos-e neki, hogy ismerje az
embereket általában? Ebben nincs sem vita, sem kétség. Lám, egy
nehéz kérdés megoldása menynyire függ néha attól, hogy miként van a
kérdés föltéve.

De hogy tanulmányozzuk az embereket? Be kell-e járni az egész
világot? El kell-e menni Japánba, hogy az európaiakat megfigyeljük?
Hogy ismerjük a fajt, ismernünk kell-e minden egyént? Nem; vannak
emberek, a kik annyira hasonlítanak egymáshoz, hogy nem éri meg a
fáradságot, hogy külön-külön tanulmányozzuk őket. A ki látott tíz
francziát, az látta az összes francziákat. Bár az angolokról és
néhány más népről nem lehet ugyanezt mondani, mindazáltal bizonyos,
hogy minden nemzetnek megvan a maga saját különleges jelleme, a
melyet indukczió útján meg lehet ismerni, nem egyetlen tagjának,
hanem többnek megfigyelése révén. A ki összehasonlított tíz népet,
az ismeri az embereket, valamint hogy az, a ki látott tíz
francziát, az ismeri a francziákat.

Hogy az ember tájékozódjék, ahhoz nem elég beutazni az
országokat, tudni kell utazni. Hogy meg tudjon figyelni, ahhoz az
kell, hogy szeme legyen és a felé a tárgy felé fordítsa, a melyet
meg akar ismerni. Sok ember van, a kit az utazás még kevésbbé
világosít fel, mint a könyvek, mert nem ismerik a gondolkodás
művészetét, mert olvasás közben legalább az író vezeti szellemüket
és mert utazás közben nem tudnak önmaguktól semmit meglátni. Mások
nem tanulnak, mert nem akarnak tanulni. A czéljuk annyira más, hogy
ez a czél nem is érinti őket; csak rendkívüli véletlenség dolga, ha
az ember pontosan meglátja azt, a mivel nem törődik. A világ összes
népei közül a franczia utazik legtöbbet, de el levén telve a maga
szokásaival, összezavar mindent, a mi nem hasonlít hozzájuk. A
világ minden zugában vannak francziák. Nincs az az ország, a hol
több világlátott embert lehet találni, mint Francziaországban.
Minda  mellett mégis Európa összes népei közül
az, a mely legtöbbet látott közülük, ismeri őket legkevésbbé. Az
angol is utazik, de más módon; ez a két nép mindenben ellenkező
kell hogy legyen. Az angol nemesség utazik, a franczia nemesség nem
utazik; a franczia nép utazik, az angol nép nem utazik. Ez a
különbség az én szememben az utóbbinak válik becsületére. A
francziák mindig valami érdek szempontjából utaznak, az angolok
ellenben nem mennek szerencsét próbálni más nemzetek közé,
legfeljebb kereskedés végett és tele marokkal; mikor utaznak
valahova, azért teszik, hogy forgassák a pénzüket, nem pedig hogy
szorgalmukból éljenek; sokkal büszkébbek, semhogy idegenben
hajlongjanak. Ez az oka annak is, hogy többet tanulnak idegenben,
mint a francziák, a kiknek egészen más czél van a szemük előtt. Az
angoloknak is megvannak a maguk nemzeti előítéletei, sőt több
előítéletük is van, mint bárki másnak, de ezek az előítéletek nem
annyira a tudatlanságból erednek, mint inkább büszkeségből
származnak, a francziáé a hiúságból.

Valamint a legkevésbbé művelt népek általában a legbölcsebbek,
ép úgy, a kik legkevesebbet utaznak, azok utaznak legjobban, mert
kevésbbé lévén előrehaladva hiábavaló tanulmányainkban és kevésbbé
lévén elfogulva hiábavaló kíváncsiságuk czéljaitól, egész
figyelmüket arra fordítják, a mi valóban hasznos. A spanyolokon
kívül alig tudok mást, a ki így utazik. Míg a franczia az illető
ország művészeihez szaladgál, az angol lerajzoltat valami antik
dolgot, a német pedig elviszi albumát az összes tudósokhoz, a
spanyol csöndesen tanulmányozza a kormányzatot, az erkölcsöket, a
rendőrséget, ő az egyedüli a négy közül, a ki hazatérve valami
hazájára hasznos tanulságot hoz magával abból, a mit látott.

A régiek keveset utaztak, keveset olvastak, kevés könyvet
csináltak és mégis látni azokból a könyvekből, melyek ránk
maradtak, hogy jobban megfigyelték egymást, mint a hogy mi
kortársainkat megfigyeljük. A nélkül, hogy vissza kellene mennünk
Homeros írásaihoz, az egyedüli költőéhez, a ki azokba az országokba
visz minket, a melyeket leír nekünk, nem lehet elvitatni
Herodotostól azt az érdemet, hogy  jobban lefestette a
szokásokat történeti könyvében, bár inkább elbeszélés, mint
elmélkedés módján, mint a mi összes történetíróink, a kik
túlhalmozzák könyveiket arcképekkel és jellemrajzokkal. Tacitus
jobban írta le a maga korabeli germánokat, mint bármely író a mai
németeket. Tagadhatatlan, hogy a kik jártasak az ókori történetben,
jobban ismerik a görögöket, a kárthágóiakat, a rómaiakat, a
gallokat, a perzsákat, mint a mennyire napjainkban bármely nép
ismeri a szomszédait.

Meg kell vallani azt is, hogy a népek eredeti jellemvonásai
napról-napra jobban elhalványulnak s ezért sokkal nehezebb is őket
megfogni. Abban a mértékben, a hogy a fajok keverednek és a népek
elegyülnek, lassankint eltünni látjuk azokat a nemzeti
különbségeket, melyek egykor első pillantásra szembetüntek. Egykor
minden nemzet még jobban bezárkózott önmagába, kevesebb volt a
közlekedés, kevesebb az utazás, kevesebb a közös vagy ellentétes
érdek, kevesebb a politikai és társadalmi kapcsolat nép és nép
között, nem volt annyi tárgyalásnak nevezett uralkodói
okvetetlenkedés, nem volt annyi rendes vagy állandó nagykövet; a
nagy hajóutak ritkák voltak; kevés volt a messze tájakkal való
üzleti érintkezés és a mi kevés volt is, azt vagy az uralkodó maga
végezte, a ki ebben idegenek szolgálatait használta, vagy kevés
becsben álló emberekkel végeztette, a kik ugyan nem voltak hangadók
senkire nézve és nem hozták egymáshoz közelebb a népeket. Most
százszorta több kapocs van Európa és Ázsia közt, mint a mennyi
egykor Gallia és Spanyolország között volt; Európa egymaga
szétdaraboltabb volt, mint ma az egész föld.

Tegyétek ehhez hozzá, hogy a régi népek többnyire autochtonoknak
vagy őslakóknak érezték magukat hazájukban s elég régóta laktak
benne, hogy elveszítsék azoknak a távoli koroknak emlékezetét, a
mikor őseik ott megtelepedtek és hogy az éghajlatnak elég ideje
legyen arra, hogy tartós benyomással legyen rájuk; ellenben nálunk
a rómaiak betörése után a barbárok legutóbbi bevándorlásai mindent
összekevertek és összezavartak. A mai francziák nem az egykori nagy
szőke és fehértestű nép; a görögök már nem  azok a
művészi mintának termett szép emberek, még a rómaiak alakja is
megváltozott jellem és természet dolgában; a Tatárországból eredő
perzsák napról-napra vesztenek valamit eredeti csunyaságukból a
cserkesz vér keveredése folytán; az európaiak többé nem gallok,
germánok, ibériaiak, allobrogok; nem egyebek mind, mint testalkat
és még inkább erkölcsök dolgában elkorcsosult szkythák.

A fajok ókori megkülönböztetései, a levegő és a terület
minéműségei ezért jelölték éberebben a népek véralkatát, alakját,
szokásait, jellemét, mint a hogy az napjainkban jelölődik, a mikor
az európaiak állhatatlansága nem enged időt semmiféle természeti
oknak, hogy megtegye a maga benyomását, a mikor az erdők ki vannak
irtva, a mocsarak kiszárítva, a föld egyformábban, bár rosszabbul
van művelve s így még fizikailag sem marad meg ugyanaz a különbség
föld és föld s ország és ország között.

Hasonló megfontolások mellett talán kevésbbé sietnének
nevetségessé tenni Herodotost, Ktesiászt, Pliniust, a miért a
különböző országok lakóit élesen megkülönböztetett eredeti
jellemvonásokkal és különbségekkel írták le, a melyeket ma már nem
látunk rajtuk. Ugyanazokat az embereket kellene újra feltalálnunk,
hogy felismerjük bennük ugyanazokat az alakokat; az kellene, hogy
semmi sem változtatta légyen meg őket, hogy ugyanolyanok
maradhassanak. Ha egyszerre megtekinthetnők mindazokat az
embereket, a kik egykor voltak, lehet-e abban kétség, hogy
évszázadról-évszázadra nagyobb változásokat találnánk, mint a
milyen különbségek ma nemzet és nemzet közt vannak?

Ugyanakkor, a mikor a megfigyelések nehezebbek lesznek, egyúttal
hanyagabbul és rosszabbul is végzik őket; ez is egyik oka annak,
hogy az emberi nem természetrajzára vonatkozó kutatásaink oly kevés
sikerrel járnak. Az a tanulság, melyet az utazásból levonunk, ahhoz
a czélhoz igazodik, melyért az utazásra vállalkoztunk. Ha ez a czél
egy filozófiai rendszer, az utazó mind csak azt látja, a mit látni
akar; ha ez a czél valami érdek, fölemészti azoknak minden
figyelmét, a kik ráadják magukat. A kereskedés és az ipar, a mely
összeelegyíti és összekeveri a népeket, megakadályozza  őket
abban is, hogy tanulmányozzák egymást. Ha tudják, hogy mi hasznot
húzhatnak egymásból, mi egyéb tudnivalójuk van még?

Hasznos az embernek ismerni mindazokat a helyeket, a hol élni
lehet, hogy aztán kiválogathassa azokat, a hol a legkényelmesebben
lehet élni. Ha mindenki elég volna magamagának, nem volna neki
fontos dolog, hogy többet ismerjen, mint annak az országnak
területét, a mely el tudja tartani. A vad ember, a kinek nincs
szüksége senkire és nem sóvárog semmire a világon, nem ismer és nem
is igyekszik ismerni más országot, mint a magáét. Ha kénytelen
tovább terjeszkedni, hogy meg tudjon élni, elkerüli az emberek
lakta helyeket; csak az állatokkal van dolga s csak rájuk van
szüksége, hogy táplálni tudja magát. De minekünk, a kiknek a
társadalmi életre szükségünk van és a kik nem tudunk már ellenni
emberevés nélkül, mindegyikünknek az az érdeke, hogy azokat a
vidékeket járjuk, a hol több az ember. Ezért özönlik mindenki
Rómába, Párisba, Londonba. Az emberi vért mindig a fővárosokban
adják legolcsóbban. Így csak a nagy népeket ismerik s a nagy népek
mind hasonlók egymáshoz.

Azt mondják, vannak tudósaink, a kik tanulmányozás czéljából
utaznak. Ez tévedés, a tudósok is ép úgy érdekből utaznak, mint
mások. Plátók, Pythagorások nincsenek már, vagy ha vannak,
bizonyára messze tőlünk. A mi tudósaink csak az udvar rendeletére
utaznak; kiküldik őket, szabad ellátást adnak nekik, megfizetik
őket, hogy nézzék meg ezt vagy azt a dolgot, a mely bizonyosan nem
az erkölcsre tartozó dolog. Erre az egyetlen dologra kell
fordítaniok minden idejüket; sokkal becsületesebb emberek, semhogy
lopnák a pénzüket. Ha a kíváncsiak bármely képzelhető országban
utaznak a maguk költségére, sohasem azért teszik, hogy az embereket
tanulmányozzák, hanem azért, hogy oktassák őket. Nem tudásra van
szükségük, hanem fitogtatásra. Hogy tanulhatnák meg útjaikon
lerázni az előítélet jármát? Hiszen csak ennek kedvéért
utaznak.

Nagy különbség van a között, vajjon azért utazik-e valaki, hogy
lássa az országot vagy azért, hogy lássa a népeket.  Az
előbbi mindig a kíváncsiak czélja, az utóbbi számukra csak mellékes
dolog. Annak, a ki filozofálni akar, ellenkezőleg kell eljárni. A
gyermek megfigyeli a tárgyakat, míg majd meg tudja figyelni az
embereket. Az embernek a hozzá hasonlók megfigyelésén kell kezdeni
és aztán figyeli meg a dolgokat, ha marad rá ideje.

Hibás okoskodás tehát azt következtetni, hogy az utazás
haszontalan, azért, mert rosszul utaznak. De ha elismerjük az
utazás hasznosságát, ebből az következik-e, hogy mindenkinek való?
Távolról sem; ellenkezőleg csak nagyon kevés embernek való, csak
azoknak az embereknek való, a kik elég szilárdak önmagukban, hogy
meghallgassák a tévedés tanulságát a nélkül, hogy félrevezettessék
magukat és hogy lássák a bűn példáját a nélkül, hogy elragadtassák
magukat. Az utazás a maga hajlama irányába tereli az ember
természetét és segít végleg jóvá vagy roszszá tenni az embert.
Mindenki, a ki hazatér a világjárásból, visszatérésekor az, a mi
egész életében lesz: többen kerülnek haza közülök gonosztevőkül,
mint jókul, mert többen indulnak el rosszra, mint jóra hajlamosak.
A rosszul nevelt és rosszul vezetett fiatal emberek utazásuk közben
magukra veszik azoknak a népeknek összes bűneit, melyeket bejártak
és egyet sem azok közül az erények közül, melyekkel ezek a bűnök
elegyedve vannak: de a kik szerencsésen születtek, azok, a kiknek
jó természetét jól ápolták és a kik a tanulás valódi szándékával
utaznak, valamennyien jobbakul és okosabbakul jönnek vissza, mint a
hogy elindultak. Így fog utazni az én Emilem; így utazott az a jobb
korhoz méltó fiatal ember, a kinek kiválóságát bámulta a meglepett
Európa, a ki meghalt hazájáért élete virágjában, holott
megérdemelte hogy éljen és kinek sírja, csupán erényeivel díszítve,
idegen kézre kellett hogy várjon, a mely megtisztelje azzal, nogy
virágot hintsen rá.154)

Mindennek, a mi észszerűségből történik, kell hogy szabályai
legyenek. Az utazásnak is, ha úgy tekintjük, mint a nevelés egy
részét, meg kell hogy legyenek a maga szabályai.  Utazni,
csakhogy utazzon az ember, annyi, mint kóborolni, csavargónak
lenni; még tanulmány czéljából utazni is nagyon bizonytalan czél;
az a tanulmány, melynek nincs meghatározott czélja, nem ér semmit.
Valami kézzelfogható érdeket adnék a fiatal embernek tanulásában és
ez az érdek, ha jól van megválasztva, a tanulás módját is
megállapítja. Ez mindig a sorrendje a módszernek, melyet alkalmazni
igyekeztem.

Miután most már más lényekkel való fizikai vonatkozásaiban s a
többi emberekkel való erkölcsi vonatkozásaiban szemlélte magát,
hátra van még, hogy polgártársaival való társadalmi vonatkozásaiban
szemlélje magát. Ehhez az kell, hogy kezdje a kormányzat
természetének általában, a kormányzat különböző formáinak s végül
annak a bizonyos kormányzatnak tanulmányozásán, a mely alatt
született, hogy megtudja, való-e neki benne élni; mert olyan jognál
fogva, melyet semmi sem vitathat el, minden ember, mikor nagykorú
és a maga ura lesz, egyúttal ura lesz annak is, hogy feloldja magát
az alól a szerződés alól, mely által a közösséghez van fűzve s
elhagyja azt az államot, a melyben ez a közösség fennáll. Csak az
ész korában való benne tartózkodás által van hivatva
hallgatólagosan megerősíteni a kötelezettséget, melyet ősei
vállaltak. Megszerzi a jogot, hogy lemondjon a hazájáról, ép úgy,
akár apai örökségéről; a születés helye, továbbá a természet
adománya s csak a maga tulajdonától válik meg, mikor lemond róla. A
szigorú jog szerint minden ember szabad marad a maga koczkázatára
bármely helyen, a hol születik, hacsak nem veti alá magát önként a
törvényeknek, hogy megszerezze az általuk való védelemre való
jogot.

Azt fogom tehát neki mondani, például: Mostanáig vezetésem alatt
éltél, nem voltál abban a helyzetben, hogy magad kormányozd
magadat. De közeledel ahhoz a korhoz, mikor a törvények meghagyják
neked a vagyonodról való rendelkezés jogát s a magad urává tesznek.
Egyedül fogod magadat találni a társadalomban, függésben mindentől,
még örökségedtől is. Háztartást szándékozol alapítani; ez a szándék
dicséretre méltó, egyike az ember kötelességeinek, de  mielőtt
megházasodnál, tudni kell, milyen ember akarsz lenni, mivel akarod
életedet eltölteni, mily intézkedéseket akarsz tenni, hogy
biztosítsd a magad és családod kenyerét, mert bár az ilyen gondot
nem kell fődologgá tenni, egyszer mégis csak kell reá gondolni. Az
emberek függésének akarod magadat alávetni, a melyet megvetsz?
Olyan társadalmi kapcsolatok szerint akarod-e sorsodat
megállapítani és helyzetedet megszilárdítani, a melyek örökké mások
rendelkezésének vetnek alá és arra kényszerítenek, hogy el akarva
kerülni a gazembereket, magad is gazemberré légy?

Erre leírom neki mindazokat a lehetséges eszközöket, melyekkel
vagyonát hasznosíthatja, akár üzletekkel, akár hivatalokban, akár
pénzügyletekben és megmutatom neki, hogy nincs köztük egy sem, a
mely ne járna koczkázattal, a mely ne juttatná kényes és függő
helyzetbe és ne kényszerítené, hogy szokásait, érzéseit,
magaviseletét mások példája és előítéletei szerint szabja meg.

«Van annak – fogom neki mondani – más módja is, hogy az ember
felhasználja idejét és személyét: katonai szolgálatba állni, azaz
potom áron bérbeadni magát, hogy elmegy olyan embereket üldözni, a
kik nem tettek neki semmi rosszat. Ez a mesterség nagy becsben áll
az emberek előtt és valami rendkívüli dolgot látnak azokban, a kik
nem valók semmi másra, csak erre. Ezenfelül épen nem ment fel a
többi segélyforrás alól, csak annál szükségesebbé teszi neked őket;
mert ennek az osztálynak a becsületéhez tartozik az is, hogy tönkre
juttatja azokat, a kik rászánják magukat. Igaz, hogy nem jutnak
mind tönkre; sőt észrevétlenül divatba kezd jönni, hogy
meggazdagszanak benne, mint a többi foglalkozásokban, de ha
megmagyarázom, hogy fognak hozzá azok, a kiknek sikerül, alig
hiszem, hogy kedvet keltek benned utánzásukra.

«Meg fogod tudni azt is, hogy ebben a foglalkozásban is nincs
többé szó sem bátorságról, sem kiválóságról, legfeljebb az
asszonyoknál; sőt ellenkezőleg a leginkább csúszó-mászó, a
legaljasabb, a legszolgaibb áll mindig a legnagyobb becsben; hogyha
elszánnád magadat, hogy a lehető legjobban csinálod mesterségedet,
megvetnének, gyűlölnének,  talán el is kergetnének, legalább is
elhalmoznának mellőzésekkel és félretolna minden bajtársad, a miért
a futóárokban teljesíted szolgálatodat, míg a többiek a
toilette-asztalnál teljesítik.

Nincs kétség, hogy mindezek a különböző foglalkozások nem nagyon
vannak kedvére Emilnek. «Ugyan! – fogja nekem mondani – hát
elfelejtettem ifjúságom játékait? Elvesztettem tán szavamat?
Kimerült-e az erőm? Nem tudok-e dolgozni? Mit törődöm én minden
szép foglalkozásoddal és az emberek minden ostoba véleményével? Nem
ismerek más dicsőséget, mint hogy jótékony és igazságos legyek, nem
ismerek más boldogságot, mint hogy függetlenül éljek azzal, a kit
szeretek, minden nap megszerezve munkámmal az étvágyamat és
egészségemet. Mindezek a kellemetlenségek, melyekről beszélsz, nem
érintenek engem. Nem akarok én más vagyont, mint egy kis tanyát a
világ valamely zugában. Minden kapzsiságomat abba vetném, hogy ezt
értékessé tegyem és nyugtalanság nélkül élnék. Zsófia és a
szántóföldem, – és gazdag leszek.»

«Igen, barátom, elég boldogság a bölcsnek egy nő és egy mező, a
mely az övé; de ezek a kincsek bármily szerények, nem oly
mindennapiak, mint a hogy te gondolod. A legritkábbat megtaláltad;
beszéljünk a másikról.

«Egy mező, a mely a tied, kedves Emilem, mely helyen választanád
ezt ki? A föld mely zugában mondhatnád: Itt magam ura vagyok és ura
annak a darab földnek, a mely a tulajdonom? Azt kitudhatni, hogy
mely helyeken könnyű meggazdagodni, de ki tudja, hol tud az ember
meglenni gazdagság nélkül? Ki tudja, hol lehet függetlenül és
szabadon élni a nélkül, hogy az ember kénytelen volna rosszat tenni
bárkinek is és a nélkül, hogy félnie kellene, hogy mások tesznek
neki rosszat? Azt hiszed, oly könnyű megtalálni azt az országot, a
hol mindig szabad becsületes embernek lenni? Ha van jogosult és
biztos módja annak, hogy ravaszságok, terhes kötelezettségek és
függés nélkül fentartsa magát az ember, akkor megvallom, csak abban
van az, ha az ember a keze munkájából él, a maga földjét művelve;
de hol az az állam, a hol az ember azt mondhatja: az a föld,
 melyet taposok, az enyém? Mielőtt
megválasztanád ezt a boldog földet, biztosítsd magadat, hogy itt
megtalálod a békességet, a melyet keressz; vigyázz, hogy erőszakos
kormány, üldözésre vágyó vallás, visszás erkölcsök ne háborgassanak
rajta. Bújj el a mértéktelen adók elől, melyek föl fogják falni
fáradságod gyümölcsét, a végtelen pörök elől, melyek föl fogják
emészteni tőkéidet. Tégy róla, hogy mikor igazságosan élsz, ne
kelljen kedvében járnod a közigazgatási biztosoknak,
helyetteseiknek, bíráknak, papoknak, befolyásos szomszédaidnak,
mindenféle gézengúzoknak, a kik mindig készek téged megkínozni, ha
elhanyagolod őket.

«Mindenekfelett pedig bújj el a nagyok és gazdagok zaklatásai
elől; gondolj rá, hogy földjük mindenütt szomszédos lehet Naboth
szőlőjével. Ha balszerencséd úgy akarja, hogy hivatalbéli ember
házat vesz vagy épít kunyhód közelében, biztosítva vagy-e róla,
hogy nem találja meg a módját valami ürügy alatt, hogy betörjön
öröködbe, hogy a maga telkét kikerekítse; vagy hogy egy szép nap,
talán már holnap, nem kell-e azt látnod, hogy egész birtokodat
elnyeli egy nagy országút? Hogyha pedig befolyást szerzesz
magadnak, hogy mindezen bajoknak elejét vegyed, akkor ép annyiba
kerül gazdagságod megőrzése is, mert ennek megőrzése sem kerül
többe. A gazdagság és a befolyás kölcsönösen támogatják egymást; az
egyik mindig nehezen tartható fenn a másik nélkül.

«Nekem több a tapasztalatom, mint neked, kedves Emilem, jobban
látom terved nehézségét. Mindazáltal szép terv, becsületes és
valóban boldoggá tenne; ne sajnáljuk tehát a fáradságot
megvizsgálásától. Teszek neked egy ajánlatot: szenteljük azt a két
évet, a melyet visszatérésedig megállapítottunk, arra, hogy
keresünk valahol Európában egy menedékhelyet a hol boldogan élhetsz
családoddal, távol mindazoktól a veszedelmektől, melyekről az imént
beszéltem neked. Ha sikerül, akkor megtaláltad azt az igazi
boldogságot, melyet annyian mások hasztalanul kerestek és nem fogod
sajnálni az idődet. Ha nem sikerül, kigyógyulsz egy agyrémből; meg
fogsz vigasztalódni egy elkerülhetetlen  baj
miatt és aláveted magadat a kényszerűség törvényének.»

Nem tudom, észre fogja-e venni minden olvasóm, hova jutunk el
ezzel az így megindított vizsgálattal; de én jól tudom, hogy ha
Emil nem tér vissza ebből a szempontból kezdett és folytatott
utazásából tájékozottan a kormányzat, a közerkölcsök és állami
alapelvek összes ügyeiben, akkor vagy ő van híjjával az
értelmességnek, vagy én az ítéletnek.

A politikai jog még csak születendőfélben van és föl kell
tételezni, hogy soha nem is fog megszületni. Grotius, összes ily
szakmájú tudósaink mestere, merőben gyermek és a mi rosszabb,
rosszhiszemű gyermek. Mikor azt hallom, hogy Grotiust a felhőkig
emelik és Hobbest átokkal sújtják, akkor látom, hány okos ember
olvassa vagy érti ezt a két írót. Az igazság az, hogy elveik
teljesen hasonlók; csak a kifejezés módjában különböznek.
Különböznek módszerben is. Hobbes szofizmákra támaszkodik, Grotius
költőkre: egyéb minden közös bennük.

Az egyetlen újabb író, a ki hivatva lett volna ezt a nagy és
haszontalan tudományt megalapítani, a hírneves Montesquieu volt. De
ő óvakodott a politikai jog alapelveiről értekezni; beérte a
fennálló kormányzatok pozitiv jogának tárgyalásával és semmi sem
különbözőbb a világon, mint ez a két tanulmány.

Mindazáltal az, a ki egészségesen akar ítélni a kormányzatokról
úgy, a hogy vannak, kénytelen egyesíteni a kettőt, tudnia kell azt,
a minek lennie kellene, hogy helyesen ítélhesse meg azt, a mi van.
Legnagyobb nehézsége e fontos kérdések megvilágításának az, hogy
érdeket kell kelteni a magánemberben megvitatásukra, hogy feleljen
erre a két kérdésre: Mi közöm hozzá? Mit tehetek én róla? Mi abba a
helyzetbe juttattuk Emilt, hogy mindkét kérdésre feleletet tudjon
adni magának.

A második nehézség a gyermekkori előítéletekből származik,
azokból az elvekből, a melyeken felnövekedtünk, kivált pedig az
írók pártosságából, a kik mindig az igazságról beszélnek, melylyel
nem sokat törődnek s csak a maguk érdekére gondolnak, a melyről nem
beszélnek. Hiszen a nép  nem osztogat sem tanszékeket, sem
kegydíjakat, sem akadémiai tagságokat s el lehet gondolni, hogy
állapítják meg ezek az emberek a jogait! Én úgy intéztem, hogy ez a
nehézség Emil számára még ne létezzék. Alig hogy tudja még, mi a
kormányzat; egyedüli fontos dolog neki, hogy megtalálja a legjobb
kormányzatot: nem az a czélja, hogy könyveket csináljon, s ha
valaha csinál is, nem azért csinál, hogy udvaroljon a hatalomnak,
hanem ezért, hogy megállapítsa az emberiség jogait.

Marad még egy inkább látszólagos, mint alapos nehézség, melyet
nem akarok sem megoldani, sem felállítani: beérem azzal, hogy nem
riasztja vissza buzgalmamat; meg lévén győződve, hogy ilyfajtájú
kutatásokhoz nem annyira nagy tehetségre van szükség, mint egyszerű
igazságszeretetre és az igazság valódi tiszteletére. Ha tehát a
kormányzat kérdéseit egyáltalán lehet tárgyilagosan fejtegetni,
akkor szerintem itt az alkalom rá, vagy soha.

Mielőtt az ember megfigyel, meg kell hogy állapítsa megfigyelése
szabályait; mértéket kell hogy csináljon magának, a melyhez
viszonyítani lehessen a nyert méreteket. A mi elveink a politikai
jogról adják ezt a mértéket. Méreteink pedig az egyes országok
politikai jogai.

Elemi fogalmaink egyszerűek, világosak, a dolgok természetéből
fakadók lesznek. Olyan kérdések fognak támadni, melyeket
megvitatunk magunk közt, de csak akkor alakítunk elvekké, mikor
kielégítő módon lesznek megoldva.

A természeti állapotig visszamenve, például meg fogjuk
vizsgálni, vajjon az ember rabszolgának vagy szabadnak születik-e,
társas lénynek-e, vagy függetlennek; vajjon önként, avagy
erőhatalom útján társul-e; vajjon a hatalom, a mely egyesíti,
alkothat-e állandó jogot, melynél fogva ez az első hatalom
kötelezővé válik még akkor is, mikor egy másik hatalom túlsúlyra
jut fölötte, úgy hogy Nimród király hatalma óta, a kiről azt
mondják, hogy alávetette az első népeket, mind az a hatalom, mely
ezt lerombolta, jogtalanná és bitorlóvá vált és hogy nincs más
törvényes király, mint Nimród és jogutódai; avagy ha ez az első
hatalom elvesztette hatályát, a rákövetkező lesz kötelező és
lerombolja  a másiknak érvényét, úgy hogy senki sem
köteles engedelmeskedni, csak a mennyiben kényszerítik rá és hogy
fel van mentve az engedelmesség alól, a mint ellent tud állani;
olyan jog, a melynek, nézetem szerint, nem sok hozzáadnivalója van
a hatalomhoz és nem egyéb, mint játék a szavakkal.

Vizsgálni fogjuk, vajjon nem lehet-e azt mondani, hogy minden
betegség Istentől való s ebből következőleg, hogy orvost hívni
bűn.

Vizsgálni fogjuk aztán, hogy lelkiismereti kötelességünk-e, hogy
odaadjuk a pénztárczánkat egy banditának, a ki az országúton
követeli, még akkor is, ha elrejthetjük előle; mert hiszen a
pisztoly, melyet kezében tart, szintén hatalom.

Vajjon ez a szó: hatalom, ebben az esetben más valamit jelent-e,
mint a jogos és következőleg azoknak a törvényeknek alávetett
hatalom, melyekből ered?

Föltéve, hogy ezt a hatalomból folyó jogot elutasítják és a
természeti jogot vagy az apai hatalom jogát állapítják meg, mint a
társadalom alapelvét, akkor kutatni fogjuk ennek a tekintélynek a
mértékét, mennyiben alapul a természeten és van-e más oka is, mint
a gyermek haszna, gyöngesége és az apának iránta való természetes
szeretete: ha tehát a gyermek gyöngesége tünőben van és az elméje
érik, nem maga lesz-e egyedüli természetes bírája annak, hogy mi
felel meg a fentartásának, nem lesz-e következőleg a maga ura,
független minden más embertől, még az apjától is, mert még
bizonyosabb, hogy a fiú szereti magamagát, mint a mennyire
bizonyos, hogy az apa szereti fiát.

Vajjon az apa halála után kötelesek-e engedelmeskedni bátyjuknak
vagy más valakinek, a kiben nincs meg az apa természetes
ragaszkodása irántuk és vajjon fajról-fajra mindig csak egyetlen
főnök van-e, a melynek az egész család köteles engedelmeskedni?
Ebben az esetben kutatni fogjuk, hogy lehet az autoritás megosztva
és mely jogon van az egész földön több, mint egy főnök, a ki
uralkodik az egész emberi nemen.

Föltéve, hogy a népek választás útján alakultak, akkor
 meg fogjuk különböztetni a tényleges
jogot és kérdezni fogjuk, vajjon mikor így alávetették magukat
testvéreiknek, nagybátyjaiknak vagy rokonaiknak, nem mintha
kénytelenek lettek volna, hanem mert úgy akarták, az ilyen társulás
nem veszi-e fel mindig újra a szabad és önkéntes egyesülés
jellegét.

Áttérve aztán a rabszolgaság jogára, vizsgálni fogjuk, vajjon
elidegenítheti-e az egyik ember magamagát jogosan a másiknak,
megszorítás, fentartás nélkül, mindennemű föltétel nélkül; vagy
hogy lemondhat-e személyéről, életéről, eszéről, énjéről, tetteiben
nyilvánuló minden erkölcsiségről, szóval megszünhet-e létezni
halála előtt, a természet ellenére, a mely közvetlenül kötelezi
önfentartásra, lelkiismerete és esze ellenére, a mely megszabja
neki, hogy mit kell tennie és mitől kell tartózkodnia.

Ha azonban a rabszolgává levés tényében van valami fentartás és
megszorítás, meg fogjuk vitatni, nem válik-e akkor ez a tény valódi
szerződéssé, melyben a két szerződő fél mindegyike, nem lévén ebben
a minőségében semmiféle közös feljebbvalójuk,155) saját bírája marad a szerződés föltételeit
illetőleg, következőleg mindketten ebben a tekintetben mindketten
szabadok maradnak és jogosultak, hogy a szerződést felbontsák, a
mint károsultaknak érzik magukat.

Ha tehát a rabszolga nem idegenítheti el magát föntartás nélkül
urának, hogy idegeníthetné el magát egy nép fentartás nélkül a
főnökének? És ha a rabszolga bírája marad a szerződés ura által
való betartásának, hogyne maradhatna a nép a szerződés főnöke által
való betartásának?

Kénytelenek lévén így visszatérni az első nyomra és mérlegelve a
«nép» kollektiv elnevezését, kutatni fogjuk, nincs-e ennek
megállapításához szerződésre szükség, legalább hallgatólagos
szerződésre, mely az általunk föltételezettet megelőzi.


Miután a nép már akkor is nép, mielőtt még királyt választana
magának, mi az, a mi azzá tette, ha nem a társadalmi szerződés? A
társadalmi szerződés tehát az alapja az egész polgári társadalomnak
és ennek az aktusnak a természetében kell keresni annak a
társadalomnak a természetét, mely belőle alakul.

Kutatni fogjuk, mi a tartalma ennek a szerződésnek és nem
lehet-e nagyjában, egészében összefoglalni ebben a formában:
«Mindegyikünk közösen a közakarat legfőbb uralma alá helyezi
javait, személyét, életét, egész vagyonát és mi, mint testület,
minden tagot, mint az egésznek oszthatatlan részét veszszük föl
magunkba.»

Ezt előre megállapítva, hogy meghatározzuk a fogalmakat,
melyekre szükségünk van, figyelembe veszszük, hogy minden szerződő
félnek külön személye helyett a társulásnak ez az aktusa egy
morális és kollektiv testületet létesít, a mely annyi tagból áll, a
hány szavazatból áll a gyülekezet. Ez a közszemély általánosan a
politikai testület nevét viseli, melyet tagjai
államnak hívnak, mikor passziv, szuverénnek, mikor
aktiv, hatalomnak, mikor összehasonlítják a hozzá hasonlókkal. A
tagokat magukat illetőleg kollektiv néven a nép nevet
viselik, külön-külön polgároknak neveztetnek, mint a
polgárság tagjai vagy a szuverén hatóság részesei és
alattvalóknak, mint ugyanazon hatóság alárendeltjei.

Figyelembe fogjuk venni, hogy a társulásnak ez az aktusa magában
foglalja a közösség és az egyesek kölcsönös kötelezettségét és hogy
minden egyén, hogy úgy mondjam, önmagával szerződik s így a kettős
viszonylat által van kötelezve, t. i. mint a szuverén tagja az
egyesekkel szemben és mint az állam tagja a szuverénnel
szemben.

Figyelembe fogjuk venni továbbá, hogy senki se lévén kötve olyan
kötelezettségekhez, a melyeket csak önmagával szemben vállalt, a
közelhatározás, a mely kötelezheti az alattvalókat a szuverénnel
szemben a két különböző viszonylat folytán, melyek alapján
mindegyikük tekintetbe jön, nem kötelezheti az államot önmagával
szemben. Ebből kitetszik,  hogy sem nincs, sem nem lehet más
alapvető törvény, – hogy pontosan szóljunk – mint csupán a
társadalmi egyezmény. Ez nem jelenti azt, hogy a politikai testület
bizonyos tekintetben nem kötelezheti magát mással szemben, mert az
idegennel való viszonyban egyszerű lénynyé, egyénné válik.

A két szerződő félnek, t. i. minden egyes és a köz, nem lévén
közös följebbvalója, a ki ítélhetne viszályaikban, vizsgálni
fogjuk, hatalmában áll-e mindegyiküknek felbontani a szerződést,
mikor nekik úgy tetszik, vagyis lemondani róla, a mint károsultnak
érzi magát.

Ennek a kérdésnek megvilágítása végett számba fogjuk venni, hogy
miután a társadalmi egyezmény szerint a szuverén csakis a közös és
általános akarat szerint cselekedhetik, tényeinek nem szabad, hogy
más, mint általános és közös czéljai legyenek; a miből az
következik, hogy az egyes ember nem károsulhat közvetlenül a
szuverén által a nélkül, hogy a többiek is mind ne károsuljanak; a
mi azonban nem történhetik meg, mert ez annyit jelentene, hogy
magamagának akar kárt okozni. Így a társadalmi szerződésnek nincs
más biztosítéka, mint a közhatalom, mert a sérelem mindig csak az
egyesekből indulhat ki és ebben az esetben ezért még nem
szabadulnak kötelezettségüktől, hanem büntetendők, a miért
megsértették.

Hogy minden hasonló kérdést helyesen eldöntsünk, gondunk legyen
rá, hogy mindig eszünkben tartsuk, hogy a társadalmi egyezmény
különleges, önmagában álló természetű abban, hogy a nép csak
magamagával szerződik, vagyis a nép, mint testület, mint szuverén,
az egyesekkel, mint alattvalókkal: ez az a föltétel, mely a
politikai gépezetnek egész szerkezetét és üzemét adja és a mely
egyedül teszi jogosulttá, észszerűvé és veszélytelenné azokat a
kötelezettségeket, melyek e nélkül képtelenek, zsarnokiak és a
leghallatlanabb visszaéléseknek alávetettek volnának.

Az egyesek csak a szuverénnek vetvén alá magukat s a szuverén
hatóság nem lévén egyéb, mint a közakarat, látni fogjuk, hogy
minden ember, mikor a szuverénnek engedelmeskedik, csak magamagának
engedelmeskedik és  hogy a társadalmi egyezményben
szabadabbak vagyunk, mint a természeti állapotban.

Miután megtettük az összehasonlítást a természetes szabadság és
a polgári szabadság között a személyeket illetőleg, meg fogjuk
tenni a javakat illetőleg a tulajdon jogának és a szuverénitás
jogának, az egyéni birtoklásnak és a kisajátításnak különbségét. Ha
a szuverén hatóság a tulajdon jogán alapszik, akkor épen ezt a
jogot kell leginkább tiszteletben tartania, sérthetetlen és szent
számára addig, a meddig egyéni jog marad; a mint az összes
polgárokkal közösnek tekintetik, alá van vetve az általános
akaratnak és ez az akarat érvénytelenítheti. Így a szuverénnek
nincs semmiféle joga hozzányúlni az egyes ember vagy többek
javaihoz, de jogosan tulajdonává teheti az összesek javait, mint a
hogy ez megtörtént Spártában Lycurgus idejében; míg ellenben az
adósságok eltörlése Solon által jogosulatlan tény volt.

Miután az alattvalókat nem kényszeríti semmi más, csak az
általános akarat, kutatni fogjuk, miként nyilvánul ez az akarat,
mely jelekről lehet biztosan fölismerni, mi a törvény és mik a
törvény igazi jellemvonásai. Ez a tárgy teljesen új; a törvény
definiczióját még csak ezután kell megcsinálni.

Abban a pillanatban, a mint a nép különösen tekintetbe veszi egy
vagy több tagját, egyúttal meg is oszlik. Az egész és része közt
olyan viszony keletkezik, a mely két különálló lényt csinál
belőlük, a melyek egyike a rész, másika pedig az egész, kivonva
belőle a részt. Az egész, a melyből kivontuk a részt, nem az egész;
a míg ez a viszony fennáll, nincs többé egész, hanem két
egyenlőtlen rész.

Ellenkezőleg, mikor az egész nép határoz az egész népről, csak
önmagát veszi tekintetbe és ha ebből viszonyt alkot magának, akkor
ez csak a bizonyos szempontból tekintett egésznek viszonya a
bizonyos más szempontból vett egészhez, az egésznek mindennemű
megosztása nélkül. Akkor a tárgy, a melyről határoznak, általános
és az akarat, mely határoz, szintén általános. Meg fogjuk
vizsgálni, van-e még másfajta aktus, a mely a törvény nevét
viselheti. 

Ha a szuverén csak a törvények által szólhat és ha a törvénynek
csak az általános és az állam összes tagjait egyformán illető
czélja lehet, ebből az következik, hogy a szuverénnek sohasem lehet
hatalma bármit is határozni egy különleges tárgyról és mivel az
állam fenmaradására nézve mégis fontos, hogy a különleges dolgokról
is határozzanak, keresni fogjuk, hogy történhetik ez.

A szuverén tényei csak a közakarat tényei, törvények lehetnek;
továbbá szükség van meghatározó ténykedésekre, a hatalom vagy a
kormányzat ténykedéseire ugyane törvények végrehajtása végett;
ezeknek pedig ellenkezőleg csak különleges czéljaik lehetnek. Így
az az aktus, a mely által a szuverén meghatározza, hogy főnököt
kell választani, törvény és az az aktus, a melylyel ez a főnök a
törvény végrehajtásakép megválasztatik, csak a kormányzat
aktusa.

Ime tehát egy harmadik viszony, a melyben az összegyűlt nép
figyelembe vehető, tudniillik mint hatóság vagy a törvény
végrehajtója, a melyeket mint szuverén hozott.156)

Vizsgálni fogjuk, lehetséges-e, hogy a nép megfoszsza magát
szuverénitási jogától, hogy egy vagy több emberre ruházza át; mert
a választás aktusa nem lévén törvény és ebben az aktusban a nép nem
lévén maga is szuverén, nem láthatni be, hogy akkor hogy ruházhat
át egy jogot, a melylyel nem bír.

Mivel a szuverénitás lényege a közakaratban rejlik, ezért nem
láthatni be azt sem, miként lehetne megbizonyosodni arról, hogy a
különleges akarat mindig összhangban lesz ezzel a közakarattal. Sőt
azt kell előre feltételezni, hogy gyakran ellenkezni fog vele, mert
a magánérdek mindig kedvezményekre törekszik, a közérdek pedig
egyenlőségre; és ha ez az összhang lehető lenne is, akkor már csak
azért is, mert nem szükségszerű és leronthatatlan, nem
keletkezhetik belőle szuverén jog. 

Kutatni fogjuk, vajjon a társadalmi egyezmény sérelme nélkül a
nép főnökei, bármily név alatt választattak is, sohasem lehetnek
egyebek, mint a nép tisztviselői, a melyeket megbíz a törvények
végrehajtásával; vajjon ezek a főnökök nem tartoznak-e nekik
számadással közigazgatásukról és maguk nincsenek-e szintén alávetve
azoknak a törvényeknek, melyek megtartatása az ő feladatuk.

Ha a nép nem idegenítheti el legfőbb jogát, átruházhatja-e másra
bizonyos időre? Ha nem adhat magának jogot, adhat-e magának
képviselőket. Ez a kérdés fontos és megérdemli a megvitatást.

Ha a népnek nem lehet sem szuverénje, sem képviselői, vizsgálni
fogjuk, hogy hozhatja maga a törvényeit; vajjon sok törvény kell-e
hogy legyen; vajjon gyakran kell-e őket változtatni; vajjon könnyű
dolog-e, hogy egy nagy nép a maga törvényhozója legyen;

vajjon a római nép nem volt-e nagy nép;

vajjon jó-e, hogy nagy népek legyenek.

Az előbbi megfontolásokból következik, hogy az államban van egy
közvetítő testület az alattvalók és a szuverén között és ez a
közvetítő testület, a mely egy vagy több tagból áll, van megbízva a
közigazgatással, a törvények végrehajtásával, a polgári és
politikai szabadság fentartásával.

Ennek a testületnek a tagjai hivatalnokoknak vagy
királyoknak neveztetnek, vagyis kormányzóknak. Az egész
testület, tekintetbe véve az embereket, a kikből áll,
fejedelemnek és tekintetbe véve tevékenységét, kormányzatnak
neveztetik.

Ha az egésznek tevékenységét tekintjük önmagára való
kihatásában, vagyis az egésznek az egészhez vagy a szuverénnek az
államhoz való viszonyában, ezt a viszonyt egy folytonos arány
szélső tagjaihoz hasonlíthatjuk, melynek közbülső tagja a
kormányzat. A hatóság a szuveréntől kapja a rendeleteket, a
melyeket a néppel közöl és ha minden ki van egyenlítve,
hatékonysága vagy hatalma ugyanazon a fokon van, mint a polgárok
hatékonysága vagy hatalma, a kik az egyik oldalon alattvalók, a
másikon pedig szuverének E három tag egyikét sem lehetne
megváltoztatni a nélkül,  hogy meg ne bontsuk azonnal az
arányt. Ha a szuverén kormányozni akar, vagy ha a fejedelem
törvényeket akar hozni, vagy ha az alattvaló megtagadja az
engedelmességet, a rendetlenség lép a szabály helyébe és az állam
felbomolva a zsarnokságba vagy az anarchiába hull.

Tegyük fel, hogy az állam tízezer polgárból áll. A szuverén csak
kollektiv módon és mint testület vehető figyelembe, de minden
egyesnek, mint alattvalónak, megvan az egyéni és független léte.
Így a szuverén úgy viszonylik az alattvalóhoz, mint tízezer az
egyhez; vagyis az állam minden tagjának a maga részére a szuverén
hatalomnak csak egytízezred része jut, holott ő maga teljesen alá
van annak vetve. Ha a nép százezer emberből áll is, az alattvalók
helyzete nem változik és mindegyikre mindig a törvények egész
uralma hárul, míg szavazatának, egy százezredrészre szorulva,
tízszer kevesebb befolyása van a törvények megállapítására. Igy az
alattvaló mindig egy marad s a szuverén aránya ez oknál fogva a
polgárok számával együtt nő. Ebből az következik, hogy mennél
jobban növekszik az állam, annál jobban csökken a szabadság.

Igy tehát mennél kevesebb befolyása van az egyes akaratnak a
közakaratra, vagyis az erkölcsöknek a törvényekre, annál jobban
kell a korlátozó hatalomnak növekednie. Másfelől, mivel az állam
nagysága a köz-autoritás letéteményeseinek több kisértést szerez és
több eszközt a visszaélésre, mennél több ereje van a kormányzatnak
a nép elnyomására, annál több ereje kell hogy legyen a szuverénnek
a kormányzat fékentartására.

Ebből a kettős viszonyból következik, hogy a szuverén, a
fejedelem és a nép közti folytonos arány nem önkényes eszme, hanem
az állam természetének folyománya. Következik az is, hogy a szélső
tagok egyike, t. i. a nép, meghatározott lévén, valahányszor a
kettős arány nő vagy csökken, egyúttal mindig csökken vagy
növekszik az egyszerű arány is, a mi nem lehet máskép, mint hogy
ugyanannyiszor változik a középső tag. Ebből azt a következtetést
vonhatjuk le, hogy nincs egyetlen és változhatatlan
kormányszervezet,  hanem annyi, természetére különböző,
kormánynak kell lenni, a hány nagyságra különböző állam van.

Ha az erkölcsöknek annál kevesebb viszonyuk van a törvényekhez,
mennél kevésbbé számos a nép, vizsgálni fogjuk, vajjon egy elég
nyilvánvaló analogia útján nem lehet-e azt is mondani hogy mennél
számosabbak a hatóságok, annál gyöngébb a kormányzat.

Ennek a tételnek a megvilágítására három lényegileg különböző
akaratot fogunk minden hatóság személyében megkülönböztetni:
először az egyén saját akaratát, a mely csak a maga külön előnyére
törekszik, másodszor a hatóságok közös akaratát, a mely egyedül a
fejedelem hasznára vonatkozik; oly akaratot, a melyet testületi
akaratnak lehet nevezni és a mely a kormányzattal szemben
általános, az állammal szemben pedig, melynek a kormányzat egyik
része különleges, harmadszor pedig a népakaratot vagy a szuverén
akaratot, a mely általános az egésznek tekintett állammal szemben
épúgy, mint az egésznek részeül tekintett kormányzattal szemben. A
tökéletes törvényhozásban a különleges és egyéni akaratnak csaknem
semmisnek kell lennie; a kormányzat közakaratának nagyon
alárendeltnek, következőleg az egyetemes és szuverén akarat a
többinek mindnek szabálya. A természet rendje szerint ellenben ezek
a különböző akaratok annál hatékonyabbakká válnak, mennél jobban
központosulnak; az egyetemes akarat mindig a leggyöngébb, a
testületi akaraté a második rang és a különleges akarat előnyben
van valamennyi fölött úgy, hogy mindenki, első sorban ő maga, aztán
hatóság és aztán polgár: ez épen ellenkezője annak a fokozatnak, a
melyet a társadalmi rend megkíván.

Ezt megállapítva, tegyük fel, hogy a kormányzat egyetlen ember
kezében van. Ekkor a különleges akarat és a testületi akarat
tökéletesen egyesül, következőleg az utóbbi az intenzitásnak
legmagasabb fokára jut, a melylyel csak bírhat. Miután pedig ettől
a szaktól függ a hatalom gyakorlása és mivel a kormányzat abszolut
hatalma, mindig azonos lévén a népével, nem változik, ebből az
következik,  hogy a kormányzatok leghatékonyabbika
mindig az egyetlen ember kormányzata.

Ha ellenben egyesítjük a kormányzatot a legfőbb hatalommal s
csinálunk a szuverénből fejedelmet és a polgárokból megannyi
hatóságot, akkor a testületi akarat, tökéletesen összezavarodva a
közakarattal, nem lesz hatékonyabb, mint az utóbbi és teljes
érvényében hagyja a külön akaratot. Igy a kormányzat egyenlőnek
maradó abszolut hatalom mellett hatékonyságának minimumára jut.

Ezek a szabályok czáfolhatatlanok és más megfontolások is
megerősítésére szolgálnak. Láthatni például, hogy a hatóságok
tevékenyebbek a maguk közösségében, mint a polgár a magáéban és
hogy következőleg a külön akaratnak ott sokkal több a befolyása.
Mert minden hatóság csaknem mindig meg is van bízva valamely
különleges kormányzati tevékenységgel, holott a polgár magában véve
semminemű szuverénitási tevékenységgel nem bír. Egyébiránt mennél
jobban kiterjedett az állam, annál jobban nő a reális hatalom,
ámbár nem nő is kiterjedésének mértékében; ha azonban az állam
ugyanaz marad, bárhogy megsokasodhatnak is a hatóságok, a
kormányzat nem nyer általa nagyobb reális hatalmat, mert azon állam
hatalmának letéteményese, melyet mindig egyformának tételezünk fel.
Igy ezáltal a sokszorozódással a kormányzat hatékonysága csökken, a
nélkül, hogy a hatalma növekedni tudna.

Miután rájöttünk, hogy a kormányzat abban a mértékben gyöngül, a
mint a hatóságok sokszorozódnak és hogy mennél számosabb a nép,
annál jobban kell a kormányzat korlátozó hatalmának növekednie,
ebből azt következtetjük, hogy a hatóságok viszonya a kormányzathoz
fordított arányban kell hogy álljon az alattvalóknak a szuverénhez
való viszonyával, azaz, hogy mennél jobban növekszik az állam,
annál jobban kell a kormányzatnak összezsugorodnia, úgy hogy a
kormányzók száma a nép szaporodásának arányában kell hogy
csökkenjen.

Hogy aztán a formáknak ezt a különbözőségét szabatosabb
elnevezésekkel fixirozzuk, első helyen meg fogjuk jegyezni, hogy a
szuverén átruházhatja a rábízott kormányzást  az
egész népre vagy a nép nagyobb részére, úgy hogy több lesz a
tisztviselőpolgár, mint az egyszerű magánpolgár. A kormányzat e
formájának a demokráczia nevet adják.

Avagy átadhatja a kormányzatot egy kisebbség kezébe, úgy hogy
több az egyszerű polgár, mint a tisztviselő; ez a forma viseli az
arisztokráczia nevet.

Végül központosítani lehet az egész kormányzatot egyetlen
tisztviselőben. Ez a harmadik forma a legelterjedtebb és
monarchiának vagy királyi kormányzatnak neveztetik.

Figyelembe fogjuk venni, hogy mindezek a formák, vagy legalább a
két előbbi, többé-kevésbbé tágíthatók és meglehetős nagy latitudeöt
engednek. Mert a demokráczia magába foglalhatja az egész népet vagy
a felére szorítkozhatik. Viszont meg az arisztokráczia a nép
feléről meghatározhatatlanul a legkisebb számokra is szorulhat.
Néha még a királyság is megengedi a megoszlást, akár apa és fiú,
akár két testvér közt, akár másképen. Spártában mindig két király
volt s a római birodalomban nyolcz császár is volt a nélkül, hogy
azt lehetne mondani, hogy a birodalom megoszlott. Van egy pont, a
melyen a kormányzat minden formája átjátszik a rákövetkezőbe és
három különnemű elnevezés alatt a kormányzat a valóságban épen
annyi formára képes, a hány polgára van az államnak.

Sőt mi több: e kormányzatok mindegyike bizonyos értelemben
különböző részekre lévén képes oszolni, a mikor az egyik rész ily
módon, a másik amolyan módon igazgattatik, e három forma
kombinálásából a kevert formák sokasága eredhet, melyek mindegyike
sokszorozható az összes egyszerű formákkal.

Minden időben sokat vitatkoztak a kormányzat legjobb formájáról,
annak megfontolása nélkül, hogy bizonyos esetben mindegyik lehet a
legjobb, más esetekben a legrosszabb. A magunk részéről abból, hogy
a különböző államokban a hatóságok száma157) fordított arányban kell hogy  legyen
a polgárok számával, azt fogjuk következtetni, hogy általában véve
a demokratikus kormányzat a kis államoknak felel meg, az
arisztokratikus a középnagyságúaknak, a monarchikus a
nagyoknak.

E kutatások fonalán jutunk el arra a megismerésre, hogy melyek a
polgárok kötelességei és jogai és el lehet-e választani az
előbbieket az utóbbiaktól; hogy mi a haza, szabatosan miben áll és
miről ismerheti meg mindenki, hogy van-e hazája vagy nincsen.

Miután így fontolóra vettük a polgári társadalom minden faját
magamagában, most ezeket össze fogjuk hasonlítani, hogy
megfigyeljük különböző kapcsolataikat: az egyik nagy, a másik
kicsiny, az egyik erős, a másik gyönge, megtámadják, bántják,
kölcsönösen lerombolják egymást és ebben a folytonos akczióban és
reakczióban több embert tesznek nyomorulttá és többnek kerülnek
életébe, mintha mind megtartották volna első szabadságukat.
Vizsgálni fogjuk, nem lőttek-e a társadalmi intézményben túl vagy
innen a czélon; vajjon a törvényeknek és az embereknek alávetett
egyének, mialatt a társadalmak megőrzik egymás közt a természetes
függetlenséget, nem maradnak-e kitéve a két állapot bajainak a
nélkül, hogy az előnyeiket ismernék és vajjon nem volna-e jobb, ha
inkább nem volna polgári társadalom a világon, minthogy többféle
van. Nem ez a kevert állapot-e az, a mely résztvesz mindkettőben és
nem biztosítja sem az egyiket, sem a másikat per quem neutrum
licet, nec tanquam in bello paratum esse, nec tanquam in pace
securum?158) Nem ez a részleges és
tökéletlen társulás eredményezi e a zsarnokságot és a háborút? és a
zsarnokság és a háború nem az emberiség legnagyobb ostorai-e?

Végül vizsgálni fogjuk a gyógyítószereknek különböző nemeit,
melyeket ezek ellen a bajok ellen ligák és szövetkezések által
kerestek, melyek befelé a maga urának hagyva minden államot, kifelé
pajzszsal szolgálnak minden támadó ellen. Kutatni fogjuk, hogy
lehet egy jó federativ társulást  berendezni, a mi teheti
tartóssá és mely pontig lehet kiterjeszteni a szövetkezés jogát a
szuverénitás jogának ártalma nélkül.

Saint-Pierre abbé Európa összes államainak társulását ajánlotta,
hogy fenntartható legyen köztük az örök béke. Keresztülvihető
volt-e köztük ez a társulás? és föltéve, hogy be van rendezve,
föltehető volt-e, hogy tartós lesz?159) Ezek a kutatások egyenesen a közjog mindazon
kérdéseihez vezetnek, melyek végleg megvilágíthatják a politikai
jog kérdéseit.

Végül fel fogjuk állítani a hadi jog igazi elveit és meg fogjuk
vizsgálni, miért adtak Grotius és a többiek csak hamis elveket.

Nem fogok rajta csodálkozni, hogy minden okoskodásunk közepett
az én fiatalemberem, a kinek egészséges eszejárása van, félbeszakít
s ezt mondja: «Azt lehetne mondani, hogy fából építjük
épületeinket, nem pedig emberekből, annyira mérték szerint mérünk
minden darabot.» Igazad van, barátom, de gondolj arra, hogy a jog
nem alkalmazkodik az emberi szenvedélyekhez és hogy arról volt szó
köztünk, hogy kezdettől fogva megállapítsuk a politikai jog igazi
alapelveit. Most, hogy az alapjaink meg vannak vetve, vizsgáljuk
meg, hogy mit építettek rá az emberek és szép dolgokat fogsz
látni!

Azután Telemachust olvastatom és kisértetem el vele a pályáján;
megkeressük a boldog Salentumot és a derék Idomeneust, a kit
balsorsa tett bölcscsé. Útközben nem egy Protesilast találunk, de
Philoclest egyet sem. Adrastes, a dauniak királya egyáltalán nem
feltalálhatatlan. De hadd képzeljék el az olvasók utazásainkat vagy
tegyék meg helyettünk Telemachusszal a kezükben és ne sugalljunk
nekik elriasztó alkalmazásokat, melyek elől maga a szerző is kitér,
vagy melyeket kedve ellenére hajt végre. 

Egyébiránt Emil nem lévén király, sem én isten, nem sokat
bánkódunk azon, hogy nem bírjuk utánozni Telemachust és Mentort
abban a jóban, a mit az embereknek tettek; senki sem tud nálunknál
jobban megmaradni a maga helyén és nem kíván kevésbbé kilépni
belőle. Tudjuk, hogy mindenki elé ugyanaz a feladat van állítva s
hogy mindenki, a ki a jót teljes szívéből szereti és teljes
erejéből műveli, betöltötte ezt a feladatot. Tudjuk, hogy
Telemachus és Mentor csak képzelt lények. Emil nem utazik tétlen
ember módjára és több jót tesz, mintha fejedelem volna. Ha királyok
volnánk, se lennénk jótékonyabbak. Ha királyok és jótékonyak
volnánk, tudtunk nélkül is ezer valóságos rosszat tennénk, a míg
egy vélt jót. Ha királyok és bölcsek volnánk, az első jó, a mit
tenni kívánnánk önmagunknak és másoknak, hogy lemondanánk a
királyságról és azokká lennénk, a mik most vagyunk.

Megmondtam, hogy mi teszi az utazásokat terméketlenné az egész
világ számára. Még terméketlenebbé tesz az ifjúság számára az a
mód, a hogy végeztetik velük. A nevelők nagyobb gondot fordítanak a
maguk mulatságára, mint növendékük oktatására s vezetik
városból-városba, palotából-palotába, társaskörből-társaskörbe,
vagy ha tudósok és íróemberek, azzal töltetik vele az időt, hogy a
könyvtárakban szaladgáljon, járja az antiquáriusokat, kotorászszon
a régi emlékek között és másolja a régi feliratokat. Minden
országban más korszakkal foglalkoznak, mintha csak egész más
országgal foglalkoznának, úgy hogy mikor nagy költséggel
végigszaladtak Európán, haszontalanságokkal foglalkozva vagy
unatkozva, visszatérnek a nélkül, hogy láttak volna valamit is
abból, a mi érdekelheti őket s valamit tanultak volna abból, a mi
hasznos lehet nekik.

Minden főváros hasonlít egymáshoz, minden szokás összekeveredik
bennük; nem ide kell menni a nemzeteket tanulmányozni. Páris és
London az én szememben egy ugyanazon város. Lakóiknak vannak
valamelyes különböző előítéleteik, de azért az egyiknek annyi az
előítélete, mint a másiknak és összes praktikus elveik azonosak.
Jól tudni miféle fajtája az embereknek gyűlik össze szükségképen az
 udvarokban. Jól tudni, mily erkölcsöket
kell hogy előidézzen mindenütt az emberek egymásra halmozódása és
az életviszonyok különbözősége. A mint egy kétszázezer lélekből
álló városról beszélnek nekem, előre tudom, milyen élet folyik
benne. A mit még ezen fölül megtudhatnék ezekről a helyekről, nem
érdemli meg a fáradságot, hogy oda menjek és megtanuljam.

A távol fekvő vidékeken, a hol kevesebb a mozgalom, a
közlekedés, a hol kevesebb idegen utazik, melyeknek lakói
kevesebbet költözködnek, kevesebbet változtatják a sorsukat és a
társadalmi helyzetüket, ott kell tanulmányozni egy nemzet szellemét
és erkölcseit. Nézzétek meg futtában a fővárost, de odakinn
figyeljétek meg az országot. Nem Párisban vannak a francziák, hanem
Touraineben; az angolok angolabbak Merciában, mint Londonban és a
spanyolok spanyolabbak Galicziában, mint Madridban. Ezekben a nagy
távolságokban karakterizálja és mutatja magát egy nemzet
vegyületlenül olyannak, a milyen; itt érezhetők legjobban a
kormányzat jó és rossz következményei, mint a hogy nagyobb sugár
végén az ívek méretei pontosabbak.

Az erkölcsöknek a kormányzattal való szükségszerű kapcsolata oly
jól van kifejezve a törvények szelleméről szóló könyvben,
hogy nem lehet jobbat tenni, mint visszatérni ehhez a könyvhöz e
kapcsolatok tanulmányozása végett. De általánosságban véve van két
könnyű és egyszerű szabály a kormányzat relativ jóságának
megítélésére. Az egyik a népesség. Minden oly országban, a mely
elnéptelenedik, az állam a romlás felé halad; az az állam pedig, a
mely legjobban népesedik, ha a legszegényebb is, csalhatatlanul a
legjobban van kormányozva.160)

Ehhez azonban az kell, hogy ez a népesedés a kormányzat és az
erkölcsök természetes eredménye legyen; mert ha telepítések által
megy végbe, vagy más esetleges és ideiglenes úton-módon, akkor ezek
a gyógyszer által csak a bajt mutatnák meg. Mikor Augustus
törvényeket hozott a nőtlenség ellen, ezek a törvények már mutatták
a  római állam hanyatlását. A kormányzat
jósága kell hogy a házasságra vigye az embereket, ne pedig törvény
kényszerítse rá; nem azt kell vizsgálni, a mi kényszer útján
történik, mert a törvényt, a mely a természetes hajlam ellen küzd,
kijátszszák és hiábavalóvá lesz; hanem azt kell vizsgálni, a mi az
erkölcsök befolyása alatt és a kormányzat természetes hajlama által
történik; mert csak ezeknek az eszközöknek van állandó hatásuk. A
derék Saint-Pierre abbénak volt az a politikája, hogy mindig valami
kicsiny gyógyszert keresett minden külön baj számára, a helyett,
hogy visszament volna közös forrásukra és meglátta volna, hogy csak
mindet egyszerre lehet meggyógyítani. Nem arról van szó, hogy külön
kezeljünk minden fekélyt, a mely a beteg testén támad, hanem, hogy
megtisztítsuk a vér anyagát, a mely valamennyit előidézi. Mondják,
hogy Angolországban díjak vannak kitűzve a mezőgazdaságra; nekem
nem kell több; ez az egy dolog is meggyőz arról, hogy nem sokáig
fog már virágozni.

A kormányzat és a törvények relativ jóságának második jele
szintén a népességből folyik, de másféle módon, tudniillik a
népesség eloszlásából, nem pedig mennyiségéből. Két nagyságra és az
emberek számára egyenlő állam erőre nagyon egyenlőtlen lehet; a
hatalmasabbik a kettő közül mindig az, a melynek lakosai
egyenletesebben vannak elosztva a területén; az, a melynek
nincsenek oly nagy városai s a mely következőleg kevésbbé csillog,
mindig leveri a másikat. A nagy városok merítik ki az államot és
idézik elő gyöngeségét: a gazdagság, a melyet produkálnak,
látszólagos és illuzórius gazdagság; sok pénz, kevés eredmény. Azt
mondják, hogy Páris városa fölér egy tartománynyal Francziaország
királyának; én a magam részéről azt hiszem, több tartományába
kerül, hogy nem egy tekintetben Páris táplálkozik a vidékből és
hogy ennek jövedelmei nagyobb része ebben a városban forog és ott
marad a nélkül, hogy valaha visszatérne akár a néphez, akár a
királyhoz. Felfoghatatlan, hogy a számítgatók e korában nem akadt
még senki sem, a ki be tudná látni, hogy Francziaország sokkal
hatalmasabb volna, ha Páris megsemmisülne. Nemcsak hogy
 nem előnyös a népesség rossz eloszlása
az államra, hanem még rombolóbb, mint maga az elnéptelenedés,
annyiban, hogy az elnéptelenedés eredménye csak nulla, a rosszul
berendezett fogyasztás pedig negativ eredményre vezet. Ha egy
francziát és egy angolt hallok fővárosaik nagyságával büszkélkedve
vitázni azon, hogy Párisnak vagy Londonnak van-e több lakosa, ez
úgy tűnik fel nekem, mintha arról vitatkoznának egymással, hogy a
két nép melyike részesül abban a szerencsében, hogy rosszul van
kormányozva.

Tanulmányozzátok a népet városain kívül, csak így fogjátok
megismerni. Egy kormány látszólagos formáját látni semmi; a
közigazgatás gépezete és a hivatalnokok szóbeszéde elkendőzi, ha
nem tanulmányozzuk a természetét eredményeiben, melyeket a népre
előidéz és a közigazgatás minden fokozatán. A forma és lényeg
különbsége meg lévén oszolva mindezen fokozatok között, csak akkor
ismerjük meg ezt a különbséget, ha ezeket mind számba veszszük. Az
egyik országban legelőször az alantasok mesterkedésein kezd
észrevehetővé lenni a minisztérium szelleme; a másikban látni kell,
mint választják a parlament tagjait, hogy megítélhessük, igaz-e,
hogy a nemzet szabad; bármely országban lehetetlen, hogy ismerhesse
a kormányt az, a ki csak a városokat látta, mivelhogy ennek
szelleme sohasem ugyanaz a városra és a vidékre nézve. Már pedig a
vidék teszi az országot és a vidék népe teszi a nemzetet.

A különböző népeknek ez a félreeső tartományaikban és eredeti
szellemük észszerűségében való tanulmányozása egy jeligémnek nagyon
kedvező és az emberi szívre nagyon vigasztaló általános
megfigyelést kelt: azt, hogy minden nemzet így megfigyelve sokkal
többet érőnek látszik; mennél jobban közelednek a természethez,
annál inkább uralkodik a jóság jellemükben; csak ha bezárkóznak
városaikban, csak ha a kultúra révén megváltoznak, csak akkor
aljasodnak el és változtatják kellemes és veszedelmes bűnökké
bizonyos, inkább durva, mint kártévő hibáikat.

Ebből a megfigyelésből következik az általam ajánlott utazási
módnak egy új előnye, a mennyiben a fiatal emberek, keveset
tartózkodván a nagy városokban, a hol borzalmas 
romlottság uralkodik, kevésbbé vannak kitéve annak, hogy rájuk
ragad és az egyszerűbb emberek közt s kevésbbé számos társaságokban
megőrzik biztosabb ítéletüket, egészségesebb ízlésüket,
becsületesebb erkölcseiket. Ettől a ragálytól egyébiránt Emilt nem
kell félteni, megvan benne minden, a mi megóvhatja tőle. Mindazon
óvó intézkedések közt, melyeket erre tettem, sokra tartom azt a
vonzalmat, mely a szívében van.

Nem tudják már, mire képes az igazi szerelem a fiatal emberek
hajlamaira vonatkozólag, mert nevelőik nem ismervén az igazi
szerelmet, elfordítják őket tőle. Mindazáltal a fiatal ember kell
hogy szeressen vagy pedig kicsapongó lesz. Könnyű dolog a
látszattal szakítani. Ezer fiatal embert fognak előttem említeni, a
kikről azt mondják, hogy nagyon erényesen élnek szerelem nélkül, de
említsenek nekem egy kész embert, igazi embert, a ki jóhiszeműleg
azt mondja, hogy így töltötte ifjúságát. Minden erényben, minden
kötelességben csak a látszatot keresik; én a valóságot keresem és
nagyon tévednek, ha az ehhez való eljutásnak volnának más eszközei
is, mint a melyeket én adok meg.

Az eszme, hogy Emilt szerelmessé tegyem, mielőtt utaztatom, nem
az én leleményem, a következő eset sugallta nekem.

Velenczében voltam látogatóban egy fiatal angol nevelőjénél.
Télen volt, a tűz körül voltunk. A nevelő ekkor kapta meg leveleit
a póstával. Elolvasta őket s aztán egyiküket hangosan olvasta fel
növendékének. Angolul volt, nem értettem belőle semmit, de a
felolvasás alatt láttam, hogy a fiatal ember letépte a nagyon szép
csipke kézelőit, melyeket viselt, egymás után a tűzbe veti őket, a
milyen óvatosan csak tudja, hogy ne vegyék észre. Meglepetve ettől
a furcsa magaviselettől, az arczába néztem és mintha felindulást
láttam volna rajta; de a szenvedélyek külső jeleiben, bár nagyon
hasonlók minden embernél, nemzetenkint különbségek vannak, melyek
alapján könnyű a tévedés. A népeknek különböző a nyelvük az
arczukon ép úgy, mint a szájukban. Megvártam a felolvasás végét és
aztán megmutatva a nevelőnek növendéke meztelen csuklóit, melyeket
annál jobban  rejtegetett, így szóltam hozzá: «Szabad
tudnom, mit jelent ez?»

A nevelő látva, hogy mi történt, elnevette magát, megelégedett
arczkifejezéssel megölelte növendékét és miután kikérte
beleegyezését, megadta nekem a magyarázatot, melyet kívántam.

«John úr kézelőit – így szólt – melyeket az imént letépett, egy
idevaló hölgy ajándékozta neki nemrég. Már pedig tudja, hogy John
úr el van igérkezve odahaza egy fiatal kisasszonynyal, a kibe
nagyon szerelmes és a ki még több szerelmet érdemel. Ez a levél
imádottja anyjától való és le fogom önnek fordítani azt a passzust
belőle, a mely azt a kártételt okozta, a melynek ön tanuja
volt:

«Lucy le sem teszi a kezéből lord John kézelőit. Miss Betty
Roldham a tegnap délutánt nála töltötte és minden áron segíteni
akart neki a munkában. Tudva, hogy Lucy ma a szokottnál korábban
kelt, látni akartam, mit csinál és rajtakaptam, hogy azzal
foglalatoskodik, hogy fölfejti mind, a mit Miss Betty csinált
tegnap. Azt akarja, hogy az ajándékán egyetlen öltés se legyen, a
mely nem az ő kezétől való.»

John úr kiment egy pillanatra, hogy más kézelőt vegyen fel és én
így szóltam a nevelőnek: «Kitünő természetű tanítványa van, de
szóljon igazat, Miss Lucy anyjának ez a levele nem előre kitervelt
dolog? Nem ön által kieszelt eszköz az ellen a kézelős hölgy
ellen?» «Nem – felelt ő – a dolog valódi; én nem viszek
gondoskodásomba ennyi számítást. Egyszerűséget, buzgalmat vittem
bele és isten megáldotta a munkámat.»

Ennek a fiatal embernek az esete nem ment ki emlékezetemből; nem
arra való volt, hogy meg ne termékenyítse a magamfajta álmodozó
fejét.

Ideje már végezni. Vezessük vissza lord Johnt Lucyhoz, azaz hogy
Emilt Zsófiához. Nem kevésbbé gyöngéd szívvel, mint elutazásakor,
sokkal felvilágosultabb szellemet hoz magával és azt az előnyt
hozza haza magával, hogy megismerte a kormányokat minden bűnükkel
és a népeket minden erényükkel. Gondom volt még arra is, hogy
minden nemzetben az ókoriak módjára a vendégbarátság kötelékeivel
fűzze  magát össze valami érdemes emberrel és
egyáltalán nincs ellenemre, ha ezeket az ismeretségeket levelezés
útján ápolja. Azon felül, hogy hasznos lehet és mindig kellemes
levelezésben állani távoleső országokban lakókkal, ez kitünő
óvóintézkedés a nemzeti előítéletek uralma ellen, melyek egész
életünkben ránk támadva, előbb-utóbb valami hatással vannak ránk.
Semmi sem alkalmasabb ettől a hatásuktól megfosztani őket, mint az
okos emberekkel való érdek nélküli érintkezés, a kiket az ember
becsül, a kikben nincsenek meg csak az előítéletek és a maguk
előítéleteivel küzdenek ellenük s ezzel megadják a módot, hogy az
egyiket szüntelenül szembeállítsuk a másikkal s így megóvjuk
magunkat valamennyitől. Nem megy az egyre, hogy idehaza vagy náluk
érintkezünk-e az idegenekkel. Az első esetben mindig bizonyos
kíméletet tanusítanak az iránt az ország iránt, a melyben laknak,
ezért elleplezik, a mit gondolnak róla vagy kedvezően gondolkodnak
róla, a míg benne laknak: hazatérve lejebb szállítják ítéletüket és
ezzel csak igazságosak lesznek. Nagyon szeretném, ha az idegen, a
kitől tanácsot kérek, látta volna az országomat, de csak akkor
kérem véleményét, mikor már odahaza van.





Miután csaknem két évet szántunk arra, hogy bejárjuk Európa
néhány nagy és sokkal több kis államát, miután megtanultunk
két-három főnyelvet, miután láttuk, a mi bennük igazán érdekes,
akár természetrajz, akár kormányzat, akár művészetek, akár emberek
dolgában, Emil emésztve a türelmetlenségtől értésemre adja, hogy a
határidőnk végére jár. Akkor ezt mondom neki: «Jól van barátom,
emlékszel utazásaink főczéljára; láttál, megfigyeltél; mi most már
az eredménye a megfigyeléseidnek?»



Hogy tévedtem rendszeremben, vagy körülbelül így kell hogy
válaszoljon nekem:



Vagy olyan maradok, a milyenné te tettél és hogy nem veszek
magamra még lánczot azokon kívül, melyeket a természet  és a
törvények raktak rám. Mennél jobban vizsgálom az emberek művét
intézményeikben, annál jobban látom, hogy azzal, hogy minden áron
függetlenekké akarják magukat tenni, rabszolgákká teszik magukat és
még a szabadságukat is hasztalan erőfeszítésekben használják el,
hogy megtarthassák. Hogy ne kelljen engedniök a dolgok
torlódásának, ezerféle kötelékeket vesznek magukra; aztán a mint
egy lépést akarnak tenni, nem tudnak és elcsodálkoznak, hogy
függnek mindentől. Nekem úgy tűnik fel, hogy nem kell semmit tenni,
hogy az ember szabaddá tegye magát; elég, ha nem akar nem lenni
szabad. Te tettél engem «oh mesterem» szabaddá, a mikor
megtanítottál, hogy megadjam magamat a kényszerűségnek, jőjjön,
mikor jönni akar, ellenkezés nélkül vitetem magamat és mivel nem
akarom leküzdeni, nem kapaszkodom semmibe, hogy visszatartsam
magamat. Kerestem utazásaim közben, találok-e valami zugot a
földön, a hol tökéletesen a magamé lehetnék, de mely helyen nem
függ az ember emberek között szenvedélyeiktől? Mindent jól
megvizsgálva azt találom, hogy magában a kívánságomban ellenmondást
rejlik, mert ha nem függnék is semmi más dologtól, legalább attól a
földtől függnék, a hol letelepedtem. Az életem hozzá volna fűzve
ehhez a földhöz, mint a driádoké volt fáikhoz. Azt találtam, hogy
uralom és szabadság két összeférhetetlen szó lévén, nem lehetnék
egy kunyhó ura a nélkül, hogy meg ne szünjek a magam ura
lenni.»


Hoc erat in votis, modus agri
non ita magnus.





«Emlékszem, hogy a vagyonom volt kutatásainknak oka. Te nagyon
alaposan bebizonyítottad nekem, hogy nem tudom egyszerre megőrizni
gazdagságomat és szabadságomat, de a mikor azt akartad, hogy
egyszerre szabad és igénytelen legyek, két összeférhetetlen dolgot
akartál, mert csak úgy vonhatom ki magamat az emberektől való
függés alól, ha visszatérek a természettől való függésbe. Mit
tegyek tehát a vagyonnal, melyet a szüleim rám hagytak? Azon fogom
kezdeni, hogy nem függök tőle; meglazítok minden köteléket, a mely
hozzá köt; ha meghagyják nekem, megmarad,  ha
elveszik tőlem, nem ragadnak el engem vele együtt. Nem fogok
kínlódni, hogy megtartsam, hanem szilárdan megmaradok a helyemen.
Gazdagon vagy szegényen, szabad leszek. Nemcsak egy bizonyos
országban, egy bizonyos vidéken leszek az; az leszek az egész
földön. Rám nézve el van szakadva az előítélet minden láncza, nem
ismerek más lánczot, csak a kényszerűségét. Megtanultam ezt viselni
születésem óta és viselni fogom halálomig, mert ember vagyok. És
miért ne tudhatnám viselni, szabadnak maradva, mikor még annak is
viselnie kell, a ki rabszolga és ráadásul még a rabszolgaságért
is?»

«Mit bánom helyzetemet a földön? Mit bánom, hogy hol vagyok?
Mindenütt, a hol emberek vannak, testvéreimnél leszek, mindenütt, a
hol nincsenek, magamnál leszek. A míg független és gazdag
maradhatok, van vagyonom, a melyből élhetek és élni fogok. Ha a
vagyonom rabjává tenne, gondtalanul elvetném: van dolgos karom és
élni fogok. Ha a karom felmondja a szolgálatot, élni fogok, ha
eltartanak, meghalok, ha elhagynak; mert a halál nem a szegény
emberek baja, hanem a természet törvénye. Bármely időben jön a
halál, szembenézek vele, sohasem veheti el tőlem azt, hogy
éltem.»

«Erre szántam el magamat, apám. Ha nem volnának szenvedélyeim,
embervoltomban olyan független volnék, mint maga az Isten, mert
csak azt akarva, a mi van, soha sem kellene küzdenem a sors ellen.
Legalább csak egy lánczom van s ez az egyedüli, melyet örökké
viselni fogok és ezzel dicsekedhetem. Nos tehát, add nekem Zsófiát
és szabad vagyok.»

«Kedves Emilem, nagy örömmel hallok ilyen férfias beszédet a
szádból és látok ilyen férfias érzéseket szívedben. Ez a túlzott
önzetlenség nagyon tetszik nekem a te korodban. Majd alábbszáll, ha
gyermekeid lesznek és te épen az leszel, a minek egy jó
családapának és bölcs embernek lennie kell. Utazásod előtt tudtam
már, mi lesz az eredménye, tudtam, hogyha közelből megtekinted
intézményeinket, távol leszel tőle, hogy azt a bizalmat vesd
beléjük, melyet nem érdemelnek meg. Hiába kívánkozik az ember
szabadságra  a törvények fennhatósága alatt.
Törvények! Hol vannak törvények? Hol tartják őket tiszteletben? Ez
alatt a név alatt mindenütt csak a magánérdeket és az emberek
szenvedélyeit láttad uralkodni. De a természet és a rend örök
törvényei fennállanak. Helyettesítik a bölcs számára a pozitív
jogot, szíve mélyébe írta be őket a lelkiismeret és az ész; nekik
kell alávetnie magát, hogy szabad legyen; csak az rabszolga, a ki
rosszat tesz, mert mindig akarata ellenére teszi. A szabadság nincs
meg a kormányzat semmiféle formájában, a szabad ember szívében van,
mindenütt magával hordja. A hitvány ember mindenüvé elviszi a
szolgaságát. Az egyik rabszolga lesz Genfben is, a másik szabad
lesz Párisban is.»

«Mikor a polgár kötelességeiről szóltam neked, talán
megkérdezted volna, hol a haza és azt hitted volna, zavarba hozol
engem. Pedig csalódtál volna, kedves Emilem, mert a kinek nincs is
hazája, legalább való valahova. Mindig van egy kormányzat és vannak
a törvényeknek látszatai, a melyek alatt békén élt. Hogy a
társadalmi szerződést betartották-e, az közömbös, föltéve, hogy a
magánérdek úgy oltalmazta őt, a hogy a közakarat oltalmazta volna,
hogy a közerőszak megóvta a magánerőszakoktól, hogy a rossz, a mit
tenni látott, megszerettette vele azt, a mi jó és hogy maguk az
intézményeink ismertették és gyűlöltették meg vele a saját
méltatlanságaikat. Oh Emil, hol az a jóravaló ember, a ki nem
tartozik semmivel a szülőföldjének? Akárki legyen is, tartozik neki
azzal, a mi a legbecsesebb az embernek, cselekedeteinek
erkölcsiségével és az igazságnak szeretetével. Ha egy erdő mélyében
születik, boldogabban és szabadabban élt volna, de nem lévén neki
mit leküzdeni, hogy hajlamait kövesse, érdem nélkül lett volna jó,
nem lett volna erényes, most pedig az tud lenni szenvedélyei
daczára. A rendnek már csak maga a látszata is arra viszi, hogy
ismerje, hogy szeresse. A közjó, a mely másoknak csak ürügyül
szolgál, csupán csak neki reális indíték. Megtanulja leküzdeni
magát, legyőzni magát, föláldozni a maga érdekét a közérdeknek. Nem
igaz, hogy nem húzza semmi hasznát a törvényeknek: ezek adják neki
a bátorságot, hogy igazságos legyen, még a 
gonoszok között is. Nem igaz, hogy nem tették szabaddá;
megtanították uralkodni önmagán.»

«Ne mondd tehát: mit bánom én, hol vagyok? Igenis fontos dolog
neked, hogy ott légy, a hol be tudod tölteni minden kötelességedet;
e kötelességek egyike a ragaszkodás születésed helyéhez.
Honfitársaid oltalmaztak gyermekkorodban, szeretned kell őket, hogy
férfivá lettél. Közöttük kell élned vagy legalább olyan helyen, a
hol olyan hasznos lehetsz számukra, a milyen csak lenni tudsz és a
hol tudják, hol keressenek, ha szükségük van rád. Vannak olyan
körülmények, a mikor az ember nagyobb hasznára lehet honfitársainak
hazáján kívül, mintha hazája kebelében élne Akkor csak a buzgalmára
kell hallgatnia és zúgolódás nélkül viselnie számkivetettségét; még
ez a számkivetés is kötelességeinek egyike. De te, jó Emilem, a
kire semmi sem hárítja ezeket a fájdalmas áldozatokat, te, a ki nem
vállaltad azt a szomorú feladatot, hogy megmondd az igazságot az
embereknek, menj, élj köztük, ápold barátságukat édes
közlekedésben, légy jóltevőjük, mintájuk: a te példád több
szolgálatot fog nekik tenni, mint a mi minden könyvünk és a jó, a
mit tőled látnak, jobban meg fogja őket indítani, mint a mi minden
hiábavaló beszédünk.»

«Azért azonban nem arra buzdítlak, hogy menj a nagy városokba
élni; ellenkezőleg, ama példák egyike, melyeket a jók a többieknek
kell hogy adjanak, a patriarchális és mezei élet példája, az ember
legelső életmódjáé, a legbékésebbé, legtermészetesebbé és
legédesebbé annak számára, a kinek nincs megromolva a szeme.
Barátom, boldog az az ország, a hol nincs arra szükség, hogy a
sivatagban keressék a békét! De hol az az ország? A jótékony ember
rosszul elégíti ki hajlamát a városokban, a hol jóformán nem talál
mást, a kin gyakorolja buzgalmát, mint intrigánsokat és
gazficzkókat. A fogadtatás, melyben itt a semmirekellőket
részesítik, a kik szerencséjüket keresni jönnek ide, csak teljessé
teszi az ország pusztulását, a melyet ellenkezőleg újra be kellene
népesíteni a városok rovására. Minden ember, a ki visszavonul a
nagy társaságtól, épen azért hasznos, mert visszavonul tőle, mert a
társaság minden bűne épen abból  származik, hogy nagyon
nagyszámú. Hasznos továbbá azért, mert az elhagyott helyekre
életet, kultúrát és az eredeti életviszonyok szeretetét ültetheti
el. Ellágyulok, ha arra gondolok, hogy Emil és Zsófia mennyi
jótéteményt áraszthatnak maguk körül csupán csak visszavonulásuk
által is, mennyire fölélénkíthetik a vidéket és föléleszthetik a
szerencsétlen falusi ember kihúnyt buzgalmát. Látni vélem, a mint a
lakosság megszaporodik, a mezők termékenyebbé válnak, a földek új
díszbe öltöznek, a sokaság és a bőség ünnepekké teszik a munkákat,
az öröm kiáltásai és áldó szavak emelkednek a mezei játékok közben
a szeretetreméltó pár körül, a mely ezeket megelevenítette. Mese
számba veszik az aranykort és mindig az is megromlott szívű és
ízlésű emberek számára. Még az sem igaz, hogy visszakívánják, mert
ez a kívánságuk mindig hiú. Mi kellene tehát hozzá, hogy újra
föléleszszék? Egyetlen egy dolog, de az lehetetlen: az, hogy
szeressék.»

«Szinte mintha már újra föléledne Zsófia lakóhelye körül; ti
együtt nem is fogtok mást tenni, mint a mit tisztes szülei
elkezdtek. De, kedves Emilem, az ily édes élet el ne vegye kedvedet
a keserves kötelességektől, ha ezek valaha rád háramlanak! Jussanak
eszedbe, hogy a rómaiak az eke szarva mellől jutottak a
konzulsághoz. Ha a fejedelem vagy az állam a haza szolgálatára hív,
hagyj el mindent, hogy betöltsd a neked kijelölt helyen a polgár
tiszteletreméltó hivatását. Ha ez a hivatás rád nézve terhes, van
egy tisztességes és biztos módja, hogy megszabadulj tőle:
teljesítsd lehetőleg feddhetetlenül, hogy ne hagyják meg rajtad
sokáig. Egyébiránt ne nagyon félj az ilyen teher
kellemetlenségétől, a míg mai szabású emberek vannak, nem téged
fognak keresni az állam szolgálatára.»

Mért nincs nekem megengedve lefesteni Emil visszatérését
Zsófiához és szerelmük végét, vagyis jobban mondva kezdetét a
hitvesi szeretetnek, mely egyesíti őket! A megbecsülésre alapított
szerelem, a mely addig tart, a míg az élet; azokra az erényekre
alapított szerelem, a melyek nem tűnnek el a szerelemmel s a
jellemek összeillőségére, a mely az érintkezést szeretetreméltóvá
teszi és meghosszabbítja az  öregségre is az első
egyesülés varázsát. De mindezek a részletek tetszhetnének, de nem
lennének hasznosak és mostanáig csak olyan kellemes részleteket
engedtem meg magamnak, a melyeknek hasznosságát látni véltem.
Feladatom végén álljak el ettől a szabálytól? Nem; érzem azt is,
hogy a tollam ki van fáradva. Nagyon gyönge az ily hosszú lélegzetű
munkákra; ezt is abbahagynám, ha nem volna annyira előrehaladott
állapotban. Hogy ne hagyjam befejezetlenül, ideje már, hogy
bezárjam.

Végre látom megjönni Emil legbűvösebb napját és az én
legboldogabb napomat; gondoskodásom meg van koronázva és kezdem
élvezni gyümölcsét. A méltó pár eloldhatatlan lánczczal egyesül,
szájuk kimondja és szívük megerősíti, az esküvéseket, melyek nem
lesznek hiábavalók. Házastársak. Visszatérve a templomból úgy kell
őket vezetni, nem tudják, hol vannak, hova mennek, mi történik
körülöttük. Nem hallanak, csak zavart feleleteket adnak, mámoros
szemeik nem látnak semmit. Oh elragadtatás! Oh emberi gyöngeség! A
boldogság érzése lesújtja az embert, nem elég erős, hogy
elviselje.

Bizony kevés ember van, a ki a lakodalom napján megtudja találni
a fiatal házasokkal szemben az illő hangot. Az egyiknek feszes
tartózkodása és a másiknak fesztelen beszéde egyaránt kevéssé
helyén való. Jobb szeretném, ha hagynák a fiatal szíveket, hadd
zárkózzanak magukba és engedjék át magukat az izgalomnak, a mely
nincsen varázs nélkül, mintsem oly kegyetlenül zavarják őket benne,
megszomorítsák őket tettetett tapintatossággal vagy zavarba hozzák
őket rossz tréfákkal, melyek talán tetszenének nekik minden más
időben, de ilyen napon egész bizonyosan terhükre vannak.

Látom a két fiatalt, abban az édes bágyadtságban, a mely elfogja
őket, a mint oda sem hallgatnak a beszédekre, melyeket hozzájuk
intéznek. Én, a ki azt akarom, hogy életük minden napját élvezzék,
hogy engedném, hogy ily becses napot elveszítsenek? Nem, én azt
akarom, hogy megízleljék és élvezzék az ízét, hogy meg legyen
számukra a gyönyöre. Elvonszolom őket a tolakodó tömegből, a mely
elfárasztja  őket és elvezetve őket sétálni valami
félreeső útra, azzal térítem őket magukhoz, hogy róluk magukról
beszélek nekik. Nemcsak a füleiknek akarok beszélni, hanem
szíveikhez és jól tudom, mi az a tárgy, a melylyel ezen a napon
foglalkozni tudnak.

«Gyermekeim, mondom nekik, mindkettejüket megfogva a kezénél,
három éve már, hogy fellobbanni láttam ezt az élénk és tiszta
lángot, a mely ma boldogságotokat teszi. Szüntelenül mind csak
növekedett; látom szemetekről, hogy hevességének legfelsőbb fokán
van, most már csak gyöngülhet.» Olvasóim, nem látjátok-e Emil
fellobbanását, magából kikelését, esküdözését, a felháborodott
modort, melylyel Zsófia kivonja kezét az enyémből és a gyöngéd
tiltakozásokat, melyeket szemünk kölcsönösen kifejez, hogy imádni
fogják egymást utolsó lehelletükig? Hagyom őket és aztán
folytatom.

«Gyakran gondoltam arra, hogy ha meg lehetne hosszabbítani a
szerelmet a házasságban, a földi paradicsom volna. Mindmáig az még
nem fordult elő. De ha a dolog nem egyáltalán lehetetlen, ti nagyon
méltók vagytok mindketten, hogy példát adjatok, a milyet senkitől
sem kaptatok és a melyet kevés házaspár tudna utánozni.
Akarjátok-e, gyermekeim, hogy mondjak nektek egy erre való módot, a
melyet az egyedüli lehetséges módnak gondolok?»

Mosolyogva néznek egymásra és gúnyolódnak együgyűségemen. Emil
egyszerűen megköszöni a reczeptemet s azt mondja, véleménye szerint
Zsófiának különb reczeptje van s neki a maga részéről ez elegendő
lesz. Zsófia helyesli és ép oly bizakodónak látszik. Mindazáltal
gúnyolódó arczkifejezésébe mintha egy kis kíváncsiság vegyülne.
Megnézem Emilt; égő szeme majd elnyeli felesége bájait; ez az
egyedüli dolog, a mire kíváncsi és nem sokat törődik beszédemmel.
Mosolygok a magam részéről, ezt mondom magamban: Hamar figyelmessé
foglak tenni.

«E titkos gerjedelmeknek csaknem észrevehetetlen különbsége
nagyon jellemzőn és azokkal a befogadott előítéletekkel ugyancsak
ellentétesen határozza meg a két nemet: hogy t. i. általánosságban
a férfiak kevésbbé állhatatosak mint a nők és hamarabb riadnak
vissza a boldog szerelemtől.  A nő jóval előre megérzi
a férfi állhatatlanságát és nyugtalankodik miatta;161) ez teszi féltékenyebbé is. Mikor a férj elkezd
hűlni, kénytelen lévén azért tanusítani iránta mindazon
gondoskodást, csakhogy megtarthassa, melyet azért tanusított
azelőtt, hogy tessék neki; a nő sír, megalázza magát és ritkán
egyenlő sikerrel. A ragaszkodás és gondoskodás megnyeri a szívet,
de visszaszerezni nem tudja. Visszatérek a szerelemnek a
házasságban való kihűlése elleni reczeptemhez.

«Egyszerű és könnyű szer, – folytatom – abban áll, hogy legyetek
továbbra is szerelmesek házas korotokban is.»

«Az már igaz, mondja Emil titokban nevetve, ez nem fog
nehezünkre esni.»

«Nehezebben talán, mint a hogy gondolnád. Kérlek, adj időt, hogy
kimagyarázzam magamat.»

«A csomó, melyet nagyon is össze akar az ember húzni, elszakad.
Ugyanez történik a házasság csomójával is, ha erősebbre akarják
kötni, mint a mennyire lennie kell. A hűség, a melyet a két
hitvestárstól megkíván, minden jogok legszentebbike, de a hatalom,
melyet a kettő mindegyikére a másik fölött ráruház, túlságos nagy.
A kényszer és szerelem rosszul férnek meg és a gyönyört nem lehet
senkire ráparancsolni. Ne piruljon el, oh Zsófia és ne gondoljon
menekülésre. Ne adja Isten, hogy meg akarjam sérteni szerénységét!
De most élete sorsáról van szó. Ilyen nagy czél érdekében tűrje el,
a férj és az apa közt, az olyan beszédet, a melyet máskülönben nem
tudna eltűrni.»

«Nem annyira a bírás, mint inkább az alárendeltség unat meg és a
kitartott leány iránt sokkal tovább tartják meg a ragaszkodást,
mint a feleség iránt. Hogy csinálhattak kötelességet  a
leggyöngédebb enyelgésből és jogot a szerelem legédesebb
tanubizonyságaiból? A kölcsönös vágy teszi a jogot, a természet nem
ismer mást. A törvény korlátozhatja ezt a jogot, de nem tudhatja
kiirtani. A kéj oly édes magamagában véve! Vajjon merítheti-e a
keserves kényszerből azt az erőt, a melyet nem tud meríteni saját
vonzó erejéből? Nem gyermekeim, a házasságban a szívek egyesülnek,
de a testek nincsenek alávetve. Hűséggel tartoztok egymásnak, de
nem kedveskedésekkel. Mindegyitek csak a másiké lehet, de egyitek
sem lehet a másiké jobban, mint a hogy neki tartozik.»

«Ha tehát igaz, kedves Emilem, hogy a feleséged kedvese akarsz
lenni és hogy ő mindig a te úrnőd és a maga úrnője legyen, akkor
légy boldog, de tiszteletteljes szerelmes, kapj mindent a
szerelemtől, de semmit se követelj kötelességből és a legkisebb
kedvezések is ne legyenek soha számodra jogok, hanem kegyek. Tudom,
hogy a szemérmetesség kerüli a formaszerű vallomásokat és le akar
győzetni, de tapintattal és igazi szerelemmel bíró szerelmes
tévedhet-e a titkos akarat dolgában? Nem tudja-e, hogy mikor
egyeznek bele a szív és a szemek abba, a minek megtagadását a száj
tetteti? Mindegyik a kettő közül mindig ura legyen személyének és
kedveskedéseinek, legyen joga semmi más szerint, mint csak a saját
akarata szerint osztogatni őket. Gondoljatok mindig arra, hogy még
a házasságban is a gyönyör csak akkor jogosult, mikor a vágy
kölcsönös. Ne féljetek, gyermekeim, attól, hogy ez a törvény távol
tart titeket egymástól, ellenkezőleg mindkettőtöket tetszeni
vágyóbbá tesz és elejét veszi a beteltségnek. Egyitek csupán csak a
másikra lévén korlátozva, a természet és a szerelem elég közel hoz
egymáshoz.»

Ezekre és hasonló beszédekre Emil felbosszankodik és tiltakozik
ellenük; Zsófia szégyenkezve szeme elé tartja legyezőjét és nem
szól semmit. Kettejük közül talán nem az az elégedetlenebbik, a ki
jobban panaszkodik. Én kérlelhetetlenül folytatom, megpirongatom
Emilt csekély gyöngédsége miatt s biztosítékot szerzek róla, hogy
Zsófia a maga részéről elfogadja az egyességet. Felszólítom, hogy
 szóljon; senki sem fog benne
kételkedni, hogy nem mer engem megczáfolni. Emil nyugtalankodik s
vizsgálja fiatal felesége szemeit; zavarodottságuk közepett kéjes
mámorban látja őket, a mely biztonságot nyújt neki bizalma
koczkázatára. Lábai elé veti magát, elragadtatva csókolja meg a
kezet, melyet Zsófia nyújt neki és megesküszik, hogy a megfogadott
hűségen kívül lemond minden más jogáról fölötte. «Légy – mondja
neki – kedves nőm, bírája gyönyöreimnek, mint a hogy bírája vagy
napjaimnak és sorsomnak. Ha kegyetlenséged életembe kerülne is,
visszaruházom rád legdrágább jogaimat. Semmit sem akarok
engedékenységednek köszönni, mindent a szivedtől akarok
megkapni.»

«Jó Emilem, nyugodj meg, Zsófia sokkal nagylelkűbb, semhogy
téged engedjen nagylelkűséged áldozatakép meghalni.»

Este, mikor el akarom őket hagyni, a tőlem telhető legkomolyabb
hangon mondom nekik: «Gondoljatok arra mindketten, hogy szabadok
vagytok és hogy itt nincs szó a házastársak kötelességeiről;
higyjetek nekem, ne engedjetek a hazug alázatosságnak. «Emil,
akarsz jönni?» Zsófia megengedi. Emil, dühbe jőve, szeretne engem
megverni. «És ön, Zsófia, mit szól hozzá? El kell őt vezetnem?» A
kis hazug pirulva azt mondja, igen. Bájos és édes hazugság, a mely
többet ér, mint az igazság!

Másnap… A boldogság látszata nem mosolyog már az emberekre; a
bűn romlása ép úgy elaljasította ízlésüket, mint szívüket. Nem
tudják már érezni, a mi megható, sem meglátni, a mi
szeretetreméltó. Ti, a kik ha a gyönyört akarjátok lefesteni, el
sem képzeltek soha mást, csak a kéjek ölében úszó szerelmeseket;
mily tökéletlenek a ti képeitek! Nincs benne egyéb, mint a
durvábbik fele; a gyönyör legédesebb vonzóereje nincs benne. Oh,
kicsoda nem látott még közületek két fiatal házastársat, a kik
boldog auspicziumok alatt egyesültek, a mint kilépnek a házastársi
ágyból és egyszerre hordják sápadt és szűzies tekintetükben mámorát
az édes gyönyöröknek, melyeket az imént ízleltek, az ártatlanság
szeretetreméltó biztonságát és a most oly varázslatos biztosságot,
hogy hátralevő napjaikat együtt fogják eltölteni?  Ime, ez
a legelragadóbb látvány, mely az emberi szív elé tárul; ime a
gyönyör igazi képe: láttátok százszor a nélkül, hogy felismertétek
volna; megkeményedett szívetek nincs többé arra alkotva, hogy
szeressen. Zsófia boldogan és nyugodtan gyöngéd anyja karjai közt
tölti a napot; édes pihenés, mikor az éjszakát a férj karjai közt
töltötte.

Harmadnap már bizonyos változást látok a színtéren. Emil kissé
elégületlennek akar mutatkozni, de ezen a szenvelgésen át oly
gyöngéd buzgalmat, sőt annyi alárendelést is látok, hogy nem jóslok
semmi aggasztót. A mi Zsófiát illeti, vidámabb, mint előtte való
nap; szemében önelégültséget látok csillogni; kedvesen bánik
Emillel, csaknem ingerkedik vele, a mi csak annál jobban
bosszantja.

Ezek a változások kevéssé észrevehetők, de figyelmemet nem
kerülik el; nyugtalankodom miattuk, négyszemközt kikérdezem Emilt;
megtudom, hogy az ő nagy bánatára és minden könyörgése daczára
külön kellett hálnia előtte való éjszaka. A zsarnokoskodó nő
sietett élni jogával. Megbeszélésre kerül a dolog, Emil keservesen
panaszkodik. Zsófia tréfálkozik, de végül látva, hogy igazán
megharagszik, szelidséggel és szerelemmel teljes pillantást vet rá
és megragadva kezemet, csak egy szót mond, de olyan hangon, a mely
a szívig ér: «A hálátlan!» Emil olyan együgyű, hogy nem ért
ebből semmit. Én megértem, eltávolítom Emilt és négyszemközt szólok
Zsófiával is.

«Látom ennek a szeszélynek az okát, – mondom neki. – Nem lehetne
senkiben több tapintat, de kevésbbé alkalmas módon sem lehet
alkalmazva. Kedves Zsófia, nyugodjon meg, férfit adtam önnek, ne
féljen hát annak is venni: ifjusága első zsengéit kapta tőle, nem
tékozolta el senkire, sokáig meg fogja tartani számára.»

«Kedves gyermekem, meg kell hogy magyarázzam álláspontomat abban
a beszélgetésben, melyet hárman folytattunk tegnapelőtt. Te talán
nem vettél észre benne mást, mint gyönyöreitek mérséklésére való
fogást, hogy tartósabbakká tehesse őket. Oh Zsófia, más, az én
gondoskodásomhoz méltóbb czélja volt. Emil mikor férjévé lett, az
urává is lett; az ön dolga engedelmeskedni, így rendelte a
természet.  Mindazáltal ha a nő Zsófiához hasonló,
akkor jó, ha ő vezeti a férfit; ez is a természet törvénye és azért
tettem önt az ő gyönyöreinek bírájává, hogy akkora jogot adjak
önnek az ő szívére, mint a mekkorát az ő neme ád neki az ön
személyére. Ezzel ő önnek kínos nélkülözéseket fog okozni, de ön
uralkodni fog rajta, ha tud magán uralkodni és a mi már történt,
azt mutatja nekem, hogy ez a nehéz mesterség nem haladja felül az
ön bátorságát. Sokáig fog ön a szerelem által uralkodni, ha
ritkákká és becsesekké teszi kegyeit, ha meg tudja becsültetni
őket. Ha férjét mindig lába előtt akarja látni, tartsa mindig
bizonyos távolságra személyétől. De szigorúságába vigyen bele
szerénységet, nem szeszélyt; tartózkodónak lássa önt, de nem
furcsának: vigyázzon, hogy a míg irányítja az ő szerelmét, ne
keltsen benne kétséget a maga szerelme iránt. Szerettesse magát
kegyei és tiszteltesse visszautasításai által; hadd tisztelje
nejének szűziességét a nélkül, hogy panaszkodnia kellene hidegsége
miatt.»

«Így fogja, gyermekem, önnek adni bizalmát, így fogja
meghallgatni nézeteit, így fog öntől tanácsot kérni
ügyeiben-bajaiban és nem fog határozni semmit a nélkül, hogy önnel
meg ne beszélje. Így térítheti vissza az okossághoz, ha megtéved,
visszavezetheti szelid rábeszéléssel, szeretetreméltóvá teszi
magát, hogy hasznossá tehesse magát, felhasználhatja a barbárságot
az erény érdekében és a szerelmet az ész hasznára.»

«Mindazáltal ne higyje azonban, hogy ez a művészet örökké
szolgálatára lesz. Lehet az ember bármily óvatos, az élvezés
megőrli a gyönyöröket, mindenekelőtt pedig a szerelmet. De mikor a
szerelem már régóta tart, az édes megszokás kitölti a hiányait és a
bizalom vonzóereje következik a szenvedély elragadtatásaira. A
gyermekek azok között, a kik az életet adták nekik, nem kevésbbé
édes köteléket alkotnak és gyakran erősebbet, mint maga a szerelem.
Ha ön már nem lesz Emil szerelmese, még mindig a neje és barátnője
lesz, gyermekeinek anyja lesz. Akkor a kezdetbeli tortózkodás
helyett honosítsa meg a legnagyobb bensőséget; ne legyen többé
különhálás, ne legyen visszautasítás, ne  legyen
szeszély. Legyen annyira élete párja, hogy ne tudjon ellenni ön
nélkül és a mint eltávolodik öntől, érezze magát önmagától is
távol. Ön, a kinek révén oly jól uralkodott a házi élet varázsa
atyja házában, uralkodtassa a magáéban is. Minden férfi, a ki jól
érzi magát a házában, szereti a feleségét. Gondolja meg, hogy ha a
férje boldogan él odahaza, akkor ön boldog asszony lesz.»

«Most pedig ne legyen olyan szigorú szerelmese iránt; több
engedékenységet érdemelt, megsértődnék az ön aggodalmaskodásain, ne
gondoskodjék annyira az ő egészségéről boldogsága rovására és
élvezze a saját boldogságát. Nem kell megvárni a beteltséget és nem
kell visszautasítani a vágyat; nem kell visszautasítani, csak
azért, hogy visszautasítsa, hanem azért, hogy becsessé tegye, a mit
megad.»

Azután összehoztam őket és Zsófia előtt azt mondtam a fiatal
férjnek: «Bizony el kell viselni az igát, melyet az ember maga
vállalt fel. Érdemeld ki, hogy könnyű legyen neked. Mindenekfelett
áldozz a grácziáknak és ne hidd, hogy a duzzogásoddal
szeretetreméltóbbá válsz.» Nem nehéz létrehozni a békét és mindenki
tudhatja a feltételeit. A békeszerződést megpecsételik egy csókkal;
ezután azt mondom növendékemnek: «Kedves Emilem, a férfinek egész
életében szüksége van tanácsra és vezetőre. Megtettem a tőlem
telhetőt a mai napig, hogy betöltsem ezt a kötelességet irántad;
most bevégződik az én hosszas feladatom és megkezdődik másvalakié.
A mai napon lemondok arról a szerepről, melyet rám bíztál és ettől
fogva im, itt a te vezetőd.»

Az első mámor lassankint elcsitul és békében engedi őket, hadd
élvezzék új helyzetük varázsát. Boldog szerelmesek, méltó
hitvestársak! Hogy méltón dicsőíthessem erényeiket, hogy leírjam
boldogságukat, el kellene mondanom életük történetét. A művemet
szemlélvén bennük, hányszor érzem, hogy elfog az elragadtatás, a
mely megdobogtatja szivemet! Hányszor fűzöm kezeiket az enyimbe,
áldva a gondviselést és forró sóhajokban törve ki! Hány csókot adok
a két kézre, a mely egymást szorongatja! Mennyi örömkönynyel
öntözöm őket! Ők is elfogódnak, osztozom elragadtatásomban.
Tiszteletreméltó szüleik még egyszer élvezik 
ifjúságukat gyermekeikében; úgyszólva újra kezdenek élni bennük,
sőt mi több, most először ismerik meg az élet értékét: megátkozzák
egykori gazdagságukat, a mely megakadályozta, hogy annak idején ők
is ily gyönyörteljes sorsban részesüljenek. Ha van boldogság a
földön, akkor abban a zugban kell keresni, a hol mi élünk.

Néhány hónap mulva Emil egy reggel bejön szobámba és megölelve
engem, ezt mondja: «Mesterem, kívánj szerencsét gyermekemnek;» azt
reméli, hogy nemsokára abban a dicsőségben részesül, hogy apa lesz.
«Oh, mily gondok fognak várni buzgalmunkra és mekkora szükségünk
lesz rád! Ne adja Isten, hogy veled neveltessem a fiamat, miután
fölnevelted az apát! Ne adja isten, hogy ily szent és édes
kötelességet más teljesítsen, mint én, még ha ép oly jól
választanám meg az illetőt, a hogy számomra megválasztották. De
maradj a fiatal mesterek mestere. Adj nekünk tanácsot, nevelj
minket; tanulékonyak leszünk: a míg élek, szükségem lesz rád.
Nagyobb szükségem van rád, mint valaha, most, hogy férfiúi
kötelességeim kezdődnek. Te beteljesítetted a magadét: vezess
engem, hogy utánozzalak és pihenj meg: ideje már.»






Lábjegyzetek.


 1) A legelső nevelés a
legfontosabb és ez az első nevelés tagadhatatlanul a nők dolga; ha
a természet alkotója azt akarta volna, hogy a férfiakra tartozzék,
tejet adott volna nekik, hogy táplálhassák a gyermekeiket.
Szóljatok mindig kiváltképpen a nőkhöz a nevelésről szóló
elmélkedéseitekben, mert azonkívül, hogy jobban tudnak vigyázni a
gyermekre a férfiaknál és mindig több befolyásuk is van rá, a siker
is sokkal jobban érdekli őket, miután az özvegyek nagyobb része
csaknem ki van szolgáltatva gyermekeinek, a kik aztán élénken
éreztetik velük jóban vagy roszban azt a módot, a hogy neveltettek.
A törvények, a melyek mindig annyira el vannak foglalva a javakkal,
és oly keveset az egyénekkel, mivel czéljuk a béke, nem pedig az
erény, nem adnak elegendő hatáskört az anyáknak. Mindazáltal
helyzetük biztosabb, mint az apáké; kötelességeik terhesebbek;
gondoskodásuk fontosabb a család rendjére; általában több
ragaszkodás van bennük a gyermekek iránt. Vannak esetek, a mikor a
fiúnak, a ki tiszteletlenül viselkedik az apjával szemben, van
mentsége; de ha egy gyermek bármi okból is annyira elfajzott, hogy
tiszteletlen az anyja iránt, az iránt, a ki szive alatt viselte, a
ki tejével táplálta, a ki éveken át megfeledkezett magamagáról s
csak ő vele foglalkozott, sietni kellene megfojtani a nyomorultat,
mint egy szörnyeteget, a mely méltatlan a napvilágra. Az anyák, úgy
mondják, elkényeztetik a gyermekeket. Ezt tagadhatatlanul nem jól
teszik, de kisebb talán a hibájuk, mint nektek, a kik
elaljasítjátok őket. Az anya azt akarja, hogy gyermeke boldog
legyen és pedig azonnal. Ebben igaza is van s ha téved az eszközök
dolgában, fel kell világosítani. Az apák becsvágya, kapzsisága,
zsarnoksága, hamis előrelátása, hanyagsága, durva érzéketlensége
százszor gyászosabb a gyermekekre nézve, mint az anyáknak
gyöngédsége. Egyébiránt meg kell magyaráznom azt az értelmet,
melyet én az anya névnek adok; azt fogom alább megtenni.

 2) Külsőleg hasonlítva
hozzájuk, de megfosztva a beszédtől, nem különben a kifejezni való
gondolatoktól, nem tudná tudomásukra hozni, hogy szüksége van
segítségükre és semmi se volna rajta, a mi ezt a szükséget
nyilvánvalóvá tenné.

 3) A köztársaságok
háborúi vérengzőbbek, mint a monarchiákéi. De ha a királyok
háborúja mérsékeltebb, a békéjük borzasztó: jobb ellenségüknek
lenni, mint alattvalójuknak.

 4) Plutarchos: A
Lakedemoniak híres mondásai 60. §.

 5) Ugyanott, 5. §.

 6) Több iskolában és
különösen a párisi egyetemen vannak tanárok, a kiket nagyon
hivatottaknak tartok arra, hogy jól neveljék az ifjuságot, ha nem
volnának kénytelenek követni a bevett szokást. Egyiküket ezennel
felszólítom, hogy hozza nyilvánosságra azt a reform-tervet, melyet
kidolgozott. Végre talán megpróbálnának segíteni a bajon, látva,
hogy van orvossága.

 7) Qui se totam ad
vitam instruxit, non desiderat particulatim admoneri, doctus in
totum, non quomodo cum uxore aut cum filiis vivet, sed quomodo bene
viveret. Seneca. Ep. 94.

 8) Cic. Tusc. V. Cap.
9.

 9) Non. Marcell.

 10) Longa est vita,
si plena est. Impletur autem cum animus sibi bonum suum reddidit et
ad se potestatem sui transtulit. Quid illum octoginta anni juvant
per inertiam exacti? Non vixit ille, sed in vita moratus est… Actu
illam metiamur, non tempore. Seneca. Ep.

 11) Buffon Hist. Nat.
IV. kötet 190. lap.

 12) Lásd a 38. lap
3-ik jegyzetét.

 13) Az asszonyok és
az orvosok összejátszása mindig Páris legmulatságosabb
különlegességének tünt fel előttem. Az asszonyok révén vergődnek az
orvosok hírnévre és az orvosok útján teljesítik az asszonyok
akaratukat. Ebből látható, micsoda ügyesség kell hozzá, hogy egy
párisi orvos híressé legyen.

 14) Mikor
Plutarchosban olvassuk, hogy Cato, a censor, a ki annyi dicsőséggel
kormányozta Rómát, maga nevelte fel fiát bölcsőjétől fogva és
akkora gonddal, hogy mindent otthagyott, csakhogy jelen lehessen,
mikor a dajka – t. i. a gyermek anyja – kipólyázta és megmosta;
mikor Suetoniusban olvassuk, hogy Augustus, ura a világnak, melyet
meghódított és melyen maga uralkodott, maga tanította unokáját
írni, úszni és a tudományok elemeire és hogy mindig maga körül
tartotta őt; lehetetlen visszatartani nevetésünket ama kor apró
emberkéinek láttára, a kik ilyen hitványságokkal töltötték az időt;
persze nem volt elég eszük, hogy törődni tudjanak a mi korunk nagy
embereinek nagy műveivel.

 15) V. ö. a
«Vallomások» XII. könyv. I. kötet.

 16) Ime egy példa az
angol ujságokból, a melyet szükségesnek tartok fölhozni, annyi
tárgyamra vonatkozó tanulságot nyújt.

Egy bizonyos Oneil Patrik, a ki 1647-ben született, 1760-ban
házasodott hetedszer. A dragonyosoknál szolgált II. Károly
uralkodásának tizenhetedik évében, majd különböző csapatokban egész
1740-ig, a mikor megkapta az obsitot. Végig csinálta Vilmos király
és Marlborough herczeg minden háborúját. Ez az ember sohasem ivott
egyebet, mint közönséges sört, mindig növényi ételekkel
táplálkozott és húst csak némely lakomákon evett, melyeket
családjának rendezett. Mindig az volt a szokása, hogy együtt feküdt
és kelt fel a nappal, hacsak kötelessége nem akadályozta meg benne.
Jelenleg százharminczadik évét éli, jól hall, jól érzi magát, bot
nélkül jár. Magas életkora mellett sem marad egy pillanatra se
tétlen; minden vasárnap elmegy a templomba gyermekei, unokái és
dédunokái kiséretében.

 17) A nők kenyeret,
zöldséget, tejes ételeket esznek, ugyanúgy a nőstény kutyák és
macskák, a nőstény farkas még legel is. Ez adja a növényi nedveket
tejükbe. Meg kellene vizsgálni azokat az állatfajokat, melyek
egyáltalán csakis hússal tudnak táplálkozni, ha ugyan vannak
ilyenek, a miben kételkedem.

 18) Azok a nedvek,
melyek minket táplálnak, folyékonyak ugyan, de szilárd
táplálékokból kell kisajtolva lenniök. A munkás ember, a ki csakis
levessel élne, hamarosan elpusztulna. Sokkal jobban föntartaná
magát tejjel, mert az megalszik.

 19) A kik
részletesebben akarják tárgyalni a pythagorasi életmód előnyeit és
rossz oldalait, forduljanak doktor Cocchi és ellenfele, Bianchi
értekezéséhez ebben a fontos tárgyban.

 20) A városi
gyermeket megfullasztják azzal, hogy örökösen elzárva és ruhákba
göngyölve tartják. A kik nevelik őket, azoknak is meg kell még
előbb tanulni, hogy a hideg levegő, a helyett, hogy bajt okozna
nekik, megerősíti, a meleg levegő pedig elgyöngíti őket, lázt olt
beléjük és megöli őket.

 21) Bölcsőt mondok,
hogy szokásos szót használjak, jobb híján; mert máskülönben meg
vagyok győződve, hogy sohasem szükséges ringatni a gyermekeket és
hogy ez a szokás gyakran veszedelmes nekik.

 22) «A régi peruiak a
gyermekek karját szabadon hagyták egy nagyon bő pólyában; mikor
pedig kivették ebből, szabadjára hagyták egy földbe ásott és
vászonnal kipárnázott gödörben, a mely testük közepéig ért. Ily
módon a karjuk szabadon maradt és kedvükre mozgathatták a fejüket
és hajlonghattak a testükkel, a nélkül, hogy leestek volna és kárt
tettek volna magukban. A mint már járni tudtak egy lépést, kissé
távolról nyujtották nekik az emlőt, mint valami csalétket, hogy
kényszerítsék járni. A kis négerek néha fáradságosabb helyzetben
vannak, ha szopni akarnak; átölelik anyjuk egyik csipőjét térdükkel
és lábukkal s oly erősen megszorítják, hogy fenn tudják magukat
tartani anyjuk karjának segítsége nélkül. Az emlőkbe
belekapaszkodnak kezükkel és folyton szívják a nélkül, hogy
megmozdulnának vagy elesnének, akármilyen mozdulatot tesz is az
anyjuk, a ki ezalatt végzi a rendes dolgát. Ezek a gyermekek már
két hónapos koruktól fogva kezdenek járni vagy legalább is
négykézláb mászkálni. Ez a gyakorlat adja meg későbbi
könnyedségüket, hogy négykézláb majd ép oly gyorsan tudnak futni,
mintha két lábon futnának.» (Buffon Hist. nat. IV. kötet.)

Ezekhez a példákhoz Buffon hozzátehette volna az angol példát, a
hol a bepólyázás esztelen és barbár szokása napról-napra tünőben
van. Lásd még La Loubère Voyage de Siam; Le sieur Beau
Voyage du Canada stb. Húsz lapnyi idézetet tudnék felhozni,
ha ezt tényekkel akarnám megerősíteni.

 23) A szaglás
fejlődik ki az összes érzékek közül legkésőbb a gyermekben: két
vagy három éves korukig úgylátszik nem érzik sem a jó, sem a rossz
szagot; ebben a tekintetben az a közömbösség vagy jobban mondva
érzéketlenség van bennük, melyet több állatban észlelünk.

 24) Ez alól is van
kivétel és azok a gyermekek, a kik eleinte a legkevésbbé tudják
magukat megértetni, lesznek a leglármásabbak, ha megkezdik a
hangjukat fölemelni. De ha mindezeket az aprólékosságokat
feszegetném, sohasem jutnék a végére; minden értelmes olvasó
láthatja, hogy a túlzáson és a hiányon, melyek ugyanabból a hibából
keletkeznek, egyformán segít a módszerem. Ezt a két tételt
elválaszthatatlannak tekintem: Mindig eleget és sohasem
sokat. Ha az egyiket helyesen alkalmazzuk, a másik szükségkép
következik belőle.

 25) Nincs
nevetségesebb és ingadozóbb, mint azoknak az embereknek a járása, a
kiket kicsiny korukban sokat vezettek járó-szalagon; ez is azoknak
a megfigyeléseknek egyike, a melyek triviálisak, mert igazak és
nemcsak egy tekintetben igazak.

 26) Noct. attic. IX.
könyv. 8. fejezet.

 27) Meg fognak
érteni, hogy itt csak azokról az emberekről beszélek, a kik tudnak
gondolkozni és nem minden emberről.

 28) Ez a kis fiú,
mondta Themistocles barátainak, a kit itt láttok, Görögország ura,
mert ő kormányozza anyját, anyja pedig engem kormányoz, én
kormányozom Athént s az athéniek kormányozzák a görögöket. Oh, mily
kicsiny vezetőket találhatnánk gyakran nagy birodalmak fölött, ha
fokonkint lemennénk a fejedelemtől egész az első emberig, a ki az
első titkos lökést adja!

 29) A politikai
jog alapelvei czímű művemben ki van mutatva, hogy semmiféle
külön akarat nem felel meg a társadalmi szervezet rendjének.

 30) Érezni kell, hogy
valamint a szenvedés is gyakran kényszerűség, az élvezet olykor
szükséglet. Csak egy olyan kivánsága van a gyermeknek, melynek
sohasem szabad engedni: hogy engedelmeskedjenek neki. Ebből az
következik, hogy mindenben, a mit kér, elsősorban az okra kell
figyelni, a miért kéri. Adjatok meg neki, a mennyire lehet,
mindent, a mi igazi élvezetet szerezhet, tagadjatok meg mindent, a
mit csak szeszélyből kér vagy csak azért, hogy
okvetetlenkedjék.

 31) Biztosak lehetünk
benne, hogy a gyermek szeszélynek tekint minden olyan akaratot, a
mely ellenkezik az övével és a melynek nem érti az okát; a gyermek
pedig nem érti meg az okát semminek, a mi bele ütközik
képzelődésébe.

 32) Nem szabad
sohasem türni, hogy a gyermek felnőtt embereket olybá vegyen,
mintha alatta állók, vagy csak vele egyformák volnának is. Ha
komolyan meg merne ütni valakit, akár a szolgája, akár ha maga a
hóhér, ez adja vissza neki kamatostól az ütést, úgy, hogy elmenjen
a kedve ismétlésétől. Láttam oktalan nevelőnőket, a kik szították a
gyermek makacsságát, felingerelték, hogy üssön, azzal, hogy
engedték magukat ütni és nevettek gyönge ütésein, a nélkül, hogy
gondoltak volna rá, hogy a kis dühös szándéka szerint minden ütés
halálos volt, és hogy a ki fiatal korában verni akar, felnövekedve
ölni fog akarni.

 33) Ezért akarja a
legtöbb gyermek visszakapni, a mit odaadott valakinek és sír, ha
nem adják neki vissza. Ez nem esik meg vele többé, ha jól
megértette, mit tesz az adomány, csakhogy akkor óvatosabb az
adásban.

 34) Egyébiránt, ha az
igéret megtartásának ezt a kötelességét nem edzené bele a gyermek
lelkébe hasznosságának súlya, a fejledezni kezdő belső érzés szabná
meg neki mint egy lelkiismereti törvényt, mint egy veleszületett
elvet, melynek nincs szüksége kifejlődéséhez egyébre, mint az
ismeretekre, melyekhez alkalmazkodjék. Ezt az első vonást nem
emberi kezek vésték szivünkbe, hanem a minden igazság alkotója.
Vegyétek el a szerződés alaptörvényét és a kötelezettséget, melyet
maga után von és minden illuzórius és hiábavaló az emberi
társadalomban. A ki csak a maga hasznáért tartja meg igéretét,
nincs jobban kötve általa, mintha semmit sem igért volna, vagy
legalább is úgy használná fel megszegésének lehetőségét, a hogy a
játékosok felhasználják az előnyüket, a kik csak azért késnek élni
vele, mert meg akarják várni, a mikor több haszonnal élhetnek vele.
Ez az elv a legnagyobb fontosságú és megérdemli a kimélyítést, mert
ebben kezd az ember ellentétbe jutni önmagával.

 35) Mint pl. mikor a
bünös, a kit valami rossz cselekedettel vádolnak, azzal védekezik,
hogy becsületes ember. Ekkor ténybelileg is, érzületbelileg is
hazudik.

 36) Semmi sem
oktalanabb, mint az ilyen kérdés, különösen, ha a gyermek bűnös; ha
akkor azt hiszi, tudjátok, mit tett, látja, hogy tőrt akartok neki
vetni és ez a véleménye okvetlenül elidegeníti tőletek. Ha ezt nem
hiszi, azt fogja mondani magában: Miért leplezném le a hibámat? Itt
az első kísértés a hazugságra, mint vigyázatlan kérdéstek
eredménye.

 37) Meg kell érteni,
hogy én nem akkor felelek a kérdéseire, a mikor ő neki tetszik,
mert külömben ez annyi volna, mintha alávetne engem a saját
akaratának, és a legveszedelmesebb függésbe juttatna, a melybe a
mester növendékével kerülhet.

 38) Az a szabály,
hogy nem szabad másnak ártani, magával hozza azt a másikat, hogy
lehetőleg kevés érintkezésben kell lenni az emberi társadalommal,
mert a társadalmi állapotban abból, a mi az egyiknek jó,
szükségképen következik a másikra a rossz. Ez a kapcsolat a dolog
lényegében rejlik és semmi sem képes megváltoztatni. Ezen tétel
alapján kell keresni, hogy melyik a jobb: a társadalmi ember-e,
vagy a magányos. Egy hírneves író azt mondja, hogy csak a gonosz
ember van egyedül, én pedig azt mondom, hogy csak a jó ember van
egyedül. Ha ez az állitás igénytelenebb is, de igazabb és
észszerűbb mint az előbbi. Ha a gonosz ember egyedül volna, mi
rosszat tudna tenni. A társadalomban szereli föl fegyvereit, hogy
másoknak árthasson. Ha ezt az érvemet vissza akarják forditani a jó
emberre, azzal a fejezettel válaszolok, a melyhez ez a jegyzet
tartozik.

 39) De Condillac
abbé.

 40) Nihil liberos
suos docebant, quod discendum esset jacentibus. Epist. 88.

 41) Százszor
gondolkoztam rajta, irás közben, hogy lehetetlen egy hosszú műben
mindig ugyanazt az értelmet adni ugyanazoknak a szavaknak. Nincs
oly gazdag nyelv, a mely annyi elnevezést, fordulatot és szólamot
tudna nyujtani, mint a mennyi módosulása lehet eszméinknek. – Az a
módszer, a mely minden elnevezést definiál és mindig a definicziót
teszi a definiált dolog helyébe, szép lehet, de kivihetetlen, mert
hogy lehetne vele a folytonos körbenforgást kikerülni? A
definicziók jók lehetnének, ha nem kellene őket szavakkal
kifejezni. Mindazáltal meg vagyok győződve, hogy az ember lehet
világos, még a mi nyelvünk szegénységének daczára is, ha nem adja
is mindig ugyanazoknak a szavaknak ugyanazt az értelmet. Ha úgy
tesz, hogy valahányszor használ valamely szót, az értelmet, melyet
ad neki, eléggé meghatározza azok által az eszmék által, melyek
kapcsolatban vannak vele és minden mondat, a melyben ez a szó
előfordul, úgyszólván definiczióul szolgál. Hol azt mondom, hogy a
gyermekek képtelenek az észszerű gondolkozásra, hol pedig,
meglehetős finom gondolkozást tulajdonítok nekik. Nem hinném, hogy
ezzel ellentmondásba jutok saját eszméimmel, bár azt nem
tagadhatom, hogy gyakran ellentmondok magamnak kifejezéseimmel.

 42) Quintus Curtius,
III. könyv, 6. fejezet. Ugyanezt az esetet elmondja Montaigne is.
Nagy Sándor, miután Parmenion egy levele tudtára adta, hogy kedves
orvosát, Philippust Darius pénzzel megvesztegette, hogy mérgezze őt
meg, odaadta a levelet Philippusnak, hogy olvassa el s egyúttal
lenyelte a gyógyszert, melyet az neki adott.

 43) Ez a fejedelem,
mondja Montaigne erről a tárgyról, souverain patronusa a vakmerő
tetteknek, de nem tudom, van-e eset életében, melyben több az
elszántság, mint ebben, s van-e oly sok tekintetből való kitünő
szépség.

 44) A legtöbb tudós a
gyermekek módja szerint tudós, nagy tanultságuk nem annyira eszméik
sokaságából, mint képeik sokaságából ered. A dátumok, a
tulajdonnevek, a helyek, minden az eszméktől elszigetelt, vagy
eszméktől mentes tárgyak, kizárólag a jelek emlékezete által
rögződnek meg és ritkán emlékezünk vissza ezen dolgok valamelyikére
úgy, hogy egyúttal ne látnók a könyv lapjának jobb, vagy
baloldalát, a hol olvastuk, vagy az ábrát, a mely alatt először
láttuk. Körülbelül ilyen volt az utóbbi évszázadok divatja szerinti
tudomány. A mi korunké másféle: nem tanulmányoznak, nem figyelnek
meg többé; álmodnak és komoly képpel filozófia gyanánt adják be
nekünk némely rossz éjszaka álmait. – Azt vethetik ellenem, hogy
magam is álmodom; meglehet, de a mit a többiek óvakodnak megtenni,
én álmokul adom álmaimat, hadd keresse az olvasó, van-e valami
hasznuk az éber emberekre?

 45) Quintilianus I.
könyv, 1. fejezet.

 46) Hasonló esetben
koczkázat nélkül lehet kivánni a gyermektől az igazságot, mert
akkor tudja, hogy úgysem tudná elleplezni s erről azonnal volna
alkalma meggyőződni, ha hazugságot merne mondani.

 47) Levél
D’Alemberthez a színjátékról.

 48) Mintha a
parasztgyerekek nagyon keresgélnék a száraz helyet, a hova
leüljenek vagy leheveredjenek. Pedig sohasem hallottuk, hogy a föld
nedvessége csak egynek is megártott volna közülük! Ha az ember az
orvosokra hallgat, azt kellene hinnie, hogy a vademberek mind bénák
a reumatizmustól.

 49) Ez a rémület
nagyon nyilvánvalóvá válik a nagy napfogyatkozásokkor.

 50) Ime még egy másik
ok, a melyet jól megmagyaráz egy filozófus, a kinek gyakran idézem
a művét és a kinek nagyszabású szempontjai még gyakrabban
szolgálnak okulásomra.

«A mikor különleges körülmények folytán nem lehet pontos
fogalmunk a távolságokról és a tárgyakat csak a látószög nagysága
vagy inkább csak a kép szerint itélhetjük meg, melyet szemünkben
keltenek, akkor szükségképen tévedésbe esünk ezeknek a tárgyaknak
nagyságát illetőleg. Mindenki tapasztalta, hogy útközben éjszaka
egy közelünkben levő bokrot tőlünk távoleső fának nézünk vagy
fordítva, a messze levő fáról azt hisszük, hogy közelünkben levő
bokor; hasonlóképen ha nem ismerjük a tárgyakat formájukról és nem
alkothatunk magunknak ennek segítségével fogalmat a távolságról,
szintén szükségképen tévedünk: egy légy, a mely szemünktől néhány
hüvelyknyire sebesen elröpül, ilyenkor úgy tűnik föl, mint egy
madár, a mely nagyon távol van tőlünk; egy ló, a mely mozdulatlanul
áll egy mező közepén, olyasforma tartásban mint egy birka, nagy
birkának fog tűnni előttünk, míg végre föl nem ismerjük, hogy ló;
de attól fogva, hogy fölismertük, azonnal akkorának fog föltünni,
mint egy ló és rögtön helyesbítjük előbbi itéletünket.

«Mindenkor, a mikor az ember éjszaka ismeretlen helyen van, a
hol nem tudja megállapítani a távolságot és a hol a sötétség miatt
nem tudja fölismerni a tárgyak alakját, minden pillanatban ki van
téve a tévedés eshetőségének, a szemébe tünő tárgyak megitélését
illetőleg. Innen származik az a rettegés és a belső félelemnek az a
neme, a melyet az éjszaka sötétsége kelt csaknem minden emberben;
ezen alapul azoknak a kisérteteknek és rémületes gigászi alakoknak
a megjelenése, a melyeket annyi ember látni vél. Rendszerint azt
szokták nekik felelni, hogy ezek az alakok képzeletük szüleményei,
pedig valósággal a szemükben lehettek és nagyon lehetséges, hogy
csakugyan látták is, a miről beszélnek, mert szükségképpen meg
kell, hogy történjék minden esetben, a mikor egy tárgyat csak a
szerint a szög szerint itélünk meg, a melyet szemünkben formál,
hogy ez az ismeretlen tárgy annál inkább megnövekszik és annál
terjedelmesebbé válik, mennél közelebb jutunk hozzá; és hogyha
kezdetben a nézőnek, aki nem tudja fölismerni, a mit lát és nem
tudja megitélni, milyen távolságban látja, nehány lábnyi
magasságban tünt föl, holott husz vagy harmincz lépésnyire volt,
több ölnyi magasságban kell feltűnnie, a mikor csak nehány lábnyi
távolságra jut; ez valósággal álmélkodásba és rémületbe ejtheti az
embert, míg végre megérintheti vagy fölismerheti a tárgyat; mert
ugyanabban a pillanatban, a mikor megismeri, hogy micsoda az a
tárgy, a mely óriásinak tűnt föl, ez egyszerre összezsugorodik és
csak valóságos nagyságát ölti föl; de ha elszalad vagy nem mer
hozzá közel menni az ember, bizonyos, hogy csak olyan fogalma lesz
erről a tárgyról, a milyen a kép, melyet a szemben keltett, így
tehát az ember valósággal látott egy nagysága és formája által
rémületes gigászi alakot. A kisértetekben való hit tehát a
természeten alapszik és tüneményei nem származnak csupán a
képzelődésből, mint a filozófusok hiszik. (Histoire naturelle. VI.
kötet, 22. lap.)

Igyekeztem a szövegben kimutatni, hogy ez a babona részben mégis
a képzelődéstől függ és a mi az ebben a passzusban megmagyarázott
okot illeti, ebből látható, hogy az éjszakában való járás
megszokása meg kell hogy tanítson azoknak a tüneményeknek a
megitélésére, melyeket a formák hasonlósága és a távolságok
különbözősége tüntet a szemünkbe a sötétben; mert mikor a levegő
még eléggé meg van világítva, hogy észrevehessük a tárgyak
körvonalait, a nagyobb távolságban több levegő lévén köztünk meg a
tárgy között, ezeket a körvonalakat annál kevésbbé határozottaknak
kell látnunk, mennél távolabb esik tőlünk a tárgy; ez a szokás
hatalma révén elég arra, hogy megóvjon attól a tévedéstől, melyet
itt Buffon magyaráz. Bármelyik magyarázatnak adunk is előnyt, az én
módszerem mindig hatásos és a tapasztalat is tökéletesen ezt
erősíti meg.

 51) Hogy gyakoroljuk
a gyermekeket a figyelmességben, mindig csak olyan dolgokat
mondjunk nekik, a melyeknek helyes megértésében valami érezhető és
jelenvaló érdekük van; mindenekfölött ne szaporítsuk a szót, soha
se mondjunk egy fölösleges szót sem. De beszélgetésünkben homályos
vagy kétértelmű se legyen semmi.

 52) Híres párisi
tánczmester, aki jól ismerve a maga népét, ravaszságból az
extravagánst játszotta és olyan fontosságot tulajdonított
müvészetének, a melyet úgy tettek mintha nevetségesnek találták
volna, a melyért azonban alapjában véve a legnagyobb tisztelettel
illették őt. Egy másik nem kevésbbé frivol művészetben még ma is
látjuk a komédiának egy művészét, a ki épp úgy fontoskodik és
játsza a bolondot és éppen olyan jól is jár vele; ez a módszer
Francziaországban mindig beválik, az igazi tehetség, a mely
egyszerűbb és nem olyan vásári, itt nem boldogul. A szerénység itt
az ostobák erénye.

 53) A mint azonnal
meg fogjuk látni, mezei sétáról van szó; a városban levő sétaterek
veszedelmesek mindkét nembeli gyermekekre. Itt kezdenek hiúkká
lenni és itt kezdik fitogtatni magukat: a Luxemburgban, a
Tuileriákban, különösen pedig a Palais-Royalban veszi magára Páris
ifjusága azt a szemtelen és nyegle modort, a mely annyira
nevetségessé teszi, gúny és utálat tárgyává egész Európában.

 54) Lásd Pausanias
Árkádiáját, továbbá az alább közölt részletet Plutarchosból.

 55) A majorkaiak már
évszázadok óta fölhagytak ezzel a szokással; abból az időből való,
a mikor a parittyásaik híresek voltak.

 56) Tudom, hogy az
angolok nagyra vannak, nemzetük emberségességével és
jólelkűségével, hogy good natured people-nek tartják
magukat, de kürtölhetik ezt, a hogy birják, senki sem fogja utánuk
mondani.

 57) A baniánok, a kik
még szigorúbban tartózkodnak mindennemű hústól – csaknem épp oly
szelidek, mint ezek, de mivel az erkölcsük kevésbbé tiszta és az
istentiszteletük kevésbbé észszerű, nem olyan becsületes emberek.
(A baniánok a brahman valláshoz tartoznak, a gaurok Zarathusztra
vallását követik.)

 58) E könyv egyik
angol fordítója itt megrója tévedésemet és mind a ketten
helyreigazítják. A mészárosokat és a sebészeket tanuságtételre
bocsátják, de az előbbiek nem fogadtatnak el esküdtekül, vagy
pairekül a büntető biróságoknál, a sebészek azonban igen.

 59) I. könyv. 94.
fejezet.

 60) A régi
történetírók tele vannak olyan szempontokkal, a melyeknek hasznát
lehetne venni, még ha a tények, melyeken alapulnak, nem felelnek is
meg a valóságnak. De mi nem tudunk igazában hasznot húzni a
történelemből; a tudósok kritikája fölemészt mindent, mintha az
fontos dolog volna, hogy igaz-e valamely tény, föltéve, hogy valami
hasznos tanulságot lehet levonni belőle. Az okos embernek úgy kell
tekinteni a történetet, mint a tanulságos mesék szövedékét, a
melyeknek morálja nagyon illik az emberi szívhez.

 61) A szokás varázsa
az ember természetes restségéből származik és ez a restség
fokozódik, ha engedünk neki: könnyebben tesszük azt, a mit már
egyszer tettünk, ki lévén taposva az út, könnyebb rajta járni. Azt
is meg lehet jegyezni, hogy a szokás hatalma igen nagy az
aggastyánokon és a hanyag embereken; az ifjúságon és az élénk
embereken igen kicsiny. Ez az uralom csak gyönge lelkeknek való és
napról-napra jobban elgyöngíti őket, az egyedüli hasznos szokás a
gyermekekre nézve az, ha fáradság nélkül alávetik magukat az
észnek. Minden más megszokás bűn.

 62) Gisors gróf,
Belle-Isle maréchal egyetlen fia.

 63) Gyakran
megjegyeztem, hogy azokban a tudós tanításokban, melyekben a
gyermekeket részesítik, nem annyira azzal törődnek, hogy a
gyermekek hallgassák, mint inkább, hogy a jelenlevő felnőttek. A
mit itt mondok, abban nagyon biztos vagyok, mert ezt a megfigyelést
önmagamon tettem.

 64) Minden
magyarázatnál, melyet a gyermeknek adni akarunk, kell valami kis
készülődés arra, hogy figyelmessé tegyük.

 65) A borok, a
melyeket kicsinyben árulnak a párisi borkereskedőknél, ha nincsenek
is mind ólomczukrozva, ritkán hiányzik belőlük az ólom, mert
ezeknek a kereskedőknek a helyiségei tele vannak ezzel a fémmel és
a bor, a mely az itczébe ömlik, erre az ólomra ráfolyva és rajta
tapadva, valami részét mindég föloldja. Különös, hogy a rendőrség
megtűr ilyen nyilvánvaló és ártalmas visszaélést. Igaz azonban,
hogy a jómódu emberek nem igen isznak ezekből a borokból s így
kevéssé vannak mérgező hatásuknak kitéve.

 66) A növényi sav
nagyon enyhe. Ha ásványi sav volna és kevésbbé volna higítva, az
egyesülés nem mehetne végbe pezsgés nélkül.

 67) Petronius. 100.
fejezet.

 68) Az idő elveszti
ránk nézve mértékét, mikor szenvedélyeink akarják kedvük szerint
szabályozni folyását. A bölcs ember órája a hangulat egyenletessége
és a lélek nyugalma; mindig a maga idejében van és ismeri mindig az
idejét.

 69) A szabad levegő
kedvelése, melyet növendékemről föltételezek, az én nevelésemnek
természetes gyümölcse. Egyébként, nem lévén benne semmi abból a
nyegle és szenvelgő modorból, mely annyira tetszik a nőknek, nem is
ünneplik őt annyira, mint más gyermekeket, következőleg ő is
kevésbbé jól érzi magát köztük és kevésbbé is romlik meg
társaságukban, melynek varázsát még nem bírja érezni. Vigyáztam rá,
hogy meg ne tanítsam kezet csókolni nekik, nyegleségeket mondani
nekik vagy akár csak a férfiak részéről őket megillető figyelmet
tanusítani irántuk; sérthetetlen törvényt csináltam magamnak abból,
hogy ne követeljek tőle semmit, a minek az oka meghaladja megértési
képességét. Arra pedig nincs semmi ok, hogy egy gyermek máskép
bánjon az egyik nemmel, mint a másikkal.

 70) Értekezés az
egyenlőtlenségről.

 71) Lehetetlennek
tartom, hogy Európa nagy monarchiái még sokáig fenmaradhassanak;
valamennyien ragyogtak már és minden állam, a mely ragyog, a
hanyatlás útján van. Erre a véleményemre különösebb okaim is
vannak, mint ez a tétel. De itt nincs helyén, hogy ezeket elmondjam
s különben is mindenki nagyon is jól látja őket.

 72) Hiszen magad is
az vagy, fogják nekem mondani. Elég baj az nekem, megvallom és az
én hibáim, a melyekért eléggé megfizettem, nem szolgálhatnak okul
arra, hogy másokban is meglegyenek. Nem azért irok, hogy
mentegessem hibáimat, hanem hogy megakadályozzam olvasóimat
utánzásukban.

 73) Saint-Pierre
abbé.

 74) Az ó-korban nem
voltak szabók, a férfiak ruháit maguk készítették a nők.

 75) Juvenalis II.
Satira 53.

 76) Guillaume
Rousseau idejében közmondásszerű alak volt Párisban; egy régi
bohózatnak volt egyik alakja.

 77) Azóta pontosabb
kisérlettel megtaláltam az ellenkezőjét. A törés köralakuan megy és
a bot vastagabbnak látszik a vízben levő végénél, mint a másiknál;
de ez nem változtat semmit az okoskodáson és a következtetés nem
kevésbbé helyes.

 78) «A városokban,
mondja Buffon, és a jól élő embereknél a gyermekek hozzá lévén
szokva a bőséges és izletes táplálkozáshoz, hamarabb jutnak ebbe az
állapotba; falun és a szegény népnél a gyermekek lassabban érnek,
mert rosszúl és nagyon kevéssé vannak táplálva; két-három évvel
többre van szükségük.» (Histoire Naturelle IV. kötet, 238. lap, a
12-edrét kiadásban.) A megfigyelést helyesnek tartom, de a
magyarázatot nem, mert azokban az országokban, a hol a falusi nép
nagyon jól táplálkozik és sokat eszik, mint Wallisban és még
Olaszország bizonyos hegyi vidékein is, mint pl. Friaulban, a
serdülés kora a két nemnél hasonlókép későbbi, mint a városokban, a
hol, csak hogy kielégíthessék hiúságukat, az ételen rendkívül
fösvénykednek és a hol a legtöbben a közmondás szerint élnek: fenn
az ernyő, nincsen kas. Csodálja az ember ezeken a hegyvidékeken,
mikor embernyi nagy fiúkat lát, a kiknek még vékony a hangjuk és
szakálltalan az álluk és nagy lányokat, a kik máskülönben nagyon
formásak, de nincs meg náluk nemüknek periodikus jele. Ez a
különbség nézetem szerint csak abból származik, hogy erkölcseik
egyszerűségében a képzelőtehetségük tovább marad nyugodt és
csendes, később forralja fel vérüket és kevésbé koraéretté teszi
temperamentumukat.

 79) Omnis in
imbecillitate est gratia et caritas. Cicero de natura Deorum. I.
44.

 80) Ez úgy tetszik,
most némi változáson megy át: a társadalmi osztályok mintha
szilárdabbakká válnának, az emberek pedig kellemetlenebbekké.

 81) A vonzódás
ellehet viszonzás nélkül, a barátság soha. A barátság kölcsönösség,
olyan szerződés, mint a többi, de a legszentebb valamennyi között.
A barát szónak nincs más megfelelője, mint ő maga. Mindenki,
a ki nem barátja a barátjának, egész bizonyosan gazember, mert a
barátságot csak úgy lehet elnyerni, ha viszonozzuk vagy
színleljük.

 82) Multos experimur
ingratos, plures facimus, quia graves exprobratores exactoresque
sumus… Ita gratiam omnem corrumpimus, non tantum postquam dedimus
beneficia, sed dum damus. Seneca, de Benef. I. könyv. 1.
fejezet.

 83) Maga az a
szabály, hogy tegyünk úgy mással, a hogy szeretnők, hogy velünk
tegyenek, valósággal csakis a lelkiismereten és az érzésen
alapszik; mert hol van a meghatározott ok arra, hogy én
létemre úgy teszek, mintha más valaki volnék, különösen ha belsőleg
biztos vagyok benne, hogy sohasem kerülök ugyanabba a helyzetbe? És
ki áll nekem jót azért, hogy ha hűségesen megtartom ezt az elvet,
elérem vele, hogy ugyanúgy megtartják velem szemben is? A gonosz
hasznot húz az igaznak becsületességéből; ő neki az nagyon jó, ha
az egész világ igaz, kivéve őt magát. Akárki mit mond is, ez az
állapot nem nagyon előnyös a jóravaló emberekre nézve. De ha az
odaadó lélek ereje azonosít engem felebarátommal, hogy úgyszólván ő
benne érezzem magamat, akkor azért nem akarom, hogy szenvedjen,
mert ez által szenvedek én is; önmagam iránti szeretetből
érdeklődöm iránta és a szabály alapoka magában a természetben van,
a mely a saját jóllétem utáni vágyat sugallja nekem, bármely helyen
érzem is a létezésemet. Ebből azt következtetem, hogy nem igaz,
hogy a természeti törvény szabályai csak magára az észre vannak
alapítva; szilárdabb és biztosabb az alapjuk. Az önmaga iránti
szeretetből eredő szeretet az emberek iránt az emberi igazságosság
alapelve. Minden erkölcs summáját a törvény summája által adja meg
az evangelium.

 84) Minden ország
törvényeinek általános szelleme az, hogy kedvezésben részesítik az
erőset a gyengével szemben, azt, a kinek van valamije, azzal
szemben, a kinek nincs semmije, ez a baj elkerülhetetlen és nincs
alóla kivétel.

 85) Lásd Davila,
Guicciardin, Strada, Solis, Macchiavelli, sőt néha de Thon műveit
is. Vertat csaknem az egyedüli, a ki tudott festeni a nélkül, hogy
jellemképeket csináljon.

 86) Történetíróink
közül egyetlen egy (Duclos, a XI. Lajos élete szerzője), a ki
utánozta Tacitust a nagy stílben, merte utánozni Suetoniust és néha
átérzi Cominest, pedig épen ezért, a mi fokozza könyve becsét,
kritizálják nálunk.

 87) Mindig az
előitélet erjeszti szivünkben a szenvedélyek szertelenségét. A ki
csak azt látja, a mi van és csak azt becsüli, a mit ismer, az
aligha lobban szenvedélyre. Itéleteink tévedései élesztik fel
minden vágyunk hevét.

 88) Azt hiszem,
bízvást számíthatom az egészséget és a jó szervezetet a nevelésével
szerzett előnyök sorába, vagyis még inkább a természet azon
adományainak sorába, melyeket a nevelése őrzött meg számára.

 89) Egyébiránt
növendékünk keveset koczkáztatna ebben a kelepczében, ő, a kit
annyi mulatság vesz körül, a ki soha életében nem unatkozik, a ki
alig tudja, mire való a pénz. Az a két indító ok, a melylyel a
gyermekeket vezetik, az érdek és a hiúság s épen ez a kettő szolgál
az udvaronczoknak és a szélhámosoknak arra, hogy azután hatalmukba
ejtsék őket. Ha látod, hogy kapzsiságuk felingerlődik a díjak, a
jutalmak által, ha látod, hogy tív éves korukban tapsolnak valami
nyilvános föllépésnek a kollégiumban, akkor láthatod azt is, mint
fogják húsz éves korukban erszényüket ott hagyni valami
játékbarlangban, az egészségüket rosszhírű helyeken. Fogadni
mernék, hogy az osztály legtudósabb növendékéből lesz mindig a
legnagyobb játékos és a legkicsapongóbb ember. Azokkal az
eszközökkel, melyeket nem használtak vele szemben gyermekkorában,
nem fog visszaélni ifjúkorában. Figyelemben kell azonban tartani,
hogy itt állandó elvem mindenben a legrosszabb lehetőségig vinni a
dolgot. Kezdettől fogva igyekszem elejét venni a bűnnek és aztán
föltételezem, hogy meggyógyíthassam.

 90) De ha ő vele
magával szemben támasztanak czivakodást, hogy fogja magát viselni?
Erre azt felelem, hogy nem lesz soha czivakodása s hogy sohasem
fogja annyira odaadni magát, hogy legyen. De végre is, fognak
tovább faggatni, kicsoda kerülhet el egy pofont, egy sértést egy
durva embertől, egy részegtől vagy egy vakmerő kötekedőtől, a ki
hogy mulatságból megölhessen egy embert, azon kezdi, hogy
megbecsteleníti? Ez más dolog; a polgárok becsülete és élete nem
lehet kiszolgállatva a durvának, a részegnek és a vakmerő
kötekedőnek és az ilyen eshetőség ellen ép úgy nem óvhatjuk
magunkat, mint az ellen, hogy egy tégla a fejünkre ne essék. Egy
pofon vagy sértés kapása és eltűrése olyan polgári
következményekkel jár, a melyek ellen semmiféle okosság nem tud
védekezni és a melytől a sértettet semmiféle biróság nem tudja
megvédeni. A törvények elégtelensége adja meg tehát ebben
függetlenségét; ő a maga hatósága, a maga birája önmaga és a sértő
közt, ő maga a természetes törvény tolmácsa és végrehajtója; ő
szerez magának igazságot és csak ő maga is szerezhet és nincs a
földön oly esztelen kormány, a mely megbüntesse, hogy hasonló
esetben igazságot szerzett magának. Nem azt mondom, hogy meg kell
verekednie, mert ez esztelenség; azt mondom, igazságszolgáltatással
tartozik magának és ennek ő a kiszolgáltatója. Annyi hiábavaló
párbajellenes rendelet helyett, ha uralkodó lennék, felelek róla,
hogy tartományaimban nem volna sem pofon, sem sértő szó és pedig
nagyon egyszerű eszköz segítségével, melybe a biróságok nem
elegyednének bele. Bárhogy is, Emil hasonló esetben tudja, hogy
milyen igazságszolgáltatással tartozik magának és a példaadásnak, a
melylyel a becsületes emberek biztonságának tartozik. A
legszilárdabb ember sem tudja megakadályozni, hogy ne inzultálják,
de azt igenis megakadályozhajta, hogy bárki is sokáig
dicsekedhessék azzal, hogy inzultálhatja őt.

 91) Plutarchos:
Értekezés a szeretetről. Így kezdődött eredetileg Menalippus
tragédiája, de az athéni nép zajongása arra kényszerítette
Euripidest, hogy ezt a kezdetet megváltoztassa.

 92) Az emberi szellem
természetes állapotára és haladásának lassuságára vonatkozólag lásd
Az egyenlőtlenségről szóló értekezésem első részét.

 93) Értekezés a
babonáról. 27. §.

 94) De la Condamine
jelentései szólnak egy népről, a mely csak háromig tudott olvasni.
Pedig azoknak az embereknek, a kikből ez a nép állott, volt kezük s
gyakran láthatták újjaikat és mégse tudtak ötig olvasni.

 95) Ez a nyugalom, ha
úgy veszszük, csak relativ, de mivel a mozgásban többet vagy
kevesebbet észlelünk, nagyon világosan fogjuk fel a két szélső
határ egyikét, a nyugalmat és pedig oly jól fogjuk fel, hogy
hajlandók vagyunk ezt a nyugalmat abszolutnak venni, holott csak
relativ. Ha azonban az anyag nyugalomban levőnek fogható fel, akkor
nem igaz, hogy a mozgás az anyag lényegére tartozik.

 96) A vegyészek a
phlogistikus vagyis tüzi elemet úgy tekintik, hogy elszórt,
mozdulatlan és mindaddig vesztegel azokban a vegyes testekben,
melyeknek része, a míg rajta kívül eső okok fölszabadítják,
egyesítik, mozgásba hozzák és tűzzé változtatják.

 97) Mindenképen
megerőltettem magamat, hogy fel tudjak fogni egy élő molekulát, de
nem mentem vele semmire. Az érzékszervek nélkül érző anyag
gondolata rám nézve érthetetlennek és ellentmondónak tünik fel.
Hogy ezt az eszmét elfogadjam vagy visszavessem, azon kellene
kezdeni, hogy megértem; csakhogy megvallom, nem vagyok ebben a
szerencsés helyzetben.

 98) Elhihetnők-e, ha
nem volna rá bizonyítékunk, hogy az emberi nagyzolás eljuthatott
eddig a pontig? Amatus Lusitanus erősködött, hogy látott egy
hüvelyknyi hosszúságú kis embert pohárba bezárva, a kit Julius
Camillus, második Prometheusként, az alchimiai tudomány útján
csinált. Paracelsus De natura rerum czímű könyvében tanítgat
ezeknek az emberkéknek a készítése módjára és bizonyítja, hogy a
pygmæusok, faunok, szatirok és nimfák chemiai uton jöttek létre.
Valóban, nem igen tudom, mi egyéb tenni való marad e tények
lehetőségének megállapítására, mint hogy azt állítsuk, hogy az
organikus anyag ellenáll a tűz hevének és molekulái életben tudnak
maradni egy olvasztókemenczében is.

 99) Nekem úgy
látszik, hogy a modern filozófia épen nem azt mondja, hogy a
sziklák gondolkoznak, hanem ellenkezőleg, felfedezte, hogy az
emberek nem gondolkoznak. Csak érző lényeket ismer el a
természetben és az egész különbség, a melyet az ember és a kő
között talál, az, hogy az ember olyan érző lény, a melynek vannak
érzéki észrevételei, a kő pedig olyan érző lény, a melynek
nincsenek. De ha igaz, hogy minden anyag érez, hol képzeljem el az
érző egységet vagy az egyéni észt? Vajjon az anyag minden
molekulájában-e vagy az összetett testekben? Egyaránt föltételezzem
ezt az egységet a cseppfolyós testekben és a szilárdakban, a
vegyületekben és az elemekben? Azt mondják, csak egyének vannak a
természetben. De melyek ezek az egyének? Egyén-e az a kő, vagy
egyének összetétele? Egyetlen érző lény-e, vagy annyi érző lény
van-e benne, mint homokszem? Ha minden elemi atóm érző lény, hogy
fogjam fel azt a benső közlekedést, mely által az egyik a másikban
érez, úgy hogy két én-jük egygyé keveredik össze? A vonzás
lehet természeti törvény, melynek rejtelme előttünk ismeretlen, de
azt legalább felfogjuk, hogy a vonzás, a mely a tömegek szerint
hat, nem összeférhetetlen a kiterjedéssel és az oszthatósággal. Fel
tudjátok ugyanezt fogni az érzésről? Az érzékeny részek
kiterjedtek, de az érző lény oszthatatlan és egy, nem osztható;
vagy egész, vagy semmi; az érző lény tehát nem test. Nem tudom,
hogy értik materialistáink, de nekem úgy tünik fel, hogy ugyanazok
a nehézségek, melyeknél fogva elvetették a gondolatot, rávihették
volna őket az érzés elvetésére is és én nem látom, hogy ha
megtették az egyik lépést, mért nem teszik meg a másikat is. Mivel
kerülne ez nekik többe? És mikor biztosak benne, hogy nem
gondolkoznak, hogy merik állítani, hogy éreznek?

 100) A régiek, mikor
supremus maximus-nak mondták a legfőbb istent, nagyon igazat
mondtak; de mikor maximus optimus-nak mondták, szabatosabban
szóltak; miután jósága hatalmából következik, azért jó, mert
nagy.

 101) A Nem lehet
boldogan élni Epicurus szerint czímű értekezésben. 59.
fejezet.

 102) Nem mi értünk,
nem mi értünk, óh Uram, hanem a te nevedért, a te nevedért, a te
saját dicsőségedért, oh Istenem, támaszsz fel! 115. Zsoltár.

 103) A modern
filozofia, a mely csak azt fogadja el, a mit megmagyaráz, óvakodik
attól, hogy elfogadja az ösztönnek nevezett homályos
képességet, a mely úgy látszik, mintha minden szerzett ismeret
nélkül bizonyos czél felé vezetné az állatokat. Az ösztön,
legbölcsebb filozofusaink egyike szerint, csak elmélkedés nélküli,
de elmélkedés által megszerzett szokás; abból a módból pedig, a
hogy ezt a haladást magyarázza, azt kell következtetni, hogy a
gyermekek többet elmélkednek, mint a felnőtt emberek. Sokkal
különösebb paradoxon ez, semhogy megérné a fáradságot, hogy
megvizsgáljuk. A nélkül, hogy itt belebocsátkoznám ennek a
megvitatásába, azt kérdem, mely nevet adjak annak a hevességnek, a
melylyel a kutyám a vakondokok ellen küzd, holott nem eszi meg
őket, annak a türelemnek, a melylyel lesi őket néha órák hosszat és
az ügyességnek, a melylyel megragadja, kiveti a földre abban a
pillanatban, a mint kidugják a fejüket és aztán megöli és otthagyja
őket. Senki se tanította be erre a vadászatra, sem arra, hogy
vakondok van a világon. Azt is kérdem s ez fontosabb, hogy mikor
először fenyegettem ezt a kutyát, miért vetette magát hanyatt,
lábait összehúzva, s a megindításomra legalkalmasabb könyörgő
magatartással; olyan helyzetben, a melyben óvakodott volna
megmaradni, ha nem indulok meg rajta és megverem. Hogyan! A kutyám,
a mely még egészen kicsiny és alig tett még egyebet, mint hogy
nőtt, máris erkölcsi fogalmakat szerzett? Tudta már, mi a kegyelem
és nagylelküség! Mily szerzett ismeretek alapján remélte, hogy
lecsitít engem azzal, hogy kényemre-kedvemre engedi magát! A világ
minden kutyája nagyjából ugyanezt teszi ugyanilyen esetben és én
itt nem mondok semmit, a mit ne igazolhatna mindenki. A
filozofusok, a kik megvetőleg elvetik az ösztönt, kegyeskedjenek
megmagyarázni ezt a tényt magából az érzékek működéséből és azokból
az ismeretekből, melyeket megszereztettek velünk; magyarázzák meg,
minden értelmes embert kielégítő módon, akkor nem lesz semmi több
mondani valóm és nem fogok többet az ösztönről beszélni.

 104) Bizonyos
tekintetben a fogalmak érzések és az érzések fogalmak. A két szó
megfelel minden perceptiónak, a mely tárgyával és velünk magunkkal
foglalkoztat minket, a kiket érint; csak ennek a perceptiónak a
sorrendje határozza meg a nevet, a mely ráillik. Ha első sorban a
tárgy foglalkoztat, akkor csak reflexio utján gondolunk magunkra s
fogalom áll elő. Ha ellenben a nyert benyomás előbb figyelmünket
kelti fel és csak reflexió utján gondolunk a tárgyra, a mely
előidézte, akkor érzés áll elő.

 105) Azt hiszem, a
derék vikárius ezt elmondhatná most a nagyközönségnek is.

 106) Mindnyájan,
mondja egy jó és okos pap, azt mondják, hogy ők tartják kezükben és
ők hiszik (és mindnyájan ezt fecsegik) nem úgy mint emberektől vagy
más teremtményektől, hanem mint Istentől származó dolgot.

Hanem hogy szépítgetés és leplezgetés nélkül megmondjuk az
igazat, nem így van; akármit mondanak is, emberi kezektől és
eszközöktől származnak, ennek bizonysága először az a mód, a hogy a
vallások elfogadtattak a világon és még ma is mindennap
elfogadtatnak az egyes emberek által: a nemzet, az ország, a hely
adja a vallást; az ember olyan vallású, a milyet az a hely, a hol
született és nevelkedett vall; körülmetéltetünk,
megkeresztelkedünk, zsidók, mohamedánok, keresztények vagyunk,
mielőtt tudnók, hogy emberek vagyunk; nem magunk választjuk és
szemeljük ki a vallásunkat. Ezt bizonyítja továbbá a vallással oly
rossz összhangban levő életmódunk és erkölcsünk; s ezt bizonyítja,
hogy emberi és kicsinyes inditékokból folyólag ellene cselekszünk
vallásunk tételeinek. Scarron: A bölcsességről. II. könyv V.
fejezet, 257. oldal az 1601. évi bordeauxi kiadásban.

Nagyon úgy látszik, hogy az erényes condomi theologus
hitvallomása nem nagyon különbözik a savoyai vikáriusétól.)

 107) Formálisan ez
történik az Írás ezer helyén, egyebek között a Deuteronomium
XIII. fejezetében, a hol meg van mondva, hogy ha egy próféta idegen
isteneket hirdet és csodákkal erősíti meg szavait s a mit jövendöl,
az be is következik, ez a próféta minden tekintet nélkül halál fia
legyen. Mikor tehát a pogányok a halálba küldték az apostolokat, a
kik idegen Istent hirdettek nekik és küldetésüket jövendölésekkel
és csodákkal igazolták, nem tudom, mit lehet alaposan a szemükre
vetni olyat, a mit azonnal vissza nem vethetnének ránk. Mit kell
hát tenni hasonló esetben? Egyetlen dolgot: visszatérni az észszerü
megvizsgáláshoz és békében hagyni a csodákat. Jobb lett volna
egyáltalán nem is folyamodni hozzájuk. Ez a legegyszerübb józan
ész, a melyet csak legalább is nagyon szubtilis
megkülönböztetésekkel lehet elhomályosítani. Szubtilitások a
kereszténységben! Hisz akkor Jézus Krisztusnak nem volt igaza,
mikor a mennyek országát igérte az együgyüeknek; hisz akkor nem
volt igaza, mikor legszebb beszédét azzal kezdte, hogy boldogoknak
mondotta a lelki szegényeket, ha annyi elme-él kell tanításának
megértéséhez és ahhoz, hogy megtanuljunk hinni benne. Ha
bebizonyítod nekem, hogy alá kell vetnem magamat, minden nagyon jól
fog menni, de hogy ezt bebizonyíthasd nekem, tedd számomra
felfoghatóvá, mérd okoskodásaidat egy csekély szellem
képességeihez, mert különben nem ismerem fel benned mestered igazi
tanítványát és nem az ő tanítása az, a mit hirdetsz.

 108) Plutarchos
elmondja, hogy a sztoikusok egyéb furcsa paradoxonaik között azt
állították, hogy egy kontradiktórius itéletben fölösleges
meghallgatni a két pártot, mert – úgymondták – vagy bebizonyította
az első az állítását, vagy nem bizonyította be; ha bebizonyította,
akkor minden meg van mondva és az ellenfélt el kell itélni, ha
pedig nem bizonyította be, akkor nincs igaza és el kell utasítani.
Én azt bizonyítom, hogy mindazok módszere, a kik kizárólagos
kinyilatkoztatást tételeznek fel, sokban hasonlít a stoikusokéhoz.
A mint bárki is azt állítja, hogy csak neki van igaza, akkor hogy
annyi párt közt választhasson, meg kell hallgatnia valamennyit,
mert különben igazságtalan lesz.

 109) Ezen közismert
tény közül nincs egy, a melynek nincs szüksége kommentárra. A
tizenhatodik században, mikor a katholikus theologusok máglyára
itéltek minden zsidó könyvet megkülönböztetés nélkül, a híres és
tudós Reuchlin, a kitől ebben a dologban tanácsot kértek, borzasztó
üldözéseket zúdított magára, melyek kevés híján pusztulásba
döntötték, csupán csak azért, mert az volt a véleménye, hogy ezek
közül a könyvek közül meg lehet hagyni azokat, a melyekben semmi
sincs a kereszténység ellen és a melyek a vallásra nézve közömbös
dolgokról szólnak.

 110) De Republica I.
könyv.

 111) Lásd a Hegyi
Beszédben a párhuzamot, melyet ő maga vont Mózes és a maga morálja
között. Máté V. fej. 2 stb. vers.

 112) A hazánkbeli
vallás követésének és szeretetének kötelessége nem terjed ki a jó
erkölcscsel ellenkező dogmákig, mint a milyen a türelmetlenség. Ez
a borzalmas dogma fegyverzi fel az embereket egymás ellen és
ellenségévé teszi valamennyiüket az emberi nemnek. A
megkülönböztetés a polgári türelem és a theologiai türelem közt
gyermekes és hiú. Ez a két türelem elválaszthatatlan és az egyiket
nem lehet a másik nélkül vállalni. Még az angyalok sem élnének
békében olyan emberekkel, a kiket Isten ellenségeinek
tekintenének.

 113) A két párt
kölcsönösen annyi szofizmával támadja egymást, hogy megérthetetlen
és vakmerő vállalkozás volna ezeket mind megczáfolni; már
fölemlíteni is sok néhányat közülük, a mint épen kinálkoznak. A
filozofáló párt részéről a legszokottabbak egyike szembeállítani
egy jó filozofusokból álló képzelt népet egy rossz keresztény
néppel; mintha könnyebb dolog volna egy igazi filozofusokból álló
népet hozni létre, mint igaz keresztényekből állót. Nem tudom, az
egyes emberek közt az egyiket könnyebb-e megtalálni, vagy a
másikat, de azt jól tudom, hogy a mikor népekről van szó, olyanokat
kell föltételezni, melyek ép úgy visszaélnek a vallás nélküli
filozófiával, mint a hogy a miéink visszaélnek a filozófia nélküli
vallással, ez pedig nézetem szerint nagyon megváltoztatja a kérdés
állását.

Bayle nagyon jól bebizonyította, hogy a fanatismus
veszedelmesebb, mint az atheismus; ez tagadhatatlan; de azt nem
mondotta, holott nem kevésbbé igaz, hogy a fanatismus, bár
vérszomjas és kegyetlen, mégis csak nagy és erős szenvedély, mely
fölemeli az ember szívét, a mely halálmegvetést kelt benne, a mely
csodálatos lendületet ad neki és a melyet csak jobban kell
irányítani, hogy a legfenségesebb erényeket vonjuk le belőle;
ellenben a vallástalanság és általában a bölcselkedő és filozofikus
szellem megtámadja az életet, elférfiatlanítja, lealjasítja a
lelkeket, egyesíti az összes szenvedélyeket az önérdek
alacsonyságában és az emberi én elvetemültségében és így
észrevétlenül megingatja az egész társadalom igazi alapjait, mert a
mi az önérdekekben közös, az oly csekély fontosságú, hogy sohasem
bírja ellensúlyozni azt, a mi bennük ellentétes.

Ha az atheismus nem ont is emberi vért, nem annyira
békeszeretetből nem ontja, mint inkább a jó iránti közönbösségből;
az állítólagos bölcs nem sokat törődik vele, akárhogy mennek is a
dolgok, csak ő maradhasson békében a dolgozó szobájában. Elvei nem
öletik meg az embereket, de nem engedik őket megszületni, a mikor
lerombolják azokat az erkölcsöket, melyek az embereket
megsokasítják, elidegenítik őket fajuktól, minden vonzalmukat egy
titkos önzésre vezetve vissza, a mely ép oly végzetes a
népesedésre, mint az erényre nézve. A filozófikus közönbösség
hasonlít az állam nyugalmához a zsarnokság alatt; ez a halál
nyugalma, a mely rombolóbb, mint maga a háború.

Így tehát a fanatizmus, ámbár közvetlen eredményeiben
ártalmasabb, mint az, a mit manapság filozófiai szellemnek
neveznek, sokkal kevésbbé ártalmas a következéseiben. Egyébiránt
könnyű dolog szép elveket tárni ki a könyvekben; a fődolog azonban
tudni azt, hogy jól összefüggnek-e a tanítással, hogy
szükségszerűen következnek-e belőle; ez mindeddig nem látszott
világosnak. Most még azt kellene tudni, hogy a filozófia ha
szabadjára volna hagyva és a trónra kerülne, tudna-e parancsolni az
ember dicsvágyának, érdekének, becsvágyának, apró szenvedélyeinek
és hogy gyakorolná-e azt a szelid humanizmust, a melylyel tollal
kezében dicsekszik.

Elveinél fogva a filozófia nem tehet semmi olyan jót, a mit a
vallás ne tudna jobban tenni; a vallás pedig sok olyan jót tesz, a
mit a filozófia nem bír tenni.

A gyakorlatban máskép áll a dolog; de ezt is meg kell vizsgálni.
Egy ember sem követi minden pontban a vallását, ha ugyan van
vallása; ez igaz; a legtöbbnek nincs is vallása és nem is követi
egyáltalában azt, a mije van; ez is igaz; de végre is némelyeknek
mégis van vallásuk és legalább részben követik is és kétségtelen,
hogy gyakran vallási indító okok akadályozzák meg, hogy rosszat
tegyenek és erényekre, dicséretre méltó cselekedetekre indítják
őket, melyek ezek nélkül az indító okok nélkül nem jöttek volna
létre.

Ha egy szerzetes letagad valami rábizott dolgot, mi más
következik ebből mint hogy ostoba volt, a ki rábizta? Ha Pascal
tagadta volna le, ez nem bizonyított volna semmi egyebet, mint hogy
Pascal képmutató volt. Csakhogy egy szerzetes!… Vajjon azoknak az
embereknek, a kik a vallással hivatásszerűen foglalkoznak,
okvetetlenül van is vallásuk? Mind azok a bűnök, melyek a papság
között előfordulnak, épp úgy mint másutt, nem azt bizonyítják, hogy
a vallás haszontalan, hanem azt, hogy nagyon kevés embernek van
vallása.

A mi mai kormányaink tagadhatatlanul a kereszténységnek
köszönhetik tekintélyük megszilárdulását és a forradalmaknak
ritkábbá válását; a vallás őket magukat is kevésbbé vérszomjasakká
tette; ezt bizonyítják a tények, ha összehasonlítjuk őket a régi
kormányokkal. A jobban ismert vallás eltávolította a fanatizmust és
több szelidséget vitt bele a keresztény erkölcsökbe. Ez a változás
nem a tudományok műve, mert mindenütt, a hol a tudományok
virágzottak, azért nem állott nagyobb tiszteletben az
emberszeretet: az athéniek, az egyptomiak, a római császárok, a
kínaiak kegyetlenségei mind ezt bizonyítják. A könyörületességnek
hány művét hozta létre az evangelium! Hány visszatérítést és
kárpótlást szerzett a gyónás a katholikusoknál! Hány kibékülést és
mennyi alamizsnát idéz elő minálunk az úrvacsora idejének
közeledése! Menynyire kevésbbé kapzsivá tette a héberek jubileumi
ünnepe a bitorlókat! Mennyi nyomorúságot megakadályozott. A
törvényes testvériség egyesítette az egész nemzetet; koldust nem is
lehetett látni köztük. A törökök között sem látni koldust, mert
kegyes alapítványaik megszámlálhatatlanok; vallási elvükből
kifolyólag vendégszeretők, még vallásuk ellenségei iránt is.

«A mohamedánok azt mondják, Chardin szerint, hogy a vizsgálat
után, a mely az általános föltámadásra következik, az összes
testeknek egy Poul-Serrho nevű hidon kell átmenniök, a mely az örök
tűz fölé van építve; azt mondják, ezt a hidat lehet a harmadik és
utolsó vizsgálatnak és az igazi végitéletnek nevezni, mert rajta
megy végbe a jók elválasztása a gonoszoktól.»

«A perzsák – folytatja Chardin – nagyon nagyra tartják ezt a
hidat és ha valaki valami igazságtalanságot szenved, a melynek
jóvátételét semmiféle úton-módon és semmikor sem érheti el, utolsó
vigasztalása, hogy ezt mondja: jól van, az élő istenre mondom,
kétszeresen meg fogsz te nekem azért fizetni az itélet napján; nem
fogsz addig keresztülmenni a Poul-Serrhon, a míg engem ki nem
elégítesz; majd belekapaszkodom én a köntösöd szélébe és lábaid elé
vetem magamat. Sok kiváló embert láttam, mindenféle foglalkozásut,
a kik attól tartva, hogy ezen a félelmetes hidon való
áthaladásukkor megálljt kiáltanak nekik, bocsánatot könyörögtek
azoktól, a kiknek panaszuk volt ellenük; megesett ez százszor
magammal is. Előkelő állású emberek, a kik tolakodásukkal olyan
lépésekre kényszerítettek, a melyeket nem volt szándékom megtenni,
bizonyos idő mulva, a mikor azt hitték, hogy e miatti bosszúságom
már elmúlt, eljöttek hozzám és így szóltak: kérlek halal becou
antehisra, a mi annyit jelent, hogy: tedd ezt a dolgot számomra
helyessé, vagy igazságossá, némelyek még meg is ajándékoztak és
szolgálatokat tettek nekem, hogy bocsássak meg nekik és jelentsem
ki, hogy jó szívvel bocsájtok meg. Ennek oka nem egyéb, mint az a
hit, hogy csak akkor mehet át az ember a pokol hídján, ha azoknak,
a kiket elnyomott, visszaad mindent az utolsó fillérig.»

El lehet-e hinni, hogy ennek a hidnak a gondolata, a mely annyi
méltatlanságot tesz jóvá, soha nem akadályozza meg a méltatlanságok
elkövetését? Ha elvennék a perzsáktól ezt a gondolatot és arról
győznék meg őket, hogy nincs sem Poul-Serrho, sem más valami
hasonló dolog, a hol az elnyomottak bosszút vehetnek zsarnokaikon a
halál után, nem nyilvánvaló-e, hogy ez nagyon megkönnyebbítené a
zsarnokok dolgát és fölmentené őket attól, hogy ezeket a
szerencsétleneket igyekezzenek megengesztelni?

Filozófus, a te erkölcsi törvényeid nagyon szépek, de kérlek,
mutasd meg a sanctiójukat. Hagyd egy pillanatra a kifogásokat és
mondd meg nyiltan, mit tudsz a Poul-Serrho helyébe tenni.

 114) Senki sem néz a
gyermekkorra olyan megvetéssel, mint a kik ép most léptek ki
belőle, mint a hogy nincs ország, a hol aggodalmasabban vigyáznának
a rangkülönbségekre, mint a hol az egyenlőtlenség nem nagy és a hol
mindenki attól fél, hogy összetévesztik az alatta állóval.

 115) Aventures du
sieur le Beau, avocat au parlament, II. kötet, 70. lap.

 116) A római papság
nagyon ügyesen megtartotta ezeket a jelvényeket, példáját követte
némely köztársaság is, többek közt Velencze. A velenczei kormány az
állam bukása daczára is élvezi még ma is régi méltóságának pompája
révén a nép egész szeretetét, egész tiszteletét és a tiarával
ékeskedő római pápa után nincs se király, sem nagyúr, senki a
világon, a ki oly tekintélyben állana, mint a velenczei doge, a
kinek nincs hatalma, nincs tekintélye, de szentté teszi a pompája
és a ki herczegi süvege alatt női hajdíszt hord. A Bucentaurus
szertartása, melyen annyit nevetnek az ostobák, Velencze
lakosságával vérét onttatta zsarnoki kormányuk fentartásáért.

 117) Helvetius De
l’Esprit, II. rész, I. fej.

 118) Mintha volnának
polgárok, a kik nem tagjai a városi hatóságnak és a kiknek ne
volna, mint azoknak, részük a souverain hatalomban! De a francziák,
miután alkalmasnak találták a polgár tiszteletreméltó nevét
bitorolni, a mely egykor a gall városok tagjait illette, annyira
eltorzították ezt a fogalmat, hogy most nem lehet rajta semmit sem
érteni. Egy ember, a ki sok butaságot írt a Nouvelle Héloïse
ellen, feldíszítette aláírását Paimboeuf polgára czímmel és
azt hitte, valami kitünő élczet csinál ellenem.

 119) Elmélkedések
korunk erkölcseiről. Duclos műve.

 120) Ez be van
bizonyítva Tanulmány a nyelvek eredetéről czímű munkámban, a
mely irataim gyüjteményében található.

 121) Egy fényesen
öltözött idegent megkérdeztek Athénében, hova való s ez azt
felelte: gazdag vagyok. Ez véleményem szerint nagyon jó
felelet volt.

 122) Montaigue II.
könyv. 1. fej.

 123) Két nagyvilági
nő, hogy az a szine legyen, hogy sokat mulatnak, törvénynyé teszi
magára nézve, hogy sohase fekszik le reggeli öt óra előtt.
Cselédségük a tél szigorúságában az utczákon rájuk várva tölti
éjszakáját, alig bírva megóvni magukat a megfagyástól. Egy este,
vagy jobban mondva egy reggel belép az ember abba a helyiségbe, a
hol az a két oly sokat mulató nő számlálás nélkül pergeti az
órákat: teljesen egyedül találja őket, – mindegyik alszik
karosszékében.

 124) Mulierem fortem
quis inveniet? Procul, et de ultimis finibus pretium ejus. Prov.
XXXI. 10.

 125) Megjegyeztem
már, hogy a kötekedésből és kaczérkodásból való visszautasítás
megvan csaknem minden nőben, még az állatok között is és még akkor
is, a mikor leginkább hajlandók megadni magukat. Nem figyelte meg
soha a magatartásukat az, a ki ezt tagadja.

 126) Előfordulhat az
életkor és az erő oly aránytalansága, hogy tényleges erőszakról is
lehet szó; de itt a nemek egymáshoz való viszonyát a természet
rendje szerint tárgyaljuk s ezért mindkét nemet abban a közös
állapotban tárgyalom, a mely ennek a viszonynak alapjául
szolgál.

 127) XXII. fejezet,
23–27. vers.

 128) E nélkül a faj
szükségszerűen kiveszne, mert hogy fenmaradhasson, ehhez mindent
összevéve kell, hogy minden nő átlag négy gyermeket szüljön, mert a
született gyermekeknek körülbelül a fele meghal, mielőtt
gyermekeket nemzhetne és kell, hogy kettő megmaradjon, a kikből apa
és anya lesz. Vajjon megadják-e a városok ezt a népesedést?

 129) A nők
félénksége szintén természeti ösztön azzal a kettős veszedelemmel
szemben, melynek terhességük alatt ki vannak téve.

 130) A gyermek akkor
lesz tolakodó, ha jól jár vele, de sohasem kéri ugyanazt a dolgot
kétszer, ha az első válasz mindig visszavonhatatlan.

 131) Az olyan nők, a
kiknek elég fehér a bőrük arra, hogy ellehessenek csipke nélkül,
sok bosszúságot szereznének a többieknek, ha nem viselnének
csipkét. Csaknem mindig a csunya nők csinálják a divatot s a szépek
elég ostobák arra, hogy ennek alávessék magukat.

 132) Ha mindenütt, a
hova azt írtam, hogy nem tudom, a kis leány máskép felel,
nem kell megnyugodni feleletében és meg kell azt vele gondosan
magyaráztatni.

 133) A kis lány
azért mondja ezt, mert hallotta, de meg kell állapítani, van-e
valami helyes fogalma a halálról, mert az a gondolat nem olyan
egyszerű és nem is olyan érthető a gyermek számára, mínt az ember
gondolná. Az Ábel című kis költeményből (Gessner műve),
láthatni annak példáját, hogy mikép lehet a gyermeket erre a
gondolatra rávezetni. Ez a bájos költemény pompás egyszerüséget
lehel, a melyet nem lehet eléggé elsajátítani, hogy a gyermekekkel
társaloghassunk.

 134) Az
örökkévalóság eszméjét az ész nem engedi az emberi nemzedékekre
alkalmazni. Egy valóban végrehajtott számbeli egymásra következés
összeférhetetlen ezzel a gondolattal.

 135) Tasso,
Gierusaleme liberata, IV., 87. Az olasz vers értelme ez:

A nő sok művészetet tud, hogy szerelmi hálójába új imádó
bonyolódjék; de nem marad mindenkivel váltig ugyanaz, minduntalan
változtatja mozdulatait és pillantását.

 136) Tudom, hogy
azok a nők, a kik egy bizonyos pontra nézve nyiltan állást
foglaltak, nagyra vannak ezzel a nyiltságukkal és esküdöznek, hogy
ezt leszámítva, nincs az a tiszteletreméltó tulajdonság, a mely ne
volna feltalálható bennük, de tudom azt is, hogy erről sohasem
győztek meg senkit, csak az együgyűeket. Ha el van távolítva nemük
legnagyobb féke, mi marad meg bennük, a mi visszatartja őket? És
milyen tiszteletnek tulajdonítanak értéket, ha lemondtak arról, a
mely megilleti őket? Ha egyszer szabadjára eresztették
szenvedélyeiket, nincs többé érdekük benne, hogy ellenálljanak
nekik: Nec fœmina amissa pudicitia alia abnuerit. (Tacitus,
Annales IV., 3.) Ismerte-e valaha író jobban az emberi szívet
mindkét nemben, mint a ki ezt írta?

 137) Ovidius, Amores
III. könyv, 4. elégia.

 138) Brantôme
mondja, hogy I. Ferencz franczia király idejében egy fiatal leány,
a kinek fecsegő szerelmese volt, tökéletes és szakadatlan
hallgatást parancsolt neki, a melyet ez két egész napig oly híven
megtartott, hogy azt hitték róla, valami betegségtől megnémult. Egy
nap nagy társaságban a szerelmese, a kiről – ebben az időben még
titokban folyt a szerelem – nem tudták, hogy az, azzal dicsekedett,
hogy azonnal meg tudja gyógyítani és meg is telte azzal az egy
szóval: szóljon. Nincs-e valami nagy és hősies dolog ebben a
szerelemben? Mit tehetett volna ennél többet Pythagoras filozófiája
minden nagyszerűségével? Melyik nő számíthatna manapság csak egy
napig is ilyen hallgatásra, még ha teljes áron kellene is
megfizetnie, a melyet csak tulajdoníthat neki.

 139) Horatius I.
könyv. 6. old.

 140) Fénelon
műve.

 141) Martialis XI.
20.

 142) Qui multum non
tempus in usus suos confert… nec optat crastinum nec timet.
Quantaculumque itaque abunde sufficiet, et ideo quandocumque
ultimus dies venerit, non cunctabitur sapiens ire ad mortem. Seneca
De brevitate vitæ. 7. és 11. fejezet.

 143) «Az utazás
nekem hasznos mozgásnak látszik. Ha jobbfelől csunya, balfelé
fordulok. Ha valami elmaradt mögöttem, visszafordulok; mindig a
magam útján maradok… A legtöbben csak azért mennek, hogy
megérkezzenek; hallgatag és nem közlékeny óvatosságba burkolózva és
bezárkózva utaznak, óvakodva az ismeretlen levegő ragályától.»
Montaigne III. könyv 9. fejezet.

 144) Tasso,
Megszabad. Jeruzsálem. IV. 33 (Még nem mutatja, de szíve remeg az
örömtől.)

 145) «A palotából
kilépve négy holdnyi nagy kertet találni, körös-körül bekerítve és
bezárva, beültetve virágos nagy fákkal, melyek körtéket,
gránátalmákat és más legszebb fajta gyümölcsöket teremnek, édes
gyümölcsű fügefákkal, zöldelő olajfákkal. Ezek a szép fák az egész
éven át soha sincsenek gyümölcs nélkül, télen-nyáron a keleti szél
édes lehellete egyszerre rügyezteti ki az egyiket és érleli a
másikat. Látni a körtét és az almát megöregedni és megaszalódni a
fáján, a fügét a fügefán és a szőlőfürtöt a tőkéjén. A
kimeríthetetlen szőlőtőke szüntelenül új bogyókat terem; az egyiket
megaszalják a napon egy lapos felületen, mialatt a másikat
lemetszik; másokat préselnek már; a tőkén hagyják azokat, a melyek
még virágjukban vannak vagy a melyek most kezdenek feketedni. Az
egyik végen két jól művelt ágy van, egész évben virágokkal borítva;
két forrás diszíti őket, melyek egyike eloszlik az egész kertben,
másika pedig, miután átszeli a palotát, magas építményen a városba
van vezetve, hogy felüdítse a polgárokat.»

Ez az Alkinoos királyi kertjének leírása az Odyssea hetedik
énekében; azé a kerté, a melyben ennek a vén álmodozó Homérosznak
és a korabeli fejedelmeknek szégyenére nem látni sem lugasokat, sem
szobrokat, sem vízeséseket, sem gyepszőnyegeket.

 146) Megvallom, hogy
Zsófia anyjának bizonyos hálával tartozom hogy nem engedte
elcsúfítani a szappanban az olyan puha kis kezet, mint a kis lányé,
a melyet Emil oly sokat fog csókolgatni.

 147) A képmutatásnak
az a neme, a melyet itt gondolok, az ellenkezője annak, a mely őket
megilleti és a melyet a természettől nyertek: az egyik abban áll,
hogy ellepleznek olyan érzéseket, melyek megvannak bennük, a másik,
hogy olyan érzéseket tetetnek, a melyek nincsenek meg bennük.
Minden nagyvilági nő élete azzal telik el, hogy diadaljeleket
csinál magának állítólagos érzékenységéből és soha nem szeret
senkit, csak maga-magát.

 148) Ápolni egy
beteg parasztot nem annyit tesz, mint hashajtót és mindenféle
gyógyszereket adni neki s orvost küldeni hozzá. Épen nem erre van
ezeknek a szegény embereknek szükségük betegségeikben, hanem jobb
és bővebb táplálékra. Ti többiek bőjtöljetek, ha lázatok van, de ha
a parasztjaitok lázasak, adjatok nekik húst és bort; csaknem minden
betegségük a nyomoruságtól és a kimerüléstől ered; legjobb
gyógyitaluk pinczétekben van, egyedüli gyógyszerészük a mészárostok
kellene hogy legyen.

 149) Addison
folyóirata, melynek franczia kiadása is jelent meg hat
kötetben.

 150) Nyomorúságos
önteltség a merőben könyv-önteltség! A filozófia tanulmányozásában
minden, a mi szemünk elé tűnik, könyvül szolgál. Ez a nagy világ a
tükör, a melybe bele kell nézni, hogy kiismerjük magunkat. Szóval
azt kívánom, hogy ez legyen tanítványomnak a könyve. (Montaigne I.
könyv. XXV. fejezet.

 151) A lélek
(utazáskor) folyton gyakorlódik ismeretlen és új dolgok
észlelésében és én nem tudok jobb iskolát az élet alakítására, mint
folyton megmutatni neki annyi más életnek, igénynek és szokásnak
különbözőségét és megízleltetni vele természetünk formáinak ily
örökös változatosságát… Szégyenkezem, ha embereinket attól az
ostoba hangulattól megmámorosodva látom, hogy elképpednek az
övékkel ellenkező formákon; mintha az elemükön kívül volnának,
mikor városukon kívül vannak; akárhova mennek, ragaszkodnak a
szokásaikhoz és gyalázzák az idegeneket. Montaigne III. könyv IX.
fej.

 152) Hulle Rajmund,
a ki 1236-ban Majorcában született, a maga idejében egyetemes
ismereteiről volt nevezetes. Mindenféle tudományok köréből írt
értekezéseket. Rousseau itt arra a grafikai sémára gondolt, a
melyet az érzékfölötti világról a scholastika szellemében
csinált.

 153) Régi franczia
utazók.

 154) Rousseau itt a
crefeldi csatában elesett De Gisors grófra czéloz.

 155) Ha volna közös
feljebbvalójuk, akkor ez nem lehetne más, csak az uralkodó és akkor
a rabszolgaság joga a szuverénitás jogán alapulván, nem lehetne
annak princzipiuma.

 156) E kérdések és
megállapítások nagyobbrészt a Társadalmi szerződésről szóló
értekezésből valók, a mely maga is egy nagyobb műnek a kivonata,
melybe erőmmel számot nem vetve, fogtam bele és melylyel regóta
felhagytam. A rövid értekezés, melyet kiragadtam belőle és melynek
főtartalmát itt adom, külön fog megjelenni.

 157) Emlékezni
fognak, hogy itt csak a legfőbb hatóságokról, vagyis a nemzet
vezetőiről akarok beszélni, a többi nem lévén más, mint ezen vagy
azon a ponton való helyetteseik.

 158) Seneca de
Tranqillitate animi. I. fej.

 159) Mióta ezt
írtam, a mellette szóló érvek kifejtettek a tervezet
kivonatában; az ellene szóló érvek, legalább azok, melyek
szerintem megállják a helyüket, megtalálhatók irataim
gyűjteményében a nevezett kivonat után.

 160) Ez alól a
szabály alól csak egy kivételt tudok: Kínát.

 161)
Francziaországban a nők rázzák le magukról előbb és ennek úgy is
kell lenni, hiszen kevés lévén a kedélyük és nem akarnak egyebet,
csak hódolatot s ha a férj nem hódol már, keveset törődnek a
személyével. Más országokban ellenkezőleg, a férfi teszi magát
előbb túl; ennek is úgy kell lenni, mert a nők hívek, de tolakodók
s azzal hogy terhükre vannak vágyaikkal, megunatják magukat. Ezek
az általános igazságok sok kivételt engednek meg; most azonban azt
hiszem, általános igazságok.










Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	14
	csnáljanak
	csináljanak



	119
	látní, hogy
	látni, hogy



	181
	átlójánal fogva
	átlójánál fogva



	187
	közbülső hagjegye
	közbülső hangjegye



	280
	ábrákés ezek
	ábrák és ezek



	349
	mutatnek neki
	mutatnék neki



	365
	fiat a szökevény
	fiatal szökevény



	417
	viszem az önl … aztán jó
	viszem az ön … aztán jól



	494
	is tudnek
	is tudnék



	530
	tehát szepség
	tehát szépség



	561
	legbiztosahb
	legbiztosabb



	613
	a ket végpontot
	a két végpontot



	675
	közöm bozzá
	közöm hozzá



	690
	feglalkoznának
	foglalkoznának









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK EMIL, VAGY A NEVELÉSRŐL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2856702241936042662_66903-cover.png
Emil, vagy a nevelésrdl

Jean- vaUGS Rousseau

\ll_
‘v






