
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Az emberiség jövője

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Az emberiség jövője


Author: Heinrich Lhotzky


Translator: Aladár Schöpflin



Release date: May 3, 2022 [eBook #67981]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin, 1912


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AZ EMBERISÉG JÖVŐJE ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 127. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

AZ EMBERISÉG
JÖVŐJE

 

IRTA HEINRICH
LHOTZKY

FORDITOTTA SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912



AZ EMBERISÉG JÖVŐJE

 

IRTA

HEINRICH
LHOTZKY

FORDITOTTA

SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912






A FEJLŐDÉS KÉRDÉSE.







Az olvasóhoz.

Prófétai kisérletet, remélem, nem vár tőlem a nyájas olvasó.
Hiszen sok prófétája van korunknak, legalább sokan olyanok, kik úgy
tüntetik fel magukat, mintha próféták volnának. Tárgyam mint
időszerű elmélkedés ötlött fel bennem, mely abból az érdeklődésből
sarjad ki, mely az emberre, mint olyanra irányul, – az emberre,
amilyen, – nem amilyennek lennie kellene.

Ez sokszorosan elválaszt engem a kortársaim közt uralkodó
irányoktól. Ők tulságosan kevésre becsülik az embert. Csak úgy
veszik számba, mint körüknek, vallásuknak, különleges
törekvéseiknek részesét. Az ember csak szám nekik, nem ember. Éppen
csodálatos sajátossága, különálló léte megy veszendőbe, mihelyt
valamely határozott törekvéshez csatolták, mint annak egyik tagját.
Itt az ügy a fő, nem a személy.

Akit az ember mint ember érdekel, annak tulajdonképpen nem
szabad semmiféle zárt párthoz csatlakoznia. A pártállás elzárja a
hozzáférkőzést sok emberhez, akik pedig éppen olyan értékesek, mint
azok, akikhez utat nyit. Mert az ember mind értékes. Aki azonban
nem csatlakozik párthoz, azt nem értik meg. Mert a valahova

tartozást feltétlenül megkövetelik. Azt hiszik, hogy csakis mint
tömeg alkothatnak és az ember számukra csak egy részecskéje a
tömegnek.

Ez előttem csak lassanként lett világossá, nehéz, belső
küzdelmek után. Meglehetősen megismertem mindazt, amit a földön
«kereszténynek» neveznek, mindebből nem egy dolgon keresztül
mentem, sok dolgot átgondoltam, sokat ujra átéltem és ismerem
gondolatmenetének legvégső következtetéséig. Egykor azt hittem,
hogy ez az igazság, vagy itt kell megtalálni. Az igazság azonban
sokkal feljebb van. Mindez nagyon derék és helyes dolog, de nem
«az» igazság.

Volt egyszer valaki, aki az ember titkait ki akarta kémlelni,
mert segíteni szeretett volna az embereken. Ekkor éber álmot
álmodott, és belelátott nemünknek gyökereibe, bele egészen az
emberiség paradicsomáig. De akkor az a benyomása támadt, hogy az
emberről való igazság hét mennyországgal feljebb van, mint
jelenlegi léte a bolygón, és amit látott, azt nem tudta szavakba
foglalni. Semmi sem jellemzi annyira helyzetünket és vallási
törekvéseinket, mint ez a kis történet.

Én is ismerem a ma emberét gondolkodásában és alkotásában. Nem
lehet azt mondani, hogy azok a kérdések, melyek mozgatják, vallásos
jellegüek. Világi szempontok nyomulnak elébe a vallásiaknak.
Nevezetesen a tudományos gondolatsorok teljesen függetlenítik
magukat az egyházi mérlegeléstől. Ez előnye a mi időnknek, az
emberiségnek sejtelme a szabadságról, mely más bilincset nem tűr
meg, mint azt, amelyet maga rakott magára. 

Azonban számtalan olyan ember is van, kit a mai idők
készületlenül találtak. Látják, hogy sok régi meginog és az ujat
sem alakítani, sem megérteni nem tudják. Tanácstalanul ingadoznak
erre-arra, bizonytalanok és könnyen dőlnek a tompa, ernyedt
kétségbeesés karjaiba. Ezek az elpusztult és pusztulást tenyésztő
kedélyek rettentő tömegben vannak.

És éppen rajtuk akad meg a szem. Vajon hogyan alakul az
emberiség jövendője, ha a mi időnk, a legifjabb nemzedék látszólag
annyi nyomát mutatja az elfajulásnak? Van-e valamilyen haladás,
vagy vivmány, mely meg tud bennünket vigasztalni ama tömegnyomor
miatt, mely oly sokat elzülléssel fenyeget? A nyomor bizonyára
nemcsak a külső vagy testi viszonyokban van meg, számtalan embernek
lelki és szellemi állapota is el van nyomorítva, minden vakító
külsőség ellenére is.

Sok komoly ember tekint borus szemmel a jövőbe. Látszólag joguk
is van erre. De aki csak borusat és nehezet lát, legalább ne
beszélne róla. Elég idő van leszámolni vele, ha itt lesz. Az
embernek vigaszra, erőre, örömre van szüksége az élethez. Nehéz
harczát csak akkor harczolhatja meg, ha derült tekintettel nézhet
előre.

Az nem olyan fontos, hogy milyen nézetünk vagy felfogásunk van
erről vagy arról a dologról, vagy az egész természetről. Nézeteink
felfogási képességünkhöz igazodnak. De mélyen járó különbség, hogy
leigázottaknak vagy győzteseknek, szenvedőknek vagy cselekvőknek
érezzük-e magunkat. Csak a derült ember találja meg helyes

álláspontját az őt környező természettel szemben.

A jövőbe vidáman tekintőknek ajánlom ezt a kis irást. Nyájas
olvasó, tanulj meg jókedvüen pillantani előre és ne vezessen félre
sem az egyéni nyomoruságod, sem az általános nyomoruság. Csak a
jókedvü ember győzhet, pedig a győzelemre vagyunk hivatva.

Teremtés és fejlődés.

Rendesen azt mondják, hogy a mai nemzedék elvetette az apák
hitét, és gondolkodásában a legélesebb ellentétben áll a régiekkel.
Azelőtt a világ teremtésében hittek, most a világ fejlődését akarja
bebizonyítani a tudomány.

Pedig ez nem is olyan ellentét, mely teljesen kizárná egymást.
Lényegileg tulajdonképpen csak a látás különbözőségéről van szó. A
régiek, mint ahogy az egészen természetes, mindenütt a készet, a
keletkezettet látták és ezért a változhatatlanság benyomását
nyerték. Látták a kész növényt, az elhatárolt állatfajt, mely oly
zárt, hogy más fajtával nem keveredhetik. Látták az embert
olyannak, amilyen szemlátomást mindig volt, ameddig történetében
vissza tudtak menni. Mindennek a késznek keletkezését nem
képzelhették másképpen, csak a teremtési tettek által, tehát a
világ teremtését és fennmaradását tanították.

Az ujabbak azonban pontosabban oda néztek, és észrevették, hogy
a világ «fennmaradásáról» már nem lehet szó. Semmi nem maradhat
fenn, mert minden állandó kialakulási folyamatban  van és
folytonosan változik. Nekünk azonban csak azok a változások tünnek
szemünkbe, melyeket időmértékünkkel meg tudunk mérni, ez pedig
tudvalevőleg nagyon kicsiny. Azért tartott olyan sokáig, mig az
ember megtanult pontosabban látni.

Mi például nem látjuk a csillagok változását és sok álló
csillagról beszélünk. Pedig egyikük sem áll megrögzítve, a fajok
sem, vagy akár az ember léte.

«Minden folyásban van», mondotta már egy régi meg nem értett
filozofus, de az új idő látta és megmérte ennek a kialakulási
folyamatnak a gyorsaságát és ezzel uj világnézletnek törte
utját.

A látás különbözőségei tudvalevőleg nagyon mélyrehatók. A mai
festők másképpen látnak, tehát képeik is egészen mások, mint a
régebbieké. Helyesen látni, a valót látni, a legnehezebb dolgok
egyike, ami sok önmegtagadást követel, teljes odaadást az ügy
iránt, a magunk gondolkodásának és érzésének háttérbe szorítását.
És éppen az a nagyszerü a tudományban, hogy gyakorolta ezt az
önmegtagadást. Ez tanította meg arra, hogy másképpen lásson és így
többet látott, mint a régiek. Látta az alakulás folyamát, melyben
pihenés nélkül zuhog tova a mindenség. Megértette, hogy nincs kész
dolog, és a kialakulást fejlődésnek nevezte.

És vajjon nem volt-e igaza? Hiszen csak többet látott meg ezzel
a valóságból, mely minket körülvesz. Hát a valóság talán nem
isteni? Tehát előbbre haladt, előbbre haladt az isteninek
megismerése felé. De még távolról sem látott meg  mindent.
Véghetetlenül sok felfedezni való van még, és minden felfedezéssel
megváltozik szemléletünk, de legalább felvidulunk előrehaladásunk
láttára.

Valami értékes kijelentést Istenről mellette, vagy ellene nem
mond sem a teremtés, sem a fejlődés tana. Aki Istenben csak a
teremtőt látja, éppen úgy nem érte el őt, mint az, aki a fejlődés
okának ismeri el, filozofiai értelemben. Istent csak átélni lehet.
Ki kell nyilnia szemünknek, hogy benne és általa éljünk. Csak ennek
van értéke.

Ha emberek a világot az élő Isten nélkül akarják megérteni, hadd
tegyék. Előbb vagy utóbb nyilvánvaló lesz a hiba. Ha az Isten
minden létnek gyökere, akkor egyszersmind czélja is minden
kialakulásnak és mindenki vigasztalanul áll magában mindaddig, mig
el nem érte őt. De ennek a világnézlethez más köze nincsen, csupán
a személyes birtokállomány kérdése, életkérdés, nem
gondolat-kapcsolat.

A hit és hitetlenség, ami végeredményben nem más, csak egy
alakja a gondolkodásnak, nem lehet sem értékes, sem értéktelen.
Csak az a fontos, ad-e életerőt? Az embernek az élethez bizonyos
erőmennyiségre van szüksége. Ha ennek birtokában van, akkor az
kiragyog belőle, mint életboldogság és létének kinyilatkoztatásává
lesz Istenben; ha nincsen birtokában, lassankint képtelenné válik
az életre; világnézlete azonban olyan közönbös, akár ruhájának
szine.

Az uj kor mégis nagy eredményt ért el, mikor a fejlődést
meglátta és követte menetét, kialakulása nyomait összeállította és
kikutatta. A fejlődés  tana, a teremtés tanával szemben, haladás
Isten megismerésében, de nem egymást kizáró ellentét.

Az embernek kötelessége, hogy minden haladásnak utána járjon,
minden körülmények között az igazságot kutassa. Még akkor is, ha
olykor-olykor hamis utra tévedt, a becsületes kutatási munka az
egyedüli út, mely az igazságnak elvesztett nyomára visszatalál. Ha
az emberek az igazsághoz vezető uton néha különböző eredményekre
jutottak és azokhoz átmenetileg ragaszkodnak, az nem arra ok, hogy
egymás ellen haraggal és czivakodással harczoljanak, hanem arra,
hogy annál nagyobb buzgalommal kutassák magát az igazságot és
minden körülmények között tiszteljék az igazság kutatóját.

A kialakulás folyama.

Minden folyamatban van, semmi sincsen készen, minden fejlődésnek
van alávetve. Mi a fejlődés? Folytonos változás, melyre belső és
külső körülmények hatnak.

Az előbbiekhez tartoznak az időjárás és táplálék hatásai. Belső
hatások ott működnek közre a fejlődésben, ahol már lelkes lény
ébredt fel, tehát az állat- és embervilágban. Itt a táplálék gondja
és a védekezés kényszere magával hozza a lény lassú
átalakulását.

Ez a fejlődés, a mi mértékünkkel mérve, oly lassú, hogy
évezredek múltak el, mig az emberiség észrevette. Különösen két
dolog figyelemre méltó benne.

Az egyik egységessége. Mindenütt ugyanazok minden képzeletet
túlszárnyal.  az alapelvek vannak keresztülvive, úgy
hogy minden változás ugyanazt a gondolatot ábrázolja és
ugyanazokból a szempontokból lesz érthetővé. Minden alakulásban
nyilvánvalóan egyetlen lét működik, mely azonban egységes módon, de
véghetetlenül sokféle alakban nyilvánul.

A második a fejlődés hézagtalansága. Sehol nincs hirtelen
átmenet, vagy váratlan uj alakulat. Látszólag ugyan nem így van. A
fajok mindenütt úgy látszanak, mintha alakulatok lennének. Ám, ha
közelebbről vizsgáljuk is ott, hol kialakulásuknak nyomait követni
lehet, nem is olyan elhatároltak, mint azt a látszat mutatja.
Mindenütt vannak rendkivül finom, lebegő határok. A gyakorlatlan
szem előtt rejtve vannak, de megvannak és feljogosítanak arra, hogy
az alakulás folyamáról beszéljünk. A folyamnak sincsenek hézagai,
ha olykor vizeséseket, örvényeket mutat is.

A látható világ, mely minket körülvesz, olyan mint egy tarka
függöny, melyből az évezredek szárnyalása közben az egyik jelenség
a másik után lépett ki, nem hirtelenül, hanem látható lassú
kialakulásban.

Nyilvánvaló, hogy a legifjabb jelenség e bolygón az ember. Volt
egy idő, amikor még nem voltak emberek, csak állatok. De voltak
köztük emberhez hasonló állatok. Ember és ember között is nagy a
különbség. Goethe, mint ember és a pápua, mint ember, már egyszerre
fellépő különbözőségek. Évezredekre volt szükség, hogy egy Goethe
keletkezhessék, ám azért a kevésbbé fejlett emberek háborítatlan
megmaradtak. Éppen úgy, mint ahogy a fejlődésnek minden formája
bántatlanul megmaradt egymás mellett. 

De olyan elmék, mint Goethe volt, kell, hogy lettek legyen,
mióta emberi történet van, sőt még régebb óta. Hatalmas szellem
volt az, aki a tüzet az ember szolgálatába kényszerítette, aki
kenyeret készített, aki a szántóföldet termővé tette, az állatot
megszelídítette és a kocsit kitalálta, a fonalat szőtte, vagy még
inkább az, ki a szót irásban lerajzolta és megrögzítette. Csak
kevés emberi nagyság neve ismeretes. Pedig hosszú lánczokban
sorakoznak évezredek folyamán.

Az emberi világ a legifjabb jelenség, mely e mögül a függöny
mögül kilépett. Megismerhető története régi, de az állatvilág
időszakának megmérhetetlenül hosszabbnak kell lennie. És az
állatvilág előtt volt egy kor, melyben csak növényi élet volt.
Ennek az időnek a hosszát mi már meg nem becsülhetjük. Olyan messze
van mögöttünk, hogy a növények kialakulásának nyomai már nagyon
elmosódtak. Rokonsági fokozataikról már alig tudunk valamit
mondani.

És ezért mégis egységes és hézagtalan minden. Sokáig
gondolkoztak azon, hol van a határ az állat és növény között. Azon
is lehet gondolkozni, hol kezdődik a növény és hol végződik az
ásvány.

Azonban minden életnek, bármilyen sokfélének mutatkozzék is,
egyetlen egy egység az alapja, akár ember, akár állat, akár növény,
mindegy: minden élő lény élő sejteknek összetétele. Az élő sejt az
egyedüli épületkő, melyből minden élő organizmus föl van építve. Az
első élő lény egyetlen sejt volt. Még most is vannak ilyen
egysejtüek, mert a természetben lehetőleg megmarad egymás mellett
mindaz, ami keletkezett.

Az eleven sejt alakulása hatalmas lépés volt a 
kialakulásban, de ez sem történt meg erőszakosan és hirtelen. A
sejt elő van készítve a kolloid masszában, ebben a sajátságos, sem
nem szilárd, sem nem cseppfolyós kocsonyás alakulatban; melyet
organikus és anorganikus anyagok nemzenek. Az élő sejt ezzel van
megtöltve, de magába zárt hártyával elhatárolt test. Csodálatosan
egységes, megdöbbentően egyszerű és teljesen megmagyarázhatatlan az
élet és az ő megjelenése.

Nyilvánvalóan előfoka már az életnek a kristály, ez a sajátságos
szövedék, melyen egy szám uralkodik. A sejt megelevenedett
kristály. Benne is vannak titokzatos kristályok.

A szilárd látható világnak túlnyomó tömege ásványi és
jellegzetes rokonsági fokozatokat is mutat. Rendesen «holt»
anyagnak nevezik. De az alkalikus föld, a nemes ércz, a vasércz, az
ősanyagok is rokonságban vannak egymással, szakadatlan láncz,
erőszakos átmenetek nélkül, mindenütt egység a sokféleségben.

Csodás alakulási folyam, hová mégy? Titok! Honnan jössz? A
minden titkok titkából, az anyagból! Kicsoda, micsoda vagy? –
Vagyok!

A legnagyobb titok mindenesetre maga az anyag, amelyben minden
megvan, amiből minden szőve van. Az anyag nem mindig volt olyan,
mint amilyennek ma látjuk. Igen-igen nagy része láthatatlan
gázokból állott, melyek csak kapcsolatuk folytán lettek láthatókká.
Amit mi anyagnak nevezünk, az egy láthatatlan világ titokzatos
mélyéből lépett ki. Pl. A hydrogén láthatatlan. Az oxygén is. Ha
összevegyülnek, a látható folyadékot, a vizet alkotják. Éppen igy
láthatatlan a szénsav is, de a hydrogén, oxygén és szénsav minden
 élőnek épületkövei. Az anyag is alakulási
folyamatban van. Senki sem tudja megmondani, hogy micsoda, senki
sem tudja elpusztítani. Mennyisége mindig ugyanaz marad, csak
alakjai vándorolnak szakadatlanul. Folynak.

Az anyag volt a hid az élethez; a lélekhez és szellemhez is. Mi
az élet és szellem, azt nem tudjuk megmagyarázni, de minden
pillanatban átéljük és tapasztaljuk. A fejlődés azt mutatja, hogy
az anyag kapuján át lépett be a látható világba és itt
érvényesült.

Az alakulás folyamatát, sőt az egész világot, nem magyarázni,
hanem átélni kell. Nyilvánvaló, hogy minden létezőről csak az
eleven benyomások lánczát kell kapnunk s ezeket a saját
tevékenységünkre feldolgoznunk. Ne magyarázz, hanem élj! – ez a
természet nagy parancsa.

Az ember és a kialakulás.

Az alakulásnak tarka sokféleségébe van beleszőve az ember is, a
legmagasabbrendű élő lény csillagunk látható világában.

Az ember is a lét egységét mutatja testében. Minden, ami él,
megannyi sejtállam. Az ember is. Tehát minden élő rokonságban van
egymással és, amint azt már a biblia is tanítja, az anyagból
származott. Az ember is. Hiszen nem is lehetne ura és üdvössége a
földnek, ha nem volna vele vérrokonságban.

Mivel azonban minden rokonságban van egymással, azért a
rokonsági fokozatok különbözők. Az állat- és növényvilág közti
rokonság csak az élő  sejt egységében rejlik. Ezzel szemben az
állatvilágon belül a rokonsági viszonylatokat világosan meg lehet
ismerni. Kétségtelen, hogy az egysejtü lény volt általánosságban az
állatvilág kezdete. Minden későbbi élő lényt úgy foghatunk fel,
mint az egysejtünek fejlődési fokát.

Nagy érdeme Häckelnek, a német természetkutatónak, hogy ezt
pontosabb vizsgálódás tárgyává tette, sőt egy sajátszerű törvényét
is állította fel a rokonsági fokoknak. Biogenetikus alaptörvénynek
nevezi ezt és igy fejezte ki:

Minden élő lény csiratörténete rövid megismétlése családja
történetének. Ez azt jelenti, hogy minden élő lény születése két
fejlődési sor határvonala. Fejlődési menete a születés előtt még
egyszer felsorakoztatja az első csirától kezdve valamennyi
közvetlen ősét. Tehát minden élő lény valamikor egyetlenegy élő
sejt volt, ez különböző módon alakult, mig a születéssel olyan élő
lény nem látott napvilágot, ki fölébe nőtt minden ősének és most
már hivatva van arra, hogy új, egyéni életet éljen.

A születés előtt az ősök élete egyszersmind előkészület a hosszú
sor utolsó tagja számára, a születéssel megkezdődik az egyéni élet,
mely nemcsak a fajtát mutatja, hanem az egyed sajátosságát is és
talán csak azután tüntet fel észrevehető haladást a fajtával
szemben, miután évezredeken át megismétlődött. Minden utána
következő utódnak szintén meg kellene futnia születésétől fogva ezt
az évezredes fejlődést és születése után a tovább fejlődött fajtát
állítaná elénk. De az egyes élet hézag nélkül kapcsolódik bele az
ősök lánczába, mely alakulását még feltünteti. 

Tehát minden élő lény csiratörténetéből leolvashatónak kellene
lennie, kik közvetlen ősei. Éppen igy az állatvilág
csiravizsgálatában megismerhetőnek kellene lennie, hogy melyik
helyen ágazódott el a fejlődés nagy vonala és mely lények vitték
igazán előre és felfelé a fejlődést.

Igy is van. Ilyen vizsgálódások alapján állapították meg az
állatok családfáját. Ha rá is szorul javításokra ez a megállapítás,
annyi bizonyos, hogy ilyen munkálatokkal nagy eredményeket értek el
planétánk történetének és kialakulásának megismerésében.

E mellett kiderült az, hogy az ember csiratörténete pontosan
ugyanazokat a formákat mutatja, amelyekben az állatvilág mozog,
csakhogy túlmegy az állatvilágon és a születéssel embert, nem
állatot hoz létre. A földgöröngy, amelyből a hagyományok szerint az
ember lett, úgy látszik, akkor már meg volt elevenedve.
Mindazonáltal földgöröngy maradt, mert minden föld, minden
anyag.

Hiszen nem is lehet ez másképpen. Igazán csak az uralkodhatik,
aki minden alattvalóját után tudja érezni. Csak az működhetik
boldogítóan, aki igazán megérti azt, akin uralkodik. A földön erre
csak az ember képes, mert mindennek fölébe nőtt, magában pedig
benne hordja az élőknek történetét. Ezek benne megvannak, tehát
általa kell igazán élniök és boldogulniok.

A felületes ember előtt közömbös lehet, hogy holt vagy eleven
anyagból alakult-e. A gondolkodó ember azonban bizonyos
megelégedéssel veszi tudomásul, hogy ő az utolsó titok, melyet a
csodás anyag leleplezhetett és hogy minden, ami  ezen a
bolygón van, az emberben személyes képviselőjére talál, hogy
senkinek sincs jussa a földre, csak az embernek, a fejlődés czélja
azonban nem lehet semmi más, mint az, hogy az embert valóban
uralomra emelje.

Az embert az anyag szülte és az idő nemzette. De mi az anyag és
mi az idő? Vizsgálódásaink számára rejtélyek. Belső megismerésünk
számára azok a formák, melyekben Isten kinyilatkoztatta magát. Mind
a kettő a láthatatlanból lépett elő és alkotásaiban lesz láthatóvá.
Az ember pedig legifjabb fia az alakulás e hatalmasságainak.

Milyen eredményt jelent tulajdonképpen az ember? Nem szólva
egyenes járásáról, ami méltóságát mutatja és fennsőbbségét az egész
állatvilág felett, az embernek öntudatos, világos énje van. A
planéta élete öntudatossá lett az emberben jelene, multja és jövője
szerint. Ez az én ki tudja magát fejezni egy nyelvben, mely mindazt
felölelheti, ami az ember élete körébe beleesik. Végtelenül
fenséges, isteni méltóság, az élet hatalma sugározza be az embert,
az ént.

De ez a méltóság apró kezdetekből sarjad ki. Ma is még
követhetjük történetünkben az emberiség fejlődésének darabjait.
Minden eredményt fáradságos munkával és vajudási kinokkal vivtak ki
és ha ma tán magasabban állunk, mint az ezer meg ezer év előtti
emberek, nem értük volna el ezt a fokot a fáradságos fejlődés ideje
nélkül.

A világ igy olyan, mint egy életmuzeum. Minden növény- és
állatfaj egy-egy fejlődési kisérletet mutat. Mindegyik remekmű a
maga nemében, a fejlődés azonban egyre előbbre és  előbbre
tört, de összes kisérleti formáit meghagyta egymás mellett és ezzel
a létnek és életnek olyan harmóniáját érte el, mely minden
gondolkodó embert csodálattal tölt el.

Az előre hajtó ösztön.

Nagyon fontos, hogy az emberiség alakulási fokait ma még tisztán
és világosan megismerhetjük minden egyes ember keletkezésében.
Minden ember története alakulásának első pillanatától kezdve igen
nagy jelentőségü, hogy megítélhessük úgy multját, mint jelenét.

Mert nem szabad azt hinnünk, hogy a fejlődés ma nyugton áll,
vagy valamikor is nyugton állott. Minden azt mutatja, hogy az ember
még koránt sem kész és a fejlődés kérdése nem csak azt kérdezi,
honnan? hanem azt is: hová?

Feltünő, hogy ezt a kérdést senki sem tárgyalta
természettudományi szempontból.

Figyelemreméltó most már, hogy az ember akkor, amikor
megszületik, nincs birtokában azoknak az előnyöknek, melyekkel az
állatokkal szemben rendelkezik. Még soká nem tud egyenesen járni,
még nevetni és sirni sem tud az ujjszülött ember, éppen úgy, mint
az állat sem és a világot átölelő nyelvéből csak egyetlen szótagot
hoz magával, a nyelv csirasejtjét, amelyből sarjad a világ minden
nyelve. A nyelvnek ez a nagyjelentőségű gyökere az «é». Ebből
alakul ki a világ minden nyelve, éppen úgy, mint ahogy egyetlen élő
sejtből nőtt ki minden élő lény.

A nyelv is úgy fejlődik, mint az ember. Először  a
magánhangzók alakulnak ki, azután lassacskán a mássalhangzók, ezek
között utoljára az «r» és néhány nehezebb sziszegő hang. Azután
következnek a szótagok, a névszók. A gagyogó ember még sokáig van
azon a fokon, hogy csak durván sorozza egymás mellé a szótagokat és
szavakat, – azon a fokon, melyről sok beszélt nyelv még ma sem
jutott feljebb. Később lép elő az ige, mely az infinitivusból
alakul és számtalan formahiba után eljut a helyes ragozáshoz. Végül
megtanulja az ember próbálkozásainak befejezéséül az életnek, a
világnak nagy főnevét, a fontos szót: az «én»-t, ezt a nemesi
diplomáját az embernek, az örökkévalóság lehelletét, mely őt
bevonja.

A nyelv a szellem teste. Ez is, mint az érzéki test, egyetlenegy
sejtből sarjad. Mindenütt a fejlődés egynemüsége, egybehangzás és
hézagtalanság, a lét egysége és az alak sokfélesége.

Az egyes ember nyelvének fejlődése nyilvánvalóan rövid
megismétlése általánosságban az emberi nyelv család-történetének.
Hogy az ember anyanyelvét megtanulja, legalább három évre van
szüksége. De bizvást mondhatunk hat évet. Az egyenes járást az
ember 12–15 hónap alatt tanulja meg. Nevetni és sirni már születése
után hat hét mulva tud.

Ezek fontos fejlődési sorok, melyeken az ember csak születése
után halad keresztül. Nyilvánvalóan az előbbi idő nem futja ki,
hogy az ember megérjen. De az időtartam hosszuságából
következtethetjük, hogy ezek a legifjabb fejlődési fokok, a
régebbiek sokkal rövidebbre vannak fogva. 

A legifjabb fejlődési fok kétségtelenül a nyelv, előbbről való
már az egyenes járás, még előbbről a nevetés és sirás. Ezeknek a
soroknak egyenlőtlen hossza alakulásuknak különböző koráról tesz
tanuságot. Mig a csira a nagy fejlődést az egysejtüből a gerinczes
állatig nehány hó leforgása alatt ismétli meg, az ujszülöttnek egy
évre van szüksége az egyenes járás megtanulására, a nyelvre meg hat
év kell. Tehát nem sok évezred előtt érte el a fejlődési folyamat
ezeket az emberi előnyöket. Minden más alattunk álló élő lény
születésekor meglehetősen készen van fejlődésével is és igen rövid
idő alatt lesz önállóvá, ami jele annak, mennyire befejezett a
keletkezése. Csak az ember mutatja magán az alakulás egész
nagyszerüségét és még hosszú időre van szüksége, mig a maga lábán
megállhat és nem szorul idegen segítségre.

Mi tehát a legifjabb fejlődési fokokon csak születésünk után
haladunk keresztül és ezzel bizonyságot teszünk a keletkezés
nagyságáról és hosszadalmasságáról. Azt is bizonyítjuk, hogy egy
nagy alakulás közepében állunk s hogy az ember még korántsem
tökéletes.

Ha majd egyszer igazán készen lesz az ember, nem is volna
elképzelhetetlen, hogy mai létének tökéletlenségein még születése
előtt megy keresztül és egy olyan lény kerül a napvilágra, mely
éppen olyan hamar áll itt készen, mint az állat, anélkül, hogy
születése után évekig tartó fejlődési folyamaton lenne kénytelen
keresztülmenni, mig emberi mivoltához eljut. Ma az ember nagyon
tökéletlen.

Ez éppen a különös. Mikor egy ember alakulásának  minden
fokán keresztül ment és testileg, szellemileg teljesen megérett,
mégis mindnyájan egyetértünk abban, hogy tökéletlen. Állatokról és
növényekről gyakran állítjuk azt, hogy tökéletesek és igazunk van.
Nevezetesen tenyésztéseink igazán tökéleteset hoztak létre. Vannak
virágaink és állataink, melyek az ember befolyása következtében
sokkal tökéletesebbekké lettek, mint a milyenekké a természet csak
valamikor is tehette volna őket. Ámde mind a mai napig még nem
sikerült egy emberi nevelőintézetnek sem tökéletes embert
létrehozni. És mindétig is hiábavaló lesz minden kisérlet: embert
tenyészteni. A természet azonban maga el fogja érni az idő
befolyása alatt.

Eddig tehát minden képes arra, hogy legmagasabb formáját
megtalálja, csak az ember nem. Tudjuk és érezzük egészen világosan,
hogy hijával vagyunk a mi különleges tökéletességünknek. Egészen
világosan áll szemünk előtt az emberi tökéletesség, de nem vagyunk
birtokában. Ez csak onnan eredhet, hogy a fejlődés egyenes vonala
rajtunk megy keresztül, czélját azonban még nem érte el.

Az ember tökéletlensége tehát természettudományilag meg van
okolva a fejlődés folyamatában. Ez az állapot szerencsétlenségünk
is, meg szerencsénk is egyszersmind. Szerencsétlenségünk
tökéletlenségünkön alapul, meg azon, hogy tudatában vagyunk ennek
az állapotnak; szerencsénk pedig azon, hogy van egy előre hajtó
ösztön, mely sohasem állhat nyugton, hogy tehát az emberi
tökéletlenség sem lehet soha a végső, hanem hogy az ember számára
is van egy tökéletesség, melyet  el lehet érni és el is
fogunk érni. Még nincs meg igazi emberi mivoltunk, de kétségtelen,
hogy nem fog elmaradni.

Az emberiség paradicsoma.

A gondolkodók és törekvők mindenkor törték a fejüket a tökéletes
ember problémáján. Éppen a mi időnkben vetették fel ismét nagyobb
erővel az «Uebermensch» problémáját. Egyáltalában, melyik irányban
keressük tökéletességünket?

Az ember azt hinné, hogy az Uebermenschnek legalább is az anyag
legtökéletesebb formáját kellene mutatnia. A legerősebb
egészséggel, leghatalmasabb erővel, legélesebb érzékekkel,
legkorlátlanabb éghajlati alkalmazkodó képességgel kellene
felfegyverkezve lennie.

De a tökéletességnek ez a fajtája csak kevéssel emelne bennünket
az állatok fölé. Olyan tökéletesség volna, mely lényegileg az
érzékiség körébe esik. Hiszen sok olyan törekvés van manapság, mely
az embert valami különleges életmóddal a tökéletes érzékiségnek
ebbe az állapotába akarja juttatni, természetes, nem izgató
táplálkozással, fürdőkkel, testgyakorlással stb. Hanem azok az
emberek, akik erre vetik a fősúlyt, idővel maguk is egy bizonyos
izgalom nélküli állapotba jutnak, amelyen máris megismerszik,
mennyire nem ebbe az irányba tart a mi haladásunk.

A tökéletességnek ez a foka bizonyára nem előttünk van, hanem
sokkal hátrább, mögöttünk. Abban minden népnek régi hagyományai
megegyeznek, hogy az emberi tökéletességnek állapota  megvolt
valamikor. Azonban lényegileg érzéki természetű volt.

A hagyományok azt mesélik, hogy az ember valamikor régen egészen
tökéletes volt. Meztelen vala, de meztelensége nem volt
szemérmetlen. Nyelve is volt, melylyel minden dolgot meg tudott
nevezni, járása egyenes, élete szörnyű hosszú. Következésképen
birtokában volt a nagy testi erőnek, tökéletes érzékeknek,
kifogástalan rágó és emésztőszerveknek s a többinek.

Ez a lény nyilvánvalóan magasrendű alakulat volt e földön. Már
meztelensége is ezt bizonyítja. A meztelenség két előnyre utal.
Először is tökéletes szépségre, még pedig nem a szinek, hanem a
formák és vonalak szépségére, mely gyapjú- vagy szőrmez nélkül
akadálytalanul érvényesült. Másodszor tisztaságra. Az ember az
egyedüli lény, aki meztelensége következtében magát teljesen
tisztán tarthatja minden piszoktól és féregtől. Erre sem a hal, sem
a rovar, sem az emlős nem képes. Ez előny és nyereség az élet
kellemetlensége dolgában, amit kelleténél kevesebbre becsülnek.

Ezt mesélik a régi hagyományok az ember tökéletességéről. Ma
azonban az a sorsuk, hogy nem igen találnak hitelre. Ez már magában
véve is helytelen. A hagyományok legalább is fejlődési nyomok, a
mód, ahogyan a nagy szellemek az alakulás folyamát és nyilvánulását
felfogták. De természettudományi eszközök is állanak
rendelkezésünkre, hogy a hagyományok szavahihetőségét
megvizsgálhassuk.

Azt kell majd mondanunk: ha valaha volt az embernek paradicsoma,
azaz olyan állapota, melyben  a testi tökéletességet
elérte, akkor ma meg kell találnunk annak nyomát minden ember
fejlődésében. Mert ha igaz az, hogy az ember keletkezésében nyomát
mutatja annak, hogy a legrégibb élő lény élő sejt volt, amint azt
az emberi csira fejlődésében látjuk és hogy valamikor a
legmagasabbrendü és egyetlen gerinczes állat a hal volt, akkor
minden ember fejlődésében kimutatható az a rövidebb vagy hosszabb
idő, amikor az ember paradicsomi értelemben tökéletes volt, ha
egyáltalában volt valaha paradicsom.

És tényleg igy is áll a dolog. A mese a paradicsomi életről
igaz, mert minden gyermekszoba megismétli rövid vonásokban.
Apróságaink elbájoló s amellett szent mezítelenségben élnek, mely
egyrészt elragadó formáikat juttatja érvényre – olyan formákat,
aminőket az ember soha többé nem mutat – másrészt pedig testük
gondozását teszi lehetővé. Nem nyugszanak addig, míg nem tudnak
egyenesen járni és nem találtak ki és tanultak meg egy nyelvet,
melylyel mindazt megnevezhetik, ami az ő világuk körébe esik.
Tökéletes érzékeik vannak és – amint azt a születési jelentések
ritka egyhangusággal bizonyítják – ép egészségben jönnek a világra;
megbetegedésük és érzékeik elkorcsosulása már a mi gondozásunk
idejére esik.

A gyermeki test általában olyan életteljes, amilyennek később
már sohasem látszik. Legjobban csodálkoztam mindig a gyermek
táplálkozása módján. Hiszen az emberi betegségek legeslegnagyobb
része helytelen táplálkozás következménye. Rendszerint annak, hogy
kelleténél többet eszünk. Ha azonban az anya tudatlansága
 kelleténél többet szán a gyermeknek, a
gyomor egyszerüen nem veszi be és mindazt, ami a mértéken felül
van, hamarosan kiadja.

De másban is mutatkozik az életnek ez a teljessége. A gyermek a
legsúlyosabb betegségekből is könnyen kilábol, hacsak nem szorítják
meg nagyon a természet hatáskörét a «kezeléssel». Ugyan melyik
felnőtt lábolna ki olyan hamar a skárlátból, kanyaróból vagy
tüdőgyulladásból, mint a mi kicsikéink! Minden sebe és sérülése
játszva gyógyul; ha kihull a gyermek foga, rögtön uj nő helyébe. Ha
nem ismernők az élet nyomorúságát, nehezen érthetnők meg, hogy
annak a testnek, mely ennyire életképes és minden hiányt oly hamar
pótól, valamikor meg is kell halnia.

A gyermeki testben mindenesetre megvannak a feltételei az
emberfeletti életkornak. Ez teljesen megegyezik a régiek
hagyományaival, melyek azt mondják, hogy ősatyáink életkora messze
felülhaladt minden emberi mértéket. Aki már ápolt gyermeket, az
megérti, hogy az ilyen hagyományok hitelessége nemcsak lehetséges,
hanem valószinü is.

Azt senki se vesse ellene, hogy a halandóság a gyermekkorban
sokkal nagyobb, mint bármely más korban. Ez még nem bizonyíték,
mely előbbi állításunkat czáfolná. A legtöbb gyermek hanyagság és
helytelen kezelés következtében hal meg. Azonkivül a gyermeki test
egy már meghaladott fejlődési fokot tüntet fel. Tehát csak félig
illeszkedik bele a mi körülményeink közé és annál több veszély
leskelődik reá. A még alacsonyabban fekvő keletkezési fokok
megfelelően kényesebbek  és ezért még védő burokban vannak. Nem
szabad tehát csodálkoznunk, hogy ha a születés után azok a
fejlődési sorok, melyek már nincsenek burokban, hanem szabadon
folynak le, oly sok veszélynek vannak kitéve és hogy a mai nemzedék
már sokszor nem tudja, hogyan kell ezekkel a fejlődési
mozzanatokkal elbánni. Mindazonáltal megtaláljuk bennük nyomait
annak, hogy valamikor régen sokkal hosszabb volt az élet, mint
manapság, éppen úgy, mint ahogy a bölcsességfogakból és a vakbélből
következtetünk az ember nagyobb emésztési képességére, mely fok már
mögöttünk van, noha éppen ez a két maradvány testünk leggyöngébb
részei közé tartozik.

A testi tökéletességnek paradicsomi foka már bizonyára mögötte
van az emberiségnek, mert mindenki ennek bizonyítékait hordja
testében. Mindenki volt már egyszer, ha csak futólag is, a
paradicsomban. Csakhogy a paradicsom ma már rövid átmeneti formává
sülyedt alá.

Éppen a természettudomány igazolja a régiek hagyományait. De
szintoly világos az is, hogy ez a kor már messze mögöttünk van és
ha mögöttünk van, akkor olyan fejlődési fok, melyen már túl
vagyunk. Nyilvánvaló, hogy ez nem volt a lét legmagasabb foka és a
fejlődés egy felsőségesebb állapotba akarja helyezni az embert,
mint amilyenben volt tökéletessége idején, mezítelen, paradicsomi
ártatlanságában és hosszú életében. De akkor ne is sirjunk és
jajgassunk azon, hogy elveszítettük a paradicsomot, egyáltalán ne
nézzünk fájdalmas tekintettel hátra, hanem örüljünk, hogy
keresztülgázoltunk azon, ami elmult és hogy a fejlődésnek ujabb
foka elé haladunk. 

Az új tökéletesség.

Ma természettudományi bizonyossággal mondhatjuk ki, hogy a mi
alakulásunknak nem az a czélja, hogy tökéletesebb érzékekre és
testi előnyökre tegyünk szert. Ellenkezőleg, életünk tartama
rövidül, testünk ereje csökken, érzékeink élessége tompul, még
pedig láthatóan.

Az ember sok mindenfélét okol ezért a hanyatlásért. Hogy életünk
módja helytelen, hogy a húsétel az ok, az alkohol a hibás, a
kultura a baj. Ebben sok igazság van, de végeredményben a
vegetáriánusok, az antialkoholisták meg egyéb «természetemberek»
sem élnek tovább, mint a többiek. Nem, a felelősség a fejlődést
terheli, mely máson töri a fejét, nem az érzéki lény paradicsomi
tökéletességén.

Mai tökéletlenségünk még mindig haladás a régi tökéletlenséggel
szemben. Bebizonyosodott, hogy már nincs is szükségünk tökéletes
érzékekre. Mi magunk sokkal jobban megjavítjuk őket, mint ahogy a
természet javítaná meg nélkülünk.

Egy csillagász barátom beszélte nekem egyszer, hogy egy
szibériai paraszt puszta szemmel látta a Jupiter holdjait és
kérdezte tőle, hogy micsoda pontocskák azok a ragyogó csillag
közelében. Talán egész Európában senkinek sem volt oly éles szeme,
mint ennek a burjátnak. De mi ez ahhoz a pillantáshoz képest,
melylyel a messzelátón keresztül belenézünk a világ megmérhetetlen
távolságába, vagy amelylyel a mikroszkópon át a világ mérhetetlen
kicsiségét is meglátjuk. És mi a messzelátó meg a mikroszkóp?
Mesterséges emberi szemek. 

Azután meghalljuk azt, amit a legmesszebb messzeségben
beszélnek, amit természetes fül sohasem hallhatna meg. Szárnyakra
sincs szükségünk, mert közlekedési eszközeink számára nincs
távolság e planétán.

Magától értetődik azonban, hogy a mesterséges, élesebb
szerszámok tökéletesbedése és alkalmazása a természetadta
szerszámokat visszafejleszti. De ez nem is olyan nagy baj. Manapság
megtanítják a némát beszélni, a süketet hallani. Sőt éppen a mi
korunkban arra is van példánk, hogy egy vak és süketnéma nő olyan
műveltségre tett szert, mely a középszerűt messze felülhaladja.

Uj tökéletességünk tehát nem az érzéki érettségben van, hanem
egy véghetetlenül finomabb valamiben, egy anyagban, melyet soha
senki sem sejtett volna, mely azonban az emberben és az ember által
az érzékelhetőség látókörébe lépett és amelyet mi szellemnek
nevezünk. Az emberben nyilvánvalóvá lett, hogy van még valami
sokkal magasabbrendű dolog, mint az anyagi láthatóság,
következéskép van egy sokkal tökéletesebb lény is, mint az
érzékileg érett lény.

Ez egészen új, rejtelmes jelenség, mely így a láthatóság tarka
függönye mögül a fejlődés útjára lépett és amelyet ugyancsak az
anyag tartott sokáig elrejtve.

Az anyagból élet lépett elő. Mi az élet? Senki sem tudja
megmagyarázni, azonban mindenki ismeri. Az anyagból lépett elő a
szellem is. Állati alakulat nem tudott neki szállást adni, tehát a
fejlődés tovább törtetett az ember felé és az emberben jelent meg a
szellem. 

Nyilvánvaló tehát, hogy a szellem és az élet a tulajdonképeni
hajtóerő, egyszersmind rúgója minden fejlődésnek is, a látható
anyag pedig csak agyag, melyet láthatatlan művészek formálnak és
szemünk működésüket az anyag fejlődésének látja, amely pedig csak
forma, melyben a szellem és élet megnyilatkoznak. Magukban véve
láthatatlan erők. Tehát nyilvánulási formát kerestek az anyagban és
az emberben előretört a szellem.

Mi azonban a szellem? Természetesen szintén meg nem magyarázott
rejtély, de semminek sem az a rendeltetése, hogy megmagyarázzuk,
hanem hogy átéljük. Ez a magyarázási viszketeg a főakadálya az
életnek.

Voltak emberek, kik tagadták azt, hogy van szellem, mert vele
szemben érzéketlen a kémiai mérleg, mely pedig a gramm tizedrészét
is megérzi. De ez nem csoda. Micsoda a mérleg? Anyagiasult
gondolat. A szellemnek van mérlege, de a mérlegnek korántsincs
szelleme. De a mérlegen és minden eszközön rajta van a szellem
élete.

Minden eredmény, amit az ember a maga tökéletességében elért,
szellemről tesz tanúbizonyságot. A fejlődéssorokat egészen az
emberig látszólag az anyag hozta létre, amint azt a régi hagyomány
mély bölcsességgel hangoztatja, mely újra meg újra mondja: a
földből sarjadt a fű, növény és minden állat. De azokat a
fejlődéssorokat, melyek az emberiségben rejlenek, már nemcsak az
anyagnak, hanem az emberben benne lakó, jellegzetes szellemnek
számlájára is kell irnunk.

Ha már nem tudjuk megmondani, mi az anyag, feltehetjük, hogy
minden mozdulatát,  ugynevezett törvényét a szellem hatalma
szabja meg, hogy az anyag végeredményében nem más, mint a
szellemnek láthatóvá lett, legalacsonyabb rendű alakja. De az
emberben láthatóan uralkodik valami önálló és ez segítette
létrehozni az emberiség minden vivmányát, úgy hogy az előre
irányuló fejlődés hasonlíthatatlanul gyorsabban megy végbe, mióta
az ember fellépett.

A szellem mindenesetre magasabbrendű, tehát szélesebbkörű, mint
az érzékiség. Az embernek előbbi tökéletessége érzéki világának
körébe esett és anyagias természetű. Az ember volt a legszebb és
legtökéletesebb földi alakulat; járása, széles kört felölelő nyelve
természetes urává tette őt a földnek, de mégis csak azt tudta
megnevezni, amit látott és mindaz, ami érzékiségének körén kivül
esett, sötétségben volt.

Az emberi énben a szellem leadta névjegyét a földön, de éppen
ezzel azt fejezte ki, hogy van egy magasabbrendű tökéletesség, mint
az érzéki és a fejlődésnek kizárólagosan az a czélja, hogy ezt a
magasabb és legmagasabb tökéletességet elérje.

Az első lépés.

Nehéz elgondolni, hogy a szellem miképpen vétette magát észre az
emberrel. Bizonyára volt az embernek valamikor egy olyan korszaka,
amikor ugyan mindent meg tudott nevezni, azonban csak azt, ami
érzékeinek körébe esett. De az érzékfölöttire, a gondolatra –
miképpen válhatott rájuk figyelmessé?

A világ szerkezetének megfelelően ez is csak a fejlődés útján
történhetett meg. De az érzékfölöttinek 
megértésére hogyan kell – fejlődnünk?

Emlékszem egy gyermek folytonos kérdéseire, ki hallott valamit
gonosz álmokról. Hetekig nem tudott megnyugodni azon, mi is az a
gonosz álom, hol lakik, mit csinál, szerette volna ismerni egész
természetrajzát és mindezekre a kérdésekre nem tudtunk olyan
feleletet adni, melyet megértett volna.

Hasonló helyzetben kellett lennie egykor az embernek is.
Bizonyára sejtette, hogy több veszi őt körül, nemcsak a látható
világ, de hogy milyen az a másik, az a láthatatlan, azt nem tudta
elképzelni a tökéletes földgöröngy.

Ekkor eljutott az első fogalomhoz. A régi hagyomány azt mondja,
hogy ez a «rossz» fogalma volt. Semmi sem olyan valószinű, mint ez.
Valamennyi fogalom közül legérezhetőbb a «rossz». A rossz
tulajdonképpen félig anyagszerű, mert az érzékiség világában semmi
sem oly érezhető, oly igazán szembeszökő, mint a rossz.

A rossz még testi alakot is ölthet és felléphet mint betegség,
ellenségeskedés, háború és gyilkosság. A fogalmak közül a gonosz
mindenesetre a legalsóbb fok, de a legalacsonyabb egy rengeteg nagy
világban, a szellem világában.

Az ember nagyravágyásában tulajdonképpen tovább ment, nem akarta
tudni, mi a szellem, a gondolat és a fogalom. És képes volt arra,
hogy ezt ne tudja, mert még nem volt eléggé kifejlett rá, de tudni
akarta, nemcsak azt, mi a «rossz», hanem azt is, mi a «jó».

A rossz nyilvánvalóan a «nem», de a fejlődés az «igen»-ből ered.
A «rosz»-szal sohasem  elégszik meg. A «jó»-t követeli. De a
«rossz» valósággá lett, a «jó» fogalommá.

Ez már nagy lépés volt előre. Sokkal nagyobb, mint közönségesen
hiszik a földön. Egy más lénynek sincs képzete a «jó»-ról, vagy a
«rossz»-ról. Tulajdonképpen minden jó volt, amit a földön meg
lehetett nézni. Jó volt, mert volt, az ember is jó volt és
tökéletes, de ez a tökéletesség öntudatlan, czéltalan és kellem
nélküli volt, tompa, gondolattalan természetesség, meztelen,
paradicsomi ártatlanság. De az ember nyomára jutott az első
gondolatnak és a fogalomképzés megindult. Ezzel olyan fordulat
állott be, milyet ez a bolygó addig még nem élt.

Ezzel persze a legtökéletlenebb lénynyé lett az ember. Minden jó
és helyes volt és változatlan maradt jóságában. Csak az ember
hagyta el. Ez tulajdonképpen nem volt nála «hiba». Tökéletesebbé
akart lenni, amikor belépett a fogalom világába és csak ekkor lett
igazán tökéletlenné, mert látta, hogy ezzel a lépéssel egy egészen
új létnek legalsóbb fokára került.

Előbb a legmagasabb fokon állt az érzéki világban, most pedig a
legalsóbb fokon a szellemi világban. De benne előre nyomult a
fejlődés. A legsilányabb tökéletlenségben állandó vigasza maradt az
embernek, hogy egyedül ő benne van elhatározva a haladás. Minden
más állva maradt érzéki jóságának fokán. Egyedül ő törtetett előre
és tudatosan vagy öntudatlanul új létének teljes tökéletlenségét
vette ráadásul.

Nem ő nyomult előre, de őt szorította az a rejtélyes lét, mely
minden megjelenésében titokzatos czélt követ, mely – amit fel
szabad  tételeznünk – egy olyan tökéletesség,
minőt ma még nem is sejtünk.

A fejlődésnek sok-sok létrafokot kellett meghágnia. Az már nagy
eredmény volt, mikor az első folyékony és első szilárd anyag
létrejött, amikor a láthatatlan hydrogén és láthatatlan oxygén az
első látható vízcseppben egyesültek és az első sójegecz meg az első
kavics megjelent. Ezzel megint el volt érve egy fok, az első
kristály – egy szám lett láthatóvá. Hiszen a szám már fogalom, a
szellem bizonyítéka. Azután jött az élet az első sejtben és végül
az emberben az első öntudatos gondolat, a szellem az anyagnak, a
húsnak és vérnek formájában.

Vajon megáll-e ez a rejtélyes előretörekvés utja közepén és
otthagyja-e az embert a rosszban és a tökéletlenségben, egyszóval a
legalacsonyabb szellemi fokokon, vagy pedig tovább halad és nem
nyugszik addig, mig a végső czélt el nem érte.

Tulajdonképpen csak időre van szükség, semmi másra, csak időre.
A győzelem bizonyos. És ha nem is látja meg közülünk mindenki a
győzelmet látóérzékével, mégis legalább egy szeme a keletkezés
hosszú lánczának és mint ilyen, szükséges és nélkülözhetetlen.

Ma tehát két tökéletesség között állunk. Az elsőt, az érzékit, a
paradicsombelit magunk mögött hagytuk, az ujat, a szellemit még nem
értük el. Ennek következtében mi vagyunk az egyetlen tökéletlen
lények ezen a bolygón, kik csonkaságunkat és vajudási fájdalmainkat
nagyon is érezzük, de egyszersmind az egyedüliek, akikben megvan
egy olyan tökéletesség csirája, mely 

Ennek az alakulási időnek szenvedései nem érnek fel azzal a
nagyszerűséggel, melynek bennünk kell megnyilatkoznia és ma csak ez
tölthet el minket örömmel és vigaszszal. A legboldogtalanabb lények
vagyunk és egyuttal a legboldogabbak is.

Nagy boldogságunk már ma is abban van, hogy egyáltalán tudunk
boldogtalanok lenni. Ki más tud e föld kerekségén boldogtalan,
bünös lenni, mint az ember? Ezért aztán senki, sem a nap, sem a
hold, sem valami csillag vagy élőlény nem tud olyan boldog lenni,
mint az ember. Boldog az a nép, mely ujjongani tud! Boldog az az
ember, aki nevetni és sirni tud! De hogy mivé lesz egykor az ember,
– azt el sem lehet képzelni!

A jó és a rossz.

Két sark között fordul a mi alakulásunk. Ez a két legnagyobb
ellentét, melyet ismerünk: a jó és a rossz. Többek, mint puszta
fogalmak. Hatalmak.

Egyáltalában az a sajátsága a szellemnek, hogy nem fogalom,
hanem erő. Ezért nagyon valószinü, hogy mind az, amit erőnek
nevezünk – még az is, mi az anyagban rejlik – nem más, mint a
szellem lendülése, vagy gondolat. Igen, maga az anyag is talán csak
azért oly rejtélyes és érthetetlen, mert a szellemnek
megtestesülése, melyet gondolatok mozgatnak. Ezeket a gondolatokat
pedig azért tartjuk változhatatlanoknak, mert arasznyi létünkben
változhatatlanokúl találtuk ki őket és mert még egyideig erőtlenül
állunk velük szemben és ezért a magunk gondolkodása  tette
tette őket változhatatlanokká. Ha a szellemben hinnénk és nem az
anyagban, akkor valószinüleg kiderülne, hogy az anyag a folyó, a
hullámzó, a változó és hogy a szellem kormányozza gondolatai
irányában. A létnek kell hogy legyen egy olyan foka, amelyen az
anyag épúgy engedelmeskedik az egyes ember akaratának, mint ma az
úgynevezett örök és megmásíthatatlan természeti törvénynek.

Egyelőre még nem vagyunk ennyire. Nincs is semmi értelme, hogy
erről ábrándokat szőjünk. A valóság ugyis túlszárnyalná minden
esetben. Mi egyelőre még egy alakulásban mozgunk, melyet két
ellentét, a jó és a rossz kormányoz, melyek épp úgy hajtó erők,
mint a pozitiv és negativ elektromosság. Hiszen az egész természet
egységes.

Minden lépés előre, mit az emberiség megtesz, kiváltott ereje a
jónak, de mialatt létrejön, belevegyül a rossz. A rossz az
elégedetlenséget ereszti szabadjára az emberben, mert látja a
tiszta jót és érzi, hogy szellemileg hozzátartozik és igy megint
egy lépést tesz a jó felé. Még ott is, ahol a rossz látszólag
mindent kizsarolt, csak a jó ereje terjed a talajban, mely végtére
bizonyosan kihajt, többnyire ott, ahol nem is várják.

Az emberiség minden fejlődésében, mely azóta ment végbe, mióta a
gondolatnak, a szellemnek világába belépett, ez a két hatalom
működik és alakította történelmünket. Tehát az első gondolati
dolgok, melyekkel érintkezésbe jutottunk, termékeny hatalmaknak
bizonyultak. Micsoda erők működnek tehát a szellem
birodalmában?

Ezt a magunk élete történetéből is láthatjuk.  Ha az
ember jót gondol, a jó uralkodó hatalommá lesz, melyben az ember
egész környezete osztozik. A rossz gondolat meg rossz világot nemz
az ember körül és a romlás hatalmává lesz. Tehát el sem
képzelhetjük, milyen fontos az ember alakulása szempontjából az ő
gondolatvilága. Minden gondolat erő, mely képes volna arra, hogy az
anyagra átalakítólag hasson, mint a szélvész a hullámokra, ha
rögtön nem tennék hatástalanná más szellemi erők. De felettünk
mindazonáltal megtartja hatalmát és nagyon fontos, hogy az élet
gondolatai, jó gondolatok környékezzék az embert és keletkezését és
töltsék be lelkét, nem pedig rossz gondolatok, sötétek, feketék.
Ezek nagyon hamar jelennének meg benne vagy körülötte bajok
alakjában.

Másrészt azonban az is világos, hogy jövendő tökéletességünk
magasabban áll, mint a jó és rossz, vagy hogy ebben ez a két
hatalom a lét olyan harmóniájában növekszik, mely az ellentéteknek
egymással való szembeszállását nem engedi meg. Tökéletességünknek a
szellem világában olyannak kell lennie, mint amilyen volt az
előbbeni tökéletesség a testiség világában. Tökéletes testi forma
voltunk, tökéletes szellemi forma leszünk. Ebben a testiségnek is
ujjá kell alakulnia, mindenek előtt teljesen a szellem hatásköre
alatt kell állnia.

Tehát nem is beszélhetünk jó vagy rossz emberekről. Ilyen nincs
is. A jó és a rossz az előre irányuló mozgás erői, de nem önálló
szellemek, tehát nem emberek. Eszközök, nem személyek, szinek, nem
lényegek.

Sehol sem értették meg az embert ott, ahol a  jók és a
rosszak osztályába sorozták. Ma ugyan mindent e mérték szerint
osztályoznak egy bizonyos erkölcsi felfogás szempontjából. Innen
van, hogy a legtöbb ember kesereg, hogy nem értik meg.

És nem is értik meg. Minden ember előtt ott lebeg egészen
világosan a tökéletesség világában mutatkozó valódi alakjának képe.
Továbbá mindenki egészen pontosan tudja, hol fogyatékos a
tökéletesség valódisága és tudatosan vagy öntudatlanul szenved
emiatt. Ha rossznak korholják, vagy, ami szinte még kellemetlenebb,
jónak dicsérik, lényét mindkét esetben – félreértették. A
tökéletességre rendelve és alakulásának mértéke szerint többé vagy
kevésbbé roszszal van borítva, de lénye egészen más, mint a rossz
vagy a jó.

Talán jobban meg lehet érteni ezt egy példán. Ha ma élne néhány
tökéletes ember a föld hátán, valódi ember, olyan, amilyen
mindnyájunk előtt lebeg bensőnkben, nem sok idő multán elárasztaná
az emberiség tömegeit a tökéletesség világossága, mely mindenkit
ellenállhatatlanul beragyogna, meggyógyítana, megmentene. Azonban,
ha valódi emberek helyett csak jó embereket sikerülne nemzeni és mi
többiek volnánk ezek mellett a rossz emberek, akkor elviselhetetlen
helyzet alakulna ki, egy pártellentét, mely elképzelhetetlenül
szörnyüséges volna, ha a «jó» emberek száma nagyon megnövekednék.
Szerencsére ez sohasem állhat be, mert a jó és a rossz a valódi
ember szellemi magaslata alatt áll.

Azt is megértjük, hogy a fejlődés lassú és  éppen úgy
szüksége van évezredekre, mint az élő sejt fejlődésének. Most már
az a fontos, hogy az első lépés az érzéki tökéletességből a
szellemi tökéletesség felé a «rossz»-nak gondolata volt. Innen van,
hogy az érzékiség és a «rossz» közeli rokonai egymásnak. Mennél
jobban közeledünk a szellem felé, annál közelebb kerülünk az
érzékiséghez, annál közelebb vagyunk a «rossz»-hoz.

Ez oly érthető, hogy sok jóhiszemű ember azt gondolta, hogy az
érzékiséget teljesen ki kell irtani, hogy megmeneküljünk a
«rossz»-tól és közelebb jussunk a «jó»-hoz. Persze, ez nagy
tévedés. Hiszen nem jó embereket kell tenyészteni, hanem
valódi embereket kell létrehozni.

A valódi ember uralkodik érzékein, de nem irtja ki őket. A
pusztán jó ember talán böjtől, zabolázza testét, a valódi ember
istentiszteletté avatja az evést és ivást. A pusztán jó embernek
mindenütt van nyesegetni, tiltani valója, egyre alapítja az
egyletecskéket az ilyen vagy olyan baj orvoslására – a valódi ember
életerőt fejt ki, szabadságot és erőt teremt maga körül és ebben a
levegőben ellebben a halál minden árnyéka.

Egy azonban igaz. Hiszen minden állat- vagy növényfaj mutat
visszaesést az ősi állapotba. Ezt atavizmusnak vagy csökevénynek
nevezik. Az ember is mutat folytonosan és mindenütt ilyen
visszaesést.

Csökevény ránk nézve az, ha az állati állapot mutatkozik. Ennek
mértéke szerint leszünk anyagilag megkötöttekké. Az állat még
egészen megkötött és megkötöttségében jó, olyan jó, amilyen jó az
állat lehet. Megkötöttségében egészséges is,  jól érzi
magát, mert érzése pontosan megtanítja, mit kell tennie, mit
kerülnie. Nem is akarhat mást, csak azt, amit kell. Ezzel szemben
az ember alapja a szellem. Ez azonban korlátlan uralmat jelent az
anyag fölött. Ma már képes arra, hogy mást akarjon, mint amit kell.
Mivel azonban csak félig szellem, helytelenül bánik az anyaggal,
«bűnt» követ el és ez lesz forrása szenvedésének, mivel
valótlanság. A bajok féligazságaink kifejezői.

Az ilyen visszaesés minden egyes esetben a régi érzékiséget
juttatja fokozottabb mértékben érvényre. Természetesen a «rossz»
érzése van meg ilyenkor bennünk. Ahol igazi haladás van, ott a
szellem kezében van a kormánypálcza és a vivmányok mind a «jó»
zászlaja alatt sorakoznak.

Ma az érzéki és szellemi között a középen élünk, ezen alapul
mindaz, ami jó és rossz bennünk, de nyilvánvaló, hogy a szellemlény
diadalmaskodni fog az érzéki lény fölött. Akkor majd kiegyenlítődik
bennünk a jó és rossz és megbékélésük egy sajátossága lesz a valódi
embernek. Mért fog a szellem győzni? Mert a történelemben,
amennyire azt ismerjük, folytonosan ért el eredményeket s mert a
fejlődés nem állhat meg.

Szellem és hit.

Folyton csak a szellemről beszélünk és majd elfeledtük, hogy
manapság végtelenül sok ember nem ismeri el, hogy van
szellem. Nagyon ártatlan és ártalmatlan felfogás. Senkinek
sem közönbös annyira, mint éppen a szellemnek. Ha ezek az emberek
bizonyos idővel előbb éltek volna, azt  mondták
volna: szilárd anyag, cseppfolyós anyag ostobaság, ilyen nincs.
Vagy egy más időben: eleven anyag – bárgyuság. Mért ne mondanák ma:
nincsen szellem.

Ha van szellem, akkor neki árt legkevésbbé, ha azt mondják, hogy
nincs. Mit tennénk mi, ha valaki tagadná létünket? Azt hiszem nem
boszankodnánk ezen, hanem alkalomadtán megragadnók az üstökét és
igy figyelmeztetnők barátságosan arra, hogy vagyunk. Meg szeretnék
hivni minden ilyen embert vacsorára, hogy kocczintsak vele
mindkettőnk egészségére. Ez oly kedves alkalom volna a
megismerkedésre, hogy mint legjobb barátok válnánk el.

A szellem világában kevesebb volna a humor? Azt mondta egyszer
valaki: Aki megteremtette a békát, – nem volt abban humor? A
szellem egyszer elbájoló és lelkesítő módon fogja magát
megismertetni. Aki azt hiszi, hogy a szellem nevében fel kell
háborodnia azok ellen, akik a szellem létét tagadják és
materialistának meg nem tudom minek szidalmazná őket, mindenesetre
arról tenne tanuságot, hogy nagy a gyengesége és kicsi a hite a
maga igazságában. Az ugynevezett materialistában sokszor több a
szellem, mint haragvó ellenében.

Ha napvilágnál nézzük, nagy hálával tartozunk az ugynevezett
materialista meggyőződésnek. Ez a meggyőződés a természet bizonyos
irányu megfigyeléséből és az anyag vizsgálatából eredt. Senki sem
tanított meg annyira, hogy pontosan és gondosan megfigyeljük a
természet jelenségeit, mint az a tudomány, mely mindazt tagadta,
amit nem tudott bebizonyítani. Régebben  szivesen
folyamodtak szavakhoz és hipotézisekhez, ha az érzékfelettiről volt
szó és ezért évszázadokon át hamis képzetsorokban éltek. Most
azonban minden megváltozott. Sokkal gondosabbak vagyunk
megfigyeléseinkben és azért érettebbek a megismerésben, mint
régebben. S ezért nem utolsó sorban tartozunk köszönettel a
becsületes, fenkölten gondolkodó materializmusnak.

Van persze egy másik, gondolattalan, fecsegő materializmus is.
Ez a törzsasztalok álláspontja, melyről nem érdemes beszélni. Éppen
olyan boldog hitében, mint egy régebbi, de még ma is meglevő
fajtája a régi hitnek, mely engedelmesen elgajdolt mindent, amit
előénekeltek. Csak a szine más, lényege egyforma.

Az igazi materializmus nagy, leküzdhetetlen igazságszeretetnek
volt a folyománya. Sok okunk van rá, hogy hálásak legyünk iránta
kiméletlen vizsgálódásai miatt az igazság érdekében. Talán éppen
ott működött leghatalmasabban a szellem, ahol a legbuzgóbban
tagadták létét.

Egy föltétlenül bizonyos. Mathematikai bizonyítéka nincs a
szellemnek, mert nem tudjuk megmagyarázni. A mathematika csak olyan
nagyságokkal bizonyít, melyeket ő maga teremtett. A természetet, az
anyagot, az életet, a szellemet azonban nem mi teremtettük, tehát
nem is magyarázhatjuk meg. Megvannak és mi többet nem tehetünk,
csak megjelenésük formáit irjuk le.

Az ember tudvalevőleg csak a tapasztalati tényeket ismerheti
meg, csak ezekbe találja bele egy kissé magát. Hogyan volnánk
képesek mi, kik félig anyag, félig szellem vagyunk s nagyon messze
valódi tökéletességünktől, mely tisztán  szellemi,
– hogy volnánk képesek ma megállapítani azt, van-e szellem és mi a
szellem!

Egy egysejtü lény nem állapíthatja meg, mi az élő és mi a holt
anyag. Nagyon is kezdetén van az életnek. Az ember is nagyon a
kezdetén van még a szellemnek. De azt nagyon jól meg tudjuk
különböztetni, mi az élő, mert magunk mutatjuk az élet legmagasabb
formáját.

Ennyi bizonyos. Ha a fejlődés egyáltalában a megkezdett uton
megy tovább, egyre jobban kell érvényre juttatnia a szellemet. Épp
úgy, ahogy az élet az anyagban megjelenni törekedett és egyre
magasabb formákat vett fel és máskép nem is cselekedhetett, mert
egy magasabb törvénynek engedelmeskedett, – épp úgy cselekszik majd
a szellem is. Csak ily módon és igy a legjobban lesz észrevehetővé
és nyilvánvalóvá.

Ugy látszik, hogy a szellemben, mint a lángban, megvan az az
eleven törekvés, hogy tanuságot tegyen magáról az anyagban. Egyre
észrevehetőbben fog szemünk elé nyomulni. Minden emberi gondolat,
szerszám, egész történelmünk bizonysága a szellemi erő
gyarapodásának, mely nekünk talán lassú, de állandó és biztos.

Igen, veti ellene ellenfelünk. Ezt mi is tudjuk. De mi egy olyan
szellem létét tagadjuk, mely független az anyagtól. Mi tagadjuk az
önálló életet, az önálló szellemet, azt a gondolaterőt, mely el van
oldva az anyagi kapcsolattól.

De mi volna, ha mindaz, amit anyagnak nevezünk és annak minden
nyilvánulása csak a szellem formája volna? Lehetetlen, hogy két
homlokegyenest különböző ősanyag legyen, szellem és  anyag,
minden létezőnek alapjában egy nagy egységnek kell lennie, mert
egységesen nyilatkozik meg. Szellem és anyag egykor majd úgy
nyilvánul meg, mint egy világlét két eleme, akárcsak a pozitiv és
negativ elektromosság, a jó és rossz és minden páros erő. A két
sark-erőnek, a szellemnek és anyagnak együttműködését feltételezi a
jelenségek látható világa alakulásában és fejlődésének soraiban és
magában véve egység.

Ez egyre világosabbá lesz. Ha pedig valahol nem világos, az sem
baj. Minden bizonynyal világosabbá lesz. Hiszen alakulási folyamban
vagyunk, mely mindig újat, egyre nagyszerűbbet sodor szemünk elé és
amely nem nyugszik addig, mig az ember megint tökéletes nem
lesz.

Mért van jogunk ezt hinni? Mert tagadhatatlanul világos az
emberiség, egész bolygónk történelméből, hogy mindig nagyobb és
tökéletesebb áll elő a kisebből és tökéletlenebből. Mert az
emberben felragyogott a szellem az első gondolatban, melyet
sikerült elgondolnia és mert magunkban hordjuk az emberi
tökéletességnek elpusztíthatatlan képét, mely nem nyugszik addig,
mig valósággá nem lesz.

De sokkal fontosabb a kérdés: Mit tegyünk hát mi, emberek?
Vitessük magunkat a keletkezési folyammal előre, a szellem felé és
igtassuk bensőnkben a szellemet jogába az anyaggal szemben, tartsuk
erősen a tökéletest gondolatainkban és tagadjuk meg, vessük el a
tökéletlent. Semmiféle munka nem hiába való ezen a területen és
minden ember hivatott munkatárs és értékes segítő. Előbb csak a
természet működése volt ez, mely teremtett, ma az emberben
 a szellem is munkába állt, mely minden
egyes embert méltányol és megbecsül, mint munkatársat.

Nagy a jelene az embernek, ennek a lénynek, mely keresi valódi
tökéletességét. Sokkal nagyobb a jövője az emberiségnek. Egy szóval
lehet meghatározni: a szellem uralma az anyag felett, az igazságé a
hazugság felett, a tökéletességé a tökéletlen felett. Egyedül
jogosult és jutalmazó tartalma minden egyes ember életének, hogy
magát és minden erejét ennek a czélnak szentelje. Mi vagyunk ma a
legfontosabb emberek, akiken keresztül halad minden erő az
emberiség jövendője felé. Mi vagyunk ma minden tökéletességünk
mellett pótolhatatlan szeme az alakulás hosszú lánczának, mely
nélkül egyáltalában nincsen czél. A minden időkben élő nemzedéktől
függ az ember jövője.








A VALLÁS KÉRDÉSE

VAGY

A MODERN ÉS VALLÁSOS GONDOLKODÁS MEGBÉKÜLÉSE.







Vallás és fejlődés.

A természetrajz félreérthetetlenül tanítja azt, hogy az
emberiség jövője a szellemben rejlik. A teremtés nagy szándéka nem
az, hogy tökéletes érzéki lényeket hozzon létre, hanem, hogy
tökéletes lelki lényeket. Annyira már megvalósítottuk ezt a tervet,
hogy tartalmáról világosan tudunk magunknak számot adni. Azonban
éppen oly világos előttünk az is, hogy a czélt még nem értük el.
Már látjuk magunk előtt körvonalaiban, minden erőnket meg tudjuk
feszíteni, hogy közeledjünk hozzá, de részleteit még nem látjuk
teljes valósággal és éppen oly valószinü, mint természetes, hogy
utunkban sokszor félrelépünk és sok nagy balsiker ér még minket.
Tökéletesekké kell lennünk, de nem vagyunk tökéletesek. Még
nem.

Amint az emberiségben megvillant a fenségesebbnek sejtelme,
bekövetkezett a természeti törvény bizonyosságával a törekvés, hogy
ezt a fenségesebbet el is érje. Ezeket a törekvéseket érzékelteti
az emberek vallása.

A vallás nem viszonya az embernek az Istenhez. Ez a viszony
örökkévaló és változhatatlan. A vallások azonban, tudjuk, változók
és időlegesek. Csak azt jelölik meg, hogyan fejezte ki az ember
 sejtelmét Istenről és hogyan törekedett
Isten felé, szóval a vallások az embernek Istennel való
viselkedését jelölik meg.

A vallások is csak abban az időben keletkeztek, még pedig abban
a pillanatban, mikor az ember megszünt tökéletes érzéki lény lenni
és megvirradt benne a sejtelme a szellem világának, mint
tulajdonképpeni hazájának és hivatásának. Vallásosan beszélve azt
kell mondanunk: A bűnnel együtt jött a vallás, vagy Pál szerint: A
bűn miatt jött a törvény. Igy nevezi a nagy apostol a vallást. Aki
őt ma meg akarja érteni, irásaiban mindenütt beleigtathatja a
«vallás» szót a «törvény» szó helyébe. Ugy tünik fel majd, mintha
modern irást olvasna.

A különböző vallások alakulásának története a lelki fejlődés
területén teljesen megfelel a fajok alakulása történetének a test
fejlődésében.

Legtöbb olvasóm valószínűleg meg van győződve arról, hogy a
kereszténység a vallás legmagasabbrendű formája. Azt is gondolhatja
esetleg, hogy a kereszténység az ember a vallások között. A
valóságban lehet is a legemberibb vallás, legalább legfejlettebb
fajaiban.

Ha már most a vallások együtt jöttek létre az ember uj
tökéletességével, melynek a szellem elérése a czélja, akkor
világos, hogy el is kell tünniük, mihelyt az ember a tökéletességet
elérte. Mennél tökéletesebbé lesz az ember, annál inkább játszszák
a vallások az elkorcsosult tagok és csökevények szerepét.

Jelenleg azonban hatalmas eredményt jelölnek meg a fejlődésben
és az alakulás folyamában egyre fejlettebb alakokat vesznek fel,
mig a lelki  meggyarapodás őket is túl nem szárnyalja
és el nem hagyja. Mert nem lényegek, hanem csak árnyékok és formák.
Nyoma az előrehaladásnak, de nem maguk az előrehaladások;
mozdulata, erkölcse, szokása és tana az igazi szellemi életnek, de
nem ők az élet a szellemben.

Felette vigasztaló az emberiségre, hogy minden része kivétel
nélkül átlépte már a vallás alsó határát. Tudomásunk szerint
egyetlenegy nép sincs, mely vallás nélkül él. Ez nem jelent
kevesebbet, mint azt, hogy az emberiség egy része sem áll már a
tökéletes érzéki lény fokán, hanem, hogy mindenki, többé vagy
kevésbbé tudatosan, magában hordja már a szellem csiráját és hogy a
«jó» és a «rossz» vonzva és taszítva mindenkiben működésbe hozta
hajtó erejét.

Ez kimondhatatlanul nagy eredmény, mely minden másnál jobban
bizonyítja az emberiség egységességét és benső
összetartozandóságát. Hogy az emberek kialakulása egységes volt-e,
azt természettudományilag nem lehet bebizonyítani. Sőt nyomatékosan
kétségbe is vonták. Az emberiség léte minden bizonynyal egységes.
Ezt bizonyítja a vallás. Azért látszik a lelki szem előtt az
alakulás egységesnek. Hanem bizonyára azt sohasem lehet majd
tudományosan bebizonyítani vagy megczáfolni.

De más oldalról meg kell engednünk, hogy az emberiség egyik
része sem lépte még át a vallás felső határát. Még egy nép sem
jutott a lélek vallásnélküli tökéletességének állapotába. Nem is
tételezhető fel, hogy a fejlődés valamikor is megengedje, hogy
egyesek ennyire előre jussanak. 

Abban a pillanatban, amidőn bizonyos számu ember, még ha kis
nyáj volna is, – valaki azt mondta, ha tizenketten volnánk is –
belépne a lélek tökéletességébe, ezek nem nyugodhatnának addig, mig
ez a szabadság mindenkinek közjavává nem válik.

És erre volna is hatalmuk, mert a lélek ragályosabban működik
minden bajnál és betegségnél és minden embert beleragadna az
életbe. Ez is az emberiség egységességét mutatja.

De bárhogy áll is a dolog, a fejlődés fokmérőjének tekinthetjük
a vallást. Sok vallás eltünt ugyan, éppen úgy, mint sok faj is, de
általánosságban megvan a természetnek az a törekvése, hogy a lelki
fajok itt is szép csendesen megmaradjanak egymás mellett, úgy, hogy
a föld vándorló vallásmuzeumot is mutat, mint ahogy élő növény- és
állatmuzeum van rajta. Mai vallásaink együtt keresztmetszetei a
vallási fejlődés lánczolatának az ősi kezdetektől fogva.

Ha pedig a vallás alakulási nyoma a szellemnek, akkor egyuttal
tanuja és kifejezésformája tökéletességünknek és alakulási
kisérleteinknek. Ha nagyon alacsony fokon áll, akkor Istenről és a
szellemről alkotott fogalmai is alacsonyfokuak, akkor súlypontja a
mozdulatokban és külsőségekben van, külső fényre és csillogásra
törekszik s lehetőleg nagy zajt csap. A műveletlen ember örömének
nyilvánulása lármával jár, mozsárdurrogással, kiabálással,
dobpergéssel stbivel. Igy hát az alacsony fokon álló vallás sem
lehet meg érczczel vagy faeszközökkel előidézett erős hanghullámok
nélkül. 

Ha a vallás fokozatosan feljebb kerül, emelkedik Istenről
alkotott fogalma is, súlypontja pedig a tanításokra és a belső
életre esik, külső fellépése egyszerűbb lesz, lemond a csillogó
díszruhákról, a zaj, lárma, ünnepi méltóságos és bensőséges énekké
szelidül. A művelt ember lárma és mozsárdurrogás nélkül is tud
örülni s örömét csak felragyogó szeme árulja el. Lelke is lárma és
mozdulatok nélkül emelkedik a magasba.

Minden vallás két szükségletével tesz tanuságot
tökéletlenségéről, melyek nélkül meg nem lehet, melyek azonban
nagyon távol állanak bensőleg a tiszta szellemi élettől. Első
szükséglete az ismétlés. A religio szóról-szóra azt jelenti:
ismétlés. Szertartásos olvasás, mindig újra meg újra ugyanannak
olvasása, – ezt jelenti a religio, a vallás.

Ez nagyon jellemző. A vallásban különböző alakulási kisérletek
vannak a szellemi életre. Ezt az életet az emberiségnek előbbre
haladt tagjaitól kell megtanulnia, kik a vallást maguknak
kigondolták s aztán be kell vésnie elméjébe, megszoknia a végtelen
ismétléssel. Az embereket egyformán idomítják a szellemre. Ahol
azonban idomítás van, ott rendszerint nyoma sincs a szellemnek,
mondta egyszer valaki.

Mindazonáltal nagy érdemük van a vallásoknak fejlődésünk körül.
Állandó nagy hatóerők voltak, melyek a szellemi életet ápolták. De
az egészen világos: ha nem a közvetlen lélekből jön valami, ami
kiemel a tompa tömegszokásokból, akkor sohasem jutnánk ki a vallás
utain egy holt pontból. Szellem és vallás úgy cseng egymás mellett,
mintha az ember lassú hirtelenségről beszélne.  A vallás
alakulási kisérlet s ezért van is létjogosultsága s kifejezésre
juttathatja szertartásait, de azért a vallás még nem alakulás és
növekedés.

A másik szükséglet, melynek szintén nincs köze a szellemhez, és
amelyről egy vallás sem mondhat le, a pénz. Minden vallás koldul.
Ebben a tekintetben az anyag uralma alatt állanak. A szellem meg
ellenkezőleg uralom az anyag felett, tehát függetlenség a pénztől.
De ez is jellemző. A pénz hatalom, világi hatalom. Aki pénz nélkül
nem állhat meg, arról tesz bizonyságot, hogy anyagi erőszakoskodás
alkalmazása nélkül ügyét nem viheti keresztül.

A vallások tehát – közöttük ebben kivétel nincsen – nem igazi
területei a léleknek, hanem az anyagon belül állanak, de
természetesen, nyomok azon az uton, mely az anyag fölé vezet. Aki
átszellemült tekintettel bolyong ebben a nagy vallásmuzeumban és
tanulmányozza azt, az nem nézheti megindult mosoly nélkül mindazt a
csodálatos alakulási kisérletet, melyek azonban mégsem alakulások.
Mintha az ember gyermekeinek játékos polczát nézné, mely mindenféle
haszontalan lim-lommal van megrakva. Igen, igen, a játék is
alakulási kisérlet s alapja nagyon komoly. De mégis csak játék.

A gyermeket sohasem szabad megzavarni játékában. Ez
gondolattalan durvaság. Az embert nem szabad bántani vallásában.
Ennek sem czélja, sem értelme nincs. Aki az emberen segíteni akar,
annak életben kell részesítenie őt, tiszta lelki életben. Akkor
aztán magától hull le róla a vallás. 

Minden vallás egyuttal keresztmetszete a fejlődésnek. Sokáig
lesznek még olyan emberek, kik e határvonal alatt maradnak. Ezek
számára a vallási gyakorlat a lehetséges haladás az élet felé.
Azért hálával tartozunk a vallásos gyakorlat mestereinek,
hogy oly sok silány értéket a magasba emelnek. Azoknak a
szellemeknek számára azonban, kik a határvonal fölött állnak, a
vallás hanyatlást jelentene. Ezeknek azon kell lenniök, hogy minél
magasabbra nőjenek a vallás fölé. Ez még nem megvetése a vallásnak.
Egy ember sem veti meg gyermekkorát. Ellenkezőleg szivesen és
örömmel gondol rá vissza. De többre kell vinnie.

A vallásellenes irányok és törekvések rendszerint nem jelentenek
haladást s nagyon hamar megbénulnak valami kimondhatatlan
unalomban. Az előretörtető emberiség magától, minden durva
keménység és erőszakos átmenet nélkül nő ki a vallásos formák
világa fölé. Lélekre, isteni közvetlenségre van szüksége és végül
magától is messze maga mögött hagyja a vallást. Ez csak játéka a
fejlődésnek.

A vallási összeférhetetlenség.

Az is sajátsága minden vallásnak, hogy kölcsönösen nem
szenvedhetik el egymást. Természetes. Hiszen a vallások ismertető
jelei tökéletlenségünknek. Ha a vallások tökéletesek volnának,
akkor minden vita épp oly tárgytalan volna előbbrevalóságukról,
mint róluk magukról is.

Tulajdonképpen annyi vallásnak kellene lennie,  ahány
ember van, azaz helyesebben, egynek sem. Ez volna a tökéletesség
állapota. Mivel azonban még nagyon messze vagyunk ettől – mi
mindnyájan, ma élő nemzedék – nem dobhatjuk sutba a vallást,
ráadásul azonban el kell fogadnunk a vele járó tökéletlenséget,
féltékenységet és czivakodást is. Mindez már hozzá tartozik
lényegéhez.

Tudvalevőleg két erőkifejtés között mozog az egész természet. Az
egyiket létért való küzdelemnek nevezzük, ez a tagadó folyam; a
másik a létben való segítség, az együttérzés, amelyben a természet
úgy munkálkodik, hogy társas helyzetbe hozza az élőket, hogy egymás
segítségére legyenek, mint pl. a virág és a méh. Ez az igenlő
folyam. E két áramlat hozza létre azt, amit mi fejlődésnek
nevezünk.

Természetesen ez a két áramlat is benne van a lelki fejlődésben.
Mert a természet egység. A létért való küzdelmet a vallások vivják.
Az együttérzés a szeretet érzése, mely igazán akar segíteni és maga
is munkába áll a keletkezés érdekében. Mindkét áramlat létre hozza
az emberiség erejének nyilvánulását és szellemi haladását.

A mi feladatunk az volna, hogy mai jelenünkben megtaláljuk az
igennek, az együttérzésnek folyamát; mert a tagadás folyama úgyis
elég szembeszökő. Haladás csak azzal jön létre, ha mindkét folyam
hat.

Igazán nincsen-e eszköz a vallási czivódások elnémítására,
anélkül, hogy ezzel felbomlásra ne kényszerítenők a vallásokat,
melyek görcsösen ragaszkodnak fenmaradásukhoz és bizonyos fokig meg
is kell maradniok? Vagy ha ez a béke  lehetetlenség – nincs egy út
sem, mely legalább odavezetne, ahol a vallások elviselhető
viszonyba jutnak egymással?

Ha mindnyájan nyugodtan gondolkodnánk a vallás lényegén és
jelentőségén és tudnók, hogy a vallás nem önczél, legfeljebb csak
eszköze az igazi szellemi élethez vezető haladásnak, akkor hamar
megértenők egymást. A nagy alakulás egyedül uralkodnék rajtunk és
mi elég erősek volnánk ahhoz, hogy egymás utjait és módjait
megtürjük és elviseljük.

Ámde ehhez a nyugodt szemlélődéshez nem egyhamar jut el a
többség s a vallás maga is akadályozza ebben. Mindegyik vallásban
van valami megkötöttség és nehezen tűrik el, hogy az ember bensőleg
függetlenítse magát tőlük. A vakbuzgóság következtében, melyet
könnyen hoznak létre, sokakra nézve betegségekké válnak, melyekből
nehéz felépülni. Sokakat nem előbbrevisznek, hanem akadályoznak a
lelki életre irányuló fejlődésük útján. Igy éppen az, aminek
egyesítenie és előbbrevinnie kellene, választ el minket sokszorosan
egymástól és tart vissza a magasabb czéloktól.

Ha nézzük a mai vallási áramlatokat, különösen két nagy irány
tünik szemünkbe, melyek a lelkeket egymástól elválasztják. Már nem
hitvallások szerint, hanem elvileg válnak el egymástól az emberek.
Egyik részök vallásosan vagy egyháziasan van hangolva és
többé-kevésbbé a régi hagyományoktól függ, másik részük mindezek
alól kivonta magát és tudatosan modern. Ezek azt kérdezik: Melyik
világnézet méltó a mai emberhez? És ezt akarják követni. Hitnek és
 hitetlenségnek, egyházi és modern
gondolkodásnak lehetne ezt a két irányt nevezni.

Mindegyik irányban van valami jó. A régi egyházi irány az, mely
ápolta a tömegben az erkölcsösséget s segítségre készen és
tevékenyen törekedett behatolni a népesség minden rétegébe. Nem
annyira megismerésben, mint tevékeny gondoskodásában van értékének
súlypontja. Gonddal ápolja és mint ma is egyedül szükségeset,
dicséri az apák hitét és gondolkodását, mely a régebbi időknek
elegendő volt.

Ellentétes ezzel sok komoly léleknek modern iránya, mely a
tömegekhez is megtalálta az utat és minden értéket a megismerésbe
vet. A tudomány mai eredményeinek megfelelő helyes gondolkodást
követel vallási dolgokban is és éppen ezért idegenedett el
sokféleképpen a vallástól. Értéke a szellemben való haladás
becsületes akarásában van, gyengesége, hogy túlnyomóan a
gondolkodásnak, nem az életnek utján akar haladni. Pedig lélekben
lenni, – az egészen más valami, mint gondolatsorokat befogadni.

Pedig éppen új életre van szükségünk. Az életnek magának kell
még sohasem sejtett módon fellendülnie, nem az életről szóló
tanításoknak. Az uj, igazi ember, akinek keletkeznie kell, ugy
különbözzék a régi embertől, mint az élő sejt az ásványtól.
Határozott irányu előrehaladásnak, uj létnek kell rajta láthatónak
lennie.

És ebben segítenie kellene minden valamirevaló embernek.
Kétségtelen, úgy a hívők, mint a hitetlenek, ugy az egyháziak, mint
a modernek között egész sora van a rendkivül értékes szellemeknek,
kik sajnos, ma csak értetlenül állnak  egymással
szemben, sőt sokszor még küzdenek is egymással. Szükségünk volna az
ő együttműködésükre. Ellentétességük megakasztja haladásunkat és
kártékonyan hat rá.

Lehetséges itt egyáltalában megbékülés és hol találjuk meg?

Békülési kisérletek.

Vallási ellentét mindig volt az emberek között. Régebben a
vallások tüzzel és vassal akarták kiegyenlíteni ellentéteiket. Mást
gondolni vagy hinni, mint amit az állam megengedett, főbenjáró bűn
volt. A vallások történetének véres ösvénye van az emberiség
történetében. Nem is lehet másképpen. Világi hatalom és hitelv két
legfőbb szükséglete minden vallásnak. De a szellem a hitelv ellen
tör, a hitelv a szellem ellen. Tehát a hitelvnek a hatalom jött
segítségére a szellem ellen.

A kiegyenlítődésnek ez a neme ma már meghaladott álláspont, bár
a mohamedanizmusban és a különböző keresztény vallásokban még csak
szendereg. De annyira már megérett az idő, hogy úgy érzi: a durva
erőszak a szellem területén lehetetlen.

Emellett évszázadok óta, tulajdonképpen a kereszténység egész
idején keresztül, van a békülésnek egy másik eszköze. Az ember arra
törekszik, hogy másképpen gondolkodó ellenfelét bizonyítékokkal
győzze meg gondolkodásának helytelenségéről és igy térítse meg.
Hitviták és összejövetelek, kiformált és jól meglatolt hitvallási
tételek a jelenségei az efajta kiegyenlítődési kisérleteknek.


Különösen a reformáczió kora gazdag az ilyen törekvésekben.
Akkor is uj idő lett. Nem egy területen nagy vivmányokat értek el
és nagy felfedezéseket tettek és minden oldalról föllép a régi
egyházzal szemben a követelés, hogy meg kell reformálni az egyházat
fejében és tagjaiban. A potestantizmus is felállította ezt a
követelést. A protestantizmus tudniillik valamikor modern irány
volt.

Tehát be akarták bizonyítani az igazságot, mint ahogy a
mathematikai tételeket bizonyítják. És pedig bibliai tételekkel
kellett mindent bizonyítani. Föltették, hogy a biblia első szavától
az utolsóig csalhatatlan, és tételeit azután úgy és ott, ahogy és
ahol alkalmazhatók voltak, bizonyítékoknak használták fel, az
igazságok, hitvallások és a hitelvek szövevényeit eszelték ki a
gyülekezetek számára.

Sajátságos vallási alakulatok köszönik létüket ennek a
vajudásnak. Valamennyi protestáns szekta és felekezet – számuk
légió – így keletkezett és sok ember és közösség áll még ma is e
felfogás kötelékében.

Ez természetesen már velejében hamis. Mathematikai tételeket be
lehet bizonyítani, mert a mathematika már megalkotta a bizonyítási
eszközöket. A mathematika megteremtette a vonal, a szög, a pont, a
szám fogalmát. Azután dolgozhatott velük. A természet nem ismer
egyenest, sem négyzetet, sem kört.

Az igazság területén azonban, még pedig sem a
természettudományi, sem a szellemi igazság területén nincs
mathematikai bizonyíték, mert nincsenek meg a mathematika elemei.
Csak egy  bizonyíték van: az élmény. Csak az lesz
bennünk tudatossá, amin mint tényen jutottunk keresztül és nem is
vagyunk képesek megérteni azt, amit magunkon meg nem éltünk vagy
tapasztaltunk.

A vallás területén az az igaz, ami az embert nem gondolkodásba,
hanem magasabb létbe emeli. Minden hitelv és hitvallás azonban a
gondolkodás és megértés körébe esik, nem az élet és lét körébe.
Tehát az ember igazságával éppoly kevéssé ütköznek össze, mint a
gőzhajó a mozdonynyal.

Manapság izlése szerint választhatja meg az ember vallását.
Ugyan melyik a legkitünőbb? – Mind kifogástalan, mert mindegyiknek
igaza van. Melyiknek van a legkitünőbb állapota? Melyiknek vannak
legnemesebb tagjai? Mindegyiknek. Mindenütt találunk kiváló
embereket. A vallásokon belül és kivül minden táborban találunk a
csőcselék mellett rendkivül értékes embereket.

Sajnos, sehol sem találjuk meg – az igazságot. Nyilvánvaló, hogy
így nem is lehet megtalálni, mert rossz az út.

Ma is ezen az úton haladjunk? Felvessük talán a kérdést: Kinek
van tulajdonképpen igaza, a régi iránynak, vagy az újnak, a hitnek,
vagy a hitetlenségnek, a vallásnak, vagy a tudománynak?

Hát talán üljünk össze alkudozni, nyesegessük egymást és
iparkodjunk egy egyesítő vallást alapítani, olyan alakulatot, mely
az egész világnak szája ize szerint való?

Van ma ilyen kisérletünk, mely úgy fest, mint a bunda májusban
és még beszéltet is magáról.  Ez a monizmus, egy
vallásféle kotyvalék tudományból és filozófiából. Nemsokára el is
fog szenderülni az unalomnak szende halálával.

Nem, az út rossz. Itt egyáltalában nem lehet az igazságot
megtalálni. De nekünk nagy érdekünk, hogy az elválasztott emberi
lelkek egyekké legyenek, hogy fejlődésünk nagy czélját elérni
segítsenek. Az emberiség szerencsétlensége és tökéletlenségének
jele már magában az is, hogy egység nélkül való. Minél mélyebben
merült el az anyagi létben, annál többször látogatja meg a háboru
és vérontás csapása. A szellem utján felváltja a durva verekedést a
vallási és tudományos vitatkozás. Igy az egymással vivott
haszontalan küzdelemben sok, felette értékes erő megy veszendőbe,
melyek nagyon hasznossá válnának, ha nagy feladatok megoldására
szentelnék magukat együttesen.

«Békesség a földön!» ez a jelszava a szellemben való haladásnak.
Általános közeledésre és közös munkára van szükségünk, mely a
tökéletesség felé visz. A közeledéshez egészen más területen kell
utat törni, nem a gondolkodás, hanem az élet területén.

A megbékülés alapja.

Legmélyebb alapja az emberek közti békességnek, mely nélkül
egyáltalában lehetetlen az egymás megértése, a
gondolatszabadság.

De ezt nem szabad félreérteni. Nem az államtól engedélyezett és
rendőrvédte gondolatszabadságot értem én. Hiszen erre is szükségünk
van és örülünk, hogy legalább ennek birtokában vagyunk.
 Azt is tudjuk, hogy milyen nehéz volt
kivivni s micsoda munkába került, mig a föld hatalmasságai nagy
kegyesen megengedték a közönséges halandónak, hogy saját gondolata
legyen és azt ki is mondhassa. Mindnyájan tudjuk, hogy még ennek a
sovány kis gondolatszabadságnak is mennyi fogyatékossága van. De
hogy ma – ha csak ennyire is – megvan és hogy egyáltalában van
iránta érzék, már az is nagy szellemi haladás.

A gondolatszabadságnak, melyről itt szó van, egészen más az
alapja. Egy pompás kölcsönösségen nyugszik. Emberekké kell lennünk,
kik megadjuk egymásnak a teljes szabadságot.

Először is a társadalomban nem szabad odajutnia a dolognak, hogy
valakinek gondolkodása miatt bármilyen kára is legyen. Az életben
elfoglalt helyzetére nézve teljesen közömbösnek kell lenni annak,
hogy keresztény-e vagy ateista, hogy konzervativ vagy liberális,
klerikális vagy szocziáldemokrata lapokat járat-e. Munkakörében
csak képességei és munkabirása szerint legyen szabad őt
értékelni.

Ha a társadalom azt az álláspontot akarja elfoglalni, csak úgy
teheti meg, ha ez a felfogás az egyes emberből indul ki. A nagy
igazságok csak akkor lépnek be az életbe, ha az egyes ember tárja
ki nekik az élet kapuját. Uj gondolatszabadságunk életkör, melyet
az egyes ember teremt meg egész létével.

Korlátlan igazságként kell kiragyogni belőlünk a következőknek:
Környezetünkben ne befolyásoljon bennünket a mások értékelésében,
hogy milyen gondolatsorok között mozog az illető. 
Gondolkodjék úgy, ahogy akar, mondja ki azt, ahogy tudja – ez
csöppet se befolyásolja iránta való viselkedésünket.

Különösen a gyermekeknek kell ezt megérniök szüleikben, a
hitvestársaknak és barátoknak egymásban – tudja meg mindenki, aki
körünkbe jut: mindenki viselkedik annyi tisztelettel mások iránt,
még nyilvánvaló tévedéseik iránt is, hogy sohasem kényszeríti őket
egy olyan gondolatsor elfogadására, melyen az a másik nem tud
áthaladni egész létével, vagy amelyet önként elfogadni nem
hajlandó.

Hiszen nagyon egyszerű a dolog. Igazság csak egy van. Talán én
vagyok birtokában és más, aki másként gondolkodik, téved. De ez
csak úgy lehetséges, hogy az a más még nincs az igazság birtokában.
Ha ez az igazság, akkor előbb vagy utóbb bele fog hatolni annak a
másiknak az életébe is, mert az igazság nem maradhat rejtve. De ha
én embertársamat ma belekényszeríteném az én igazságomba, akkor a
türelmetlenség sarkalatos hibáját követném el, mert elvágnám őt egy
fejlődéstől, mely felette fontos és szükséges. Ha ráerőszakolom az
igazságot, úgy, hogy azt bensőleg nem ő maga találta meg és élte
át, azzal csak ártok neki. Csak egyre van jogom, hogy ő is
tanusítsa velem szemben azt a türelmet, melyet én tanusítok vele
szemben.

De a dolog sokkal mélyebben rejlik. A gondolatsoroknak alapjában
véve semmi közük sincs az ember lényegéhez.

A gondolat a lélek ruhája és úgy különbözik a mások énjétől,
mint az emberek öltözete. A ruha teszi az embert, – igen, de csak
külszinre.  Az teszi az embert, de nem teremti
emberré. Vannak emberek, kik buzgó keresztények és szigorúan
konzervativok, mindig a lehető legjobbat cselekszik és mondják,
mégis gazemberek és képmutatók. Másfelől meg vannak
tiszteletreméltó ateisták és szocziálisták. Az ember lénye a
fontos, nem esetleges elveink köpönyege. Mi haszna, ha másokéval
egyező gondolatsorokat nyilatkoztatunk ki, ha lényünkben
különbözünk tőlük és egészen más megitélés alá esünk.

Valósággal mulatságos tévedése volt az előbbi századoknak, ami
némely körben még ma is kisért, mikor az emberek abban a hitben
voltak, hogy ha valaki nevét bizonyos hitvallási formulák alá irta,
még ha jóhiszemüen tette is, – ezzel «lélekben való közösséget
teremtett». Nem a hasonló máz, hanem a hasonló lény az alapja a
közösségnek. A formulák egysége még nem jelenti a lélekben való
egységet. Megjön még az az idő, mikor majd levetjük ezt a
gyermekruhát. Ott viselték ezt a koncziliumokon, szinodusokon,
üléseken, kongresszusokon – már ahogy ezeket a mesterséges emberi
gyülekezeteket nevezik. Már nem illenek a mi korunkhoz. A jövő majd
mosolyog rajtuk.

Ennek mély oka van. Mivel az igazság nem szin, hanem lényeg,
azért sajátságos a hatása is. Az egész emberre hat. Egy nézet, még
ha helyes nézet is, ezt nem teheti meg. Nézeteinket talán
mindnyájan többször is megváltoztattuk életünk folyamán, lényegünk
azonban végeredményében ugyanaz marad. Itt-ott talán haladtunk
valamicskét, rendszerint ugyanazok a bajaink és gyengéink.


«Az» igazság azonban teljesen átalakítaná lényünket. Erre
nézetformák sohasem képesek. Még testi hatást is gyakorolna «az»
igazság az emberre. Élet, egészség, béke, öröm, a biztonság érzete
és rendíthetetlen bátorság jutna érvényre az igaz gondolattal. Mig
ezt a hatást nem látom, addig nem hiszem el, hogy valaki birtokában
van «az» igazságnak. Hogy pedig milyen gondolatsorok lakoznak benne
állandóan vagy ideiglenesen, az valóban teljességgel közömbös.

Azonban az első lépés az igazság felé az, hogy mindenkinek
megadjuk a gondolatszabadságot. Ez egyszersmind legjobb orvossága
az ember gondolatainak, ha orvoslásra szorulnak. Mert a nézetek
értéktelensége akkor lesz nyilvánvalóvá, ha nyugodtan léphetnek a
világ elé. Sok ember csak akkor veszi észre, hogy micsoda
elhibázott holmiba van beleragadva, ha ellenmondás nélkül
kirakodhatik. Ha azonban időelőtt gyógyítási kisérleteket
alkalmazunk, akkor védi ezt a silány lomot és görcsösen kapaszkodik
bele. És akkor újra kárt okoztunk.

Mért érzi sok ember, mintha korlátok között szorongana és mért
hajlandó a megátalkodásra? Mert észreveszi, hogy nem bánunk
jóhiszemüen szabadságával és önállóságával. A gondolatszabadság az
egyedüli emberhez méltó állapot és mindenkinek megvan az a joga,
hogy ezt bennünk megtalálja.

És éppen azoknak, akik azt hiszik, hogy náluk van az igazság,
éppen azoknak szent kötelességük, hogy a tévelygők bizalmát
megnyerjék. Aki maga is vitatkozik és tolakodó, annak nem hihetjük
el, hogy az ő birtokában van az igazság  s az nem
is szerzi meg soha a bizalmat. De bizalom nélkül nem lehet az
igazság hatalommá.

Ez a nagy munkatér, ahol nem tanusíthatunk elég önmegtagadást.
De, ha csak néhányan is, erősen megvetjük itt lábunkat és tisztán
látunk, akkor nemsokára az egész közösség birtokában lesz az
igazság.

A gondolatszabadság eredete.

A gondolatszabadságot egy nagyon egyszerű meggondolás annyira
magától értetődő dologgá teszi, hogy az ember bámul, mennyi időre
volt és van még szüksége ennek az igazságnak, mig érvényre jut.

Mindenki könnyen beláthatja, hogy az ember egészen másvalami,
mint nézeteinek összege. Azért nem is lehet annyira fontos, hogy
milyen nézetei vannak az embernek. Nevelés és mindenféle életmód
szabja őket ránk, de az egészséges ember kinő belőlük, mint a
gyermekruhából.

Különösen a világnézetek! A világ előtt bizonyára nagyon
közömbös, hogyan nézzük őt. Itt van és olyan, amilyen, de nem
olyan, amilyennek mi nézzük. Nekünk a világnézet a véletlennek vagy
életünk történetének az eredménye, tehát szintén eléggé közömbös.
Aki az embert nézetei miatt szeretné vagy gyülölné, az
összetévesztené a formát a tartalommal és nagyon műveletlenül
viselkednék.

Minden világnézetnek lényegéhez tartozik az is, hogy felette
tökéletlen, mert hiszen mi csak nagyon csekély részét nézhetjük a
világnak. S nem alkothatunk értékesebb itéletet a világról,
 mint amilyet alkotunk a nagy városról, ha
azt padláslyukból szemléltük. A világnézetekért folyó harcz tehát
hóbort, melyben sok a komikum.

Ámde kivánatos az emberre, hogy egyéni életében is fejlődésen
menjen keresztül. Tehát ha helyesen akar fejlődni, nézeteit nem
egyszer kell megváltoztatnia. Tudvalevőleg nem tartozik a
ritkaságok közé, hogy valaki egy év leforgása alatt a
legellentmondóbb gondolatsorokra jut rá. Vannak ateisták, kik buzgó
keresztényekké fejlődnek és viszont. Mindazonáltal ugyanazok az
emberek maradtak. Melyik állapotában szeressem tehát az embert?
Talán abban, melyben úgy gondolkodik, mint én? Hiszen akkor arról
tennék bizonyságot, hogy nem őt szeretem, hanem magamat és a
fajtámat.

Sőt az is esztelen vállalkozás, hogy nézetekről csak vitázzunk
is. Aki már vivott valaha ilyen szóharczot – ugyan ki nem tette
ifjabb éveiben! – az emlékezik arra, hogy a szóharcz sohasem járt a
kivánt eredménynyel, hogy az ellenfél lehangolódott, vagy legalább
is nekihevült fej és mélyreható elhidegülés lett a következménye. A
vitatkozás útja rossz út, mert nem emelkedik a gondolkodás
korlátain túl. Nekünk azonban létre, nemcsak gondolkodásra van
szükségünk. Tehát a gondolkodás szabadsága az egyedüli, emberileg
bölcs álláspont, amelyen egymáshoz jutunk.

Azonban egyszersmind az egyedül lehetséges isteni álláspont. Ha
egyáltalán van Isten – milyennek kell lennie érzületének? Mindent
átölelő léleknek kell lennie, akiben minden emberi lélek hazát és
apai szivet talál. Tehát még a legellentétesebb gondolkodók is.


Ugyan melyik emberen nyugszik leginkább az isteni tetszés?
Bizonyára az igaz emberen. Minél jobban törekszik az ember az
igazságra, annál jobban keresi Istent, akármilyen legyen is
igazsága. Az őszinte emberé lesz Isten tetszése.

Képzeljünk el hát két különböző lelket. Legyen meg mind a
kettőben ugyanaz a törekvés az igazságra. Az egyik nevelés vagy
fejlődés következtében a bibliában, mint az igazság csalhatatlan
forrásában való hithez jutott el. Az életben valószinüleg buzgó
tagja lesz egyházának és az igazságra való törekvése egyházias,
vallásos irányban működik. Minden esetre rajta nyugszik a lélek
legmélyéből fakadó meggyőződése nyilvánulásán a legmagasabb én
tetszése. Ha ez az egyházias lepel nem volna is utolsó
megnyilatkozása az isteni igazságnak, mégis ez az itélet hangzanék
el fölötte: Az igazságra való további törekvésed folyamán
mindenesetre fölébe fogsz nőni. Egyelőre igaz vagy.

De elképzelhető éppen igy egy másik lélek is, ki szintoly
odaadással viseltetik az igazság iránt, ki azonban születése vagy
életpályája következtében éppen ellenkező fejlődési irányt vett. Mi
az igaz? kérdezi ez és legkomolyabb meggyőződése alapján azt
feleli: Csak ami megérthető! Minden más agyrém. Becsületes
ateizmus, materializmus vagy más ilyenfajta a hitvallása.

Hogyan itélné meg őt a legmagasabb én? – Mindenesetre
nagyrabecsülné őt becsületes igazságszeretetéért. Ez a szellem
persze nem láthat egyelőre a materialisztikus-ateisztikus lepel
fölé. De ez nem baj. Bizonyos, hogy úgy halad rajta keresztül, mint
ahogy átmegyünk egy völgyön.  Kutatása közben egyre
szélesebbkörü igazsághoz jut el. A nézetek időlegesek, nem
örökkévalók. Egyelőre nagyon igaz ember. Talán éppen ateizmusa
értékes alkotórésze lesz fejlődésének.

Mindkét esetben egyformán méltóak a szeretetre mindketten. A
nagyobb tetszés azon nyugszik, aki komolyabban és hivebben keresi
az igazságot. A másik azonban, aki talán buzgóságból csökönyösödik
meg nézeteiben és téveszt utat, jobban rászorul az ápolásra. Neki
gyöngédebb kiméletben lesz része. Elképzelhető tehát, hogy ugyanaz
a szeretet különbözőképpen nyilatkozik meg.

De ha egyik vagy másik nem becsületes a meggyőződésében? – Mégis
ugyanolyan szeretetben lesz része, mert ember, szellem, az
örökkévaló énnek gyermeke. Igazságtalansága pedig betegség. A beteg
gyermeknek ápolásra van szüksége. A szeretet tehát kétszeresen
gondos ápolásban nyilatkozik meg, hogy őt helyes utra vezesse.

Mit tegyünk hát? Csatlakozzunk ehhez vagy ahhoz, alkossunk jobb
vagy bal pártot, törjünk egymásra tüzzel, vassal vagy ujságczikkel,
üssünk rajta egymáson többé-kevésbbé titkos leshelyekből? Mit
szólna ehhez az örökkévaló én? Azt mondaná: ostoba emberek. Sok
időre van szükségetek, míg lelkemet megérzitek, értelmemet
megértitek, mig Isten és az emberek igazsága megérint
benneteket.

Nem esetleges gondolkodása, hanem léte adja meg az ember
értékét. Az Isten részéről tehát korlátlan a gondolatszabadság.
Vannak ateisták, kik közelebb állanak Istenhez, mint sok keresztény
és viszont hitbuzgók, kik ki vannak zárva az  ő
közösségéből és vannak, akik ma reggel vagy este jöttek, s
országában mégis a lakodalmi asztal körül ülnek. Csodálatos, hogy
ma ezt még nem értettük meg!

Az égből állandóan gondolatszabadság árad az egész világra, a
rosszakra és jókra, az igazakra és igaztalanokra. Véghetetlen
türelemben van rábizva egész lényünk a fejlődésre. És ez ismeri a
czélt s igazságot. Ez napfényre hozza az igazságot és minden
gondolatalakulat csak arra való, hogy az igazság minél tündöklőbben
ragyogjon. Minden gondolatalakulat, úgy az igenlő, mint a
tagadó.

Szellemünk történetét – s ez az igazi története az emberiségnek
– mindig az vitte előbbre, hogy nagy lelkek függetlenítették
magukat az uralkodó gondolatoktól és új utat kerestek, a maguk
útját. Az emberiség minden nagyja ezért volt gyülöletes a vallás
előtt s ezért volt mind vallástalan. Egyik sem inkább, mint Jézus.
Azonban mindegyik, kiváltképpen Jézus, gondolatszabadságot
teremtett maga körül és sokak számára, mert egyedül ez az alapja a
lelkek megbékülésének és az egyedüli állapot, mely méltó az
emberhez és megfelel Istennek. Azért győz egyre jobban a gondolatok
szabadsága. Ez töri utját a legnagyobb bizonyossággal az igazság
országának.

Az új erkölcsiség.

A megbékülés azonban nemcsak a gondolatszabadság érvényesülésén
alapul. A gondolatszabadság utat nyit feléje, de nem teszi
teljessé. Az igazi megbéküléshez új erkölcsre van szükségünk.


Az erkölcs, mely ma valóban kormányoz és uralkodik az emberen,
még mindig a régi: Szeresd barátodat és gyülöld ellenségedet! Ez
volt a pártoskodás erkölcse. Az ember kereste a magához hasonlót és
ezen az alapon elhatárolt körbe zárkózott. Esetleg a családot, a
népet, a nyelvet, a szint stb. kereste, vagy lelki értelemben fogta
fel a dolgot, kereste az egyforma vallási formákat és
gondolatsorokat, vallásokat alapított és hitelveket állított fel.
De mindez egynemüségek köréből kizárt minden mást. Végtelen sok
szakadék van az emberiségben és éppen az értékes és erős lelkek
pazarolnak el sok életerőt az egymás elleni küzdelemben.

Nincsen olyan erkölcsünk, mely utat nyitna az ember
megbéküléséhez és mégis semmire sincs annyira szükségünk, mint a
közösségre, mely nagy czélunk felé vezet, mely a lélekben van. Ha
mindazt a nagyszerü erőt, mely tényleg megvan az emberben, többé
nem egymás ellen, hanem egymásért használhatnók fel, akkor
fejlődésünk is gyorsabban menne végbe.

Ha visszatekintünk, már most is megállapíthatjuk, hogy mennél
magasabbak lettek a fejlődés formái, annál gyorsabban haladt előre
az alakulás. Mi lenne, ha a lélek rengeteg ereje érvényesülhetne és
kibontakozhatnék! Az emberiség számunkra a léleknek az anyagban
való megnyilvánulása. De ha közelebb akarunk jutni a nagy czélhoz,
akkor megbékülés legyen a jelszó.

A régi erkölcsnek, mely még ma is uralkodik, egy másik hibája a
jókra és rosszakra való osztályozás. Mindaddig, mig jó és rossz
embereket, dolgokat, cselekedeteket és ilyféléket ismerünk,
 mindaddig nagyon alantas állásponton
vagyunk. Hisz a lélek útjának legalsóbb lépcsője volt az, midőn a
jó és rossz ismeretes lett. Mi azonban a legmagasabb fokokat
akarjuk elérni. Akkor pedig a jót és a rosszat messze magunk mögött
kell hagyni.

Mindenütt, ahol a jó és a rossz uralkodik, melegágyra talál a
farizeus és a képmutató. Semmi sem akadályozza azonban annyira a
lelkek megbékülését, mint a jónak és rossznak lelki bilincsei. Ma
még egyetlenegy vallás sincs, mely a jó és rossz erkölcsiségén
felülemelkedett volna. Már ebből is következik, hogy a vallásoknak
el kell bukniok, ha az emberiség valóban el akarja érni nagy
czélját.

A vallásokat természetesen nem szabad sutba dobni. Erre a tömeg
egész bizonyossággal, az egyes ember pedig valószinüen még soká nem
elég érett. De a nagy alakulásnak fölibük kell nőnie és olyan
állapotot kell teremtenie, melyben egy dúsgazdagság messze maga
mögött hagy minden vallási dolgot. Ma nagyon nyomorultak vagyunk
vallás nélkül. Egykor majd nagyon kicsinynek látja magát az ember
vallásával és abban a jónak és rossznak szegényes erkölcsével,
szemben az újjal, a nagygyal, melynek alakulnia kell és mely ki fog
alakulni.

Az új erkölcs először is nem ismer jó és rossz embert. Ilyen a
valóságban nincs is. Csak ember van. Van továbbá nem kész ember a
valóságban és igazi ember a jövendőben, mely rajta van azon a
képen, mely mindnyájunknak szeme előtt lebeg.

Ha mindenáron különbséget akarunk tenni a  mai, még
nem kész emberek között, akkor különböztessünk meg alakulókat és
nyugvóponton állókat. Ez azonban nem jelent értékitéletet, hanem
csak megfigyelési értéket. Az az ember, aki ma nyugvóponton áll,
nem marad mindig ott és a keletkező embernek esetleg hamar kell
nyugvópontra kerülnie. Nagyon valószinü, hogy mindkét állapotra
szükségünk van és az is lehetséges, hogy teljesen nyugvó állapot
egyáltalában nincsen. Minden esetre képtelenek vagyunk bárki fölött
értékitéletet mondani. Egyikünk sincs készen.

Az új erkölcs fölötte áll minden pártnak. Nem ismer családot,
népet, nyelvet, szint, vallást, hitelvet, jót, rosszat. Csak embert
ismer.

Tudja, hogy az ember lélek, tehát a legmagasabb tökéletességű
lény csirájában és keletkezést hord magában; hogy van egyetlen,
mindent átölelő lélek, kinek mindenki egyaránt kedves, egy apai
sziv, mely minden különbség nélkül, minden időben, mindenki előtt
nyitva áll.

Ezek nem hittételek, melyeknek elismerését követelné vagy
feltételezné. Nem ismer semmiféle tant, tételt, gondolatszövedéket.
Ezek fejlődési formák, állapotok, melyekbe belenőttünk, fokok,
melyeken az új igazság, mint életerő lépett elénk s töltött el
minket.

Az új erkölcs nem valami tan más tanok mellett, hanem egészen
más valami, egy új világ, mely a régit, mint kovász hatja át és
semmit sem enged fenmaradni, ami fennáll, mert minden elkorhadva
összeomlik.

Az ember egyuttal uj lelki szemekkel néz, sugarakkal, melyek nem
tapadnak a test felszinéhez,  hanem egyszerüen
keresztülhatolnak rajta és a belsőt éppen úgy megvilágítják, mint a
külsőt. Tehát az emberben, mint emberben, először a lélek fenségét
látjuk meg. Az élet gyümölcsei vagyunk, csakhogy nem vagyunk
érettek. Még nem. De megérünk, isteni fenséggé leszünk. Az anyag
csak sík, melyen megjelenünk.

Aki ezt látja, azzal a tisztelettel kezeli a többieket, mely
méltó az isteni lélekhez. Ez a tisztelet az új erkölcs érzülete.
Nem tapad többé külsőségekhez, vagy a jóhoz és rosszhoz. Meghajol
az Isten fensége előtt, mely a lélekben megnyilvánulni
törekszik.

Ez nem valami meggondolás vagy bölcs tanítás, hanem az új
igazságtól való közvetetlen áthatottság, mely az alakulásnak egy új
fokán jut bensőnkbe. Nem is megszokás vagy a nevelés eredménye – oh
szent együgyüség, mely igaz embert akar tenyészteni és az emberré
válásról fecseg, sőt irányítani is akarja! – Ez óriási erő, mely
egyszerüen belép az emberiségbe, még pedig az egész emberiségbe,
miközben egyesek egyelőre organumoknak vannak kiszemelve. De nem
volnának azok, ha az erő nem lépett volna az összesség elé.

Ez az egyik: a tisztelet az ember fensége iránt, A másik az a
tudat, hogy egység vagyunk. Általában az egység megismerése jelöli
meg létünk keletkezési haladását. Hogy az anyag egy, az erő egy, az
élet egy és hogy mindez is egy, tudniillik lélek, mely mint anyag,
mint erő, mint élet mutatkozik és nyilatkozik meg, az korunkra
egyre erősebben nyomja rá bélyegét. Már pirkad az egység tana
mindenfelől a lelkek előtt. Lesz idő,  amikor nem
lesz tanítás, hanem az embernek tudatos élménye és felismert
állapota.

Mi emberek vagyunk csak igazán egység; hogy a vérnek vagy
származásnak egysége vagyunk-e, az nem fontos. Az a fontos, hogy a
léleknek és fejlődésnek egysége vagyunk. Ha azonban egység vagyunk,
akkor világos lesz, hogy a mi igazi előnyeink nem küzdenek
egymással, hanem szintén egységesek. Miért küzdünk egymással? Az
enyémért és tiedért, a becsülésért és rangért, gondolatokért és
véleményekért, formákért és külsőségekért, egyszóval csupa
ostobaságért, melyek a létnek anyagi felszinén vannak és
lényegünkhöz semmi közük sincs.

Ezek is mind olyan dolgok, melyeknek csak rövid, időleges
értékük van és ideiglenes értékükben felismerendők. Aki ezt látja,
az tudja is, hogy magas állandó előnyeink semmiféle ellentétben nem
állanak egymással, hanem ellenkezőleg csodálatosan kiegészítik
egymást egy valóban isteni egységességgé, amiből egy velejében más
viselkedés következik az emberrel és törekvéseivel szemben. Ez az
egészen új viselkedése az embereknek egymással szemben, és az új
erkölcs, mely hivatva van arra, hogy történetünkben hatalommá
legyen.

Természet és erkölcs.

E fejtegetések alapján magától értetődő, hogy mindaz, ami
természetes, egyszersmind erkölcsös is. Az új erkölcs éppen abban
áll, hogy az igazi természetet iktatja jogába. Ami erkölcstelen, az
természetellenes is és viszont. 

Uj viszonyunk az emberhez valódi természetének felismerésén
alapul. Az ember legmélyebb lényege iránt való tiszteleten
sarkallik, mert ez a lényeg mindenkiben értékes, még ha felszine az
ellenkezőt mutatja is.

Azonban éppen ezért kikerülhetetlen, hogy az ember ne
csalatkozzék másokban. A hit a minden emberben meglevő jóban,
nemesben, nagyban nem zárja ki, hogy ne legyen előttünk érthető a
nemtelen is, mely időről-időre gyakran uralkodik az emberen. Semmi
sem volna ártalmasabb, mintha feltétel nélkül mindenkihez érzelgős
kedveskedéssel és rajongással közelednénk, bizalommal eltelve.
Vannak emberek, akikhez való minden viszonyunk éppenséggel
végzetessé válhatik, mert az adott pillanatban a ragadozó állat
jegyében vannak. Ezektől természetesen nagyon kell óvakodnunk.

Ha tudom, hogy valaki mégis megcsal engem, mihelyt valamiféle
összeköttetésbe lépek vele, akkor egyszerüen megszakítom vele az
érintkezést és semmi körülmények között sem engedem őt magamhoz
közel. Sok ember számára a hallgatás az egyetlen nyelv, melyet
megért. Különösen a fecsegőt, ki csak ugy csöpög mindig az
erényességtől, téríti észre a hallgatás. Házunkat is el kell zárni
és őrizni kell, ha kint tolvajok és betörők járnak. Mind e
szükséges óvó intézkedések és rendszabályok mellett is hihetünk a
másokban lévő jóban. Az ember türelmesen várja ezt a jót.

Más embereknél vissza nem utasítható feladatunk, hogy
közbelépjünk és diadalra segítsük valódi természetüket. Ezek azok
az emberek, kikhez nyitva áll az út, hogy lelkükhöz férkőzhessünk.
Ide erőszakkal nem szabad betörnünk. 

A mások igazi természete iránt való tisztelet tart vissza attól,
hogy akaratuk ellenére is rájuk akaszkodjunk még akkor is, ha
véletlenül szülei vagy testvérei vagyunk is.

Az uj erkölcs mindenkor szolgálatra kész a mások természetéért,
sohasem érzékeny, hanem mindig a legjobbat keresi az emberben és
minden körülmények között diadalmaskodik. Tudja, hogy győznie kell.
De sohasem szorul rá, hogy másnak mutassa magát, mint a milyen. Ha
valaki még nincsen teljesen benne – ma senki sincs, akit teljesen
áthatott volna – semmiesetre sincs arra szüksége, hogy azt a
látszatot adja, mintha már benne volna. Ha valaki haragos, akkor
jobban közeledik az uj erkölcshöz, ha haragjának szabad folyást
enged, mintha képmutatóan elfojtja.

Senki sincs ráutalva, hogy másnak mutassa magát, mint amilyen,
mert az uj erkölcs bensőnkből fakad és semmiféle erőszakkal vagy
csellel nem lehet kivülről magunkra aggatni. Hogy másnak
mutatkozzék az ember, mint amilyen és amilyen lenni tud, arra csak
a vallásban van szüksége.

Ott szabad tere van a képmutatásnak, mert az ember a régi
erkölcs bilincseiben van, a jónak és rossznak farizeizmusában. De
nekünk arra már nincs szükségünk. Olyanok vagyunk, amilyenek
vagyunk és hiszünk a magunkban és az egész világban érvényre jutó
nagy keletkezésben.

Ha valaki visszaesik a természetellenes állapotba, éppen ez a
visszaesés és ennek következményei fogják legjobban előre hajtani.
Mihelyt már senkisem tartja szükségesnek, hogy mások előtt másnak
mutassa magát, mint ami, akkor  a világ, bár nem lesz valami
jámbor és szelid, nagy lépést tesz az igazi természet felé
előre.

A fejlődési menet már most ugy látszik, az, hogy az egyes ember
nem juthat előre az összesség nélkül. Mihelyt egyesek az igazi
természet hatáskörébe jutnak, az annak a jele, hogy az összesség
előre tör és ha viszont az összesség látszólag nyugvóponton
vesztegel, akkor az egyes ember sem juthat előre.

Ezért mindenkinek nagy érdeke, hogy az emberiségre jó háruljon.
Nincs jó az énre nézve, mely ne volna hozzáfüzve az összességhez,
mert minden lélek egy nagy közösséget alkot. Előnyeik és hátrányaik
minden körülmények között az összességre hárulnak. Tehát mindnyájan
mindnyájukért felelősek.

Ez egyszerü, természettudományi igazság és amilyen mértékben
lesz világossá, olyan mértékben növekszik meg az uj erkölcs, mely
végeredményében nem más, mint a természetnek megfelelő viszony az
emberhez. Azért semmiképpen sem erőszakolt és csürt-csavart, hanem
a lehető legegyszerübb, gyermeteg helyzet. Aki azonban nem érti meg
az emberi fejlődés természetrajzát, az az uj erkölcsöt sem
szokhatja meg. Kisérletei az arczfintor benyomását teszik és kissé
nevetségesen ütnek ki.

Az éppen a szép, a nagy, hogy a természetet sohasem lehet
utánozni, sem eltagadni, kitör az a lélek erejével, mely benne
működik és amely ő maga. Ha valaki természetellenesen él, akkor ez
mindenütt érvényesül, még a jámbor köpönyegforgatáson és
arczjátékon keresztül is. Ha azonban valaki valódi természetébe
belenő, akkor  minden csodálatos harmóniába kerül benne.
Sőt még hibáit is fény ragyogja be és nagyszerüség sugárzik ki
belőle, mely szétárad egész környezetére.

Minden a mi közreműködésünk nélkül, magától lesz következménye
valódi természetünkbe való belenövekedésünknek. Az új erkölcs
magától értetődő kifejezése az igazi természetnek, melyhez
fejlődünk. A mily mértékben közeledünk hozzá, olyan mértékben
töredezik meg és omlik szét minden gondolat- és formaalakulat, mely
a régi erkölcsben gyökeredzik. Mindazonáltal azt kell mondanunk:
Nem lényegben mások, csak fokozati, fejlődési különbözet van
köztük. Még a tökéletlenség jelében állnak, mint egész mai lényünk,
de minden előre megtett lépéssel egyre gyorsabban és gyorsabban
kell romba dőlniök.

Azért minden formát és gondolatszövedéket nyugodtan tovább
hordhatunk. Semmit sem kell félrevetni, mert a fejlődés maga
rombolja szét. Ha idő előtt tépnők szét, az csak éretlenséget
tanusítana és rögzítene meg.

Ez az ut azonban a lelkek valóságos megbéküléséhez vezet. Ha
mindenki tudja, hogy tisztelettel néznek rá, ha az uj erkölcs
álláspontján még hibáit és gyengéit is magától értetődő türelemmel,
reményteljesen viselik el, ha egy gondolata vagy álláspontja miatt
sem vetik meg, akkor az engesztelhetetlenség semmibe sem
kapaszkodhatik bele és jogába jut az igazi természet.

Hogy fejlődésünk olyan lassan megy végbe és annyiszor vesztegel,
ennek oka abban rejlik, hogy nem voltak olyan emberek, akikben az
igazság nyertes lett volna. Ahol vannak ilyenek, puszta
 létükkel a legszélesebb körben segítik
érvényesülni a természetet. Nincs szükség lármára, zajongásra és
közösségek alakítására. Ahol nincsenek, ott minden terjesztési
törekvés, irás, nyomtatás, népgyülés hiába való és üres
szalmacséplés. Ezzel nem jut előbbre a lelkek megbékülése, csak a
féltékenységet izgatja.

Hogy békülékenyen hassunk, nincs szükségünk hűhóra. Nincs
szükségünk sem pártra, sem vallásra, sem hitelvekre, sem más
emberekre. Egyetlenegy emberre van csak szükségünk: magunkra.
Emellett semmit sem kell tennünk, csak uj, őszinte állást kell
foglalnunk minden emberrel szemben, legelőször közvetetlen
környezetünkkel szemben.

Aki azzal kezdi, hogy szélesebb körökre akar hatást gyakorolni,
rossz uton jár. Befolyásunk nem a személyes, hanem a személytelen
élet körébe esik. A helyes hatások öntudatlanul és önkéntelenül
indulnak ki belőlünk és lelki egészségünk jelei.

Aki szükségét érzi annak, hogy az embereket összecsődítse, vagy
hogy valami többé-kevésbbé csodálatos dologra birja és valamiféle
lelki köpönyegbe bujtassa őket, annak rendszerint sejtelme sincs az
uj lelki életről.

A legfontosabb, aminek körülöttünk keletkeznie kell, a mások
gondolatszabadsága. Éppen bennünk kell rejlenie annak a
lehetőségnek, hogy mások egész hibás gondolatvilágukat elénkbe
rakhassák és ha ugy tetszik nekik, megint összecsomagolhassák, vagy
ott hagyják. Ez a mi uj «nem»-ünk. Igenünket pedig egyetlen
szabályba foglalhatjuk: Tiszteld és becsüld mindenki másban
 az embert és bánj vele végső czélod
közössége szerint.

Ez azonban nem törvény, hanem magától értetődő lét. Egyszerü
természetrajza az embernek, maga «az» igazság, többé nem pusztán
«egy» igazság.

Ha azonban természetrajz, akkor azzá kell válnia; hogy előbb-e
vagy utóbb, az egyre megy. Akkor egy olyan állapot, melybe többé
nem egyes kimagasló lelkek jutnak, hanem általában az egész emberi
nem.

Ez a különbség a természettudomány és a filozofia között. Ami
természettudományilag igaz, az mindig igaz marad; ami csak
filozofiailag igaz, az rendszerint megmásul.

A fejlődés igazságának bizonyítéka már régen megvan. A lehető
legmegbizhatóbb bizonyíték, a történelem bizonyítéka. A fejlődésnek
be kell következnie, mert megkezdődött és teljes folyásban van már
évezredek óta. Nem is lehet másképpen. Nem baj, hogy ezer meg ezer
emberi lélek borus szemmel tekint a jövőbe. A lélek fejlődése
mosolyog rövidlátásukon. De hagyja, hadd maradjanak bizvást ezen az
állásponton, mert a gondolatszabadság a legelső feltétel. De nem
enged sem évezredet, sem évet, még egy napot sem elmulni anélkül,
hogy alá ne ássa ezt a rémlátást.

De senki se csalatkozzék. A rém itt van, sőt nagyon sok rém. Aki
azonban benne van a fejlődésben, az ne nézze, mert kikezdi a nézőt,
hanem vigan és örömmel szegezze szemét a nagy lelki czélra és
örvendezzen a nagyszerü fejlődésnek. Akkor aztán a fejlődés
edényévé lesz, mely benne folyik át. 

Mikor az első eleven sejt támadt, megvolt e földön a csira, a
növény- és állatvilág, e véghetetlen élet számára. A rémlátók nem
mertek volna ekkor az állatvilágra gondolni. Nem csoda tehát, hogy
a léleknek ügyefogyott és nyomorék alakulási kisérleteiből nem
birnak tökéletességet kiolvasni. Mégis megjön, mert meg kell
jönnie.

Csodálatos felfedezést tesz még az ember az uj uton. Nemcsak,
hogy igazán megbékülnek a lelkek ezen az uton, hanem fenséges
sajátosságuk is felébred. Minden lélek egészen különös valami,
olyan lény, mely ma még gyakran nem mer kibujni a polczok és fiókok
egyféleségéből.

Minden vallás arra törekszik, hogy a lelkeket meghatározott
formák közé erőszakolja és egyéni vonásaikat elfojtsa. Mihelyt
azonban a gondolatszabadság és a mások léte és czélja iránt való
tisztelet lesz alapföltétellé, az ember kinő mind e formákból és és
mindenki azzá lesz, aminek lennie igazán kell: nagyszerü
egyéniséggé. Mind e lelkek összege egykor harmónia lesz, melyben
senki sem nélkülözhetetlen és senki sem azonos a másikkal, hanem
mindenki szükséges kiegészítője az egésznek. Az emberiség arra van
rendelve, hogy Isten megnyilatkozása legyen a husban, az anyagban.
Isten maga megfoghatatlan, de nagyságát megéljük az emberiség
történetében és alakulásában.

Jézus és az új erkölcs.

Valaki egyszer – persze háta mögött – így gúnyolta a szerzőt.
Honnan veszi ez az ember azt az irigylésreméltó bátorságot, hogy
ezekkel  az ócskaságokkal, mint az ő legujabb
bölcseségével hozakodik elő! Hiszen ez már mind megvan a
kereszténységben.

Kár, hogy nem mondta szemtől-szembe! Azt feleltem volna: A
történelemnek egyik legvégzetesebb tévedése, hogy Jézust
összeköttetésbe hozza a kereszténységgel. Krisztusnak a
kereszténységhez annyi köze van, mint Jézusnak a jezsuitákhoz. A
nevét adta oda, lényegét nem.

Mindaz, amit az uj erkölcs, mint természettudományos
szükségességet követel az embertől, mindenesetre benne van Jézus
történeti személyében. Nélküle nem is tudnánk róluk.

A mindenesetre szükszavu forrásokban sehol sem találjuk nyomát
annak, hogy Jézus valamikor is megkisérelte volna, hogy valami uj
nézetet vagy tant erőszakoljon az emberre. Környezetében olyan
gondolatszabadság uralkodott, amilyenben embernek még sohasem volt
része. Egy példátlanul materialisztikus kor ateizmusa és egy
megbokrosodott vakbuzgóság vallásos filisztersége, mindez
zavartalanul szétterpeszkedhetett előtte, de szét is bomlott egész
belső tarthatatlansága következtében. Éppen azért, mert
szétterpeszkedhetett. Ilyen dolgok éppen azért töredeznek szét,
mert a napvilágra jutottak, mint ahogy a szivós és látszólag
áthatolhatatlan agyagréteg is szétomlik a levegőn.

Az igazi és őszinte gondolatszabadság nem erősíti, hanem
szétrombolja, már puszta jelenlétével, a filozofiai és teológiai
ábrándképeket. Az igazság erejében való rendíthetlen hiten alapul,
melyet semmiféle gondolatkép meg nem téveszt, ha még oly erős és
mély gyökere volna  is. Mindezzel azt az erős bizalmat
állítja szembe: Mindez meg nem téveszthet engem a ti nagy lelki
czélotok felől, mely abban áll: legyetek és lesztek is tökéletesek,
miként a minden lelkek atyja – a ti mennyei atyátok tökéletes.

Az ember Jézus által oly mértékben jutott érvényre, mint még
senki más által. A koldus, a képmutató megint emberré lett általa,
a nő hozzájutott szentséges emberi jogához és még ha ringyóvá
aljasodott és lábbal tapostatott volna, még akkor is: Lélek vagy te
és a lélek tökéletességére vagy hivatva és kiszemelve öröktől
örökké. Jelened időleges és esetleges, talán valóban nagyon
tökéletlen. Fejlődésed nem áll nyugton, mégha ma látszólag mocsárba
süppedt is. Végső czélod miatt mellettem állhatsz és hitem erejével
ma magam mellé állítlak, mint ahogy magamat temelléd állítottam,
mikor az emberi fejlődésbe beléptem.

Azért Jézus környezetében nem is vitáztak. A lelkek
kiengesztelődtek abban a nagy békében, mely belőle áradt. Még az se
tévesszen meg senkit e nagy béke felől, hogy egyik-másik lélek
éppen ő rajta töltötte ki egész dühét. Hiszen a düh nyilvánvaló
vallomása az erőtlenségnek.

Ez volt az uj evangelium, amelyre a világ föllélegzett. Jézus
volt az igéret és a világ jövőjének megélése. A tükör, melyben
mindenki ott látta alakulási képét és ujjongva örülhetett neki. Az
ut ehhez megdöbbentően egyszerü volt, oly egyszerü, hogy maig
kevesen mertek rálépni: Nincs szükségetek formákra, sem vallásra;
magatok álljatok oda, ugy, amint vagytok és mondjátok: Jó atyám a
mennyben!

Ezt minden ember megérti. Egy ember sincs  a földön,
aki ne tudná, mit jelent ez a szó: atya. Az «atya» magasabb
életegység. A legműveletlenebbnek, a legifjabbnak is elég képzete
van erről. Ha valami hija van esetleg, azt bőven pótolja a
fejlődés.

Jézus tehát kortársainak, az utána következő nemzedéknek
rémületére a legegyháziatlanabb és legvallástalanabb ember volt,
aki valaha ezen a planétán élt. A templomról azt mondta: Ezt a
templomot tőlem lerombolhatjátok. Nálam minden gyökerestül megujul.
Többet nem igen beszélt vallásról. De nem dobta félre; nem, csak
teljessé tette. Hiszen a dolog nem is olyan nehéz. Kinőtt belőle,
messzire fölébe nőtt.

Nehéz megérteni, mért hivatkozott a kereszténység uj vallási
formáiban és sekély tanokért folyó végnélküli vitáiban Jézusra.
Különben hát melyik kereszténység? A keresztény vallások száma –
éppen ugy, mint a rossz lelkeké – légió. Mindezek a keresztény
felekezetek uj vallások, éppen ugy, mint azok, melyek néhány jézusi
gondolattal és tanítással vannak felcziczomázva, de ennek a
léleknek igazi lényegét nem fogták fel.

Innen van, hogy a tömegben megvan a hajlandóság, hogy
elforduljon a keresztény vallásoktól, mert nem akarja, hogy
gondolatokkal és tanításokkal félrevezessék. Valójában Jézus-éhség
ez, mely tudatosan vagy meg nem értve elüzi az embereket a
kereszténységtől és egyéb vallásoktól.

A Jézus-éhség azonban éhség az igazi emberre, uj erkölcsére és
nagy czéljaira. Jézus ezer meg ezer évvel megelőzte a fejlődést.
Másként  nem is lehet előre jutni, csak ugy, hogy
az igazi fénynek sugarai egyes gyujtópontokon futnak össze, hogy
láthatókká váljanak. Jézus az egész emberiség gyujtópontja volt,
azért az embernek valódi haladása és minden természetes fejlődés,
talán nem keresztény módon, de Jézusnak megfelelően fog
végbemenni.

Azért maradt erkölcse mindig uj, habár gondolatai már
évezredekkel ezelőtt, sőt már Jézus, már Mózes előtt is ki voltak
fejezve. Hiszen nem gondolatok között mozog, hanem csak a
történelemben és a cselekvésben.

Jézus gondolatai régiek. De hogy működése és lénye az
emberiségben tért nyer, ez valami végtelen boldogító ujság. Ennek
meg kell történni és meg is fog történni, azért a lelkek minden
megbékülése, minden rejtélynek megoldása benne van. Ő azonban az
ember fia. Az emberiség lelki jövője az ő igazságának
megvalósulása.








A SZABADSÁG KÉRDÉSE AZ EMBERISÉGBEN.







A társadalmi nehézségek.

A vallási bajok, melyekre fejlődésünknek az igazi lelki lényhez
vezető utján akadtunk, nagyok ugyan, de nem legyőzhetetlenek. Van
egy megbékülés, mely minden vallási ellentétet kiegyenlít. Ott
tanyázik az ember énjében, valósága meg abban van, hogy mindenki
másban tiszteljük és becsüljük az embert és ugy bánunk vele, mint
aki belsőleg egyenrangu velünk.

Még nagyon messze vagyunk attól, hogy ez az igazság
diadalmaskodjék az emberek között, de mégis már kezdjük megérteni,
és sohasem szabad megriadnunk az időleges «soká»-tól. Idő
végtelenül sok van, de nincsen sem hosszu, sem rövid idő, ha az
isteni gondolatot természetrajzilag kell keresztülvinni. A fődolog,
hogy ezt az igazságot elérjük és minden bizonynyal el fogjuk érni,
ha egyáltalában megvan ez az igazság. Hogy kezdjük megérteni, az
megvalósulásának kezdete bennünk.

Minden isteni és természetrajzi dolog ugy van berendezve, hogy
csak a tények és a fejlődés nyelvén, tehát egy óriási szemléltető
oktatás utján lesz érthetővé. Amint világossá lesz, abban a
pillanatban felszabadul az emberiségben az erő, mely nem nyugszik
addig, mig a czélt el nem érjük. 

Az irányok, melyekben az ember ereje működik, változnak, idővel
megbénul a buzgóság, de nyugvás sohasem áll be.

Mennél homályosabb a czél, annál változatosabbak a kisérletek,
melyek el akarják érni és mivel mindegyikben megvan a hajlam, hogy
magát tartsa jogosultnak, könnyen támadnak ellentétek. Találkoztunk
velük a vallás területén és láttuk, hogy minden vallás kisérlet,
mely az emberiség lelki czéljaihoz akar közelebb jutni, de, sajnos,
kivétel nélkül tökéletlen kisérlet valamennyi.

De nem a vallási nehézség az igazi nehézség. Egészen más
rejtélyek mozgatják korunkat, nem a vallásiak. Bajaink lényegükben
társadalmi természetüek.

Még a fajok és nemzetek ellentétei is elhalványulnak a
társadalmi rétegek ellentétei mellett. Mintha ma minden embert
hirtelen lázongás kapott volna el, mely minden eddigi társadalmi
rendet és felfogást romba akar dönteni.

Aki azonban erősen szegezi szemét a fejlődésre, az az életnek
egy mozdulatától sem retten meg, bármilyen legyen is. Minden mozgás
életről tesz tanuságot. Csak a mozdulatlanság elrettentő.

Sőt semmi sem örvendetesebb, mint ha az emberek előtt világossá
lesz, hogy a vallás a maga ellentéteivel még korántsem meríti ki a
szükségletet és törekvést, hogy előbbre jussunk. A mozgás sokkal
szélesebb körü, mint ahogy a vallások sejtik. Minden állást, minden
kort és nemet, sőt minden egyest megragad, még az élet
legjelentéktelenebb kicsiségeit is.

A vallás alól több-kevesebb szerencsével az emberiség
 nagy tömegei vonták ki már magukat. A
társadalmi mozzanatokat senki sem kerüli ki. Hullámai belecsapnak
minden egyes ember életébe. Hogy megkezdte mozgását, azt nagy
eredménynek kell tartanunk.

Ez semmi esetre sem jelenti azt, hogy a haladásnak mindenki
tetszését el kell nyernie. Éppen azért, mert kicsiből és
tökéletlenből ered, a legtöbb ember aligha ismeri el haladásnak. És
ha el is ismeri, nem mindig telik benne kedve.

Sok kényelmet rombol szét, ledönti a fennálló viszonyokat és az
általános felbomlásnak és megrendülésnek benyomását teszi. Nem
látszik a régi kapcsolatok folytatásának, hanem fölforgató,
veszedelmes és romboló rohanásnak. Ezért rémülnek meg sokan. Pedig
csak látszik ilyennek.

Korunkban két nagy ellentét követeli fenyegetőleg a társadalom
ujjászervezését. Ezekkel a szavakkal jelölhetjük meg: megkötöttség
és szabadság. Az ember lelki lénynek érzi magát, tehát nincs inyére
a megkötöttség. Mert a lélek lényegéhez hozzátartozik a
szabadság.

A szabadságra való törekvés ma oly erővel ébredt fel, hogy
minden más csekélységnek látszik mellette. Jelszóvá lett tehát: A
vallás magánügy. Aki ezt a szót szállóigévé tette, aligha fogta fel
értelmét teljes mélységében.

Eddigelé a vallás követelte magának az első helyet, mert azt
állította, hogy ő az emberiség legfontosabb ügye. Ez tévedés. Nem
az emberiség ügye. Ami jó benne, az az egyes emberek belső életére
tartozik, ám adják meg neki ők azokat a külső következtetéseket,
amiket helyeseknek tartanak. 

Az emberiség főfontosságu ügyei a társadalmi rétegek sorsa és
életkörülményei, a lélekben való előrehaladás minden viszonylatban
és nem csoda, hogy korunkban mindenünnen felhangzik a kiáltás:
szabadság vagy megkötöttség. Nyilvánvaló, hogy az éhség a
szabadságra felébredt és ez jó. Nem is nyugszik addig, mig ki nem
elégül.

Kétségtelen, hogy az emberiség tökéletességben való jövője a
létnek csak egy formáját ölti fel: a teljes szabadságot minden
ember részére. Hogy kell megvalósítani a czélt, azt majd a jövő
mondja meg, de hogy megvalósul, az bizonyos. Az ember
tökéletességét el sem képzelhetjük másként.

Az emberiség álma.

A szabadság régi ábrándja az emberiségnek. Először a Tigris
partján álmodták meg és aki megálmodta, az előtt oly rettenetesnek
tetszett, hogy másnap reggel egy szót sem mert szólni róla.

Összehivta tehát jövendőmondóit és varázslóit, hogy velük
mondassa el és hitelesíttesse a szörnyüséget, mit nem akart
felséges nyelvére venni. Egyetlenegy alattvalója volt csak képes és
elég bátor arra, hogy leleplezze előtte a nagy igazságot. Oly
kiméletesen tette ezt meg, hogy még nagyon sokáig nem értették meg
szavainak mélységes értelmét. Maga a király is aligha fogta fel
azon a napon a jóslat teljes jelentőségét.

Egyike volt a legnagyobb uralkodóknak, kik valaha a trónon
ültek, hős a háboruban és járatos a béke művészetében. Nehéz
megmondani, hogy mint hadvezér, vagy mint építő volt-e nagyobb.
 Az építőművészetben mindenesetre
nagyobbat alkotott.

Ilyenekre van szüksége az emberiségnek, ha boldogulni akar.
Ilyen uralkodó nélkül nem megy a dolog. Ez volt az ő erős
meggyőződése. Ha mindig lesz ilyen ember, mint ő, akkor előbbre jut
a világ; ha nem, akkor minden tönkre megy.

Vajjon oly fényes lesz a folytatás, mint ő alatta? Ez a kérdés
izgatta őt népe és népének jövendője szempontjából. Büszke volt
alkotásaira és sikereire, de azt is akarta, hogy ez a fény
megmaradjon.

Ilyen gondolatok közben elaludt és akkor álmodta azt a
rettenetes álmot, hogy az idő hovatovább az uralomnak
rosszabbodását hozza magával és hogy az emberiség utja éppen nem
az, amit ő gondolt és amire törekedett. Amit legszilárdabb
meggyőződésével alkotott, azt a fejlődés mind halomra döntötte. Az
fáj legjobban az embernek, ha látnia kell, hogy minden egészen
mássá lesz, mint amit ő jónak tartott, vagy amire törekedett. Ez
mindenkivel megesik, aki nem érti meg a fejlődés lelkét.

Pedig nagyon egyszerü. Nabukadonozor a szabadságról álmodott.
Mennél jobban nő a szabadság, annál kisebb lesz a királyság.
Nabukadonozor alatt senki más számára nem volt szabadság, csak az ő
számára. Még csak az kellett volna, hogy egy halandó az övéhez
mérje felemelt fejét. Szétmorzsolta volna őt pusztán e gondolatért.
Azért volt ő koronás feje minden királyoknak. Ily korlátlanul soha
többé nem uralkodott senki.

De már ő utána megsápadt az uralom fénye, már csak ezüstnek
látszott. A perzsa nemesség  tudniillik ráeszmélt arra, hogy benne
is van valamelyes emberi méltóság, mely nagyon jól megfér az
uralkodónak magányos fensége mellett. Követelt tehát bizonyos
osztályképviseletet és részesedést az uralomban és szabadnak érezte
magát az uralkodó mellett. Tehát a kormányzás korlátoltabb és
nehezebb lett, mert voltak emberek, kik megizlelték a
szabadságot.

És ez éppen sajátsága a szabadságnak. Aki egyszer megizlelte, az
mindig megkivánja. Igazában meg sem lehet magyarázni a szabadságot,
mint ahogy semmit sem magyarázhatunk, amiben a világon érték és erő
van. De mihelyt az ember megéli, megragadja őt a szabadság és többé
el sem ereszti.

Ennek következtében egyre alább szállott a királyi uralom
nagyszerüsége és végtére is már nem volt sem arany, sem ezüst,
hanem silány agyag. Az emberiségnek egyre több rétege fedezte fel
emberi méltóságát és követelte a szabadságot.

Korunkban a szabadságmozgalom az egész emberiséget megragadta. A
munkás a legutóbbi évszázadban felfedezte emberi méltóságát és
szabad akar lenni. Már a nő is teljes szabadságot követel magának,
korlátlant. Nem akar az az édes madárka lenni, kit aranyos
kalitkában tartanak, hanem szabad, a maga teljes értékében értékelt
ember. Hiszen vannak még felcziczomázott babuskák, kiket a férfi
tart magának. A természetben sehol sem találunk durva átmeneteket.
Ezek is hamar lehetetlenné válnak a komoly nők körében. A nő is
szabad akar lenni – legyen is.

Természetes ilyen körülmények között egyre  terhesebbé
lett az uralkodás és kevésbbé irigylésre méltó az uralkodók
helyzete. Aki ma uralkodni akar, az számtalan alattvalójának
felelős cselekedeteiért és mulasztásaiért s e felelősség alól fel
nem oldja őt semmiféle felségsértési paragrafus.

Nem csoda, hogy ilyen körülmények között összeomlott
Nabukadonozor szeme előtt az uralkodási história. Végtére is, ami
ily gyenge agyaglábakon áll, az nem is állhat fenn.

És emellett megtörtént az a csoda, hogy az emberiség nem ment
tönkre. Az a régi király becsületes meggyőződéssel hitte, ha a
népek, a tömegek nem éreznek nyakukon egy erős kezet, nem állhatnak
fenn. Ma is még sokan hiszik ezt. Az egész emberi történetet ez a
hit kormányozza.

Mindenki, aki valami tekintetben fölébe van helyezve másoknak,
aggódva törekszik arra, hogy alattvalóitól a szabadságot amennyire
lehet elvonja vagy legalább is teljes erővel korlátozza. Károsnak
tartja és azt hiszi, hogy a teljes, korlátlan szabadságban tönkre
megy az ember. Apai uralomnak hivják ezt a jóakaró
hatalmaskodást.

De ime! Jött az emberiségre valami egészen uj dolog és fölébe
nőtt királyságoknak, birodalmaknak, fölébe minden erőszaknak s
kihevert minden bukást, ugy, hogy az ember már nem is gondolt a
régire. Nem a régi világnak megjavulása, hanem valami egészen
vadonatúj dolog, egy uj világ váltotta fel növekedésében a
régit.

Ez az emberiség álma, melyet az a régi király megálmodott, a
szabadság álma. És mióta ezt megálmodta, harmadfélezer év folyt le
és ha visszatekintünk erre az időre, azt kell mondanunk:
 Az álom ugyan nem vált valóra, de
közelebb jutott a megvalósuláshoz.

Sok szabadság támadt az emberek között. És tárgya már az
általános elmélkedésnek és leplezetlen törekvéseknek. Még korántsem
értük el, de mivel már sok embert ragadott meg és nem ereszti őket,
a maga teljességében meg fog valósulni. Nyilvánvaló, hogy a
szabadság lényeges alkotóeleme a fejlődésnek. Tehát nem mehet
veszendőbe, hanem egyre dicsőségesebben kell kibontakoznia.

A gondolat, mint a szabadság hordozója.

A szabadság sokkal több, mint az emberiség álma. Okvetetlenül
szükséges gyarapodó fejlődéséhez. Már a gondolatszabadságon, a
nehezen kivivotton is látjuk, milyen fontos maga a szabadság.
Láttuk, hogy a lelki irányok megbékülésének egyedüli, valódi
alapja.

Hogy milyen fontos a szabadság, arról nem is kell beszélni. Nem
arról van szó, hogy megállapítsuk, vajjon vér és származás szerint
egység-e az emberiség, hanem arról, hogy lélekben való egységét
szem előtt tartsuk és mindenkinek megadjuk a lelki szabadságnak azt
a mennyiségét, amely mellett szabadon és önállóan kibontakozhatik.
Semmi esetre sem kellene engedni azt, hogy bárki is kárt szenvedjen
társadalmunkban gondolkodása miatt.

Természetesen ehhez az is hozzátartozik, hogy senki se
törekedjék arra, hogy gondolatait másokra ráerőszakolja és azok
szabad önmeghatározását megkösse. Nagy erre a kisértés. Mert
számtalan  lélek van, ki nagyon szereti, ha
valamiféle gondolatalakulatba öltöztetik. A tömeg mindig hajlandó
tudomásul venni azt, «hogyan kell gondolkodni», a műveltek meg
készek a legujabb és legszebb nézetmennyiséget ellenállás nélkül
elfogadni.

Hogy az erősebb lelkekre nézve nehéz kisértés, hogy mint
felettes lelki hatalmak lépjenek fel és uralkodjanak a védtelen
tömegen, az magától értetődik. Ennek a kisértésnek a vallások
kivétel nélkül alá vannak vetve és a lelkiekben olyan hatalmi
körökké lettek, melyekben a szabadság alig mozdulhatott meg. Ha
valóban az emberiség jóltevői lettek volna, felhasználták volna
előnyös helyzetüket arra, hogy a hatalmi körükbe eső embereket
gondolkodó, önálló emberekké neveljék. De éppen a gondolkodástól
rettegnek mindnyájan.

Ebből is láthatjuk, hogy a keresztény vallásalakulatoknak semmi
közük sincs Jézushoz. Mert ő egészen más volt. Ő gondolkodni
tanított.

Különös, hogy Jézus sohasem mondott ki meghatározott tanokat.
Mily szivesen fogadták volna el ezeket az emberek! Ha katekizmust,
vagy ilyesvalamit irt volna, micsoda műve volna ez az emberiségnek!
Megaranyozták és imádták volna kéziratát, ha birtokukban lett
volna. És birtokukban is lett volna. Egy Rómában, egy
Konstantinápolyban, egy Moszkvában és mindegyik az egyedül valódi
lett volna. Ismerjük ezt. De hát nem hagyott hátra ilyesfélét.

Mikor a törvény elé hurczolták, először tanai felől kérdezték ki
a teológusok. Előzőleg mindig leskelődő kérdezőket fogadtak, hogy
hálóba kerítsék.  De hiába! Nem voltak tanai. Ha valami
meghatározott gondolatsort fejtett volna ki, egyedül ezért
akasztottak volna pört a nyakába a korabeli teológusok. De neki nem
volt. Minden keresztény vallásnak van szilárd tana, melyet hivőikre
ráerőszakolnak, Krisztusnak magának azonban nem volt.

És mégis hatalmasan tanított. Elmélkedésre birta az embereket.
Nem a művelteket. Hiszen azok nem gondolkodnak. Annyi tudásanyagot
gyürtek bele fejükbe, hogy a legtöbben gondolkodni is
elfelejtettek. Jézus először a műveletlen tömegeket tanította meg
gondolkodni, nagyon egyszerü, czélravezető módon. Történeteket
beszélt el nekik az ő életükből, mindennapi eseményeket és
helyzeteket. Aztán hozzátette: Éppen így van az a mennyországban
is. És ezzel gondolatot váltott ki. Azt kérdezgették magukban: Hát
a mennyország olyan mint a mi mindennapiságunk? És senki sem kapott
rá kész feleletet, hanem a kérdés ott maradt gondolkodásában és
leste a feleletet. A mindennapiság egyuttal beletolódott a szokás
fásultságából a gondolkodásba. Igy hát Jézus nem
gondolatalakulatokat tanított, hanem gondolkodást. A gondolkodás
pedig ut az élethez és szabadsághoz.

Jézus még ahol határozott utmutatásokat adott, ott is
kényszerítette az embereket gondolkodni. A hegyi beszéd nemcsak uj
erkölcstan, de mindenkitől, aki belemélyed, elmélkedést követel.
Innen van, hogy minden lehetséges és lehetetlen próféta hivatva
érzi magát, hogy éppen a hegyi beszédre vonatkozólag nagyképü
tudálékossággal álljon elő. Fel szeretnék menteni az embereket
 a gondolkodás alól. Nem sejtik, mily
kegyetlenül gunyolják ki önmagukat. Hogy segítségükre sietnek a
Jézus gondolatainak, ezzel azt bizonyítják, hogy éppen a fődologban
értették őt félre.

Még most is azt követeli, hogy minden egyes ember elmélkedjék.
Senki sem élhet s lehet szabaddá más helyett, tehát senki sem
veheti el mástól a saját gondolkodást. Van például Jézusnak egy
parancsolata: Ha valaki megüti jobb orczádat, nyujtsd neki a balt.
Ezt gondolat nélkül betű szerint nem lehet követni. Először is ezt
maga Jézus sem tette meg, hanem nagyon komolyan felelősségre vonta
azt, aki őt megverette. Tehát csak különleges körülmények között
érvényes e parancs. De, hogy melyek ezek a körülmények, azt
mindenkinek magának kell megállapítani. Ezt általánosságban nem
lehet megszabni. Tehát kénytelen mindenki gondolkodni és magáért
helyt állni.

Ezért nem parancsolta meg Jézus soha tanítványainak, hogy
meghatározott tanokat vigyenek be a világba. Nem tanokat, hanem
erőt. Gyógyítsátok meg a világ betegeit. Hirdessétek az Isten
jóságát minden embereknek. Erre majd felfigyelnek az emberek,
megtanulnak gondolkodni és kérdezősködni, hogy maguk lábán, az
Atyának közvetetlenségében járjanak utjukon.

Egyáltalában az egyetlen ut, mely az emberekhez visz: hogy jót
hozzunk nekik. A tanokat meg sem értik. Az ember csak a
tapasztalati tényeket érti meg és ha valaki mégis tanítani akarja
őt, csak arra készteti, hogy gondolat nélkül, értetlen dolgokat
mondjon utána. Még a legszebb tanok sem használnak a tömegnek.


De ha jót hozunk elébe, ingyen és szerető őszinteséggel, azt
megérti. Azért értették meg Jézust, mindenki megértette.
Egyetlenegy tant sem adott, de adott életet, erőt, az Atyának
közvetetlenségét. Hogy mindenki számára, kivétel nélkül, ut nyilt
egy szivhez, mely örökké szeret s teszi ezt minden közbenjárás és
vallásos körülményesség nélkül, a lélek szabad önállóságával, – ez
volt az ő sajátossága.

A viták a tanok felett csak akkor törtek ki, mikor az igazság
lelke elmenekült, mikor Krisztus elment s helyébe a kereszténység
lépett. Mert az igazság nem tan, amelyhez szabhatjuk magunkat,
hanem az élet összege.

Ezzel pedig eljutottunk a szabadság lényegéhez. A szabadság sem
gondolat. A gondolkodással támad, de az életnek egy formája, egy
állapot, amelybe az ember belenő s amelyből hosszu időre soha többé
ki nem eshetik.

Az megtörténhetik, hogy egy nehezen kivivott szabadság valami
módon egy időre megint elvész. A történelem számtalan példát ad rá.
De sohasem vész el véglegesen. Az uj szolgaságban erő gyülemlik
meg, mig annyira fel nem szaporodik, hogy minden bilincset
széttör.

Azért a krisztusi szabadság sohasem megy veszendőbe az ember
számára, ha még annyi keresztény vallás akarja is megkötözni.
Kitör, mint a folyó, mely elé gátat vetnek; és nem is lehet gátat
vetni eléje. Ugy látszik, közel van az az idő, mikor megint előlép
és ledönt minden korlátot. 

A szabadság lényege.

Sokat beszéltek és vitatkoztak a világon a szabadság lényegéről.
Végtére mindenki meg fog egyezni abban, hogy a szabadság lényege
szerint az ember szabad elhatározó képessége, «szabadakaratuság».
Az embernek, mint léleknek olyannak kell lennie, hogy törvényét
önmagában hordja s nem kell azt kivülről kapnia. Hű maga iránt,
független kifelé, ez a szabadság igenje és nemje.

Alapjában a szabadságnak tiszta természettudományi jelenségnek
kell lennie, mely a keletkezés magasabb fokain következetes
szükségszerüséggel lép fel, mint ahogy a létnek alacsonyabb fokain
az élet lépett a megjelenés valóságába.

Ezért tehát éppen ugy nem lehet megmagyarázni a szabadság
lényegét, mint az élet lényegét. De megjelenésének formáját le
lehet irni. Uj formája az életnek, mely a létnek csak magasabb
fokain ébredhet fel, ott azonban okvetetlenül felébred. Tehát semmi
rendszabály vagy akadály nem használ a természeti erővel, a
szabadsággal szemben. Ha az ember igazán a lélek felé halad előre,
támadnia kell a szabadság egy állapotának, mert enélkül a létnek
csak alacsonyabb formája lehetséges.

A szabadság, mint önrendelkezés és önkéntesség a legnagyobb
mozgási képességet feltételezi. A legnagyobb mozgási képesség
azonban a lélek nyilvánulása. Ez egy tisztán természettudományi
megfigyelésből következik.

A szilárd anyag mozdulatlan és csak olyan változásoknak van
alávetve, melyeknek oka kivülről  jön. Amint az anyag
cseppfolyóssá lesz, már mozgási képességet nyer, folyékonyságának
foka szerint. A cseppfolyós anyag már bölcsője az életnek, ennek a
mozgó és mozgást teremtő állapotnak. Ha pedig az anyag még finomabb
formát vesz fel és gázzá lesz, növekszik mozgékonysága, mert minden
gáz arra törekszik, hogy az egész elérhető tért betöltse. De ha még
megmérhetetlenebbül finomabbá lesz és esetleg, mint lélek vagy
szellem lép fel, akkor mozgási képességének is fokozódnia kell. A
szellem mozgási képességét nevezzük szabadságnak.

Bizonyára nincs meg az anyag és szellem kettőssége, mint
lényegében elütő alkotórészei a létnek, hanem az anyagi világ csak
megjelenési formája a szellemnek. Az anyagot a szellem sűrített
állapotának foghatjuk fel. Sűrűségének foka szerint csökken mozgási
képessége.

Tehát az élettel még, magában véve, nem jár együtt a szabadság.
Első kezdetei még anyagilag tulontul megkötöttek. Az életnek, a
psychenek magasabb lelki fokain sincs még teljes szabadság.
Önkényes helyváltoztatás van, másban azonban megkötik hatalmas
természeti kényszerek, melyek minden szabadságtörekvéssel szemben
megkövetelik jogukat.

De ott, ahol felébred a szellem, gyarapszik a mozgási képesség
és lázadás támad minden uralkodó hatalommal szemben, legyen az
belső kényszer vagy külső erőszak. A pusztán psychikus embereknek
tehát még sejtelmük sem volt a szabadságról. Az első fogalmak erről
a gondolatoknak, a szellemnek ébredésekor alakultak bennük.

Hosszu ut volt ez, fáradságos és sokszor vereséggel  járó
harcz, melyen az emberiség haladt. Még korántsem vivta meg ezt a
harczot, tehát a szabadságot sem küzdötte ki, de megnyeri a
győzelmet és a valódi, igazi szabadság a tiszta szellemnek éltető
levegője, lesz győzelmi bére. Megéri, hogy évezredeken át
verejtékesen küzdjön érte az ember.

Mindenütt hát, ahol szabadság támad, ha még oly csekély is, ez
annak a jele, hogy a szelleméletben valami haladás van. A fejlődés
mértéke szerint természetesen sok foka van szellemi mozgási
képességnek. A szabadság azonban nem magában vett, hanem a czélnak
megfelelő mozgási képesség. Az előre való fejlődés egy állapota az
életnek, az ember igazi létének pályáján.

Mennél kevésbbé szabad és mozgó az emberiség, annál távolabbra
van czéljától. Mennél közelebb jut czéljához, annál nagyobb a
mozgási képessége, szabadsága, tökéletessége.

Azon nem kell csodálkozni, hogy ennek az előre való mozgásnak
évezredekre van szüksége, hogy világosan felismerhető haladást
mutasson; hogy az emberek szabadsága először kietlen álma volt egy,
a maga korát messzire megelőző nagy szellemnek és csak nagyon
lassan-lassan virradt fel a tömegek előtt és még akkor is hosszu
időre van szüksége, hogy valósággá legyen.

Az már emberi sajátság, hogy történetünkről csak nagyon keveset
tudunk. A multat történetileg megitélni csak érettebb éveinkben
vagyunk képesek. A magunk élményeiből kell megszereznünk az alapot
az összehasonlításra. Csak élményeinkből ismerhetünk meg valamit,
ami volt vagy ami lesz. 

Tehát történeti tudatunk ifju éveinkben, amikor történetre
akartak minket tanítani, nem volt más, mint csatáknak és a királyok
neveinek puszta felsorolása, meg nagyon sivár évszámok. A
küzdelemnek igazi belső kapcsolatát meg sem birtuk érteni, mert
politikai tekintetben túlon-túl éretlenek voltunk. Mestereink nem
is voltak azon, hogy megérjük. Tanuló koromban a XIX. század
elvileg volt kizárva a történeti tanításból. Miért? Mert ebben a
században fejlődött a szabadság a népek széles rétegeiben.

Ha az ember maga is viaskodott a szabadságért, csak akkor ért
meg valamit az előbbi nemzedékek keletkezéséről. Azt tehát a
történeti tanítás nem közölheti a tanulókkal, csak a saját,
érettebb élettapasztalat, mely a multat nem a tanító, hanem az élet
szemével nézi. Azért csak nagy későn és hiányosan látunk valamit a
nagy király álmának beteljesedéséből.

Valamit azonban mégis látunk, amit az elmult idők nem láttak. És
ez elég jelentős. Látjuk, hogyan ragadta meg száz év óta a
szabadság gondolata a nagy tömegeket. Ennek következtében előbb nem
is sejtett mozgási képességre tettek szert a tömegek és oly
fékezhetetlen szabadságtörekvés fogta el őket, hogy sokan
visszarettentek tőle.

Igazán olyan félelmes? Látszólag talán, sok nyilvánulásában
bizonyára, de egyetlen orvossága: Nem szabad megállni, hanem tovább
kell haladni a szabadság utján. Akkor aztán minden a czélnak
megfelelően alakul.

Hiszen a fejlődés sem áll meg. Gyakran megy keresztül, még pedig
manapság is, nehéz átmeneti  időkön. De az ilyen
időkre is szükség van. Velejárnak a küzdelemmel, mely nélkül nagyot
kivivni lehetetlen. Csüggedésre csak akkor volna ok, ha nyugvó
ponton látnók magunkat. Hiszen vannak mindig állapotok és emberek,
akik mellett érintetlenül halad el a fejlődés, mert nem alkalmasak
rá. De ahol kemény a harcz és ahol valami nehézség küzködik,
biztosak lehetünk abban, hogy ott hatalmasan munkálkodik a
fejlődés. Itt benne van az ember az élet árjában. Itt már nem
szabad megrettennünk. Az, ami napjainkban egyre hatalmasabban akar
és fog is keresztültörni, az nem csekélyebb valami, mint a mi
lélekben való igazságunk, az emberiség szabadsága.

A szabadság rejtélye.

A szabadság mozgási képesség, az életnek magasabb formája. Éppen
ezért minden ember számára szinte leküzdhetetlen akadályok tolulnak
megvalósulása elé. Az olyan nagy kincset, milyen a szabadság,
bizonyára régen törekedett volna elérni az ember, ha meg lett volna
a lehetősége. A tömegek nem is mertek törekedni a szabadságra, az
uralkodó természetüek pedig minden uton-módon gondoskodtak arról,
hogy ilyen gondolatok gyökeret ne verhessenek.

A nehézség tudniillik a következő: Az egyes ember mozgási
képességének nem szabad akadályoznia a másét. Ha mindenkinek teljes
mozgási képessége van, ki oltalmazza a gyengébb természeteket az
erősebbek ellen, ki száll síkra azok jogaiért, akiket éppen a mások
mozgási képessége korlátoz? 

Éppen azért, mert az emberiség még nem érte el tökéletességét –
és még nagyon sokáig nem éri el – ki nem kerülhető egy kisérletnél
sem, mely a szabadságot meg akarja valósítani, hogy sokan
kiméletlenül meg ne rövidüljenek jogaikban és előnyeikben.
Mindaddig, mig az emberiségben puszta gondolatalakulatokról volt
szó, csak vallási nehézség állt elő. De a szabadságban valódi
életviszonyokról van szó. Itt tehát társadalmi bajok támadnak.

Nagyon jellemző, hogy a vallásháboruk és hitviták korára immáron
a mélyenjáró gazdasági és társadalmi kérdések kora következett.
Azért a jogosultságért, hogy az urvacsorát két szin alatt lehessen
kiszolgáltatni, bajosan indítanának ma háborut. Ma a munkaadók és
munkások jogának, a világpiaczon folyó versenynek kérdései és több
ilyen probléma foglalkoztat bennünket. Mindezek a kérdések szoros
kapcsolatban vannak minden ember szabadságának megvalósulásával és
nagyon könnyü belátni, hogy még csak kezdetén vagyunk e kérdések
megoldásának és hogy még nagy harcz fog folyni ezért az emberek
között.

De általánosságban majd azt kell mondani: Bármilyen nehéz legyen
is a megoldás, teljes mozgási képesség illeti meg az embert minden
különbség nélkül. Ha teljes gondolatszabadságot adtunk minden egyes
embernek és láttuk, hogy csak igy lehet elérni a lelkek egységét és
békéjét, akkor társadalmi tekintetben is le kell vonnunk a
következtetést és meg kell adnunk mindenkinek a szabad
önrendelkezés és önálló mozgás jogát, hogy minden idegen erőszakkal
szemben teljesen szabadnak és biztonságban érezze magát, akár
szegény,  akár gazdag, akár magasan, akár
alacsonyan áll is. Legyen meg a szabadsága, hogy minden körülmények
között ő saját maga lehessen.

De állapotaink csak akkor lesznek tökéletesek, ha az ilyen
szabadság érvényesítése által sem az egyes, sem az összesség nem
szenved kárt, vagy nem részesül megszorításban. Nabukodonozor
idejében csak egynek volt igazi szabadsága, a többi mind
mozdulatlan tömeg volt. Volt tehát egy arany fő. Nekünk azonban
aranykorszakra van szükségünk.

Ez sokkal nehezebb, mint amilyennek az első pillantásra látszik.
Kicsoda szabad közülünk? Ha valakinek meghatározott hivatása van,
többé-kevésbbé függ előljárójától. Az előljárók nem mindig
tehetséges és jóakaró emberek, hanem olykor törtetők és hiu
üresfejüek.

Ha pedig az ember kivonja magát előljáróinak hatása alól és
szabad, független helyzetet küzd ki magának, gyakran kerül a nagy
tömeg uralma alá. A művész, az író vagy bármely más hivatásu egyén,
ki közvetlen kapcsolatban van a tömeggel, függ a divattól és a
tömeg gondolkodása sokszor jobban befolyásolja az embert létében,
mint egyes előljáróinak erőszakossága.

Nemcsak mozgási képességünk, hanem gondolatvilágunk is gyakran
függ másoktól. Számtalan ember van, ki egész életében egyetlenegy
lépést nem mert maga megtenni, nem mert egyetlenegy gondolatot
elgondolni, noha talán nagyon szeretett volna egészen szabad lenni
és gyakran nagyon érzi nyomasztó helyzetét. Minden gondolatrendszer
végeredményében tömegsírja az emberi szellemnek, mely máskülönben
is akadályozza a szabad mozgást. 

Ehhez járul, hogy a szabadság kérdése életkérdés ugyan, de a
megkötöttség kenyérkérdés. Mivel pedig a kenyérkérdés létünknek
minden viszonyát igen érzékenyen befolyásolja, azért látszólag nem
oldható meg a szabadság problémája, mielőtt a kenyérkérdés
kielégítően megoldva nincsen. Tehát a legszellemibb, ami csak
elgondolható, a legkinosabb kapcsolatban van az anyaggal.

Ez különben ismertetőjele a szellemnek, ez a benyomulása az
anyagba, a látható világba. Azt hiszem, hogy éppen ennek köszönheti
az anyag keletkezését abban a formában, amelyben ismerjük.
Bizonyára nem véletlen, hogy a legmagasabb fejlődés kérdése oly
szoros viszonyban van a kenyérkérdéssel. Éppen azért, mert sok
ember szenved, ki szabad szeretne lenni, ez annak a jele, hogy
minden erőnket meg kell feszítenünk, hogy kielégítő megoldást
találjunk, de egyszersmind jele annak is, hogy még nagyon messze
vagyunk az ilyen megoldástól.

De figyelembe kell vennünk a dolog másik oldalát is. Képzeljünk
el csak egy hadsereget és gondoljuk el, hogy a derék harczosoknak
azt mondják: Legyen mindenek előtt teljes mozgási szabadságod és
ápold egyéni életedet. Ezt követeli szellemed szabadsága.

Ennek a társaságnak nem szeretnék vezére lenni és az ellenség
előtt ugyancsak siralmas szerepet játszanának ezek az egyéni hősök.
Éppen, ha győzni kell, az engedelmesség a legfőbb erény, föltétlen
alárendelése az egyénnek, tehát a megkötöttség. A hadseregnek
egyetlen óriási eszköznek kell lennie, melyet csak egy akarat
kormányoz  és vág oda az ellenségnek teljes
erővel, hogy összezúzza azt. Az elhatározó pillanatban
természetesen nem szabad, hogy a sereg ápolt egyéniségek szétolvadó
tömege legyen. Igy értéktelen volna.

De valaki talán azt veti ez ellen, hogy a hadsereg a szellemnek
gyorsuló haladásával általában értéktelen és felesleges lesz, mert
az ostoba hadakozásnak és az emberek kölcsönös egymásra törésének
elsősorban kell megszünnie.

Ezt nem hiszem. Belátható időkig minden nagy nemzetnek állig
fegyverben kell lennie. De ha nincs is úgy! Mindaz, amit az
emberiség valamikor keresztül akar vinni, közös, nagy vállalkozáson
fog alapulni. Minden vállalkozás sokak közös előrelépését jelenti,
akár alpesi alagutat, akár gyárat, akár más valamit létesítenek
is.

Az ilyen nagy munkához azonban munkaerők hadseregére van
szükség, melyet egy gondolkodó és kormányzó fő vezet. Mindig a
hadseregek álláspontján maradunk, szüntessenek meg bár örökre
minden háborut. Minden vállalkozó tábornok, kinek akaratához kell
igazodnia minden érdekeltnek, ha egyáltalában arról van szó, hogy
valami hasznos dolog létesüljön.

Minden ilyen közös munka kenyeret ad minden egyes érdekeltnek,
de minden ilyen cselekvés egyuttal meg is akasztja az egyes ember
mozgását. Csak egy akarat kormányoz és mindenkinek egyetlen
eszközzé kell lennie egy erős ember kezében és semmi körülmények
között sem szabad senkinek külön mozdulatot tennie. Az
engedelmeskedőt a legszükebb korlátok közé szorítja a parancsoló.
De hol van akkor a szabadság? 

Más tekintetben meg szerencse, hogy az emberek között vannak
ilyen tábornokok. Az emberiség nem áll csupa egyforma fontosságu
alkotórészből, mint véleményünk szerint az anyag, hanem nagy,
összetartó tömegek állnak szemben egyes fejekkel. A tömeg sohasem
képes arra, hogy egy lépést tegyen előre; minden időkben
mozdulatlanul vesztegelne. Az egyesek, a kevesek ragadják előre és
segítik a lét magasabb fokaira. Van nehány jó fej; ezeknek hatalmat
kell kapniok a tömeg felett. Akkor a tömeg, ezeknek gondolataitól
vezetve, mesterműveket alkot.

Igy volt az eddigelé. Még egyáltalában nem bizonyos, vajjon ugy
alakul-e az emberiség jövendője, hogy a tömeg egyes, gondolkodó,
teljes értékű egyéniségekre bomlik-e, vagy úgy marad-e, amint
eddig, hogy minden jó, minden keletkezés egyesektől ered, kik
létükkel a tömegeket a magasba emelik. Ezek akaratának kell
kormányoznia, ha a sokak előbbre akarnak jutni.

Tehát szükséges, hogy a tömeget a kevesek akarata kösse meg, ha
előbbre akarunk jutni. Nem kell-e akkor a haladásnak éppen a
szabadságot kiküszöbölnie? Mert ha szabadjára eresztjük a tömeget,
nem lehet szó alakulásról. Csak akkor, ha keveseké az uralom,
háramlik jó sokakra. Tehát a sokaknak megkötöttségben kell
maradniok és nem szabad egyéni mozgási képességüknek lennie.

Ez a szabadság rejtélye, mely nyomasztóbban nehezedik
történelmünkre, mint azt sokan hinnék. Tudniillik ennek a
helyzetnek ellenére a mi korunkban olyan féktelen szabadságtörekvés
ébredt fel, hogy egészen uj és sokszor felette nehéz helyzetek
álltak elő. 

A tömeg nem türi többé a féket. Nevezetesen a munkaadó és munkás
között lehetetlen a családi viszony. Azelőtt a vezetőnek az
alárendeltek tömegével szemben olyasféle hatalma volt, mint az
apának, amit jósággal és szigorral érvényesített és aminek
következtében teljes mértékben igénye volt azok bizalmára, akiket
vezetett. Akkoriban az alkalmazott tágabb értelemben családtagja
volt a vállalkozónak, a családi életnek jogaival, de egyuttal
minden kinos következményeivel.

Ennek ma már vége van. A tömeg már morogva ismeri el az egyesek
felsőbbségét és mint valami elnyomó hatalom előtt, ugy hajol meg
előttük. A gondolat erejével egyuttal szembeszáll az ököl ereje és
mint ellenséges pártok, nem mint a haladás tényezői, állnak
egymással szemben a vállalkozó szellem és a dolgozó tömeg.

Ez korunknak égető kérdése, sokan éppen ezért emlegetik a régi
jó időket és panaszkodnak, hogy a világ egyre bajosabbá, egyre
rosszabbá lesz és az ilyen fejlődésben nem birják meglátni a jóra
vezető, észben való haladást.

A rejtély megoldásának reménye.

Ha vizsgáljuk az emberi viszonyokat, melyeket még nagyjában sem
láthat be közülünk senki, akár a jelenről, akár a multról van is
szó, magunkban először is arra kell gondolnunk: A fejlődés nem tud
nyugton állni, sem hátrafelé nem mehet, következésképpen előre
megy, tehát a jóra vezet. A világ eddigi folyása, de meg az elvi
meggondolás szerint sem győzedelmeskedhetik  az, ami
csekélyebb értékü vagy rossz. Csak a jó és tökéletes uralkodhatik
huzamosabb időig és érvényesülnie is kell.

Mindenesetre vannak a természetben képletek, melyek a fejlődés
nyugvását jelentik, melyből nincs ut kifelé. Ezek a fejlődés
utjának mellékvonalai. Vannak emberi csoportok is, melyek nyugvó
pontra jutottak és láthatóan visszafejlődnek. Ezek az emberiségnek
azok a részei, melyek valahol és valahogyan elhibázták a fejlődési
vonalhoz való csatlakozást. Az is lehetséges, hogy a jelen
pillanatban mi is erre a sorsra jutottunk. Senki sem mondhat erről
bizonyosat. Ez azonban nem valószinü, még pedig azért nem, mert
jelenleg minden kulturnemzetben, melyek az emberi fejlődésnek
zászlóvivői, a szabadság kérdése oly égetővé vált és mivel nem
nehéz belátni, hogy ez a kérdés az embernek a szellem felé való
fejlődésével a legszorosabb kapcsolatban van. Tehát el kell
ismernünk, hogy a mozgás folyójának a sodrában vagyunk.

Mindazáltal semmi esetre sem szabad rettegnünk attól, hogyan
hegyeződnek ki ezek a viszonyok. Az emberek jobb belátása a
legsulyosabb helyzetben sem juttatja végletekbe a dolgot, még ha
itt-ott szikrába pattan is a nagy feszültség. Ez sohasem odázza el
a czélt.

Sőt szükséges, hogy ha valami tökéletest akarunk elérni, előbb
teljes mértékben legyen nyilvánvalóvá a tökéletlenség. Másrészről
azonban azt is látjuk, hogy mi tulajdonképpen kezdetén állunk a
szabadságfejlődésnek. Odáig jutottunk el, hogy egész terjedelmében
látjuk ezt a kérdést. Ezzel még nem értük el magát a lényeget,
 csak oly közel jutottunk hozzá, hogy
tisztán látjuk magunk előtt.

Minden emberi alakulás olyan, hogy kicsiből nő ki, alulról, nem
pedig nagyból és felülről. Igy volt az a gondolatszabadsággal is.
Nem e föld hatalmasságainak ajándéka és jótéteménye volt, hanem
egyes fejekből indult ki és érvényesült, bár egy világ szállt vele
szembe. Ma sem lehet egyszerüen behozni az óhajtandó
gondolatszabadságot. De az egyes ember mondhatja: Ahol én vagyok,
ott gondolatszabadság van. Körülöttem egy ember sem kénytelen
eltitkolni nézetét vagy gondolatát félelemből, de azért teljesnek
még sem lehet mondani.

Az ilyen ember messzeható hatalom, belőle, mint a magból, nő ki
a világ számára a jó.

Talán hasonló viszonyban állhatunk a szabadsággal is. A fődolog
az volna, hogy nem kellene megijednünk, bármiképen nyilvánul is a
fékevesztett szabadságtörekvés. A tömeg olyan, mint a csorda. Ha a
csordát tavaszszal a legelőre csapják, nehány napig majd megkergül,
de csak rövid időre. Azután nagyon jámbor lesz és szelid a
szarvasmarha, mely magától értetődőnek találja szabadságát és nem
él vele vissza. Az ember is hozzászokik majd, hogy helyesen
használja szabadságát. A szabad ember mindenekelőtt igaz emberré
lesz és aki igaz, az istenes uton jár.

De a rejtélyt egyáltalában csak az egyes ember oldhatja meg,
sohasem a tömeg. A szabadság alapjában véve mégis csak szellemi
állapot, tehát olyas valami, ami mélyen az ember bensőjében van.
Azt nem lehet kivülről hozni, ha igazi. A bensőből kell kinőnie.


A szabadság lényege az önrendelkezés. A szabadságnélküliség és
szolgaság abban áll, hogy akaratunk, azaz belső világunk más, mint
a minket környező világ, kivánságaink hadi lábon állnak
viszonyainkkal. Mihelyt igy van, minden dolog kinoz és fáradságot,
bajt érezünk. De ami kinoz és fáraszt, az bennünk van. A dolgok
teljesen közömbösek. Olyan fontosságuk van, amilyent mi adunk
nekik. Ha erősebbek vagyunk, mint a dolgok – arra valók vagyunk,
hogy mindenen uralkodjunk – akkor nagyszerü a világ. És minden,
mintegy a maga jószántából, alkalmazkodik, mintha alárendelné magát
az erős szellemnek. De ha a dolgok fejünkre nőnek, akkor a világ
természetesen siralom völgye és alig érdemes élni. Aki a világnak
és a benne való életnek nem tud örülni, arról tesz bizonyságot,
hogy nem számolt le a dolgokkal és azok föléje kerekedtek.

Minden bennünk magunkban van, semmi sincs rajtunk kivül. Nehéz
munkát végezhetünk, nagy bajokat állhatunk ki és mégis ugyanakkor
telve lehetünk leirhatatlan megelégedéssel, csekély nehézségek
pedig gyakran elviselhetetlen bilincsekké lesznek.

Ismertem asszonyokat, a nép leányait, kik a legsúlyosabb
viszonyok között, szegénységben, a munka terhe alatt roskadozva
egész sereg gyermeket neveltek fel s amellett vidámak és
elégedettek voltak. Ugyanazok valamiféle szolgálati viszonyban nem
tudták eltürni a legcsekélyebb kényelmetlenséget sem, ami minden
háztartással együtt jár. De a rejtélynek megoldása nagyon egyszerü.
Az előbbi esetben szabadok és szolgálatkészek voltak, az utóbbi
esetben szolgálók és kelletlenek. 

Milyen viszonyok között alkalmazkodik akaratunk viszonyainkhoz?
Mihelyt belátjuk, hogy mindennek olyannak kell lenni, amilyen. Aki
valamely dolog szükségességéről meg van győződve, hajlandó lesz
arra, hogy azt magára vállalja és ezzel a dolog könnyüvé lesz.
Minden baj megszünik, mihelyt hajlandókká válunk, mivel akkor
szabadok vagyunk és aki szabad, az vidám is.

Igy van ez a nagy dolgokban is. Az emberekre az fontos, hogy
tudják, hol van önkényüknek határa. Ez a mások jogaiban van.
Mihelyt megtanulják, hogy a mást ugy tiszteljék és ugy becsüljék,
mint saját magukat, akkor önrendelkezésüket arra fogják
felhasználni, hogy maguk korlátozzák magukat és tökéletessé legyen
az, ami ma, mint törvény és szabály nagyon tökéletlen. A korlátok
pedig, melyeket magunk állítottunk magunk elé, nem akadályai a
személyes szabadságnak.

A szabadság igenje és nemje.

A szabadságnak ugy, mint sok természeti erőnek, két eleme van,
melyeknek együtt kell működniök. Az egyik külsőleges, a kényszer
nélküli mozgás lehetősége. Ez az, amit a népek évezredek folyamán a
szabadságból elértek. Ez nagyon fontos. A kifelé való, egyre
nagyobb mozgásszabadság nélkül sohasem nevelhetünk belsőleg szabad
embereket. Ezek a szabadságok az uj életerőnek nemje, a külső
forma, melyet még meg kell tölteni mélyebb tartalommal.

Teljesen hiába fáradoztak a zsarnokok és tenyésztők, még a
vallási nevelő intézmények  is, hogy az embert, lehetőleg kevés
mozgási szabadságot engedve neki, előbb «belsőleg» fejleszszék. Igy
csak képmutatókat és szolgákat lehet tenyészteni. Ezt minden
gyermekszobában láthatjuk. Ki növekedő gyermekének nem ad egyre
fokozódó mértékben teljes mozgási szabadságot, mindenkorra
elvesztette őt és azonfelül még becstelenségre is csábította.

Erről a külső szabadságról álmodott egykoron Nabukadonozor és
megrettent tőle. Egy zsarnok sem értheti meg, ha máskülönben még
oly nagy is. Hiszen a szabadságok csak kicsi és külső dolgok, de
elől kell járniok és nem szabad őket akadályozni. A szabadság
igenje, ez a belső szellemi lényeg, csak akkor keletkezhetik, ha
külső, szabad állapotok utat építettek hozzá.

A szabadságok előlegezett bizalmat jelentenek. Felkelti az
emberben a nemes ösztönöket és nem szabad megvonni, még ha vissza
is éltek vele alkalomadtán. Természetesen a bizalommal végül mégis
visszaélnek. Nem is csoda, mert honnan jön az ember? De amilyen
mértékben tartják fenn még a visszaélések ellenére is, olyan
mértékben váltja ki az igazi, jó szellemi természetet is és segíti
az ember nagyszerüségének nyilvánulását.

Az észbeli fejlődés történelme is ugy folyt le, hogy mindig
előbb alakult a mozgási szabadság, melylyel sokszorosan visszaéltek
és csak azután nőtt bele az embernek mélységes léte ebbe a
keretbe.

Természetesen a dolog nem ugy megy végbe, hogy az ember
korlátait egyszerüen, hirtelen le kell dönteni. A külső
szabadságnak is izről-izre kell nőnie és még sokáig lesz szükség
törvényre  és hatalomra, hogy felebarátaink
védelmére őrködjenek. Ha a szabadság teljes mértékben volna itt,
akkor fölöslegesek volnának. De korunknak egyre fokozódó törekvése,
hogy mindenféle szabadságot teremtsen a nép minden része számára,
nagyon egészséges tünet, mely megfelel a fejlődésnek, amilyennek
annak lennie kell. Azért senkinek sem kell megijednie, ha itt vagy
ott vad mozdulatokban jelenik is meg. Ezek a mozdulatok nem
maradnak meg sokáig és eltünnek, mint a gyermeki illetlenség.

De ezek a külsőségek mégis csak külső oldalai a szabadságnak.
Maga a lényeg, a szabadság hatalmas igenje, a szellemen alapul,
természetes nyilvánulása magának a szellemnek, az élet üdítő
levegője, melyet hoz és magából kiáraszt.

A belső szabadság az embernek önuralmában növi ki magát. Ez a
szellemi hatalom, mely az embert testileg és lelkileg egyensulyban
tartja. Ez az, amit a biblia egyes helyeken «örök élet»-nek nevez,
olyan állapot, amelyben erő, egészség, mint az élő forrás,
kimeríthetetlenül özönlik ki szakadatlanul belülről a legutóbbi
létnek láthatatlan és titokzatos mélyéből és szabályozza az
alacsony anyagiasságnak és a lelki érzékvilágnak minden mozdulatát
és az embert magasztos nagyságba öltözteti, amelyet csak a tiszta
szellem hozhat létre. Nem tudni, honnan jön, hová megy, de
világosan érezzük hatalmát és nagyságát.

Az embernek ez az önuralma kifelé eleven erőknek áradatában
nyilatkozik meg, melyek az élet e parancsának engedelmeskednek.
Tiszteld és becsüld mindenki másban az embert és ugy bánj vele,
hogy egység a szellemben. Ez nem formula,  nem is
valami vallási parancs, hanem a szellemi szabadságnak önkéntelen
megnyilatkozása, mely mindenütt szabadítóan és nemesítően hat.
Isteni bánásmód, csak ebben élhet az ember, azonban nem működhetik,
ha nem előzi meg a szabadság teljessége.

Hiszen az embernek egész fejlődése csupa szabadságokon épül fel.
Mintha ez volna a feladat: A mindenség milliárd csillaga közül,
ime, tiétek ez a szép bolygó kisérletező helyül létetek
megvalósulására. Én, a mindenség nagy építőmestere, látszólag nem
törődöm veletek, csak bizom bennetek. Nem történhetik más, csak az,
hogy a czélnak megfelelően az élet, a szellem felé haladjatok, mert
ennek csirája bennetek nyugszik és ez az a hatalmas őserő, mely
titeket hajt.

De jöttek a hatalom emberei erőszakosságukkal és szabadság
nélküli állapotokat teremtettek és amikor látták, hogy alkotásuknak
romba kell dülni, megrettentek és elbujtak, még arra sem birták
magukat elhatározni, hogy megadják az igazságnak a tiszteletet. De
hiszen ez nem baj. A történelem megtette ezt és megteszi még ma is
szemünk előtt. Csak türelem, egy kevés emberfölötti és örökös
türelem és nagy czélját el fogja érni; semmiféle politikai,
erkölcsi vagy vallásos erőszak nem tarthatja vissza.

A külső szabadulás napjait egykor fel fogja váltani a belső
elmélyedés kora, és egyre fokozódó mértékben halad majd az
emberiség. A lassú fejlődés idejét megszakítja majd egy-egy rövid
uj életlökés és mind a kettő előbbre visz minket. Igy volt ez eddig
és igy lesz ezután is.

Csoda-e, hogy a nagy alakulásnak időre van 
szüksége? Az a csoda, hogy egyáltalában végbemegy. Nem tudjuk,
mennyi időre volt szüksége a földnek ahhoz, hogy az első élő
sejteket létre hozza. Nagyon alapos okunk van hinni, hogy ez nagyon
hosszu idő volt, a mi időmértékünk szerint. A fejlődés már régóta
uj életutakat vágott, mert helyet teremtett a szellem, az élet
törvényei és a szabadság számára. Hogy még nincs befejezve –
busulnunk kell azért? Ujjonganunk kell azon, hogy támadhat ilyen,
belülről eredő, alulról, a legkisebb kezdetekből felnövekedő
keletkezés és nem kell azt földöntuli csillagokból és
megfoghatatlan világtávlatokból behurczolni és hogy a szabadság
alakulásában a két meghatározó őserő van működésben, éppen ugy,
mint egyéb természeti jelenségeknél.

A szabadság megvalósulása.

A külsőleg megadott mozgási képesség és a belsőleg teremtett
megkötöttség a két alkotó ereje a szabadságnak. Ha az emberben
megvan a teljesen szabad mozgásnak lehetősége és ha sikeresen
érvényesítheti akaratát természetes és hozzá közel eső
kötelességeinek teljesítésére, akkor működése és egész lényege
egyre nagyobb mértékben fogja magán hordani a tökéletesség
bélyegét, belenő az embernek, a szabad szellemnek igazi
lényegébe.

Akkor aztán minden, amire magában vagy másokkal együtt
vállalkozik, vidám és kellemes ténykedés lesz. Minden arra mutat,
hogy az ember vállalkozásai nem csökkennek, hanem nagyobbodnak.
 Mindig egy-egy fő gondolkodik majd és
ezer meg ezer kéz fogja közös munkában a gondolatot valóra
váltani.

De mindennek egészen más képe lesz, mint most. Mindenki magáévá
teszi a vezető szellem gondolatát és a maga gondolatával, saját
akaratából tölti be helyét a közös alkotásban. Már nem a
kenyérkérdés fog dönteni, hanem az akarat kérdése, nem a
megkötöttség, hanem a szabadság.

Képzeljünk el megint egy hadsereget, melyet egyetlen akaratnak
kell vezetni. Kimélet nélküli fegyelmezéssel esetleg lehet
akaratlan egységgé tömöríteni verejtékes fáradság árán, ugy hogy
minden katona tompa engedelmességgel álljon azon a helyen, ahová
állították. De ilyen nyers tömeggel még igy is felette bajos
diadalt aratni. Hiszen mesterségesen lelketlenített emberek.

Ha azonban ugyanez a zárt hadseregtömeg telve van lelkesedéssel
és minden katona azt akarja, amit hadvezére akar, ha örvendező
öntudattal áll helyén erejének legjavával, a maga gondolkodásából
és szabad akaratából, akkor ezeknek az embereknek nem lehet
ellenállni. Még ha sok tompa elméjü tömegember volna is e sorokban,
azokra is ráragadna és magával sodorná őket társaiknak lelkesedése.
Aki e világon diadalt aratott, ilyen katonákkal vivta ki.

És mindamellett sok ebben a nyers, az emberhez méltatlan
erőszak. De ha az ilyen népek ezzel az emberi felfogással
növekednek fel: Tiszteld és becsüld mindenki másban az embert, –
akkor minden borzalmas és vértől csepegő háborut elemészt a
lelkesedés maga.

A léleknek lényege külsőképpen is kifejezésre  jut az
emberben és nem maradhat rejtve. Gyakran jutok el egy püspöki
városba. 6000 lakosa van, hat kolostora és 12 temploma. Tehát nem
egy tisztelendő urat láthatnak ottan. Egy nagyobb egyházi körmenet
alkalmával vagy fél kilométer hosszu menet telt ki belőlük. Látni
itt szellemtől áthatott arczokat, olyan embereket, kik életüket
vitték bele az ügyükbe. Ezek igazi, lelkes harczosai a vallásnak és
egyháznak. Látni megátalkodott alakokat, kik látnivalóan nem
boldogultak a gondolkodással és akiknél ennek helyébe a vakbuzgóság
lépett és lelki mámor pótolta a lelkességet. Veszedelmes állapot.
Vannak köztük kedélyes, barátságos aggastyánok is, kik szivesen
veszik, ha köszöntik őket és csókolják kezüket. De tömegben az
ismert, nem nagyon kedves képet mutatják, nyomott, formátlan
fejökkel, ahogy rosszmáju festők örökítették meg őket
boszantásul.

Némán, gondolatokba merülve néztük a látványosságot. Akkor azt
kérdezte barátom: Hogyan magyarázod meg magadnak ezeket az
alakokat? Sem a bő táplálkozás és esetleges tétlenség, sem a
nőtlenség nem okolja meg eléggé ezt a jellegzetes formátlanságot.
Akkoriban nem tudtam neki megfelelni. De ma nem tudom másképp
elgondolni, mint hogy a nevelés az okozója, mely arra törekedett,
hogy az egyéni gondolkodást agyonüsse és amelynek természetes
következménye a husnak tultengése, mely mértéktelen táplálkozás
nélkül is ilyen alakokat nemzett. Valamerre kell nőnie az embernek.
Ha elzárod a szellem utját, akkor a hülye alakulatnak kell
kifejlődni.

Azért nem hiszek én a papság végleges győzelmében,  bármily
parancsoló is ez a hatalom, hanem hiszek az emberiség és a
szabadság győzelmében. Ha itt a kezdetek nagy mértékben vannak meg,
származnak az előbb említett rendek és ezekkel együtt megváltást
nyer az utóbbi is.

Inkább hiszek a munkás győzelmében. Minden ember munkás, ki
kezét és fejét oda adja, hogy az emberiség számára hasznosat
alkosson. Aki dolgozik, az a lélek utján jár, a haladás pályáján és
a dologtalanok mind kiirtatnak. Még a legnagyobb tőke sem lesz
képes a dologtalant sokáig fenntartani. Nemzetsége feloszlik és
eltünik.

De a dolgozó embernél, kire valami kötelességet szabtak, arról
van szó, hogy lelkének egész erejével ragadja meg munkáját és
először is belsőleg mesterkedik. Ez aztán szabad munka lesz, ut a
szabadság és tökéletesség felé.

Képzeljünk csak el egy nagyobb munkáshadat, pl. egy hajógyár
munkásait, kik a vezető főtől le az utolsó inasig lelkesednek
munkájuk iránt, kik munkájukba belevitték egész lelküket a régi
szállóige értelmében: navigare necesse est vivere non necesse est,
mit ma így fordíthatnánk: a haza jövője a tengeren van – mire
képesek az ilyen emberek, ellentétben a kedvetlen, békétlen
munkástömegekkel, kik sötéten és zárkózottan állnak a vezetőkkel
szemben!

Természetesen ezt a szabad, vidám tevékenységet feltételezi az,
hogy mindenki uralja ez igazságot: Tiszteld és becsüld mindenki
másban az embert és bánj vele legmélyebb lényegetek egysége
szerint. A legalsóbbrendü munkatársnak is éreznie kell, hogy mint
embert tisztelik és úgy  bánnak vele. Nem a munkásság
működési eredményét kell egyoldaluan figyelembe venni, hanem a
vállalat belső értékének kell érvényre jutnia a különböző lelkek
közös együttműködésében.

Kétségtelen, hogy az ember és az igazi szabadság
érvényesülésével rendkivüli mértékben fog emelkedni az ember
munkájának eredménye. A szabad ember sokkal többre lesz képes, mint
a kényszerített szolga, mert a szellem uralkodik mindenen, a
szolgában pedig szunnyad a szellem.

Innen van, hogy a mi szabadságérzettől áthatott korunk sokkal
többet alkot munkálkodással, mint a régi jó idők. Többre megyünk,
mint apáink. Ennek az az oka, hogy több szabadságot izleltünk meg,
mint amennyit a régi czéhrendszer megértett és hogy a szabadság
fokozza az ember erejét, mert magasabbrendű élet.

Hogyan jutunk el a szabadsághoz.

Csak ismerné valaki azt az utat, mely csalhatatlanul elvezet a
szellem szabadságához! Nem sokan, nem kevesen, hanem mindenki azon
járna, mert mindenki vágyódik titokban utána. Azonban a szabadság,
a szellem is beletartozik, éppen ugy, mint az élet, abba a nagy
birodalomba, melyet természetnek nevezhetünk, habár a természet
csak szó a létnek arra a nagy titkára, mely Istenből buzog.

A szabadság ugy támad, mint az élet, mert egyik formája az
életnek. Hogyan támadt az élet? Egy napon támadt egy, támadt millió
élő sejt. Előbb volt egy kocsonyás, nyálkás massza,  de
ebből a masszából hártyával elhatárolt sejtek – alakultak. Ki
csinálta őket? A föld hozta létre.

A föld? Tehát az anyag. Az anyag? Igen, mert az anyag
nyilvánulási formája a szellemnek és a szellem az élet. Tehát
keletkezett az élet.

Egyetlenegy anyagrészecske sem nyult bele az élet körébe. Hiszen
nem is tudott erről semmit. De az élet működése megragadta őt,
mihelyt annyira jutott minden, hogy lehetővé lett az élet.

Igy van az a szabadsággal is. Egy ember sem mondhatja: Most
szabad akarok lenni. Egy korszak sem határozhatja el: Most
virradjon meg a szabadság napja. Megvirrad, ha eljön az ideje.
Magában véve az, amit mi szellemnek nevezünk, meg van kötve ugy az
egyes emberben, mint az egész emberiségben. Egyikünknek sincs
szabad akarata, csak sejtelmünk van róla. Tényleg a megkötöttség
állapotában cselekszünk. Azért törekedtek az irányadó szellemek
arra, hogy fenntartsák a megkötöttség állapotát, mert
szükségszerüséget láttak benne. Hanem valami él, valami fejlődik
közreműködésünk nélkül: a szabadság. Nem siettethetjük, szorítsuk,
toljuk bár, fel nem tartóztathatjuk, ha elébe állunk sem.

A szabadszellemű, izgató iratoktól féltek mindig legjobban a
zsarnokok. Ezért találták ki a czenzurát, a lelki határsorompót.
Egy barátommal történt meg, hogy mikor átlépte az orosz határt,
kigöngyölték szappanát a papirosból, mert egy darab külföldi
ujságba volt csomagolva, mely talán (!) szabadszellemű volt. De a
legszigorubb határsorompó is hiábavaló, ha szabadság «lesz». A
szabadsággondolatok nem jönnek, mint lelki 
csiramagok idegen világból, a föld hozza létre őket éppen úgy,
ahogy a föld támasztotta az életet. Mi sem nem alkotjuk, sem nem
akadályozzuk őket.

Hogyan jutunk hát el a szabadsághoz? Legjobb, ha nyitott szemmel
nézzük véghetetlen nagyszerüségét Istennek és az életnek, mely
körülvesz minket. Ha engedjük, hadd ragadjanak meg a lelki
áramlatok, melyek életünk levegőjén suhannak át. Akkor magunktól is
odajutunk, mintha sasszárnyakon szállnánk, és mindenki jön velünk
együtt. Szorosokon és sötétségen és járhatatlan helyeken keresztül
visz az ut a nagy czél felé és a czélnak a neve: Isten gyermekeinek
nagyszerü szabadsága.

Az emberiség jövője kétségtelenül a szabadságon, a tiszta lélek
tökéletességén alapul. Minden silány értéket eltemetnek és maguk
mögött hagynak ezek a lelki áramlatok. Végtelenül nagy az a czél,
mely szemünk előtt lebeg. Baj az, ha nem érjük el nagyhamar? És ki
mondhatja meg, hogy sok vagy kevés idő telik-e bele? Ki tudja, hogy
a fejlődés nem megy-e egyre gyorsabb menetben végbe, aszerint,
amint tudatosabbá lesz? Üdvösségünk talán közelebb van, mint
gondolnók. De ha késik is, várjuk bizakodva, várjuk egyre.
Bizonyos, hogy eljön és itt marad.








TARTALOMJEGYZÉK.




	A fejlődés kérdése

	Az olvasóhoz 3

	Teremtés és fejlődés 6

	A kialakulás folyama 9

	Az ember és a kialakulás 13

	Az előrehajtó ösztön 17

	Az emberiség paradicsoma 21

	Az új tökéletesség 26

	Az első lépés 29

	A jó és a rossz 33

	Szellem és hit 38

	A vallás kérdése vagy a modern és vallásos gondolkodás
megbékülése

	Vallás és fejlődés 47

	A vallási összeférhetetlenség 53

	Békülési kisérletek 57

	A megbékülés alapja 60

	A gondolatszabadság eredete 65

	Az új erkölcsiség 69

	Természet és erkölcs 74

	Jézus és az új erkölcs 81

	A szabadság kérdése az emberiségben

	A társadalmi nehézségek 89

	Az emberiség álma 92

	A gondolat, mint a szabadság hordozója 96

	A szabadság lényege 101

	A szabadság rejtélye 105

	A rejtély megoldásának reménye 111

	A szabadság igenje és nemje 115

	A szabadság megvalósulása 119

	Hogyan jutunk el a szabadsághoz 123










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AZ EMBERISÉG JÖVŐJE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5363847426028673049_67981-cover.png
Az emberiség jovdje

Heinrich Lhotzky






