
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A természettudomány fejlődésének története (1. kötet)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A természettudomány fejlődésének története (1. kötet)


Author: Wilhelm Bölsche


Translator: Aladár Schöpflin



Release date: May 8, 2022 [eBook #68025]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin, 1912


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TERMÉSZETTUDOMÁNY FEJLŐDÉSÉNEK TÖRTÉNETE (1. KÖTET) ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 144. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

A TERMÉSZETTUDOMÁNY
FEJLŐDÉSÉNEK TÖRTÉNETE

 

IRTA WILHELM
BÖLSCHE

FORDITOTTA SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

ELSŐ KÖTET

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912



A TERMÉSZETTUDOMÁNY FEJLŐDÉSÉNEK TÖRTÉNETE

 

IRTA

WILHELM
BÖLSCHE

FORDITOTTA

SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

ELSŐ KÖTET

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912







TEREMTÉSI
MONDÁK.






Teremtési mondák.



A természet fejlődésének története egy gigantikus harcz képe
igyekszik megrajzolni. A sötétből mind fényesebb világosságra küzdi
fel magát egy világ: a mi világunk, amelyben járunk-kelünk s
amelyben magunk is szüntelen küzdők vagyunk.

Mintegy tükörképe ennek a nagy, vajudó küzdelemnek, ami –
szükebb keretben – elénkbe lép, amikor megpróbáljuk nyomon követni
a világról való szellemi felfogást, amint az emberi kultura csekély
számu évezredeinek folyamán utat tört magának. Itt is, ott is
kezdetben tétova ködök szállanak fel, formátlanul, árnyszerüen. Ott
a távol fekvő égi messzeségek kozmikus gőze, amelyből még csak
ezután kell csillagoknak kialakulni, az erők és az elemek nehezen
elgondolható mérlege, amely titokzatosan érinti a teljesen
felfoghatatlan dolgok határát. Itt a fantázia korlátlan
alkotásainak birodalma nyilik, az emberiség gyermekkorában,
szintjátszó egymásbafolyása a vallás, a költészet és a tudomány
egymástól még el nem vált csiráinak, a mithoszok világa, amely
szétfoszlik kezünkben, ha meg akarjuk fogni és amely mégis kétségbe
nem vonható módon magában foglalja a valódi természetismeret és a
fejlődéstan kiinduló pontját is. 

Magában foglalja történetileg, nem abban az értelemben, mintha
valamely régi nép egyik vagy másik teremtési mondája misztikus, a
tapasztalat körén kivül eső uton-módon rejtené magában a valódi
tényállás csiráit.

Figyelmünkben kell tartani ezt a tényt, anélkül, hogy az éles
elítélésre való hangulatot kellene belőle meríteni. Ma ugyan,
sajnos, még sokfelől valódi ellentétül állítanak szembe a modern
természetkutatás eredményeivel egy régi, mithikus teremtési tant,
mely egy rég elváltozott kulturnép gyermekkorából származik s ezt a
mondát mint valami eleven dolgot állítják elénk, mint amelynek
szerepe kell hogy legyen egy világnézet szilárd megalapozásban; de
ez a képzelhető legnagyobb mértékben egyenlőtlen eszközökkel folyó
háboru. Az egyenetlen harcz azonban mindig kárhozatos
elkeseredettséget szül, megvetést az egyik, lehetetlen gúnyt a
másik oldalon és ezáltal a mesterségesen elferdített viszony által
sokat szenvedett az emberiség mithoszalkotó ifjuságáról való egész
felfogásunk. Ha az előitélet nélküli gondolkodás terén maradva
szabadulni tudunk ettől az elkeseredettségtől, akkor ama szines,
költőileg gazdag teremtési mesék országa a világismeret valódi
építményének előkertjévé lesz.

A valódi költészet minden arany és rózsafelhője ebben az első
korszakban rárajzolódik a természet hajtóerői után való kutatás
szigorú kupolájára. Nem egészen alaptalanúl tünt fel a világ
bizonyos értelemben szintelennek és kijózanodottnak, mikor a
tulajdonképpeni természetvizsgálat a mithosz nyomába lépett.
Gondoljunk például a mózesi teremtési legenda hatalmas vonalaira

(amely egyáltalán nem a költőileg legmegragadóbb az ismert mondák
között): amint a világszellem a vizek fölött lebeg, amint keze
elválasztja egymástól a fényt és sötétséget, amint felállítja az ég
alkotmányát, a szárazföldet elkülöníti és zöldellő növénytakaróval
borítja, állatokkal benépesíti, amint végül az embert egy viruló
kertnek, amelyet a keleti természetérzés minden pompája díszesít,
föltételekhez kötött urává teszi, amint az ember fenhéjázásában
bűnbe esik, úgy, hogy erre komor büntetésül a költőileg
leghatásosabb helyen lehet értékesíteni a valódi őskor addig
elhallgatott képét, az elvesztett természet lángoló
villámkardjaival, a létért való keserves küzdelemmel, kóbor
nomádélettel, amelyben a férfinak fegyvereket kell kitalálnia az
állatok és az ellenség ellen, állatbőrökbe kell burkolóznia az
időjárás viszontagságai ellen, a nőnek fájdalmak közt kell a
vándorélet közben szülnie, mig végül a föld rettenetességei a
legelemibb erőszak tényében elérik tetőpontjukat az emberi fajnak
csaknem teljes elpusztulásával, velkanikus eruptiókban, mikor tűz
és kénkő eső hull az égből és emberek kővé merednek, pusztító
özönvizekben, mikor a megművelt földterület két folyam között
eltünik és a föld teljessége a láthatárig, amely a tapasztalatlan
szemében a világ határát jelenti, egyetlen vízárba merül… Nagy,
feledhetetlen képek ezek, melyeken évezredek fantáziája dolgozott
és a magasztosság érzése számlálatlan generácziókon át méltán
táplálkozott belőlük.

Ezzel szembeállítva szegényesnek és terméketlennek tünik fel a
természetről való fogalmak  másik útja: a részletkutatás, legalább
hosszu ideig. S a gúny a tudatlanok részéről sohasem hiányzott.
Idézzünk fel képzeletünkben egy a középkor végéről való
növény-gyüjtőt, kinek minden bölcsessége abban áll, hogy ki tudja
ragadni a csunya természeti tárgyak egy kicsiny sorozatát és le
tudja irni őket (alapjában véve egyelőre nagyon is problematikus)
hasznuk szempontjából bizonyos betegségek ellen, keskeny, füstös
szobájában, egy kicsinyes, vad és czéltalan viharoktól szaggatott
korban, minden fölemelkedés nélkül a nagyság felé, a gyakorlati
gyógyszer egyetlen kicsiny szempontjára szorítkozva… Képzeljük el
az első, rossz távcső előtt álló megfigyelőt, aki arra áldozza
szeme világát, hogy néhány bolygó fénypontot a Jupiter bolygó
mellett mint holdakat állapítson meg vagy hogy foltokat fedezzen
fel a napban.

És mégis, ez a józan regisztráló munka törte akkor a haladás
útját!

Ami valahára utat tört magának mint természet-megismerés, amely
egész világot, kozmoszt épít, ma már bizonyára fölébe
emelkedett nagyság és szingazdagság dolgában is a mithosznak.
Semmiféle naiv kozmogoniának nincsenek olyan képei, mint a mai
csillagászati kutatásnak: a nap felületének vérvörös, izzó
vizgőz-eruptiói, melyek 20,000 mérföld magasságnyira vetődnek fel,
a hold mérhetetlen, borzalmas kráter-üregei, amelyekbe
napszálltakor mind csipkézettebben és kisértetiesebben hull bele
tépett szélük hajszálnyi éles árnyéka, a Saturnus szabadon
egyensulyozódó gyürürendszere, melynek arányaihoz képest a föld
holdjával együtt csak törpe számba megy,  a közös
súlypontok körül keringő kettős csillagok rubinvörös és smaragdzöld
napjai, melyek szines fénye felváltva mágikusan változékony
nappalokkal lángolja körül felváltva a hozzájuk tartozó
bolygórendszereket. És még hány más példát lehetne felhozni! A
legnagyobb eredmény pedig végül az exakt alapokra fektetett
fejlődéstörténet maga, a mithosz igazában való helyettesítője és
beteljesítője!

Mert a mithosz – még a képzelhető leggyermetegebb, legnaivabb és
legesetlenebb világmagyarázat is – akaratlanúl összeolvad ugyan a
szabadon csapongó költészettel, alapjában véve azonban nem akart
semmi egyebet adni, mint a jelenségek valóban kielégítő
magyarázatát a meglévő oksági szükségérzeten belül. A költői elem,
bármennyire gátak nélkül hullámzott, velejében szintén a valóságos
tapasztalatok bizonyos sorozatában gyökerezett, mert az ember össze
tud kapcsolni, rendezni, bizonyos harmonikus, neki kedvező
sorrendbe tud csoportosítani (amint hogy a valóságok elszigetelt
tényeit bizonyos ritmusba, kielégítő harmóniába tudja juttatni), de
sohasem képes arra, hogy költői intuitió révén, önmagából új
alkatrészekből álló pozitiv dolgot hozzon létre.

Csakhogy a mithoszt két dolog akadályozta és terhelte. Egyfelől
a végzetes, bár az emberiség fejlődésének menetében elkerülhetetlen
szerep, melyet az okság törvénye a vallás keletkezésében játszott,
amely a költészetnél is szorosabban szövődik bele a kozmologiai
mithosz lényegébe.

A természeti ember, vagyis egy bizonyos kezdetleges fokon álló
ember környezetében a hatások  egy kicsiny körét látja,
amelyeknek okát megadja neki a tapasztalat és a hatások egy
rengeteg nagy körét, amelyekre nézve nem tudja eligazítani
semmiféle tapasztalat. Egészen jól érzi már, hogy nagyon hasznos
dolog az okokat tudni s ez a magva a természetkutatás mint
kulturafejlesztő eszköz forrásának. Hiszen hangsúlyozták még azt
is, hogy az okságra való egész törekvést alapjában véve a természet
tenyésztette ki az emberben a létért való küzdelem folytán, mivel
óriási forrása van benne a védelemnek s a védekezés lehetőségeinek
az egyén számára.1) A villám okát tudni annyit
jelentene, mint eszközöket találni pusztító hatása ellen. Ezt a
következtetést megcsinálta a meztelen vadember éppúgy, mint a
villámhárító feltalálója. A vadember következtetésének tévessége
rendszerint csak abban van, hogy nem tud rálépni a lassú kutatás
fáradságos útjára, hanem azonnal magyarázni kezd. A legközelebb
álló valósághoz nyúl: önmagához. A villám, vagy aki a villámot
dobja (itt már két fokozat van) egy az emberhez hasonló lény. Ezzel
a lénynyel, mivel emberileg van elgondolva, bizonyos értelemben
tartósan meg lehet magát értetnie, mint az embertárssal, a
törzsbélivel. Hogy  úgy mondjuk, szocziális viszonyba lehet
vele jutni. Most már: a villám nagyon hatalmas. Ugy kell tehát
megkörnyékezni, mint a törzs hatalmasait: könyörögni hozzá,
feláldozni, hizelegni neki, békítgetni. A megszemélyesítés
hamarosan, szilárdan beleéli magát és (hozzájárul még a közvetlen
kisértethit az áloméletbe, a beteges viziókba benyuló gyökereivel)
a vallás roppant szerepének, amennyiben a természet magyarázója
akar lenni, rés nyilik. Ez a szerep – mint mondottuk – az igazi
természet-magyarázatra lényegében nagyon végzetes. Mert ebből az
alapból jut bele a kozmogoniai mithoszba a természeti erők
helyettesítése lelkes, emberhez hasonló, de emberfölötti erőkkel
ellátott lényekkel. Az istenek lépnek a kozmogoniai
mithoszba, annak vesztére.

A másik aggodalmat keltő oldalát a dolognak, mint az előbbinél
másodlagosan szereplő tényezőt már említettük: a tapasztalatok
korlátozottságában rejlik. Ezek emelkedő vagy csökkenő száma
szerint alakulnak ki a teremtési mithoszok különbségei a különböző
népeknél. Ezeket mindjárt szemügyre fogjuk venni. Különbség nélkül
valamennyi a causalitas törvényéből indul ki. Személyesítésekkel és
emberiesítésekkel is dolgozik valamennyi, de már váltakozó
intensitással. Költőileg, azaz harmonizáló, kikerekítő,
schematizáló módon van valamennyi kialakítva. Végeredményben
azonban a valódi tapasztalatok különböző mennyisége és módja adja
meg az elválasztó pontokat. Egy őserdei népnek a teremtési mithosza
az egyenlítő alatt nem fog jégóriásokról beszélni; déli félgömbünk
lakóinak csillagászati  legendáiból a kereszt csillagképe ragyog
ki, a melyet a mi északi egünk nem ismer. Ezek a tapasztalatok
azonban sehol sem nagyon bőségesek. Ez könnyen kiviláglik. Mint a
látható mindenségben a ködképződmények, ugyanúgy a mithoszképzés is
még mindig folyamatban van a mi természeti állapotban élő
népeinknél: a mi kulturnemzeteink hagyományosan ránk származott
teremtési mondáiról azonban tudjuk, hogy keletkezésük ideje
évezredekkel mögöttünk van; magától adódik a sejtelem, hogy itt,
amennyiben a tapasztalati kincs csak valamennyire is gazdag,
bizonyos igen régi s előttünk máskülönben sem ismeretlen természeti
eseményekre való vonatkozások rejlenek. A támasztó pontok azonban
meglehetős szegényesek. A legnagyobb valószinüség szerint beleesett
az ember korába egy óriási földi természetjelenségnek a kezdete és
bizonyosan a kiterjedése és a lecsökkenése. Ez a természeti
jelenség a jégkorszak. Egy pálmákkal benőtt meleg klimából,
melynek az ember még alighanem tanuja volt, az ázsiai-európai
szárazföld tetemes része jégsivataggá változott. Mesés méretü
glecserek csuszamlottak lassan lefelé a hegyekről és hegymagasságú
kőtömegeket szállítottak a legtávolabbi helyekre. A még lakható
területeken steppei növényzet terjedt el, mosusz-ökrök csordái,
ahogy ma a sarkkör táján élnek, elvándoroltak a mai bódeni tó
tájékáig, a roppant agyaru, gyapjas mammuth-elefánt taposta mai
kulturerdeink avarát. Ebben a jégkorszakban az ember már
kétségtelenül megvolt. A legkülönbözőbb helyeken levő barlangokban
lehet nyomait megtalálni, vadászott a mammuthra,  talán maga
is irtotta ki, mikor a jégkorszak végére járt. Ezekhez a mammuth-
és rénszarvas-vadászokhoz azonban nem fűződik semmiféle teremtési
monda.2) Egyszer mintha valami nyoma
földerengene. A tunguzok, egy keletszibériai mongol vadásznép
mondáiban szerepelnek félelmetes fekete szörnyetegek, bikák, melyek
egyetlen szarvat viselnek homlokukon, akkorát, hogy külön szánkó
kellett az elszállítására. A környéken talált csontmaradványokból
tudjuk, hogy ott valóban élt, talán az ember koráig egy orrszarvu,
barna melynek homloka páratlan módon csont-párnával volt ellátva
egy óriási szarv támasztékául. A rés elefántnyi nagyságú állat, az
elasmotherium, azonban, amely számunkra nyilik, itt is bizonytalan.
Éppen tunguz vadászok élvezték először azt a látványt, hogy
szibériai folyam-torkolatok megfagyott mocsártalajából még véres,
friss mammuth-hullák bukkantak fel, melyeket a fagy talán százezer
évig konzervált. Igy tehát ezek a tunguzok a legtávolabbi
kerülővel, elkésve is visszaálmodhatták magukat a jégkorszakba és a
feltámadt állat-kolosszusok láttára új, független mondatraditiót
fejleszthettek ki. 

Az «özönvíz» látszólag legjobban indokolt s oly gyakran
visszatérő mithosz-alkatrésze éppen egyenesen ellenkezőről tett
tanubizonyságot: mert a geologia nem ismer egyetlen az egész földre
kiterjedő tapasztalatot sem, amely itt tekintetbe jöhetne. Helyileg
korlátozott alásülyedések történtek sok helyütt még az emberi
történelem korszakában is. A tenger árjából vulkanikus jelenségek
közben hirtelen szigetek emelkedtek ki, igy például a
tizenkilenczedik század harminczas éveiben Sziczilia és Afrika
között. Pusztító hatásu árvizek, amelyek a röghöz kötött síkföldi
lakó szemében valóságos halál-áradás számba mehettek, egyes erősen
benépesedett vidékeken periódikusan újra meg újra bekövetkeztek.
Suess Eduárd, a kitünő bécsi geologus megpróbált
szemlélhetővé tenni éppen a történetileg és mithologiailag
rendkivül fontos mesopotámiai völgyre nézve az Euphrates és Tigris
alsó folyása táján egy földrengéssel egyidejüleg egy a perzsa
öbölből a tenger felől jövő cziklont, amelyre eshetőlegesen a mi
semita-keresztény özönviz-mondánk, melyet a biblia tekintélye
támogat, vonatkozhatik. China történetileg fontos folyamvölgyében,
a Hoanghón az iszaptömegek ősidők óta felhalmozódott rétege a
folyammeder és partszélei fölemelkedését idézte elő a környező
síkság széles területei felé, magas őszi vízállások idején a folyam
periodikusan átszakítja ezeket a mesterséges csatornafalakat,
megváltoztatja útját és óriási kultur-földeket temet el: még
1887-ben (a chinai traditió kezdete óta körülbelül tizedszer) az
emberek millióit pusztította el. Magas hegygerinczeken talált
kagylók kissé finomabb következtetéssel  könnyen az
egész földet átfogóvá növelhettek ilyen képeket.3) Ma azonban tudjuk, hogy éppen a legtöbb bizonyító
erejü esetekben azok a kagylók sok idővel az emberi nem keletkezése
előtt éltek és az Óczeán kimutathatólag nem emelkedett az Alpesek
csúcsai fölé, hanem a hegyláncz csúcsosodott fel lassankint,
törvényszerüen és magával emelte föl az egykori tengerfeneket.
Tudomásunk szerint a lakható föld teljessége sohasem volt teljesen
viz-réteggel körülvéve, legkevésbbé pedig abban a rövid időközben,
melyen az emberi hagyomány átér.

Ha a különböző természeti és kulturnépek teremtési mithoszai nem
volnának egyebek, mint a tapasztalat legrégibb használható
csapadékai, akkor legalább azt lehetne remélni, hogy az összes
népfajok eredeti kapcsolatára való végső emléket láthatunk bennük,
 amilyent a modern kutatás megkiván. Szó
sincs azonban semmi efféléről. Még egymáshoz aránylag közel álló
népekből is kiveszett minden egymásról való tudomás, hát még az
egymástól messzire eltávolodottak! A biblia népsorozatában
hasztalan keresnénk helyet a polinéziaiak vagy az indiánusok
számára, ez oly tény, amely már kevés idővel Columbus fölfedezése
után is sok fejtörést okozott a mózesi mindentudás hiveinek.
Bizonyos, bár akaratlan kapcsolatokat azonban mégsem lehet tagadni.
Ha egy nép egyházi szentesítés útján változatlanul megőrzött ősrégi
mithoszaiban olyan csillagképekhez ragaszkodik, melyek jelenlegi
tartózkodása helyén nem is vehetők észre, akkor ebben
tagadhatatlanul egy mesterségesen megőrzött tapasztalati maradvány
rejlik, amely amellett szól, hogy az illető nép egy messzefekvő
helyről vándorolt mostani tartózkodási helyére. Ha bizonyos kicsiny
vonások visszatérnek a germán és görög mesékben, az indusok
elbeszéléseiben, a déli Óczeán Fidzsi-szigeteinek lakóinál és a
délafrikai hottentottáknál, akkor a kutató ebben a legrégibb
örökséget sejti, amely talán becses ujjmutatásokat ad. Mindezeknek
a népeknek valóságos tudatából azonban kiveszett az egykori kapocs
leghalványabb emléke is és amaz utólagos magyarázatok területe is
szük és ingatag, mert nem tudni, mily gyakran vezettek hasonló
indítékok hasonló mithoszi alakulatokra.

*

Ezek után a bevezető elmélkedések után vizsgáljunk át egy sereg
jellemző teremtési mithoszt a föld különböző területeinek köréből s
próbáljuk  belőlük a karakterbeli jellemvonások egy
sorát megállapítani. Mózes teremtési legendáját még ma is aktuális
érdekével utolsóul fogjuk tárgyalni.

Először is ott keressük fel a mithoszt, ahol még ma is
hamisítatlanúl és egyeduralkodón él: a természeti népeknél. A
történelem előtti és történelmi időben való nagyszámu vándorlások
valószinüvé teszik, hogy a legrégibb, legalacsonyabb rendü
emberiség maradványai egy természeti törvénynek megfelelően a
kontinensek határai felé szorultak, a poláris zóna kezdetének
széles északi partvidékeire épp úgy, mint mindenek előtt a nagy
szárazföldterületek pyramisszerüen kihegyezett vagy szigetekre
darabolódott déli nyúlványaira. Ugyanarról a törvényről van itt
szó, amely régi, már csak ereklyeképpen ránk maradt állatformákat
szigetekre, vagy messzeeső, szigetszerü szárazföldekre és
félszigetekre tolt ki: a csőrös és erszényes állatokat, melyek a
magasabbrendü emlős állatok őseiül tekintendők, Ujhollandba, a
reptilia-szerü, tehát valószinüleg legrégibb madarakat (Dinornis)
és a családfában minden élők közt legalább álló gyikot (Hatteria)
Uj-Zélandba, a nagy vastagbőrüek többségét, melyek virágkora a
régesrég elmúlt harmadkor volt, Délafrikába, a hasonlóképp régóta
hanyatlásra jutott edentatákat (lajhár, örvös állat) Délamerikába,
az ősvilági rák- és pók-fajtákat (Limulus, Liphistium)
középamerikai és indiai szigetekre, a félmajmokat Madagaszkarba
stb. Csakugyan, aránylag kezdetleges népmaradványokkal feltünő
módon találkozunk, ha Ujhollandot Taszmániával, a délamerikai
Tűzföldet,  Délafrikát és másfelől az új és óvilági
poláris zónát vesszük szemügyre. Az ausztráliai néger, a tűzföldi,
az eszkimó akkor is igen alacsony sorban állanak, ha megengedjük,
hogy tökéletesen kulturátlan és művelődésre képtelen népek mai
ismereteink szerint nincsenek. Afrika óriási földrészén a
bushmannok és hottentották kicsiny, világos szinü törzsei a
földrész félszigetszerüen kihegyesedő déli részén meglehetős
biztonsággal tekinthetők legalább az egy földrész őslakossága
maradványaiul. Érdekes lesz tehát a legnaivabb kozmogoniának a
nyomait ilyen messzire előretolt előörzöknél vizsgálni. Ha az
emberiségnek volna valahol kijelentésszerü «ősbölcsesége», akkor
itten volnánk a forráshoz legközelebb.

A bushmanoknál teremtési mithoszról abban a zárt formában, ahogy
a bibliából ismerjük, nem lehet szó. A mithosz szilárd
bordaszerkezetét többnyire a vallási fogalmak további kifejlődése
adja meg. Ezeknél a vad népeknél azonban a vallás a lehető
legalacsonyabb fokon áll. Igy tehát nem marad más, mint néhány
tapasztalat és a költői elem. A kóbor vadember naiv meséi, melyek a
dolgok eredetéről szólnak, a csillagokhoz és állatokhoz, szükös
életének legfontosabb tárgyaihoz fűződnek. Afrika csillagai és
állatai ezek. Egy szöcskét – meséli a fokföldi bushman – üldöztek a
tengeri macskák. Ez széttépte egy antilop epehólyagját. Ebből
keletkezett a sötétség. Hogy azonban ismét világosságot nyerjen, a
szöcske az égbe dobta papucsát. Ebből lett a hold. Szine a
bushmanföld pirosas porából való, amely a bőrhöz volt tapadva.
Azért hideg, mert bőr-papucsból származik. A nap eleinte mint férfi
 élt a földön, fénye a hónaljából
sugárzott ki. De ez a fény csak kunyhójának legközelebbi
környezetét világította meg. Ezért a régi bushmanok az égbe dobták
a napembert, ahonnan most mindenkire árasztja fényét. Máskor meg a
hold is ember. A nap azonban haragjában egyre-másra egy-egy darabot
vág le róla éles sugaraival. Nagy könyörgésére meghagy neki egy
darabot gyermekei számára. Ez a darabka aztán lassankint megint
egészszé növekszik (teli hold), mire a levagdalás megint
megkezdődik. A bushmanok ideje előtt, mondja továbbá a monda, élt
egy nép, amelynek mécs nélkül kellett útját megtalálnia a sötétben.
Akkor egy ravasz leány izzó hamut dobott az égre s ebből lett a
tejút. Bizonyos fényes csillagok a déli koronában és a
keresztcsillagzatban, az antipodusok egének legszebb
csillagképében, emberekből és oroszlánokból keletkeztek, melyeket
egy másik leány gonosz pillantása kővé változtatott. Özönvíz-mondák
elenyésző nyomai, melyek állítólag a bushmanokkal rokon
hottentottáknál jelentkeznek, valószínűleg modern misszionáriusok
hatására vezethetők vissza. A valóság szerint Afrika az
özönvíz-mondák legterméketlenebb talaja s az óriási földrész
négertörzseinél való hiányuk a legtalálóbb argumentum az ellen a
gyakran nagyon könnyelműen kimondott állítás ellen, hogy az özönvíz
minden nép mondájában visszatér, tehát egyetemes eseményhez
kell fűződnie.

Az ausztráliaiak kozmogoniai mithoszai az ujhollandi
szárazföldön ezekkel sok tekintetben feltünően egyező vonásokat
mutatnak fel. Itt a nap a nagy strucz-madárforma állat, az Emu
tojása,  amely az «előbbi embereket» az égbe
dobta, a tejút pedig a korábbi földi lakók tüzeinek füstje. Más
mesékben a hold a nap férje s a nap minden hónapban egyszer
fölemészti. A dél-ausztráliaiaknál egy Muramura nevű jó szellem
teremtette a napot az emberek számára, miután ezek sokáig
könyörögtek hozzá tánczukkal; mert szükségük volt napmelegre –
magyarázza elég naivul a mese – amely ellankaszsza a gyorsjárású
emustruczczot, legfontosabb vadászzsákmányukat és a kezükbe
juttassa. Esténkint a nap végigjárja az elhunyt emberek lelkeinek
sorait. Akit megajándékoz kegyével, az ellenszolgáltatásul neki
adja egy vörös kenguru bőrét. Azért látszik reggel pirosnak, mert
rajta van ez a bőr. Az embereket is ez a Muramura nevű jó szellem
csinálta, még pedig állatokból. Kezdetben kicsiny, fekete gyikokat
teremtett. Ekkor mint a bibliai Jehova megtekintette művét és
annyira meg volt vele elégedve, hogy elhatározta, a fekete
gyikoknak hatalmat ad minden csúszó-mászó teremtmény fölött a
földön. Igy tehát lábaikat ujjakra osztotta, arczukból orrot,
szemet, fület és szájat mintázott és végül megtanította egyenesen
állni. Mivel ebben a hosszú gyikfark akadályúl szolgált, hát
levágta és kész volt az ember. Még csak a nemeket kellett
elkülöníteni. A régi időkben, úgy gondolja az ausztráliai néger,
minden változó volt. A kenguru eredetileg óriási szörnyeteg volt.
Egy erős vadász széttépett egy ilyen óriási kengurut darabokra és
ezekből csinálta a mostani kengurufajokat. Igy találkozik egy-egy
ponton a legnyersebb természeti népek kezdetleges mithosza
öntudatlanúl csaknem darwini fejlődési gondolatokkal:  a vadember
érzése szerint még közelebb áll a természethez, mint a bizonyos
fokon álló kulturember, neki az a gondolat, hogy egy gyikból
formáltatott a többi gyikok legyőzőjéül, elég fenségesnek és
emberhez méltónak tünt, mig nem egy filozofusa egy olyan kornak,
mely megnemesedett isteneit márványcsarnokokban és gothikus
templomokban tisztelte, de emellett mindjobban elidegenedett a
természettől, az embernek mindennemű kapcsolatát a legmagasabb
rendű állattal is mint erkölcsileg megvetendőt megbélyegezni
valónak tartotta. Az ausztráliai szárazföld lakóinak szegényes
özönvíz-mondái közül a nyugatausztráliai nyilvánvalóan egy helyi
személyhez fűződik: két néptörzs egy folyam két partján sokáig
barátságban él; aztán az egyik gőgös lesz és elszigeteli magát; jön
egy végtelen erő, a folyam megdagad és a folyam déli partjáról
elmenekül a lenézett törzs; mikor visszatérnek, odaát nyilt tengert
látnak, mely elnyelte egykori barátjaikat. Ha ilyen elbeszélések
misszionáriusok fülébe jutnak, akik hisznek a mózesi történetben és
mindenütt a maguk özönvizének nyomait keresik, akkor könnyen
állnak be elváltozások és a feketék élénk fantáziája észrevétlenül
is hamar meghamisítja a saját hagyományukat az újnak a kedvéért,
amelyet a fehér ember rág a szájukba. Ebben az esetben azonban
hihetőleg nagyon hiteles és hamisítatlan ősforrásához jutottunk a
teljesen lokális özönvíz-mondáknak s ez az egy fényt vet a legtöbb
ilyennek eredetére.

Az ausztráliai négertől Amerika legészakibb részének eszkimójáig
s ennek európai és ázsiai  rokonáig meglehetős nagy ugrás. A
megváltozott háttér egészen más természeti képeket hoz létre. Az
eszkimó fantáziája szerint a mennyboltozat egy északon fekvő
csúcsos hegyen nyugszik és ezen forog. Mithologiája a mi
Gönczöl-szekerünk csillagképéhez fűződik, amelyben ő egy
rénszarvast lát; az Urin-övben fókavadászokat lát, akik egykor
vadászat után nem tudták megtalálni a hazafelé vezető utat és az
égbe jutottak. Az ember, mondja a grönlandi, az égből keletkezett.
Ő nemzette egy görönggyel a nőt. Az első emberek aztán czivakodtak
azon, hogy halhatatlanok legyenek-e az emberek, vagy sem. A nő igy
szólt: «Hadd haljanak meg, hogy helye legyen az utódaiknak.» Egy
másik monda szerint az első ember a saját hüvelykujjából teremtette
meg a nőt. Az egyik északamerikai eszkimófaj egyik özönvíz-mithosza
olyan víztömegekről szól, melyek jéggel borítva túlemelkedte a
hegycsúcsokon. Mikor aztán lefolytak, a jég ott maradt függve a
hegycsúcsokon, czethalak és kagylók nagy tömege feküdt a szárazon s
még ma is meg lehet őket ott találni. Az embereknek vagy akár az
emberiség többségének teljes elpusztulásáról azonban nem tudnak.
Ennek a mithosznak magváúl könnyen fel lehet ismerni az örök hóval
födött hegycsúcsok és megkövesült kagylók megmagyarázására törekvő
hypothesist s ez a két természeti jelenség kétségkivül alkalmas
arra, hogy az embereket gondolkodóba ejtsék rajtuk.

Melancholikus varázsa van azoknak a jövőre vonatkozó képeknek,
melyekkel, mint az istenek alkonyáról szóló német mondával, a
grönlandi világmithosz záródik. Egykor majd minden ember
 meg lesz halva. Akkor egy óriási árvíz
fogja végig söpörni a földet. Az elsimult vizfelületen azonban a
szél a megtisztult port összesöpri uj, szebb és boldogabb
emberfajjá. Néhány vonás mintha megfogható módon belehelyezne a
sarki lakos szemléletének világába, aki még ma is a jégkorszakkal
küzködik: föltámad a végtelen, északi fénytől piros éjjel tökéletes
halotti merevségével, hóviharok tombolnak a grönlandi jégmezők
óriási lapos felületein, melyek borzalmas sivár képével szemben az
afrikai sivatag élettel teljesnek és lakhatónak tűnik fel s amelyen
szűk viskóban züllik el egy nem értelem nélkül való nép a piszokban
és elme-bénító babonában… Nem csoda, ha itt a mithosz inkább
foglalkozik minden dolgok végével, mint egykori eredetükkel.

Az igazi afrikai négertörzsek teremtési mondái, bár e
népek kulturális haladottsága máskülönben sok tekintetben
jelentékeny, csak kevéssel emelkedik fölébe a bushmanokénak vagy
ausztráliaiakénak. Az utóbbiak kicsi fekete gyikjait a kaméleon,
Afrikának ez a különös, dülledt szemü, a hozzá hasonló szinű
mimóza-lombban mintegy elvarázsoltan függő hüllője helyettesíti,
harapófogó zerű lábaival, változékony pergamentbőrével és hosszú,
merev spirális farkával, mindenesetre olyan teremtmény, amely
minden másnál jobban beleillik a durva fetis-kultusz és a varázsló
szemfényvesztés groteszk torzvilágába. A Nilus forrásvidékeinek
területén a mangara-négerek mesélnek egy őskorról, mikor az emberek
még örökké éltek. Egyszer azonban fennhéjázók lettek s ekkor a
«nagy varázsló» haragjában a földre vetette az éggömböt és
pozdorjává tört  mindent. A pusztaságba aztán egy új
emberpárt helyezett, amelynek azonban farka volt. Az asszony egy
fiút és két leányt nemzett, akik egyesültek egymással s a
testvérrel kötött házasságból az egyik leány kaméleont szült, a
másik pedig egy óriást, a holdat. A kaméleon gonosz indulatú volt
és kínozta az óriást. Erre a nagy varázsló fölvitte magához az égbe
a holdat s ott van azóta ma is. Földi származásának emlékére
azonban fogynia kell, mintha meg akarna halni s a nap irigységből
foltokat égetett arczába. A kaméleon ivadékai eközben
akadálytalanúl terjedtek el a földön. Lassankint lekopott a farkuk
és halvány szinüket megbarnította a nap. Jellemző vonása ennek a
mondának, épp úgy, mint az ausztráliainak, a töprengés azon, hogy
mért nincs az embernek is farka, mint a többi állatnak. A
természeti ember nem indult ki misztikus spekuláczióból. Számára az
állatnak épp úgy van lelke, mint neki magának. Olyan szembeötlő
megkülönböztető jel azonban, mint a farok hiánya az embernél,
gondolkodóba ejtette és – az együgyü kapcsolás naiv eredményekép –
mithoszra vezette. A mai természetvizsgáló a farok-argumentumot sem
fogja már nagyon fontosnak tartani. Különben is az anatomus ki
tudja mutatni a farkcsont szemmel látható maradványait minden ember
csontvázán és embrio-korában, az anyja méhében mindegyikünk
keresztülment egy tekintélyes farokkal fölszerelt fejlődési
fokon.

Összehasonlíthatatlanúl gazdagabbá és nagyobb kört befoglalóvá
lesznek a kozmogoniai álmodozások, ha a déli tenger népeihez és az
amerikai indiánus törzsekhez fordulunk. Egyetlen természeti
 népe a világnak nem gondolta ki a
többé-kevésbbé szemléletes teremtési mondák olyan szövevényét, mint
a polinéziaiak, a mikronéziaiak és a melanéziaiak a nagy,
rejtelmekben gazdag korall-óczeánban. Ujzéland déli szigetének
alpesi tájától Hawai óriási krátereinek rotyogó pokolszájáig, a
kerek Atollák pálmakoszoruin át, melyek meredek sziklapartjainak
építésén parányi növényállatok milliói dolgoztak, egész a
paradicsommadár hazájáig, Uj-Genuáig egyetlen nagy mithoszhullám
hömpölyög százféle töréssel és elhajlással. És a meztelen, bizarrúl
tetovirozott kannibálok gondolatvilágában a képzeletteljes
világ-magyarázatok gazdagsága nyilvánul, amely mögött a figyelmes
természet-megfigyelésnek nem csekély mennyisége rejlik. A
polinéziai kozmologiának világosan megfogható része azzal kezdődik,
hogy Raugi, az ég és Papa, a föld szorosan egymáson fekszenek – a
parttalan tenger képe éjszaka, amikor minden összefolyik, a tenger
nem válik el az égtől – valóban, szigetlakó modozások ezek, melyek
úgy látszik a nemlétről, az homályos fogalmak egy még előbbről való
chaosról, amelyből a föld és ég kettős fogalma már mint valami
tökéletesebb válik ki. Misztikus álmodozások ezek, melyek úgy
látszik a nemlétről, őséjszakáról, az ősvágyról szóló buddhista
spekulácziókkal csengenek össze, de lehet, hogy kissé önkényesen és
elfogultan magyarázták modern kutatók, akik maguk is szeretik a
misztikusat. Az ujzélandi maoriknál annak a szorosan egymáson fekvő
párnak gyermekei azon tanakodnak, hogyan nyerhetnének fényt és
hogyan szabadíthatnák fel a föld felszinét az ég terhétől. A
legvadabbik  fiú agyon akarja ütni mind a két szülőt.
Egy másik (az «erdő ura» a neve) azt tanácsolja, hogy ne tegyék
azt, csak válaszszák el őket egymástól. Raugi, mondja, legyen ránk
nézve idegen, de Papa (a föld) mint tápláló anya velünk kell hogy
maradjon. Csak a harmadik, a szél-isten ellenzi, hogy ez az
elválasztás végbemenjen. Miután azonban a többiek megegyeztek,
megkezdik a széjjelbontást. Az erdők istenének sikerül fölemelni az
eget azzal, hogy fejét a földanyához támasztja és lábait
nekifeszíti apjának. Végre valahára örökre el vannak választva a
föld és az égboltozat és ugyanekkor világosság lesz a földön. A
testvérek közt azonban el vannak hintve a viszály magvai. A
szél-isten az apához szít, leveri az erdők urának fáit és a
szárazföldre korbácsolja a tengert. A tengeri állatok a partra
menekülnek, a tengeri isten visszaköveteli őket s ebből harcz
keletkezik a tenger és a szárazföld között is. Az erdei isten
csónakot és hálót ajándékoz az embereknek, hogy a tengert
legyőzzék. Az óczeán ura azonban felborítja a sajkákat és elnyeli a
partvidéket és a falut. Csak az ég és föld maradt mindebben a
háborúban és elválásuk daczára hű egymáshoz. Papa, a föld sóhajai
mint köd gomolyognak föl. Raugi, az ég könnyei mint harmat hullanak
alá. Egyszerü nagyságában, egy szigetről-szegetre terjeszkedő
tengerjáró népre való megfogható vonatkozásaiban ez a maori-mithosz
bizonyára semmivel sem áll a mózesi mithosznak mögötte. A részletek
megváltoznak a különböző népeknél, a beleszőtt vonások azonban
mindig jellemzők. Tahitiben egy óriási arun-növény tolja fölfelé az
eget, a mikronéziai  Gilbert-szigeteken azt az istent, amelyik
az ég boltját emeli, egy gigantikus tintahal támogatja, egy másik
variánsban ismét az ég épp azért szorítja a földet, mert egy ilyen
tintahal átkarolta s ezt a halat aztán a szabadító széttépi.
Elmésen rajzolják a szárazföld felbukkanását az égből egy halászat
eredményekép: egy isteni halász előbb földi gyümölcsöket horgász
ki, végül óriási fogástól dagad fel a hálója – egy szigetet emel ki
a vizből. Akaratlanúl is egy valóságos földbetelepítés képét véljük
itt magunk előtt láthatni, ahogy ez a szigetekben gazdag déli
tengeren mindig végbement: a halászokat a jó zsákmány reménye a
nyilt tengerre csábítja, egyszerre új sziklapartot, egy új lakható
korallszigetet látnak maguk előtt és a törzs kivándorol oda. Az
ember eredetét illetőleg ingadoznak a mondák: az első emberpárt hol
egymással nemzik az istenek, hol meg kövekből teremtik. A
melanéziai szigeteken Guat isten játék közben hajlékony vesszőkből
élő lényt font össze, amely egyszerre elmosolyodik és az isten
erről ismeri meg, hogy asszonyt teremtett. Ebben a körben mindig az
asszony jön létre előbb, a mi mózesi hagyományunkkal ellentétben.
Özönvíz-mondákban természetesen nincs hiány ezen a mozgalmas
földön, ahol minduntalan léket kap a csónak a szirten, minduntalan
megreszket és sülyedni kezd az egész vulkanikus sziget, vagy mint
Ujzélandban fortyogó gőzforrások bugygyannak ki zúgva a reszkető
talajból. Ezen mondák könnyen adódó fizikai indítékainál
sajátszerübb erkölcsi tartalmuk, amely emlékeztet a bibliai Sodoma
történetére, valamint a hellének özönvíz-mondájára. Az  isteneket
– igy szól a mikronéziai Palau-szigetek mondája – barátságtalanúl
fogadták az emberek egy kirándulásuk alkalmával a földön. Csak
egyetlenegy asszony adott nekik üdítő italt. A derék asszony az
istenek tanácsára bambuszból tutajt épített és a teli hold
éjszakáján ezen aludt. Ezen az éjszakán felhőszakadás tört ki és
minden elmerült. Csak az asszony járt tutaján addig, amig a haja
beleakadt egy magas hegyen nőtt fa ágaiba. Itt kiszállott, de éhen
halt, mielőtt a víz lefolyott volna. Mikor az istenek visszatértek
és holtan találták, égi nőik egyikét bujtatták a testébe, rövid
időre fölélesztették és öt gyermeket nemzettek vele. Ettől az öt
gyermektől származnak a Palau-sziget lakói. A déli tengeri
mithoszok szinte kimeríthetetlen gazdagságát lehetne még
elbeszélni. Néha ez az anyag úgy tünik fel, mint valami régi, csak
töredékekben fennmaradt kultur-anyag. Ezek a törzsek a kutatás elől
még titokba vannak burkolva. E titok megfejtése nem vezetne itt sem
valami kijelentett «ősbölcseség»-hez, az ismeretes maradványok
ennek nyomát sem árulják el. Egy történeti rejtelmet azonban ki
lehetne belőlük fejteni. Az alapvonások, melyek a polinéziai
kozmogoniából a mithoszok kutatója elé lépnek, valószinüleg
ugyanazok, amelyek a Husvét-sziget partjain levő sajátságos
kőkolosszusokról merednek rá az emberre. Több száz gigantikus kőfej
áll ott, akad köztük 15 méter magas is. A kevéssé művelt, mezitelen
mai szigetlakók nem csinálhatták őket s még kevésbbé hozhatták
nehezen hozzáférhető helyükre. A szobrok hátán olvashatatlan
hieroglifák láthatók. A világtörténet minden fonala megszakad itt,
semmi sem  tudósít arról, hogy hány század mered
ránk ezekből a bamba kőszemekből a korall-tenger kék tükre fölött,
milyen nép tartott itt egykor állomást, hogy aztán nyomtalanúl
eltűnjön.

Az indiánus mithoszok tömegéből itt csak néhány vonást jelzünk.
Az «indiánus» szó meglehetős tág fogalmat foglal be. A
prehisztorikus kőkorszakra emlékeztető elszigetelt délamerikai
őserdei vademberektől, akik még ma is ősi egyszerüségükben
éldegélnek, Mexiko és Peru kedvező viszonyok közt élő felföldi
lakóiig terjed, akiknél a tizenhatodik századi európai hódítók
olyan kultur-virágzást romboltak szét durva öklükkel, amelyet
nagyon jól össze lehet hasonlítani azzal az ős-babiloni kulturával,
melynek mithoszából a mi mózesi teremtési történetünk bibliai
formájában kijegeczesedett. A különleges amerikai kultura, (Kina –
Japán és Nyugat-Ázsia – Földközi-tenger mellett a harmadik nagy
példa a független emberi kulturára) bezáródik kiszámíthatatlan
külső okoknál fogva és erőszakosan abban a nagyfontosságú
pillanatban, amikor, mindenekelőtt a peruiak inka-korszakában, a
napkultusz, amelyhez a kozmogoniai mithoszok alkalmazkodtak,
összeolvadt az isten kegyelméből valóság rendszerével és a napnak a
világi államfő személyében való reprezentálódásában. A mindenféle
megfigyelésekről, homályos tapasztalati hagyományokról és
fantasztikus mese-képekről való naiv mesélgetés ideje ezen a ponton
szükségszerüen elmúlt és az az erős jegeczesedési folyamat, amely
nálunk a mózesi legendát szilárdul megállapította és hivatalossá
tette több mint egy ezredéven át, Peruban és Mexikóban kétségkivül
hasonló módon kezdődött.  Másfelől az ezen kulturczentrumok
hálózatába bele nem szőtt, tehát hullámzásukba bele nem keveredett
észak- és délamerikai szabad indiánus törzsek még teljesen a naiv
mithoszban éltek és élnek. Igy tehát csak nehezen lehet néhány
vonásban karakterisztikus általános képet nyerni erről az indiánus
mithoszról. Ez azonban nem is olyan nagyon fontos. Az a felfogás,
hogy a lakott föld szigetként emelkedik ki a vízből, itt is, mint a
polinéziaiaknál, alapja a mithosznak. Az északamerikai muszkocsi
törzsnél a világ kezdetekor két galamb húzza ki a földet egy a
vízből kinyuló fűszálnál fogva. A jukutoknál a fűszálat egy
őstengerből kinyúló pózna helyettesíti, amelyre egy isteni eredetü
varju és egy sólyom száll le; ezek egy kacsát nemzenek, amely
felhozza a mélységből az iszapot. Akaratlanul is eszünkbe jut egy
iszapos gát valószerü keletkezése egy folyam-torkolat közepében,
pl. a Mississippiben, ahol eleinte szintén sás-szálak zöldelik be a
mélységet, mig végül kész van az új sziget a lerakódott iszapból és
deltára osztja a folyamot. A Bella-Kula indiánusok szerint, kik
magasan fönn északon laknak, a napot egy holló hozta le az
embereknek. Egy isteni hatalmu törzsfőnök feltüzi az égre és hosszú
kötéllel ráerősíti a földet, hogy el ne merüljön az oczeánban.
Mikor aztán az emberek egy részét meg akarja semmisíteni,
megfeszíti a kötelet, mig a vizek a hegyek fölé emelkednek. Az
özönvíz-mithosz itt sajátszerüen a szárazföld sülyedéséhez van
kapcsolva a víz megáradása vagy az égből jövő végtelen eső helyett,
mint ahogy másutt látjuk. Más indiánus mithosz-körökben a föld
 egy a világtengerben heverő teknősbéka
hátán tornyosodik fel; a szintén északamerikai mandan-törzsnél az
özönvíz-eredetét abból a furcsa folyamatból vezetik le, hogy egy
indiánus, mikor egy borz-odut akart kiásni, kilyukasztotta a
teknősbéka pánczélját. A teknősbéka általában nagy szerepet
játszik. Az északamerikai algonguinok özönvíz-mondájában a jó
szellem elébe lovagol az árban fuldokló s tengeri szörnyetegektől
üldözött embernek egy teknősbéka hátán és segítséget hoz neki.
Özönvíz özönvízre tornyosul az északamerikai mithoszok világában.
Az előrehaladottabb kulturnépeknél az özönvizek szinte periodikusan
szabályozva jelennek meg. Minden napfogyatkozás fölkeltette a
peruiban az aggodalmat, hogy egy ilyen új világpusztulás veszedelme
előtt áll. Ezeknél a gyarmatlakóknál a víz által való pusztuláshoz
hozzájárult, ott, a bömbölő és tomboló vulkánok lábánál a romboló
földrengések és tűzesők gondolata. Tekintetük a föld mélységére
irányult, egy üreges alvilágra, honnan pusztulást vagy boldogulást
lehetett várni. Igy a már említett mandanok mondáihoz tartozik a
különös legenda az emberek egykori földalatti életéről. Csak egy
szőlőtő gyökerei közül szűrődött be némi fény. A legbátrabbak
fölmásztak a gyökereken és megtalálták a dúsan megáldott felszint.
De csak a felük tudott a nyomukba jutni, a szőlőtő leszakadt egy
nagyon kövér nő súlya alatt és a visszamaradottak elől örökre
elzárta a világosságot. Mikor az inkák uralma Caxamarkában a
spanyolok öklei alatt hirtelen összeomlott, az ismét
mithoszalkotóvá vált népszellem csaknem ugyanolyan képekkel
álmodott aranykoruknak a  föl ölébe való sülyedéséről, mint a
német Barbarossa-monda. Astarpilco kaczika fia, beszéli Humboldt,
egy tizenhét éves nyiltszívű fiatalember, aki engem a hazája romjai
között, egy régi palotába kisért, nagy szegénysége közepett
teletöltötte képzelő tehetségét a földalatti gyönyörűségek és az
aranykincsek képeivel, melyeket az omladékhalmok födnek, melyek
fölött haladtunk. Azt mesélte, hogy egyik őse egyszer bekötötte
felesége szemeit és levezette sok labirintuson át, melyek a
sziklákba voltak vágva, az inkák földalatti kertjeibe. Az asszony a
legtisztább aranyból művésziesen mintázott lombos és gyümölcscsel
rakott fákat látott, az ágaikon madarak ültek és látta Atahualpa, a
spanyoloktól megölt utolsó inka sokat keresett arany hordszékét. A
férj megparancsolta feleségének, hogy mind e csodadolgokból ne
merjen semmihez hozzányulni, mert a rég megjósolt idő, az inkák
birodalmának visszaállítása még nem érkezett meg. Aki a kincsekhez
előbb hozzányul, még az éjjel meghal… A beteges bizalom, melylyel a
fiatal Astarpilco beszélte, hogy alattam, körülbelül jobbra attól a
ponttól, ahol állottam, egy nagyvirágu datolyafa árnyékolja be,
aranydrótból és aranypléhből pompásan elkészítve, aranyágaival az
inkák pihenő helyét, mély, de komor hatást tett rám. Itt is
légvárak és álmodozások a vigasztalók a nagy nélkülözésekben és
földi szenvedésekben. «Nem érzesz-e te, meg a szüleid – kérdeztem a
fiút – ha olyan erősen hisztek ezeknek a földalatti kerteknek a
létezésében, néha vágyat arra, hogy leássatok ezekig a földalatti
kincsekig nagy szegénységtek közepett?» A fiú felelete olyan
 egyszerü volt, annyira kifejezte a
csendes rezignácziót, mely ez ország őslakóinak fajtáját jellemzi,
hogy feljegyeztem uti naplómban: «Ilyen vágy nem jön ránk; apám azt
mondja, hogy ez bűn volna. Ha miéink volnának az arany ágak az
arany gyümölcsökkel, akkor a fehér szomszédok gyűlölnének minket és
ártanának nekünk. Megvan a kicsi földünk és a jó buzánk.»

A lokális tapasztalatok nem tagadják meg magukat másutt sem. A
periodikusan visszatérő özönvizeket nemcsak bárka-építéssel győzik
le, hanem a magas hegyekbe való meneküléssel, óriási pálmákra való
felmászással, amelyek olyan sebesen nőnek, hogy az ár nem birja
őket utolérni. Nagyon sok ilyen mondában (a mexikóiaknál is) az
ember kövekből keletkezik. Számos indiánus nyelvben az embert
jelölő szó egyuttal földet és követ is jelent. Az özönvíz után a
csekély számu megmenekültek uj embereket teremtenek azzal, hogy
isteni tanácsra köveket dobálnak maguk mögé. Ez a legenda elég
sajátságosan ismétlődik az indogermánban is, anélkül, hogy az
átvezető hidat tudnók. A legbonyolultabb az ember keletkezése a
Quiché-törzs, Guatemala egykori rejtelmes kulturnépének mondáiban.
Az istenek, igy szólnak ezek a mondák, előbb az állatokat
teremtették meg, de felboszankodtak, mert ezek némák voltak és nem
áldoztak nekik tisztelettel. Ezért aztán agyagból embereket
alkottak. Ezek azonban torzak voltak, akik nem tudták a fejüket
forgatni és beszélni tudtak ugyan, de nem értettek semmit. Egy első
pusztító özönvíznek kellett jönni. Az istenek ezután ismét
hozzáfogtak a teremtéshez; ekkor az embert fából, az asszonyt
 fenyőmézgából alkották. De még ez a
nemzedék sem tudta a kivánt módon tisztelni az isteneket. Ekkor
Herakon, az ég szive, ismét elsülyesztette a világot és pedig égő
mézga-eső és földrengés által. Csak néhány ember menekült meg –
ezekből lettek a majmok. Az istenek azonban erre valahára
megalkották remekművüket; megteremtették az igazi embert fehér és
sárga kukoriczából. Eleinte túlságosan jól sikerült, úgy, hogy
maguk az istenek is megijedtek művüktől. Néhány nagyon is istenhez
hasonló tulajdonságát el kellett venniök és ekkor végre-valahára
készen volt a Quichék őse.

A mexikói-perui fennsik népeivel már átléptük a szigorú
értelemben vett határvonalat a természeti népek és kulturnépek
között. Csak egy helyen ugyan, ahol meg nem érdemelt korai balsors
– Cortes és Pizarro spanyoljainak erőszakos betörése – ezt a
kulturát első virágzásában elfojtotta. Ennek lefolyásától elütően
az óvilági kultura (különösen az, amely lassankint a
Földközi tenger körül konczentrálódott és időmultával Európa északi
részéig hatott fel) aránylag egységesen emelkedett, nemzetenkint
érintkezett és összeolvadt egyik a másikkal és végül azt a
kultur-komplexumot teremtette, mely azután a «kultur-emberiség»
számba ment és eredményes gyarmatosító és pusztító hadjáratot
kezdett minden a természeti fokon álló nép ellen.

Elég lesz, ha ennek a nagy kultur-egyesülésnek a kozmogoniáját
egy vonalban követjük, – t. i. legtartósabb irányában – amely utóbb
a keresztény mithoszban jegeczesedett ki és mai napjainkba is
belenyúlik. 

A tekervényes utakat, melyeken a kulturvilágon belül az
ősi hagyományos kozmogoniai mithosz mellett a természetkutatás
győzelmesen felküzdötte magát, a következő fejezetek fogják
feltüntetni. Az eredeti mithosz szétfolyását a spekuláló
philosophia sokszorosan összebonyolódott hadjárataiba követni
nem tartozik e munka keretébe. Csak arra utalunk, hogy kozmogoniai
mithoszok valamiféle philosophiai fogalmi sallangokkal napjaink
philosophiájába is belenyomulnak: igy az indiai mithosz
Schopenhauer Arthur hatalmas eszmemenetébe. Ezeket az elágazódott
szálakat egyenkint felkeresni nem lehet itt feladatunk.

A héber kozmogonia, mely az ugynevezett Mózes első
könyvében van letéve, abban a sajátsámos szerencsében részesült,
hogy évezredeken át túlélte a dolgok változásait és megőrzött
bizonyos hatalmat olyan időkig, amelyek keletkezése napjaitól épp
oly messze esnek, mint például a mai északsarki utazó, aki a
természettudomány minden eszközével fölszerelve és ennek a
természettudománynak az érdekében fölkeresi a legtávolabbi lakható
helyeket a sarkkörön túl, az odavaló, igen alacsony fokon megrekedt
eszkimótól. Az egyház dogmájától védve úgy származott ránk, mint a
szibériai mammuth-elefánt óriási hullája, amely belefagyott a jégbe
és a szemünk láttára került napfényre szőröstül-bőröstül. Ha
azonban pontosan megvizsgáljuk, nem tagadja meg ősi, a népek
gyermekkorához tartozó alkatát; épp úgy, mint ahogy azok az
elefánt-testek a rég elmult jégkorszakhoz való tartozásukat.

Századunk szigorúan tárgyilagos, elfogulatlan  tudománya,
amely megjelölte azoknak a mammuthoknak a helyét, komolyan
nekilátott annak a feladatnak is, hogy ennek a rejtelmes
művelődéstörténeti őslénynek természetrajzát erejéhez képest
nyilvánvalóvá tegye. Az eredmények most már lényeges pontjaikon
teljesen megtámadhatatlanok.

Mózes könyvei az ótestámentomban mint «könyvek» egyáltalán nem
oly régiek, mint ahogy Mózesre való vonatkozásuk szerint gondolni
lehetne. Előttünk ismeretes alakjukban nemcsak hogy nem is Mózestől
származnak, de még csak nem is egy szerzőtől. Hogy nem egészen
Mózestől származnak, ezt már maga az a tény is bizonyítja, hogy a
végén el van beszélve Mózes halála és hozzá van fűzve ez is:
«ezután nem lett próféta Izraelben stb.» (Mózes I. 34, 10.). Más
helyeken mint pl. ezekben a szavakban (Mózes I. 36, 31.): «és ezek
a királyok, akik Edon földjén uralkodtak, mielőtt még Izrael
fiainak királyaik lettek volna», egész világosan kiderül a
szövegből, hogy a könyv szerzője olyan korban élt, mikor a
királyság Izraelben megint fel volt állítva, tehát sok idővel Mózes
után. De ha nem tekintjük is Mózest magát, akkor is az egész mű, és
pedig már a ránk nézve most legfontosabb teremtési mondában – az
egymástól függetlenül előállott darabok sorából áll, melyek csak
ügyetlenül vannak összeillesztve. A teremtési és özönvíz-mondát
illetőleg két ilyen külön forrás jön tekintetbe. Az egyik
valószinűleg papi körökből származó följegyzésekre vezethető
vissza, melyek lényegükben az áldozatokra s más effélékre vonatkozó
följegyzéseket tartalmaztak történelmi bevezetéssel.  Ezek
keletkezési ideje a Krisztus előtti kilenczedik és ötödik század
között ingadozik. A másik forrás egy talán még a kilenczedik
században fogalmazott történeti mű; az ebből vett részekben az
Isten neve általában Jahve. A két forrás a legsajátságosabb módon
keveredik össze, minduntalan ellentmondva egymásnak. A Genesis első
fejezete, a tulajdonképpeni teremtési monda, teljesen ama papi
okiratokból való. Ebben az emberek teremtése a befejező jelenetben,
szoros kapcsolatban az ég és föld teremtésének beható leirásával,
csak röviden meg van említve ezekkel a szavakkal: «és Ő
megteremtett egy embert és egy asszonyt.» Ezután ezekkel a
szavakkal: «abban az időben, mikor Jahve-isten megalkotta az eget
és földet, de a földön még nem volt semmiféle növény a mezőkön»,
megkezdődik a Jahve könyv lényegesen eltérő forrása az ember
teremtéséről (Ádámot először egyedül magát teremti meg isten) és ez
tart a negyedik fejezet végéig. Az özönvíz-mondában (7. és 8.
fejezet) úgyszólván versről-versre váltakoznak a kétféle szövegek.
A Jahve-szöveg azt mondja el a 7. fejezet 7. versében, hogy Noé
feleségével és fiaival és számos páros állattal a bárkába szállott
s a papi szöveg a 13. versben még egyszer megtéteti vele ugyanazt.
Az ismétlésnek és a konfuziónak se vége, se hossza!

Ennyi elég a bibliai szöveg ránk maradt alakjának jellemzésére.
A másik fontos kérdés ez kell hogy legyen: Honnan erednek ezek a
Krisztus előtti kilenczedik századtól a tizedikig leirt teremtési
mondák? Ősrégi tulajdonai-e a hébereknek, amelyek a hagyomány
révén többféle formában  éltek a nép között? Avagy egyes vonások
arra utalnak, hogy a legrégibb kor más kulturnépeinek mithoszairól
van szó, amelyeket a zsidók átvettek, mint ahogy a mózesi mithoszt
átvették pl. a kereszténynyé vált germánok? Legújabbkori nagyon
szerencsés kutatások eredményei itt is világosságot teremtettek a
sötétben. A teremtési és az özönvíz-monda, ahogyan a jahvista
történeti könyve és a királyok korának papi kódexe elmondja,
valóban ősrégi mithosz, melynek gyökereit nyomon lehet követni az
egész sémitizmus történeti határáig, melynek a héberek csak egyik
ága. A Genezisnél sokkal régibb forrás tárult fel hirtelen a
héber-kutatók bámuló szemei előtt a babiloniaiak kozmogoniai
mithoszaiban.

A biblia maga is elbeszéli Palesztina leendő urainak egy régi
vándorlását Mesopotámiából, Bábelből, az Euphrates és Tigris közti
földről Kanaánba, sok idővel az Egyiptommal való kapcsolatok és
Mózes előtt. Egyiptomra valóban nem emlékeztet a mózesi kozmogonia
egyetlen vonása sem. Az egyiptomiaknak, kiknek Nilus folyama
periodikusan megáradt, de éppen ezzel jóltevője lett a világnak,
természetszerűleg nem volt özönvíz-mondájuk, amelyben az árvíz mint
valami ijesztő dolog szerepelt volna. Már ezért is a valószinüség
Babiloniára vallott, a két folyam közötti fenyegetett földre, amely
egyenesen arra való hely, hogy egy pusztító vízáradásról szóló
mondát képezzen ki, amely áradásból nincs menekülés azok számára,
akiket a két folyó körülzár. A legváratlanabb eredmény adott igazat
a sejtelemnek. A mult század első évtizedében egy fiatal
 német gimnáziumi tanár, Grotafend,
először fejtett meg egyes, már a történelemből is ismeretes
királyneveket (Darius, Xerxes) az úgynevezett ékírásban, vagyis a
persepolisi, babiloni stb. romokban talált ékalakú irásjelekben,
melyek az asszír, babiloniai és perzsa birodalom idejéből valók.
Erre aztán hamarosan bekövetkezett ez irásjelek teljes ismerete. Az
új irással egész új élet tárult fel. Agyagtáblákra és
agyaghengerekre elpusztíthatatlanul belerótt egész könyvtárak
árasztották ki tudásukat és a modern kutató egyszerre világosan
belenézhetett egy oly korszak irodalmába, mely már a legműveltebb
görög szemében is mesésnek tünt fel. A hatalmasan halmozódó
anyagnak koronájául tünt fel a babiloniai teremtési mithosz. Ezzel
minden kétértelmüséget kizáró módon kezünkben volt a héber legendák
forrása.

A homályba vesző őskorban vándoroltak a sémiták – nem tudni
honnan – az Euphrates vidékére. Gazdag kulturát találtak már itt.
Hogy itt – egyszerre hódítókul és a meghódítottak kulturális
igájába befogottakul, mint ahogy később a rómaiak jártak a
görögökkel – megtalálták-e már a teremtési mithoszt, az most nem
tartozik ide. Az a sémita ág, amely később Palesztinát
benépesítette, kozmogoniai képzeteinek alapvonásait mindenesetre
onnan hozta magával, csak aztán átformálta a monotheisztikus
felfogás értelmében.

A babiloniai ékirásos szöveg, ahogy ránk maradt, bizonyára nem
iratott le előbb, mint a Mózes első könyvében fennmaradt bibliai
szöveg. Tartalma azonban tényleg messze Mózesen túl  terjed, a
Krisztus előtti kétezredik évig. Időzzünk egy kicsit szavainál,
ahogy ezeket a táblák töredékei számunkra fenntartották. Egy
legősibb hang szólal meg belőle, melyhez képest a biblia fiatalnak
tünik fel és melylyel szemben csak Egyiptom piramisai állhatnak
meg.

A mithosz a chaoszszal kezdődik. «Amint odafönn az égnek még nem
volt neve, idelenn a föld még nem kapott nevet, akkor az Óczeán, a
legislegelső, amely ezeket nemzette és a zűrzavar, a tengerár,
amely ezeket szülte, összeelegyítették vizeiket. Mikor még az
istenek egyike sem volt megteremtve, egy név sem volt megnevezve,
egy sors sem volt meghatározva, akkor hozattak létre az istenek.» A
mithosznak ez a bevezetése bizony még nem hasonlít a mózesi
jelentéshez, nyomait inkább lehetne a későbbi görög
chaos-legendában megtalálni. Semmiből való teremtésről még nincs
szó, az ősanyagok még kezdettől fogva megvannak. Az istenek még
csak ezután «hozatnak létre». És pedig «istenek», többesszámban,
nem pedig «az» isten. A bibliától való különbözés a továbbiakban
még mintha nőne. A gigászok harczának valami formája csúszik bele.
Tiamat, a chaotikus tengerár, valami bünt követett el a legfőbb
istenek ellen, ellenük támad a tengeri szörnyetegekkel szövetkezve,
– itt aztán csaknem két egész tábla hiányzik s az összefüggés nem
egészen nyilvánvaló. A fenyegetett istenek – mint a negyedik tábla
szövege folytatja, vezérharczost választanak Marduk személyében. Az
istenek lakomáján felruházzák a legfőbb hatalommal. «Mától fogva –
jelentik ki neki – parancsodnak foganatja legyen. A felmagasztalás
 és lealacsonyítás a te kezedben legyen.
Álljon szilárdan a te szemed, parancsoddal ne ellenkezzék senki.
Senki az istenek közül ne hágja át a te parancsodat… Az egész
mindenség teljessége a tied legyen. Egy szó és parancsold, hogy
legyen – és lesz. Nyisd ki szádat – és a ruha (melyet az istenek
előzőleg reá adtak) tünjön el. Parancsold neki: «térj vissza» és a
ruha legyen rajtad.» Marduk megcsinálja a próbát, a ruha eltünik és
visszatér. Az istenek pedig örülnek és áldón üdvözlik: «Marduk
legyen király!» Marduk erre fölfegyverzi magát villam-dárdákkal és
segítségül hívja a szeleket, aztán kivonul Tiamat ellen.
«Közeledtek egymáshoz Tiamat és a bölcs az istenek között, Marduk,
harczra rohantak, közel jöttek a csata teréhez. Akkor az Ur
kiterjesztette hálóját és befogta őket és egy orkánt, mely hátul
állott, elébük bocsátott… Akkor megnyitotta Tiamat száját,…
belebocsátotta az orkánt, hogy ajkai ne tudjanak bezárulni és
megtöltötte hasát erős szelekkel, felfújta belsejét és tágra
szakította fel száját, erősen megragadta a dárdát és átszúrta
hasát, kettéválasztotta belsejét és elvagdalt mindent, ami benne
volt, – megragadta és megsemmisítette életét. A holttetemét
odadobta és ráállott». Miután Tiamat segítő társai is legyőzettek,
a szöveg igy folytatja: «Látta ezt és az arcza örvendett,
ujjongott, ajándékokat hozatott magának béke adományául. Ekkor
megszelidült az Ur, megszemlélte a holttestet… és valami mesterit
alkotott. Szétverte a holttestet két részre, egyik részét
fölállította és menyezetet csinált belőle, égboltozatot, ráhuzott
egy pántot, odaállított egy őrt és ennek meghagyta, hogy ne engedje
 kifolyni a vizeit. Az eget összekapcsolta
az alsóbb vidékekkel és szembeállította az ősvízzel… Ekkor az Ur
megmerte az ősvíz kerületét és egy nagy alkotmányt emelt, mint az
ég, nevezetesen az Izara (a föld) alkotmányát, melyet úgy épített
fel, mint egy égboltozatot… megcsinálta a nagy istenek tartózkodó
helyeit, a csillagokat, felfüggesztette az állatok csillagképeit,
megjelölte az évet és megrajzolt minden képet. Tizenkét hónapot és
(mindegyikbe?) három csillagot állapított meg. Ezután odaállította
a Jupiter-csillag álláspontját… az északi sarkot és a déli sarkot
ezzel együtt állapította meg. És kapukat nyitott mindenfelől, zárat
erősített meg balról és jobbról. A középre helyezte a zenithet. Az
(új) holdat felragyogtatta és alája helyezte az éjjelt és
megjelölte őt mint éji testet. Hogy a napokat megjelölje,
hónaponkint szünet nélkül befödte a holdat egy királyi süveggel,
hogy a hónap kezdetén este felragyogjon, hogy szavai ragyogjanak az
ég megjelöléseül.» Aki e leirásnak ezt a részét figyelmesen
olvassa, két jelentős dogot talál benne. Először is nyilvánvalólag
egy valódi természeti mithosz maradványai előtt állunk, ahogy a
természeti népeknél mindenfelől elénkbe tünik. Az istenek csak
mellékes szerepet játszanak. Maguk is a chaos szüleményei. Ennek a
chaosnak legyőzésére választják meg Mardukot. Marduk teljesen úgy
jelenik meg, mint a korai nap megszemélyesítése. Legyőzi a vad,
sötét őstengert, Tiamatot azzal, hogy sugaraival két részre osztja:
égre és földre. A részletek kiképzése egy korán a csillagászat felé
fordult népet árul el, amely meglehetős szilárd képet csinált
 magának a világ alkatáról: a föld, mint
belül üres hegy az alatta elhömpölygő vizek fölött, fölül pedig az
igazi szilárd ég-kupola, melyen a csillagok, miután egy kapun
beléptek, elhaladnak és amely fölött egész fölül megint egy «égi
óczeán» hullámzik, melyen túl végül a «belső égben» az istenek
laknak.

A másik dolog, ami egy bizonyos szempontból nézve elég
nyilvánvalóan szembetünik, a bibliai jelentésre való vonatkozás.
Marduk nem egyéb, mint a biblia uristene, csak éppen hogy a
monotheisztikusan alakított mózesi mithosz elhagyja előzetes
történetét, amely őt magát mint az istenek eszközét, ezeket pedig
mint a chaos produktumait vezeti be. Isten szelleme a Genesis
szerint a vizek felett lebeg, mint Marduk, mikor Tiamat, a
chaotikus ősvíz ellen kivonúl. Épp úgy, mint Marduk, aki a
kettészakított Tiamat egyik felét mint égboltozatot állítja fel,
ellátta egy zárral, melynek a vizet kell visszatartania a boltozat
fölött – isten is mennyezetet emel a vizek között és elválasztja
általa a «mennyezet alatti vizet» a «mennyezet feletti víztől»,
mire a mennyezet égnek neveztetik. És ép ily párhuzamosan
következik mindkét jelentésben a mennyezet alatt is, a föld és a
földalatti víz elválasztása: a föld berendezése és azután az égi
testek felállítása a nappal és éjjel elválasztására. Egy későbbi
tábla töredéke bőségesen felismerteti, hogy a babiloni mindenesetre
nem elég világosan fenntartott mithoszban ugyanabban a sorrendben,
mint a bibliában, legvégül következik az élő lények megteremtése.
Más forrásokból az következik, hogy kezdetben itt is két ember
teremtetett; még pedig agyagból. 

Ha azonban még egy meggyőző bizonyítékra volna szükség, hogy a
héber mithosz valósággal csak gyermeke a régibb babiloniainak,
akkor ezt a bizonyítékot megadja, minden tekintetben kielégítő
módon, a babiloniai és a héber özönvíz-monda egysége. Fentebb
különböző özönvíz-mondákat vettünk figyelembe, melyek egymástól
függetlenül alakulhattak ki. Itt azonban a közvetlen leszármazás
annyira nyilvánvaló, hogy szó sem lehet más föltevésről. A
babiloniai özönvíz-monda egy ókori forrás révén (Berossus
fragmentumai, aki kevéssel Nagy Sándor ideje után három könyvet irt
a chaldaeai történetről) is ismeretes, de a gyanusan késői forrást
tekintve a bibliai szöveg befolyására gyanakodtak. Időközben
azonban (George Smith 1872-ben) erre vonatkozólag is ismeretessé
vált a kutatás előtt a valódi babiloni ékirásos szöveg, melynek
ősrégisége végkép eldönti a vitát arról, hogy melyiket illeti meg
az elsőség.

Mint a természetből táplálkozó költői alakító erő műve a
babiloniai özönvíz-mithosz épp oly magasan áll a bibliai fölött,
mint régiség dolgában. A királyok korabeli héberek nagyon
alkalmatlan nép voltak özönvíz-képzetek kifestésére. Holt tengerük
sötét, puszta tava oly kevés árvizi képett nyujtott, mint a mély
völgyektől barázdált, hegyekben gazdag országuk, amely mindenben
ellentéte az Eufrates melléki lapos, a tenger felől nyilt
agyagsíkságnak, amelyen a babiloniai mithosz megfoghatóan világos
természeti képekből szívta erejét. Mint epizód egy nagy nemzeti
eposzba beleszőve áll elénk a babiloniaiak özönvíz-mondája,
közvetlen beszédben, a bárkaépítő  elbeszélésekép, aki
megmenekülése után fölvétetett az istenek közé és halhatatlanúl él
tovább «a folyamok torkolatánál» – vagyis az Eufrates és Tigris
torkolatánál a perzsa tengeröbölben, egy nemén a «boldogok
szigetének», – ahol Gisztuber, az eposz hőse veszedelmes vándorlás
után meglátogatja. Szit-napisztim, a babiloniai Noé, elmondja,
hogyan határozták el az istenek (a politeisztikus elemet a bibliai
mithosz itt is gondosan kiirtotta), hogy az emberek
megsemmisítésére vízáradást támasztanak. Ninigiazag Ja azonban, a
tenger istene, figyelmezteti barátját, Szit-napisztimet, aki
Szurippak városából való. «Ácsolj házat, építs hajót, hagyd el
földedet, keresd az életet, ne törődj holmiddal és mentsd meg
életedet. Vigyél mindenféle életmagvakat magaddal a hajóra. A
hajót, melyet építened kell… indítsd bele az ősvízbe». Az ember
ekkor megkérdi istent, hogy felelhet meg egy ilyen hajó építéseért
a népnek és a nép véneinek és Ja ezt tanácsolja: «Válaszul mondd
ezt nékik: Mivel Bil gyülöl engem, nem akarok városotokban lakni és
a földön… az ősvízbe akarok lehajózni és uramnál, Ja-nál lakni. Ti
reátok ő ekkor gazdag áldást hullat, madarakat, tömérdek halat,
bőséges marhát, gazdag aratást». A hajó felépül (egy másik
töredékesen fennmaradt formájában a legendának Szit-napisztim előbb
megkéri istent, rajzolja le neki a földre a hajó képét) és pedig
140 rőf magas falakkal, hat emeletre. Ellátják evezőkkel és
gondosan beszurkolják. Ünnepi lakoma ünnepli meg elkészülését.
Ekkor a bárkába hordják «ami ezüstöm és aranyam volt».
«Megtöltöttem mindenféle életmagvakkal,  amim csak
volt. Felhoztam a hajóba egész családomat és női cselédségemet, a
mezei barmokat, a mezei állatokat, mesterembereket, mindvalamennyit
együtt felhoztam.» Mikor este eső jön, neki magának is a bárkába
kell szállnia és el kell zárnia kapuját. «Ez a megbeszélt jel
beállott: az, aki a záporesőt küldi, este nehéz esőt hullatott.
Ettől a naptól fogva féltem felragyogásától. Rettegtem a napba
nézni. Beléptem a hajóba és elzártam a kaput… Amint a reggel
pirkadni kezdett, az ég fundamentumán sötét felhő szállott fel.»
Mennydörgés és villámlás közben kitört a veszedelem, «a vizek úgy
rontottak az emberekre, mint valami harczi robaj». Maguk az istenek
is menekülnek és kuporogva ülnek, «mint a kutya», az ég boltozatán.
Isztar úgy visítozott, mintha vajudna, az istenek úrnője, a
széphangú így kiáltott: «az elmult idő (azaz az előbbi emberiség)
újból agyaggá lett, mert az istenek előtt gonoszat parancsoltam és…
emberiségem megsemmisítésére vihart parancsoltam. Amit szültem,
hova lett? Mint a halak ivadéka tölti meg a tengert». «Az istenek
vele sírtak… Hat nap és éjjel száguldott a szél, a vízár, az orkán
lecsapott a földre. Mikor a hetedik nap megjött, alábbhagyott a
vihar, a vízár, az égiháboru, melyek úgy harczoltak, mint egy
hadsereg. Nyugodott a tenger, melyet az orkán felkorbácsolt, a
vízár megszünt. Ránéztem a tengerre és megcsendítettem hangomat, de
minden ember ismét agyaggá vált, s mint egy kopasz tarló feküdt
előttem az erdő. Megnyitottam a légnyilást, a napfény arczomra
hullott, lehajoltam, leültem, sírtam, arczomon végig folytak a
 könnyek. Ránéztem a világra, minden egy
tenger volt. Tizenkét nap mulva szárazföld tünt fel, a Nizir
földjéhez közeledett a hajó. Nizir földjének hegysége megállította
a hajót és nem eresztette tovább… Mikor a hetedik nap
bekövetkezett, kieresztettem egy galambot és elbocsátottam. A
galamb röpködött ide-oda, de mivel nem volt hely, ahova leüljön,
visszatért. Aztán egy fecskét eresztettem ki és elbocsátottam.
Röpködött a fecske ide-oda, de mivel nem volt hely, a hova leüljön,
visszatért. Ekkor egy hollót eresztettem ki és elbocsátottam.
Röpködött a holló, látta a víz alászállását, közelebb jött károgva,
de nem tért vissza. Ekkor kimentem, áldozatot áldoztam a négy
szélirány felé, békülési áldozatot áldoztam a hegy csúcsán.» Az
elbeszélésnek ebben a részében a Noé-monda forrása lépésről lépésre
szembeszökik. A befejezés aztán megint politheisztikus babiloniai s
ezért a bibliai krónikás elhagyta. Az istenek odagyülnek az áldozat
szagára, mint a legyek. Czivódás támad köztük. Az egyik párt jajgat
a pusztulás műve miatt, Bil ellenben haragra gerjed az embereknek a
hajóban való megmenekülése miatt. A megoldás az, hogy
Szit-napisztim és felesége emberből istenné változik és örök életre
jut a folyamok torkolatánál, mint a bibliai Enoch, aki nem halt
meg, hanem «eltünt». A föld újra elkezd benépesedni, legalább
Berossus jelentése szerint, amely nagyjában véve párhuzamosan halad
az ékirásos szöveggel, – Szit-napisztim csak később a hajóból
kilépő barátaival és rokonaival, kiknek egy mennyei hang megmutatja
az utat Arméniából, ahol a hajó partot ért, Babilonba. 

A mózesi teremtési monda történetében egyuttal benne van a
kritikája is legenyhébb, de legkegyetlenebb formájában. Minden
mesterséges magyarázgatás a közvetlen kijelentés misztikus módján
nem jelent egyebet, mint kihágást egy tudomány ellen, melynek
erkölcseink hasonlíthatatlanúl becses kincseit és a haladás
leggazdagabb forrásait köszönhetjük: az előitélet nélküli
történetkutatás ellen. Egy közvetítő szempontból kiindulva, melyben
számos kiváló szellem osztozott, az «Isten» fogalmát azonosíthatjuk
a természeti törvény tudományos fogalmával; a «kijelentés» alatt
nem fogunk akkor egyebet érteni, mint a törvényszerü kapcsolatok
lassankénti nyilvánvalóvá válását mindjobban táguló tapasztalatok
alapján. Ebben az esetben azonban arra tanít a történelem, hogy a
Kelet ama régi népeinek és gondolkodóinak megközelíthetőleg sem
lehetett részük olyan kijelentésekben, amilyenekkel mi
birunk, mivel tapasztalataik még gyermekczipőikben jártak.
Évezredekig kellett hogy tartson még, mire Columbus utazásával
«kijelentette magát» a földgömb másik fele, évezredekig, mire,
«kijelentette magát» a föld keringése a nap körül. Honnan jöhetett
volna az ősi keletkezési forma szerinti ismeret olyan dolgokról,
melyek mai állásuk és formájuk szerint még nem voltak ismeretesek?
Ha másfelől a «kijelentés» szót tudományosan meg nem fogható,
természetfölötti értelemben veszszük, akkor megint nem volna szabad
visszautasítani azt a kérdést, miért hogy az időközben megtalált
tudományos «természet-kijelentés» tényei oly élesen ellentmondanak
a mózesi mithosznak, szóval miért, hogy az a misztikus  kijelentés
nem volt jobb és a haladásnak megfelelőbb? Mert ennek az
ellenmondásnak a dolgában nem lehet kétség. Az összehasonlítás, ha
egyszer komolyan felállítjuk, olyan megsemmisítő a biblia
irányában, hogy a részletekbe való behatolás bizonyos tekintetben
kínos, van benne valami, ami ellentmond a nagy, igazi tudomány
méltóságának. Hogy mindig kétség ki legyen zárva, csak néhány
pontot kell a talán még ingadozók számára jelezni.

A bibliai teremtési monda mindjárt kezdetben, egy régebbi
mondától függve, mely ama babiloni forrást sokkal tisztábban
képviseli, teljesen a babiloniai világképen alapúl, olyan
világképen, amely a maga idejében egészen elmés volt, minket
azonban mosolyra indít. Eszerint alul volt a világ mint sziget a
vizekben (a föld alatt is víz volt, mint a tíz parancsolat egy
helyéből kitünik: «Ne csinálj magadnak képmást sem arról, ami fönt
az égben, sem arról, ami lent a földön, sem arról, ami a föld
alatt a vízben van).» Fenn az ég, mint mennyezet, mely a
felső vizet visszatartja. A mi tudományos világképünk golyóformájú,
belsejében forrón folyékony, a világürben szabadon lebegő földjével
nem tud már ezekből a megkülönböztetésekből semmit, a «menny»
kristály csészéje a mi számunkra nyilt térré vált. Ha már az a kép
sem felel meg, amelynek a teremtés történetét kellene
megmagyaráznia, mit mondhatnak akkor a részletek, hogy isten hogyan
különítette el a mennyezetet vagy hogyan gyüjtötte össze a vizet!
Ha még tovább is akarunk haladni, akkor az minden legbiztosabb
kutatási eredményünk teljes felfordítása, hogy a  mózesi
mithoszban előbb elválik a víz és a szárazföld és a föld füvektől
és fáktól zöldül ki és csak ezután helyeztetik a mennyboltozatra a
nap és a hold. A modern tudomány előtt nincs arról kétség, hogy a
nap régebbi, mint a föld; hogy a föld már akkor keringett a nap
körül, mikor még teljesen folyékony állapotban volt, hogy csak
nagyon sokkal ezután, a mind jobban fokozódó lehüléssel vált
lehetségessé a víz képződése és hogy ettől fogva organikus fejlődés
volt, mely azonban kezdettől fogva két párhuzamos ágra oszlott:
állatokra és növényekre – egy közvetítővel az úgynevezett protista
vagy őslény képében. Csak a nap energiájának megmaradására kell
gondolnunk egy régebbi földi növényzet maradványában, a kőszénben,
hogy belássuk a füvek és fák létezésének lehetetlenségét a
világító, erőt adó nap keletkezése előtt. A tények tökéletesen
hasonló összezavarásáról van szó, mintha előbb számtalan dolgozó
gőzgép létezéséről hallanánk és a gőz csak kifejezetten egy nap
mulva teremtetnék!

Az organikus teremtés sorrendje dolgában arra kell utalni, hogy
darwinista kutatásunk legjobban bizonyított nézetei szerint a vizi
állatok és a madarak első teremtési periodusának bibliai
elkülönböztetése, melyre csak később következtek a szárazföldi
állatok, teljesen megfelel a valóságnak; a madarak például aránylag
későn fejlődtek ki szárazföldön lakó hüllőkből. És az ember és
emlős állat közti kézzelfoghatóan nyilvánvaló összefüggést tekintve
egyáltalán nem szükséges amellett bizonykodni, hogy az embert
illetőleg nem lehetett szó valami független generatio
 aequivocá-ról (ős-nemzésről
anorganikus anyagból) a földi göröngy legendájának értelmében, az
ember lényege szerint koronája a magas fejlettségű emlős
állatfajnak és ebből történetileg fejlődött ki ugyanazon természeti
törvények szerint, amelyek a gyíkból madarat fejlesztettek. Az
anyaméhben ma is minden más organizmussal egyezően keletkezik egy
petéből és mielőtt ez a pete születésre alkalmas gyermekké válik,
az érlelődő csira vagy embrió a félreismerhetetlenül állathoz
hasonló fokozatok egy sorát járja meg, világos emlékjeleképen az
ember állatból való egykori keletkezésének. A tudományos kutatás
nem tud semmiféle paradicsomi ősállapotról, az emberi nem földi
szereplésének legrégibb nyomai, melyeket ismerünk, egy a létért
kemény küzdelmet folytató vadásznépre vallanak, amely az óriási
barlangi oroszlánnal viaskodik a mészkőhegység barlangjában levő
védőfödélért.

Hogy az özönvíz, mint az egész földnek vízzel való beborítása
nem lehetséges, azt nem is kell ismételni. Igy tehát minden ponton,
ahol csak hozzányulunk, reménytelenül szétfoszlik annak lehetősége,
hogy tudományunkat utólag belemagyarázhassuk az ősi babilon-héber
teremtési mesékbe. A gyermek első gügyögése az anya számára megható
hang, sajátságos költői valami lehet és a megfigyelő kutató buzgó
tanulmánynyal nem egy felvilágosítást nyerhet belőle a nyelv
kezdeteit illetőleg, de legalább is nagyon csodálatraméltó kivánság
volna, ha ebbe a gügyögésbe erőszakkal bele akarnók magyarázni a
nyelvnek mindazt a legfőbb tökéletességét, amelylyel a művelt ember
férfikorában rendelkezik, csakhogy  megmentsük azt az állítást,
hogy minden gyermek mint egy «kijelentés» tulajdonosa jön a
világra, egy olyan állítást, melyet minden tanóra megczáfol.
Fejtegetésünk azokkal a teremtési legendákkal, melyek közé a mózesi
is tartozik minden izével, az emberiségnek egy gyermekkori
állapotánál időzik, amikor az ember még gügyögött, de nem
beszélt…

*

Ezen a ponton félbe kell hagynunk tájékozó utunkat a kozmikus
mithoszok légies világában. Elmés természetmegfigyeléssel
mindegyikben találkoztunk, a legnemesebb példákban már logikai
kapcsolattal is, amely minden bizonynyal tiszteletet kelt. Azt
azonban nem volt szabad önmagunk előtt elhallgatnunk, hogy a
tulajdonképpeni természet-megismerés egész munkáját még csak
azután kellett az emberiségnek elvégezni, hogy a kozmogoniai
mithosz stádiumába jutott. Egy másik hatalmas munka már ekkor
mögötte volt: kulturájának első tégláit már lerakta. Hogy erről oly
kevés pozitivet tudunk (a mithosz-képzés fejlődési korszakában
találkozunk a föld minden ma élő természeti népével és a történelem
legrégibb kulturnépei napfényre jutnak benne), azért nem szabad
vakoknak lennünk gigantikus voltuk iránt. Az emberiség felküzdötte
magát az állati sorból. A tüzhelyen égett a tűz, a kéz baltát
ragadott (ha mindjárt eleinte kőbalta volt is), a tekintet először
különböztette meg a csillagképeket és tudatára jött a csillagzatok
váltakozásának, a természet felvirulásának és kihalásának. Valóság
szerint a gyakorlati természettudománynak  már
túlnyomó része volt ezeknek a sikereknek a kivívásában. Az
eljövendő évszázadok semmiféle tette, még egy Newton vagy Darwin
gondolatának röpte sem mérkőzhetik egy látszólag olyan egyszerü
találmánynyal, mint a mesterséges tűz-élesztés. A végzett munkáról
azonban nem volt az embernek tudata. Ahelyett, hogy egy ily feltünő
győzelem a természeti törvény fölött, mint amilyen a tűzkészítés s
más efféle volt, utat mutatott volna a czéltudatos
továbbgondolkodásra, a kutatás módszerére, ahelyett eluralkodott a
hagyományon éppen ezekből az első találmányokból és a természet
első meghódításaiból a vallásos mithosz: a tűz mögé állott az
istenség. A Prometheusz-mithoszban még megcsendül valami
nagy dolog emléke, amit az emberiség önmagából, felsőbb segítség
nélkül, sőt a legfelsőbb hatalom ellenére vitt véghez; egészben
véve azonban mégis mindenütt a pap volt az, aki a maga világa
számára követelte az első kutató tettek dicsőségét. Mennél jobban
kifejlődött a vallási képzetek következéseképpen a megállapított
papi osztály, annál jobban kristályosodott szilárd formákba maga a
vallás is. Vele kristályosodott aztán a teremtési mithosz is. Az a
kicsiny, bár gyakran elmésen értékesített tapasztalati kör, melyre
fantáziáinak légvára támaszkodott, örökre bezárultnak
nyilváníttatott. A kozmogonia különböző magasabb kialakulásai
megannyi dogmává váltak. Eredetileg csúcspontja volt a mithosz egy
kulturkorszaknak, a következményekkel terhes oksági törekvésnek és
a természet egész voltáról való első, szép sejtelem gyermeke, –
ebben a dogmatikai megkövülésében  nem lehetett többé valódi
kultur-értéke; sőt fontos ponton éppen akadályává lett a
kulturának. Amíg a természettudomány parányi apró részletekre
forgácsolódott, legalább szembeállíthatta vele a maga zárt
egységét, eltéríthetetlenül a nagyságra és az összefoglalásra
függesztett tekintetét, a világról mint kozmoszról való felfogását.
Megkapta azonban a halálos döfést, mikor a természetkutatás
feljuttatta fáradságos és gyakran csak részletkutató útját egy
bizonyos szabad magaslatra és csaknem akarata és várakozása
ellenére hirtelen átlépte egy valóban kozmikus, egyetemesítő
szemléleti mód körvonalát. Kövessük tehát most röviden, történelmi
fonalon, ezt az utóbbi párhuzamos utat gyönge kezdeteitől fogva a
meglepő czélig.







AZ Ó-KOR
TERMÉSZETSZEMLÉLETE.






Az ó-kor természetszemlélete.



A természetfejlődés története leszáll a csillagos égről a
földre. A csillagos ég képeihez tapadt a legrégibb időbeli emberi
megismerés története is a természet egészének fejlődéséről.

Változhatatlan törvényü úton csökken a hold sarlóvá és növekszik
ismét ezüst koronggá. A világürből közeledik az üstökös, gyönge
párához hasonlón, egy kóborló tollfelhő, mely a nap hevébe merül,
megfordul és ismét elmenekül, hogy soha, vagy csak évezredek mulva
térjen vissza ismét. A földgömb légburkába mint világító vonal, a
tűzkő szikrapermetegéhez hasonlón hull bele a gyorsan ellobbanó
meteorit, a «csillaghullás». Az álló csillagok már ismerős, csaknem
egészében megszámlált fénytengerének közepéből váratlanúl felragyog
egy alkonyatkor egy «új csillag», túlragyogja a legismertebb
csillagjeleket, aztán lassan elsötétül s egy idő mulva ismét
kialszik minden látható ok nélkül, mint egy túlérett virág,
amelynek idő előtt lehull a levele és elhervad.

Az efféle jelenségekhez kapcsolódik a mithosz, de még jobban az
ettől lassankint szabaduló valódi tudomány.

Az új, váratlan égi jelenség izgalmat keltett, 
fölébresztette a tompán tenyésző tudat-csirákat. A tekintetnek
azonban, amely akkor ezáltal fölingerelve, figyelmesebben követte a
csillagokat, megmutatkozott a közönségesben a törvényszerü,
s egyúttal az az intés, hogy ama kiszámíthatatlan jelenségek
számára is különös törvényt keressen, amelynek épp úgy alá van
vetve, mint a nap és éjjel, az újhold és teli hold váltakozása. A
szem, amely elkezdte elrendezni az égboltozat fénylő képeit,
először állott közvetlenül a «Kozmosz» ősírása előtt, amely a
zavarba ejtő, az emberi léttel közvetlenebb kapcsolatban levő földi
életben nem vált oly könnyen ennyire érthetővé.

Ha a legtávolabbi ködfoltokból talán a világ létéről való
legrégebbi hír szól hozzánk, akkor az asztronomia első ránk maradt
tényeiben mindenesetre a legmesszebb múlt homályába vesző szava
szól hozzánk a kultur-emberiségnek és olyan tényekkel beszél,
amelyek ma is a legszorosabban hozzátartoznak a természet egészének
képéhez, amelyhez a mi modern világnézetünk kapcsolódik.

Az összefoglalásnak tulajdonképpen első pillanata a mi
szemléletünk módja számára, az első kétértelmüség nélkül világos, a
mithosztól elválasztott öntudatra jutása a természet egy ily
egységes, erőktől mozgatott egészének csak az aránylag késői görög
philosophiában és tudományban található meg.

E mögött azonban a népek óriási rengetegei terjeszkednek,
amelyekben ennek a hellénségnek varázslatos arany gyümölcse
érlelődött: egyiptusiak és babiloniaiak és végtelen távolban terül
 el a Hoangho völgyében a független khinai
fejlődés kulturvetése. A ránk irásban maradt történelemnek a lenge
hajnali ködből előtörő napsugara már rávilágít az Eufratesz vidéke
hihetőleg a semitákat megelőző lakóinak csillagvizsgáló tornyaira,
már beragyogja a Cheops-piramis csúcsát asztronomiai pontossággal a
négy világtáj felé irányított oldalaival, sőt a régi Khinában
államilag alkalmazott hivatalnokokat ébreszt fel, kiknek dolga a
nap és holdfogyatkozásokat előre megjövendölni, nem különben
krónikásokat, akik gondosan bejegyzik máig is fennmaradt könyveikbe
az üstökösök megjelenését, a felhők, mennydörgés és villámlás
közben hirtelen aláhulló meteoritokat, valamint az új csillagok
fellobbanását.4)

De még ama jelenlegi tudásunk által meglehetős önkényesen
meghatározott teremtési időn túl is nyúlnak egyes homályos
vonatkozások. Amint bizonyos tekintetben talán állítani lehet, hogy
a képzőművészet zoologiai rajzokkal kezdődik, egy mammuthnak
az európai jégkorszakból való meglehetős durván elefántcsontba
faragott képével,5)  épp úgy
bizonyos egymástól független asztronomiai megegyezések, mint Ázsia
egymástól legtávolabb eső kulturnépeinek közös elemei olyan
ősidőkre mennek vissza, melyekbe a nyelvtudós egyelőre nem mer
behatolni. Az úgynevezett holdállomások vagy holdházak, egy
egész különös fajtája a legrégibb állatkör egy bizonyos nemének,
amelyet aligha találtak ki véletlenül különböző helyeken egyforma
módon, kapcsolatba hozzák az arabokat, khinaiakat és hindukat, a
legélesebb szélsőségek képviselőit a régi kultur-kontinens népei
közt.6) Kétségtelenül a történelem előtti
 időre nyúlik vissza a legkülönbözőbb
kulturhelyeken a Merkur, Vénusz, Mars, Jupiter és Saturnus bolygók
megfigyelése és elnevezése, amelyekhez csak több mint nyolczszáz
évvel Krisztus születése után és több mint négyezer évvel a khinai
csillagászat irott följegyzései után járult az Uranus és a Neptun.
A megfigyelés élességét és buzgóságát bizonyítja különösen a
kicsiny Merkur ismerete, amely a naphoz való közelléte miatt oly
kevéssé feltünő, hogy a nem-csillagászok többnyire csak az
iskolában tanultak róla, de sohasem látták a maga valóságában az
égen. Saturnus hosszú pályájával és állandó fényével már a régi
babiloniaiak számára «az állandó», «az örök» volt. A legrégibb
mithologia minden vonásában találkozunk az embereknek sok
emberöltőn való elmerülésével a változatosságban gazdag
csillagvilágban. Csillagászati álmodozások, melyek
közvetlenül a csillagok állásából akarták leolvasni az emberiség
boldogságát vagy boldogtalanságát, ránk nézve mindenesetre nagyon
csodálatos kedélyállapotot teremtettek az ilyen tanulmányokra. De
még ezek is nemcsak nagyon komoly megfigyelésekre vezettek, de
talán először is oltották bele a törvényszerű, a változhatatlan
érzését az emberbe, amely lényegében segített megvetni az alapját
az igazi tudománynak, ha mindjárt az ember és csillag közti
kapcsolat keresett formája következményeiben nem is állotta meg a
helyét. Mindenesetre volt valamelyes egészséges magva a csillagok
lassú, szigorúan szabályos föl és alávándorlása minden figyelmes
követésének, legalább is az a sejtés, hogy itt a világrejtély
megoldása végre mégis közelebb van, mint  a
kisérteties viziókban és halottidézésekben vagy az ősidők
megfoghatatlan csodáiról való összefolyó hagyományokban. A
Rigvédában, a hinduk legrégibb daloskönyvében a nap úgy
jelenik meg, mint az örök rend kereke, a feltartóztathatatlanúl
beteljesítő, a soha el nem korhadó, melynek tengelye nem tüzesedik
meg és amely sohasem ég széjjel. «Miért nem esik alá a nap, holott
nincs támasza és köteléke? Micsoda, saját törvényénél fogva halad
útján?» Ilyen kérdésekben rejlett a csirája az igazi kozmogóniának,
bármily messze voltak még a körvonalai.

A héber költészet az ótestamentumban mindenfelé igen
gazdag szép, részben nagyon élesen megfigyelt vonásokban a
természet valódi körforgását illetőleg. Joggal utalt már Humboldt
Sándor a maga elmés módján, amelylyel a látszólag egészen
metafizikailag elfogultból ki tudta hámozni a szabadabb
természetfelismerés csiráit, arra a tényre, hogy a 104. zsoltárban
ki van fejtve «az egész kozmosz képe»: a fényes égtől, mely mint
egy sátormennyezet áll a föld felett, amelyen felhők, szelek és
égiháborúk vonúlnak el, egész a reszkető földig és a füstölgő
hegyig, az ember műveiig és a hegység habzó erdei patakjáig,
amelyben a vadszamarak oltják szomjukat és ahol a madarak dalolnak
a bokrokban, ahol ízletes zöldjében áll a czédrusfa, a kőszáli
bakok felkapaszkodnak a magaslatra és a sziklai borz keresi
rejtekhelyét a sziklákban, míg aztán beáll az éjszaka és az
oroszlán-fajzat rablásra bőg stb., stb. Az állatképek pedig Jób
könyvében, amely még a héber kulturának a számüzetés előtti
virágkorából való, egyenesen páratlanúl  álló
bizonyságai a jellemzés korán kifejlett erejének a zoológiai
leirásban.

Nagyon érdekes dolog nyomon követni, hogy villan fel itt és ott
egészen lokális okokból egy-egy komoly szikra, mely később
fáklyájává lesz a kosmosz leghatalmasabb erői megismerésének. Igy a
khinai, aki vezetőt keres rengeteg, tatár pusztai magánya
sivárságában, feltalálja a delejtű első kezdetleges
ősformáját és ezzel nemcsak lerakja az alapkövét a mi 14. és 15.
századi nautikai felfedezéseink egész nyugati korszakának, hanem
először érinti meg a magnetizmus óriási világát, a leghatalmasabb
pántok egyikét a mi kosmoszunk tudományos egészének képében,
határai közé szorult sok századévre a horizont.

Másik tanúlságos példát nyújt a borostyánkő kereskedés. A
borostyánkő, ez a szép, aranyos fényű anyaggá szilárdult mézgája
rég eltünt tűlevelü fáknak, már a Földközi-tengeri kultura küszöbén
mint kedvelt ékszer-anyag tünik fel, amelynek kedvéért úgy látszik
messzemenő kereskedelmi összeköttetések voltak és amelyért
fönicziai hajók elmerészkedtek Észak-Európa messzi tengereire.
Valódi keleti tengeri borostyánpéldányok találhatók a Schliemann
által feltárt kincsekben gazdag mykénéi sirokban, melyekhez
Agamemnon király homéroszi hagyománya fűződik, tehát már a görög
czivilizáczió bölcsőjében a Krisztus előtti első évezred határán
túl. Ez a borostyánkő lett aztán a tulajdonképpeni híd a kosmosz
egy másik nagy erő-területének emberi tudomásulvételére: görög
neve, az elektron, visszhangzik a mi «elektromosság»
szavunkból, vonzó ereje, melyet eleinte mint mulattató természeti
játékot csodáltak meg, később módot  nyújtott az oly messzeágazó
elektromos jelenségek megfigyelésére, melyeknek gyakorlati
gyümölcseit a mi korunk szedi le és melyeknek jövendő fontosságát a
kozmosz-kép kikerekítésére a maga egyetemességében még most át sem
lehet tekinteni.

Másfelől természetesen rendkivül nagyok a korlátok. Maga a
világnak a képe olyan szűk, hogy valódi következtetések nem
is lehetségesek. Az a tér, amelyben szoros értelemben véve az
emberiség kultur-öntudata fölébredt, csak egy keskeny sávja volt a
földgömbnek. Néhány folyam-vidék két világrész határán: a Nilus, az
Euphrates és Tigris, az Indus és Ganges, a Hoangho alsó folyása, a
Jordán középfolyása. Csak ezek mögött terültek el a két kontinens
gigantikus tömegei: Afrika sivatagai, őserdei és tómedenczéi, Ázsia
észak felé a mérhetetlenségig kiterjeszkedő steppéi és jéggel
födött magas hegységei. És ahol a két földrész parányi földdarabon
összefüggött, abban a derékszögben, amely a korai kultura döntő
gyujtópontja lett, ott nem nyilt a világ-óczeán, amely Amerikáig
átáramolva megnyilatkoztathatta volna a földgömb egész nagyságát,
hanem a kis Földközi-tenger határai közé szorult sok százakévre a
horizont.

A fönicziaiak kereskedelmi és gyarmatosítási czélból tett
utazásai ugyan lassankint rávezettek, hogy Aden és Gibraltar útjain
túl nyilt, a kontinensek széleit nyaldosó tenger merül fel. De a
hajózási eszközök korlátozottsága miatt az emberek megmaradtak a
tény egyszerü megállapításánál, a «külső tenger» képzeletükben mind
újra egy vízgyűrű fogalmát keltette fel, mely a  kerek
földszigetet «belső» Földközi-tengerével együtt konczentrikusan
körülveszi és túlsó felén a merev égboltozatot tartja. Az óczeántól
körülvett korongnak ehhez a hagyományos képéhez fűződik az első
görög földrajz is; a homéroszi énekek földképe és később a vas
szilárdságával tapad hozzá az egész görög-római kor néptudatába, ha
a hellén-alexandriai tudomány aránylag korán tanítja is a föld
gömbalakját és az Okeanosból gyűrű helyett a földgömb ellenkező
oldalát befoglaló zárt világtengert csinál, egy világtengert,
melybe aztán Columbus csak nagyon sokkal később helyezhette
Amerikáját.

Mindent összevéve, mégis csak gazdag bősége volt ez az anyagnak
egy «Kosmos» első alaprajzához, a természet egészének összefoglaló
ábrázolásához, amely a szürke és a fényes ókor fordulóján az
évezredek szerencsés százados örökösei, a görögök előtt
feltárult. A régi idők megmerevülő néptömegeiből, melyek
Egyiptomban és Khinában jutottak kulturális tetőpontjukra, de
egyúttal a megmerevedési folyamat csúcspontjára is, a kereskedésben
jártas sémita-néptörzs, a fönicziaiak váltak ki a gazdasági
kényszer hatása alatt a legszabadabb mozgékonyságra. A maga
érdekétől vezettetve ez a néptörzs, mint a gondatlan szántó-vető
járt teli kézzel a Földközi-tenger partvidékein és egyszerre pazar
pompával virágzott ki új, termékeny földből, ami a Keleten már
túlérett és öreg lett: a görög-világ.

*

Ma nehezebb mint azelőtt volt, tömör szavakkal megállapítani
a görögség valódi jelentőségét a 
kosmosz-kép kialakítására. Az egészen elszigetelt, mindennemü
fejlődésből kiváló kijelentésről a görög szellemben s a minden
legfőbb emberiességnek e kijelentésben való beteljesedéséről szóló
álmot már átálmodtuk. Maga a műtörténet is kibontakozott a minden
klasszikusnak vak égigmagasztalásából s átment a komoly
ténykutatásba, amely rövid idő alatt annyira eltérítette az egész
képet, hogy a még fenmaradó jogosult csodálatnak is egészen új
mértékekre van szüksége. A tudomány történetében azonban a buzgóbb
forráskutatás babérlevelet babérlevél után tépett le, amelyek hol
egyáltalán jogosulatlanok voltak, hol nem a megillető fejre voltak
illesztve és komolyan kezdett felhagyni egy mindenesetre jószándékú
kultuszszal, mely a valódi mestereket erősen túlbecsülte és
ezenfelül még minden kompiláló epigont is szentté avatott csak
azért, mert rá is esett a «klasszikus» szó fénye, akár római volt,
akár görög. A legnagyobb átértékelés pedig azóta állott be, mióta
a kelet óriási befolyása a görög fejlődésre kiderült. Nincs
benne kétség, hogy már az utánunk jövő nemzedéknek szemében a
görögök szülők nélküli «ősbölcsesége» épp úgy legenda lesz, mint
amilyen a mi felvilágosodott tudományosságunk szemében az ó-héber
legenda. Ezzel karöltve süllyed az antik hyperbolikus
túlbecsülésének magasra dagadt szintje nyilvános életünkben is és
ez az utánunk jövő generáczió már aligha fogja humanisztikus
ifjúkori tanulását egyoldalúan az abszolut «klasszikus ókor»
katekizmusára felépíteni.

A mi elmélkedésünk szempontjából a kérdésnek ilyetén aktuális
állása mellett másfelől  kétszeresen fontos, hogy a kétségtelen
hellén eredmények megítélésekor ne ragadtassuk magunkat a
szkeptikus túlságba. A görögök tehetsége a természettudomány
terén is művészi volt, vagyis a szó legmagasabb értelmében művészi,
amennyiben ez annyit tesz, mint kombinatórius, törvényekbe
összefoglaló. Ez lényeges eleme legmagasabb formájában a
természettudománynak is, sőt teljesen nélkülözhetetlen egy
nagystilü kozmikus természetkép felépítésében.

Ebben az értelemben fölötte áll minden kétségnek, hogy a
kozmosznak nemcsak szavát, hanem fogalmát is a görögöknek
köszönhetjük és hogy ezekben a görögökben kell tekintenünk a mai
modern formájában való fejlődési gondolatnak valódi logikai
felfedezőit.

A természettudományi anyag azonban, melylyel a hellénség
fénykora dolgozik, a hagyomány legfontosabb pontjaiban azonos a
keleti évezredekével. Ez a hagyomány nagyrészben chaos volt;
gazdag, de minden valódi tudományos rendszer nélkül, csupán
véletlen hasznossági okokból halmozódott fel. A babiloniaiak
asztrologiai szinezetü papi asztronomiája, az egyiptomiak sok
tekintetben vallásilag korlátozott orvostudománya, a fönicziaiak
kereskedelmi czélokra kényszerűségből elsajátított geographiája és
a geologiai reminiscentiák zürzavara, amely vörös fonálként vonul
végig a keleti kozmogoniákon. A görögség nagy időszaka oly rohamos
gyorsasággal fejlik le, hogy terjedelmesebb megfigyelésről már csak
azért is alig lehet szó, mivel közben Nagy Sándor hódításaival és a
legvirágzóbb görög kultur-ágaknak egyenesen Kisázsiába és
Egyiptomba  való beplántálásával újból és
intenzivebben nyomul előtérbe a kelet meglévő anyaga.

Amit az adott anyagból kombináczió segítségével meg lehet
csinálni, azt megcsinálta a görög.

Egy rövid ideig úgy látszik, mintha a kozmoszról való tanítás
itt valóban egyenesen a mi modern magaslatunkra csúcsosodnék ki.
Végeredményben azonban ez mégis csak agyag-épület. Alapvető hiánya,
hogy a gondolat legnagyszerübb röpte mellett is a megfigyelés, a
tények gyüjtése nemcsak nem jutott előbbre, hanem egyenesen
megmerevedett, azonnal megbosszúlja magát és mikor egy
kombináczióban szegény, regisztráló nép, mint a rómaiak lép a
görögök örökébe, csaknem úgy tünik fel, mintha a hellénség semmit
sem végzett volna, hanem csupán többé-kevésbbé szerencsésen
megmentette volna a régi keleti megfigyelés óriási
törmelék-tömegét, mely aztán a következő időkben eredeti hellén
bölcseség számba ment. Maga a görögök kombinácziója, melyet
Aristoteles testesít meg, végül valósággal akadályává lesz a
kulturának épp úgy, mint az elmés héber mithosz. És mikor végre
beáll egy idő, amely nemcsak kimutatja a téredéseket Aristotelesnek
ebben a megfigyelési anyagában, hanem – napjainkban – többé nem is
mint megfigyelőt, hanem csak régebbi anyag gyüjtőjét veszi számba,
az itélet kimondottnak látszik.

És mégis, hogy igazságosak legyünk, ezeket a későbbi fázisokat
egyelőre el kell felejtenünk és a tudományos kombináczió amaz első
nagyszabású virágzásának új értékét a görögöknél egész
terjedelmében kell szemünk elé állítanunk. Az  anyag,
melyet a görög a keleti évezredek szérüjéről kapott, semmi esetre
sem volt nagyobb, mint az, amit példáúl a khinaiak elszigetelt régi
kulturája halmozott föl a maga számára; mindazonáltal a khinai az
egész rákövetkező két évezredben sem jutott el a kombináczióig, a
természeti törvényektől elrendezett kozmosz képéig; a természet
egészében mindenható causalitás fogalma, melynek vonásait követni
lehet a világosan tagolt fejlődéstörténetig, nem nyílt meg előtte,
daczára üstökös-megfigyeléseinek, állat-leirásainak, daczára
népiskoláinak és vizsgálatainak. A görögségben ellenben a nyugati
emberiség megtette ezt a lépést és ennek a nyoma nem oszlott el
soha többé.

Az ilyen szemléleti mód értelmében magyarázódik meg az állandó
ellentét a legnagyobb és a szánalmasan kicsiny között, mely
keresztülvonúl a görögök egész kosmoszképén. A görög ember
csodálatos mennyiségét a tényeknek, melyeket majdan a sokkal
későbbi kutatás bizonyított be, sejtelemképpen mondotta ki, a
művész intuitiójával, amely nem valami misztikus ihlet, hanem a
hézagtalan összekapcsolásnak a teremtő képességig fokozódott
szükségérzete. Eléggé jellemző, hogy a föld gömbalakjáról való első
helyes fogalom Pythagorasnál vagy tanítványainál nem úgy lép
fel, mint valami gondos megfigyelés eredménye, hanem úgyszólván
illendőségi okokból: mivel a földnek mégis csak a legtökéletesebb
alakja kell hogy legyen, az pedig a gömb. Olyan filozofus ellenben,
mint Anaxagoras, kinek műveltsége talán sokkal inkább
természettudományi jellegü volt, aki Perikles tanítója volt Athén
 virágkora idején, aki a napot az égből
lehulló forró meteoritokhoz hasonló izzó kőnek minősítette s ezért
istenkáromlási pörbe jutott, egyáltalán nem ütközött meg azon, hogy
a föld korongalaku sziget, mely fölött ő a mennyet mint mozogható
kristály-boltozatot képzelte el. Csak Aristoteles oldotta
meg végleg a kérdést (legalább a tudósok számára, a nép számára
nem) azzal, hogy a föld árnyékának holdfogyatkozáskor mindig
köralaku formáját vette bizonyítékul a föld gömbalakú volta
mellett. Nem is szólunk arról, hogy az ide tartozó megfigyelések
mennyire ősrégi, valószinüleg babiloni eredetüek.

A filozófiai szemlélet dolgában a régebbi görög
filozófusok, mint Demokritos, aránylag legközelebb állanak a mi
tudományosan egyedül helytálló, a tényekre alapított
világelméletünkhöz. Ők még legszorosabban gyökereztek az eredeti
keleti tudáshagyományban. Ha kozmogoniájuk idő előtt kombináló volt
is (Humboldt mondása szerint: egy tudományos természetszemlélet
csiráit rejtő fantázia), azért mégis az ő materialista tanításukból
összehasonlíthatatlan könnyebben nyílhatott volna valódi megfigyelő
kozmosz-kutatás, mint Plató és iskolája későbbi spekuláczióiból.
Hogy az utóbbi merő szódefinicziókkal és dialektikai
mesterkedésekkel járó misztikájával egyáltalán lehetséges lett,
daczára Demokritosnak, ez annak a bizonyítéka, hogy mennyire
hijával volt ez is a tulajdonképpeni alapnak arra, hogy
kozmogoniáját mint az empirikusan legvalószinübbet a többi sok fölé
emelhesse. A régi materialisztikus iskola föltételei ezek voltak:
«Semmisem lett semmiből; semmi, ami van,  nem
válhatik semmivé; a változás csak a részek elválasztását vagy
kapcsolását jelenti; semmi sem történik véletlenül, minden okkal és
szükségszerüen történik; az egyedüli valóban létezők az atomok
(legkisebb anyag részecskék) és az üres tér, a többi mind csak
képzet; az atómok számra és a formáik különbözőségére végtelenek;
állandóan keresztül hullanak a téren, egymáshoz ütődnek és
forgásokat idéznek elő, melyekből a világok keletkeznek; ezek a
világok számtalanok, melyek hol megalakulnak, hol megint
széjjelhullanak; a lélek is különösen finom, sima és kerek
atomokból áll, amilyenek a tűz atomjai, ezek idézik elő az
életjelenségeket azzal, hogy áthatják az egész testet. Ezeknek a
tételeknek egyes részleteiben kétségkivül benne rejlenek a valódi
természetkutatás alapelemei, igy pl. az anyag
elpusztíthatatlanságáról, a causalitás mindenütt való uralmáról
szóló tanításokban. Szinte megvesztegetően hat a világ keletkezése
a térben egymáshoz ütődő anyagrészecskék forgásából. Más dolgok
persze jelentékenyebben hangzanak, mint amilyenek. A modern
tudomány atom-tana (daczára a bele átszármazott homályos
atom-szónak = oszthatatlan, utolsó anyagrészecske, ami
önmagában fogalmi ellentétet rejt) csak nagyon korlátolt mértékben
van rokonságban amazzal a régi filozófiai atom-elmélettel és lehet,
hogy olyan időnek megyünk elébe, mikor az iránta való
bizalmatlanság még erősebb lesz, mint már ma is. És hogy mennyiben
merőben spekuláczió kellett hogy maradjon az egész a hellénre
nézve, mutatja az olyan kézzel fogható fizikai tudatlanság, amely a
«tüzet» mint külön «anyagot» fogja  fel, amely szintén atomokból
van összetéve vagy a külön «lélek-atomok»-ról való kezdetleges
felfogás, amelyre könnyű szerrel fel lehet építeni mindenféle
kisértet-elméletet.

Mindazáltal a helyes irányban való nekiindulás ténye megmarad.
És pedig annál fontosabbá válik, mert nem merül fel elszigetelten
egy gondolkodó szellemi munkájában. Hasonló csirák tömegesen
vannak. Heraklitoszszal a levés fogalma már a mi modern
fogalmunkhoz hasonló formát öltött. Minden örök folyásban van,
egyetlen folytonos fejlődés. Empedoklesben fogamzott meg az a
gondolat, hogy a dolgok czélszerüsége a természetben annak az
eredménye, hogy minden ami czélszerütlen, állandóan kiirtódik a
létért való harczban, ez már a magva a sokkal későbbi darwini
gondolatnak. És a görög politikai szabadság összeomlása közben
föltámad végre Epikurosz emberileg oly rokonszenves alakja, aki egy
szép kertben a lét örömben való gazdagságát tanítja tanítványainak,
a létet, mely harmóniába jutott a természettel. Később a hitvány
érzéki kéjek filozófusaképpen vált hirhedtté, holott Epikurosz nem
volt más, mint a lét törvényszerüségében való örömnek első tudatos
képviselője. A dolgok, a természeti folyamatok kikutatását, tehát
éppen azt, amit később a keresztény tanítás semmisnek és
vigasztalannak nyilvánított, úgy ünnepelte, mint az embernek kijutó
legfőbb boldogságot. Ezzel bizonyára előre meg volt sejtve az a
morális szempont a kutatással szemben, melyet sokkal később
Humboldt monumentális szavakba öltöztetett. 

Mind e merész kezdetnek azonban nem jutott állandóság. Mikor a
görög filozófia gondolatszerkezete Nagy Sándor korában
Aristoteles rendszerében nagyszerü egységbe tömörült,
beleszövődtek ama hypothesisek mindenféle töredékei is, de
alapjában véve mégis csak a tőlük elforduló, merőben spekulativ és
öntudatlanúl ismét mithoszokat alkotó platói továbbfejlődés
győzött.

Arisztotelesz szemében is a természet valami önmagában egész,
kivülről jövő behatások nélkül való; a létezőnek lépcsőzete nála
hézagtalanúl emelkedik az anorganikustól a növényig és az állatig.
De a mozgásnak e mögött a világa mögött áll a mozdulatlan
valami, az isten, aki az egészet mozgatja és ezzel meg van
törve az útja annak az átalakulásnak, mely azután a keresztény
filozófia föllépésével és győzelmével hosszú időre egyáltalán
megbénította a fejlődés fogalmát és az olyan fogalmakkal, mint a
«csoda, mely pillanatnyilag felfüggeszti a természeti törvényeket»
és a «semmiből való teremtés» sikerrel megnyitotta a miszticzizmus
legsötétebb mélységeit. Ha a Kozmosz alapkérdéseinek tárgyalási
módja csak egy arabeszket írt is le, anélkül, hogy sokkal
messzebbre hatott volna, a szabad filozófiai gondolkodásmódhoz való
hozzászokás mindenesetre megadta a görög tudósnak a tekintet
olyan elfogulatlanságát, amely nevezetes fölfedezésekre kellett
hogy vezessen. Paradoxnak hangzik, de talán nyomatékos igazság
rejlik abban, hogy a görög, közelebbről az Arisztotelesz utáni
csillagászat Alexandriában azért jutott olyan csodálatosan
 messzire,7) mert
kevésbbé állott a valóságos megfigyelés nyomása alatt és kevesebb
aggálylyal tehette túl magát az érzékek látszatán.

Az alapvető segédeszközt a közvetlen megfigyelés kitágítására, a
távcsövet nem találta fel s így az egyik fontos út el volt
vágva. Annál élénkebben mozgott a mathematikai spekuláczió.
A világtól eltávolodott spekuláczió határain belül egyáltalán nem
látszott lehetetlennek az a gondolat, hogy a föld a nap körül
kering. Szamoszi Aristarchos Krisztus előtt 260 körül szavahihető
adat szerint csakugyan már ki is mondotta ezt a gondolatot.
Mindenesetre nem jutottak tovább a hypothesisnél. Ott ellenben,
ahol az asztronomia szorosabban belemélyedt az ismeretes mozgási
jelenségekbe, a pergai Apolloniusnál (Kr. e. 200),
 Hipparchosnál (Kr. e. 150) és
Ptolemaeusnál (Kr. u. második század), törhetetlenül hittek
tovább is a föld mozdulatlanságában és a nap mozgásában. Más
értelemben azonban éppen ebben a három elmélkedőben ünnepli a görög
szellem kombináló képessége legnagyobb diadalát. Éppen azért, mivel
itt összhangba akarták hozni az alapjában véve téves
alap-magyarázatot a megfigyelés helyes tényeivel, kitalálták minden
idők legmerészebb és eltekintve az alapvetéstől önmagában
legkövetkezetesebb hypothesis-szerkezetét, azt a világrendszert,
melynek dicsősége később szorosabban véve Ptolemaeus nevéhez
fűződik.

A mi szemünkben ma már nagyon is képtelennek tünik fel az a
tanítás, hogy a föld a mozdulatlan középpontja a bolygórendszernek.
Ha behatolunk ama késői hellén gondolkodó munka részleteibe, akkor
legalább is a legnagyobb tiszteletet kell éreznünk az iránt, amit
az egyszer megvont határon belül végeztek. A ptolemaeusi-rendszer
jellemző vonása t. i. semmiesetre sem magában abban az állításban
rejlik, hogy a nap, hold és a bolygók a föld körül forognak. Ez a
föltevés ősrégi volt és szigorú értelemben véve Ptolemaeus nem is
vallotta a leginkább használatos értelemben. Már Hipparchos,
hogy az évszakok egyenlőtlen hoszszát, ami a valóságban a föld
elliptikus alakjának következménye, megmagyarázhassa anélkül, hogy
fel kelljen áldoznia állítólagos nap-pályájának köralakját, nem
gondolta ugyan mozgónak a földet, hanem a saját körének
középpontjától sugarának egy huszonnegyedrészével eltolódottnak,
úgy hogy a nap nem a föld körül forog, hanem egy ideális pont körül
 s a földhöz hol közelebb van, hol
távolabb. A ptolemaeusi (valóság szerint főrészeiben Ptolemaeus
által csak összeállított, nem kitalált) asztronomia legnagyobb
mesterműve azonban a bolygók mozgása volt. A bolygók eszerint nem
mozognak közvetlenül köralakú pályákon a föld körül, hanem
mindegyik egész körforgása közben saját főpályáján még újabb kis
köröket is ír le, az úgynevezett epicyklusokat. Ez a
sajátságos csavarszerü mozgás egyelőre kielégítő módon
megmagyarázta a bolygók látszólagos megállásait és
visszatolódásait, ahogy a valóságos megfigyelés számára
mutatkoznak. Jó példája ez annak, hogy az éleselméjű kombináczió
még téves alapon is mennyire hozzá tud alkalmazkodni a tényekhez.
Nagyon valószinüleg nem egy dolog van a mi modern tudományunkban
is, ahol számításunk szembetünően megfelel és mégis egy jövendőbeli
Kopernikus ptolemaeusi epicyklusokat fog ránk bizonyítani, amelyek
nem egyebek, mint egy téves előzménynek a képzelhető legélesebb
elméjü alkalmazkodása az igazság következtetéseihez.

A tengely körüli forgás tanítása fölmerült ugyan egyszer
mint hypothesis a görögöknél, de éppűen a legjobb elmék, mint
Hipparchos is, elvetették. Annyit vesződtek az epicyklusok
theoriájával, hogy megmentsék a föld nyugalmi állapotát, hogy nem
lehetett hajlandóságuk a tengelykörüli forgás kedvéért az utolsó
pillanatban akár föltételesen is föláldozni. Pedig éppen földünk e
saját mozgásától függött a lényeges haladás ahhoz a kosmosz-képhez,
amely egyáltalán lehetséges volt az első alaprajz után, amelyet
 Demokritos iskolája geniálisan odavetett.
Sok időbe tellett még, amig odáig jutottunk!

A kombináló szellem, a kosmoszra vetett tekintet nem tagadja meg
magát, akárhol vizsgáljuk a görög tudományt. Az az értékes
csillagkatalogus, mely a csillagok nagysága szerint
rendezve, mint lényegében véve Hipparchos munkája Ptolemaeus útján
maradt reánk, az égbolton lehetséges változások kozmikus szempontja
alatt összeállítva, ebben lényegesen különbözött a régebbi módszerü
fennmaradt jegyzékektől.

Mikor az ókor legnagyobb geographusa, Erathostenes (Kr.
e. 276–196) elvégezte világhirüvé vált fokmérését Syene és
Alexandria között Egyiptomban, kétségkivül maguknak az
egyiptomiaknak régi meséire támaszkodott; ezeknek azonban
valószinüleg csak helyi közigazgatási érdekük volt, holott
Eratosthenes a maga számaiból átment a föld terjedelmének
megállapítására.

Ezerhatszázkilencz évnek kellett a mi időszámításunk kezdete
után elmúlni, amíg amaz igazán dicsőséges éjszakák egyikén, mikor
Galilei ég felé irányíthatta épp akkor konstruált távcsövét, az
árnyékvető holdhegységek valódi természete kétséget nem türő módon
állapíttatott meg a megfigyelés által. Már pedig ez az állítás mint
analogia útján való következtetése egy kombináló görög agynak
feltünik Athén aranykorában, Perikles idején, Anaxagorasnál és
visszatér Plutarchosnál, aki egyenesen a holdbeli hegyek árnyékáról
beszél, szemben mások abbeli föltevéseivel, hogy a hold tükör és
kissebbítve veti vissza a föld felületének képét. 

Természetes körülmények, melyek közé tartozott első sorban a
Keletnek mind erélyesebb föltárása Nagy Sándor mesés hadjárata
által, majd a római világbirodalom kiterjedése a Rajnáig és a
britanniai szigetekig, maguktól jelentékenyen kiterjesztették a
klasszikai népek képét, a földről. A térképek különösen a római
katonai államra nézve nélkülözhetetlenek voltak és a vándorkedvü
turistának Hadrianus császár idejében épp úgy szüksége volt az
utazási kézikönyvre, mint a modern alpesi hegymászónak. Néhány
évszázad alatt gyorsan haladt a világról való ismeret.
Herodotos (450 Kr. e.) még szorosan hozzá van tapadva
Homérosz köralakú világképéhez, ha elveti is a mathematikai kör
alakját; tulajdonképpen csak a Földközi-tenger keleti felével van
tisztában, Afrika déli irányban való kiterjedéséről, déli Ázsia
félszigeteiről fogalma sincs, Európa akkorának tünik fel előtte,
mint Afrika és Ázsia együttvéve. Egész más alapon áll már
Eratosthenes földképe (Kr. e. 240). Európa ismeretessé válik
föl egész Irlandig, a Nilus folyása helyesen tagolódik egész a csak
napjainkban újra megtalált forrástavakig, habár Afrika valódi
alakja még mindig rejtelem; Ázsia növekszik terjedelemben és
legalább Elő-Indiába és Ceylonba kihegyesedik. Emellett azonban
utólag szívós életü tévedések csúsznak be, mint pl. a Kaspi-tenger
nyilt összeköttetése az északi Óczeánnal. Strabo (hihetőleg
nem sokkal Krisztus előtt), a gyüjtő, ki a földre vonatkozó görög
bölcseséget még egyszer elmésen összefoglalja, hozzáfűz még néhány
részletet, anélkül, hogy a fővonalakban sokkal túlhaladná
Eratosthenes  világképét. Ptolemaeus térképe
végül (másfél századdal Krisztus után) újra bezárja ugyan a
Kaspi-tengert és a római ismeretek teljes birtokában tagolja északi
Európát, de Hipparchoszra támaszkodva összeköti keleti Afrikát
Hátsó-Indiával egy az Indiai-óczeánon átvezető csodálatos föld-híd
segítségével, egyenes ellentmondásban azzal az ókorban is elterjedt
állítással, hogy Necho egyiptomi király parancsára (Kr. e.
600 körül) egyszer fönicziai hajósok a Vörös-tengerből kiindulva
egész Gibraltarig körülhajózzák egész Afrikát.8) A
föld gömbalakjáról Ptolemaeus meg volt ugyan győződve, mégis az
egyenlítőt jókora darabbal rövidebbnek vette a valóságnál: ez a
tévedés annyiban vált kiválóan fontossá a kosmosz-kép jövendőbeli
kiterjesztésében, hogy Columbus belőle merítette a bátorságot, hogy
csakugyan átvitorlázzon a Spanyolország és Keletázsia közti
látszólag keskeny tengeren.

A lényeges szolgálat azonban, melyet a görög  geográfia
itt is mint kozmológiai tudomány tett, a jelenségek okozatiságára
való tekintet volt. Empedokles már korán átalakította a
Pythagoraeusok misztikus tanítását a világ egy titokzatos központi
tüzéről és a föld izzóan folyékony magvát tette helyébe, amely
forró forrásokban és a szicziliai tűzhányó, Etna lávafolyamaiban
nyilvánul. Strabo jó idővel a Vezuv hirtelen kitörése előtt,
mely Tibus uralkodása alatt borzalmas véget vetett Pompeji virágzó
városának, már kitalálta a kráter alakjából, hogy ez a hegy is
tűzhányó.

Mindebben csak a fizika hiánya volt zavaró hatású, amely
megint a legegyszerübb készülékek hiányának eredménye volt. Nemcsak
a helymeghatározáshoz hiányzott a delejtű, de nem volt se hőmérő,
sem légsúlymérő s ahol a kombináczió és az ezen alapuló
mathematikai számítás nem volt alkalmazható, minden értéktelenné
foszlott szét. Fizikai hypothesisekben nem volt hiány és a
gondolkodó munka tömegét tekintve csakugyan találkozunk már a mi
saját kombináló fizikánk legbecsesebb újabb oszlopainak csiráival.
A gravitáczió törvénye mindenféle formában fölmerül,
Aristoteles idejéből felénk hatol a fényrezgés elméletének valami
halvány sejtése abban az állításban, hogy a látás érzetét épp úgy a
közegnek a szem és a tárgy közötti mozgása idézi elő, mint ahogy a
hang légrezgésen alapszik.9)


Ha egy korszak pozitiv megismerésének magasságát ilyen
legmerészebb hypothesiseken akarnók megmérni, akkor a görögöknek a
lehető legmagasabbról vett pálmát kellene nyujtanunk a biológia
terén. Mert filozófiai rendszerek ben, mint már említettük, merőben
spekulativ alapon kétségbevonhatatlanul eljutottak a növény- és
állatfajoknak az emberig való természetes fejlődése gondolatáig.
Valóság szerint, amit elértek, zoologiai és botanikai téren nagy
mértékben hézagos. A mathematikai tárgyalásnak egyelőre
megközelíthetetlen lévén, a legdurvább fajta kombinácziónak is csak
egy szisztematikus rend pillanatától fogva lévén nyitva (amely csak
aránytalanul későn következett be Linnével), ez a terület magától
értetődőleg meddő maradt. Nem jutottak tovább a nyers
anyagfelhalmozásnál. Ebben azonban a speczifikus hellén szellem
mindig háttérbe szorul a meglevő keleti örökséggel és a későbbi
római regisztráló tehetséggel szemben. A felsőbbrendü állatok nagy
csoportjai korán bevésődtek és nem kellett őket Arisztotelesnek
kitalálnia. Ahol a fordulópont volt: az alsóbbrendü állatfajoknál
Aristoteles, aki itt a kombináló korszakot még mindig legjobban
képviseli  (az ezutáni alexandriai virágzási kor
asztronomiai-geographiai haladásában nincs ennek megfelelő
biologiai kiterjeszkedés), szintén nem adott gyümölcsöző indítást.
Bizonyos még mindig bámulatraméltó részletismeretek, melyeket
itt-ott mindenféle mende-monda közt elárul, nyilvánvalóan
tengerjáró nép praktikus életéből erednek, nem pedig zoologiai
czélú tanulmányokból. Arisztotelesz tudja, hogy a czethal tüdővel
lélekzik és elevenet szül és külön csoportba sorolja az elevenet
szülő négylábuak, a madarak és a tojást tojó négylábuak közt,
(reptiliák és amphibiák a mi rendszerünk szerint); ezekhez kellene
az újabbkori zoológiának számítania a tojást tojó csőrös állatokat
is, mig bizonyos elevenet szülő reptiliák, mint a Lacerta vivipara
és amphibiák, mint a Salamandra atra máshova lennének sorolandók.
Azt is tudja Aristoteles, hogy a tintahalak embriójának a szájából
lóg ki a petezacskó, hogy, amit csak 1839-ben állapított meg újra
Johannes Müller, bizonyos elevenet szülő czethalaknál a méhlepény
bizonyos fajtája köti össze a petevezető falát a petezacskóval, úgy
mint a magasabbrendü emlős állatoknál; állítja a kétnemüek
létezését (t. i. a him és a nőnemü nemi szervek összekapcsolódását
egy és ugyanazon egyénben) bizonyos halak között, amit a mi
megfigyeléseink bizonyos sügér-fajokra nézve csakugyan valószinüvé
is tesznek. Ahol azonban a filozófus kapcsolatokat akar létesíteni,
éppen a leginkább alapvető dolgok hagyják cserben. Olyan dolgokban
téved, amelyekben az illető állatnak egyetlen egyszerü
szétvagdalása a helyes útra vezette volna. Az ő állat és növény
közti  összekötő tagjai nem a mi Häckel-féle
protistáink, hanem a kagylós állatok és ascidiák, melyek közül az
utóbbiak már csaknem a gerinczes állatok közelébe jutottak. A
rovarok metamorphosisának nagyszerü tényeihez, melyeket ma már
minden iskolás gyermek tud, Swammerdam mint csaknem szűz
talajhoz törhetett utat, a régiek ugyan nagyjában ismerték, de nem
találták elég érdekesnek a pontosabb tanulmányozásra. A fiziologia
legegyszerübb alapvonalai ismeretlenek maradtak: a szív számukra
erőforrás, az izmok szerepét a mozgásnál épp úgy félreismerték,
mint az idegek eredetét. Olyan finom elméjü kombináló filozófus,
mint Anaxagoras nem ütközik meg azon, hogy a holló és az ibisz a
csőrükkel termékenyítik meg egymást vagy hogy a menyét a száján
keresztül hozza világra kölykét. A bonczoláshoz hiányoztak az
eszközök. Az újabb kutatás alapja, az organikus sejtről szóló tan,
melyből az organizmus összetevődik, ismeretlen maradt előttük, mert
nem volt mikroszkópjuk. Mint a régi egyiptomi papi félelem öröksége
tenyészik tovább egész a nagy orvosok, Hippokrates és
Galenus idejéig, Athén virágkoráig, a római császárságig, az
irtózás az emberi holttest fölmetszésétől, ami az orvostudományt
szükségszerüen megbénítja. A kihalt fajok ismerete teljességgel
hiányzik.

Fontosnak tartottuk, hogy ezekre a tényekre rámutassunk, hogy
már az ókor hagyatékából megmagyarázzuk, miért fejlődhetett ki a
kozmosz-kép biologiai része oly roppant későn, még Columbus és
Kopernikus fölfedezései után is századokkal. Hogy a görögök és
rómaiak kora öntudatlanul,  nem egyenesen tudományos utakon
hozzájárult a külső ismeretek kincséhez zoologiai és botanikai
téren is, azt természetesen nem lehet tagadni. Nagy Sándor
hadjáratai, Hannibal betörése elefántjaival, Gallia és Germánia
meghódítása Caesar és az első császárok által az új állatformák
tömegeit ismertették meg, a «tevepárducz» (zsiraff) bizarr
oszlop-alakjától és a bengáliai tigristől egész a germán mocsaras
erdők hiúzáig és jávorszarvasáig. A plasztikus és szines
állat-ábrázolás, melyben már Ó-Egyiptom templomi képei is bámulatra
méltó dolgokat alkottak, a realisztikus művészi stilus virágkorában
(a pergamoni kigyófejek és a kis állatplasztikai muzeum a Vatikán
antik gyűjteményében) olyan tökéletességre jutott, melyet mi
manapság csak nagy kerülővel tudunk közel érni. Valóságos
csodaszámba menne a rossz tudományos állatleírások mellett, ha nem
tanítana arra minden hely kultur-fejlődése, hogy a képekben való
természethű direkt ábrázolás mindig messze előtte halad a szavakkal
való leírásnak. Kezdve a japániakon10)
egész az eszkimó népekig és valószinüleg  Európa
történelem-előtti rénszarvas tenyésztő emberéig.

Ha a hellén ember finom szeme a legkülönbözőbb fajú állat-alakok
iránt még ma is elénkbe tünik márványszobrairól, mozaikjairól és
falfestményeiről, akkor nem kevésbbé nagy benyomást tehet
Olaszország modern látogatójára a rómaiak öröme a növényvilágban
magának Itáliának nagy kultur-kertjében. Nagy Sándor hadjárata
először nyitotta meg az utat a Földközi-tenger félszigetei és a
messze Ázsia vízzel borított rizs és gyapotültetvényei között. A
római császárság idejének kertészei ültették el Közép-Itáliában az
első Agrumi-fajt (citronád-czitromot), melyre aztán a narancs és a
tulajdonképpeni czitrom következett. Még a Rajna is a római
hódítónak köszönheti venyigéjét, melyet Probus császár ültetett el
csaknem a kitörni készülő népvándorlás fordulóján, utolsó adományul
az ingadozni kezdő határsánczon. A természettől elidegenedő
kereszténység előző fuvalmai közben mint valami halvány alkonyati
pir ragyog át a római gazdagok túlságosan jóllakott világán a
természet iránti rajongás valami fajtája, mely különösen a
növényzet keltette benyomásokkal való foglalkozásban elégítődik ki:
jól ápolt puszpáng-sövények között és szentimentális odaadással az
öreg fák suttogása iránt várja a túltáplált nagybirtokos a vihart,
melyet a szegények és rabszolgák üdvözítője támaszt majd fel,
kiknek gazdasági nyomorán már semmiféle szemlélődő természetkultusz
nem tudott segíteni…

A természet megismerésének hellén-római korszaka több nagy
kozmosz-ábrázolással végződik,  amelyekben
még egyszer teljes valójukban kifejeződnek ennek a hosszú, sokat
jelentő kornak hiányai épp úgy, mint nagysága. Alig több mint ötven
évvel a szelid zsidó Messiás születése előtt, aki mégis hamar
megőrlő átalakítója lett az egész Földközi-tenger melléki
kulturának, Titus Lucretius Carus tankölteményében De
rerum natura (A dolgok természetéről, értelem szerinti
fordításban talán: «A mindent összefoglaló természet»), súlyosan
döngő ritmusokban fogja össze a görög természet-szemlélet egész
kombinatórius foglalatát, ahogy Demokritos megalapította és ahogy
Plato és Aristoteles daczára, legalább legjobb vonásaiban odáig
fenntartotta magát. Olyan ritmusokba foglalta, melyek kompakt
konstrukczióikkal a mai olvasó szemében bizonyos távoli
hasonlatosságot mutatnak Humboldt sajátságosan terhelt és mégis
tagadhatatlanul festői prózájával. Lucretius kozmosza egy
zárt egész az atomoknak kezdetbeli mozgásától kezdve a világürben,
egész az emberek általában természetesen felfogott
kultur-fejlődéséig. A költői forma és a leginkább egymáshoz illő
hipotézisek finom kiválogatása oly nagy mértékben teszi
lehetségessé a hézagok elleplezését, hogy a mű mint egész még ma is
hatalmas hatást tesz. Pedig sok benne mégis csak szép látszat volt!
A dolgok idege fel volt ajzva, de hiányzott az erős izom a maga
feszítő erejével, hogy megadja az elhatározó ütést. Egy
filozófiailag blazirt világ számára, amilyen a Horatiusé, az első
görög hajnali idő ez utolsó, legbensőbb ismerőjének és
után-érzőjének nagy adománya kényelmes nyugvó ágyul szolgálhatott,
amely verses formában  odanyujtotta neki a kosmosz látszólag
egész empirikus teljességét anélkül, hogy őt magát megfigyelésre
kényszerítse. De a kereszténység megerősödésével növekvő misztikus
áramlatot ez az időelőtti rosszúl megtámogatott
természet-evangelium nem győzhette le. A gondolkodás világossága és
a tekintet elfogulatlansága mindig a józanság szinében tünnek fel a
misztikum józanságával szemben, ha nem támaszkodhatnak a részletek
roppant szingazdagságára. Lucretius kozmoszában ez a gazdagság nem
volt meg s ezért legyőzetett. Előbb Columbusnak kellett
kormányrúdját, Galileinek távcsövét irányítania, hogy a
misztikummal szembe állíthassák a valóság pompáját. Addig azonban
még sok idő telt el.

Lucretiusnak akadt néhány finom elméjű követője. Nero
miniszterétől, Senecától maradt ránk egy éleselméjű könyv
természettudományi kérdésekről, mely bizonyos romlott izlésre valló
mellékvizek mellett nagyjában kitünően képviseli a kozmikus
szempontot. Az üstökösök természetrajza például olyan módon van
benne tárgyalva, amilyennel aztán később több mint egy ezredévig
nem találkozunk. Zárt pályájú égitesteknek fogja fel az
üstökösöket.

Lucretius és Seneca mellett azonban annak bizonyítékául, hogy
milyen természetü volt annak a kornak a megfigyelési anyaga,
szemünkbe tünik az idősebb Plinius konverzations-lexikona. Ebben
diadalmaskodik a regisztráló római hivatalnok. Itt is kialakul egy
kozmosz-kép, összehasonlíthatatlanúl terjedelmesebb, mint a
Lucretiusé, de nagy tömegében meddő anyaghalmaz marad, melyet egy
inkább csak kivülről rákent, kombinatorius  gondolat
csak igen hiányosan tart össze. A valóság szerint ez az antik
természettudomány egész zavaros alapépítménye, túltömött raktára az
Ős-Babilon csillagvizsgálóitól Drusus és Tiberius germán
hadjáratáig terjedő évezredeknek, amelybe a finom görög
dialektikusok csak itt-ott nyúltak bele óvatos kézzel, hogy
kivegyék belőle ezt vagy azt, ami czéljaiknak megfelelt. Sokat
belőle Plinius maga elégtelenül kompilált, nagyjában és egészében
azonban természetrajza világosan mutatja a megfigyelésben való
zürzavart. A hézag eközött a rossz, kritikátlanul összekapkodott,
ezer mesével és fordítással összeelegyített anyag és a görög
hipotézisek csillogó kozmos-építménye között sokkal nyilvánvalóbb,
semhogy ne válnék az utóbbinak kritikájává. Igy válik a nagy
kompilátor gigantikus gyüjtési egyvelege az egész korszak valódi
epilógusává. Legelőször is jobb tényekre volt szükség, hogy a
kombináczió megint értékre jusson.

Plinius élete egy valódi kozmikus fontosságú eseménynyel
végződik, mely alkalmas arra, hogy az ilyen tény-megfigyelések
iránti érdeklődésre kényszerítőleg rávezessen… Rettentő jelenségek
közben a 79-ik évben Krisztus után kitör a Vezuv, melyet nem
egészen száz évvel előbb az a görög kombináczió szunnyadó vulkánnak
nyilvánított és népes kulturvárosokat temet el az iszapszerüen
aláhulló, meglágyult hamu alá. Plinius, a pedáns, a mindent
registráló jegyzőtáblácskával odasiet, mikor a fekete felhő mintegy
pinia-fa emelkedik fel a vulkán torkából és mint a vulkanikus földi
erők e legirtózatosabb nyilvánulásának áldozata fullad meg, melyet
az  ókor ismer. Mindenesetre nemes halált
halt a tudományért.

Mégis nem ezekből a vörös Vezuv-lángokból világít ki a
görög-római kultura alkonypírja. Sokkal komorabb tűzlángban dereng,
mert nemcsak egy rövid fizikai emberlét halálát jelenti, hanem egy
intellektuális csődöt is, egy szellemi telet, amely természetesen
tele volt a nagy kozmosz-kép kialakulásának is. A Krisztus utáni
384. évben fanatikus keresztény szerzetesek, abból a fajtából
valók, mint akik 415-ben a nemes neoplatonista filozófusnőnek,
Hypathiának letépték testéről a ruhát és megkövezték,
megostromolják Alexandriában a művészi és szellemi drágaságokkal
dúsan telerakott Serapis templomot. Ez alkalommal égett el a nagy
alexandriai könyvtár maradványa, melynek könyvtárosai közé
tartozott egykor Eratosthenes is. Ez volt az idők átalakulására
tipikus tűzvész, első könyve a világ-megismerésnek, mely itt
fellobbant, hogy rossz leírásokban és csak töredékekben terjedve
szét az országok fölött, csak igen későn váljék termékeny hamujává
a megismerés egy új vetésének.









A KOZMOSZ-KÉP
VÁLTOZÁSAI AZ ARABOK FÖLLÉPÉSÉTŐL COLUMBUS KORÁIG.






A kozmosz-kép változásai az arabok föllépésétől Columbus
koráig.



A római császárok birodalmának összeomlásával a germán és ázsiai
néptörzsek kettős ostroma alatt eltünt az a nagyszerü
kultur-egység, amely nem kevéssel járult hozzá, hogy előtérbe
juttassa az egységre való törekvést a természet-felfogásban is, a
kozmosz felé fordított tekintettel. Visszahozhatatlanul elmult az
idő, mikor – mondjuk – Demokritos mellszobra a germán
határtartomány, a Tannus vidékén valamely üvegablakkal elzárt és
mesterségesen csővezetékkel fűtött villának könyvtárpolczáról
tekintett le s havas tájékra s ugyanakkor talán ugyanennek egy
másik mellszobra, egy másik, az afrikai sivatag napfénytől fehér
homokja felé nyilott villában állott.

Az új egység, mely egyidejüleg a felszabadult római provincziák
egy részében és magában Itáliában a győzedelmes kereszténység
formájában alakult, egyelőre nem adott semminemü kárpótlást. Lénye
ellentétben állott a kutatással. Részben a mindig hidegebbé váló, a
világtól mind jobban eltávolodó görög filozófia csődjének terméke
is volt, amelyben a hellének kombináló képessége végül kimerült,
mert a kombináczió  nem tudott megbarátkozni a tények
megfigyelésével; terméke volt a rendezetlen kozmikus tények halmaza
miatti boszuságnak is, amilyet például Plinius hetvenhárom vaskos
könyvében kritikátlanúl felhalmozott anélkül, hogy felismerte volna
az innen a kombináczióhoz visszavezető utat. A kereszténység mind a
kettőből rengeteg tápláló anyagot szítt fel, amely egyesülve az
erkölcsi-szocziális alapgondolattal, tulajdonképpeni nagy haladási
csirájával, és a kornak vele mindenesetre korán összeelegyedő
misztikus hajlamaival, segített neki megszerezni világmozgató
hatalmát. Mikor azt állítják, hogy a kereszténység – ha talán
akaratlanúl is – hatalmas haladást szerzett a kozmosz-képnek
egységeszméjével és minden embernek egységes felfogásával a
meztelen vademberig, akkor megfeledkeznek arról, hogy az egységnek
ez a neme sokkal inkább közvetlen tenyésztési eredménye a minden
birodalomnak népekben legváltozatosabbjának, a római birodalomnak
egységes jogi viszonyaival, mint egy olyan világnézetnek, mely
csaknem azonnal korlátokat emelt szekták képződése és vallási
ellentétek által saját hivei közé és emellett saját hiveit a
pogányokkal szemben olyan merev ellentétbe állította, amilyet a
római birodalom már rég nem ismert a barbárokkal szemben.11) A jókora adag miszticzismus már a korai
kereszténységben  sokkal inkább elszigetelt, semhogy szabad
elmélkedésre ösztönzött volna az emberiség egészéről: az aszkéta a
pusztába menekült, a kolostor elzárkózott a világtól, a pap a
laikustól. Mint merőben szocziális mozgalom is ránehezedett a
kereszténység a tudományra. Az ókori filozófusok és előkelő
szellemi tobzódók mögött egy roppant nagy tudatlan, neveletlen
néptömeg állott, amely mélyen bele volt ragadva a legdurvább
babonába. A kereszténységgel ez a széles, alsó néptömeg lépett
előtérbe. És megboszulták magukat annak a néptől idegen
szibaritaságnak a veszedelmei. A filozófusok szava elhangzott, a
szocziális viharban megjelentek, sok ezerekre támaszkodva
(hasonlóan mint az alakuló román nyelvekben a megvetett népies
latin nyelv) a tudományban, azokon a helyeken, ahol Eratosthenes és
Lucretius tanítottak, a legrégibb, szivósan a népben megiratlan
hagyomány útján fennmaradt keleti kozmogóniai mesék, melyeket
 az új vallás csak meg kellett hogy
szenteljen, hogy az évszázadok sorára megint legyőzhetetlenné tegye
őket.

Miután a régi hatalmas alexandriai iskola térképei és földgömbei
elégtek vagy feledségbe merültek, Kozmasz alexandriai
szerzetes keresztény geographiájába hirtelen visszatért valami
lomtárból a már előbb említett babiloniai (s Indiában is, ahol
Kozmasz járt, meghonosodott) nézet a föld alakjáról: a földet,
melynek gömbalakját Ptolemaeusz napnál világosabban kimutatta, úgy
írja le, mint egy óriási, négyszögletü alapból kiemelkedő hegyet,
melynek csúcsa mögött a szilárdul zárt mennybolton fel-alá jár a
nap. A csillagok mozgatását angyalok végzik: ez csak variánsa a
régi chaldaeai asztrális isteneknek. A korai középkor siralmas
térképei felfrissítették az ősi semita fogalmat a föld
kerék-alakjáról három mathematikai pontossággal elkanyarított
földrészszel s a kerék középpontja Jeruzsálem lett. Egy misztikus
össze-visszaság ez, melyben az egész geografia természetesen
reménytelenül összeomlik. Rettentő figyelmeztetés van ebben az
összeomlásban a mi időnkre nézve is: az a figyelmeztetés, hogy mi
lesz belőle, ha a lusta közömbösség mind messzebbre halasztja el a
valódi népművelésen és a tömegeknek a tudomány eredményeivel való
áthatásán való munkát, míg végre egy szép napon valami társadalmi
mozgalom a fejére nő és az alkalmas idő elmulasztása megboszulja
magát a durva tudatlanság évszázadokig tartó uralkodásával.

*



Ami a román-germán népekből ama történeti végzet hatalma alatt
nem válhatott: egy sémita népfaj, a hirtelen feltünő arabok váltak
a kozmikus gondolat hordozóivá.

Különös játéka a dolgoknak! Mialatt a Földközi tenger európai
oldala felől föl egész az északig a sémitaságtól talán képzelhető
legtávolabb eső népei az indogermán néptörzsnek kétségbeesetten
iparkodnak, hogy egész gondolkodásukat hozzáidomítsák egy őshéber
hagyományhoz (a kereszténységgel együtt járó ótestamentom révén) és
ez erőlködésükben az egész természettudományi kutatást parlagon
hagyják és mélyen az antik ismeretek szinvonala alá engedik
szállani, ugyanennek az ősi kulturtengernek keleti, déli és nyugati
partvidékén az arabok személyében megjelenik a sémita-törzsnek egy
friss fogékonyságú ága és megmenti a klasszikai kulturát. Szintén
egy nagy vallás-alapítás, a Mohammed tanítása ébresztette új,
intenzivebb életre, de itt ez a folyamat organikusabb, nem foglalja
le a gondolkodást annyira egészen a maga számára, mint odaát a
keresztényeknél: az erőteljesen felingerelt fölvevő-képesség,
melyet egy szerencsés véletlen érintkezésbe juttatott a hellén
bölcseség örökségével, a vallási problémák fölött legalább huzamos
időn át a természet eseményein való elmélkedés felé fordul. Mesés
gyorsasággal növekszik az arab birodalom politikailag a szétomlott
római császárság egy óriási darabjává, a Kelet megszentelt
kulturterületeitől Spanyolországig. Erre a hódítás és vándorlás
hamar véget ér, állandó kultur-centrumok fejlődnek ki és a
kezdetbeli sivár vallási  fanatizmus és a később a vallási
megkövülés hatása alatt itt is elkerülhetetlenné váló scholasztikus
elposványosodás közé a békés szellemi munka hosszú korszaka
ékelődik be, amely nem a legcsekélyebb mértékben esik javára a
kozmosz-képnek.

Amaz első fanatikus napokhoz még hozzáfűződhetett az a legenda,
hogy Amru, Omár Kalifa hadvezére Alexandria elfoglalásakor (641 Kr.
e.) a város fürdőit hat hónapig a nagy klasszikai könyvtár
könyveivel fűttette.12)
Nagy Károly kora táján ellenben (800 Kr. u.) Bagdadban Harun al
Rasid jogara alatt már olyan kultura virágzott fel, amely még
egyszer összefoglalni igyekezett a görög szellem minden
kombináczióját és egyuttal a Kelet minden tudás-anyagát egész
Indiáig és Khináig. Az efezusi keresztény zsinaton egykor, 431-ben
Nestorius konstantinápolyi patriárkát csúfosan elitélték
hitetlenség vádja alatt, mert a Krisztus emberi és isteni
természete kérdésében saját véleménye mert lenni. Hiveinek
menekülniök kellett s ezek Perzsiában, Mezopotániában és Arábiában
telepedtek meg. Szabadabbak lévén felfogásukban, mint a hivatalos
egyház,  eljuttatták a kereszténység előtti görög
irodalom műveit Elő-Ázsiába olyan időpontban, mikor a nyugaton
ezeknek a görög mestereknek még a nevei is feledésbe mentek. A
legnagyobb kultur-kincs megmentése volt az, ami ezen a keskeny
hídon átjutott, mert sziriai közvetítéssel az antik kozmosz-kép
maradványai később eljutottak Bagdadba, a kalifák oltalmába:
Arisztoteles, mindenek előtt azonban Euklides, az
alexandriai mathematika mestere, és Ptolemaeus az asztronomus és
geographus, megelevenedtek és alapot adtak az arab szellem saját
munkájának, amely a megfigyelésnek és kombinácziónak min den újabb
szaporulatát szervesen beleillesztette a nagy fejlődési sorba.
Mikor a görög világnézet ama klasszikusai aztán sokkal később
Spanyolországból arab közvetítés révén ismét eljutottak a
román-germán világhoz, az arabok kezeiből frissen és elevenen
kerültek ki, mindennemü kommentárokkal és újkori kibővítésekkel,
nem mint poros pergament-tekercsek, melyek valahol mint a piramisok
mesés buzája sok évszázad éjjelét be-befalazott pinczében aludták
át. A körül az idő körül, mikor nyugaton a Jámbor Lajos és fiai
közti áldatlan viszály folyik, Al-Rasid utódja, Al-Mamun
lefordíttatja arabra Ptolemaeus asztronomiai főművét, ami
mindenesetre összehasonlíthatatlanul nagyobb kultur-tett, mint az
iskoláinkban sajnos nagyon is gondosan tárgyalt viszálykodások a
birodalmak felosztásáról. Ezzel mindenek előtt meg volt mentve a
föld gömbalakjáról való tanítás, mely a keresztény országokból
úgyszólván nyomtalanul ki volt irtva. Ugyanaz a kalifa megújította
Eratosthenes ókori kisérleteit  és megpróbálta egy
geográfiai szélességi fok pontos méréseivel megfejteni a földgömb
valódi nagyságának problémáját. Az eredmények gyöngék voltak, de
ami ebben nagy volt és a haladást jelentette, az nem az eredmény
volt, hanem a kisérlet metodusa. Csillagvizsgáló intézetek
keletkeznek, persze még most is nagyító készülékek nélkül, ami a
megfigyelést most is, mint azelőtt a szabad szemmel látható
csillagok helyi eltolódásaira korlátozza, amelyekhez aztán
mathematikai spekulácziók fűződnek. Az arabok virágkorukban
mindenek előtt számoló nép. Joggal figyelmeztet a mi
használatos algebra szavunk (al gebr val-mokábala, annyi
mint összekapcsolás és összehasonlítás) az ügynek éppen arab
mathematikusok által való föllendülésére. A misztikus elem, mely a
mathematikai tehetséggel, elég sajátságosan, gyakran együtt jár a
világ történetében, emellett bőségesen felburjánzik a csillagoknak
az ember életi részleteire való befolyásáról szóló asztrologiai
álmodozásokban, csakhogy itt is, mint egykor Babilonban, aránylag
ártatlan formában. Ha meggondoljuk a borzasztó ugrást például
Lucretius tisztára okszerüen fölépített Kozmosz-képétől a középkori
keresztény csodahit féktelen önkényességeig, akkor az arab
asztrologia is csaknem még nagyon mérsékelt kompromisszumnak tünik
fel, mely a természetes causalitas leglényegesebb elemét legalább
fogalmilag megőrizte: az istenség a szilárdul megállapított
csillagpályák konstellácziója által hatott az emberek sorsára, mint
valami változhatatlan természeti törvény által. És ahol az arab
filozófia a legszabadabban emelkedik fel, ez a természeti törvény
 pantheisztikusan összeolvad az
isten-fogalommal, egyetlen causalis kapcsolat maradt a Jupiter vagy
Mars vándorlásaitól az emberek születéséig és haláláig. A kapcsolat
mindig álmodott maradt, de az ilyen örök törvények érzése által
átlelkesített asztrologia legalább aránylag mindig jobban megfért
az igazi asztronomiával, mint a semmiből való teremtés tana
szerinti metafizikai önkénynyel. Schiller a maga elmés módján,
ahogy Wallensteinnel elmélyítteti és kozmikusan indokoltatja az
asztrologiát, találóan ragadta meg ennek a dolognak a gyökerét.

Mint a föld képének az emberek tudatában való kitágítói
az arabok nagy dolgot műveltek. A született utazónép voltak,
mozgékonyak és simulékonyak, ebben az értelemben igazi utódai az
ókori fönicziaiaknak. Mikor tulajdonképpen igazában beleelegyednek
a világtörténetbe, már akkor kereskedelmi összeköttetéseik eredeti
hazájukból kiindulólag messze délre terjednek Afrikában. Maguk is
sivatagi nép voltak s egymás után hódítják meg a nagy északafrikai
sivatagi tartományokat és mélyen behatolnak a néger területekre,
országokat alapítva és mecseteket építve. A homályos hajós-mesék
ködéből náluk emelkedik ki először Madagaszkar titokzatos
szárazföld-maradványa, mely egykor mint a fél-majmok hazája soha
nem sejtett fontosságra volt jutandó a darwini kutatásra
nézve.13) Az Indiai-oczeán
ismeretessé válik egész a Sunda-szigetekig, Khina  meg
éppenséggel jól ismert ország. És hogy minden a földgömb déli fele
felé tett lépéssel, a föld képével egyidejüleg, egy új
égbolt megpillantásával a világkép is felével megnövekszik, épp
úgy arab kutatók szeme pillantja meg először – s ez mindenesetre
fontos pillanat a kozmosz történetében – a minden kozmikus
ködfoltok legcsodálatosabbikát és legnagyobbikát, az
úgynevezett nagy Magelhan-féle felhőt, mely magányos
pompában köríti a mennyboltozat csillagtalan déli pólusát. Egy
ezredévvel a mi időnk előtt, amely a ködfolttal kezdi tudományos
kozmogóniáját! Az arab kulturának sajátszerü áthelyezkedése
Spanyolországba egyidejüleg lehetségessé teszi, hogy az északi
országok ismerete, melyet egykor a  rómaiak
nagy fáradsággal szereztek meg, ne menjen veszendőbe: Edrizi
geografus (1154 körül Kr. u.) maga is meglátogatja Skótországot és
följegyzi a neveket egész a Farői-szigetekig, sőt amennyiben a
magyarázatok helyesek, egész Izlandig és a normannok mesés
Winlandjáig (Amerika).

Edrizi térképe azonban megmutatja az arab bölcseség korlátait
is. Az arabok megmentették Ptolemaeus geográfiáját és egyes
részletekben ki is bővítették, de szentesítették egyuttal ugyane
Ptolemaeus leginkább sarkalatos tévedéseit is. Ptolemaeus az
Indiai-oczeánt egy második köröskörül zárt Földközi-tengerré tette
meg. Afrika keleti partja szerinte derékszögben fordult és ívet
írva le hozzákapcsolódott Ázsiához. Az arabok uraivá lettek ennek a
keleti partnak egész Zanzibarig és mégis osztoztak ebben a
tévedésben. Edrizi Madagaszkarja összeolvad Sumatrával és Jávával
egyetlen szigetté, melynek Guamara a neve. Ebben a Guamarában
csaknem az a «Lemuria» közvetítő kontinens tünik elő, melyet
bizonyos darwinista hypothesisek mint az emberi nemnek a harmadkor
óta elmerült őshazáját akarnak ezen a vidéken rekonstruálni. A
belső-afrikai folyók hálózata Edrizi térképének másik, bár
megbocsáthatóbb csodálatossága: a Nilus és Niger (Ghana) közös
forrásból indulnak ki nála.

Mint az asztronomiában, a kémia területén is, a
legmélyebb kozmikus kijelentések e bölcsőjében, megmutatkozott az
arabok misztikus érzéke, és pedig sokkal hasznothozóbban, mint
ugyane kor keresztény népeinek hasonló hajlama. Mialatt a
keresztény misztika elkergetett a természettől,  az
arabok misztikus tevékenysége az ő «alchimiájuk»-ban mégis csak
fölfedezésekre vezetett. A fémek átváltoztatását, a varázserejü
bölcsek kövét nem találták meg. Mialatt azonban tervszerüen ezt
keresték, akaratlanúl valami összehasonlíthatatlanúl termékenyebb
dolog állott elő: a kisérletezésben való ügyesség, a nagy
methodus a természet megkérdezésére, hogy az ember
kicsalhassa titkait egy ügyesen rendezett vallatással. A felismerés
kezdettől fogva abban volt, hogy a természet nem hazudik,
hogy öröktől fogva változatlan törvények uralkodnak benne, melyek
bizonyos meghatározott előfeltételek között határozott és
kiszámítható dolgokat örökre változhatatlanúl hoznak létre. Mikor
az alchimista egy darab vasat tett a kék vitriol-oldatba és
észrevette, hogy a vas bizonyos idő múlva eltünik, de helyette egy
darab réz van ott, akkor arról álmodozott, hogy nyomában van a
fémek átváltozásának, melynél fogva egykor aranyat is fog csinálni
rézből. A következtetése téves volt. A réz benne volt az oldatban
és kivált a vas helyébe, mikor az oldat magába szítta a vasat. A
kisérlet azonban, mint ilyen, győzedelmesen végre volt hajtva.
Homályos sejtelem támadt a chémiai rokonságok természetéről.
Észrevették, hogy a misztikusnak is a természetes folyamatokon át
kell megtennie az útját. Az arab alchimia minden kisérlete
egy-egy lépés volt a kémia felé, holott a világtól
elidegenedett keresztény aszkéták minden misztikus-filozófiai
spekulácziója hátralépést jelentett messze a hellén kozmosz-kép
mögé.

A biologia területén is lényegében a korai középkori
 kulturátlansággal szemben való ellentét
fokozza az arabok értékét, bár alapjában véve maguk keveset
alkottak e téren. Csaknem ezer évig – a Kr. u. 14-ik századig –
uralkodott a keresztény iskolákban zoologiai kompendiumképpen az
úgynevezett «Physiologus», egy értéktelen tákolmány, amely
alapjában véve a zoologiát csak úgy fogta fel, mint a bibliai (azaz
a bibliában véletlenül említett) állatok magyarázatát. Az araboknak
ellenben, már a tizedik században bizonyos hogy voltak kielégítő és
hozzátételekkel ellátott fordításaik Aristoteles zoologiai
műveiből. Aristotelesen nem jutottak túl. Plinius valószinüleg
ismeretlen maradt előttük. Utazásaik a világban nem egy új
állatfajt ismertettek meg velük a Vörös-tenger tengeri tehenétől
India röpülő kutyájáig (egy növényevő bőregér), sőt talán, ha hinni
lehet bizonyos problematikus magyarázatoknak, a Sunda-szigetek
oráng-utángjaig és az ausztráliai világ határának erszényes
állatjaiig. Mint a rómaiak, az arabok is, mint praktikus
botanikusok részt vettek a Földközi-tenger mellékének a keleti
flórával való feldíszítésében I. Abdurrhaman kalifa ültette az első
datolya-pálmát Spanyolországban. Egészben véve ezen a téren kevés
maradt, amit tettek, ha nem kortársaikról, hanem az abszolut
gyarapodásról veszszük a mértéket. A biológia órája még nem ütött.
Az organikus világ csodás gazdagsága még nem állott mint uralkodó
kép a mennyboltozat vagy a kémiai jelenségek csodás gazdagsága
mellett. Hiányzott minden világos rendszer és ezzel a kiindulás a
törvényhez a forma-tömegen innen. A külső alkalmazkodások mind
 újra szembetüntek: a madáré a
levegőhöz, a tengeri állatoké a vízhez és megadták a vézét egy
első, durva rendtáblázatnak. Az anatomiai szétbonczolástól való
irtózás azonban még az arabnak is legyőzhetetlenül vérében volt
és megbénította a haladást.

Világtörténeti szerepüket mint megmentő és megőrző nép azzal
koronázzák meg az arabok, hogy – a legszélsőbb ellentétben a
khinaiak elzárkózó kultur-fösvénységével – műveltségüket a
legszerencsésebb módon tovább tudják adni abban a pillanatban,
mikor politikai hatalmuk összeomlik és a keresztény népeknél
bizonyos krizis megy végbe a szellemi fölemelkedés irányában.
Kulturájuk egy része visszavándorol a keresztesekkel a nyugatra.
Magában Itáliában II. Frigyes, a nagy Hohenstaufen alatt olyan
keveredés kezdődik, amelynél a felvilágosodott keresztény világ
legjobb elemei már teljes készséget mutatnak. Spanyolországban
végül az arab tudományművelés virágzásának tetőpontja – különösen
az orvosi tudomány virágzott itt – kultur-csőd nélkül, simán megy
át az alakuló új, román uralomba. Ugyanakkor, 1492-ben, mikor az
arabok utolsó birtoka spanyol földön, Granada, elesik, erre a
bukásra várakozik, mint nagy utazási terve végrehajtásának hosszas
küzködés utáni kedvező pillanatára Columbus Kristóf.

Oly közel érintkezik az arab korszak vége és a columbusi-korszak
kezdete a kozmosz-kép történetében!

A tulajdonképpeni átmenet már rég végbement: Columbus terve
magában véve is csak olyan pillanatban volt egyáltalán lehetséges,
 amely már keresztül ette magát a föld
kerékformáját ábrázoló térképen és Kozmasz világ-hegyén Ptolemaeus
tanításáig a föld gömb-alakjáról és hogy ezen keresztül tudta enni
magát, az közvetlen terméke volt az arab tudománynyal való
összeolvadásnak.

Mielőtt ebbe a hatalmas columbusi korba belépnénk, vessünk egy
rövid pillantást a kozmosz-képnek előzetes fejlődésére a
keresztény, mindenekelőtt a germán országokban. Erősen hangsúlyozni
kell, hogy Columbus és Kopernikus kora nem nő ki spontán önmagából
olyan fényesen, de nem is nyugszik merőben az arab-görög örökség
alapján. Egy semmiesetre sem jelentéktelen hullám jött közvetlenül
a keresztény középkorból is. A keresztény tudományt az előbb
geográfiai csődjénél hagytuk el. Ez azonban csak a középkor első,
teljesen terméketlen felének kifejeződése. Ez az idő a kozmoszképre
nézve olyan mértékben értéktelen, mint a kultur-történet egyetlen
más korszaka sem. Ennek az értéktelenségnek a tetőpontja
megdöbbentő nyiltsággal mutatkozik meg egy tényben, mely amióta
nyomára jöttek, mindig a legélénkebb érdeklődést keltette.
Körülbelül éppen az ezredév fordulóján, mialatt a keresztény világ
halálos félelemben ostorozza magát, a világ megjósolt végét várva,
és II. Ottó német császár fáklyafénynél meredt szemmel nézi Nagy
Károly holttestét az aacheni sirboltban, hogy tud-e feleletet egy
mélyen meghasonlott, a természettől eltávolodott kor kétségeire,
ekkor fedezik fel a normannok Izlandon és Grönlandon túl Amerika
szárazföldjét. Az utazásaikról szóló történetek úgy hangzanak, mint
a mese. Zöld  part merül fel, ahol a vad amerikai
venyige zöldel, az idegen partvidéket elnevezik «jó borföld»-nek,
harczok folynak a vad benszülöttekkel. A látogatást megismétlik, az
országban megtelepednek, hajók vitorláznak ide és oda. De oly
hirtelen, ahogy jött, oda is van a világtörténetnek ez a csillogó
délibábja. A gyarmatok elpusztulnak, politikai változások mindent
háttérbe tolnak. A dolgok hívó szava azonban – és ebben van az idő
szegénységének jellemző vonása – időközben nem lett közkincsévé a
keresztény kulturának. Csak néhány északi krónika tud róla és az
összeköttetések megszakadásával minden felbomlik, mintha kioltották
volna. Columbus nem tud minderről semmit, mikor annyira másforma
terveit szövi egy világutazásról olyan térkép előtt, amely az
arabok által megmentett antik forrásokra támaszkodik. Columbus
nélkül tehát Amerikának ez az egész első felfedezése a kozmosz-kép
kitágulására valósággal épp oly hatástalan lett volna, mint például
Uj-Zéland fölfedezése a maorik polinéziai népfaja által, sok idővel
Tasman és Cook utazásai előtt, melyek az európai kultur-világnak az
első hirt hozták a szigetről.

A lassú fölfelé haladást ellenben az 1000 és 1492, Columbus éve,
közti években, nem szabad alábecsülni. Ebből táplálkozik a
columbusi-kopernikusi napok hatalmas fénye. A többé vagy kevésbé
verekedő kedvü, szerzetesi prédikáczió által csak másodsorban
befolyásolt normann utasok helyébe lép ez öt évszázadban egyfelől a
keresztény kereskedelmi összeköttetések különösen Velenczéből
kiinduló állandó kiterjeszkedése Ázsia felé egész Khina közepéig.
Az utat itt Marco Polo  utazásai törik meg, kinek lelkes
leirásai a kelet-ázsiai arany és fűszerországokról beleoltják az
európaiak lelkébe a nagy ideált, hogy valami módon közvetlenül
odajuthassanak. Egy nyilván szük gazdasági alapon nyugvó ideál,
mely azonban a világkép gazdag kibővítésére is vezetett. A másik
oldalon a szükös egyházi bölcseség szétbomlik önmagában. Az antik
tudomány szivósan belefuródik a Földközi-tengerből kiindulva a
keresztény dogmák merev khinai elzáró falába. Üldözve és eretneknek
kimondva bár, mint az ördög műve és szemfényvesztés, bevonulásukat
tartják a természettudományok. De éppen a legnagyobb szellemek,
mint Albertus Magnus és Rogerius Bacon (mindketten a 13. század
közepén) erre a «szemfényvesztésre» adják magukat. Emlékükről, mint
a kozmosz-kép megváltozásának első harczosaiéról nem szabad
megfeledkezni. Galilei sokkal későbbi szenvedéseinek története
jobban magára vonta a világ szemeit, mint az oxfordi Rogerius
Baconé, a merész francziskánus barát, akit a geográfia és fizika
iránti hajlama miatt ismételten eretnekké nyilvánítottak és
börtönbe vetettek. Pedig Galilei kora lehetetlen lett volna ezek
nélkül a keserves előmunkálatok nélkül. Galilei fényben tündököl,
sorsa így kétszeresen megható; Rogerius Bacon csak halványan
világít elő a homályos háttérből, de az ő sebei is az emberiség
sebei.14) 

Ha visszatekintünk az egész keresztény középkorra, egy dolgot
nem tagadhatunk meg tőle. Ha az arabok voltak megmentői annak, amit
az ókor elért, akkor a keresztény középkor első, egészen tudomány
nélküli ideje bizonyos értelemben legalább elhasználatlan
szántóföldet teremtett egy olyan idő számára, mikor a tudomány
visszatért. A renaissance előtti utolsó évszázadok valamennyire
hasonlítanak egy bár kiszáradt, de a legkisebb erőre is kétszeresen
termékennyé vált földdarabhoz. Mint ahogy mindenkivel megesik a
földön: parlagon hagy egy eszmét az agyában; évek múlva ismét
hozzányúl és egyszerre csak észreveszi, hogy hozzájárulása nélkül
bámulatosan megerősödött a nyugalom idejében. Igy esett ez a
középkorban is. Sok évszázadig távol esett látókörétől Ptolemaeusz
világrendszerével; most újra visszatért és mintha az ugaron hagyás
által minden értettebb lett volna, ezután a visszatérés után
aránylag rövid idő alatt oly messzire jutottak, hogy Ptolemaeuszból
Kopernikus lett.

Egyes elszigetelt tapasztalatok nagy tömegét felhalmozta az
exclusiven szerzetesi korai középkor is. Ez most hirtelen mind
mozgásba jött. 

Semmilyen helyen nem válik ez annyira nyilvánvalóvá, mint éppen
Kopernikusnál. Emlékezhetünk még a sajátságosan elmés módra, ahogy
Ptolemaeus vagy példaképei a planéták mozgását konstruálták: minden
planéta nem közvetlenül a föld körül forog, hanem egyidejüleg a
főpályáján még egy sereg kis kört ír le, az epicyclusokat. Ezeknek
az epicyclusoknak exact kiszámításakor most már mind világosabban
kiderült egy dolog. A Merkur és a Venus, a nap és föld között álló
két bolygó epicyclusainak középpontjai a nagy körön pontosan
ugyanoly gyorsan mozogtak, mint maga a nap, a többi bolygók
epicyclusai ellenben úgy mozogtak, hogy a nagy körön-mozgás mind
csekélyebb lett, a főmozgás és az epicyclus-mozgás summája azonban
szintén pontosan megadta a napmozgás sebességét. Évszázadokig
forgott ez a sajátságos számviszony a fejekben. Bizonyára sokakéban
derenghetett az egyszerü következtetés: a nap, a nap a középpont,
ezek a planéták köztünk és a nap közt vannak, amazok a földön túl
és maga a földgömb is mozgó planéta. Csak egy merész fej kellett
hozzá, amely a számításnak ezt a végtelen egyszerüsítését ajánlani
merte a bibliai és a klasszikai tekintélylyel szemben.
Kopernikusban megvolt ez a bátorság. Galilei szenvedett érte
utólag. Alapjában véve azonban csak az a folyamat ment végbe, mint
a szikránál, mely a puskaporos hordóba esik: a feszítő erőnek meg
kellett lennie; ezt a feszítő erőt a középkornak kellett
felhalmoznia.

Hasonlókép állott a dolog Columbus esetében. A fűszer és
aranyországok fontosabbak lettek,  mint valaha. A tengeri
hajózás megerősödött. A kompasz megtanított a magányos
víz-sivatagban megtalálni a helyes utat. Éppen az Atlanti-óczeán
határán, Portugáliában és Spanyolországban a kultura nyomatékosan
megszilárdult. A legközelebbi szigetcsoportok, melyek mint oszlopok
meredtek ki a tengerből, már jól ismert területek voltak:
Columbusnak magának is volt birtoka Porta Santón, Madeira mellett.
Ehhez járultak a régiek mondái a nyugati országról. És jött a föld
gömbalakjáról szóló tanítás. Behaim Márton megszerkesztette
glóbusát. Itt is készen állott tehát minden a tettre.

A nagy technikai találmányok, melyek, igaz, hogy időben kissé
később, a kozmoszképet két egészen új oldaláról a végtelenségig
kiterjeszteni voltak hivatva, anélkül, hogy egy nagy
kalandor-vállalat kellett volna hozzá, mint a Columbusé: a
távcső és a mikroszkóp, szintén épp oly hosszú múltra
tekinthettek vissza. Amit később Galilei meghódítandó volt, azt
Rogerius Bacon már sejtette. A merőben gyakorlati haszon egyelőre a
szemüvegek előállítására vezetett. A Columbus és Kopernikus utáni
idő hallatlan szellemi megrázkódásában egymástól függetlenül
három-négy helyen is jutottak arra a geniális gondolatra, hogy
hasonló üvegeket párosával egymás mögé lehet helyezni, és ezzel
megvolt a fegyver, amely aztán betörte a mennybolt kapuját és
következményeiben megnyitotta az organikus élő rejtély-világának
kapuját is.

A renaissance fordulója táján minden készen volt. A kultura,
mely oly sokáig meg volt oszolva az arabok és keresztények között,
ismét egységbe záródott. Az oly sokáig törmelékekbe temetett és
 csak idegen nyelvü népeknél még élő
ókor új hangot kapott. A kereszténységhez bomlási folyamat
erjedett. A művészet olyan módon kezdett felvirágozni, hogy
kétségtelen lett: ugyanolyan kor egyengeti a maga útját, mint a
hellén idő volt, ahol szintén Phidias állott Anaxagoras mellett és
közvetlenül Aristoteles előtt és egy nagy, szabad kozmosz-kép révén
a templomok oszlop és szoborpompája túlnőtt a nép szükös vallási
képzetein, formálisan kozmikus eszmék, mély bensőségü
ritmus-kinyilatkoztatások felé. Aki még ma is föltekint a római
Szent Péter-templom fénytől átjárt boltozatára, vagy elmerül Michel
Angelo Mózesének daczos márványnagyságába, az megérzi a
renaissancenak ezekben a csak látszólag szorosan egyházi művészeti
csodáiban s minden vonalukban a kozmikus vonást, impulsiv kitörését
egy olyan világnézetnek, mely visszatér a természethez és hirtelen
új országokban, új csillagokban, új törvényekben kiterjeszkedve
látja maga előtt ezt a természetet.

Az emberiség még nem állott ily dicső kor előestéjén. Nem csoda
tehát, ha az izgalom minden területet elfogott és a nagy
egyéniségek sora csúcsosodott ki csaknem egyszerre a tömegből,
amilyet semmiféle más korszak nem ismer, olyan erős, akaratos,
kényszerítő erejü egyéniségek, hogy az azután következő egész
haladás úgy tünik fel, mintha csuppán csak az ő geniális
felfogásuktól függne. A valóság szerint azonban csak az van
megtestesülve bennük, aminek a maga egészében ennek az
órának szerencsés megérettségében meg volt vetve az alapja.









A MODERN VILÁGKÉP
ALAPVETÉSE.

I.

KOPERNIKUSTÓL KEPLERIG. 



A modern világkép alapvetése.



I.

Kopernikustól Keplerig.

Végig kisértük a kozmos-kép kialakulását gyermeteg kezdeteitől
fogva. Eleinte mint rezgő, elmosódó délibáb tünt fel, naiv
tükörképe homályos első megfigyeléseknek, melyet izgékony, de
szabályozatlan képzelet varázsolt a kék mennyboltozatra. Láttuk
aztán, hogy lett a görögség virágkorában ebből a szétfolyó
szinjátékból egy gigantikus, ritmikusan szabályozott
oszlop-építménynek első viziója, melyben minden részletnek megvan a
maga logikai helye és minden oszlop segít az egészet hordani. De
még most is csak vizió maradt. Maga a természet felismerésének
temploma még nem volt meg: csak egy álom róla, melyet az érett
művész-szellem már csaknem a megvalósultnak igazi képmásáúl festett
ki nagy körvonalaiban. És láttuk, hogy halványodott el, hogy
foszlott szét, hogy rejtőzött el egy sötét harczias kor
füstfellegei mögé még ez a vizió is, mintha még túlságosan jó,
túlságosan magas volna az emberiség számára, mig végül, a középkor
legsötétebb napjaiban, jóformán csak mint  egy
elhangzott kor halvány regéje, mint egy gyönge, aggasztó
lidérczláng lebegett át a fekete éjszakán. Láttunk időket, mikor
továbbépítésről nem is lehetett szó, hanem csak az első
építőmesterek eszméinek fáradságos megmentéséről. Annál a
fordulónál, melyet legutóbb szemléltünk, ez a varázs végre
megtörött. A görög oszlopcsarnok megint elkezdett ragyogni és úgy
tünt fel, a renaissance első napjaiban, mint egy új, megszabadító
megváltás. Abban a pillanatban azonban, amikor fénye kezdte
köröskörül átsugározni a sötétséget, sajátságos jelenség
mutatkozott. Köröskörül felhalmozott épületkövek hevertek. A
kedvvel dolgozó, megaczélozott munkások egy generácziója állott
készen, hogy belefogjon a viziónak szilárd, leronthatatlan
építménynyé való átalakításába. És az első szerencsés pillanatban,
amikor a régi fény láttára, mely mint egy elmerült korona kelt ki
az éjszakából, hirtelen tudatára jöttek az új, csöndben
felhalmozódott erőnek, megvetették az alapját a természettudomány
igazi korának, melynek ma is részesei vagyunk.

Nem igen lehetséges például Galilei és a mi napjaink kutatása
közé bármiféle alapvető választófalat emelni. Bármennyi küzdelem és
tévedés van is közben, a nagy vonal ettől fogva egységes.

A kutatási módszer alapkérdéseire vonatkozólag nincs
többé kétség.

Ez a módszer azonban, abszolut igazság-követelésével, csak az
ismertre, megfigyeltre szorítkozó voltával és lassú, vesződséges,
kimért, lépésről-lépésre,  megfigyelésről-megfigyelésre
haladásával, egészen határozott theoriájával a kisérletről, mely
elzárja az utat minden fantasztikus előrehaladás és ugrás elől, ez
a módszer maga is alapjában véve ismét egy nagy, tisztúlt
világnézet terméke és eszköze. Ez a világnézet tehát ezentul épp
oly állandó, mint a módszer.

Lényege abban áll, hogy nem egy állítólag «kinyilatkoztatott»
vagy egy művészileg «kigondolt» világképből indul ki, hanem inkább
mint jövőbeli, mint még ezután kivivandó czélt tüzi maga elé a
világképet. Valahol csak időközben Galileitől Darwinig épületkövet
épületkőre gyüjtöttek, ott át voltak hatva attól a reménytől, hogy
ezekből a kövekből tágas és kielégítő világkép fog
összeillesztődni. És tulajdonképpen ez a fenkölt vonása az egész
fejlődésnek e korszak kezdetétől fogva: a magasabb egység, amely a
módszer mögül kiviláglik. Ha minden áron bele akarjuk keverni a
«vallásos» szót, akkor ez utóbbi szempont alatt a természetkutatók
csöndes munkáját Kopernikustól és Galileitől fogva kétségkivül
vallásos műnek is mondhatjuk, sőt talán a vallásos tevékenység
képzelhető legmagasabb formájának, amennyiben a kutató egészen
biztosan tudja, hogy ő és talán utána még megszámlálhatatlan
nemzedék egészen önzetlenül, – a teljes világ-megismerés
legmagasabb értelmében – egészen díjtalanúl és kielégítetlenül kell
hogy dolgozzon és fáradozzon és mégis dolgozik és fáradozik. Oly
követelése ez az önmegtagadásnak, mely nek ekkora súlyát csak egy
rendkivül erős kedélybeli elem teszi elviselhetővé, amelyet
alig lehet  a másféle vallásos lelkesedés
legmélyebb csiráitól megkülönböztetni. Végzetes, bár gyakran és nem
egy zászlóra felírt és nem egy jelszóban fennen hangoztatott
tévedés, ha a természetkutatás óriási eredményeit merőben a szó
durva értelmében materiális rugókra vezetik vissza, szembeállítva a
világtörténelem ethikai mozgalmaival vagy a művészi tevékenységgel.
A tudományosan képzett utazó önfeláldozása a lázat lehellő
őserdőben vagy a sarkvidék életölő hidegében, a magányos számoló
lemondása a teleszkop vagy a reszkető mágnestű előtt sehogyan sincs
egyszerüen megmagyarázva azzal, ha egyszerüen, hidegen rámutatunk a
nagy utazások hasznára, példáúl a gyarmatosításban vagy a mágneses
megfigyelések hasznára a kereskedelmi és hadi flották helyesebb
vezetésében. Az új magasztosabb és jobb világnézetért való csöndes
törekvés és dolgozás kedélybeli eleme nélkül a haladás egész
bizonyosan nem lett volna akkora, mint a mekkora. A közvetett
kapcsolatot azért magától értetődőleg nem lehet tagadni, mert a
kutatás eredményei állandó kölcsönhatásban vannak az anyagi
haladással is. És ezzel a szóval: «vallásos odaadás», egyáltalán
nem csempésztünk bele semmiféle misztikus elemet. A kutató a maga
világfelfogását az egyedülinek és a legjobbnak tartja. Ebből az
érzésből nő ki az odaadása, végeredményben egy misztikusság nélküli
gyönyörérzésből, amely az ő szemében fölér a részletmunka minden
kinlódásával és őt lemondása daczára épp oly boldoggá teheti, mint
ahogy az első keresztény egyház kereszten vonagló vértanuját
 boldoggá tette sziklaszilárd hite a
boldogabb túlvilágban.

*

Columbus tette, melyhez a kozmos-kép történetének nagy
fordulója, amennyiben meghatározott dátumra van szükség, még a
legjobban hozzákapcsolható, maga is talán a legkimagaslóbb példa
egyfelől az emberi érdekek kapcsolatára, másfelől épp ama
világnézet megvilágítására.

Columbus Kristóf nem volt kutató a mi értelmünk szerint. A
vallásos nézetek, melyekben felnevelkedett és amelyeken belül egész
életén át skrupulus nélkül mozgott, mindenre inkább hajlandóvá
tehették, mint a természet felkutatására a világ felépítésének
mélyebb felismerése végett. Amikor elhatározta – és elhatározását
emberileg mindenesetre imponáló jellem-szivóssággal keresztül is
vitte – hogy Spanyolországtól nyugat felé vitorlázik, csupán csak
az a gondolat uralkodott rajta, hogy megkeresi a legrövidebb utat
keleti Ázsia arany-országaiba. Álmában ez út felfedezőjének látta
magát, ama boldog szigetek aranykincseiből várta jutalmát és a
tisztelet ama tőkéjéből, melylyel a spanyol állam kincstárának
ilyen gazdagítója iránt bizonyára viseltetni fog. Igaz, hogy a
tudomány tényeire támaszkodott. A föld gömbalakja az ő szemében
biztos valóság volt, ha bizalmasával, Toscanellivel túlságos
rövidnek számította is ki, a spanyol félsziget és arany utáni
vágyának czélpontja (Japán) közti távolságot es sejtelme sem volt
róla, hogy egy óczián helyett kettőt és egyetlen megszakítás
nélküli víz-mező helyett egy közbenfekvő szárazföldet 
(Amerika) kell a világutazónak Ázsiáig bejárni.15)

Ez az «önmaga kedvéért való» tudomány azonban, a világkép
kitágításának szükségérzete maga, nem ragadta volna ki a szürke
víz-sivatagra. Az arany volt a csábító. A véletlen úgy akarta, hogy
a merész, a mi ismereteink értelmében vakmerő indiai út tényleg
aranyban gazdag országok fölfedezésére vezetett. Columbus maga
sohasem jutott annak tudatára, hogy más országot talált, mint amit
keresett; mikor tettekben gazdag, de a terméketlen becsvágy és az
arany után való durva kapzsiság szükségszerü csalódásaival is
csordultig tele élete végére járt, még mindig abban  a
hiszemben volt, hogy élete legszebb órájában, mikor az első sziget
fénye csillag módjára merült fel előtte az éjszakában, Ázsia keleti
tartományát érintette. És nem ő hozzá, hanem a kor egy békés
geografusához, Amerigo Vespuccihoz fűzi a hírnév, ha igazságtalanúl
is, az új földrész nevét, mikor kezdik valódi természetét
felismerni. Az egész rákövetkező spanyol hódítási korszakban az
arany után való vadászat marad a tulajdonképpeni nagy vállalkozások
vezető csillaga. Általánosan ismeretes, hogy mikép lett az ilyen
«fölfedezések» következményeképpen Amerika megszállása megrázó
tragédiává, miképp zúzódtak össze Mexikó és Peru páratlanul álló
autochton  kultur-államai néhány évtized leforgása
alatt és mikép pusztultak el a borzalom és barbárromantika vértől
gőzölgő keverékében egy rakás aranyért a kultura kutatójára nézve
megbecsülhetetlen kincsek.16)

Mégis és mindennek daczára Columbusnak ebből az aranyat vadászó
útjából az igazi tudományos világnézet fejlődése olyan erőt szívott
fel, hogy Amerika fölfedezésével ebben is új és pedig valamennyi
közt legjelentékenyebb korszak kezdődik.

A rejtély megoldását az új természettudományi megfigyelések
óriási, az emberiségre nézve páratlanúl álló tömege adja, melyet ez
az utazás feltárt.

«Nem egy világrész – mondja Humboldt – hanem a földgömb csaknem
kétharmad része volt akkor új és ki nem kutatott világ, látatlan,
mint a hold tőlünk elfordult fele, mely az érvényben levő
gravitácziós törvények szerint örökre el van vonva a földlakók
tekintete elől». Most azonban sziget sziget után emelkedik ki a
 tengerből, utóbb maguk a gigantikus
kontinensek, melyeket csak egy keskeny föld-szalag köt össze,
hófödött hegylánczaikkal, a Nilusnál vízben gazdagabb folyamaikkal,
mennydörgő vulkánjaikkal, mesés új állat- és növényvilágukkal.
Erről az új világról a biblia nem tudott semmit. Az ünnepelt
klasszikai ókornak alig volt róla valami sejtelme. Mindjárt az első
utazás csodát csodára halmozott. Egy új csillagos ég nyilt meg, a
sugárzó kereszttel, a déli sark nagy ködfoltjaival. Kétkedő
félelemmel vette észre Columbus 1492 szeptember 13-án (tehát első
útján) először, hogy a mágnestű horizontális elhajlása (declinatió)
az Atlanti-tenger bizonyos meghatározott helyén északkeleti
irányból északnyugati irányba tér át. Ez ismét egyike a nagy
forduló pontoknak a magnetizmus történetében és ezzel együtt a
valódi föld-képnek az emberi szellemben való fejlődésében. Néhány
évtizeddel később Fernaõ Magelhaẽs expeditiója megcsinálta a távoli
mesés tettekre mind elámultabban figyelő világ számára a nagy
dolgot: egészen körülhajózta a kerek földgömböt.

Nem csoda, hogy – ha nem is annyira maguknak a fölfedezéseknek
forgatagában, mint inkább odahaza a csöndes tudós-szobában – a
dolgok kezdtek kicsirázni. Itt nem kérdezték a meghódított Mexikó
aranyát vagy drágaköveit; itt éleselméjü koponyák azt mérlegelték,
mi desztillálódik ki mindebből a világnézet átalakulása számára. A
biblia és Ptolemaeus, a legszürkébb és a legfényesebb ókorból való
két tanítómester, mind a kettőnek egyszerre száll alább az értéke.
Ezzel szemben megnőtt a bátorság a világképről  való
spekulácziók sommás megújítására, – szerencsés eretnek-szellem
mozdult meg.

A keserüségtől és önmaga okozta nyugtalanságtól épp akkor
lobbant ki (1506-ban) Amerika fölfedezőjének viharos élete, mikor
Krakkóban a későbbi frauenburgi kanonok, Kopernik vagy Köppernigk
Miklós (latinosított nevén Kopernikus, szül. 1473 február 19-én
Thornban, meghalt 1543 május 24-én Frauenburgban) elkezdte írni
nagy művét De revolutionibus orbium coelestium (Az égi
testek mozgásairól) czímmel. Amilyen felforgató, a szó igazi
értelmében «forradalmi» volt tanitása a föld mozgásáról, épp oly
békésen áll emberi alakja a kor minden zürzavara közepett. Mialatt
a világ megremegett Luther Márton harsona szavától a pápaság ellen,
azalatt az egész reformáczió harczok leghatalmasabb tétele – amely
nemcsak Rómát, hanem évezredek világnézetét volt hivatva sarkaiból
kiemelni – harminczhárom évig kiadatlanúl hevert a szerény
asztronómus iratai között, kinek szemében minden világi hirnév
közömbös volt. Akkor halt meg, mikor életének műve éppen kikerült a
sajtóból. Nem gyávaság volt, ami oly sokáig visszatartotta. Folyton
újra meg újra simítgatott rajta, mig a halál meg nem állította
tollát. Mint Kepler mondja: «a legmagasabb szellem embere volt és
ami különösen dicsőítésre méltó: szabad szellem».

Nem von le a fölfedező geniális művének értékéből semmit, hogy
ismeretesek voltak előtte a klasszikai ókor némely elszigetelt
nyilatkozatai a föld mozgásának lehetőségéről. Nem a
lehetőségről szóló ókori elmés aperçue – bár önálló –
ismétléséről van itt szó, hanem exakt kisérletről  a
meglévő gazdag megfigyelések összességének a heliocentrikus (a
napot a középpontba helyező) rendszerbe való hézag és erőltetés
nélküli beillesztéséről. Hogy mily nehézségeket kellett itt
legyőzni, Kopernikus valódi eredményeinél jobban mutatják
tévedései. Nagy könyve az égitesteknek háromszoros mozgását
tanította. 1. A föld évenkinti mozgását a nap körül nyugatról
keletre való irányban. 2. Az összes planétáknak ezzel egyező
mozgását a nap körül. 3. A föld mindennapi forgását saját tengelye
körül nyugatról keletre való irányban. Ez a három mozgás megfelel
az igazságnak. Megtisztították a rendszert Ptolemaeus ama
bonyodalmas planéta-epicyclusainak többségétől és teljesen
fölöslegessé tették azokat a spekulácziókat, melyek az álló
csillagok egének a nappal és a planétákkal együtt való huszonnégy
óránkénti álmodott megfordulásáról szólnak. A planéták pályáinak
elliptikus alakjáról azonban Kopernikus még nem álmodott. Az a
kisérlet pedig, hogy mindent tökéletes körökre vigyen vissza, a
részletekben Hipparchos és Ptolemaeus nézeteinek zavarosságába
szorította vissza. Az epicyclusok nélkül még ő sem tudott
egészen ellenni. Hasonlóképp nem lévén képes egy egészen
szabadon lebegő gömb gondolatát felfogni, ragaszkodott az ókorból
fennmaradt tanításhoz a szilárd körökről vagy szférákról, melyeken
az égi testek mozognak. «Hogy mennyire bele volt rögződve
Kopernikus a szférákról való ősrégi tanításba, – mondja egy német
csillagász – mutatja az a nehézség, melyet a térben mindig
egyformának maradó föld-tengely okozott neki. Amig a föld
 állott még a világegyetem
középpontjában, akkor – még ha tengely körül forgónak gondolták is
– e tengely szilárd helyzete az állócsillagokkal való vonatkozásban
egyáltalán nem lehetett feltünő. Másképp állott azonban a dolog,
amikor a földet kör-mozgásban vitték a nap körül. Vegyünk pl.
közvetlenebb szemléltetés czéljából a föld pályájául egy
kocsikereket és erősítsünk rája egy kis földgömböt tengelye
segítségével olyformán, hogy ez utóbbinak a kerék kerülete felé
bizonyos tetszés szerinti elhajlása legyen, olyaténkép, hogy a
földgömb kissé befelé, a kerék középpontja felé hajoljon. Tetessünk
most már a kerékkel, a ráerősített globuszszal együtt egy
félfordulást, akkor a globus még mindig elhajlik befelé, a centrum
felé. Igy kellett volna, hogy álljon a dolog a földdel is
Kopernikus nézete szerint, hogy a jelenség különösebb magyarázó ok
nélkül felfogható legyen. A valóságban azonban az évszakok
váltakozásának játéka a legkétségtelenebbül megmutatja, hogy a
dolog egészen máskép áll. Ha t. i. egy bizonyos meghatározott
helyzetben a föld-tengely felső végének elhajlása fentebbi
példánkban befelé történik, akkor, hogy a valódi állapotnak
megfeleljen, egy fél fordulás után kifelé kell hajolva lennie, azaz
helyzetének önmagával párhuzamosnak kell maradnia. Fentebb leírt
mechanizmusunkban ezt csak akkor hozhatnánk létre, ha a
föld-tengely csak annyiban volna a kocsikerékre ráerősítve, hogy a
globuszt ugyan szilárdan megtartja, maga azonban szabadon mozoghat.
Akkor még egy sejtelmes erőt kell belevonnunk, mely a tengelyt az
egyszer vett irányban a keréktől  függetlenül szilárdan
megtartja. Kopernikus valóban abban a véleményben is volt, hogy egy
efféle tengelymozgást kell mint az égitestek mozgásának negyedik
osztályát a számításokba belevonni. Ez súlyos tévedés, melynek már
Galilei is ellene mondott és melyet ma már csak nem éppen könnyü
észbeli megfeszítéssel tudunk világosan meglátni. A
bizonyítékok, melyeket Kopernikus a maga rendszere mellett fel
tudott hozni, – a mi szempontunkból nézve – lényegükben csak
valószinüségi okok voltak. Meggyőződése az egésznek igazságáról
mégis sziklaszilárd volt és csak egy idegen kéztől becsempészett
névtelen előszó a kinyomtatott könyv elején, melyben a haldokló
mesternek semmi része sem volt, rejtette el az egyházra való
tekintetből a merész szellemi tett veszedelmességét a mögé a
kifogás mögé, hogy csak inkább játékos, mint bizonyító erejü
hypothesisről van szó.17)

Amilyen gyorsan ez a kor élt, nem tarthatott soká, míg a
valószinüség kényszerítő bizonyítékok nyomása alatt csakugyan azzá
lett, amit Kopernikus prófétailag látott benne. Mert a kopernikusi
eszméknek sorsa épp oly magában álló volt, mint eredményük. Egy
nehezen érthető tudós-munka, hozzá még egy halott hagyatéka, melyet
idegen kéz tett közzé meglehetős gondatlanúl  és
amely csaknem abban a pillanatban vettetett ki a világba, mikor a
pápaság és a reformáczió összecsaptak s a biblia és Szent Péter
kulcsai között egy harmadik, az önálló tudomány számára látszólag
kevésbbé nyilt tér, mint valaha. A «mozgásokról» szóló könyvnek az
a sorsa lehetett volna, mint Lionardo da Vinci (1452–1519),
a hatalmas mester természettudományi eszméinek, melyek kéziratokba
eltemetve hatás nélkül maradtak a kor természetfelfogására.18) A könyvben magában  még
egészen ártatlanúl volt egy ajánlás III. Pál pápához. De hogy erről
az oldalról nem lehetett békét várni, az magától értetődő volt.
Formálisan eretnekségnek 1616-ban nyilvánították a tanítást (a
Galileivel való még említendő viszály alkalmával), s ezt a tilalmat
csak 1821-ben oldotta fel a pápai szék. Alig ötven évvel a
kopernikusi főmunka nyilvánosságra jutása után, 1600 február 17-én
csaptak össze a római Compo di Fiorén a máglya lángjai
Giordano Bruno, a szellemes filozófus fölött, akinek halálra
érdemes bűnei közt volt az is, hogy síkra szállott Kopernikusért. A
mindenesetre emlékezésre méltó helyet ma szép emlékszobor díszíti.
Másfelől Luther Márton, bár Melanchton legalább Kopernikus személye
iránt meleg érdeklődést tanusított, drasztikus szavakba foglalta
össze véleményét: «Ez a bolond az asztronomia egész művészetét
teljesen fel akarja forgatni, de a szentírás kimondja, hogy Józsue
a napot állította meg, nem pedig a földet». A reformált egyház a
XVI. század végén teljes erejével Kopernikus ellen fordult.

Még magának az illetékes tudománynak köreiből is nyomós
ellenáramlat indult meg, amely a szellem zsenge csecsemőjére
vészthozó lehetett volna. Az 1500. évnek utolsó negyedében a Sund
magányos szigetén, Hveenen, kitünő munkatársak táborkarától
körülvéve lakott egy hatalmas férfiú: Tycho Brahe, a daczos
dán, kinek karakterisztikus alakja épp oly élesen kiválik az akkori
világ forgásából, mint ahogy fáradhatatlan megfigyelő szorgalmának
gyümölcse kiragyog az asztronomiai tudomány dicső vívmányaiból. II.
 Frigyes, dán király, az asztronomiai
kutatásban szerencsés tevékenységü IV. Vilmos hesszeni tartományi
gróf buzdítására odaajándékozta Tychonak a szigetet élete fogytáig
és segítségére volt, hogy pazarló pompával átalakítsa a szabad
égkutatás páratlanúl álló azilumává. Tycho, a maga idejében az
asztronomia vitathatatlan mestere (1546–1601), illő nagyra becsülte
Kopernikust. De ő szivós, praktikus, számoló volt: a spekuláczió
csak annyiban érdekelte, amennyiben megkönnyítette számításait.
Ahogy egykor Hipparchos visszatért a föld nyugalmi helyzetéhez,
mert úgy látszott, hogy számvetése így is megállja a helyét, épp
igy Tycho is azt hitte, Kopernikus rendszerének éppen legfontosabb
részére nincs szüksége: ő csak a Merkur, Venus, Mars, Jupiter és
Saturnus bolygók keringését fogadta el a nap körül, a napot aztán
mindezekkel a bolygókkal együtt a nyugvó föld, mint középpont körül
mozogtatta. Tycho rendszere igazi kompromisszum-rendszer volt a
régi és az új közt. De éppen az ilyen féldolgok váltak már nem
egyszer az egésznek legveszedelmesebb akadályozóivá.

Ebben az esetben épp oly hiábavaló volt a tekintélyre támaszkodó
ellenfél minden fáradozása, mint a becsületesen tudományosé. Egy
nem is sejtett technikai segédeszköz, a távcső feltalálása
hirtelen áttört egy térbeli korlátot, mely az asztronomia első
napjaitól fogva az ókori Babilonban egész eddig az időig
kérlelhetetlenül elzárva tartotta egész egyik felét annak, amit ma
csillagászat alatt értünk. Eddigelé az agyvelő és az egyszerü
emberi szem segítségével kutatták a  csillagvilág építményét.
Most egy új, összehasonlíthatatlanúl messzebb vivő szerv járult
hozzá. És feltalálásának pillanata csaknem pontosan a kopernikusi
gondolat javára való kihasználásának pillanata is volt. Az idő két
embert állított a síkra, mindkettőt körüllengte annak a fenségnek a
borzongása, melyet Kopernikusnak az a világképe foglalt magában,
mindketten olyan férfiak, kik Kopernikus lángelméjének örökségét
egyesítették Tycho megfigyelő nagyságával: Kepler és
Galilei. Vizsgáló kezüből megtisztultan került ki a mester
aranya, s ezután már a laikus szem sem téveszthette össze egy más,
kisebb értékü fémmel.

Galilei életén még a nagy olasz renaissance alkonypirja ömlik
el. Velencze (Páduában), később Firenze befolyásos, világhirü
tanszékeket kinálnak neki; a legfőbb külső ragyogásig jut el;
büszke, csaknem elbizott titánszellem, teljes tudatában a maga
óriási erejének, kérlelhetetlen birája minden ferdeségnek és
egyúttal mégis esküdt ellensége minden tekintélynek. Aztán
ráhanyatlik pályájára a pápai üldözés komor árnyéka. De ekkor is, a
borzalmas végnél, megmarad egész életében egy nagystilü tragédia
teljes lendülete. Kepler ő mellette a szegény, ide-oda hajszolt,
szerény udvari tudós a német vallás-háborúk zürzavarában, anyagi
inség kergeti örömtelen életén át s bár a római inquisitio karmai
megkimélik, ezzel szemben azonban hozzá van kötözve a meztelen
létfentartási küzdelemben korának legalantasabb és legundorítóbb
dolgaihoz, Prometheus, a grandiózus monda varázsa nélkül és csupán
azzal a dicsőségével, hogy minden kicsinyes huzavona közben
igénytelen és szeretetreméltó  ember, akinek szelleme
világot teremtett magamagának, szabadabbat és fenségesebbet, mint
minden más, amivel egy szerencsés csillagzat megajándékozhatta
volna e földön. Emellett a két férfit barátság füzi egymáshoz és
mindkettejükből kisugárzik a magát fáradságosan felszabadító
természettudományi világnézet legragyogóbb fénye, Galileinél
leghiggadtabban s márványsimaságú egyenletességgel, Keplernél
lobogva, változatokban gazdagon, itt-ott fantasztikus vonásokkal,
de épp azért a genialitásnak, az intuitiónak több jelével.

Galilei Galileo (1564–1642) hét évvel időssebb, mint
Kepler s tizenkét évvel túl is éli őt. Életének tetőpontja az
1600-as évek elejére esik, tehát száz évvel Columbus utánra s
körülbelül szintén száz évvel azutánra, hogy a fiatal Kopernikusban
először megfogant a föld keringésének gondolata. Fejlődésének ideje
párhuzamosan halad Shakespearéval, kivel egyugyanazon évben
született.

Galilei 1592-ben lesz a mathematika tanára a Velencze
fennhatósága alatt álló paduai egyetemen. Magával hozza ide és
hirdeti a fizika egyik alapvető tettét: az esés törvényeit (azaz
azokat a törvényszerüen ismétlődő jelenségeket, melyek a földre
leejtett kő szabad esésének sebességében és a sebesség
gyorsulásában a gondolkodó és számító megfigyelő elé tárulnak) s
más dolgokban is mint úttörő halad a fizika területén
diadalról-diadalra. Akkor, 1609 körül, Hollandiából az a hír jut
Velenczébe, hogy két meghatározott módon köszörült üvegnek egy
csőben való egyesítése útján távol álló tárgyak eddig  nem
sejtett nagyításai érhetők el. Feltalálták a messzelátót.
Hogy ki és hol találta fel először, az alighanem sohase fog egész
biztosan kiderülni. Az 1200-as évek végén már voltak Olaszországban
pápaszemek (tehát egyszerü köszörült nagyító üvegek.). 1590-ben
valószinüleg Jansen Zakariás, egy middelburgi
pápaszem-készítő, előállította az első összetett
mikroszkópot több köszörült üveg megfelelő egymás elé-tételének
egyszerü elve alapján. Közkeletü hagyomány szerint ugyanannak a
férfiúnak kezéből került ki kevéssel utóbb az első távcső is. Mások
szerint ellenben ennek feltalálója egy másik middelburgi pápaszem –
köszörülő, Lippersbey János, akinek állítólag 1608 táján
sikerült a nagy mű. Bármi fontos maga az esemény, oly kevés
jelentősége van az első feltaláló nevének. Miután a pápaszem s a
lupe már megvolt, a legkisebb véletlenség is szükségszerüen
rávezetett a több üveglencse összetételére. Galilei a maga számára
követelte a dicsőséget, hogy tisztán annak a hírnek alapján, melyet
szóbeszéd és egy levél útján tudott meg, azonnal csinált maga is
egy távcsövet. Annyi bizonyos is, hogy 1609-ben olyan
saját-készítette távcső volt a kezében, mely meghaladta a hollandi
apparátusokat használhatóság dolgában. Ez sem volt egy távcső
ideálja abban az értelemben, ahogy ma ezt a szót használjuk. A mi
tulajdonképpeni asztronomiai távcsövünket, amely ellentétben
Galileinek egy domborúan köszörült objectiv-lencséből és egy
homorúan köszörült ocularlencséből összetett készülékével két
domború lencsével éri el erős nagyításait (persze feje tetejére
állított képpel), 2 évvel később ajánlotta Kepler 
theoretikus alapon s 1613-ban állította elő Scheiner, mig azután
lépésről lépésre mai tökéletességére jutott. Galilei távcsövének
azonban az adja meg világtörténeti varázsát, hogy minden
valószinüség szerint ő irányította először az ég csillagaira.
Vágyódva függött a csillagokon annyi évezred szeme. Nép nép után
tünt el, Cheops és a szumer-akkad kultura óta az Eufrates völgyében
egész az alexandriai múzeum nagy napjáig és aztán ismét az olasz
renaissance szellemóriásaiig, anélkül, hogy a függönyt, melyet a
szem korlátolt látóképessége vont össze odafönn, áttörhette volna.
A mathematikus czirkulusai elrendeződtek, a számítás számjegyei
lassankint valódi hangot kaptak és elkezdtek prédikálni a világ
épületéről. Maguk a csillagok azonban távoliak maradtak. A vörös
Mars, melyre Tycho kitartása egy emberöltőt pazarolt és amely éppen
Keplert lépésről lépésre rávitte sajátságos pályaviszonyaival a
legnagyobb eszme-gazdagodásra Kopernikus óta, az ellipsis-alakú
planéta-pálya eszméjére, egyetlen parányi pont maradt a
firmamentumon, amely alig különbözött szinével a többi planétáktól.
És ekkor következett az első éjszaka: Galilei csillagvizsgálóján,
az új tér-kicsinyítő eszközzel kezében… és a fátyol lehullott!
Plutarchos előre megsejtette s most egy pillanat alatt valósággá
lett. A holdban hegyek vannak, melyek árnyékokat vetnek. Galilei
hozzáfogott valószinü magasságuk kiszámításához és némely köralakú,
köröskörül hegy-ivektől bekeretezett síkságot Csehország földi
alakjával hasonlított össze. Ezt a hasonlatát később gyakran
ismételték. Beteljesült, amit Demokritosz a tejútról jósolt,
kezdett  felbontódni egyes megszámlálhatatlanúl
egymáshoz halmozott csillagok fényére. A Plejádok csillagképe,
ősidők óta szép égijel, mely már Homérosz hőseinek is világított,
hat vagy hét különböző csillag helyett negyvenre oszlott,
időmultával csaknem ötszáz lett belőle. A leghatalmasabb, valóban
úttörő fölfedezések azonban akkor merültek fel, mikor a távcső a
legközelebbi évek folyamán, egymás után elkezdte átkutatni a
planétákat. Dobogó szívvel, csaknem habozva a
megrendüléstől, hogy ez éppen most következik be,
figyelt meg Kopernikus hiveinek szaporodó kis csapata négy parányi
fény-pontocskát, melyek a Jupiter bolygó fehér korongja körül
mozognak. A négy holdat valószinüleg egyidejüleg több helyen és
bizonyosan egymástól függetlenül látták. Köztük Galilei, aki a
fölfedezést a legintenzivebben fogta fel. Mindenütt azonban, ahol
csak egy gondolkodó fej felfogta a tényt, parancsoló módon merült
fel egy gondolat: a Jupiter e világában látták maguk előtt először
félreérthetetlenül azt, amit Kopernikus akart: egy «rendszert»,
drabantokat, melyek szabadon mozogtak egy főégitest körül, amely
ismét maga is szédítő forgással egy nagyobb központi uralkodó körül
szalad. Az analogia a föld és a hold, valamint a nap és a planéták
között félreérthetetlen volt. S Kopernikus ez egyik igazolása után,
melyet nem vártak, mely magától adódott, csakhamar következett a
másik; amely még sajátszerübb volt. Ha Kopernikus rendszerének
igaza van, akkor helyzetének, mozgásának és megvilágításának
megfelelően, a Vénus planétának fázisokat kell mutatnia, mint ahogy
a holdnál látjuk, sarlóból  teljesen megvilágított koronggá kell
nőnie és fordítva. Látni még halandó szem nem látta épp úgy, mint a
Merkurnál sem, amelyre ugyanez a törvény érvényes. Galilei
távcsövében azonban 1610 deczemberében tökéletes világossággal tünt
fel a Venus sarló-alakja. A sarló a planéta akkori földközelsége
miatt oly intenziv fényt árasztott, hogy tekintve az objektum
kicsiségét szabad szemmel lehetetlen lett volna rájönni a
gyanításra, hogy éppen most van sarló-alakban. Másfelől nagy
veszedelem fenyegette volna a kopernikusi rendszer hitelét, ha a
Venus azon az éjszakán nem mutatkozik sarló-alakban Galilei előtt.
Igy azonban ekkor nemcsak igazolás, hanem egyuttal alapvető
jelentőségü stich-próba is ment végbe, amelynél jobbat a legélesebb
szkepszis sem találhatott volna ki. Ptolemaeus rendszere összetört,
megmenteni nem lehetett többé. Magán az égen ott voltak Kopernikus
könyvének szövegillusztrácziói és akinek csak volt távcsöve,
lapozgathatott az új díszműben és új lapokat üthetett fel benne,
melyeket Kopernikus szellemileg már csaknem mind láthatott. A Vénus
fázisaihoz csatlakoztak csakhamar a Merkuréi. A napon sötét
foltokat fedeztek fel és visszatérésükből következtettek a tűzgömb
saját tengelye körüli forgásának tényére. A Marson és Jupiteren
látható állandó sávok csakhamar ugyanarra az eredményre jutottak
ott is: mikor ezek a sávok visszatértek, a gömb fordult egyet
tengelye körül. A távcső lencséje itt-ott egész idegenszerü
dolgokat is mutatott, ha ezek nem érintették is közvetlenül
Kopernikust. A Saturnus gyűrűrendszere évekig gyötörte Galileit.
Látta a gyűrűk nyomait, melyek  úgy tüntek fel neki, mint
valami kinövések, mint kicsiny támasztó golyók a planéta két
oldalán. Aztán látszólag eltünt a jelenség és a megfigyelő azt
hihette, valami érzéki csalódás ingerkedik vele. Csak sok évvel
később tanította meg Huygens a bámuló világot, hogy csakugyan hozzá
kell szoknia egy szabadon lebegő gyűrűképződmény gondolatához. Ha
csakugyan valami analogia nélküli új dolog előtt állottak, akkor
már a nagy évszázad első tűzlángjában felfedezett dolgok csak
ezután kellett, hogy megtalálják alkalmazásukat. A legérdekesebb
efféle eset Cassininak a Galileiénál már jóval későbbi időből való
felfedezése a Jupiternek polusain való erős összelapultságáról.
Mikor ez a felfedezés bekövetkezett, még nem tudtak semmit ugyane
jelenség meglétéről a földgömbön és az égi analogia ebben az
esetben a szó szoros értelmében megelőzte a földi tényállás
felismerését.

A csillagos ég is mintha kegyesnek akarta volna mutatni magát és
mintha élénkebben ragyogtatta volna csodáit a legjobban megfeszült
emberi figyelem ez idejében. Óriási hosszúságú üstökösök mentek át
épp akkor a föld látókörén, az első nagy üstökös a távcső
feltalálása után 1618-ban, 1664-ben és 1680-ban pedig mások, melyek
befödték a fél eget több mint husz millió mértföldnyi hosszuságú
farkukkal. «Uj» csillagok lobbantak fel, a legnagyobb és
legsajátságosabb éppen a Kopernikus és Galilei közti idő
fordulóján. Tycho, a Kopernikusban kételkedő, akkor vette észre,
mikor 1572 november 11-én hazafelé ment laboratoriumából, csaknem a
Kassiopeja csillagkép zenitjén. Hófehér fénye túlsugározta
 Siriust és Jupitert. Az előtte való
este pedig – Tychonak úgy tünt fel – még egyáltalán nem is volt
meg. A csillagász munkásokat hivott elő, hogy az egyszerü emberek
itéletével bizonyíthassa be, hogy szeme nem szenved
hallucinácziókban. Bizony, a csillag igazán ragyogott. Átderengett
a felhőkön, végül élesen előtünt nappal is. Mikor aztán az év véget
ért, fénye alábbhagyott, a csillag sárgás-vörös lett, szemmel
láthatóan sötétedett, végül már csak ólomszinüen állott, mint a
távoli Saturnus az égen, s aztán 1574 márcziusában örökre eltünt a
fegyvertelen szem elől. 1604 körül, kevéssel Galileinek a távcsővel
nyert első győzelmei előtt hasonló esemény következett be a
kigyóvivő csillagképében. A két esemény közé esik azonban egy
rokontermészetü, de még rejtelmesebb jelenség megfigyelése. Nem egy
«új», hanem periodikusan változó csillagról volt itt szó a czethal
csillagképében. Később a «Mira», a «csodálatos» nevet adták neki.
Mint szép, pirosan ragyogó állócsillag 1596 augusztusa és októbere
közt egyszerüen eltünt az égről Fabricius, a szorgalmas megfigyelő
szeme elől, hogy a következő év februárjában ismét előtünjön. Ma
tudjuk, hogy a Mira valóban kifényesedik és elhomályosul nem
egészen egy évnyi szabályszerü periodusban és hol csaknem
elsőrendü, hol pedig csak másodrendü csillagképpen, sőt néha
egyáltalán nem is tünik elő. Igy elegyedett bele ez a «csoda» – is
az asztronomiai csodáknak az 1500-as években és az 1600-as évek
első felében feltünő nagy korszakába és támogatta az égi mozgalom
általános eszméjét, melyet Kopernikus oly szerencsésen és
elhatározóan indított meg. 

Ha meggondoljuk, hogy a távcső hozzájárulása a 16. és 17. század
fordulójának nagy eszméihez többé-kevésbbé véletlenségnek
tekinthető, melyet egy meglepően szerencsés pillanat vetett bele az
anélkül is előretörő időbe, akkor azoknak az embereknek a sorsát,
akik ezt öntudatosan élték át – első sorban tehát Galileiét –
különösen megáldottnak kell mondanunk. Galileinek azonban a
legkeserübben meg kellett ismernie a visszáját is. Leplezgetés
nélkül hirdette felfedezéseit s szállott síkra Kopernikus
tanításáért. Rossz csillaga akarta úgy, hogy 1610-ben engedett a
rábeszélésnek s Páduából, ahol a velenczeiek alkalmazták,
átköltözött Firenzébe. Időközben azonban a hitbuzgók közt valóságos
pánik tört ki a tudós büszke szabadszellemüsége miatt. Róma igazi
hivei ösztönszerüleg érezni kezdték, hogy itt egy oly reformáczió
kezdődik, melynek távcsöve még aggasztóbb, mint a biblia eredeti
szövege, melyet Luther kijátszott. 1614-ben egy dominikánus,
Caecini nyilvánosan föllépett Firenzében és az Apostolok
cselekedeteivel így mennydörgött: «Galileai férfiak, mit állotok és
néztek az égre?» Galilei arra a hatalmára támaszkodva felelt a
dominikánusnak, melylyel sajnos, már Firenzében nem birt. Caecini
és hivei erre a pápánál tettek panaszt. V. Pál pápa (Kopernikus
egyszerü szelleme még III. Pálnak ajánlotta a De
revolutionibus-t!) egy bizottság véleményét kérte ki. Ez a
bizottság 1616 február 24-én kijelentette, hogy valóban «képtelen,
filozófiailag téves és valósággal eretnekség, a napot a világ
középpontjába helyezni és a föld mozgásáról szólni, mert
kifejezetten ellentmond  a Szentírásnak». Erre hivatalos
dekrétum következett, amely elrendelte Kopernikus művének
«suspendálását», amig «kijavíttatik» és szigoruan eltiltja
mindennemü helyeslését. Galilei személyes tilalmat kapott és
egyelőre az összeütközés külsőleg el volt hárítva. De ez csak a
nagy vihar előtti csönd volt. 1623-ban új pápa lépett a római
trónra, VIII. Orbán, kit Galilei előbbi barátságos próbák alapján
veszélytelennek tartott. 1632-ben új könyve jelent meg a tudósnak,
egy dialogus Ptolemaeus és Kopernikus rendszereiről. Jó barátok
közvetítésével, egy idegen kéztől származó enyhítő előszó árán, épp
úgy, mint egykor Kopernikusé, megkapta Rómában a kinyomatás
engedélyét. Ellenfeleinek azonban megszerezte azt az óhajtott
alkalmat, hogy a régi harczot új erővel kezdjék meg. A pápával
elhitették, hogy Galilei őt magát tette nevetségessé dialogusának
egy együgyü alakjában. Ugyanekkor hirtelen előállottak egy
dokumentummal, melynek értelmében Galilei az előbbi intés
alkalmával állítólag személyesen kötelezte magát, hogy felhagy
Kopernikus tanításával és nem fogja többet hirdetni. Ha ez a
dokumentum valódi, akkor megvolt benne az ürügy a szószegés miatti
panaszra, az inquisitió működésbe lépett és Galilei, ha szilárd
marad, Giordano Bruno sorsának ment elébe. Galilei ekkor
hamisítottnak nyilvánította a dokumentumot és nincs még árnyéka sem
semmiféle bizonyítéknak, hogy felfogása téves volt. Tiltakozását az
inquisitionális törvényszék mégis elvetette. 1633-ban Rómába
idézték és kihallgatták, vita folyt arról, hogy csakugyan
alkalmazásba vonták-e ellene a kínpadot,  vagy
csak fenyegették vele. A vita ma sincs eldöntve. Galilei ebben az
időben csaknem hetven éves, beteges öreg ember volt, akit csak nagy
ügygyel-bajjal, hordágyon hoztak Firenzéből Rómába. A testi kinzás
gondolata tehát kétszeresen borzalmas. De a merőben szellemi
kinzás, amelyről szó volt, talán még nagyobb kínszenvedés volt
neki, mint minden hüvelykszorító és egyéb testi kín. Galilei
kétségkivül el volt telve azzal a tudattal, hogy az ő élete még
hasonlíthatatlanúl értékes a tudomány számára. Még sok mondani
valója volt és utóbb csakugyan mondott is még jelentékeny dolgokat.
Valószinüleg mérlegre tette a hamuvá égett hitvalló martiromságát
és az önfentartás kötelességét egy oly tudomány számára, melynek e
pillanatban nagyobb szüksége volt csöndes munkásokra, mint hangos
vértanukra.

Nagyon rövidlátónak kell lennie, aki nem látja be, hogy a
kötelességek ilyen összeütközése is lehetséges. Galilei úgy
cselekedett, mintha arra az eredményre jutott volna, hogy jobb, ha
megtagadja tanításait és tovább kutat, mintsem hogy megégettesse
magát és megőrizze morális hírnevét. Bizonyára nem volt ez neki
könnyü dolog, büszke szelleme számára bizonyára ez volt nehezebb
része a martiriumnak, melyet vállalt. 1633 jun. 22. az a sötét
dátum, melyen az ország és Kepler mellett az egész kor legnagyobb
tudósának a római inquisitió palotájában le kellett térdelnie és az
evangeliumra tett kézzel esküt kellett tennie a kopernikusi tanítás
megtagadására. Az itélet eretnekségre gyanusnak mondotta ki, mert
olyan tanításban hitt és ragaszkodott hozzá,  «amely
hamis és ellenkezik a szent és isteni irással; t. i. hogy a nap a
középpontja a föld körének, hogy a nap nem mozog keletről nyugat
felé, hogy a föld kering és nem centruma a világnak, hogy ez a
nézet valószinünek tartható és védhető, holott a szentirással
ellentétben állónak találtatott és nyilváníttatott». Miután Galilei
ezeket a «tévtanokat» és eretnekségeket esküvel megtagadta,
elitélte és megátkozta, bizonytalan időre szóló börtönre
«kegyelmeztek» neki, azzal a klauzulával, hogy a három rákövetkező
három évben «hetenkint egyszer el kell mondania a hét vezeklő
zsoltárt». A néphagyomány ehhez hozzáfűzi azt a legendát, hogy a
megkinzott ember az aktus végeztével dobbantott a lábával és
ezekben a szavakban tört ki: «és mégis mozog!» Gondolni bizonyára
gondolt ilyet, de talán nem annyira haraggal, mint inkább
bizalommal. A föld mégis mozgott… ha ő nem prédikálta is nyiltan…
Galileli nem nyerte vissza többé szabadságát. Szigorú felügyelet
alatt maradt. Mindazáltal szüntelenül kutatott végső órájáig,
amennyire korlátozott helyzetében tehette. A távcsövét már nem
érinthette többé, mert a pör után csakhamar teljesen megvakult.
Mikor a halál 1642-ben elszólította, a «gyanus ember» holttestét
nem volt szabad a családi sirboltba temetni. Hátrahagyott
kéziratainak egy részét nagy ügygyel-bajjal megmentette tanítványa,
Viviani és elrejtette. Viviani halála után hozzá nem értő kezek
felfedezték s kevés hiján makulatura gyanánt adták el. A
véletlenség mentette meg őket.

Rövid vonásokban ez Galilei tragédiája. Nem egy részlet benne
történelmileg homályos. Ezek a  helyek azonban keveset
mondanak, szemben azzal a szellemi sötétséggel, mely Galilei birái
felett lebeg. Rájuk vonatkozólag nincs többé kétség. Taktikai
szempontból Galilei elitélése még az akkori egyházi pártra nézve is
roppant nagy hiba volt. Mert Galilei martiriuma több kárt tett
benne, mint bármely más esemény a világnézetek harczában. Az a
hatalom, mely rátette kezét Galileire – így érezték már annak a
kornak jobbjai is – akármilyen volt is az álláspontja, elvesztette
nagy czélját és visszafelé vezetett a kulturátlanságba. Nem pánik
következett – ahogy hitték – az 1633-iki nagy drámára, hanem nagyon
üdvös felébredés.






Lábjegyzetek.


 1) Gondoljunk az
ismeretes példára a majomról, amely a tűznél melegszik, de azt a
következtetést már nem tudja levonni, hogy fát kell a tűzre tenni,
hogy égve maradjon. Ezzel ellentétben a primitiv ember, úgy
látszik, a föld minden pontján eljutott a mesterséges tűzszítás
valami módon való ismeretéig. A kétségbevonhatatlan oksági
következtetések egész sorát különben kevésbbé komplikált esetekben
számos állat is meg tudja csinálni.

 2) Az európai
mammuth-kori embernek megfelelően Amerikában minden valószínűség
szerint, mint a Pampas-vidékek már rég kihalt
mastodon-elefántjainak, óriás lajhárainak (Megatherium) és óriás
örvös állatainak (Glyptodon) kortársa élt az ember. A két utóbb
említett teremtmény volt talán a legkülönösebb és legfeltünőbb
emlős állatforma, ami valaha létezett, valósággal démoni rút
alakok, amilyeneket semmiféle fantázia nem tud megalkotni.

 3) Az a furcsa eset,
hogy a mult század huszas éveiben egy derék svájczi tudós, Seuchzer
János Jakab, egy a harmadkorból való óriási szalamander
csontmaradványait egy megfulladt özönvíz-kori ember csontvázának
találta vélni, a későbbi időben sok nevetésre adott okot. Az
«özönvíz-előtti» kifejezést különben a közéletben szokásszerűen
használják minden kihalt állatformára s ebben a formájában ez a
kifejezés sok fogalomzavarnak lehet okozója. Ideje volna már
véglegesen leszámolni az ilyen szavakkal való visszaéléssel. Még ha
föltesszük is, hogy egy állat, mint a kihalt mammuth-elefánt, egy
«özönvíz»-ben pusztult ki, amire nincs semmiféle adat, akkor is
ennek a mammuthnak még ma is élő kortársait, mint pl. a rénszarvast
«özönvíz-előtti»-nek kellene neveznünk. A «diluvium» tudományos
műszavának, mint egy hozzánk még nagyon közelálló föld-történeti
kor megjelölésének, nincs az «özönvíz»-hez semmi köze.

 4) A khinai hagyomány
szerint már a Krisztus előtti harmadik évezredben két udvari
csillagászt, Hi és Ho volt a nevük, halállal büntettek, mert
dorbézolás közben elmulasztották egy napfogyatkozás előleges
bejelentését.

 5) Egy mammuth-elefánt
rajza, belevésve egy meglehetős nagy mammuth agyarából való
elefántcsontlemezbe, 1856-ban került elő a Vezère folyó jobb
partján, Madelaine állomásnál, Francziaország délnyugati részében.
Az ormány, a fölfelé hajlott agyarak, a sörény és egyéb, hideg
klimához alkalmazott szőrözet néhány vonással elég jellemzően van
visszaadva. 1874-ben már sokkal jobb állatrajzokat is találtak –
csakhogy ezek nem mammuthot ábrázolnak – a thayingeni barlangban,
Schaffhausen mellett. Sajnos, ezek közé kétségtelen hamisítványok
is keveredtek, s ezek friss benyomása alatt nagyszámú kiváló kutató
ellene fordult minden ősvilági állatrajz, tehát ama francziaországi
rajz hitelességének is. Meggyőző ok azonban arra, hogy egy
bebizonyított hamisítványból minden további ok nélkül, a
legkülönbözőbb helyeken és legilletékesebb kutatók által talált
holmik hamisított voltára következtessünk, nincsen. Az olyan
általánosságban kimondott ok, hogy egy durva barlanglakó nép
egyáltalán nem készíthetett abban a régi időben felismerhető
állatrajzokat, teljesen értéktelen, ha olyan példára alkalmazták,
mint a mi mammuth-vázlatunk: aránylag nagyon elmaradt természeti
népek némelyike bámulatos ügyességet tanusít a rajzban és egyúttal
bőséges anyagot ad a párhuzamnak.

 6) A mi tizenkét
részből álló állatkörünk, ahogy a görögöktől átszármazott miránk,
minden valószínűség szerint még a babiloniaiaktól származik. A
spekulácziók, melyeket évek előtt az állatkörnek egyiptomi
ábrázolásához kapcsoltak, mely az 1821-ben Párisba szállított
denderahi templom előcsarnokában látható, teljes cáfolatot nyertek
e kép valódi korának megállapításából (a római császárság kora, nem
pedig az ős-egyiptomi kor.)

 7) Krisztus előtt
332-ben Nagy Sándor, Aristoteles tanítványa megalapítja Alexandria
városát Alsó-Egyiptom partján. Mikor a maczedoniai király birodalma
halála után összeomlik, egyiptomi örökösei, a Ptolemeusok
Alexandriát választják székvárosukúl. Az ő védelmük alatt a város a
görög tudománynak páratlanúl álló főiskolájává válik. Egy dúsan
dotált intézet, a muzeum (Musaion), melylyel világhírű
könyvtár van összekötve, módot nyújt a tudósoknak, hogy
közköltségen, minden egyéb kötelességtől mentesen tanulmányaiknak
élhessenek. Euklides, a mathematika «Elementum»-ainak szerzője,
Eratosthenes geografus, valószínűleg Hipparchus csillagász és sokan
mások élvezik ezt az azilumot, melynek csak a római császárság vége
felé üt a halálos órája. Mindenesetre a görögség legnagyobb diadala
volt, hogy abban az időben, mikor politikai önállósága megtört, a
nagypompájú fejedelmi székvárosok, melyek ebből az összeomlásból
kiemelkedtek, nem tudtak szebb ékességet kitalálni a maguk számára,
mint a tudománynak ilyen ápolását.

 8) Hogy Afrikának ez a
legrégebbi és teljes két ezredévig meg nem ismétlődött
körülhajózása megtörtént-e, vitás kérdés, de valószínü. Herodotos
(Kr. e. 450) mint hihetetlen állítást említi, hogy a főnicziaiak
(mikor keletről nyugat felé körülhajózták a Fokföldet), végül «jobb
felől kapták a napot». Ez a hagyomány, a mely előttünk Herodotosz
kételyeivel szemben épen a «leginkább meggyőző érv e tudósítás
igazsága mellett», mint Humboldt mondja. A karthagóiak sokkal
később, Hanno vezérlete alatt (mintegy 470-ben Kr. e.) a nyugati
oldalról igyekeztek Afrika partját kikutatni a nélkül, hogy a
Fokföldig eljutottak volna. Ez alkalommal fedezték fel a nagy
emberszabású majmok létezését Nyugat-Afrikában s ezeket ők nevezték
el gorilláknak. Ez a név megmaradt a mi zoologiánkban is.

 9) Hogy a görögök
kozmikus sejtelmeinek lánczolatához még egy utolsó szemet adjunk,
megemlítjük, hogy Strabónál mint logikai következtetés merül fel az
a sejtés, hogy az Oczeánnak Hispánia és India közti áthajózásakor
hihetőleg közbeeső lakható földterületekre lehet bukkanni. A
Medea drámában, mely a római császárság korából való és
szerzőségét Senecának tulajdonitják, ezt jövendöli a kórus: «Fognak
jönni évszázadok, melyek előtt meglazítja sorompóit és kitárul a
föld kereksége. Thule (Izland!) nem lesz akkor a tartományok között
a legszélső.» A kombináczió itt is szellemileg nyitva látta a
kaput. Hogy valóság szerint is megnyissa, az egy fokkal későbbi
kornak volt fenntartva.

 10) Az az elevenség
és jellemző élesség, melylyel a japáni rajzolók régi idő óta vissza
tudják adni az állat és növényformákat, még meglepőbb, mint minden,
a mibe a klasszikai népek ebben az irányban képesek voltak. Mai
legjobb állatfestőink csak tanulhatnak tőlük. Már pedig a
kinaiaknál és japániaknál olyan népekről van szó, kiknek
tudományos, könyvekben letett zoologiai és botanikai
leirásai egész a legújabb időkig nem multák felül az ó-kor
leggyöngébb műveit (Plinius), a jobbakat ellenben el sem érik. Az
ilyen példákban ép oly élesen szembe tűnik a művészi fejlődés
önálló nagysága, mint – sajnos – terméketlensége is az egyetemes
kulturhaladásra nézve, ha elszigetelt virág marad, kapcsolat nélkül
egy kor tudásával és világnézetével.

 11) A históriai
viszonynak ez éles megfogalmazása természetesen semmiesetre sem
érintheti azt a szerepet, melyet a kereszténység ethikai magva
mindenütt, a hol humános elveiben csakugyan érvényre jutott, a
tudományos odaadás morális alapja számára is játszott. Csakhogy
ekkor a «kereszténység» szónak olyan jelentést adunk, a mely a
históriáival, a hogy használni szoktuk, semmiképen sem esik össze.
Ha a legrégebbi és legbecsesebb keresztény tételek kincséből
kiemelünk egyet – mint pl. azt, hogy: «Az igazság szabaddá fog
titeket tenni!» – akkor világossá válik, hogy egy ilyen tétel nem
állhat ellenmondásban a természetkutatással és hogy ez mindenütt, a
hol világosan megértették, a legtermékenyebb talajban verhetett
gyökeret. Ez alatt a jelige alatt az alexandriai tudomány nyugton
tovább dolgozhatott volna. Hogy azonban ez a sors nem jutott neki,
sőt hogy az alapjában való átváltozás és egy nehezen és lassan
gyógyuló szakadás állott be az igazság kutatásában, ez döntő
bizonyiték kellett hogy legyen arra, hogy a középkori
kereszténységben egészen más és külsőleg sokkal hatalmasabb
tényezők jutottak túlsúlyra.

 12) A romboló szájába
azt a nyilatkozatot adják, hogy ezekben a könyvekben vagy csak az
van, ami a Koránban, a mohammedánok szent könyvében, akkor tehát
fölöslegesek, vagy pedig eretnekség van bennük, tehát
elpusztítandók. Ez inkább úgy hangzik, mint a későbbi szűkkeblű
koránmagyarázat paródiája s mintha valami szabadabban gondolkodó
arab tudós találta volna ki. Az igazi alexandriai könyvtárról itt
semmi esetre sem lehet szó, mert ez akkor már régesrég el volt
égetve; legfeljebb keresztény könyvekről; de még ezeknek az arabok
által való elpusztítása ellen is szólanak okok.

 13) Madagaszkar az
arab kozmografiában a Rok óriásmadárnak a hazája, mely
szerintük mesés nagyságú tojást tojik. S csakugyan az utóbbi
évtizedekben óriási, a struccztojásnál hatszorta nagyobb és tömegre
150 tyúktojással fölérő tojásokat találtak a szigeten. Az a talán
struccz-fajta madár (Aepyornis maximus), mely ezeket tojta, úgy
látszik, teljesen ki van irtva és csak töredékes csontdarabok révén
ismeretes. Ez az eset arra tanít, mily óvatosaknak kell lennünk,
mikor a régi források különös állításait egyszerűen besorozzuk a
mesék közé. A legkülönbözőbb, egyenesen valószínütlen helyeken
kellett az újabb kutatásnak a legősibb tradicziók becsületének
megvédésére síkra szállania. Csak a mult század térképein tüntek
fel újra a Nílus nagy forrás-tavai, melyeket a klasszikus ókor már
ismert. Schweinfurt és Stanley révén a legújabb időkben
ismerkedtünk meg a belső-afrikai törpe népekkel, holott a
pygmaeusokról szóló monda már régesrégen ismert ilyeneket a
legsötétebb világrész szívében. Az óriási tintahalak (Kraken) a
nyilt tengeren, melyekről régi norvég írók hátborsóztató regéket
regélnek, addig voltak nevetség tárgyai, míg kétségtelen
maradványaik eljutottak muzeumainkba, – különböző lágyrészeik
spirituszban, valamint egy Japánban fogott ily «Kraken» természethű
modellje a berlini természetrajzi muzeumban láthatók.

 14) Rogerius Bacon
(nem tévesztendő össze Shakespeare kortársával, Verulami Baconnal)
az egyházi állapotokról mondott éles kritikájával bizonyos
értelemben előfutárja volt Luthernek. Csakhogy a reformáczió,
melyért síkra szállott, és melyért több mint tíz évig szenvedett a
börtönben, sokkal jobban a természettudományi kutatás hatása alatt
állott, tehát ebben sarkalatos elvi különbség választja el Luther
későbbi merőben egyházi kisérleteitől. A francziskánus rend tagja
volt s Oxfordban mint tanító merész igazságérzettel lépett fel a
vak tekintély-hit ellen és – mint Humboldt mondja – az egyik
pápától (IV. Kelemen) megvédve és kedvezményekben részesítve, a
másik kettőtől (III. és IV. Miklós) mágiával vádolva és
bebörtönözve végigszenvedte minden idők nagy szellemeinek
viszontagságos sorsát.

 15) Toscaneli
firenzei asztronomus (1397–1482), kora legkiválóbb kutatóinak
egyike, a portugall kormány kivánságára 1474-ben szakvéleményt
adott arról, hogy mily messze lehet a nyugati tengeri út Japánig.
Már a legnevezetesebb ókori források is sokkal rövidebbre vették
ezt az utat Spanyolország és Kelet-Ázsia közt, mint a milyen.
Toscanellinél a közbeeső tér annyira összezsugorodik, hogy Japán
körülbelül arra a fokra esik, a hol San-Francisko van és a közben
fekvő Atlanti-Oceánba a térkép becsempészett egy Antiglia nevű
rejtelmes szigetet, a mely a valóságban soha nem létezett és
melynek nevét később úgy, a hogy megörökítették az Antillákban.
Toscanelli térképe kisérte Colombust utján és épen tévedéseivel
szilárdította meg bátorságát. Strabo gyanításait a föld másik
oldalán levő szárazföldi területekről nem ismerte és ép oly kevéssé
maradt fenn valami arról, hogy tudomása lett volna a normannok
fölfedezéseiről és telepítvényeiről Észak-Amerika partvidékén. Ez
mindenesetre még különösebb véletlen, ha fenn akarjuk tartani azt a
különben erősen kétségbe vont állítást, hogy ő maga is volt
1477-ben Izlandban, a hol egészen bizonyosan tudtak a
«Winland»-ról. A véletlenségek lánczolata épen ilyen időkben, a
melyekben minden meglevő viszony megrázkódik, negativ és pozitiv
irányban kimeríthetetlen szokott lenni, mert a legkisebb esemény is
következményekben hasonlíthatatlanul gazdaggá lehet. Ha Colombus
első útján 1492 október 7-én nagyon kicsinyes okból (egy repülő
papagálycsapat, melyről egy délnyugat felé fekvő szárazföldre
lehetett következtetni, volt elhatározásának magva) nem változtatta
volna meg utjának irányát, akkor hajói a Golf-áram sodrában
Floridába vagy talán északabbra, Virginiába jutottak volna és ha az
aranyra való vágyakozás nem hajtotta volna őket mindig
Közép-Amerika felé, akkor Észak-Amerikát a spanyolok szállották
volna meg s nem vethette volna meg benne lábát a germán faj. De ha
Columbus egész flottája ekkor elpusztult volna, akkor is, nagyon
kevéssel utóbb, 1500 április 21-én, a portugal Cabral
kényszerűségből felfedezte volna Dél-Amerikát. Cabral ugyanis a
Jóreménység foka felé való utjában észrevétlenül belejutott az
æquatoriális áramba és váratlanul szembe találta magát Brazilia
partjával. Mindezek a félreértések, véletlenségek és lehetőségek
azonban nem bizonyítanak semmit, ami az ellen szólna, hogy Columbus
tette, amennyiben a föld gömbölyű voltára és Toscanelli térképére
támaszkodott, tudományos gondolkodás eredménye volt.

 16) A mexikói és
perui kultura varázsa az óvilági befolyásoktól való
függetlenségükben rejlik. Ismeretlen gyökerekből aránylag
hirtelenül virágzott fel, hogy még hirtelenebb véget érjen. Mint
minden kulturához, ehhez is a tudományos tevékenység sokat igérő
kezdetei voltak kapcsolva. Az ismert mexikói «naptár-kő», mely
évszázadokig be volt falazva a mexikói kathedrális egy oldalfalába,
emlékeztető lehet a közép-amerikai asztronómia önálló csiráira.
Eredetileg valószinűleg óriási napóra volt; közepén a nap képe van
ábrázolva, sajátságos jelektől körülvéve, melyek valószínű, bár
vitatható föltevés szerint az aztek nép vallásos ünnepeit
jelentik.

 17) Kopernikus
könyvét 1543-ban, a szerző halála évében, nyomtatták ki
Nürnbergben. Kopernikus csak a «De revolutionibus» czímet adta
neki. A kiadó, Osiander lutheránus predikátor tűzte hozzá a címhez
az «orbium coelestium» szavakat, elhagyta Kopernikus valódi
előszavát és egy saját tollából származó, nagyon szelid előszót
tett önkényesen helyébe.

 18) Lionardo, az
Urvacsora mestere a fizika és geologia terén (az utóbbiban
különösen a földfelület előbbi változásainak éleselméjű
felfogásával és a megkövült állati és növényi maradványok
lényegének első felismerésével) fenomenális jelenség, mely
évszázadokat előzött meg, ő azonban, mint Humboldt mondja,
«életében a festészet nagy művei által hatott, melyeket alkotott és
lelkesült beszéde által,» nem iratai által. Ha Lionardo da Vinci
fizikai nézetei nem maradtak volna kézirataiban eltemetve, akkor a
megfigyelés mezeje, melyet az új világ nyujtott, már Galilei,
Pascal és Huygens nagy korszaka előtt sok részében tudományos
feldolgozás tárgyaivá lettek volna. Mint Francis Bacon és pedig egy
teljes évszázaddal előbb, az indukciót tartotta a
természettudomány egyetlen biztos módszerének. Ha ehhez
hozzáteszszük, hogy Lionardo életének munkája a véletlen különös
rendeléséből nagyobbrészt elpusztult (Francesco Sforza
lovasszobrának óriási mintáját 1499-ben francia ijjászok rombolták
le; az Anghiari melletti csatát ábrázoló nagyszerű kartonja szintén
elpusztult a kor zűrzavaraiban; a milanói Urvacsora-kép előbb
gondatlanság miatt, később kontár helyreállítási kísérletek miatt
önmagának árnyékává romlott) – akkor az ő sorsát a kultura
történetének legtragikusabb sorsai közé kell sorolnunk és úgy kell
rá emlékeznünk, mint az emberi személyes törekvés visszájára, annak
a diadalmas szerencsecsillagnak említésekor, mely Kopernikus tette
fölött ragyogott.










TARTALOM.




	Teremtési mondák 3

	Az ó-kor természetszemlélete 55

	A kozmos-kép változásai az arabok föllépésétől Colombus koráig.
91








Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	25
	Sodoma történetéri
	Sodoma történetére



	33
	legtavolabbi
	legtávolabbi



	34
	rajtelmes
	rejtelmes



	58
	ertéktelen
	értéktelen



	71
	min denesetre
	mindenesetre



	107
	barát,;
	barát,









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A TERMÉSZETTUDOMÁNY FEJLŐDÉSÉNEK TÖRTÉNETE (1. KÖTET) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8798360525577091626_68025-cover.png
Atermészettudomany fejlddésének
torténete (1. kotet)

Wilhelm Bélsche






