
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Maximes

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Maximes


Author: François duc de La Rochefoucauld


Translator: Daniel François Scheurleer



Release date: May 14, 2022 [eBook #68079]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: Martinus Nijhoff, 1922


Credits: Wouter Franssen and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (prepared from scans provided by the Koninklijke Bibliotheek, The Hague, at https://www.delpher.nl)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MAXIMES ***






Maximes van La Rochefoucauld

Portret


MAXIMES

van

La Rochefoucauld

Vertaald door

Dr. D. F. Scheurleer

Logo uitgever

’S-GRAVENHAGE

MARTINUS NIJHOFF

1922









INHOUD.




	Inleiding 	7

	Voorrede der uitgave van 1665 	90

	Voorrede der uitgave van 1678 	96

	Maximes 	99

	Portret van La Rochefoucauld door hemzelf 	252

	Portret van La Rochefoucauld door Kardinaal de Retz 	266

	Register 	271







INLEIDING.



I.

Zelden volgden hevig ontroerende
gebeurtenissen elkander zóó onafgebroken
op, als in Frankrijk gedurende
de eeuw, na den dood van Koning
Hendrik II. Het land was bezig
zich tot een organisch geheel te vormen
maar de omstandigheden waren daartoe
niet gunstig. Een reeks onbekwame,
krachtlooze koningen, zonder levensdoel,
veelal speelbal van gunstelingen,
volgden elkander op en bovendien
herhaalde zich telkens het rampzalige
feit, dat hij, die den troon moest bestijgen,
veel te jong was om de teugels
van het bewind in handen te nemen.
Frans II, die in 1559 koning werd,
was 15 jaar oud, en stierf na achttien
maanden. Zijn opvolger, Karel IX,
had toen den leeftijd van 10 jaren bereikt.
Op het oogenblik, dat deze overleed,
was hij niet ouder dan 24. Hendrik
III, die nu den troon besteeg, was
23 jaar oud, maar in den oorlog tegen
de Hugenoten had hij ten minste gelegenheid
gehad zekere zelfstandigheid
te verwerven. Een dolkstoot van een
fanatieken monnik maakte een einde
aan zijn leven, dat aan Frankrijk
geen heil had gebracht (1589).

Naast en boven deze drie broeders
stond altijd de moeder, Catharina
de Medici, een karaktervolle vrouw,
een wonderlijk mengsel van heerschzucht
en slimheid, nu eens scherp
doortastend, dan weer wankelmoedig.
Wanneer ergens de woorden van den
Prediker kunnen worden aangehaald,
dan is het hier: „Wee u, land, welks
koning een kind is”.

Meer dan ooit staken de partijen
het hoofd op, om zich van het oppergezag
meester te maken. Het volk,
door middel der parlementen, begon
zich te doen gelden, maar bovenal
was het de adel, die van den koning
een willoos werktuig trachtte te maken.

Een derde macht had zich in den
Staat gevormd: de Hugenoten. De
vrije uitoefening van den Protestantschen
godsdienst was voorzeker een
hoofddoel van hun optreden, maar
niet kan worden ontkend, dat ook zij
dongen naar het bezit van het roer
van staat.

Zoo kwam het niet minder dan
achtmaal tot een Hugenoten-oorlog.
Nu eens sloot men vrede in het voordeel
der Protestanten, aangevoerd
door de Bourbons, dan weder waren
de Katholieken, onder de Guises, aan
de winnende hand. En aangezien
het Hof noch de oppermacht van de
ééne, noch die der andere partij kon
gedoogen, trad het met niets ontziende
heftigheid, afwisselend tegen beide op.
Moordaanslag op den admiraal de
Coligny, Bartholomeus-nacht, moord
der Guises, enz. enz. De Italiaansche
methodes werden toegepast.

Met de troonsverheffing van Hendrik
IV, 1589, scheen een beter tijdperk
te zijn aangebroken. Er was
een persoonlijkheid opgetreden, die
wist wat hij wilde en den moed had
datgene te doen, wat hem noodzakelijk
toescheen, zelfs ten derde male een
verandering van geloof! En daar er
kracht van hem uitging werd hij toegejuicht.
De vijanden joeg hij het land
uit, verscheidene stukken gebied voegde
hij aan het rijk toe; de geldmiddelen
liet hij behoorlijk beheeren en weldra
was hij de meest populaire koning, dien
Frankrijk ooit gehad heeft. Dat hij op
het punt van zedelijkheid uiterst vrije
begrippen had was geen hinderpaal.
Men was daar sedert lang aan gewend.

Zijn vroegeren geloofsgenooten, den
Hugenoten, schonk hij het Edict van
Nantes. Hij verleende hun daarbij
vrijheden, maar niet verder, dan hij
met zijn koninklijk gezag oirbaar
achtte. Juist was hij voornemens zich
in den dertigjarigen oorlog te mengen
met het doel Frankrijk den Rijn als
grens te verschaffen, toen een moordenaar
hem neervelde. Een voor zijn
land zeer kostbaar leven werd hierdoor
plotseling afgesneden.



Kenschetsend voor de toenmalige
toestanden is hetgeen nu geschiedde.
De Koning liet slechts een achtjarigen
zoon na, Lodewijk XIII. Men wist
niet recht op welke wijze de moeder,
Maria de Medici, tot Regentes uit te
roepen. Toevallig had het Parlement
zitting. Daaraan werd onverwijld
verzocht te voorzien in het regentschap
en de regeering van het rijk:
er werd aan toegevoegd, dat er geen
onzekerheid kon bestaan aangaande
de keuze, namelijk die der Koningin-Weduwe.

De zitting was nauwelijks geopend
of de generaal der infanterie trad
binnen, den degen in de hand, om de
Heeren er op te wijzen, dat de zaak
spoed vereischte. Een uitnoodiging
om plaats te nemen werd door hem
afgeslagen. Op gelijke wijze verscheen
de Hertog de Guise. Het gevolg was,
dat het gewenschte besluit onmiddelijk
werd genomen. Twee en een half uur
na den moord was de Regentes benoemd;
doch bij nader inzien vond
het Hof, dat op deze wijze het aanzien
van het Parlement te zeer was gestegen.
Er werd dus tegen den volgenden dag
een „Lit de Justice” in het Parlement
beroepen, alwaar, alsof er niets
beslist was, de Koningin-Weduwe
en de jonge Koning met groote statie
verschenen, toespraken hielden en ten
slotte het arrest werd uitgesproken,
dat de Koning zijn moeder tot Regentes
benoemde. Een sprekend bewijs
van het gebrek aan afbakening der
bevoegdheden.

De Regentes was door haar zwak
karakter niet opgewassen tegen de
moeilijkheden van haar taak. Reeds
vier jaar later verklaarde de Koning
zich meerderjarig en in 1617 volgde
zelfs de verbanning zijner moeder;
haar gunsteling Concini werd vermoord.

Lodewijk had niet de kracht van
zijn vader geërfd. Hij was beperkt van
geest, jaloersch, achterdochtig. Zijne
eerste raadgevers hielpen hem niet
over de moeilijkheden heen, daarin
kwam eerst in 1624 verandering, toen
Richelieu de leiding kreeg. Bij uitstek
merkwaardig is de schets, die de Kardinaal
in zijn „Politiek Testament”
van den toestand van Frankrijk bij
zijn optreden geeft:

„Toen Uwe Majesteit besloot mij
tegelijkertijd zitting in uwen raad
en voor de leiding der zaken een
groot deel van uw vertrouwen te
schenken, kan ik naar waarheid
verklaren, dat de Hugenoten den
Staat met u deelden, dat de grooten
zich gedroegen alsof zij geen onderdanen
en de machtigste gouverneurs
der provinciën alsof zij souverein
in hun ambt waren......
ieder mat zijn verdienste met den
maatstaf zijner vermetelheid....
De meest ondernemenden waren
het meest geacht en gevoelden zich
veelal het gelukkigst.”

In de 18 jaren van zijn beheer heeft
de Kardinaal niet stil gezeten; het
einddoel was de versterking van het
monarchale beginsel. De opstandige
hooge adel moest worden overwonnen,
de Hugenoten verjaagd uit eigen
vestingen en sterkten, tegen Engeland,
Spanje en Oostenrijk moest worden
front gemaakt. Tallooze intriges en
complotten maakten hem het leven zuur,
maar hij wist zich te verdedigen; vele
groote Heeren moesten voor den scherprechter
het hoofd buigen, en zelfs den
Koning dwong hij zijn vijanden aan
hem uitteleveren. Bij zijn dood was
Frankrijk een krachtige staat geworden.
(1642).

En toen weinige maanden later
zijn Koning overleed was er wederom
slechts een knaap, ditmaal 4 jaar oud,
om optevolgen. En wederom een Koningin-Weduwe,
Anna van Oostenrijk,
als Regentes. Onmiddelijk gaf deze
de leiding over aan Mazarin, die het
voorbeeld van zijn voorganger volgde
en zich tot taak stelde de centralisatie
van het Rijk verder doortevoeren en
in de buitenlandsche politiek een rol
te spelen. Met zijn scherpzinnigheid
en taaiheid wist hij menig succes te
behalen, maar het aantal tegenstanders
groeide voortdurend aan. Bij alle
partijen werd de „Italiaan” doodelijk
gehaat. Zoodoende kon het tot den
wonderlijken burgeroorlog komen, die
den naam van Fronde draagt, en gedurende
de jaren 1648-1653 de ontwikkeling
van Frankrijk ten eenenmale
verhinderde. Van den aanvang
aan was deze oorlog, feitelijk alleen
de verdrijving van den Kardinaal ten
doel hebbende, tot mislukking gedoemd.
Adel en Parlement, die hier
samengingen, hadden te zeer tegenstrijdige
belangen om tot een, beide
partijen bevredigend, resultaat te kunnen
komen. Wel gelukte het hun den
Kardinaal tijdelijk te dwingen het
land te verlaten, maar dit was slechts
van korten duur. Noch de hooge adel,
noch de geestelijkheid onder Kardinaal
de Retz, noch de parlementen hadden
voldoende uithoudingsvermogen om
het tegen de Koninklijke regeering
vol te houden. Een algemeene moedeloosheid
en een overal op den voorgrond
tredend verlangen naar rust
maakten een einde aan den burgeroorlog.
Tot aan zijn dood, 1661, bleef
Mazarin zijn post bekleeden; daarna
nam Lodewijk XIV zelf de teugels
van het bewind in handen, en hij
bleek de schitterendste verpersoonlijking
van het begrip der absolute
monarchie te zijn. Hij verdiende den
naam van Roi Soleil.

Voor Frankrijk was een der schitterendste
tijdperken zijner geschiedenis
aangebroken.

II.

François VI, Hertog de la Rochefoucauld,
werd den 15 September 1613
geboren. Als oudste van 12 kinderen
droeg hij aanvankelijk den naam van
Prins de Marcillac, naar een der
familie-goederen; eerst na den dood
van zijn vader, in 1650, erfde hij den
Hertogenlijken naam. Zijn familie
behoorde tot de oudste en voornaamste
geslachten van Frankrijk. Zij stamde
af van Foucauld I, „Seigneur de la
Roche en Angoumois”. Koning Lodewijk
XI noemde Jean de la Rochefoucauld
reeds: „féal et amé cousin”
en Frans I betitelde het hoofd der
familie met: „très cher et amé cousin
et parrain”. Fier beweerde Marcillac
in 1648 tegenover Mazarin:

„Ik kan bewijzen, dat sedert drie
eeuwen onze koningen het niet beneden
zich geacht hebben ons te
behandelen als bloedverwanten.”

Zijn overgrootvader werd Calvinist
en vond op St. Bartholomeus zijn
dood. De grootvader diende den Koning
van Navarra en werd door soldaten
der Ligue vermoord. De vader
werd in 1610 Katholiek en in 1622
tot Hertog en Pair verheven. In de
aderen van den schrijver der Maximes
vloeide echter nog heel wat calvinistenbloed.

Van zijn prille jeugd weten wij
zoo goed als niets. Hij ontving geen
klassieke opleiding, later erkende hij
zelf: met de Latijnsche taal op geen
goeden voet te staan.

Hij was 15 of 16 jaar toen hij in
het huwelijk trad. Het is wel merkwaardig,
dat aangaande de vrouw
van zulk een voornaam en beroemd
man ongeveer niets bekend is. Wij
weten echter dat zij acht kinderen ter
wereld bracht. Verder is het bekend
dat haar echtgenoot hemel en aarde
bewoog haar het recht op een tabouret
aan het Hof te bezorgen, maar het heeft
er allen schijn van, dat dit minder
een uitvloeisel was van groote liefde
tot zijn vrouw, dan van zijn verlangen
spoedig den rang van Hertog te verkrijgen.
Haar sterfjaar is onbekend;
men vermoedt dat het 1670 is.

In 1629 diende hij bij het leger in
Italië, en toen de veldtocht was geëindigd
kwam hij aan het Hof, waar
hij eene sterke genegenheid opvatte
voor een hofdame, Marie de Hautefort
(de platonische beminde van den
Koning). Door haar kwam hij in de
nadere omgeving der Koningin, Anna
van Oostenrijk, en zoo geraakte hij
betrokken in de gevaarlijke intriges
tegen den Kardinaal. In zijn Mémoires
erkent la Rochefoucauld:



„Ik meende dat de partij der
Koningin de eenige was, die men
fatsoenshalve kon volgen. Zij was
ongelukkig en werd vervolgd, en
de Kardinaal was eerder haar
tiran dan haar minnaar”.

Het is hem spoedig gebleken, dat
de fortuin niet altijd aan de zijde
van het „fatsoen” staat.

Over het algemeen was het zijn ongeluk
altijd de partij te kiezen, die
verloor.

In 1635 was hij bij het leger, dat
met de troepen van Frederik Hendrik
in de Zuidelijke Nederlanden de
Spanjaarden bestreed. Ook daar behaalde
hij geen roem en tengevolge
van te vrijmoedige opmerkingen werd
hem de toegang tot het hof ontzegd.
Eerst in 1637 werd hij er weder toegelaten,
een uiterst kritiek oogenblik,
want de Koningin werd beschuldigd,
met behulp der Hertogin de
Chevreuse, de grootste en onversaagste
intrigante uit die dagen, in verstandhouding
te staan met den Koning van
Spanje. Een feit is het dat Anna in
briefwisseling stond met haar broeder
Koning Filips, en Richelieu deed zijn
best de vorstin gevangen te zetten en te
laten verstooten. Het was in die dagen
dat het fantastische plan werd beraamd
van een vlucht der Koningin met haar
hofdame, onder leiding van la Rochefoucauld.
Met veel zelfkennis schreef
hij later;

„Ik was op een leeftijd, waarop
men gaarne de meest buitengewone
en geruchtmakende dingen
doet, en ik dacht dat er in die
richting niets mooier was dan gelijktijdig
de Koningin aan den
Koning, haren echtgenoot, en aan
den Kardinaal, die jaloers op haar
was, te ontvoeren en Mademoiselle
d’Hautefort te ontnemen aan den
Koning, die verliefd op haar was”.

Hebben wij wellicht te maken met
een gevolg van zijn hartstochtelijk
lezen van romans?

Tot uitvoering kwam het niet;
daarentegen werd ontdekt dat Marcillac
weder in verbinding was getreden
met de voortvluchtige Hertogin de
Chevreuse. Het liep goed voor hem af,
want na acht dagen Bastille kwam
hij vrij met een verbanning naar zijn
kasteel Verteuil. Men krijgt den indruk
dat de Kardinaal hem eveneens
als een weinig gevaarlijk, opgewonden
jongeling, en zijn optreden als een
gasconnade of galant avontuur beschouwde.



In 1639 maakte hij den veldtocht
in de Spaansche Nederlanden mede
en hij gedroeg zich zoo moedig, dat
de Kardinaal hem den rang van generaal-majoor
aanbood. Het was echter
de Koningin, die hem den raad gaf
het aanbod aftewijzen, ten einde geenerlei
verplichting aan den minister te
hebben. De prins bleef voortgaan hulp
te verleenen aan samenzweerders, zelfs
aan deelnemers van het complot van
Cinq Mars!

Eindelijk kwam de dag, waarnaar
zoo lang was uitgezien: de sterfdag van
den Kardinaal, Dec. ’42, en de Koning
volgde hem weinige maanden later,
Mei ’43. Wie de Koningin gesteund
hadden meenden, dat thans hun oogenblik
gekomen was. Bittere ontgoocheling;
de Koningin werd Regentes,
maar nog den zelfden dag werd
Mazarin, een Italiaan, aanbevolen
door Richelieu, eerste Minister. In
zijne Mémoires en vooral in zijn
Apologie beschrijft la Rochefoucauld
duidelijk hoe hem te moede werd te
ondervinden, dat de Koningin, aan
wie hij zich zóó geheel gewijd had, en
ten behoeve van wie hij meer dan eens
alles op het spel had gezet, niet bereid
werd gevonden hem een ambt te verleenen,
overeenkomstig zijn rang en
verdienste. In de dagen harer verdrukking
mocht zij gaarne de diensten
van den ridderlijken jongen man
hebben aanvaard, nu zij de oppermacht
in handen had en veelal door
de oogen van Mazarin keek, werd zij
onverschillig tegenover hem, die alle
aanbiedingen afsloeg en bepaaldelijk
wenschte een ambt te bekleeden „in
haar particulieren dienst”. Zoo ontstond
stond een toestand van vervreemding,
die zeer ongunstig op het gemoed van
den teleurgestelde werkte. Was het
hem toch bekend dat hij wegens zijn
trouwe diensten aan de Koningin
openlijk „een martelaar” werd genoemd
en zij zelf van haar „serviteur”
sprak. Dit had jaren geduurd,
en zóó zeer scheen zij hem genegen, dat
zij verklaarde, wanneer hij aan het
front was, de nieuwsbladen weg te
werpen, zoodra zij er niets over hem
in had gevonden.

Nu de omstandigheden veranderd
waren scheen dat alles te zijn vergeten.
Daarentegen moet erkend worden dat
hij, ten gevolge van zijn opvatting van
fatsoen, eer en ridderlijkheid, zijn
neiging tot het romantische en zijn
eerzucht, geen „gemakkelijk mensch”
was. Ondanks alle ervaringen meende
hij zich niet los te kunnen maken van
intriganten als de Hertogin de Chevreuse,
die een nieuw kabaal had
veroorzaakt in verband met het vinden
van twee liefdesbrieven, die aan een
daaraan geheel onschuldige werden
toegeschreven. Daarentegen joeg hij
andere groote heeren, zooals den Hertog
van Orleans, oom van den Koning,
tegen zich in het harnas door onvoorzichtige
uitlatingen. Telkens zien wij
hem weder partij kiezen voor de partij,
die het ten slotte verliest. Was het
ridderlijkheid, onberadenheid, zucht
tot oppositie, naiveteit, edelmoedigheid,
onhandigheid? Misschien was een
weinig van dit alles in het spel, maar
het gevolg was, dat hij zich, zoowel op
militair als op staatkundig gebied, ten
slotte elke mogelijkheid tot slagen
afsneed.



Het was in 1646 dat hij in nadere
aanraking kwam met een vrouw, die
een groote rol in zijn leven heeft gespeeld:
Anne-Géneviève de Bourbon,
dochter van den Prins van Condé. Zij
was in 1619 in de gevangenis te Vincennes,
waar haar vader opgesloten
was, geboren. Zoowel door haar schoonheid
als door haar geest wist zij ieder
te betooveren. In 1642 huwde zij den
24 jaar ouderen Hertog de Longueville
(Hendrik II van Orleans), maar huwelijkstrouw
was een deugd, die in
dien tijd weinig beoefend werd. Ontegenzeggelijk
is deze zuster van den
grooten Condé een der hoofdpersonen
van de Fronde geweest, maar het is
moeilijk uittemaken of het la Rochefoucauld
was, die haar aanzette of dat
het omgekeerde het geval was. Voor het
laatste is nog al wat te zeggen, want zij
was buitengewoon energiek. Opmerkelijk
is het dat tijdgenooten de intieme
verhouding van dit paar hoofdzakelijk
aan eigenbelang van zijne zijde toeschrijven,
maar oordeelvellingen van
deze tijdgenooten, meest allen bij de
eindelooze intriges betrokken, mag men
niet te grif aannemen. Den indruk
maakt het, dat hij inderdaad een hartstocht
voor haar had opgevat, waartegenover
staat dat Madame de Sévigné, die
hem veel had ontmoet, en hem genegen
was, 7 Oct. 1676 schreef: „Ik geloof
niet, dat hij ooit wat men noemt verliefd
is geweest”. In zijn Mémoires
verklaart hij onomwonden hoe bij hem
het plan tot rijpheid kwam de partij
der Koningin te verlaten en zich bij
hare tegenstanders aantesluiten. Wat
hij haar vroeg werd geweigerd, zelfs de
militaire aanstelling, hem vroeger door
den Kardinaal aangeboden, doch op
haar raad van de hand gewezen.

„Zoo veel onnutte bemoeiingen en
weerzinwekkende ervaringen brachten
mij eindelijk op andere gedachten
en deden mij gevaarvolle wegen
opzoeken om aan de Koningin en
den Kardinaal mijn wrok te betoonen”.

De openlijke breuk volgde eerst een
paar jaar later. Madame de Longueville
vertrok 21 Juni 1646 naar Munster,
waar haar man betrokken was bij
de vredesonderhandelingen, en weinige
dagen later voegde Marcillac zich als
vrijwilliger wederom bij het leger in
Vlaanderen. Even als de vorige maal
had hij geen geluk, want reeds in Augustus
werd hij voor Mardijck door
drie musketkogels gewond, ten gevolge
waarvan hij naar Parijs terug
moest keeren. Door bemoeiingen van
zijn vader werd hem vergund het gouverneurschap
van Poitou te koopen,
een post, die hem echter volstrekt niet
aantrok. Toen in 1648 de moeilijkheden
tusschen Mazarin en het parlement
begonnen, trad hij te Poitiers
trouw op voor het Hof en den Kardinaal,
en hij erkent dat er toen een toenadering
tusschen hem en den Minister
was ontstaan. Zelfs had men
hem den titel van Hertog beloofd, aan
welken rang het vurig begeerde recht op
een tabouret ten hove voor zijn gemalin
verbonden was. Het niet nakomen dezer
belofte, ondanks verschillende rappels,
deed hem terugvallen in de oppositie.
Zes andere hovelingen werden
met deze onderscheiding wel bedacht,
hij alleen niet.

Inmiddels was buiten hem om een
overeenkomst gesloten tusschen voorname
parlementsleden, en leden van
den allerhoogsten adel, zooals Prins
Conti, den Hertog de Longueville, den
Coadjuteur de Retz enz., tot het voeren
van een gewapend verzet tegen de regeering.
Het was het begin van den
burgeroorlog, die in de eerste plaats gericht
was tegen Kardinaal Mazarin en
zijn zware belastingen en in het algemeen
tegen de absolute monarchie.
Zoodoende reikten elkander de hand
edelen en parlementsleden, natuurlijke
vijanden, die alleen samen konden gaan
zoo lang het gold het verdrijven van de
toenmalige regeering. Behoorlijke plannen
voor het geval van slagen konden
niet bestaan; personen, die het roer in
handen zouden kunnen nemen, ontbraken.
Verschillende groote heeren begonnen
den strijd met weinig overtuiging.



Marcillac werd door Mevrouw de
Longueville naar Parijs opontboden
ten einde zich bij het complot aantesluiten
en hij gaf onmiddelijk aan de roepstem
gehoor. Ook hier weder ging het
initiatief niet van hem uit.

Het maakt den indruk dat Mevrouw
de Longueville de ziel der beweging was,
al werd haar broeder, de Prins de Conti,
als het hoofd aangezien. Condé, haar
andere broeder, die zich eerst had willen
aansluiten, draaide ten slotte om en
nam het bevel der Koninklijke troepen
op zich, die Parijs belegerden. Het hof
vluchtte naar St. Germain; Conti en
zijn zuster namen hun intrek in het
stadhuis van Parijs, ten einde het
wantrouwen der bevolking tegen hen
weg te nemen. Allerlei grootheden sloten
zich bij de partij van het Parlement
aan: de Hertogen de Beaufort, d’Elbeuf,
de Bouillon, de Luynes; Turenne,
de Markies de Noirmoutier, enz., men
ziet: Marcillac was in goed gezelschap.

In een gevecht tegen de troepen van
Condé werd hij ernstig gewond, zoodat
hij persoonlijk niet meer kon optreden
voor dat de schikking van Rueil (11
Maart ’49) een einde aan de vijandelijkheden
maakte. Het was Mevrouw
de Longueville, die bij de onderhandelingen
zijn belangen behartigde. In het
stadhuis was zij moeder geworden van
een zoon, waarvan het vaderschap algemeen
aan Marcillac werd toegeschreven.
(28 Jan. ’49).

Lang duurde de vrede niet: Mazarin
en Condé verdroegen elkander zeer
slecht en de Minister, bevreesd voor te
groot aanzien van Condé, liet hem (18
Jan. ’50) met Conti en Longueville gevangen
zetten. Mevrouw de Longueville
wist zich, door op raad van Marcillac
de vlucht te nemen, te redden; hijzelf
begaf zich naar Poitou om te trachten
Bordeaux in opstand te brengen.

Hiermede was het tweede bedrijf der
Fronde begonnen, even onverkwikkelijk
als het eerste. Ook het derde en
laatste was niet beter. Geldgebrek, onhandigheid
van Condé, afwezigheid
van gemeenschappelijk eindbelang bij
de frondeerende bondgenooten. Daartegenover
de taaiheid en geslepenheid
van den Kardinaal en de kracht, die
van het koningschap uitging. Een der
energiekste figuren is wel Mevrouw de
Longueville gebleven, die het bovendien
niet toelachte naar haren echtgenoot terugtekeeren.
La Rochefoucauld wordt
door meer dan één tijdgenoot geprezen
om zijn kordaat optreden als soldaat,
maar lauweren vielen er niet voor hem
te behalen. Zijn kasteel Verteuil werd
verwoest en bij een gevecht in den Faubourg
St. Antoine (2 Juli ’52) werden
hem bijna de oogen uit het hoofd geschoten.

Wat baatte het dat de Prinsen uit
hun gevangenschap werden ontslagen,
wat hielp het dat Mazarin tijdelijk het
land moest verlaten? De Koning deed
in October 1652 zijn feestelijken intocht
in Parijs en nog geen jaar later
werd de vrede gesloten, met volkomen
overwinning door de Monarchie.

La Rochefoucauld’s toestand was allertreurigst.
Zijn fortuin wanhopig
achteruitgegaan en natuurlijk geenerlei
uitzicht op een regeeringsambt, hem
waardig. Zijn verhouding tot Mevrouw
de Longueville was geëindigd, daar zij
zich de hofmakerij van den Hertog de
Nemours had laten welgevallen. De
wijze, waarop hij toen tegen haar is opgetreden,
behoort niet tot zijn luisterrijke
daden. Hij trok zich terug op
zijne bezittingen, Verteuil en Rochefoucauld,
in de eerste plaats om zich te
wijden aan het herstel van zijn vermogen.
Daarnaast begon hij zijn letterkundige
loopbaan.

Gelijk hierboven reeds werd gemeld
had hij niet gestudeerd. Geschriften
van zijn hand uit zijn prille jeugd zijn
niet bekend. Het oudste document is
een brief van 1638, waarin hij zijn
houding tegenover de Hertogin de Chevreuse,
de tegenstandster van Richelieu
verdedigt. Hier hebben wij een uitmuntend
gesteld stuk, dat voor een jong
mensch van groote vaardigheid getuigt.

Het tweede document dagteekent van
elf jaren later en is weder een apologie,
ditmaal de verdediging van zijn partij-kiezen
tegen de Koningin in 1649.
Eerst in 1855 is het in druk verschenen;
Ad. Regnier, die de monumentale
uitgave der werken van la Rochefoucauld
bezorgde, noemt het een der
eerste voorbeelden van 17de eeuwsch
Fransch proza, natuurlijk, gespierd,
flink en vloeiend. Hier is evenwel nog
geen letterkundige aan het woord, het is
een teleurgestelde eerzuchtige, een beleedigd
edelman, of iemand, die zich
als zoodanig beschouwt.

De eerste maal, dat hij als schrijver
voor het publiek trad, was in 1659 met
zijn bijdrage aan een bundel, getiteld:
„Recueil des portraits et éloges en
vers et en prose, dédié à S. A. R.
Mademoiselle. Paris, M.DC.LIX”.
(Met Mademoiselle wordt bedoeld de
dochter van den broeder van Lodewijk
XIII). Zij had een letterkundig salon.

Zijn bijdrage draagt het opschrift:
„Portrait de M. R. D. fait par lui-même”.
Slechts ingewijden konden weten
wie hier aan het woord was. Sommigen
mogen vinden, dat men hier met
verregaande ijdelheid te maken heeft,
juister komt het mij voor het stuk als een
voortbrengsel uit een kring van toenmalige
schoone-geesten te beschouwen.

In het 3de bedrijf van le Misantrope
legt Molière Acaste een bespiegeling in
den mond, waarvan de zelfgenoegzaamheid
eenigszins aan de bewoordingen
van la Rochefoucauld doen denken.
Eene fijne spotternij van den dichter.

Opmerkelijk is o.a. wat de Hertog in
zijn portret van zijn letterkundigen arbeid
zegt. „Ik schrijf een goed proza
en dicht met goed gevolg; mijn gedichten
zijn niet slecht; en, indien ik
naar den roem hunkerde, die op dat
gebied te behalen is, dan acht ik mij
met weinig arbeid in staat een goeden
naam te verwerven.” Later zegt
hij nog eens „een vrij goed oordeel
over dichtwerken” te bezitten.

Naar aanleiding hiervan eenige opmerkingen.
Ten eerste moet worden erkend,
dat bezwaarlijk een terloops neergeschreven
voorspelling schitterender
kon uitkomen. De schrijver is zóó algemeen
erkend, dat weinige jaren geleden
op Fransche scholen de leerlingen het
bewuste „portret” bij wijze van taal-
en stijloefening, van buiten moesten
leeren.

Ten tweede merk ik op, dat iemand,
die zóó over zijn proza en zijn verzen
spreekt, veel meer moet hebben geschreven,
dan ons bekend is. Veel is misschien
verloren gegaan, of door hem
vernietigd. Van zijn verzen is niets tot
ons gekomen. Men heeft eens iets vernomen
omtrent een handschrift met gedichten,
maar het is bij die nevelachtige
mededeeling gebleven. Voor zijn dood
verbrandde hij zijn papieren.

Reeds spoedig na het einde van den
oorlog begon hij een zeer belangrijk geschrift,
zijne Mémoires, die feitelijk
een apologie moeten zijn van zijn gedrag
gedurende de onlusten tijdens het
regentschap. (1643-1653). Hiermede
heeft hij zich tot 1659 bezig gehouden.
Later voegde hij er het tijdvak 1624-1643
aan toe.

Met dit geschrift zien wij hem handelen
zooals later met de Maximes: hij
vertrouwde zich de eindredactie niet
toe, reden waarom hij afschriften bij
vrienden liet rondgaan om opmerkingen
of verbeteringen uittelokken. Zelf bleef
hij steeds aan het vijlen en slijpen,
waaraan een groot aantal verschillen
tusschen de afschriften en drukken te
wijten is.

Maar dat in de wereld zenden van
afschriften had nog bedenkelijker gevolgen:
Zij kwamen in handen van
personen, die er belang bij hadden het
handschrift te laten drukken, buiten den
schrijver om. Dit overkwam thans la
Rochefoucauld. Een drukker te Rouaan
belastte zich met die taak, maar de
schrijver, tijdig gewaarschuwd, was
nog bij machte de oplaag in beslag te
laten nemen. Hiertoe kon hij overgaan
omdat de drukker in Frankrijk woonde,
maar toen in 1662, kwansuis te Keulen,
maar feitelijk te Brussel, een boek
verscheen, getiteld: „Mémoires de M.
D. L. R. sur les brigues à la mort de
Louis XIII, les guerres de Paris et
de Guyenne et la prison des Princes.
Chez van Dyck, à Cologne”, was
de schrijver machteloos. Het boekje verwekte
een storm van verontwaardiging.
De oorlog was nog geen tien jaar geëindigd
en de hoofdpersonen waren bijna
allen nog in leven. En wie wenschte
aan dat alles herinnerd te worden?

De schrijver zag zich genoopt weder
tot zelfverdediging over te gaan. Bewaard
is gebleven een door hem afgelegde
verklaring, inhoudende de verzekering,
dat de uitgave buiten hem om
is geschied, dat het grootste deel van het
boek niet van zijn hand, en het overige
schromelijk vervalscht is. Aan de
Markiezin de Sablé en de Heeren de
Liancourt en Esprit had hij getoond
wat er in zijn eigen handschrift stond
en daaruit bleek b.v. dat er niets grievends
tegen Condé in stond.



Mogen sommigen zich bij die verklaring
hebben neergelegd, het spreekt
van zelf, dat het boekje vele lezers heeft
gevonden. Er bestaan talrijke drukken
van, waaronder met groote wijzigingen.
Deze zijn wel buiten weten van den
schrijver aangebracht.

Behalve met zijn historisch-apologetisch
werk begon hij zich met anderen
arbeid bezig te houden. Men neemt
aan dat dit in ’58-59 geschiedde.

In elk opzicht teleurgesteld teruggekomen
uit dien maalstroom van intriges,
dien oceaan van zelfzucht, eigenbelang,
huichelarij en trouweloosheid,
waarin hij jaren lang geleefd had, had
zich bij hem een gemoedsgesteldheid
ontwikkeld, waarvan wij in zijn zelfportret
duidelijke aanwijzingen hebben.
Hij erkent zijn zwaarmoedigheid
en beweert, dat men hem in drie of
vier jaren nauwelijks drie of vier
maal heeft zien lachen. Hij houdt bij
voorkeur van ernstige gesprekken en
verkiest bovenal zedekundige onderwerpen.
Naast zijn neiging tot het opstellen
van verdedigingen van zijn gedrag
ontwikkelde zich een peinzen over
en zoeken naar de oorzaken en beweegredenen
van alles, wat hij had zien
doen. Het is ten eenenmale begrijpelijk,
dat zijn levensinzicht niet optimistisch
zou zijn.

Men heeft gevraagd hoe hij aan zijn
stof was gekomen en of hij niet bij andere
moralisten zou hebben geput. Hier
op wordt reeds geantwoord in een handschrift
uit de 2de helft der XVIIde
eeuw (Bibl. Nat. Nouv. Acq. fr. 4333).
„Bijna alles” zou hij hebben overgenomen
uit een boekje, getiteld: „La
Sonde de la Conscience”, te Genève in
1634 verschenen. Schrijver was Jean
Verneuil, die het uit het Engelsch had
vertaald. De oorspronkelijke titel was:
„The Mystery of Selfdeceiving, by
Daniel Dyke, London, 1615”. In het
handschrift merkt men op: „Hij voegt
er alleen het mooie Fransch aan toe”.

Niet gaarne zou ik iets te kort doen
aan de verdienste dezer volkomen vergeten
schrijvers, zeker brave, vrome
protestanten, maar de geschiedenis
heeft reeds haar oordeel gesproken:
hun werk is volkomen vergeten, terwijl
de bundel van la Rochefoucauld zijn
waarde zal blijven behouden zoo lang
men Fransch zal lezen. Niet als stijloefening,
maar om genot te smaken van
de geestige wijze, waarop hier kernachtige
gedachten zijn uitgedrukt.

Nog meer vertelt het handschrift:
„Mevrouw de Sablé heeft de Maximes
herzien; de mooiste komen van
haar. Hij doet er niets aan zonder
het haar te toonen.... Die markiezin
is het orakel, dat door het geheele
Hof wordt geraadpleegd. Zij
vleit in hooge mate de eigenliefde,
wanneer zij menschen aanspreekt”.

Wie zulke overdreven berichten voor
waar mocht willen aannemen, moge
een brief lezen, door den schrijver gericht
aan Mademoiselle de Scudéry, de
bekende romanschrijfster. Daarin zegt
hij: „Gij hebt eenige mijner laatste
maximes dusdanig verfraaid, dat zij
veeleer aan u dan aan mij toebehooren.
Ik wensch hartstochtelijk,
dat u dezelfde genade aan de andere
zoudt willen bewijzen”.

Men ziet: hij was niet bang hem verleende
hulp te erkennen, maar hij zal
vermoedelijk veel zulke briefjes hebben
geschreven, want het was nu eenmaal
zijn gewoonte de vrienden en vriendinnen
te raadplegen. Indien nu Mevrouw
de Sablé zoo buitengewoon knap was
geweest, is het wel bevreemdend, dat de
door haar nagelaten maximes niets om
het lijf hebben.

Er zijn schilders en beeldhouwers,
die van hun werk geen afscheid kunnen
nemen, die altijd nog iets te wijzigen
vinden. Bijkans met geweld moet men
ten slotte hun schilderij of beeld uit het
atelier laten weghalen om een einde
aan het getob te maken. Een dergelijk
kunstenaar was la Rochefoucauld.
Segrais verhaalt dat de Hertog hem
cahiers met spreuken toezond, met verzoek
die vijf of zes weken onder zich
te houden, ten einde zoowel vorm als
inhoud rustig te beoordeelen, en dat
er spreuken zijn, die meer dan dertig
maal heen en weer zijn gezonden.

Van die voortdurende veranderingen
kan men zeer merkwaardige staaltjes
vinden door het vergelijken der handschriften
en verschillende drukken.
Vaak komt het voor dat hij zijn oordeel
verzacht, ten minste minder algemeen
toepasselijk maakt, een verzachting
toegeschreven aan den invloed van Mevrouw
de Lafayette, zijn intieme
vriendin, van wie nog aanstonds sprake
zal zijn.

B.v. Nr. X. Hierin stond oorspronkelijk
„altijd”, hetgeen later werd
„bijna altijd”.

CCV. „De deugdzaamheid der vrouwen
is dikwijls haar gehechtheid aan
haar naam en haar rust”. Het beperkende
woord „dikwijls” is eerst in latere
drukken ingevoegd.

CCXXII. „Er zijn weinig menschen,
die bij de eerste nadering van den
ouderdom niet deden blijken op welke
wijze hun lichaam en geest zullen
verzwakken”. Oorspronkelijk stond in
plaats van „weinig” het veel verder
strekkend „geen”.

CCLXIII. „Hetgeen men vrijgevigheid
noemt is meestal slechts de ijdelheid
van te geven, die wij hooger
schatten, dan hetgeen wij geven”. De
aanhef was eerst: „Er bestaat geen
vrijgevigheid, het is slechts de ijdelheid
van te geven”, enz.

CCCLXXI. „De jeugd is een voortdurende
roes: zij is de koorts van het
verstand”. Hierin is herhaaldelijk
veranderd. Vroeger heette het: „de
koorts der gezondheid; de dwaasheid
van het verstand”, later: „de koorts
van het leven; de dwaasheid van het
verstand”.



Een opmerkelijk voorbeeld is CCXLI.
„Behaagzucht is de grondslag van
het gemoed der vrouwen, maar allen
brengen haar niet in praktijk,
omdat de coquetterie van sommigen
in bedwang wordt gehouden door
vrees of door het verstand”.

De aanhef heeft hem veel hoofdbreken
gekost: in 1665 schreef hij „alle
vrouwen”, in 1666 was dit „de meeste
vrouwen” geworden. Ten slotte werd
het in 1671 „de vrouwen”. Daar heeft
de invloed zijner vriendinnen zich
zeker doen gelden!

Het waren zeer voorname, begaafde
en ontwikkelde dames, die vriendinnen,
en gelukkig is menig briefje van haar
hand bewaard gebleven, juist ten opzichte
van la Rochefoucauld en zijn
maximes en het is zeer de moeite waard
te lezen wat zij elkander kort voor het
in druk verschijnen van den bundel
schreven.

De Princes de Guyméné, geb. Anne
de Rohan, schrijft b.v. in ’63 aan de
Markiezin de Sablé, een ernstige vriendin
van den schrijver, eenige maximes
te hebben gezien, en te gelooven, dat zij
meer op het humeur van den schrijver
gegrond zijn dan op de waarheid, „hij
beoordeelt ieder naar zich zelf”.

Haar vriendin was het volmaakt
hiermede eens: „de schrijver heeft in
zijn humeur de maxime der luiheid
gevonden, want nooit was er een,
grooter dan de zijne”, en deze bewering
werkt zij nog verder uit.

Terloops zij opgemerkt, dat in een
beschrijving van de provincie, waar la
Rochefoucauld geboren is, wordt vermeld
dat de bewoners over het algemeen
als lui gelden. (Jean Gervais,
Mémoires sur l’Angoumois. 1726).

Mevrouw de Liancourt schreef aan
dezelfde dame, dat zij aanvankelijk
ontsteld was geweest over de wreede beoordeeling
der deugden, maar, verder
lezende, had zij toch aardige en zelfs
goede dingen aangetroffen. Alleen
moesten hier en daar eenige woorden
gewijzigd worden. En Mademoiselle
de Vertus (Cath. Franç. de Bretagne),
vriendin van de Hertogin de Longueville,
riep Madame de Sablé te
hulp, om er voor te zorgen, dat de jonge
14jarige Graaf de Saint Paul (zoon
van Mevr. de Longueville en.... den
Hertog de la Rochefoucauld) de maximes
niet te lezen zou krijgen.

Mevrouw de la Fayette, later de intieme
en trouwe vriendin van den schrijver,
riep, ook in ’63, uit: „welke verdorvenheid
moet men in geest en
hart bezitten om in staat te zijn iets
dergelijks te bedenken”. Bovendien
verzocht zij Mevr. de Sablé hare maximes
(het werd mode die te maken) ter
leen, als tegengif van die van den
Hertog.

Zeer opmerkelijk is de beoordeeling
van de hand van de Hertogin de
Schomberg, geb. Marie de Hautefort,
de platonische liefde van Lodewijk
XIII. Hierboven werd reeds gemeld,
dat la Rochefoucauld indertijd voor
haar een warme genegenheid had
opgevat. Openhartig erkent zij, nog
niet zoo ver te zijn gekomen van
in de wereld noch eer, noch goedheid,
noch eerlijkheid te vinden. Zij acht
daarom de Maximes gevaarlijk. Dan
staat zij bij eenige spreuken stil, die
zij prijst, om te eindigen met de raadgeving
aan den schrijver om niet over
te gaan tot het laten drukken, om niet
alle vertrouwen te verliezen, dat men
in hem zou kunnen stellen.

Dergelijke beoordeelingen bleven
hem voorzeker niet verborgen, en hij,
die toch reeds geen man van sterk initiatief
was, zag er tegen op die min
gunstige meening te trotseeren.

Hoe nu te handelen? Het middel
was werkelijk niet zoo moeilijk te
vinden. Met het in druk verschijnen
zijner Mémoires had hij er niet lang
geleden mede kennis gemaakt, zooals
hierboven werd medegedeeld. Ik zou
niet gaarne beweren, dat de Hertog
die publicatie zou hebben in de hand
gewerkt; daarvoor zijn de vervalschingen
al te plomp, maar hij had er
zeker uit geleerd, dat het alles waard
is zich op een gegeven oogenblik te
kunnen verschuilen achter het uitvlucht:
de uitgave heeft buiten mijn
weten plaats gehad en is vervalscht.
Maar ook zonder die ervaring kende
la Rochefoucauld volkomen nauwkeurig
de rol, die de Hollandsche
boekhandel speelde. Alles wat in
Frankrijk gevaar liep in beslag te
worden genomen, werd gretig door
Hollandsche agenten aanvaard. Eenmaal
in hun land aangekomen en gedrukt,
waren er honderd gelegenheden
het gedrukte over de grenzen te smokkelen.
Bovendien was de boekhandel in
Holland veel beter uitgerust om den
verkoop der uitgaven te bevorderen.
Men moet de titellijsten zien om te
kunnen beseffen wat in de XVIIde en
XVIIIde eeuw in de Nederlanden
de productie van Fransche boeken
beteekent. Ziehier een kleine greep uit
de allerbelangrijkste werken:



Descartes, Discours de la Méthode.
Leyde, 1637.

Corneille, Le Cid. Leyde, 1638.

Nouvelles de divers quartiers.
Amsterdam, 1639. (De eerste Fransche
courant).

Corneille, L’illustre Théâtre. Leyde,
1644.

Pascal, Les Provinciales. Cologne,
1657.

Pascal, Pensées sur la Religion.
Amsterdam, 1684.

Molière, Le Festin de Pierre.
Amsterdam, 1638.

De Bussy Rabutin, Histoire amoureuse
de France. Amsterdam, 1671.

Het aantal Fransche couranten
was legio, en in de 18de eeuw bleef de
stroom van Fransche boeken aanhouden.
Eerste drukken van de grootste
schrijvers waren niet zeldzaam!
Voltaire, Montesquieu, Rousseau,
Bayle, Crébillon, enz.

Het was dus volstrekt geen buitengewoon
feit, dat in 1664 in den Haag
een eerste druk der Maximes verscheen,
en wel onder den titel:

„Sentences et Maximes de Morale.
A la Haye, chez Jean et Daniel
Steucker, CIↃIↃCLXIV.”

Het boek was voorzien van het
drukkersmerk der Elzeviers, en een
der eerste uitgaven der Steuckers,
die later meer belangrijke werken
de wereld hebben ingezonden. De naam
van den schrijver werd niet vermeld.

Is deze druk van 1664 verschenen
met voorkennis van den schrijver?
Bewijzen zijn er niet om een bepaald
bevestigend antwoord te geven, maar
de mogelijkheid is niet uitgesloten;
bijna zou men zeggen: de waarschijnlijkheid
is niet gering. Het was een
veelvuldig gebruikte kunstgreep en de
wijze, waarop er in den druk van 1665
over wordt gesproken, wekt achterdocht.

Er wordt het vermoeden geuit, dat
de schrijver zijn handschrift in zijn
kast zou hebben laten liggen „ware het
niet, dat een slechte kopie, die
in omloop was, en die zelfs sedert
eenigen tijd in Holland was terecht
gekomen, een zijner vrienden had
genoopt hem (den uitgever) een
andere kopie te geven, die volgens
dien vriend, geheel en al
overeenkomt met het oorspronkelijke”.
Algemeen neemt men aan,
dat deze voorrede door den Hertog
is opgesteld; het bedenksel van dien
„vriend” geeft aanleiding om het
verdere van het verhaal evenmin te
gelooven. Aanstonds zal nog worden
gewezen op de buitengewone snelheid,
waarmede de druk van 1665 volgde
en die de verrassing uit den Haag
uiterst onwaarschijnlijk maakt.

Hoe het zij; de Haagsche uitgave
had het ijs gebroken; maar zij is zóó
zeldzaam geworden, dat vele jaren lang
haar bestaan als een legende is beschouwd,
zelfs in het monumentale
werk: „Les Grands Ecrivains de la
France, publiés par Ad. Regnier, Paris,
1868-1883.” Vergeten was dat zekere
Pater Andry in 1814 een exemplaar,
door hem gezien, vermeldt, en het
toeval wilde, dat een exemplaar in
handen was gevallen van een boekenliefhebber,
die zeer goed het belang
van dit boekje besefte, maar het niemand
gunde de vondst wereldkundig
te maken. Eerst na zijn dood in 1881
kwam het zeldzame boekje uit zijn
kast te voorschijn.

Inmiddels had Alph. Willems, de
geschiedschrijver der Elzeviers, een
tweede exemplaar gevonden, en er in
1879 een beschrijving van gegeven.
In 1883 volgde een keurig verzorgde
herdruk door Alph. Pauly.

Voorbereid of niet, de Hertog heeft
met den druk van 1665 niet lang op
zich laten wachten, want het privilegie
is van 14 Jan. 1664, en het „achevé
d’imprimer” van 27 Oct. 1664. Dit
feit versterkt zeer het vermoeden, dat
de zoogenaamde onbescheidenheid niet
onverwacht kwam. Hoe zou de schrijver,
die, volgens de voorrede, niet
aan drukken dacht, zoo snel gereed
hebben kunnen zijn met het laten
schrijven van de Inleiding en het
laten drukken?



Opmerkelijk is het hoe weinig zeker
de schrijver van zijn succes was. Reeds
in zijn voorrede somt hij op, welken
tegenstand hij verwacht en verschuilt
hij zich zelfs achter de Kerkvaders.
Eindelijk voegt hij een langen brief bij
„aan den lezer”, welken brief men
hem „heeft gegeven” en die hem geschikt
voorkomt als verdediging tegen
de critici, die zich in hun „menschelijken
hoogmoed” gekwetst achten. In
dien brief (ook „discours” genoemd),
men weet niet wie hem heeft opgesteld,
beginnend met bijna kinderachtige
toespelingen op de persoonlijkheid
van la Rochefoucauld, wiens naam
verzwegen wordt, worden de Maximes
met behulp van een lange reeks aanhalingen
uit beroemde schrijvers en
dichters uit alle tijden verdedigd. Men
vraagt zich af hoe het mogelijk was,
dat de Hertog, een man van zooveel
smaak en vernuft, heil kon zien in een
dergelijk geschrift. Alleszins begrijpelijk
is het, dat de uitgever, Claude
Barbin, van meening was, dat deze
brief het boek ongeluk aanbracht en het
achterwege-laten in volgende drukken
een aanbeveling van het werk achtte.

De schrijver daarentegen vond deze
apologie nog niet eens voldoende; door
zijn vriendin, Mevrouw de Sablé, liet
hij een aanbevelend artikel in het
„Journal des Savants” van 9 Maart
1665 schrijven. Haar ontwerp is bewaard
gebleven; de vorm, waarin het
werd opgenomen, is voorzeker van den
schrijver zelf. Wat hem minder behaagde
schrapte hij.

Het boek zag het licht onder den
titel;

Réflections ou Sentences et Maximes
morales. A Paris chez Claude
Barbin.... M.DC.LXV.

Het bevatte 314 maximes (tegen
189 in den Haagschen druk) en maakte
onmiddelijk zulk een opgang, dat
in hetzelfde jaar niet minder dan drie
nadrukken verschenen.

La Fontaine wijdde er een fabel
aan en Mevr. de Maintenon liet den
schrijver door Ninon de Lenclos zeggen,
dat naast het Boek Job, zijn
Maximes haar eenige lectuur vormden.

Wat de druk van 1665 bovenal
merkwaardig maakt is de omstandigheid
dat er zoo vele verschillende staten
van bestaan. De schrijver hield niet
op aan den tekst te vijlen en te wijzigen.
Zoolang er nog exemplaren in voorraad
waren liet hij sommige bladzijden,
waarin gewijzigd was, overdrukken
en hiervoor zoogenaamde „cartons”
inplakken. Reeds heeft men elf verschillende
staten van het boek in dit
opzicht aangetroffen. Er behoort bibliographisch
talent toe om den weg in
dit doolhof te vinden.

In 1666 verscheen bij denzelfden
uitgever een nieuwe druk, „nouvelle
édition” gewaarmerkt, met 302 maximes.
Het „Discours” is hier weggelaten
en men leest niet zonder glimlach,
dat „de Maximes bij het publiek
zoo veel instemming gevonden
hebbende, men haar geen grooter
onrecht zou kunnen doen dan te
meenen, dat zij een apologie noodig
zouden hebben”. Toch is, na den
dood van den schrijver, het Discours
weder te voorschijn gehaald.

In 1671 volgde de derde druk met
341 maximes en het volgende jaar
zagen twee drukken te Rouaan en te
Lyon het licht, feitelijk geen nadrukken,
want men had verzuimd het afgeloopen
privilegie van ’64 te vernieuwen.
Zoodoende verscheen eerst in
1675 de officieele vierde druk (met
413 maximes).

Een jaar later zien wij de Gebroeders
Steucker in den Haag weder te voorschijn
treden, ditmaal met een herdruk
van de uitgave van 1665. Met een
nieuw privilegie van 3 Juli 1678 verscheen
daarna de vijfde druk, wederom
bij Claude Barbin, met 504 maximes.
Dit was de laatste uitgave, door den
schrijver herzien. Twee jaar later
overleed hij, maar dat hij tot het laatst
aan zijn boek vijlde, blijkt uit het
feit, dat er zelfs van dezen druk een
exemplaar met een „carton” bekend is.
Het is hier niet de plaats de verdere
lotgevallen van het boek te volgen, dat
in vele talen is overgezet. B.v. in het
Engelsch voor het eerst in 1685, in het
Duitsch in 1699, in het Italiaansch
in 1763, het Spaansch in 1784 en in
het Russisch in 1788.

Voor mijne vertaling heb ik gemeend
mij te moeten bepalen tot den vijfden
druk, den laatsten door den schrijver
bezorgd, en te moeten weglaten wat la
Rochefoucauld in vroegere uitgaven
geschrapt had, evenals hetgeen in zijn
nalatenschap gevonden is, doch door
hem zelf niet werd opgenomen. Tegenover
den schrijver kwam mij dit het
meest juiste standpunt voor.

Het einde van de Fronde was het
keerpunt in het leven van la Rochefoucauld
geworden. Alle illusies van het
spelen van een voorname politieke rol
waren vervlogen; in letterkundigen
arbeid moest hij troost zoeken tegen
zijne geldelijke zorgen en zijn zich
sedert ’52 openbarende kwaal, de
jicht, omstandigheden, die men bij de
beoordeeling zijner uitingen niet uit
het oog mag verliezen.

Verkeerd zou men evenwel doen
zich la Rochefoucauld als een menschenhater
voortestellen. Geen beter
middel om zich hiervan te overtuigen
dan het lezen der brieven van Mevr.
de Sévigné, die hem vele jaren en van
nabij kende. Daar ziet men den schrijver
grapjes maken, bonbons zenden,
schaterlachen over brieven van Mevr.
de Grignan. Voorzeker, berichten aangaande
droevige, zwaarmoedige buien
ontbreken niet: de kwellingen der
jichtpijnen waren ondragelijk, maar
de beschrijvingen van de wijze waarop
hij de slagen van het noodlot droeg,
dood en verwonding zijner nabestaanden,
maken hem zeer sympathiek. „Le
coeur de M. de la Rochefoucauld
pour sa famille est une chose incomparable”.
Hoe ging hij gebukt
onder den dood van den zoon van Mevr.
de Longueville, den Comte de St.
Paul, wiens portret als „dessus de
porte” in zijn kamer hing. Telkens
stuit men op de meest waardeerende
uitdrukkingen; „c’est l’homme le plus
aimable que j’ai jamais vu”, schreef
zij in 1672. In 1680 leest men nog:
„Je n’ai jamais vu un homme si
obligeant ni plus aimable, dans
l’envie qu’il a de dire des choses
agréables”; en toen hij kort daarna
was overleden heette het: „Jamais
homme n’a été si bien pleuré”.

En niet zonder verbazing, ziet men
hoe zij, tien jaren na zijn dood, sprekende
over het maken van vrienden,
er haar dochter op wijst hoe gelukkig
het voor Mevr. de Lafayette is zich zoo
vele vrienden te hebben gemaakt, iets
wat la Rochefoucauld haar geleerd
had. Leest men wat hij over vriendschap
schrijft (een soort handelszaak!)
dan zou men zoo iets niet verwacht
hebben.

Niet mag uit het oog worden verloren,
dat de meeste uitingen van
Mevr. de Sévigné dagteekenen uit den
tijd van zijn verhouding met Mevr.
de Lafayette.

Genoemde briefwisseling is tevens
een rijke bron voor de studie der
Maximes in het algemeen en van la
Rochefoucauld in het bijzonder. Zij
vormden blijkbaar voortdurend het
onderwerp van gesprek en van gedachtewisseling
per brief. Voor den
vertaler doet zich bij het nalezen van
dit alles wel eens een oogenblik van
leedvermaak voor. Mevr. de Sévigné
zond b.v. 20 Jan. 1672 uit naam van
den schrijver aan haar dochter een
exemplaar der in het vorige jaar verschenen
nieuwe uitgave. En wat voegt
zij er aan toe? „Il y en a des divines;
et à ma honte, il y en a que je n’entends
point: Dieu sait comme vous
les entendrez.”

Wanneer eene zóó hoogstaande
vrouw, zóó goed bekend met den schrijver
en den kring, waarin hij verkeerde,
erkende hem somtijds niet te begrijpen,
dan behoeft men zich twee en een
halve eeuw later niet te schamen
wanneer men bij het lezen van sommige
Maximes tot een zelfde verzuchting
komt.

In verband hiermede is ook hoogst
merkwaardig een uiting van Corbinelli
een soort philosoof, een intimus van
Mevr. de Sévigné, aan wier brieven
hij vaak lange beschouwingen toevoegde.
In zulk een brief van 18 Dec. 1678
behandelt hij de moeilijkheden van
het begrijpen der Maximes. „Je
trouve qu’on se sert de mots dans
la conversation qui, étant examinés,
sont ordinairement équivoques,
et qui, à force de les sasser,
ne signifient point, dans la plupart
des expressions, ce qu’il semble
à tout le monde qu’ils doivent
signifier.” Dan vraagt hij om opgave
van het verschil van beteekenis
van een reeks van woorden, zooals:
bon sens
en jugement-raison,—bon
sens, humeur, caprice en bizarrerie—bon
sens en bon esprit—plaisant en
agréable enz. enz. Om te eindigen met
de volgende zinsnede; „Ne vous
amusez pas à me dire que ce sont la
plus part synonymes: c’est le langage
où des parresseux où des
ignorants. Je suis après à définir
tout, bien ou mal, il n’importe.
Faites la même chose, je vous en
prie”.

Dit lezende vraagt men zich onwillekeurig
of men een vertaler zijn
nood hoort klagen.



Aangaande zijn naaste omgeving
moet allereerst vermeld worden, dat
zijne echtgenoote, die hem in ’55
zijn achtste en laatste kind schonk, op
zijn ontwikkeling niet den minsten
invloed schijnt te hebben uitgeoefend.
In de vele, vele brieven en andere
schrifturen, die uit dit tijdvak zijn
bewaard gebleven, wordt haar naam
zelfs niet genoemd. Daarentegen zijn
het twee andere vrouwen geweest, die,
wat het laatste tijdvak van zijn leven
betreft, onafscheidelijk aan den naam
van la Rochefoucauld zullen verbonden
blijven; Mevrouw de Sablé en bovenal
Mevrouw de Lafayette.

Eerstgenoemde, een zeer ernstige
vrouw en niet onbegaafd, had na
het sluiten van den vrede in ’53, een
letterkundig salon, alwaar zich personen
van allerlei richting vertoonden.
De gastvrouw was in de Fronde geheel
buiten het gedrang gebleven en dientengevolge
geheel onafhankelijk. Een
eigenaardigheid van haar salon was
de voorliefde voor het maken van
spreuken en maximes. Men kan zeggen
dat la Rochefoucauld in dien kring
tot het samenstellen van zijn bundel
is gekomen.

Maar Mevrouw de Sablé sloot zich
meer en meer aan bij de richting der
Jansenisten en liet zelfs voor zich een
woning bouwen naast het klooster Port
Royal, zonder zich evenwel uit de wereld
terugtetrekken. En in Port Royal
had zich Mevrouw de Longueville afgezonderd.
Met het groeien der genegenheid
voor deze ongelukkige vrouw
verkoelde de verhouding met den Hertog.
Dit dagteekent van omstreeks 1665,
het verschijnen der Maximes.

Thans volgde als vriendin de vrouw,
die den grootsten invloed op zijn leven
heeft gehad en tot het einde heeft behouden:
mevrouw de Lafayette, geb.
Marie Madeleine Pioche de La Vergne.
Zij was in 1633 geboren en in ’55 gehuwd
met een man van wien men even
weinig afweet als van de echtgenoote
van den Hertog. In ’56 was zij weduwe,
men weet niet sedert wanneer.



Zij was een hoogst merkwaardige
vrouw: Mevrouw de Sévigné sprak van
„haar goddelijk verstand, dat haar
nooit in den steek liet”. Niemand
minder dan Boileau verklaarde,
dat zij „de geestrijkste vrouw in
Frankrijk was en die het best
schreef”. Volgens den kardinaal de
Retz was zij zeer mooi en zeer beminlijk.
Mevrouw de Sévigné vertelt, dat
zij ook voor de dingen van het dagelijksch
leven bizonder knap was. Segrais
zegt, dat drie maanden, nadat zij
begonnen was Latijn te leeren, zij er
meer van wist dan haar meesters. Niettemin
hield zij die geleerdheid zorgvuldig
verborgen, om vooral geen geleerde
vrouw te schijnen.

Daarnaast had zij een voor die dagen,
waarin het brievenschrijven zoo
zeer in de mode was, zeldzame eigenschap,
te weten: een afkeer van het
schrijven van welken brief ook. Zij
kwam daarmede wel eens in botsing
met haar groote vriendin, Mevr. de
Sévigné, aan wie zij eens verklaarde:
„Si j’avais un amant, qui voulût de
mes lettres tous les matins, je romprois
avec lui”. Maar het was de
zelfde vrouw, die, baanbrekend, aan
Frankrijk met haar „Princesse de
Clèves” den besten roman der 17de
eeuw schonk.

Men zou verkeerd doen met de verhouding
tusschen den Hertog en Mevrouw
de Lafayette op één lijn te stellen
met de honderden „liaisons” in de
toenmalige hofkringen. Zij kende den
schrijver reeds een tiental jaren, en
men moet aannemen, dat van een intimiteit
eerst sprake was omstreeks het
oogenblik van het verschijnen der Maximes.
Hij voelde zich aangetrokken
door deze vrouw, die hooge talenten aan
fijngevoeligheid en liefderijkheid paarde.
Haar trok zijn fijn vernuft aan, en
zij stelde zich tot taak den door tegenspoed
en ziekte bitter geworden man
van zijn overdreven zwartgalligheid aftebrengen.
Men sla de brieven van
Mevrouw de Sévigné na om te zien hoe
zij, haar beste vriendin, over beide
menschen oordeelt, en men begrijpt
welk een prachtigen invloed deze vrouw
op hem uitoefende. Wat de Maximes
aangaat zij in herinnering gebracht,
dat de eerste druk slechts 314 maximes
bevatte; die van 1678 telt er 504. Het
staat vast, dat die meerdere nummers
en de zeer belangrijke wijzigingen in
de vroeger gepubliceerde meestal aan
overleg met haar te danken zijn. Daarentegen
heeft hij ongetwijfeld een groot
aandeel gehad in het schrijven van
haar „Princesse de Clèves”.

Een ramp was het voor hem, zoo
vaak door jicht aan zijn stoel gekluisterd,
dat haar gezondheid zeer slecht
was en haar belette zich te verplaatsen.

Uit de brieven van Mevr. de Sévigné
ziet men, dat Mevr. de Lafayette en la
Rochefoucauld als een volstrekt bijeenhoorend
paar werden beschouwd. Hij
bewoonde het hotel Liancourt, rue de
Seine, zij een huis, met prachtigen
tuin, rue Vaugirard, alles Faubourg
St. Germain. Vandaar dat de beroemde
briefschrijfster aan haar dochter eenvoudig
de groeten overbracht van „le
faubourg”.

Mevrouw de Lafayette meende niet
vruchteloos op haar vriend te hebben ingewerkt.
Hij heeft, zeide zij, mijn geest
gescherpt, ik heb zijn hart hervormd.



Tot aan zijn dood heeft haar trouwe
liefde voortbestaan. Zij overleefde hem
dertien jaren.

Werd er hierboven op gewezen, dat
de Hertog nog enkele pogingen deed in
het openbare leven terug te keeren, weldra
zag hij hiervan voor goed af om zich
bovenal aan de belangen van zijn oudsten
zoon te wijden. Hij stond hem zijn
pairschap af en de zoon van den oudfrondeur
werd eerst „grand maître de
la garde-robe”, later zelfs „grand veneur”,
allerhoogste ambten ten hove.

Het jaar 1672 was hem hoogst noodlottig:
bij den overtocht van het Fransche
leger over den Rijn werd zijn
oudste zoon zwaar gewond en sneuvelden
zijn vierde zoon en de Hertog de
Longueville, de zoon van mevrouw de
Longueville, in de dagen der Fronde
geboren. Men sla wederom de brieven
van Mevrouw de Sévigné op om te zien
hoe zwaar hem deze slagen vielen en
hoe hij er zich onder hield.

Geleidelijk ging zijn gezondheid achteruit.
Vleugjes van beterschap ontbraken
niet, zelfs niet den dag voor zijn
dood. Hij overleed 17 Maart 1680; in
de armen van Bossuet, die hem bediend
had, stierf hij.

III.

Reeds wees ik er op met welke aarzelingen
la Rochefoucauld zijn boek de
wereld inzond. Hij achtte niet alleen
een voorbericht, maar zelfs een lange
apologie en een tijdschrift-artikel onmisbaar:
maar toen het boek succes
had, verklaarde de schrijver, het was
slechts een jaar later, dat men zijn
werk geen grooter nadeel zou kunnen
doen, dan door het toevoegen van een
apologie.

Inmiddels zijn meer dan twee en een
halve eeuw verstreken en de Maximes
worden nog steeds beschouwd als te behooren
tot de klassieke Fransche prozawerken.
Is er thans nog of op nieuw
een apologie noodig?

Een toelichting, naar mijne meening,
voorzeker, omdat het werk niet
goed begrepen kan worden zonder nadere
kennis van de omstandigheden,
waaraan het zijn ontstaan te danken
heeft. Een apologie, hoogstens in dien
zin, dat ik zou willen verklaren hoe ik
tot het maken dezer vertaling gekomen
ben.

De omstandigheid, dat er nog altijd
geen Nederlandsche vertaling van bestaat,
heeft hierbij geen hoofdrol gespeeld,
eerder nog het verleidelijke van
te trachten de fijne Fransche uitdrukkingen
in eigen taal overtezetten. In
geen geval heb ik er aan gedacht proselieten
te winnen voor een overdreven
pessimisme en cynisme.

Laat ik zelfs vooropstellen dat er in
den bundel tal van spreuken zijn, die
velen weinig belang zullen inboezemen.
Ik denk hierbij b.v. aan die, welke betrekking
hebben op vorsten, veldheeren
enz. De omgeving, waarin de schrijver
jaren lang leefde, deden hem die uit de
pen vloeien. Vervolgens zijn er verscheidene
maximes, waarin hij zijn grondgedachte,
„dat alle deugd verkapte
ondeugd is”, tot het alleruiterste doordrijft.
Soms wordt hij stoïcijns: heb
geen medelijden, leert hij, en hij verklaart
dit gevoel in eigen boezem liefst
geheel te willen uitroeien. En hij gaat
verder:



CDLXIII. Dikwijls is er meer hoogmoed
dan goedheid in ons beklag
der ongelukken onzer vijanden; het
dient om hen te doen gevoelen, dat
wij door hun bewijzen van medelijden
te geven, boven hen staan.

CCLXIV. „Medelijden is dikwijls..
handig vooruitzien van de ongelukken,
die ons kunnen overkomen;
wij geven anderen hulp om ze
er toe te brengen ons die in gelijksoortige
gevallen eveneens te verleenen,
en deze diensten, die wij hun
bewijzen, zijn, eigenlijk gezegd, weldaden,
die wij bij voorbaat aan ons
zelf bewijzen.”

Hoe beoordeelt hij „vriendschap”?

LXXXIII. Wat de menschen vriendschap
hebben genoemd is niets dan
een overeenkomst, een wederkeerig
ontzien van belangen, en een uitwisseling
van goede diensten; het is
ten slotte niets dan een handel,
waarbij het eigenbelang altijd iets
denkt te winnen. In vroegere drukken
heette het „een handelszaak”.

Hier mag niet worden verzwegen dat
verschillende tijdgenooten niet veel beter
over vriendschap dachten.

Gematigdheid. Daarvan heeft men
een deugd gemaakt; ten gerieve van
middelmatige menschen. CCCVIII.

Standvastigheid in de liefde. Zij is
een doorloopende onstandvastigheid,
waardoor ons hart zich achtereenvolgens
hecht aan alle de eigenschappen
van den persoon, dien wij liefhebben.
....CLXXV.

Een dergelijke spreuk maakt den indruk
te zijn uitgedacht in een prijskamp
van geestigheden.

Vrouwelijk fatsoen. Er zijn weinig
fatsoenlijke vrouwen, die haar beroep
niet moede zijn. CCCLXVII.

Het begrip van „beroep” is hier
hinderlijk en onwelvoegelijk.

Deze voorbeelden mogen volstaan:
het is echter gewenscht, dat de lezer er
op voorbereid zij zulke buitensporigheden
te zullen ontmoeten.

Maar bij tientallen zal hij spreuken
ontmoeten, tintelend van geest. Bij vele
tientallen zal hij opmerkingen tegenkomen,
die op het eerste gezicht overdreven
mogen schijnen, doch waarvan
hij, bij eenig nadenken, de diepe waarheid
zal moeten erkennen. Altijd is de
hoofdgedachte hetgeen aan het begin
als opschrift is neergeschreven: „Onze
deugden zijn meestal niets dan verkapte
ondeugden”. Terloops zij er
op gewezen, dat dit opschrift eerst in
den vierden druk van 1675 voorkomt.



En hiermede zijn wij gekomen tot
hetgeen mij de onvergankelijke verdienste
van dit boek toeschijnt. In fijnen
vorm, met weinige welgekozen
woorden, worden beweringen opgedischt,
die tot nadenken stemmen en in
vele, vele gevallen, zal de lezer, in eigen
boezem, van daden, waarover hij zeer
voldaan was, beweegredenen vinden,
die er geheel anders uitzien, dan hij
aanvankelijk gemeend had. Van
menige handeling zal het aureool
voor goed verdwijnen, in menig opzicht
zal men inzien bescheidener over
zich zelf te moeten denken. Een dergelijke
opfrissching kan nooit anders
dan nuttig zijn. Maar men zij voorzichtig
met die beschouwingen te veel
op anderen toetepassen. Dit voert tot
een bedenkelijke argwaan, tot het verlies
van elk vertrouwen in goede bedoelingen.
En hierdoor zou men lijnrecht
in strijd geraken met den schrijver,
die met nadruk zegt: „het is smadelijker
zijn vrienden te wantrouwen
dan door hen te worden bedrogen”,
(LXXXIV) en „ons wantrouwen rechtvaardigt
het bedrog van anderen”
(LXXXVI). Tegenover zich zelf kan dit
wantrouwen minder kwaad: er zal altijd
nog voldoende reden tot tevredenheid
met zich zelf overblijven.






VOORREDE VAN DE EERSTE
UITGAVE VAN PARIJS, 1665.



Aan den Lezer.

Ziehier een portret van het menschelijk
hart, dat ik het publiek aanbied
onder den naam van Réflections
ou maximes morales. Het loopt kans
niet aan ieder te behagen, omdat men
misschien zal vinden dat het al te
goed gelijkt, en niet genoeg vleit. Het
heeft den schijn alsof de schilder
nooit het plan heeft gehad dit werk
het licht te doen zien en dat het nog
in zijn kast zou liggen, ware het niet
dat een slecht afschrift, dat in omloop
was en zelfs eenige tijd geleden in
Holland is beland, een zijner vrienden
had verplicht er mij een ander te geven,
dat volgens hem, geheel overeenkomt
met het oorspronkelijke. Maar
hoe nauwkeurig het moge zijn, misschien
ontkomt het toch niet aan de
veroordeeling van zekere personen,
die niet kunnen verdragen dat men
zich gaat bezighouden met in het
binnenste van hun hart doortedringen,
en die het recht meenen te bezitten
te beletten dat anderen hen
zouden kennen, omdat zij zich zelf
niet willen kennen. Het is waar dat,
aangezien deze Maximes vol zijn van
die soorten waarheden, waaraan de
menschelijke hoogmoed zich niet kan
aanpassen, het bijna onmogelijk is,
dat hij er niet tegen in opstand komt,
en dat zij zich geen veroordeelaars
op den hals zouden halen. Het is ook
voor hen dat ik een brief bijvoeg,
dien men mij gegeven heeft en die
geschreven is sedert het handschrift
bekend is geworden, en toen iedereen
er zijn oordeel over uitsprak. Hij
kwam mij vrij geschikt voor als antwoord
op de gewichtigste bezwaren,
die men tegen de maximes kan inbrengen,
en om de gevoelens van den
schrijver toetelichten; hij is voldoende
om te doen zien, dat hetgeen zij
inhouden niets anders is dan een
korte zedekundige verhandeling,
overeenkomende met de denkwijze
van verscheidene kerkvaders, en dat
hij, die ze geschreven heeft, groot gelijk
heeft gehad te gelooven, dat hij
met zulke goede gidsen niet kon dwalen,
en dat het hem geoorloofd was
van den mensch te spreken, zooals
de Vaders het deden.



Maar indien de eerbied, hun verschuldigd,
niet bij machte is den wrevel
der critici tegentehouden, indien
deze zich niet ontzien de meening
dier groote mannen te veroordeelen
door dit boek te veroordeelen, dan
verzoek ik den lezer hun voorbeeld
niet te volgen, zijn geest niet te laten
medesleepen door de eerste opwelling
van zijn hart, en zoo mogelijk te
zorgen dat de eigenliefde zich niet in
de beoordeeling zal mengen; want
indien hij haar raadpleegt moet hij
niet verwachten gunstig gezind te
kunnen zijn ten opzichte der Maximes;
daar zij de eigenliefde beschouwen
als het bederf der rede, zal zij
niet in gebreke blijven het verstand
tegen deze regels intenemen.

Men dient er dus tegen te waken
dat de vooringenomenheid ze niet
rechtvaardige en zich er van te doordringen,
dat niets meer geschikt is de
waarheid dezer overpeinzingen te
bewijzen dan de warmte en de spitsvondigheid,
die men zal doen blijken
bij de bestrijding: inderdaad zal het
moeilijk vallen elk verstandig mensch
te doen gelooven, dat men ze op een
anderen grond veroordeelt dan dien
van verborgen belang, hoogmoed en
eigenliefde. In één woord, de beste
partij, die de lezer kan kiezen is zich
inteprenten, dat niet één dezer spreuken
in het bijzonder op hem slaat, en
dat hij de eenige uitzondering is, ofschoon
zij een algemeene strekking
schijnen te bezitten; daarna, hiervoor
sta ik borg, zal hij de eerste zijn
ze te onderschrijven en zal hij vinden,
dat zij het menschelijk hart nog genadig
behandelen. Ziedaar wat ik in het
algemeen over dit geschrift wilde
zeggen; wat de methode aangaat, die
men er in zal waarnemen, geloof ik
dat het gewenscht geweest was aan
elke spreuk een opschrift te geven,
het behandelde onderwerp aanduidende,
en dat zij ordelijker gegroepeerd
hadden moeten zijn; maar ik
zou dit niet hebben kunnen doen zonder
de geheele kopy, die men mij gegeven
heeft, geheel het onderst-boven
te gooien; en daar er meerdere
spreuken met hetzelfde onderwerp
voorkomen, hebben zij, wier raad ik
heb ingewonnen, gemeend dat het
nuttiger was een Register samen te
stellen, met behulp waarvan men
kan vinden welke spreuken hetzelfde
onderwerp behandelen.






VOORREDE VAN DE VIJFDE
UITGAVE, 1678.



De Uitgever aan den Lezer.

Deze vijfde druk is vermeerderd
met meer dan honderd nieuwe spreuken
en nauwkeuriger dan de vier eerste.
De goedkeuring, aan de Maximes
door het publiek betuigd, gaat boven
alles wat ik ten haren gunste zou kunnen
zeggen, en indien zij zijn waarvoor
ik haar houd, en waarvan ik grond
heb overtuigd te zijn, zou men haar
geen grooter onrecht kunnen doen
dan te gelooven, dat zij een verdediging
noodig zouden hebben. Ik zal
volstaan met u op twee dingen te
wijzen: ten eerste, dat met het woord
„eigenbelang” niet altijd een materieel
belang bedoeld wordt, maar
meestal een belang van eer en roem;
ten tweede (hetgeen als het ware de
grondslag is van al deze spreuken),
dat hij, die ze gemaakt heeft, de
menschen slechts heeft beschouwd in
dien droevigen toestand van verdorvenheid
door de zonde, en dat dus de
wijze, waarop hij van dat oneindig
aantal gebreken spreekt, die zich als
schijnbare deugden voordoen, niet
hen betreft, die God er door een bijzondere
genade voor behoedt.

Wat de volgorde dezer spreuken
aangaat, zal men gemakkelijk inzien
dat, aangezien zij verschillende onderwerpen
behandelen, het bezwaarlijk
was een volgorde vast te stellen;
en ofschoon er meerdere met een
zelfde onderwerp zijn, heeft men niet
gemeend die altijd bijeen te moeten
plaatsen, uit vrees den lezer te vervelen;
men vindt ze echter in het
Register.






Onze deugden zijn meestal

niets dan verkapte ondeugden.



I.

Hetgeen wij voor deugd aanzien is
dikwijls niets dan een samenloop van
verschillende handelingen en van
verschillende belangen, die de fortuin
of onze ijver weten te regelen;
en het is niet altijd uit dapperheid en
uit kuischheid dat mannen dapper en
vrouwen kuisch zijn.

II.

De eigenliefde is de grootste van
alle vleiers.

III.

Welke ontdekkingen men in het
land der eigenliefde ook heeft gemaakt,
er blijven nog heel wat onbekende
landstreken over.

IV.

Eigenliefde is handiger dan de
handigste mensch ter wereld.

V.

De duur onzer hartstochten hangt
evenmin van ons af als de duur van
ons leven.

VI.

Hartstocht maakt dikwijls een zot
van den verstandigsten mensch en
de zotsten verstandig.

VII.

Groote en schitterende daden, die
het oog verblinden, worden door politici
voorgesteld als de uitkomsten
van groote plannen, terwijl zij gewoonlijk
de uitwerking zijn van humeur
en hartstochten. Zoo was de
oorlog tusschen Augustus en Antonius,
dien men toeschrijft aan de eerzucht
om zich meesters van de wereld
te maken, misschien louter een uitwerking
van jaloezie.

VIII.

Hartstochten zijn de eenige redenaars,
die altijd overtuigen. Zij zijn
als het ware een kracht der natuur,
waarvan de regels onfeilbaar zijn, en
de eenvoudigste man met hartstocht
overtuigt beter dan de welsprekendste,
die er van ontbloot is.

IX.

Hartstochten hebben een kant van
onrechtvaardigheid en eigenbelang,
die het gevaarlijk maakt ze te volgen
en waarvoor men zich moet hoeden,
zelfs wanneer zij zoo redelijk
mogelijk schijnen.

X.

Er is in het menschelijk hart een
voortdurende aanwas van hartstochten,
dusdanig dat de ondergang van
den eenen bijkans altijd de opkomst
van een anderen te weeg brengt.

XI.

Hartstochten brengen vaak andere
voort, die aan hen tegenovergesteld
zijn: gierigheid verwekt soms verkwisting
en verkwisting gierigheid;
dikwijls is men standvastig uit zwakte
en onverschrokken uit bedeesdheid.



XII.

Hoe veel moeite men zich ook geve
om zijn hartstochten met den schijn
van vroomheid en eer te bedekken,
zij blijven altijd achter die sluiers
zichtbaar.

XIII.

Onze eigenliefde duldt bezwaarlijker
de veroordeeling van onzen
smaak dan van onze meeningen.

XIV.

De menschen zijn niet alleen geneigd
de herinnering te verliezen aan
weldaden en onrecht: zij haten zelfs
degenen, die hen verplicht hebben en
houden op te haten wie hen beleedigd
hebben. De inspanning om het goede
te beloonen en zich te wreken wegens
het kwade schijnt hun een last, waaraan
zij moeite hebben zich te onderwerpen.

XV.

De genade van vorsten is vaak
niets dan politiek om de genegenheid
der volken te winnen.

XVI.

Die genadigheid, die men voor een
deugd laat gelden, bewijst men nu
eens uit ijdelheid, soms uit gemakzucht,
dikwijls uit vrees, en bijna
altijd uit alle drie te zamen.

XVII.

De gematigdheid der gelukkige
menschen komt voort uit de kalmte,
die de goede fortuin aan hun gemoedsstemming
geeft.

XVIII.

Gematigdheid is een vrees te worden
benijd en veracht, zoo als zij
verdienen, die verblind worden door
hun geluk; zij is een ijdele pronkerij
van onze geestkracht, en ten slotte
is gematigdheid der hoogstgeplaatste
menschen een verlangen grooter te
schijnen dan hun goed gesternte.

XIX.

Wij zijn allen sterk genoeg om andermans
rampen te dragen.

XX.

De onaandoenlijkheid der wijzen
is niet anders dan de kunst van de
stormen in hun hart op te sluiten.

XXI.

Ter dood veroordeelden vertoonen
somtijds een onaandoenlijkheid en
verachting van den dood, die slechts
vrees is om hem in het aangezicht te
zien; zoodat men kan zeggen dat die
onaandoenlijkheid en doodsverachting
voor hun geest zijn wat de
blinddoek voor hunne oogen is.

XXII.

De philosophie overwint gemakkelijk
verleden en toekomstige rampen,
maar de tegenwoordige blijven
haar de baas.

XXIII.

Weinigen kennen den dood: men
aanvaardt hem gewoonlijk niet uit
vastberadenheid maar uit domheid
en uit gewoonte, en de meeste menschen
sterven omdat er niets tegen
te doen is.

XXIV.

Wanneer groote mannen zich laten
nederdrukken door den langen duur
hunner tegenspoeden, toonen zij dat
zij die slechts droegen door de kracht
hunner eerzucht en niet door die hunner
ziel, en dat, op een groote ijdelheid
na, helden gelijk zijn aan andere
menschen.

XXV.

Men moet grooter deugden bezitten
om voorspoed dan om tegenspoed
te verdragen.

XXVI.

De zon en den dood kan men niet
strak aanzien.

XXVII.

Men pocht soms op hartstochten,
zelfs de misdadigste, maar de afgunst,
een bedeesde en schuwe
hartstocht, wil men nimmer toegeven
te bezitten.



XXVIII.

Jaloezie is in zeker opzicht rechtmatig
en verstandig, daar zij er
slechts naar streeft iets te bewaren,
dat ons werkelijk of naar onze meening
toebehoort; afgunst daarentegen
is een razernij, die het geluk van
anderen niet dulden kan.

XXIX.

Het kwade, dat wij doen, bezorgt
ons niet zoo veel vervolging en haat
als onze goede hoedanigheden.

XXX.

Wij hebben meer kracht dan goeden
wil; en het is vaak alleen om ons
tegenover ons zelf vrij te pleiten,
dat wij dingen onmogelijk achten.

XXXI.

Indien wij zelf geen gebreken hadden,
zouden wij er niet zooveel behagen
in scheppen die bij anderen op
te merken.

XXXII.

Jaloezie groeit door twijfel en
klimt tot razernij of eindigt zoodra
twijfel in zekerheid verandert.

XXXIII.

De hoogmoed weet altijd zijn schade
in te halen en verliest niets, zelfs
wanneer hij van de ijdelheid afstand
doet.

XXXIV.

Indien wij zelf geen trots bezaten
zouden wij ons over dien van anderen
niet beklagen.

XXXV.

De trots is bij alle menschen gelijk;
er is slechts verschil in de middelen
en manieren hem te uiten.

XXXVI.

Het schijnt dat de natuur, die zoo
kunstig de organen van ons lichaam
heeft samengesteld om ons gelukkig
te maken, ons ook den hoogmoed
heeft geschonken om ons de smart te
besparen onze onvolmaaktheden te
leeren kennen.

XXXVII.

Meer dan de goedheid heeft de
hoogmoed aandeel in de vermaningen,
die wij richten tot hen die fouten
maken, en wij berispen hen
niet zoo zeer om hen te verbeteren
als om hen te overtuigen, dat
wij er vrij van zijn.



XXXVIII.

Wij beloven naar mate van onze
hoop, en wij houden onze beloften
naar mate van onze vrees.

XXXIX.

Het eigenbelang spreekt alle soorten
van talen en speelt elke rol, zelfs
die van belangeloosheid.

XL.

Het eigenbelang, dat den een verblindt,
maakt den ander helderziend.

XLI.

Wie zich te veel met kleinigheden
inlaat wordt gewoonlijk ongeschikt
voor groote dingen.

XLII.

Wij hebben geen voldoende kracht
om ons verstand geheel te volgen.



XLIII.

De mensch gelooft dikwijls te leiden
terwijl hij zelf geleid wordt, en
terwijl hij met zijn verstand naar zeker
doel streeft, sleept zijn hart hem
ongemerkt naar een ander.

XLIV.

Men behoort niet te spreken van
kracht of zwakheid van den geest;
zij zijn in werkelijkheid goede of
slechte aanleg onzer lichamelijke organen.

XLV.

De grillen van ons humeur zijn nog
grilliger dan die van de fortuin.

XLVI.

De gehechtheid aan of de onverschilligheid
tegenover het leven, door
de philosophen betoond, was niets
dan eene neiging hunner eigenliefde,
waarover men evenmin kan twisten
als over den smaak der tong of de
keuze der kleuren.

XLVII.

Ons humeur bepaalt de waarde
van alles wat de fortuin ons schenkt.

XLVIII.

Het geluk hangt af van den smaak,
niet van de dingen; en gelukkig
maakt het bezit van wat men gaarne
heeft, niet van hetgeen anderen begeeren.

XLIX.

Men is nooit zoo gelukkig of zoo
ongelukkig als men zich inbeeldt.

L.

Zij, die zich verdienstelijk achten,
stellen er een eer in ongelukkig te
zijn, ten einde anderen en zich zelf te
overtuigen, dat zij met het noodlot
kampen.

LI.

Niets moet de ingenomenheid met
ons zelf zoo zeer verminderen als te
zien dat wij heden afkeuren wat wij
voorheen goedkeurden.

LII.

Hoe verschillend het lot der menschen
ook moge schijnen, er is niettemin
een zekere vereffening van goed
en kwaad, die het verschil wegvaagt.

LIII.

Hoe groote voordeelen de natuur
ook schenken moge, het is niet alleen
zij, die helden maakt; het geluk moet
medewerken.



LIV.

De verachting der rijkdommen
was bij de philosophen een verborgen
verlangen om hun verdienste te wreken
op de onrechtvaardigheid van het
lot, door datgene te verachten wat
het hun onthield; het was een geheim
om zich te beschermen tegen
de vernedering van de armoede. Het
was een omweg om tot het aanzien te
geraken, dat zij door rijkdommen
niet konden bereiken.

LV.

De haat tegen gunstelingen is niets
anders dan verzotheid op gunst. De
ontstemming deze niet te bezitten
wordt vertroost en verzacht door de
minachting, die men betoont voor
hen die haar bezitten en wij weigeren
hun onzen eerbied, niet bij machte
zijnde hun datgene te ontnemen, wat
hun dien van iedereen verschaft.

LVI.

Ten einde in de hooge wereld te
komen, geeft men zich alle mogelijke
moeite het te doen voorkomen alsof
men er reeds thuis behoort.

LVII.

Ofschoon de menschen zich laten
voorstaan op hun groote daden zijn
deze dikwijls niet de uitwerking van
groote plannen, maar van het toeval.

LVIII.

Het schijnt dat onze daden gelukkige
of ongelukkige gesternten hebben,
waaraan zij een groot deel van
den lof en de blaam, die men haar
geeft, te danken hebben.



LIX.

Geen gebeurtenis zoo ongelukkig
of verstandige menschen trekken er
eenig voordeel uit. Geen is er zoo gelukkig
of onverstandigen weten haar
nog op hun eigen nadeel te laten
uitloopen.

LX.

De fortuin stiert alles ten voordeele
van hen, die zij begunstigt.

LXI.

Het geluk en het ongeluk der menschen
hangt niet minder van hun
humeur dan van de fortuin af.

LXII.

Oprechtheid is openhartigheid.
Men vindt haar bij zeer enkelen, en
die, welke men gewoonlijk ziet, is
slechts een verfijnde geveinsdheid,
om het vertrouwen van anderen te
winnen.

LXIII.

De afkeer van liegen is dikwijls
slechts een onmerkbare eerzucht, om
aan onze beweringen gewicht bij te
zetten en aan onze woorden een heiligen
eerbied te verschaffen.

LXIV.

De waarheid doet in de wereld niet
zoo veel goed, als haar schijn kwaad
sticht.

LXV.

De voorzichtigheid overstelpt men
met lof; toch vrijwaart zij ons niet
voor het geringste nadeel.



LXVI.

Een verstandig man moet zijne
belangen regelen en hen leiden, elk in
de juiste volgorde; deze wordt dikwijls
door onze begeerlijkheid verstoord,
omdat zij ons zoo veel tegelijker
tijd doet naloopen, dat wij, de
minst belangrijke te zeer begeerende,
de belangrijkere misloopen.

LXVII.

Bevalligheid is voor het lichaam
wat gezond verstand voor den geest
is.

LXVIII.

Het is moeilijk de liefde te omschrijven:
wat men er van kan zeggen
is, dat zij zich, in de ziel, openbaart
als een hartstocht tot heerschen;
in den geest als sympathie;
en in het lichaam als een verholen,
teedere begeerte na vele heimelijkheden
te bezitten wat men bemint.

LXIX.

Indien er eene liefde bestaat, rein
en vrij van inmenging onzer andere
hartstochten, dan is het die, welke
binnen ons hart verborgen is en die
wij zelf niet kennen.

LXX.

Er bestaat geen vermomming, die
langen tijd de liefde kan verbergen
die er is, of haar kan voorwenden,
waar zij niet is.

LXXI.

Er zijn bijna geen menschen, die
zich niet schamen elkander bemind
te hebben, wanneer zij elkander niet
meer beminnen.



LXXII.

Indien men de liefde beoordeelt
naar het meerendeel harer uitwerkingen,
vindt men meer gelijkenis op
haat dan op vriendschap.

LXXIII.

Men kan vrouwen vinden, die
nimmer een liefdes-avontuur hadden,
maar het is moeilijk er een aantetreffen,
die er slechts één heeft
doorleefd.

LXXIV.

Er is slechts één soort liefde, maar
er bestaan duizend verschillende
namaaksels.

LXXV.

De liefde kan, evenmin als het
vuur, voortbestaan zonder onafgebroken
aangewakkerd te worden en
zij houdt op zoodra er niets meer te
hopen of te vreezen overblijft.

LXXVI.

Met de ware liefde is het gesteld
als met de geestverschijningen: een
ieder spreekt er van, maar weinigen
hebben haar gezien.

LXXVII.

De liefde leent haar naam aan een
onmetelijk aantal verhoudingen, die
men haar toeschrijft en waaraan zij
even min deel heeft als de Doge aan
hetgeen te Venetië gebeurt.

LXXVIII.

De liefde tot de gerechtigheid is bij
de meeste menschen niets dan vrees
om onrechtvaardigheden te ondergaan.



LXXIX.

Zwijgen is de beste partij voor hem,
die niet zeker van zich zelf is.

LXXX.

Wat ons in onze vriendschappen
zoo veranderlijk maakt is de omstandigheid,
dat het moeilijk valt de hoedanigheden
der ziel, en gemakkelijk
die van het verstand te leeren kennen.

LXXXI.

Wij kunnen niets beminnen dan
met betrekking tot ons zelf en wij
doen niets dan onzen zin en onzen
smaak volgen, wanneer wij onze
vrienden boven ons zelf verkiezen.
Niettemin is het alleen door die voorkeur
dat vriendschap waar en volkomen
kan zijn.



LXXXII.

De verzoening met onze vijanden
is niets dan een verlangen onzen toestand
te verbeteren, een oorlogsmoeheid,
en een vrees voor tegenslag.

LXXXIII.

Wat de menschen vriendschap
hebben genoemd is niets dan een
overeenkomst, een wederkeerig ontzien
van belangen, en een uitwisseling
van goede diensten; het is ten
slotte niets dan een handel, waarbij
het eigenbelang altijd iets denkt te
winnen.

LXXXIV.

Het is smadelijker zijn vrienden te
wantrouwen dan door hen te worden
bedrogen.



LXXXV.

Wij maken ons vaak wijs lieden te
beminnen, machtiger dan wij, en
toch is het bloot eigenbelang, dat
onze vriendschap doet ontstaan.
Wij geven ons niet aan hen om het
goede, dat wij hun willen bewijzen,
maar om hetgeen wij verwachten te
ontvangen.

LXXXVI.

Ons wantrouwen rechtvaardigt
het bedrog van anderen.

LXXXVII.

De menschen zouden niet lang in
gemeenschap blijven leven, wanneer
zij niet elkanders slachtoffers waren.

LXXXVIII.

De eigenliefde verkleint of vergroot
in ons oog de goede hoedanigheden
onzer vrienden naar mate van
de voldoening, die wij van hen smaken;
en wij beoordeelen hun verdienste
naar de wijze, waarop zij
zich tegenover ons gedragen.

LXXXIX.

Ieder klaagt over zijn geheugen,
niemand over zijn verstand.

XC.

In het maatschappelijk verkeer
behagen wij vaker door onze gebreken,
dan door onze goede eigenschappen.

XCI.

De grootste eerzucht vermijdt
zorgvuldig zich als zoodanig kenbaar
te maken, wanneer zij op de
volstrekte onmogelijkheid stuit om
tot haar doel te geraken.



XCII.

Door iemand, vervuld van zijn
eigen verdienste, de oogen te openen
bewijst men hem een even slechten
dienst als men aan dien gek te Athene
bewees, die geloofde, dat alle binnenkomende
schepen hem toebehoorden.

XCIII.

Grijsaards geven gaarne wijze lessen
als troost dat zij niet meer in
staat zijn slechte voorbeelden te
geven.

XCIV.

Een groote naam, in stede van te
verheffen, drukt hem ter neder, die
niet sterk genoeg is hem hoog te
houden.

XCV.

Het bewijs van buitengewone
verdienste is te zien, dat de hevigste
benijders haar moeten prijzen.

XCVI.

Een ondankbare is soms minder
schuld aan die ondankbaarheid, dan
hij, die de weldaad bewees.

XCVII.

Men vergist zich door te meenen
dat verstand en oordeel twee verschillende
zaken zijn: het oordeel
is niets dan de grootheid van het
licht in het verstand; dat licht dringt
tot op den bodem der dingen door,
merkt op al wat het moet opmerken
en neemt ook waar wat schijnbaar
niet zichtbaar is. Dus moet men toegeven
dat het de sterkte van het
licht in het verstand is, die alle aan
het oordeel toegeschreven werkingen
te weeg brengt.



XCVIII.

Ieder spreekt in goeden zin van
zijn hart, en niemand durft dit van
zijn verstand te doen.

XCIX.

De fijnheid van den geest bestaat
in het denken aan smaakvolle en
kiesche dingen.

C.

De hoffelijkheid van den geest bestaat
in het op aangename wijze zeggen
van vriendelijke dingen.

CI.

Het gebeurt dikwijls dat dingen
zich volkomener voor onzen geest
opdoen, dan deze met veel kunst zou
kunnen tot stand brengen.



CII.

Het verstand is altijd het slachtoffer
van het hart.

CIII.

Allen, die hun verstand kennen,
kennen niet hun hart.

CIV.

Menschen en zaken hebben hun
gezichtspunt: er zijn er, die men van
nabij moet bezien, om er goed over
te kunnen oordeelen, en anderen,
die men nooit beter beoordeelt dan
op een afstand.

CV.

Niet hij is verstandig, die het verstandige
toevallig vindt, maar hij,
die het kent, onderscheidt en er
smaak in vindt.



CVI.

Om iets goed te kennen moet men
er de kleinste onderdeelen van kennen
en, daar deze bijna oneindig
zijn, blijft onze kennis altijd oppervlakkig
en onvolkomen.

CVII.

Het is een soort coquetterie te laten
merken, dat men er vrij van is.

CVIII.

Het verstand vermag niet lang de
rol van het hart te spelen.

CIX.

De jeugd verandert van smaak
door de vurigheid van het bloed, en
de ouderdom behoudt den zijnen
door de macht der gewoonte.



CX.

Men is met niets zoo vrijgevig als
met raad.

CXI.

Hoe vuriger men bemint, hoe lichter
de liefde in haat omslaat.

CXII.

De gebreken van het verstand vermeerderen
bij het ouder worden even
als die van het gelaat.

CXIII.

Er zijn goede huwelijken maar
geen kostelijke.

CXIV.

Men is ontroostbaar over het bedrog
van vijanden en het verraad
van vrienden en is vaak voldaan door
zich zelf bedrogen te hebben.



CXV.

Het is even gemakkelijk zich zelf
te bedriegen zonder het te bemerken,
als moeilijk anderen te bedriegen,
zonder dat zij het gewaar worden.

CXVI.

Niets is minder oprecht dan de
wijze, waarop men raad vraagt en
geeft: wie er om vraagt schijnt een
eerbiedige vereering te hebben voor
de gevoelens van zijn vriend, ofschoon
hij er slechts aan denkt de
zijne door hem te laten goedkeuren
en hem aansprakelijk te maken voor
zijn gedrag; en wie den raad geeft,
beloont het in hem gestelde vertrouwen
door vurigen en belangeloozen
ijver, ofschoon hij meestal in den
door hem gegeven raad slechts zijn
eigen belang of roem zoekt.



CXVII.

De meest verfijnde slimheid is
goed te kunnen voorwenden in den
val te zijn geloopen, die voor ons
was opgesteld; en men wordt nimmer
gemakkelijker bedrogen, dan
wanneer men meent anderen te bedriegen.

CXVIII.

Het voornemen nimmer te bedriegen
stelt er ons aan bloot dikwijls
bedrogen te worden.

CXIX.

Wij zijn zoo zeer gewend ons tegenover
anderen te vermommen dat
wij ons ten slotte tegenover ons zelf
vermommen.

CXX.

Men komt vaker tot verraad uit
zwakheid dan door een vooropgezet
plan om te verraden.

CXXI.

Men doet dikwijls goed om ongestraft
kwaad te kunnen doen.

CXXII.

Indien wij aan onze hartstochten
weerstand bieden is dit meer door
hun zwakte dan door onze kracht.

CXXIII.

Men zou weinig vreugde smaken
indien men zich nimmer vleide.

CXXIV.

De handigsten geven zich gedurende
hun geheele leven den schijn
slimmigheden aftekeuren, ten einde
er zich zelf van te bedienen bij gewichtige
gelegenheden of gevallen
van groot belang.



CXXV.

Het geregeld gebruik van slimmigheden
is een kenteeken van een kleinen
geest, en het gebeurt bijna altijd
dat hij, die er zich van bedient, om
zich aan ééne zijde te dekken, zich
aan een andere bloot geeft.

CXXVI.

List en verraad zijn alleen het gevolg
van gebrek aan bekwaamheid.

CXXVII.

Het ware middel om bedrogen te
worden is zich slimmer te achten dan
anderen.

CXXVIII.

Overdreven gevoeligheid is een
valsche kieschheid en de ware kieschheid
is een gezonde gevoeligheid.



CXXIX.

Soms is een grofheid voldoende om
zich door een slim mensch niet te
laten beetnemen.

CXXX.

Zwakheid is het eenige gebrek, dat
men niet kan verbeteren.

CXXXI.

Het geringste kwaad van vrouwen,
die zich aan de galanterie hebben
overgegeven, is de galanterie.

CXXXII.

Het is gemakkelijker wijs voor anderen
te zijn, dan voor zich zelf.

CXXXIII.

De eenige goede copieën zijn die,
welke het belachelijke van de slechte
origineelen toonen.



CXXXIV.

Men is nooit zoo belachelijk door
de eigenaardigheden, die men bezit,
als door die, welke men zich den
schijn geeft te bezitten.

CXXXV.

Men is soms even zeer in tegenspraak
met zich zelf als met anderen.

CXXXVI.

Er zijn lieden, die nooit verliefd
zouden zijn geweest als zij nooit van
liefde hadden hooren spreken.

CXXXVII.

Men spreekt weinig indien de ijdelheid
er niet toe aanzet.

CXXXVIII.

Liever spreekt men kwaad dan
in het geheel niet van zich zelf.



CXXXIX.

Een der redenen, waarom men zoo
weinig menschen vindt, die verstandig
en aangenaam zijn in hunne gesprekken,
is dat er bijna niemand is,
die niet meer denkt aan hetgeen hij
wil zeggen, dan aan het geven van
een juist antwoord op hetgeen men
hem zegt. De knapsten en beleefdsten
vergenoegen zich met het opzetten
van een aandachtig gelaat, terwijl
men op hetzelfde oogenblik in
hun oogen en in hun geest ziet, dat
zij niet zijn bij hetgeen men hun zegt
en haast hebben terugtekeeren tot
wat zij willen zeggen, in stede van te
overwegen, dat het een slecht middel
is zich anderen aangenaam te
maken of hen te overtuigen, wanneer
men zich zóó zeer inspant zich
zelf te behagen, en dat de kunst goed
te luisteren en goed te antwoorden
een der grootste volmaaktheden is,
die men in een gesprek kan tentoonspreiden.

CXL.

Een man van verstand zou dikwijls
verlegen zitten zonder het gezelschap
van dwazen.

CXLI.

Wij roemen er dikwijls op ons niet
te vervelen en wij zijn zóó trotsch,
dat wij ons niet in een vervelend gezelschap
willen bevinden.

CXLII.

Terwijl het in den aard ligt van
groote geesten met weinig woorden
veel te zeggen, hebben daarentegen
de kleine geesten de gave van
veel te spreken en niets te zeggen.



CXLIII.

Het is veeleer de waardeering onzer
eigen gevoelens, die ons de goede
hoedanigheden van anderen doet
overdrijven, dan de waardeering
hunner verdienste; en wij willen lof
oogsten, terwijl het den schijn heeft
dat wij dien toezwaaien.

CXLIV.

Men prijst ongaarne en men prijst
niemand zonder eigenbelang. Lof is
een behendige vleierij, heimelijk en
fijn, die op verschillende wijze bevredigt
wie hem toekent en wie hem ontvangt:
de een aanvaart hem als een
belooning voor verdienste, de ander
geeft hem om zijn rechtvaardigheid
en doorzicht te toonen.

CXLV.

Wij kiezen dikwijls vergiftigde loftuitingen,
die, als terugslag, in hen,
die wij prijzen, gebreken naar voren
brengen, welke wij op andere wijze
niet zouden durven onthullen.

CXLVI.

In den regel prijst men alleen om
geprezen te worden.

CXLVII.

Weinig menschen zijn wijs genoeg
om een hun nuttige afkeuring te
verkiezen boven lof, die hen schaadt.

CXLVIII.

Er zijn verwijten, die lof, en loftuitingen,
die kwaadsprekerij bevatten.

CXLIX.

Het afwijzen van lof is een verlangen
om twee maal geprezen te worden.

CL.

Het verlangen den lof te verdienen,
dien men ons toezwaait, versterkt
onze deugd; de lof, dien men
het verstand, den moed en de
schoonheid toekent, draagt er toe
bij die te verhoogen.

CLI.

Het is moeilijker zich door anderen
niet te laten beheerschen, dan anderen
te beheerschen.

CLII.

Indien wij ons zelf niet vleiden zou
de vleierij van anderen ons niet kunnen
schaden.

CLIII.

De natuur schept de verdienste;
de fortuin brengt haar in werking.



CLIV.

De fortuin verbetert in ons verschillende
gebreken, die het verstand
niet zou kunnen verbeteren.

CLV.

Er zijn menschen van verdienste,
die afstootend werken, en andere,
die, ondanks hunne gebreken, aantrekken.

CLVI.

Er zijn menschen, wier eenige verdienste
daarin bestaat met voordeel
dwaasheden te zeggen en te doen, en
die alles zouden bederven indien zij
hun gedragslijn veranderden.

CLVII.

De roem van groote mannen moet
altijd worden afgemeten naar de middelen,
waarvan zij zich hebben bediend
om hem te verwerven.

CLVIII.

Vleierij is valsch geld, dat alleen
koers heeft door onze ijdelheid.

CLIX.

Het is niet voldoende groote hoedanigheden
te bezitten; men moet er
een richtig gebruik van weten te
maken.

CLX.

Hoe verblindend een daad moge zijn,
zij mag niet voor groot doorgaan indien
zij niet het gevolg is van een
groot opgezet plan.

CLXI.

Er moet een zekere verhouding
zijn tusschen daden en plannen, indien
men er alle gevolgen uit wil halen,
die er uit te halen zijn.

CLXII.

De kunst, middelmatige hoedanigheden
goed naar voren te brengen,
brengt de achting op een dwaalspoor
en geeft dikwijls meer naam
dan de werkelijke verdienste.

CLXIII.

Er zijn tallooze handelingen, die
belachelijk schijnen en waarvan de
verborgen redenen zeer wijs en deugdelijk
zijn.

CLXIV.

Het is gemakkelijker de ambten,
die men niet heeft, waardig te schijnen,
dan die, welke men bekleedt.

CLXV.

Onze verdienste bezorgt ons de
achting der eerlijke lieden en onze
geluksster die van het publiek.

CLXVI.

De wereld beloont vaker den schijn
van verdienste dan de verdienste
zelf.

CLXVII.

Gierigheid is eerder het tegenovergestelde
van zuinigheid dan vrijgevigheid.

CLXVIII.

De hoop, hoe bedriegelijk zij ook
is, leidt ons ten minste langs een
aangenamen weg tot het levenseinde.

CLXIX.

Terwijl luiheid en bedeesdheid ons
aan onzen plicht houden, krijgt onze
deugd er dikwijls al de eer van.



CLXX.

Het is moeilijk te beoordeelen of
een rein, oprecht en eerlijk gedrag
een uitwerking van rechtschapenheid
of van handigheid is.

CLXXI.

Deugden verliezen zich in eigenbelang
als rivieren in de zee.

CLXXII.

Wanneer men de verschillende gevolgen
van verveling goed beziet,
dan vindt men, dat zij nog meer
plichten doet verzuimen dan eigenbelang.

CLXXIII.

Er zijn verschillende soorten van
nieuwsgierigheid: de eene uit eigenbelang,
die er ons toe brengt te willen
vernemen wat ons van nut zou
kunnen zijn; de andere uit hoogmoed,
die ontstaat uit het verlangen
te weten wat anderen onbekend is.

CLXXIV.

Het is beter ons verstand te gebruiken
om de ongelukken te dragen,
die ons overkomen, dan om het
bezig te houden met die, welke in
aantocht zijn.

CLXXV.

De standvastigheid in de liefde is
eene doorloopende onstandvastigheid,
waardoor ons hart zich achtereenvolgens
hecht aan alle de eigenschappen
van den persoon, dien wij
liefhebben, gevende dan eens den
voorkeur aan deze, dan weer aan
gene: zoodat deze standvastigheid
slechts een onstandvastigheid is, beperkt
tot en opgesloten in het zelfde
voorwerp.

CLXXVI.

Er zijn twee soorten standvastigheid
in de liefde: de eene ontstaat
doordat men in den beminden persoon
steeds nieuwe eigenschappen
tot beminnen vindt, en de andere
omdat men er eer in stelt standvastig
te zijn.

CLXXVII.

Bestendigheid verdient noch lof,
noch blaam, want zij is slechts het
voortduren van neigingen en gevoelens,
die men zich zelf ontnemen,
noch geven kan.

CLXXVIII.

Wat ons nieuwe kennissen doet
liefhebben is niet zoo zeer de moeheid,
die wij ten opzichte der oude
gevoelen, of het genoegen van verandering,
als wel de ontstemming
niet voldoende bewonderd te worden
door hen, die ons te goed kennen, en
de hoop dit meer te zullen worden
gedaan door hen, die ons niet zoo
goed kennen.

CLXXIX.

Wij beklagen ons soms lichtvaardig
over onze vrienden, om bij voorbaat
onze lichtvaardigheid te rechtvaardigen.

CLXXX.

Ons berouw is niet zoo zeer het betreuren
van het kwaad, dat wij deden,
dan wel vrees voor de gevolgen,
die er voor ons uit kunnen ontstaan.



CLXXXI.

Er is een onbestendigheid, die ontstaat
door lichtvaardigheid van het
verstand of door zijn zwakte, die
het toegankelijk maakt voor alle
meeningen van anderen, en er is er
een andere, die eerder te verontschuldigen
is, die het gevolg is van
oververzadiging.

CLXXXII.

De ondeugden behooren tot de samenstelling
der deugden, zooals de
vergiften tot de samenstelling der
geneesmiddelen: de voorzichtigheid
brengt ze bijeen en matigt ze, en bedient
er zich met goed gevolg van
tegen de kwalen van het menschelijk
leven.

CLXXXIII.

Men moet ter eere van de deugd
erkennen dat de grootste rampen der
menschen die zijn, waarin zij vervallen
door misdaden.

CLXXXIV.

Wij bekennen onze fouten om door
onze openhartigheid het nadeel te
herstellen, dat zij ons bij anderen
doen.

CLXXXV.

Er zijn helden zoowel in het goede
als in het kwade.

CLXXXVI.

Men veracht niet allen, die ondeugden
bezitten, maar hen, aan wie
elke deugd ontbreekt.

CLXXXVII.

De naam van de deugd dient het
eigenbelang even goed als de ondeugden.



CLXXXVIII.

De gezondheid der ziel is niet zekerder
dan die van het lichaam; en
hoe ver verwijderd men moge schijnen
van hartstochten, men loopt
niet minder gevaar er door te worden
medegesleept, dan ziek te worden,
wanneer men gezond is.

CLXXXIX.

Het lijkt er naar alsof de natuur
bij elken mensch bij zijn geboorte
grenzen aan zijn deugden en ondeugden
heeft afgebakend.

CXC.

Slechts groote menschen mogen
groote gebreken hebben.

CXCI.

Men kan zeggen dat de ondeugden
ons op onzen levensweg opwachten
als gastheeren bij wie men achtereenvolgens
moet inwonen; en ik
twijfel of de ervaring ons ze zou
doen ontloopen als het ons vergund
werd den zelfden weg twee
maal te bewandelen.

CXCII.

Wanneer de ondeugden ons verlaten
vleien wij ons met den waan,
dat wij haar hadden verlaten.

CXCIII.

Er zijn instortingen bij de ziekten
der ziel zooals bij die van het lichaam;
hetgeen wij voor genezing aanzien is
meestal slechts een opschorting of
een verandering van kwaal.

CXCIV.

De gebreken der ziel zijn als de
verwondingen van het lichaam; met
hoeveel zorg men tracht ze te genezen,
er blijven altijd litteekens en
elk oogenblik loopen zij gevaar weder
open te breken.

CXCV.

Wat ons dikwijls belet ons aan één
enkele ondeugd overtegeven, is het
feit dat wij er meerdere hebben.

CXCVI.

Wij vergeten spoedig onze fouten
indien niemand dan wij die kent.

CXCVII.

Er zijn menschen van wie men
nooit iets kwaads zou gelooven zonder
het te hebben gezien; maar er
zijn er geen van wie het ons bevreemden
zou, indien wij het zien.

CXCVIII.

Wij verheffen den roem van sommigen
om dien van anderen omlaag
te halen en soms zou men Condé en
Turenne minder prijzen indien men
niet op hen beiden wilde afgeven.

CXCIX.

Het verlangen bekwaam te schijnen
verhindert dikwijls het te worden.

CC.

De deugd zou niet ver komen indien
de ijdelheid haar geen gezelschap
hield.

CCI.

Wie gelooft in zich zelf zoo veel te
kunnen vinden dat hij buiten iedereen
kan, vergist zich schromelijk;
maar wie gelooft, dat men niet buiten
hem kan, vergist zich noch erger.



CCII.

Schijnbaar eerlijke heden zijn zij,
die hun gebreken voor anderen en
zich zelf verbergen; echt eerlijke zijn
zij, die ze zeer goed kennen en er
voor uitkomen.

CCIII.

De waarlijk welopgevoede man
laat zich op niets voorstaan.

CCIV.

De terughoudendheid der vrouwen
is een opschik en een blanketsel,
die zij aan haar schoonheid toevoegen.

CCV.

De deugdzaamheid der vrouwen is
dikwijls haar gehecht zijn aan haar
naam en haar rust.



CCVI.

Hij is de werkelijk rechtschapen
mensch, die wenscht altijd blootgesteld
te zijn aan de blikken der
rechtschapen menschen.

CCVII.

De dwaasheid volgt ons in alle tijdperken
des levens. Wanneer iemand
wijs schijnt, dan is dit alleen omdat
zijn dwaasheden evenredig zijn aan
zijn leeftijd en zijn vermogen.

CCVIII.

Er zijn onnoozele lieden, die zich
kennen en handig hun onnoozelheid
gebruiken.

CCIX.

Wie zonder dwaasheid leeft is niet
zoo wijs, als hij wel denkt.



CCX.

Met den leeftijd wordt men dwazer
en wijzer.

CCXI.

Er zijn menschen, die op volksdeuntjes
gelijken, die men slechts
gedurende eenigen tijd zingt.

CCXII.

De meeste menschen beoordeelen
hunne medemenschen slechts naar
den opgang, dien zij maken, of naar
hun fortuin.

CCXIII.

Zucht naar roem, vrees voor schande,
het plan fortuin te maken, verlangen
naar een gemakkelijker en
aangenamer leven en lust anderen
omlaag te drukken, zijn dikwijls de
oorzaken van den bij de menschheid
zoo hoog aangeschreven moed.

CCXIV.

Dapperheid is bij gewone soldaten
een gevaarlijk handwerk, dat zij gekozen
hebben om hun brood te verdienen.

CCCXV.

Volmaakte dapperheid en volslagen
lafheid, zijn twee uitersten, waartoe
men zelden geraakt. De afstand
tusschen haar is groot en omvat alle
soorten moed: tusschen haar is niet
minder verschil dan tusschen aangezichten
en humeuren. Er zijn lieden,
die in het begin van den slag gevaar
trotseeren en die in het verder verloop
door den duur gemakkelijk verflauwen
en ontmoedigd worden; er
zijn er die tevreden zijn indien zij aan
de gebruikelijke eer hebben voldaan,
en die niet verder gaan. Men ziet er,
die niet altijd even goed hun vrees
meester zijn; anderen laten zich
soms medeslepen door algemeenen
schrik, weer anderen vallen aan omdat
zij niet durven achterblijven. Er
zijn er wier moed, aan kleine gevaren
gewoon, hen voorbereidt zich
aan grootere bloot te stellen. Er zijn
er, die niet opzien tegen degenstooten,
en die bang zijn voor musketschoten;
weer anderen zijn rustig
tegenover musketschoten en zijn bevreesd
voor degenstooten. Al die
soorten moed hebben dit gemeen
dat de nacht, die vreesachtigheid
vergroot, en goede en slechte daden
verhult, vrijheid geeft zich te ontzien.
Er is een nog algemeenere soort
zich te sparen: niemand doet in zekere
omstandigheid, wat hij zou doen,
wist hij vooruit er van terug te zullen
komen. Zoo is het duidelijk dat
vrees voor den dood iets van de dapperheid
afdoet.

CCXVI.

Ware dapperheid bestaat daarin
zonder getuigen iets te doen, dat men
in staat zou zijn ten aanschouwe van
een ieder te verrichten.

CCXVII.

Onversaagdheid is een buitengewone
kracht, die de ziel verheft boven
beroeringen, verwarringen en
aandoeningen, welke het aanschouwen
van groote gevaren in haar zouden
kunnen verwekken, en het is
door deze kracht, dat helden een
rustig evenwicht bewaren en het
vrije gebruik van hun verstand in de
meest ontstellende en verschrikkelijke
omstandigheden doet behouden.

CCXVIII.

Huichelarij is een eerbewijs van de
ondeugd aan de deugd.

CCXIX.

De meeste menschen stellen zich
in den oorlog voldoende bloot om
hun eer te redden, maar weinigen
willen zich altijd zóó ver bloot stellen
als noodig is om het doel te bereiken,
waarvoor zij zich blootstellen.

CCXX.

IJdelheid, schaamte en vooral
temperament zijn dikwijls de dapperheid
der mannen en de deugd der
vrouwen.



CCXXI.

Men wil zijn leven niet verliezen
en men wil roem oogsten: vandaar
dat de dapperen meer vaardigheid
en handigheid bezitten om den dood
te ontgaan dan slimmerds om hun
bezit te bewaren.

CCXXII.

Er zijn weinig menschen, die bij
de eerste nadering van den ouderdom
niet deden blijken op welke
wijze hun lichaam en geest zullen
verzwakken.

CCXXIII.

Het gaat met de dankbaarheid als
met de goede trouw der kooplieden:
zij onderhoudt het maatschappelijk
verkeer en wij betalen niet omdat
het rechtvaardig is ons van dien
plicht te kwijten, maar om des te
gemakkelijker lieden te vinden, die
ons borgen.

CCXXIV.

Al degenen, die de plichten der
dankbaarheid vervullen, kunnen zich
daarom nog niet vleien dankbaar te
zijn.

CCXXV.

Dat men zich verrekent ten opzichte
der dankbaarheid, die men
van verleende gunsten verwacht,
komt daar van daan dat de hoogmoed
van den schenker en die van
den ontvanger het niet eens kunnen
worden over den prijs der weldaad.

CCXXVI.

Overdreven haast bij het afdoen
van zijn schuld wegens een verplichting
is een soort ondankbaarheid.

CCXXVII.

Gelukkige menschen beteren zich
zelden; zij meenen altijd gelijk te
hebben als de fortuin hun slecht gedrag
steunt.

CCXXVIII.

Hoogmoed wil niet schuldig zijn
en eigenliefde wil niet betalen.

CCXXIX.

Het goede, dat wij van iemand ondervonden
hebben, eischt dat wij dit
bij het kwaad, dat hij ons doet, in
aanmerking nemen.

CCXXX.

Niets zoo aanstekelijk als het voorbeeld,
en wij verrichten nimmer aanmerkelijk
goeds of kwaads, dat geen
navolging vindt. Wij doen de goede
daden na uit wedijver en de slechte
uit de boosaardigheid onzer natuur,
die de schaamte gevangen hield en
het voorbeeld in vrijheid stelt.

CCXXXI.

Het is een groote dwaasheid alleen
de wijsheid in pacht te willen
hebben.

CCXXXII.

Welke voorwendsels wij ook aan
onze droefheid geven, dikwijls zijn
slechts eigenbelang en ijdelheid er de
oorzaak van.

CCXXXIII.

In droefheid zijn verschillende
soorten huichelarij verborgen; nu
eens, onder voorwendsel van het verlies
van een dierbare persoon te betreuren,
beweenen wij ons zelf; wij
betreuren de goede meening, die de
overledene van ons had; wij betreuren
de vermindering van ons vermogen,
van ons genoegen, van ons aanzien.
Zoodoende hebben de dooden
de eer der tranen, die slechts voor de
levenden vloeien. Ik zeg dat het een
soort huichelarij is, omdat men met
dat soort droefheid zich zelf bedriegt.
Er is een ander soort huichelarij, dat
niet zoo onschuldig is, omdat zij zich
aan de geheele wereld opdringt: namelijk
de droefheid van zekere personen,
die naar den roem verlangen
van een schoone en onsterfelijke
droefheid. Nadat de tijd, die alles
overwint, die smart, welke zij inderdaad
leden, heeft doen ophouden,
gaan zij voort met hun geween, hun
klagen en hun zuchten; zij geven
zich het voorkomen van rouwdragenden,
en trachten door al hun daden
de overtuiging te vestigen, dat hun
smart slechts met hun leven zal eindigen.
Deze treurige en vermoeiende
ijdelheid vindt men gewoonlijk bij
eerzuchtige vrouwen: daar haar geslacht
haar alle wegen, die tot roem
leiden afsluit, pogen zij zich beroemd
te maken door een ontroostbare
droefheid. Er is nog een ander soort
tranen, die uit kleine bronnen voortkomen
en gemakkelijk opdrogen:
men huilt om den naam te hebben
teergevoelig te zijn; men huilt om
beklaagd te worden; men huilt om
beweend te worden; eindelijk huilt
men om de schande te voorkomen
van niet te huilen.



CCXXXIV.

Het is vaker door hoogmoed dan
door gebrek aan inzicht dat men
zich met zooveel hardnekkigheid verzet
tegen de meest gangbare meeningen:
men vindt de eerste plaatsen
in de goede partij bezet en men wil
niet de laatste.

CCXXXV.

Wij troosten ons gemakkelijk over
de tegenspoeden onzer vrienden, indien
die helpen om onze genegenheid
jegens hen te toonen.

CCXXXVI.

Het schijnt dat de eigenliefde zich
door de goedhartigheid laat misleiden,
en dat zij zich vergeet wanneer
wij ten dienste van anderen werken.
Intusschen is dit de zekerste weg om
tot zijn doel te geraken; het is leenen
met woeker, onder voorwendsel van
te geven; ten slotte is het elkeen op
een slimme wijze onbemerkt voor
zich te winnen.

CCXXXVII.

Niemand verdient den lof van een
goed hart te bezitten, indien hij niet
de kracht bezit kwaad te kunnen
zijn: elke andere goedheid is meestal
niets dan luiheid of gebrek aan wilskracht.

CCXXXVIII.

Het is niet zoo bedenkelijk den
meesten menschen kwaad te doen,
als hun te veel goedheid te bewijzen.

CCXXXIX.

Niets vleit onzen hoogmoed zoo
zeer als het vertrouwen der grooten,
omdat wij het aanzien als het gevolg
van onze verdienste, zonder te bedenken
dat het meestal het gevolg is
van ijdelheid of van onmacht om het
geheim te bewaren.

CCXL.

Men kan zeggen; dat de bekoorlijkheid,
los van de schoonheid, een
symetrie is, waarvan men de regels
niet kent, en een geheim verband
tusschen de trekken onderling, en
van de trekken met de kleuren, en
met het geheele voorkomen.

CCXLI.

Behaagzucht is de grondslag van
het gemoed der vrouwen, maar allen
brengen haar niet in praktijk,
omdat de coquetterie van sommigen
in bedwang wordt gehouden door
vrees of door het verstand.



CCXLII.

Men valt anderen dikwijls lastig,
wanneer men denkt hen nooit lastig
te kunnen zijn.

CCXLIII.

Er zijn weinig dingen uit zich zelf
onmogelijk, en de doorzettingskracht
ontbreekt ons eerder dan de middelen.

CCXLIV.

Het toppunt van schranderheid
is de waarde der dingen goed te
kennen.

CCXLV.

Het getuigt van groote handigheid
zijn handigheid goed te kunnen
verbergen.

CCXLVI.

Hetgeen edelmoedigheid schijnt is
dikwijls slechts verborgen eerzucht,
die kleine belangen minacht, ten
einde zich met grootere bezig te
houden.

CCXLVII.

Bij de meeste menschen is trouw
niets dan een uitvinding der eigenliefde
om vertrouwen te wekken; het
is een middel om ons boven anderen
te verheffen, en in het vertrouwen te
worden genomen voor de gewichtigste
dingen.

CCXLVIII.

Grootmoedigheid minacht alles
om alles te verwerven.

CCXLIX.

Er is niet minder welsprekendheid
in den toon der stem, in de oogen en
in de persoonlijke houding, dan in
de keuze der woorden.

CCL.

De ware welsprekendheid bestaat
in het zeggen van alles wat noodig
en van niets te zeggen dan wat noodig
is.

CCLI.

Er zijn personen wien hunne gebreken
goed staan en anderen wien
hunne goede eigenschappen ontsieren.

CCLII.

Het is even gewoon smaken te
zien veranderen, als ongewoon neigingen
zich te zien wijzigen.

CCLIII.

Belang brengt alle soorten van
deugden en ondeugden in beweging.



CCLIV.

Nederigheid is vaak niets dan gehuichelde
onderdanigheid, waarvan
men zich bedient om anderen te onderwerpen;
zij is een kunstgreep van
den hoogmoed, die zich bukt om zich
te verheffen, en, ofschoon hij zich op
duizenderlei wijzen voordoet, is hij
nooit beter vermomd en in staat om
te bedriegen, dan wanneer hij zich
verbergt achter den mom van nederigheid.

CCLV.

Alle gewaarwordingen hebben elk
haar eigen stemgeluid, gebaren en
gelaatstrekken, en het is de goede of
slechte, aangename of onaangename
samenwerking van dit alles, die iemand
aantrekkelijk of onaantrekkelijk
maakt.



CCLVI.

In alle standen der maatschappij
neemt ieder een zekere gedaante en
houding aan om datgene te schijnen,
waarvoor men wil gehouden
worden: dientengevolge zou men
kunnen zeggen dat de wereld slechts
uit louter mommen is samengesteld.

CCLVII.

De gewichtigheid is een geheimzinnigheid
van het lichaam, uitgevonden
om de zwakheid van geest te
verbergen.

CCLVIII.

Goede smaak komt eerder van het
oordeel dan van den geest.

CCLIX.

Het genoegen der liefde is beminnen,
en men is gelukkiger door den
hartstocht, dien men heeft, dan door
dien welken men verwekt.

CCLX.

Beleefdheid is een verlangen beleefd
behandeld en voor welgemanierd
gehouden te worden.

CCLXI.

De opvoeding, die men gewoonlijk
aan jonge lieden geeft, is een tweede
eigenliefde, die men hun inprent.

CCLXII.

In geen enkelen hartstocht heerscht
de eigenliefde zoo geweldig als in de
liefde, en men is altijd meer geneigd
de rust van het voorwerp zijner liefde
op te offeren, dan die van zich zelf te
verliezen.

CCLXIII.

Hetgeen men vrijgevigheid noemt
is meestal slechts de ijdelheid van te
geven, die wij hooger schatten dan
hetgeen wij geven.

CCLXIV.

Medelijden is dikwijls een gevoel
van onze eigen smarten in die van
anderen; het is een handig vooruitzien
van de ongelukken, die ons
kunnen overkomen; wij geven anderen
hulp om ze er toe te brengen
ons die in gelijksoortige gevallen
eveneens te verleenen, en deze diensten,
die wij hun bewijzen, zijn, eigenlijk
gezegd, weldaden, die wij bij
voorbaat aan ons zelf bewijzen.

CCLXV.

Bekrompenheid van geest brengt
koppigheid voort en wij gelooven
niet licht hetgeen buiten ons gezichtsveld
valt.



CCLXVI.

Men vergist zich door aantenemen
dat slechts de hevige hartstochten,
als eerzucht en liefde, in staat zouden
zijn de andere te overwinnen. Luiheid,
hoe futloos ook, wordt hun
dikwijls de baas: zij overweldigt alle
plannen en alle daden van het leven
en vernietigt en verteert er ongemerkt
alle hartstochten en deugden
van.

CCLXVII.

De gretigheid om aan het kwade te
gelooven, zonder het voldoende te
hebben onderzocht, komt voort uit
hoogmoed en luiheid: men wil schuldigen
vinden en men wil zich niet de
moeite geven de wandaden te onderzoeken.



CCLXVIII.

Wij wraken rechters om de beuzelachtigste
redenen en toch gedoogen
wij dat onze naam en onze roem van
het oordeel der menschen afhangen,
die, hetzij door naijver, vooroordeelen
of gebrek aan inzicht, tegen ons
zijn, en het is alleen om hun stem te
winnen, dat wij op allerlei wijze onze
rust en ons leven bloot stellen.

CCLXIX.

Er is bezwaarlijk iemand te vinden,
die schrander genoeg is om al
het onheil dat hij sticht, te overzien.

CCLXX.

De verkregen eer is borg voor die,
welke men verkrijgen moet.

CCLXXI.

De jeugd is een voortdurende roes:
zij is de koorts van het verstand.

CCLXXII.

Niets behoorde menschen, die
grooten lof hebben verdiend, meer te
verootmoedigen dan de moeite, die
zij zich geven om zich door beuzelingen
te laten gelden.

CCLXXIII.

Er zijn menschen, bij de samenleving
in aanzien, die als eenige verdienste
niets bezitten dan de ondeugden,
noodig in de praktijk van het
leven.

CCLXXIV.

De aantrekkelijkheid van het
nieuwe is voor de liefde wat het
dons is op de vruchten: zij geeft er
een luister aan, die gemakkelijk verdwijnt
en nimmer wederkeert.



CCLXXV.

Goedhartigheid, die er zich op
voorstaat zoo gevoelig te zijn, verstikt
vaak door het geringste eigenbelang.

CCLXXVI.

Afwezigheid vermindert de zwakke
hartstochten en vermeerdert de
groote, zoo als de wind het kaarslicht
uitblaast en het vuur doet opvlammen.

CCLXXVII.

Vrouwen meenen dikwijls te beminnen,
ook al doen zij het niet: de
drukte van intrige, de opwinding,
die eene galanterie mede brengt,
de natuurlijke neiging tot het genot
bemind te worden, en de moeilijkheid
te weigeren brengen er haar
toe te gelooven, dat zich een hartstocht
van haar heeft meester gemaakt,
terwijl slechts coquetterie
in het spel is.

CCLXXVIII.

Wat ons dikwijls ontevreden doet
zijn over hen die onderhandelen, is
het feit, dat zij bijna altijd het belang
hunner vrienden achter zetten
bij het belang om de onderhandelingen
te doen slagen, wat hun belang
wordt door de eer van in hetgeen
zij hadden ondernomen te zijn geslaagd.

CCLXXIX.

Wanneer wij de genegenheid, die
vrienden ons toedragen, overdrijven
dan geschiedt dit vaak niet zoo zeer
uit dankbaarheid als uit verlangen
om onze verdienste naar voren te
brengen.

CCLXXX.

De bijval, dien men schenkt aan
hen die in de groote wereld binnentreden,
is dikwijls veroorzaakt
door den verborgen nijd, dien men
daarin opgenomenen toedraagt.

CCLXXXI.

De hoogmoed, die ons zooveel nijd
bezorgt, dient ons dikwijls ook om
hem te matigen.

CCLXXXII.

Er zijn vermomde onwaarheden,
die zoo sprekend op waarheid gelijken,
dat het een bewijs van een slecht
oordeel zou zijn er zich niet door
te laten bedriegen.



CCLXXXIII.

Soms is er niet minder bekwaamheid
noodig om voordeel te trekken
uit een goeden raad, dan om zich
zelf goed te raden.

CCLXXXIV.

Er zijn slechte menschen, die minder
gevaarlijk zouden zijn indien zij
geen enkele goede eigenschap bezaten.

CCLXXXV.

Wat grootmoedigheid is wordt voldoende
door den naam aangeduid;
niettemin zou men kunnen zeggen,
dat zij het gezonde verstand van den
hoogmoed en het edelste middel is
om lof te verwerven.

CCLXXXVI.

Onmogelijk is het ten tweeden
male te beminnen wat men werkelijk
heeft opgehouden te beminnen.

CCLXXXVII.

Het is niet zoo zeer de vruchtbaarheid
van den geest, die ons verschillende
middelen aan de hand doet
voor een zelfde doelpunt, als wel gebrek
aan oordeelskracht, dat ons
doet stil staan bij alles, wat onze verbeelding
treft en dat ons belet dadelijk
te erkennen wat het beste is.

CCLXXXVIII.

Er zijn zaken en ziekten die in
sommige tijden door de geneesmiddelen
verergeren en de groote schranderheid
bestaat in het erkennen van
het oogenblik, waarop het gevaarlijk
is er gebruik van te maken.



CCLXXXIX.

Voorgewende eenvoud is een verfijnd
bedrog.

CCXC.

Er zijn meer gebreken in het gemoed
dan in het verstand.

CCXCI.

De verdienstelijkheid van den
mensch heeft haar seizoen, even als
de vruchten.

CCXCII.

Men kan van menschelijke gemoedsstemmingen
zeggen, zooals
van de meeste gebouwen, dat zij verschillende
fronten hebben, deels aantrekkelijk,
deels onaantrekkelijk.

CCXCIII.

Gematigdheid kan geen aanspraak
maken op de verdienste van de eerzucht
te bestrijden en te onderwerpen:
zij komen nimmer te zamen.
Gematigdheid is matheid en luiheid
der ziel, gelijk eerzucht er de bezigheid
en ijver van is.

CCXCIV.

Wij hebben hen, die ons bewonderen,
altijd lief en wij beminnen niet
altijd hen, die wij bewonderen.

CCXCV.

Op verre na weten wij niet alles
wat wij willen.

CCXCVI.

Het is moeilijk diegenen lieftehebben,
die wij niet achten; maar
niet minder moeilijk is het hen lieftehebben,
die wij veel hooger schatten
dan ons zelf.



CCXCVII.

De sappen in het lichaam hebben
een gewonen en geregelden loop, die
ongemerkt onzen wil in beweging
brengt en bestuurt: zonder dat wij
dit bemerken zijn zij in beweging en
oefenen een geheime heerschappij in
ons binnenste uit, zoodat zij een
voornaam aandeel in al onze daden
hebben, zonder dat wij het kunnen
waarnemen.

CCXCVIII.

De dankbaarheid der meeste menschen
is niets dan een geheime begeerte
grootere weldaden te ontvangen.

CCXCIX.

Bijna ieder schept er genoegen in
kleine diensten te vergelden: velen
zijn dankbaar voor de kleine, maar
er is bijna niemand, die niet ondankbaar
is voor de groote.

CCC.

Er zijn dwaasheden, die men opdoet
als besmettelijke ziekten.

CCCI.

Menigeen veracht geld en goed,
maar weinigen verstaan het te geven.

CCCII.

In den regel is het slechts bij onbeteekenende
gelegenheden, dat wij
ons wagen aan het gevaar niet op
den schijn aftegaan.

CCCIII.

Hoeveel goeds men ons van ons
vertelt, nimmer vertelt men ons iets
nieuws.

CCCIV.

Wij vergeven dikwijls hen, die ons
vervelen, maar wij kunnen niet vergeven
hen, die wij vervelen.

CCCV.

Het eigenbelang, dat de schuld
krijgt van al onze wandaden, verdient
soms geprezen te worden wegens
onze goede daden.

CCCVI.

Men vindt zelden ondankbaren
zoo lang men in staat is wel te doen.

CCCVII.

Het is even gepast trotsch ten opzichte
van zich zelf, als belachelijk
het ten opzichte van anderen te
zijn.

CCCVIII.

Men maakt van gematigdheid een
deugd om de eerzucht der groote
mannen in te toomen en om de middelmatige
menschen te troosten om
hun gering geluk en hun geringe
verdienste.

CCCIX.

Er zijn menschen, voorbeschikt
om dwaas te zijn, die niet alleen
dwaasheden begaan naar believen,
maar die door de fortuin gedwongen
worden ze te begaan.

CCCX.

Er komen in het leven verwikkelingen
voor, waarbij men een weinig
dwaas moet zijn om er zich behoorlijk
door te slaan.

CCCXI.

Indien er menschen zijn, waarvan
men de belachelijke zijde nooit ontdekt
heeft, dan komt dit omdat men
ze niet voldoende heeft nagegaan.

CCCXII.

Dat gelieven zich niet vervelen
wanneer zij samen zijn komt daar
van daan dat zij altijd van zich zelf
spreken.

CCCXIII.

Hoe komt het dat wij een geheugen
hebben, voldoende om zelfs de
kleinste bijzonderheden te onthouden,
die ons zijn overkomen, en dat
het niet voldoende is om te onthouden
hoe vaak wij dat alles aan
den zelfden persoon hebben verteld?

CCCXIV.

Het buitengewone genoegen, dat
wij smaken door van ons zelf te
spreken, moet ons doen vreezen het
volstrekt niet te verschaffen aan hen,
die toehooren.

CCCXV.

Hetgeen ons gewoonlijk belet het
diepste van ons hart aan onze vrienden
te toonen is niet zoo zeer wantrouwen
in hen, maar in ons zelf.

CCCXVI.

Zwakke menschen kunnen niet
oprecht zijn.

CCCXVII.

Het is geen ongeluk ondankbaren
te verplichten, maar het is ondragelijk
verplichting te hebben aan een
oneerlijk mensch.

CCCXVIII.

Men vindt middelen om dwaasheid
te genezen, maar men vindt er
geen om dwarse koppen recht te
zetten.

CCCXIX.

Niet lang zal men de gevoelens behouden,
die men voor zijne vrienden
en weldoeners moet koesteren, indien
men zich veroorlooft dikwijls
van hun fouten te spreken.

CCCXX.

Vorsten te prijzen wegens deugden,
die zij niet bezitten, staat gelijk
hun straffeloos beleedigingen toetevoegen.

CCCXXI.

Wij zijn er nader aan toe hen lief te
hebben, die ons haten, dan hen, die
ons meer liefhebben dan wij wenschen.



CCCXXII.

Slechts zij zijn verachtelijk, die
vreezen veracht te worden.

CCCXXIII.

Onze wijsheid is niet minder een
speelbal van de fortuin dan ons bezit.

CCCXXIV.

In jaloezie is meer eigenliefde
dan liefde.

CCCXXV.

Wij troosten ons dikwijls door
zwakheid over onheil, waarover het
verstand niet bij machte is ons te
troosten.

CCCXXVI.

Belachelijkheid onteert meer dan
oneer.



CCCXXVII.

Wij bekennen kleine gebreken alleen
om te overtuigen, dat wij geen
groote bezitten.

CCCXXVIII.

Afgunst is onverzoenlijker dan
haat.

CCCXXIX.

Men gelooft soms vleierij te haten
maar men haat slechts de wijze van
vleien.

CCCXXX.

Men vergeeft alles zoo lang men
bemint.

CCCXXXI.

Het is moeilijker aan zijne beminde
getrouw te blijven, wanneer
men gelukkig met haar is, dan wanneer
men door haar slecht behandeld
wordt.

CCCXXXII.

De vrouwen zijn zich niet bewust
van den omvang harer behaagzucht.

CCCXXXIII.

Vrouwen zijn nooit ongenaakbaar,
tenzij zij een bepaalden afkeer koesteren.

CCCXXXIV.

Het kost vrouwen meer moeite
haar behaagzucht dan haar hartstocht
te overwinnen.

CCCXXXV.

In de liefde gaat bijna altijd het
bedrog verder dan het wantrouwen.

CCCXXXVI.

Er bestaat een soort liefde, waarvan
de overmaat de jaloezie uitsluit.



CCCXXXVII.

Het gaat met zekere goede eigenschappen
als met de zinnen: wie er
geheel van ontbloot is kan ze waarnemen
noch begrijpen.

CCCXXXVIII.

Wanneer onze haat te hevig is,
plaatst zij ons beneden hen, die wij
haten.

CCCXXXIX.

Wij waardeeren ons geluk en ons
ongeluk in verhouding tot onze
eigenliefde.

CCCXL.

Geestrijkheid dient den meesten
vrouwen eerder tot versterking van
haar dwaasheid dan van haar verstand.



CCCXLI.

De hartstochten der jeugd staan
het heil nauwelijks meer in den weg
dan de lauwheid van den ouderdom.

CCCXLII.

Het accent van het geboorteland
blijft leven in den geest en in het
hart, evenals in de taal.

CCCXLIII.

Om een groot man te zijn moet
men van zijn gansche geluk partij
weten te trekken.

CCCXLIV.

De meeste menschen hebben, even
als de planten, verborgen eigenschappen,
die het toeval aan het
licht brengt.

CCCXLV.

Omstandigheden maken ons aan
anderen bekend, en meer nog aan
ons zelf.

CCCXLVI.

Noch voor het verstand, noch voor
het hart der vrouwen kunnen er regels
bestaan indien het temperament,
er niet mede overeenstemt.

CCCXLVII.

Wij vinden weinig menschen met
gezond verstand, behalve degenen,
die van onze meening zijn.

CCCXLVIII.

Wanneer men bemint twijfelt men
dikwijls aan datgene, waaraan men
het meest gelooft.

CCCXLIX.

Het grootste wonder der liefde is
de genezing van de behaagzucht.



CCCL.

Hetgeen ons het vinnigst stemt tegenover
hen, die met slimheid tegen
ons optreden, is hun geloof slimmer
te zijn dan wij.

CCCLI.

Zwaar valt het te breken wanneer
men elkander niet meer bemint.

CCCLII.

Bijna altijd verveelt men zich met
hen, bij wie men zich niet mag
vervelen.

CCLIII.

Een fatsoenlijk man kan verliefd
zijn als een gek, niet als een zot.

CCCLIV.

Er bestaan gebreken, die, goed te
pas gebracht, meer naar voren komen
dan de deugd zelf.



CCCLV.

Men verliest soms menschen, die
men meer mist dan betreurt en andere,
die men betreurt maar weinig
mist.

CCCLVI.

In den regel prijzen wij van ganscher
harte slechts hen, die ons bewonderen.

CCCLVII.

Kleine geesten trekken zich de
kleine dingen te sterk aan; groote
geesten zien ze alle en worden er
niet door aangedaan.

CCCLVIII.

Deemoed is het ware kenmerk der
christelijke deugden: zonder hem
behouden wij al onze gebreken, en zij
worden slechts door hoogmoed bedekt,
die ze voor anderen en dikwijls
voor ons zelf verbergt.

CCCLIX.

Ontrouw moest de liefde uitblusschen
en men behoorde niet jaloersch
te zijn wanneer men er aanleiding
toe heeft. Slechts zij, die vermijden
aanleiding tot jaloezie te geven, zijn
waard dat men jaloersch op hen is.

CCCLX.

Men maakt zich bij ons door de
kleinste ontrouw, die ons treft,
veel meer gehaat, dan door de grofste
ontrouw tegenover anderen.

CCCLXI.

Jaloezie wordt met de liefde geboren,
maar sterft niet altijd met
haar.



CCCLXII.

De meeste vrouwen beweenen den
dood hunner minnaars niet zoo zeer
uit liefde tot hen, als om waardiger
te schijnen bemind te worden.

CCCLXIII.

Het geweld, dat anderen ons aandoen,
veroorzaakt ons dikwijls minder
smart dan hetgeen wij ons zelf
aandoen.

CCCLXIV.

Men weet voldoende dat men niet
veel over zijn vrouw behoort te spreken,
maar men weet niet voldoende
dat men dit nog minder van zich
zelf moet doen.

CCCLXV.

Er bestaan goede eigenschappen,
die ontaarden in gebreken wanneer
zij aangeboren, en andere, die nooit
volmaakt worden wanneer zij aangeleerd
zijn: bij voorbeeld moet
het verstand ons bezit en ons vertrouwen
besturen, daarentegen moet
de natuur ons voorzien van goedheid
en moed.

CCCLXVI.

Hoe wantrouwend wij ook mogen
zijn tegenover hen, die met ons spreken,
wij gelooven altijd dat zij tegenover
ons oprechter zijn dan tegenover
anderen.

CCCLXVII.

Er zijn weinig fatsoenlijke vrouwen,
die haar beroep niet moede
zijn.

CCCLXVIII.

De meeste fatsoenlijke vrouwen
zijn verborgen schatten, die slechts
in veiligheid verkeeren omdat men
haar niet zoekt.

CCCLXIX.

Het geweld, dat men zich aandoet
om niet te beminnen, is dikwijls wreeder
dan de hardheid, waarmee het
voorwerp zijner liefde hem bejegent.

CCCLXX.

Weinig lafaards weten hoe laf zij
zijn.

CCCLXXI.

Bijna altijd is het de fout van hem,
die bemint, niet te bemerken, dat
men hem niet meer liefheeft.

CCCLXXII.

De meeste jonge lieden verbeelden
zich natuurlijk te zijn terwijl zij
zich slechts onbeschaafd en grof
gedragen.

CCCLXXIII.

Er is een soort tranen, dat dikwijls
ons zelf bedriegt, na eerst anderen te
hebben bedrogen.

CCCLXXIV.

Wanneer men zijn meisje meent te
beminnen uit liefde tot haar, vergist
men zich zeer.

CCCLXXV.

Middelmatige geesten veroordeelen
gewoonlijk alles wat boven hun
bevatting gaat.

CCCLXXVI.

Afgunst wordt door ware vriendschap,
behaagzucht door ware liefde
verdreven.



CCCLXXVII.

Het hoofdgebrek der scherpzinnigheid
is niet daarin gelegen het doel
niet te kunnen bereiken, maar er
voorbij te gaan.

CCCLXXVIII.

Men geeft wel raad, maar men
leert niet hoe handelend optetreden.

CCCLXXIX.

Wanneer onze verdienstelijkheid
achteruit gaat, gaat ook onze smaak
achteruit.

CCCLXXX.

De fortuin brengt onze deugden en
ondeugden aan den dag, zooals het
licht de voorwerpen zichtbaar maakt.

CCCLXXXI.

Het geweld, dat men zich aandoet
om in de liefde trouw te blijven, is
weinig beter dan ontrouw.

CCCLXXXII.

Onze daden zijn als rijmwoorden,
die ieder aanpast aan hetgeen hem
goeddunkt.

CCCLXXXIII.

De lust om van ons zelf te spreken
en onze gebreken te laten zien van
de zijde, waarvan wij die willen vertoonen,
is een groot deel van onze
oprechtheid.

CCCLXXXIV.

Men behoorde zich alleen te kunnen
verwonderen over het feit zich
nog te kunnen verwonderen.

CCCLXXXV.

Men is bijkans even moeilijk te bevredigen
wanneer men veel liefde gevoelt
als wanneer men er bijna geen
meer bezit.

CCCLXXXVI.

Niemand heeft vaker ongelijk dan
zij, die niet kunnen verdragen ongelijk
te hebben.

CCCLXXXVII.

Een dwaas heeft geen stof genoeg
om goed te zijn.

CCCLXXXVIII.

Al werpt de ijdelheid niet alle
deugden ten eenenmale omver, zij
brengt haar toch allen aan het wankelen.

CCCLXXXIX.

Wat ons de ijdelheid van anderen
zoo onuitstaanbaar maakt, is dat zij
de onze kwetst.



CCCXC.

Liever doet men afstand van zijn
belang dan van zijn neiging.

CCCXCI.

De fortuin schijnt niemand zoo
blind toe als aan hem, die niet door
haar begunstigd wordt.

CCCXCII.

Men moet de fortuin behandelen
als de gezondheid; er van genieten
wanneer zij goed, geduld oefenen
wanneer zij slecht is, en geen krachtige
middelen aanwenden zonder
dringende noodzakelijkheid.

CCCXCIII.

Burgerlijkheid gaat in het leger
soms verloren, aan het hof nimmer.

CCCXCIV.

Men kan slimmer zijn dan een ander,
maar niet slimmer dan alle anderen.

CCCXCV.

Men is soms minder ongelukkig
wanneer men door een geliefde persoon
bedrogen dan wanneer men
er door teleurgesteld wordt.

CCCXCVI.

Men behoudt zijn eersten minnaar
lang, indien men geen tweeden
neemt.

CCCXCVII.

In het algemeen missen wij den
moed te zeggen, dat wij geen gebreken
hebben, en dat onze vijanden
geen goede eigenschappen bezitten;
maar in bijzonderheden zijn wij er
niet ver van verwijderd het te gelooven.



CCCXCVIII.

Van al onze gebreken is luiheid degene,
die wij het gemakkelijkst erkennen;
wij maken ons wijs dat zij
zich verdraagt met alle vreedzame
deugden, en dat, zonder de andere
geheel te vernietigen, zij er alleen
de werking van verhindert.

CCCXCIX.

Er is een soort voornaamheid, die
niet afhangt van de fortuin: zij is
een zeker voorkomen, dat ons onderscheidt
en ons schijnt voor te bestemmen
voor groote dingen; zij is
een gewichtigheid, die wij onmerkbaar
onszelf verstrekken. Het is door
deze eigenschap dat wij van anderen
eerbied afdwingen; en zij is het gewoonlijk,
die ons nog meer boven hen
verheft dan geboorte, waardigheden
en zelfs verdienste.

CD.

Er is verdienste zonder grootheid,
maar er is geen grootheid zonder
eenige verdienste.

CDI.

Voornaamheid is voor de verdienste
wat opsmuk is voor een schoonheid.

CDII.

Wat men bij de galanterie het
minst vindt is liefde.

CDIII.

De fortuin bedient zich soms van
onze gebreken om ons te verheffen;
en er zijn ongemakkelijke menschen,
wier verdienste slecht beloond zou
worden, ware het niet, dat men hun
afwezigheid wilde koopen.

CDIV.

Het schijnt dat de natuur in het
binnenste van onzen geest talenten
en een vaardigheid verborgen heeft,
die wij niet kennen. Alleen de hartstochten
hebben het recht die aan het
licht te brengen en ons somtijds inzichten
te geven, zekerder en volmaakter
dan de kunst zou vermogen.

CDV.

Wij komen geheel nieuw bij elk levenstijdperk
aan, en ons ontbreekt
het dan dikwijls aan ervaring, ondanks
het aantal jaren.

CDVI.

Coquette vrouwen doen het voorkomen
alsof zij jaloers waren op hun
minnaars, om te verbergen, dat zij
naijverig zijn op andere vrouwen.

CDVII.

Zij, die het slachtoffer zijn geworden
van onze slimmigheden, schijnen
ons lang niet zoo belachelijk toe
als wij onszelf voorkomen, wanneer
anderen ons te slim af zijn geweest.

CDVIII.

De gevaarlijkste belachelijkheid
van oude menschen, die beminnelijk
zijn geweest, is te vergeten, dat zij
het niet meer zijn.

CDIX.

Wij zouden ons dikwijls schamen
over onze schoonste daden indien de
wereld al de drijfveeren zag, die er
ons toe gebracht hebben.



CDX.

Het grootste bewijs van vriendschap
is niet onze fouten aan een
vriend bloot te leggen, maar om hem
de zijne te doen zien.

CDXI.

Er zijn haast geen gebreken, die
niet eerder verschoonbaar zijn dan
de middelen, die men bezigt om die
te verbergen.

CDXII.

Hoe groote schande wij ook verdiend
hebben, wij hebben het bijna
altijd in onze macht onzen goeden
naam te herstellen.

CDXIII.

Men valt niet lang in den smaak
wanneer men slechts één soort
geestigheid bezit.



CDXIV.

Gekken en dwazen zien alles
slechts door de bril hunner luimen.

CDXV.

Het verstand helpt ons soms krachtig
dwaasheden te begaan.

CDXVI.

Levendigheid, die met den ouderdom
toeneemt, grenst aan zotheid.

CDXVII.

Wie in de liefde het eerst genezen
is, is altijd het best genezen.

CDXVIII.

Jonge vrouwen, die niet coquet, en
mannen van leeftijd, die niet belachelijk
willen zijn, moeten nooit van
de liefde spreken als van iets, waarbij
zij betrokken konden zijn.



CDXIX.

Wij kunnen groot schijnen in een
werkkring, beneden onze verdienste,
maar wij schijnen dikwijls klein in
eenen, die grooter is dan wij.

CDXX.

Wij gelooven vaak standvastigheid
te betoonen in het ongeluk terwijl
het slechts moedeloosheid is en wij
dragen het zonder te durven opzien,
zooals de lafaards zich laten dooden
uit vrees van zich te verdedigen.

CDXXI.

Vertrouwen levert aan het gesprek
meer stof dan het verstand.

CDXXII.

Alle hartstochten doen ons fouten
begaan, maar de liefde voert tot de
belachelijkste.



CDXXIII.

Weinigen verstaan de kunst oud
te worden.

CDXXIV.

Wij zoeken een eer in gebreken,
tegenovergesteld aan de onze; wanneer
wij zwak zijn roemen wij er op
hardnekkig te zijn.

CDXXV.

Scherpzinnigheid heeft een schijn
van eene gave van voorspellen, die
onze ijdelheid meer streelt dan alle
andere eigenschappen van het verstand.

CDXXVI.

De aantrekkelijkheid van het
nieuwe en de lange gewoonte, hoezeer
zij tegenover elkander staan,
verhinderen ons gelijkelijk de fouten
onzer vrienden op te merken.

CDXXVII.

Het meerendeel der vrienden doen
u genoeg krijgen van vriendschap,
en de meeste vromen bezorgen een
afkeer van vroomheid.

CDXXVIII.

Wij vergeven gemakkelijk aan onze
vrienden de gebreken, waarmede wij
niet te maken hebben.

CDXXIX.

Vrouwen, die beminnen, vergeven
veel gemakkelijker groote onbescheidenheden
dan kleine trouweloosheden.

CDXXX.

In den ouderdom der liefde, zooals
in dien van het leven, leeft men nog
slechts alleen voor de kwalen, maar
niet meer voor de genoegens.

CDXXXI.

Niets dat meer belet natuurlijk te
zijn dan de lust het te schijnen.

CDXXXII.

In zekeren zin eischt men een deel
op van schoone daden door die van
ganscher harte te prijzen.

CDXXXIII.

Het ware kenmerk van met groote
eigenschappen te zijn geboren, is geboren
te zijn zonder afgunst.

CDXXXIV.

Indien onze vrienden ons hebben
bedrogen behoeft men hun vriendschapsbetoon
slechts met onverschilligheid
te beantwoorden, maar men
behoort altijd gevoelig te blijven
voor hun ongeluk.

CDXXXV.

Fortuin en luim regeeren de wereld.

CDXXXVI.

Het is gemakkelijker den mensch
in het algemeen dan als eenling te
kennen.

CDXXXVII.

Men moet de verdienste van een
mensch niet beoordeelen aan de hand
zijner groote eigenschappen, maar
naar het gebruik, dat hij er van
maakt.

CDXXXVIII.

Er is een soort levendige dankbaarheid,
die de ons betoonde weldaden
niet alleen kwijtscheldt, maar die
zelfs onze vrienden nog tegenover
ons in schuld laat.

CDXXXIX.

Naar vele dingen zouden wij zeker
niet zoo hevig verlangen indien wij
nauwkeurig kenden datgene waarnaar
wij verlangen.

CDXL.

Dat de meeste vrouwen voor
vriendschap weinig toegankelijk zijn
komt daarvan dat zij flauw is, wanneer
men liefde gekend heeft.

CDXLI.

Zoowel in vriendschap als in liefde
is men vaak gelukkiger door het onbekende,
dan door hetgeen men
weet.



CDXLII.

Wij trachten de fouten, die wij niet
willen afleggen, ons als een eer aan
te rekenen.

CDXLIII.

De hevigste hartstochten laten ons
bij wijlen met rust, maar de ijdelheid
houdt ons steeds in beweging.

CDXLIV.

Oude dwazen zijn dwazer dan
jonge.

CDXLV.

Zwakheid is grooter tegenstelling
van de deugd dan slechtheid.

CDXLVI.

Wat de smarten van vernedering
en jaloezie zoo pijnlijk maakt is dat
de ijdelheid niet kan helpen ze
te dragen.



CDXLVII.

Welvoegelijkheid is de minste van
alle wetten en die welke het meest
wordt opgevolgd.

CDXLVIII.

Een eerlijk gemoed heeft minder
moeite om zich aan dwarsdrijvers te
onderwerpen, dan hen te leiden.

CDXLIX.

Wanneer de fortuin ons bij verrassing
op een hooge plaats zet, zonder
ons daarheen geleidelijk opgevoerd
te hebben, of zonder ons daartoe te
hebben opgeleid door onze verwachtingen,
is het bijna onmogelijk er
zich behoorlijk te handhaven en te
toonen dat men haar waardig is.

CDL.

Onze hoogmoed groeit vaak aan
met hetgeen wij van onze andere
fouten verliezen.

CDLI.

Geen lastiger zotten dan zij, die
geestig zijn.

CDLII.

Er is niemand die zich, in welke
hoedanigheid ook, de mindere acht
van den man van aanzien, dien hij
het meeste eert.

CDLIII.

In groote zaken moet men niet
zoo zeer trachten nieuwe kansen te
scheppen, dan wel de bestaande te
benutten.

CDLIV.

Niet vaak gebeurt het dat men
een slechten koop deed door afstand
te doen van het goed, dat men van
ons spreekt, op voorwaarde van geen
kwaad te spreken.

CDLV.

Hoe zeer de wereld geneigd is verkeerd
te oordeelen erkent zij toch
vaker valsche verdienste, dan dat
zij ware verdienste onrecht doet.

CDLVI.

Men kan soms een zot zijn al bezit
men geest, maar nimmer is men het
met gezond verstand.

CDLVII.

Wij zouden verder komen door ons
voor te doen zooals wij zijn, dan door
pogen te schijnen, wat wij niet
zijn.

CDLVIII.

Onze vijanden komen in hun oordeel
over ons dichter bij de waarheid
dan wij zelf.

CDLIX.

Er zijn verschillende geneesmiddelen
tegen de liefde, maar niet één
is onfeilbaar.

CDLX.

Wij weten op verre na niet waartoe
onze hartstochten ons kunnen
voeren.

CDLXI.

De ouderdom is een tiran, die op
verbeurte van het leven alle vermaken
van de jeugd verbiedt.

CDLXII.

De zelfde hoogmoed, die ons de fouten
doet afkeuren, waarvan wij ons
vrij achten, doet ons de goede eigenschappen
minachten, welke wij niet
bezitten.

CDLXIII.

Dikwijls is er meer hoogmoed dan
goedheid in ons beklag der ongelukken
onzer vijanden; het dient om hen
te doen gevoelen, dat wij door hun
bewijzen van medelijden te geven,
boven hen staan.

CDLXIV.

Er is een overmaat van goed en
van kwaad, dat zich aan onze waarneming
onttrekt.

CDLXV.

Op verre na wordt de onschuld
niet zoo goed beschermd als de misdaad.

CDLXVI.

Van alle hevige hartstochten staat
den vrouwen de liefde het minst
slecht.

CDLXVII.

De ijdelheid laat ons meer dingen
in strijd met onzen smaak doen dan
het verstand.

CDLXVIII.

Uit slechte eigenschappen zijn
soms groote talenten geboren.

CDLXIX.

Nimmer verlangt men iets vurig
wanneer men het alleen met het verstand
verlangt.

CDLXX.

Al onze hoedanigheden zijn onwis
en twijfelachtig, zoowel de goede als
de slechte, en zij zijn bijna altijd ten
speelbal aan de omstandigheden.



CDLXXI.

In haar eerste hartstochten beminnen
de vrouwen den minnaar, in de
latere de liefde.

CDLXXII.

De hoogmoed heeft zijn grillen
even als de andere hartstochten;
men schaamt zich te erkennen jaloersch
te zijn, en men gaat er prat op
het te zijn geweest en het te hebben
kunnen zijn.

CDLXXIII.

Hoe zeldzaam ware liefde ook moge
zijn, zij is het nog minder dan ware
vriendschap.

CDLXXIV.

Van weinig vrouwen duurt de beteekenis
langer dan de schoonheid.



CDLXXV.

Het verlangen om beklaagd of bewonderd
te worden is dikwijls het
grootste deel van onze vertrouwelijkheid.

CDLXXVI.

Onze afgunst duurt altijd langer
dan het geluk van hen, die wij benijden.

CDLXXVII.

De zelfde karaktervastheid, die ons
helpt liefde te weerstaan, dient ook
om haar hevig en duurzaam te maken;
en zwakke personen, die altijd
door hartstochten bewogen worden,
zijn er bijna nimmer werkelijk van
vervuld.

CDLXXVIII.

De verbeelding kan niet zooveel
tegenstrijdigheden uitdenken als er
zich van nature in ieders hart bevinden.

CDLXXIX.

Slechts menschen met karaktervastheid
kunnen werkelijk zachtmoedig
zijn; zij, die zacht schijnen,
zijn gewoonlijk slechts zwak en worden
licht bitter.

CDLXXX.

Verlegenheid is een gebrek, waarover
men niet zonder gevaar de personen
berispt, die men er van wil
genezen.

CDLXXXI.

Niets is zeldzamer dan ware goedheid;
zelfs zij, die meenen haar te
bezitten, zijn gewoonlijk slechts inschikkelijk
of zwak.



CDLXXXII.

De geest hecht zich, uit luiheid of
vrees voor verandering, aan hetgeen
hem gemakkelijk of aangenaam is.
Deze gewoonte beperkt altijd de
grenzen van onze kennis, en nimmer
heeft iemand zich de moeite gegeven
zijn geest te ontwikkelen en te leiden
zoo ver als hij had kunnen gaan.

CDLXXXIII.

Gewoonlijk spreekt men meer
kwaad uit ijdelheid dan uit kwaadwilligheid.

CDLXXXIV.

Wanneer het hart nog opgewonden
is door de overblijfselen eener
hartstocht, is men er nader aan toe
de prooi eener nieuwe te worden, dan
wanneer men geheel genezen is.



CDLXXXV.

Zij, die hevige hartstochten hebben
gehad, zijn hun gansche leven gelukkig,
en ongelukkig er geheel van te
zijn genezen.

CDLXXXVI.

Er zijn nog meer menschen zonder
zelfzucht, dan zonder afgunst.

CDLXXXVII.

Wij hebben meer luiheid in den
geest dan in het lichaam.

CDLXXXVIII.

De kalmte of de opwinding in ons
gemoed hangt niet zoo zeer af van
het belangrijke, dat ons in ons leven
overkomt, dan wel van een aangenamen
of onaangenamen samenloop
van nietigheden, die dagelijks gebeuren.



CDLXXXIX.

Hoe slecht de menschen ook mogen
zijn, zij zullen nooit den moed
hebben vijanden van de deugd te
schijnen, en wanneer zij haar willen
vervolgen, geven zij zich den schijn
van haar voor valsch te houden, of
zij betichten haar van wandaden.

CDXC.

Wel gaat men dikwijls van liefde
tot eerzucht over, maar zelden keert
men van eerzucht tot liefde terug.

CDXCI.

Uiterste gierigheid vergist zich bijkans
altijd; geen hartstocht verwijdert
zich vaker van zijn doel, of staat
zoo zeer onder de macht van het tegenwoordige,
ten nadeele van de
toekomst.



CDXCII.

Gierigheid heeft dikwijls tegenovergestelde
uitwerkingen; een groot
aantal menschen offeren hun geheele
bezit op aan twijfelachtige en hersenschimmige
verwachtingen; andere
versmaden groote toekomstige
voordeelen ten bate van kleine tegenwoordige
belangen.

CDXCIII.

Het schijnt, dat de menschen meenen
nog niet genoeg gebreken te hebben:
zij vermeerderen nog het aantal
door zekere zonderlinge eigenschappen,
waarmede zij zich meenen optetooien;
en zij kweeken die met zoo
veel zorg, dat zij ten slotte natuurlijke
gebreken worden, die zij niet meer
bij machte zijn te verbeteren.



CDXCIV.

Een bewijs dat de menschen beter
hunne fouten kennen, dan men
denkt, is dat zij nimmer ongelijk
hebben wanneer men hen van hun
gedrag hoort spreken; de zelfde eigenliefde,
die hen gewoonlijk verblindt,
verschaft hun dan licht en
geeft hun zulk een juist inzicht, dat
zij de geringste dingen, die afgekeurd
zouden kunnen worden, weglaten of
vermommen.

CDXCV.

Jonge lieden, die hun intrede in de
wereld doen, behooren verlegen of
onbezonnen te zijn: een houding van
bekwaamheid en zelfvoldaanheid
verandert gewoonlijk in brutaalheid.

CDXCVI.

Geschillen zouden niet lang duren
wanneer het ongelijk slechts aan
ééne zijde was.

CDXCVII.

Het helpt geen vrouw jong te zijn
als zij niet mooi, of mooi te zijn als
zij niet jong is.

CDXCVIII.

Er zijn menschen, zóó luchthartig
en zóó lichtzinnig, dat zij er even ver
van verwijderd zijn ware gebreken of
degelijke eigenschappen te bezitten.

CDXCIX.

In den regel rekent men eene
vrouw haar eerste galanterie pas aan
wanneer zij er een tweede heeft.

D.

Er zijn menschen, zoo vervuld met
zich zelf, dat, in geval zij verliefd rakan,
zij het tot stand brengen vervuld
te zijn van hun hartstocht, doch
niet van het voorwerp hunner liefde.

DI.

De liefde, hoe aangenaam zij moge
zijn, behaagt meer door de wijzen,
waarop zij zich uit, dan door haar zelf.

DII.

Weinig geest met gezond verstand
verveelt op den duur minder dan
veel geest met scheeve denkbeelden.

DIII.

Jaloerschheid is de grootste aller
ziekten en die, welke het minste medelijden
verwekt bij de personen,
welke haar veroorzaken.

DIV.

Na te hebben gesproken van de
valschheid van zoo vele schijnbare
deugden is het billijk eenige woorden
te zeggen over de valschheid
van de doodsverachting. Ik meen
die doodsverachting welke de heidenen
met trotsch aan eigen krachten
toeschrijven, zonder de hoop op
een beter leven. Er is een onderscheid
tusschen het onverschrokken
ondergaan van den dood en hem te
minachten. Het eerste is vrij gewoon,
maar ik houd het andere
nooit voor oprecht. Niettemin heeft
men alles geschreven om met nadruk
te overtuigen, dat de dood
geen kwaad is, en de zwakste menschen,
zoo wel als de helden, hebben
duizend beroemde voorbeelden gegeven
om die zienswijze te vestigen.
Toch betwijfel ik of ooit iemand
met gezond verstand er aan heeft geloofd,
en de moeite, die men zich
geeft om zich zelf en anderen te overtuigen,
bewijst vrij duidelijk dat
deze onderneming niet gemakkelijk
is. Men kan verschillende redenen
tot afkeer van het leven hebben,
maar men heeft nimmer oorzaak tot
het minachten van den dood; zelfs
zij, die zich hem vrijwillig geven, tellen
hem niet zoo gering, en zij ontstellen
er over en verwerpen hem,
even als de anderen, indien hij langs
een anderen dan den door hen gekozen
weg komt. De ongelijkheid, die
men in den moed van een oneindig
aantal dappere menschen bespeurt,
komt daar van daan, dat de dood
zich op verschillende wijze aan hun
verbeelding voor doet en den eenen
tijd dichter bij schijnt dan den anderen:
zoodoende komt het dat zij,
na geminacht te hebben wat zij niet
kennen, ten slotte vreezen wat zij
kennen. Men moet vermijden hem
in alle bijzonderheden in het aangezicht
te zien, wil men niet gelooven,
dat hij het grootste van alle
euvels is. De handigsten en dappersten
zijn zij, die de meest gepaste
voorwendselen zoeken om hem
niet in het aangezicht te zien. Maar
elk mensch, die hem weet te zien
zoo als hij is, acht hem iets verschrikkelijks.
De noodzaak te sterven
maakte de kracht der philosophen
uit. Zij meenden goedsmoeds
daarheen te moeten gaan, waarheen
men niet weerhouden kan te gaan; en
niet in staat hun leven te vereeuwigen,
verzuimden zij niets om hun
naam te vereeuwigen en uit de schipbreuk
te redden wat er uit kon
worden gered. Stellen wij er ons mede
tevreden, ten einde ons leed achter
een vroolijk gelaat te verbergen, met
niet aan ons zelf te zeggen al wat
wij er van denken, en laat ons meer
verwachten van onze natuurlijke geaardheid
dan van die zwakke redeneringen,
die ons moeten doen gelooven
dat wij den dood met onverschilligheid
te gemoet kunnen
treden. De roem met moed te sterven,
de hoop betreurd te worden,
de begeerte een mooien naam achter
te laten, de zekerheid bevrijd
te worden van de ellende der wereld,
en niet meer aftehangen van de
nukken der fortuin, zijn hulpmiddelen,
die men niet moet verwerpen.
Men moet ze evenwel niet onfeilbaar
achten. Zij zijn, om ons gerust te
stellen, wat een heg dikwijls in den
oorlog doet, om hen te beveiligen,
die een plaats moeten naderen van
waar men schiet: is men ver af dan
vermeent men dat zij volkomen kan
dekken; raar komt men nader bij,
dan ziet men dat zij een zwak hulpmiddel
is. Wij vleien ons wanneer wij
gelooven dat de dood ons van nabij
toeschijnt wat wij er op een afstand
van hadden gedacht, en dat onze
gevoelens, die slechts zwakheid zijn,
zoo sterk zouden zijn, dat wij niet
zouden lijden bij het ondergaan van
de ruwste aller beproevingen. Men
kent ook de uitwerking der eigenliefde
slecht door te denken dat zij
ons zou kunnen helpen om als niets
te achten wat haar noodzakelijk
moet vernietigen; en het verstand,
waarin men zoo veel hulpbronnen
meent te vinden, is te zwak om in dit
geval ons de gewenschte overtuiging
te verschaffen. Integendeel is
het de rede, die ons het vaakst bedriegt,
en die, in plaats van ons
minachting voor den dood in te
boezemen, ons helpt ontdekken wat
al akeligs en vreeselijks er in is.
Alles, wat de rede voor ons kan
doen, is ons aanteraden de oogen
aftewenden en naar andere dingen te
kijken. Cato en Brutus kozen beroemde.
Een lakei vergenoegde zich
eenigen tijd geleden, op het schavot,
waarop hij zou worden geradbraakt,
te dansen. Dus, hoewel de drijfveeren
verschillen, zij hebben vaak de zelfde
uitwerkingen. Daarom is het waar,
dat, hoe groot het verschil tusschen
groote menschen en gewone stervelingen
moge zijn, men duizend
maal gezien heeft hoe de eenen even
goed als de anderen, met hetzelfde
gelaat den dood ingingen; maar altijd
met dit verschil, dat in de doodsverachting
der groote mannen het de
zucht naar roem is, die hen verblindt,
terwijl het bij de gewone menschen
slechts een uitwerking van gebrek
aan inzicht is, dat hen belette den
omvang van hun ongeluk te erkennen,
en hun vrijheid liet aan iets
anders te denken.




PORTRET

van

la Rochefoucauld

door hemzelf.

1658.



Ik ben van middelbare lengte, gemakkelijk
in mijne bewegingen en
goed geëvenredigd. Ik heb een bruine
gelaatskleur, maar vrij gelijkmatig;
een hoog en redelijk breed voorhoofd;
zwarte, kleine, diepliggende
oogen, zwarte en dikke, goed geteekende
wenkbrauwen. Ik zou moeilijk
kunnen zeggen welk soort neus ik heb
want zij is noch stomp, noch dik, noch
spits, noch arendsneus, ten minste
naar ik meen; al wat ik weet is dat zij
eerder groot dan klein is en dat zij
een weinig te laag zit. Ik heb een
grooten mond en gewoonlijk vrij
roode, noch goed, noch slecht gevormde
lippen. Mijn tanden zijn wit
en vrij goed geplaatst. Vroeger heeft
men mij gezegd, dat ik een weinig te
veel kin had: ik heb mij eens betast
en in den spiegel gekeken om
te weten hoe het er mede staat, en
ik kan er niet goed over oordeelen.
De vorm van mijn gelaat is vierkant
of ovaal: het zou mij zeer
moeilijk vallen tusschen die twee te
kiezen. Mijn haar is zwart, van nature
gekruld en daarbij dik en lang
genoeg om van een mooien kop te
mogen spreken.

Ik heb iets droevigs en hooghartigs
in mijn blik: dat doet de meeste
menschen gelooven, dat ik minachtend
ben, hetgeen volstrekt het geval
niet is. Ik beweeg mij gemakkelijk,
zelfs een weinig te veel, waardoor ik
bij het spreken veel gebaren maak.
Ziehier ronduit hoe ik meen dat ik
ben, wat het uiterlijk betreft en men
zal, geloof ik, vinden, dat hetgeen ik
dienaangaande denk, niet ver van de
waarheid is. Met dezelfde getrouwheid
zal ik te werk gaan bij hetgeen
nog aan mijn portret ontbreekt, en
mij zal het noch aan vrijmoedigheid
ontbreken om ronduit te spreken
van mijne goede eigenschappen, noch
aan oprechtheid om rondborstig te
erkennen welke gebreken mij aankleven.

Ten eerste, om van mijn humeur
te spreken: ik ben zwaarmoedig, en
ik ben het in zulke mate, dat men mij
sedert drie of vier jaar nauwelijks drie
of vier maal heeft zien lachen. Toch
zou ik, naar ik geloof, een vrij dragelijke
en milde zwaarmoedigheid bezitten,
indien ik slechts die had,
welke uit mijn gestel voortkomt;
maar ik krijg er zoo veel van andere
zijde, en wat ik krijg is van zulke
hoedanigheid, vervult dusdanig mijn
verbeelding en houdt mijn geest zoo
zeer bezig, dat ik den meesten tijd
hetzij droom zonder een woord te
uiten of bijna geen aandeel neem aan
hetgeen ik zeg. Ik ben zeer kortaf met
degenen, die ik niet ken en zelfs met
de meesten van hen, die ik wèl ken,
ben ik niet zeer rondborstig. Dat
is een gebrek, ik weet het wel, en ik
zal niets nalaten om mij in dit opzicht
te verbeteren; maar omdat een
zekere sombere uitdrukking in mijn
gezicht mij nog terughoudender doet
lijken dan ik ben, en het niet in onze
macht staat ons te ontdoen van een
booze uitdrukking, die het gevolg is
van het natuurlijke beloop der gelaatstrekken,
geloof ik, dat, wanneer
ik mij inwendig zal hebben verbeterd,
ik, door mijn uiterlijk, altijd
slecht zal blijven staan aangeschreven.

Ik heb geest, en ik aarzel niet het
te zeggen: waartoe daaromtrent
plichtplegingen te maken? Het gebruiken
van zoo veel omwegen en het
toepassen van verzachting, wanneer
het geldt te spreken van zijne goede
hoedanigheden, komt mij voor als
het verbergen van een weinig ijdelheid
onder een schijn van bescheidenheid,
en het zich bedienen van een
zeer handig middel om van zich veel
meer te doen gelooven dan men zegt.
Wat mij aangaat, ik ben tevreden
wanneer men mij noch voor mooier
houdt dan ik mij voordoe, noch
beter geluimd dan ik mij afschilder,
noch geestiger of verstandiger dan ik
ben. Nogmaals, ik heb vernuft, maar
een vernuft, bedorven door zwaarmoedigheid:
want, ofschoon ik vrij
goed mijn taal meester ben, een goed
geheugen bezit, en ik niet verward
denk, ben ik dusdanig onder den
druk van mijn verdriet, dat ik vaak
vrij slecht uitdruk wat ik wil zeggen.

Het gesprek met beschaafde menschen
is een der genoegens, die mij
het meest aantrekken. Ik heb gaarne
dat zulk een gesprek ernstig zij en dat
zedekunde er het leeuwenaandeel in
heeft. Maar ik weet het ook te
waardeeren wanneer het vroolijk is;
en al vertel ik weinig grapjes om te
lachen, dan is dit niet omdat ik niet
zou weten hoe kostbaar een goed vertelde
beuzeling is, of omdat ik deze
wijze van schertsen, waarin zekere
slagvaardige en gevatte geesten zoo
zeer uitmunten, niet vermakelijk
zou vinden.

Ik schrijf een goed proza en ik
dicht met goed gevolg; mijn gedichten
zijn niet slecht; en hunkerde ik
naar den roem die op dat gebied te
behalen is, dan acht ik mij met
weinig arbeid in staat een goeden
naam te verwerven.

Ik houd van lezen, in het algemeen;
het meest van die boeken,
waarin iets te vinden is, dat den geest
kan vormen en de ziel kan versterken.
Bovenal is het voor mij een
groote voldoening te lezen met iemand
van verstand: want op die
wijze denkt men voortdurend na
over hetgeen men leest; en uit de
gemaakte opmerkingen vormt zich
een bij uitstek aangenaam en nuttig
gesprek.

Ik heb een vrij goed oordeel over
de dichtwerken, die men mij toont,
maar ik zeg mijn gevoelen misschien
wat al te openhartig. Wat bovendien
verkeerd in mij genoemd mag worden
is, dat ik soms te pijnlijk-kieschkeurig
en een te streng beoordeelaar
ben. Ik heb geen afkeer van te hooren
redetwisten, en dikwijls meng ik mij
vrij gaarne in het geschil; maar ik
verdedig gewoonlijk mijn gevoelen
met te veel warmte; en wanneer men
tegen mij een onrechtvaardige zaak
verdedigt, word ik door mijn hartstocht
voor het goed recht wel eens
alles behalve redelijk.



Ik gevoel voor deugd en ben geneigd
tot het schoone en heb een zoo
sterke begeerte om een door en door
eerlijk man te zijn, dat mijne vrienden
mij geen grooter genoegen kunnen
doen dan mij ernstig op mijn gebreken
te wijzen. Zij, die mij eenigszins
van nabij kennen, en die de
goedheid hebben gehad mij soms in
dit opzicht raad te geven, weten dat
ik hen altijd met alle denkbare
vreugde en gewenschte onderworpenheid
van den geest heb ontvangen.

Alle mijne hartstochten zijn vrij
gematigd en beperkt; bijna nooit zag
men mij in woede ontsteken, en gehaat
heb ik niemand. Niettemin ben
ik wel in staat mij te wreken indien
men mij had beleedigd, en wanneer
mijn eer betrokken was bij de beleediging,
mij aangedaan. In tegendeel,
ik ben er zeker van dat het plichtsgevoel
in mij zoo goed de rol van haat
zou vervullen, dat ik mijn wraakneming
nog feller zou ten uitvoer
brengen dan een ander.

Eerzucht achtervolgt mij niet.
Voor weinig dingen ben ik bang, en
in het geheel niet voor den dood. Ik
ben weinig toegankelijk voor medelijden,
en ik wenschte wel er geheel
vrij van te zijn. Toch is er niets dat
ik zou verzuimen om de smart van
een lijder te verminderen; en ik geloof
werkelijk dat men alles behoort
te doen, zelfs veel medelijden te betuigen,
want de ongelukkigen zijn zoo
dwaas, dat dit hun meer goed doet
dan wat ook ter wereld. Maar ik hecht
er ook aan mij tevreden te stellen
met het te betuigen, en er streng
op te passen het niet te bezitten. Het
is een hartstocht, die in een goed
gevormde ziel nergens toe dient; die
slechts het hart verzwakt, en die
men moet overlaten aan de groote
menigte, die, nimmer iets doende,
geleid door verstand, hartstochten
noodig heeft om tot daden te geraken.

Ik heb mijn vrienden lief, en ik heb
hen dusdanig lief, dat ik geen oogenblik
zou aarzelen mijne eigen belangen
ten hunnen bate op te offeren.
Ik ben inschikkelijk tegenover
hen; ik verdraag geduldig hun slecht
humeur; alleen streel ik hen niet
vaak en hun afwezigheid maakt mij
niet zeer ongerust.

Van nature ben ik uiterst weinig
nieuwsgierig ten opzichte van het
meeste dat andere lieden zoo zeer
bezig houdt. Ik ben zeer gesloten
en ik heb minder moeite, dan
wie ook, om wat men mij in vertrouwen
heeft gezegd, vóór mij te houden.
Ik ben bij uitstek stipt op het
houden van mijn woord; ik breek
het nooit, welke gevolgen het door
mij beloofde ook voor mij moge hebben,
en ik heb dit mijn geheele leven
als een volstrekt noodzakelijke wet
beschouwd.

Tegenover vrouwen neem ik een
zeer stipte hoffelijkheid in acht; en ik
geloof in hun tegenwoordigheid nimmer
iets te hebben gezegd wat haar
pijnlijk had kunnen treffen. Wanneer
zij een goed verstand hebben
geef ik aan een gesprek met haar de
voorkeur boven een met mannen;
men vindt er zekere zachtheid in, die
bij ons niet te vinden is; en het schijnt
mij bovendien, dat zij zich zuiverder
uitdrukken en een aangenamer tint
geven aan de dingen, die zij zeggen.
Galant ben ik vroeger wel een weinig
geweest; tegenwoordig ben ik het
niet meer, hoe jong ik mij ook gevoel.
Van hofmakerij heb ik afgezien; en
ik ben alleen verbaasd, dat er nog
zoo veel beschaafde mannen zijn, die
er zich wel mede bezighouden.

Ik juich levendig de schoone hartstochten
toe; zij zijn het bewijs van
zielegrootheid; en ofschoon er in de
onrust, die zij veroorzaken, iets gelegen
is, tegenstrijdig met ware wijsheid,
verdragen zij zich zóó goed met
de strengste deugd, dat men hen,
naar mijne meening, met recht niet
zou kunnen veroordeelen. Wanneer
ik, die alles ken wat er teeders en
krachtigs in de groote aandoeningen
der liefde is, eens zal beminnen,
dan zal het zeker op die wijze zijn;
maar zooals ik geaard ben, geloof ik
niet dat al die kennis, die ik bezit,
ooit van mijn verstand naar mijn
hart zal verhuizen.






PORTRET

van

la Rochefoucauld

door den Kardinaal de Retz.



In de geheele figuur van la Rochefoucauld
is altijd iets, ik weet niet
wat, geweest: hij heeft zich van
kindsbeen af, in intriges willen mengen
en toen hij de kleine belangen
niet opmerkte, die nooit zijn zwak
zijn geweest, en de groote niet kende,
die, aan den anderen kant, nimmer
zijne sterke zijde waren; hij is nimmer
voor eenige onderneming geschikt
geweest, en ik weet niet waarom,
want hij had eigenschappen, die,
bij ieder ander diegene, welke hij
miste, zouden hebben kunnen vervangen.
Zijn blik was niet vèrziende
genoeg, en hij zag zelfs niet gelijktijdig
alles, wat binnen zijn bereik
lag; maar zijn gezond verstand en
degelijk overpeinzen, gevoegd bij zijn
zachte manieren, zijn overredingskracht,
en zijn gemakkelijk optreden,
dat bewonderingswaardig
was, moesten, meer dan het geval
was, opwegen tegen de zwakte
van zijn diep inzicht. Hij had altijd
een doorloopende besluiteloosheid,
maar ik weet zelfs niet waaraan
die is toe te schrijven: zij kan
niet in hem gekomen zijn door
de vruchtbaarheid zijner verbeelding,
die alles behalve levendig is;
ik kan haar niet wijten aan de
onvruchtbaarheid van zijn oordeel,
want, al beschikt hij er niet over
bij zijn handelend optreden, hij bezit
een goeden voorraad verstand:
wij zien de gevolgen dezer besluiteloosheid
zonder er de oorzaak
van te kennen. Hij is nimmer krijgsman
geweest, ofschoon hij een echt
soldaat was; uit zich zelf was hij
nooit een goed hoveling, ofschoon hij
steeds de beste voornemens heeft gehad
het te zijn; hij was nimmer een
goed lid eener partij, niettegenstaande
hij er zijn geheele leven bij betrokken
was. Die bedeesdheid en verlegenheid
in zijn gezicht, dat gij
van hem in het burgerlijke leven
kent, heeft zich in zaken in een
soort van zelfverdediging omgezet;
hij meende er steeds behoefte aan
te hebben: hetgeen, gevoegd bij
zijne Maximes, die niet voldoende
deugd en geloof ademen, en aan zijn
gewoonte om zich altijd uit een zaak
met evenveel ongeduld terug te trekken,
als hij er zich in had begeven,
mij tot de overtuiging brengt, dat
hij veel beter zou hebben gedaan
met zich zelf te kennen en zich tevreden
te stellen met, zooals hij gekund
had, door te gaan voor den
beleefdsten hoveling van zijn eeuw.






REGISTER



OP DE ONDERWERPEN DER MAXIMES

De getallen verwijzen naar de nummers der
maximes.


	Aantrekken, 155, 274, 426.

	Aard, 142.

	Afgunst, 27, 28, 328, 376, 433, 476, 486.

	Afkeer, 427.

	Afwezigheid, 276.

	Afstooten, 155.

	Ambt, 164.

	Armoede, 54.

	Bedeesdheid, 11, 169.

	Bedriegen, 115, 118, 127, 335, 395, 434.

	Behaagzucht, 241, 332, 334, 349, 376.

	Beheerschen, 151.

	Beklagen, 475.

	Bekrompenheid, 265.

	Bekwaamheid, 199.

	Belachelijk, 311, 326, 408, 422.

	Belang, 30, 253, 390.

	Beleefdheid, 260.

	Beloonen, 14.

	Beloven, 38.

	Beminnen, 81, 85, 111, 259, 277, 286, 294, 330, 331, 348, 351, 369, 371, 374, 471.

	Beoordeelen, 212.

	Berouw, 180.

	Bestendigheid, 177.

	Betreuren, 355.

	Bevalligheid, 67, 240.

	Bevredigen, 385.

	Bewonderen, 475.

	Breken, 351.

	Burgerlijkheid, 393.

	Copie, 133.

	Coquetterie, 107, 241, 406, 418.

	Daden, 7, 57, 58, 160, 161, 163, 382, 409, 432.

	Dankbaarheid, 223, 224, 225, 279, 298, 299, 438.

	Dapperheid, 1, 214, 216, 220.

	Deemoed, 358.

	Deugden, 1, 171, 183, 186, 187, 189, 200, 218, 220, 354, 388, 489.

	Diensten, 299.

	Dood, 23, 26, 221.

	Doorzettingskracht, 243.

	Droefheid, 232, 233.

	Drijfveeren, 409.

	Dwaasheid, 156, 207, 209, 231, 300, 318, 415.

	Dwarse koppen, 318.

	Dwazen, 140, 309, 310, 387, 414, 444.

	Edelmoedigheid, 246.

	Eenvoud, 289.

	Eer, 12, 219, 270.

	Eerlijk, 170, 202, 448.

	Eerzucht, 7, 24, 63, 91, 246, 266, 490.

	Eigenaardigheden, 134.

	Eigenbelang, 9, 39, 40, 46, 187, 305, 494.

	Eigenliefde, 2, 3, 4, 13, 88, 228, 236, 247, 261, 262, 339.

	Eigenschappen, 90, 176, 251, 284, 337, 344, 365, 433, 468, 498.

	Fatsoenlijk, 368.

	Fortuin, 1, 17, 45, 47, 60, 61, 153, 154, 227, 323, 380, 391, 392, 399, 403, 435, 449.

	Fouten, 184, 196, 422, 426, 442, 494.

	Fijnheid, 128.

	Galanterie, 131, 402, 499.

	Gebeurtenis, 59.

	Geboorteland, 342.

	Gebreken, 31, 90, 190, 194, 251, 299, 327, 354, 365, 397, 398, 403, 411, 424, 428, 493, 498.

	Geest, 44, 67, 99, 100, 101, 287, 340, 357, 375, 456, 482, 502.

	Geestigheid, 413, 451.

	Geestkracht, 18.

	Geheugen, 89, 313.

	Geld en goed, 301.

	Gelieven, 312.

	Geluk, 18, 48, 49, 53, 61, 339.

	Gemakzucht, 16.

	Gematigdheid, 17, 18, 293, 308.

	Gemoed, 290, 488.

	Gemoedsstemmingen, 292.

	Genadigheid, 15, 16.

	Genegenheid, 279.

	Genezing, 193.

	Gepast, 307.

	Geschillen, 496.

	Gesprekken, 139.

	Gesternte, 58.

	Geven, 301.

	Gewaarwordingen, 255.

	Geweld, 363, 369.

	Gewichtigheid, 257.

	Gezichtspunt, 104.

	Gezond verstand, 67.

	Gierigheid, 11, 167, 491, 492.

	Goede, 121, 229, 303, 464.

	Goede wil, 30.

	Goedhartigheid, 236, 237, 238, 275, 463, 481.

	Grofheid, 129.

	Grootheid, 400.

	Groot man, 343.

	Grootmoedigheid, 248, 285.

	Grijsaard, 93.

	Gunsteling, 55.

	Haast, 226.

	Haat, 55, 72, 111, 328, 338.

	Handigheid, 4, 170, 245, 264.

	Hart, 10, 43, 98, 102, 103, 108, 346, 484.

	Hartstochten, 4, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 27, 122, 188, 262, 266, 276, 334, 341, 404, 422, 443, 460, 466, 471, 484, 485.

	Helden, 53, 185.

	Hoedanigheden, 29, 159, 162, 470.

	Hooge wereld, 56, 280.

	Hoogmoed, 33, 36, 37, 228, 234, 239, 254, 267, 281, 358, 450, 462, 463, 472.

	Hoop, 38, 168.

	Houding, 249.

	Huichelarij, 218, 233.

	Humeur, 7, 45, 47.

	Huwelijk, 113.

	Ingenomenheid, 51.

	Jaloezie, 7, 28, 32, 324, 336, 361, 406, 446, 472, 503.

	Jeugd, 109, 261, 341, 495.

	Jong, 495, 497.

	Kansen, 453.

	Karaktervastheid, 477, 479.

	Kennissen, 178.

	Kieschheid, 128.

	Kleinigheden, 41.

	Kracht, 30, 42, 44, 122.

	Kuischheid, 1.

	Kwaad, 131.

	Kwaadspreken, 138, 148, 454, 483.

	Kwaadwilligheid, 483.

	Lafheid, 215, 370.

	Lastig, 242.

	Leeftijd, 207, 210, 222.

	Leiden, 43.

	Leven, 46, 430, 435.

	Levenstijdperk, 405.

	Liefde, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 111, 136, 175, 176, 259, 262, 266, 274, 336, 349, 353, 361, 362, 369, 374, 376, 381, 385, 395, 402, 417, 418, 422, 430, 440, 441, 459, 466, 471, 473, 477, 490, 500, 501.

	Liefhebben, 296, 321.

	Liegen, 63.

	Lof, 65, 144, 145, 146, 147, 148, 149, 150, 272.

	Lot, 52.

	Luiheid, 169, 266, 398, 482, 487.

	Luim, 435.

	Medelijden, 264.

	Meening, 13.

	Middelmatig, 375.

	Mindere, 452.

	Minnaar, 396, 406.

	Misdaad, 465.

	Moed, 213, 397.

	Mom, 254.

	Mooi, 497.

	Naam, (Groote), 94.

	Natuur, 36, 63, 153, 189, 404.

	Natuurlijk, 372, 431.

	Nederigheid, 254.

	Nieuwe, 274.

	Nieuwsgierigheid, 173.

	Omstandigheden, 215, 345, 470.

	Onaandoenlijkheid, 20, 21.

	Onbestendigheid, 181.

	Ondankbaarheid, 96, 226, 299, 306, 317.

	Onderhandelen, 278.

	Ondeugden, 182, 186, 187, 189, 191, 192, 195, 273.

	Oneerlijk, 317.

	Ongeluk, 61, 339, 386, 395, 420, 496.

	Onnoozelheid, 208.

	Onrecht, 14.

	Onschuld, 465.

	Ontrouw, 359, 360.

	Onverschrokkenheid, 217.

	Onverstandigen, 59.

	Onwaarheden, 282.

	Oordeel, 97, 458.

	Oorlog, 219.

	Openhartigheid, 184.

	Oprechtheid, 62, 116, 170, 366.

	Opvoeding, 261.

	Ouderdom, 109, 341, 408, 416, 418, 423, 444, 461.

	Oud worden, 423.

	Philosophen, 46, 54.

	Philosophie, 22.

	Prijzen, 144, 145, 146, 320, 356.

	Raad, 110, 116, 283, 378.

	Ramp, 19, 22.

	Rechters, 268.

	Rechtschapenheid, 170, 206.

	Rein, 170.

	Roem, 157, 198, 213, 221.

	Rijkdom, 54.

	Sappen, 297.

	Schamen, 409.

	Schande, 213, 412.

	Scherpzinnigheid, 377, 425.

	Schijn, 302.

	Schijnen, 457.

	Schoonheid, 474.

	Schranderheid, 244, 269, 288.

	Slachtoffer, 87.

	Slim, 236, 350, 394, 407.

	Slimmerds, 221.

	Slimmigheden, 117, 124, 125.

	Smaak, 13, 252, 258, 379, 413, 467.

	Spreken, 142, 315, 319, 383.

	Standen, 256.

	Standvastig, 11, 175, 176, 177, 420.

	Sterven, 23.

	Talenten, 404, 468.

	Tegenspoed, 24, 25, 235.

	Tegenspraak, 135.

	Tegenstrijdigheden, 478.

	Toeval, 57.

	Tranen, 373.

	Trots, 34, 35.

	Trouw, 247, 381.

	Vaardigheid, 404.

	Vastberadenheid, 23.

	Verachtelijk, 322.

	Verachting van den dood, 21, 504.

	Verbeelding, 478.

	Verbeteren, 227.

	Verdienste, 92, 95, 153, 155, 156, 165, 166, 273, 291, 400, 419, 437, 455, 474.

	Verdienstelijk, 50, 379.

	Vergeven, 330, 428, 429.

	Verkwisting, 11.

	Verlangen, 439, 469, 475.

	Verlegenheid, 480.

	Vermommen, 119, 256.

	Vernedering, 446.

	Verraden, 120.

	Verstand, 42, 43, 80, 89, 97, 98, 102, 103, 112, 140, 154, 174, 290, 346, 347, 415, 421, 425, 456, 467, 469, 502.

	Verstandig, 6, 66, 105, 108.

	Vertrouwen, 62, 239, 421.

	Vervelen, 141, 172, 304, 312, 352, 502.

	Verwonderen, 384.

	Verzoenen, 82.

	Vleien, 123, 152, 158, 329.

	Volksdeuntjes, 211.

	Voorbeeld, 230.

	Voornaamheid, 399, 401.

	Voorspoed, 25.

	Vooruitziendheid, 264.

	Vrees, 16, 18, 38.

	Vrienden, 84, 179.

	Vriendschap, 72, 80, 81, 83, 376, 410, 427, 434, 440, 441, 473.

	Vroomheid, 12, 427.

	Vrouwen, 73, 131, 204, 205, 220, 241, 277, 332, 333, 334, 340, 346, 362, 364, 367, 368, 406, 418, 429, 440, 466, 471, 474, 497, 499.

	Vrijgevigheid, 263.

	Vijand, 114, 458.

	Waardeering, 143, 339.

	Waarheid, 64.

	Wantrouwen, 84, 86, 315, 355.

	Weldaden, 14.

	Wereld, 455.

	Welopgevoed, 203.

	Welsprekendheid, 249, 250.

	Welvoegelijkheid, 447.

	Weten, 295.

	Willen, 295.

	Wreken, 14.

	Wijsheid, 132, 207, 209, 231, 323.

	Wijze lessen, 93.

	Wijzen, 20.

	IJdelheid, 16, 137, 200, 263, 388, 389, 446, 467, 483.

	IJver, 1.

	Zaken, 288.

	Zelfbedrog, 114.

	Zelfvertrouwen, 475.

	Zelfzucht, 486.

	Ziekten, 288, 503.

	Ziel, 24, 80, 188, 194.

	Zon, 26.

	Zotten, 6, 353, 451, 456.

	Zwakheid, 44, 120, 122, 130, 316, 325, 424, 444, 477, 479.

	Zwijgen, 79.




Colofon

Duidelijke zetfouten in de originele tekst zijn
verbeterd. Daarnaast is aangepast:





	Pagina
	Origineel
	Aangepast



	55
	mevr. de Sablé
	Mevr.



	128
	werkinken
	werkingen



	208
	aanaangeleerd
	aangeleerd



	242
	CDCIX
	CDXCIX











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MAXIMES ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3916250096654770560_cover.png
MAXIMES

La Rochefoucauld

Vertaald door
Dr. D. F. Scheurleer

'S-GRAVENHAGE

MARTINUS NIJHOFF
1922





