
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A szocziológia vázlata

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A szocziológia vázlata


Author: Georges Palante


Translator: Lajos Mikes



Release date: May 25, 2022 [eBook #68168]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin, 1912


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A SZOCZIOLÓGIA VÁZLATA ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 233. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

A SZOCZIOLÓGIA
VÁZLATA

 

IRTA G.
PALANTE

FORDITOTTA MIKES
LAJOS dr.

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912



A SZOCZIOLÓGIA VÁZLATA

 

IRTA

G. PALANTE

FORDITOTTA

AZ EREDETI ÖTÖDIK
KIADÁSBÓL

MIKES LAJOS
dr.

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






ELSŐ KÖNYV

BEVEZETÉS:

A SZOCZIOLÓGIA MEGHATÁROZÁSA

MÓDSZERE ÉS FELOSZTÁSA







I. FEJEZET.

Mi a szocziológia?

Ez a szó: szocziológia – sokkal világosabb értelmünek
tetszik, semhogy meghatározásra szorulna. Etimológiai jelentése: a
társadalom vagy a társaságok tudománya. De ez a világosság csak
látszólagos. Mert ennek a kifejezésnek: a társaságok
tudománya – több különböző értelmet tulajdoníthatunk.

Első és legtágabb értelmében a szocziológia nem egyéb, mint a
társadalmi tudományok: gazdaságtan, politika, ethnológia,
nyelvészet, a vallások és művészetek tudománya, stb. – összessége.
Nyilvánvaló, hogy efféle tudománynak, amely a határozott, külön
tárgykörnek hijával van, nincs létjogosultsága.

Másodsorban érthetjük szocziológia alatt a tulajdonképpeni
társadalmi tudományok rendszerbe foglalását, vagy – ha jobban
tetszik, – azt a tudományt, amely e különböző tudományok
egymásközti kapcsolataival foglalkozik. A szocziológia eszerint úgy
viszonylanék a különböző társadalmi tudományokhoz, mint – a
pozitivizmus szerint – a filozófia a szaktudományokhoz, amelyeket
rendszerbe foglal. Tárgyalná a társadalmi tudományok egymásközti
kapcsolatait és kitöltené  réseiket. Ez az értelme már pontosabb,
mint az előbbi; de még mindig nem kielégítő. Mert ily módon nem
választjuk el kellőképpen a tulajdonképpeni szocziális jelenségeket
azoktól a néprajzi, gazdasági, jogi, politikai, stb. jelenségektől,
amelyek az előbbieket kisérik vagy létrehozzák. – Másrészt pedig a
szocziológusoknak az a törekvése, hogy pótolni akarják a társadalmi
gazdaságtan, a jogtudomány, erkölcstan, stb. hiányait, egy csöppet
sem jogosultabb, mint némely filozófusnak az az igyekvése, hogy
többé-kevésbbé helytálló hipothezisekkel pótolja a fizikai és
természettudományok hiányait.

Egy harmadik értelmezés szerint a szocziológiának tárgya: a
társadalmi formák tanulmányozása, elvonatkozva azok tartalmától.
«Hadseregnek, családnak, részvénytársaságnak, bármennyire különböző
is eredetük és czéljuk, vannak közös vonásai: a hierarchia, a
kölcsönös függés, a differencziálódás, stb., és ezeket a közös
vonásokat külön-külön is lehet tanulmányozni. Minden társulás már
magában is különleges hatásokkal jár a társuló egyénekre nézve.
Akár gazdasági, akár jogi, akár erkölcsi jelenségekről van szó,
ezek egyaránt alá vannak vetve a társadalmi miliő
befolyásának.»1) – «A társadalmi miliők
különböző fajtáit osztályozhatjuk, – mondja ugyanaz a szerző
máshelyütt. – Megfigyelhetjük, hogy ha e miliők tulajdonságai, pl.
erőértékük, minőségük, egységeik összetapadása,  stb.
változnak, velük együtt változik a hatás is, melyet az egyénekre
gyakorolnak. Ekként teremthetünk olyan tudományt, melyben a
megfigyelés, osztályozás és magyarázat merőben szocziológiai.»

Ebben a felfogásban, amelynek Németországban Simmel és
Francziaországban Bouglé a képviselője, van némi igazság. Megvan az
az előnye, hogy megvilágítja azt a tényt, hogy a társadalmi
csoportosulások száma, tömege és népessége már magában is nagy
hatással van ezeknek a csoportosulásoknak fejlődésére. Mindazáltal
e meghatározás ellen a következő kifogásokat tehetjük: 1. Ez a
szoros értelemben vett (mint Bouglé nevezi: stricto sensu)
szocziológia nem építhető ki másként, mint párhuzamosan a különböző
különleges studiumokkal, amelyeknek összessége volna a tágabb
értelemben vett (lato sensu) szocziológia. – A társadalmi
csoportosulások módozatainak elvont és általános törvényeit nem
állapíthatjuk meg addig, amíg előbb nem tanulmányoztuk részletesen
magukat ezeket a csoportosulásokat. – 2. Van valami, amitől
lehetetlen eltekinteni, s ez: a tanulmányozott csoportok lélektani
tartalma. Mert mindazok a statikai vagy dinamikai jelenségek,
amelyekből a társaságok élete összetevődik, voltaképp gondolatok,
hitek, vágyak formájában jelentkeznek. A lélektani jelzés az,
amelyre végül minden egyéb jelzésmód redukálódik. Ha elvonatkozunk,
mint Bouglé kivánja, «a társadalmi egységek gondolataitól», és nem
törődünk mással, mint a csoportosulások merőben formai
törvényeivel, akkor önként lemondunk arról, ami a legmegfoghatóbb
és legkonkrétebb  a társadalmi életben; akkor lemondunk a
látszatért a lényegről.2)

A mi felfogásunk szerint a szocziológia nem egyéb, mint a
társadalmi lélektan. És a társadalmi lélektan szerintünk az a
tudomány, mely a társadalmi élet által egymáshoz közel hozott
egységek lelki állapotát (mentalitását) tanulmányozza.

Nem akadunk fenn azon az ellenvetésen sem, hogy ez a
meghatározás voltaképpen visszavezeti a társadalmi lélektant és így
a szocziológiát is az egyéni lélektanra. A mi felfogásunk szerint
valóban ehhez kell mindig visszatérnünk. Akár akarjuk, akár nem: az
egyéni lélektan a nyitja minden zárnak. A tulajdonképpeni
társadalmi energia végre is mindig csak a pszichizmus; nem az a
kollektiv pszichizmus, amelyről Roberty3)
beszél, hanem egyszerüen a pszichizmus; vagy az egyéni pszichizmus.
Csak ez teheti érthetővé ezt a kifejezést: kollektiv
pszichizmus.

A társadalmi lélektannak ennélfogva kettős tárgya lesz:

1. Kutatása annak, hogy az egyéni tudatok hogyan kapcsolódnak
bele a társadalmi tudat alakulásába és fejlődésébe. (Társadalmi
tudat alatt azoknak a gondolatoknak, meggyőződéseknek és vágyaknak
az összességét értjük, amelyek egyrészről megadják valamely
társadalom uralkodó világfelfogását, másrészről pedig rányomják a

társadalommá egyesült egységekre az értelmi, érzésbeli és erkölcsi
egyöntetüség többé-kevésbbé tudatos bélyegét). A nagy emberek
lélektana igen fontos ebből a szempontból.

2. Kutatása annak, hogy viszont ez a társadalmi tudat hogyan hat
az egyéni tudatokra. Hogy ez a társadalmi egyöntetüség miképpen
módosítja, miképpen fokozza le, néha miképpen nyomja le az egyéni
értelmet és sajátosságokat? Milyenek a lélektani hatásai annak a
szolidaritásnak, amely az emberi egységeket egyesíti, akár szakmai,
akár gazdasági, vallási, erkölcsi, stb. ez a szolidaritás? –
Helyesen jegyzi meg Barth, hogy «a társadalom minden átalakulása
maga után vonja az emberi tipus bizonyos átalakulását és maga után
von bizonyos korrelativ változásokat a társadalmat alkotó egyének
tudatában, amely változások viszont visszahatnak magára a
társadalomra».4) A társadalmi lélektannak
igazi tárgya: e hatások és visszahatások tanulmányozása.

Mikor Lebon megcsinálja a szoczializmus lélektanát; mikor
Sighele megírja könyveit a tömegek és szekták lélektanáról; mikor
Max Nordau tanulmányozza a hazugságnak azt a légkörét, amelylyel a
mai társadalom körülveszi az egyént; mikor Laura Marholm5) nyomon követi a nő szellemi állapotának
változásait a társadalmi miliő változásai szerint; mikor
Schopenhauer elemzi a «nő» szellemi állapotát és szerepét a

mai társadalomban; mikor Nietzsche tanulmányozza a szánalomérzés
általánosításának társadalmi következményeit a mi európai
civilizácziónkban, vagy pedig mikor elemzi, mi az erkölcsi mivolta
és mik a társadalmi hatásai az értékskála ama felforgatásának,
amelyet a kereszténység végzett: senkisem vonhatja kétségbe, hogy
az efféle lélektani kutatásoknak igen nagy a szocziológiai
fontosságuk is.

Általánosságban a társadalmi lélektan az egyéni tudat és a
társadalmi tudat kapcsolatait mutatja. Egyrészt megvilágítja a
lehető érintkezési pontokat e két tudat között, másrészt
hangsúlyozza az ellenmondásokat és a belőlük eredő összeütközéseket
e két tudat között.

Mély és finom analógiák vannak az egyéni és társadalmi lélek
között. Ilyen analógia pl. az az igazság, amelyet Nietzsche vett
észre, hogy a múlttal való heves összecsapás, energikus szakítás
néha az életerő megújhodásának egyik föltétele úgy a népek, mint az
egyének számára. «Van bizonyos fokú álmatlanság, kérődzés,
történeti érzék, – mondja Nietzsche, – amely egyaránt
ártalmas minden élő lénynek és minden élő lény megsemmisítéséhez
visz, akár egy emberről, akár egy népről, akár egy egész
czivilizáczióról van szó.»

Az efféle belátások, amelyeket a legmélyebbre ható lélektanból
meríthetünk, módot nyújtanak arra, hogy a társadalmi élet
legkényesebb feltételeinek elevenére tapinthassunk.

Az egyéni tudatok mélyén dúló harczok gyakran nem egyebek, mint
külső és társadalmi antagonizmusok visszahatásai. Egy műbiráló, Ch.

Saroléa,6) igen finom megkülönböztetést
tesz az egyéni és a társadalmi összeütközések között.
Társadalmi összeütközéseknek nevezi azokat, amelyek két osztály
antagonizmusából erednek (például a nemesség és a polgárság, a
gazdagok és a szegények osztálya között), ellenben egyéni
összeütközéseknek nevezi az egyénnek összeütközéseit saját magával,
amelyeket egyrészt azok a különféle társadalmi körök határoznak
meg, amelyekhez az egyén tartozhat, másrészt azok az ellentétes
társadalmi hatások, amelyeknek az egyén alá lehet vetve. – A
társadalmi miliőben és az egyéni tudatban lévő ez antagonizmusoknak
a párhuzamossága egyik legfontosabb tanulmánytárgya a társadalmi
lélekbúvárnak.

Az egyén szellemi állapota és a közösség vagy társadalom
szellemi állapota között lévő kapcsolatok fontosságát régen
észrevették azok, akik a társadalmi és politikai problémákkal
foglalkoztak. – Aristoteles Politikájá-nak III. könyve III.
fejezetében – bárha még elég homályosan – fölveti már azt a
kérdést, vajjon az erény fogalmát egyformán kell-e meghatározni,
akár magánemberről, akár polgárról beszélünk. Sighele hasonló rendü
problémát tanulmányoz, mikor fölveti azt a kérdést, vajjon az
érintkezés, összeállás, tömörülés ténye emeli-e vagy sülyeszti az
egyének értelmi és erkölcsi szinvonalát.7) De
Roberty is fölveti ugyanazt a problémát, amelyet  Sighele,
és hasonlóan oldja is meg, de más magyarázatot fűz hozzá.8)

Az egyéni tudat és a társadalmi tudat sokkal több és fontosabb
ponton áll összeütközésben egymással, mint a hány ponton
megegyezik. De e helyütt nem fogjuk bővebben fejtegetni ezt a
kérdést. Csak a következő megjegyzésekre szorítkozunk: Valamely
társadalom gondolataiban, szokásaiban, meggyőződéseiben,
intézményeiben gyakran rejlenek oly ellenmondások, amelyek a kissé
figyelmesebb szemlélőnek is szemet szúrnak. Mihelyt valamely egyéni
tudat észreveszi ezeket az ellenmondásokat, akaratlanúl is
meglepődik és fölveti magában azt a kérdést, vajjon mi az értéke a
környező társadalom szellemi állapotának? Ezek a társadalmi
ellenmondások okozzák, dr. Nordau szerint, azt a nyugtalanságot és
kellemetlen érzést, amely ránehezedik kortársaink egyéni
tudatára.

A társadalmi tudat gyakran elnyomja az egyéni tudatot. Az egyéni
önzések igen gyakran rabszolgái és elámítottjai a kollektiv
önzésnek. Nietzsche magvasan kifejezte ezt az antinómiát: «A
legtöbb ember, – mondja, – bárha gondolkozhat és beszélhet a saját
«egoizmus»-áról, egész élete során semmit sem tesz a saját
«ego»-jáért, hanem mindent csak saját «ego»-jának a fantomjáért,
amely környezetének agyában alakult ki, mielőtt környezetével
úgyszólván érintkezett; – ennélfogva valamennyien személytelen
vélemények, esetleges és fiktiv értékelések felhőjében  élnek,
egymással szemben. Fantazmák furcsa világa ez, amely oly észszerü
látszatot tud adni saját magának! A véleményeknek és szokásoknak ez
a ködfelhője növekszik és él, csaknem függetlenül az emberektől,
akiket körülvesz; ez okozza azt a hamisságot, amely az általános
itéletekhez tapad, s amelyet «az ember» rovására szokás írni, –
ezek az emberek, akik egymást nem is ismerik, valamennyien hisznek
abban az elvont dologban, amelyet «az ember»-nek neveznek, s amely
csak fikczió; és minden változás, amelyet ez elvont dolgon hatalmas
egyének (pl. fejedelmek és bölcsek) itéletei próbálnak létrehozni,
rendkivüli és esztelen hatást tesz a nagy tömegre. Mindez azért
van, mert minden egyén, ebben a nagy tömegben, nem tudja
szembeállítani a maga igazi «ego»-ját, amely az övé s
amelyet kitanulmányozott, azzal az egyetemes sápadt fikczióval,
amelyet saját magával kellene lerombolnia.»9)
Schopenhauer szintén észrevette ezt az illuziót, amelynek
következtében annyi ember «mások fejébe helyezi boldogságát és
egész életének érdekét.»

Az, ami társadalmilag tiszteletreméltó, a gondolkozó ember
egyéni eszével nézve gyakran teljesen értéktelen.

Fölösleges tovább időznünk azoknál az összeütközéseknél, amelyek
az egyéni tudat és a társadalmi tudat között mutatkoznak. Amit
elmondtunk róluk, az eléggé bizonyítja, hogy a társadalmi
lélekbúvárnak kutatásai számára ezen a ponton milyen tág tere van.
Főfeladata annak  a megállapítása volna, hogy ezek közül az
antinómiák közül, melyek az ideiglenesek, és melyek a lényegesek és
véglegesek.

E kutatások ellen azt a kifogást fogják tenni, hogy azok inkább
irodalmiak, mint tudományosak. Ez az ellenvetés nem nyugtalanít
bennünket, ha azt akarja jelenteni, hogy a szocziológus a
társadalmi jelenségek szubjektiv – érzésbeli vagy értelmi – képének
tanulmányozásával kénytelen foglalkozni, még pedig oly lélektani
belátás segítségével, amely hasonlatos ahhoz a belátáshoz, amellyel
a regényíró, a moralista és általánosságban a társadalmi festő
dolgozik. Mert szükségképpen eljutunk oly mozzanatokhoz, ahol a
társadalmi dolgok bonyolult és kényes birodalmában a tudományos
szellem, a maga merev – gyakran mesterkélt – osztályozásaival,
kénytelen átengedni helyét a művészi szellemnek. A társadalmi
lélekbúvár módszere nem «az iskola közönséges logikájának a
módszere, amely sorrendbe szedi az igazságokat, úgy, hogy mindegyik
támogassa szomszédjának az oldalát, hanem a gyakorlati észnek a
módszere, amely úgy halad előre, hogy széles belátásaival átölel
csoportokat és rendszerez egész osztályokat; amelyről elmondhatjuk,
hogy nemes bonyolultsága, amely lelki képeiben uralkodik,
hasonlatos csaknem a természet bonyolultságához».10)

Tegyük hozzá, hogy a társadalmi lélekbúvár szerintünk nem fog
vonakodni sohasem az egykorú társadalom tanulmányozásától.
Nietzsche kifejezése szerint, fogja tudni a módját, hogy «jó
 szomszédja legyen a szomszédos
dolgoknak», és bátran szemügyre vegye azokat közelről is. Vannak
szocziológusok, akik óvakodnak az élő társadalom tanulmányozásától.
De véleményünk szerint, ezeknek nincs igazuk, mert ha a múlt
ismerete elkerülhetetlen a jelen ismeretéhez, ez utóbbi is
támogathatja viszont a múlt eszméinek és szokásainak
magyarázását.

Azért időzünk ily hosszadalmasan a társadalmi lélektannál, mert
ebben látjuk a szocziológia velejét. A formális szocziológia hívei
szintén kénytelenek, a dolgok kényszerítő erejénél fogva, nagy
mértékben élni a lélektani dedukczióval;11)
elismerik, hogy mindig lélektani törvény alapján vezetik le a
szocziológiai törvényeket.12)
Az oly tényezőknek, aminők a népesség tömege, sűrűsége,
különnemüsége, mozgékonysága, érdemes a befolyását tanulmányozni.
De a tanulmánynak szükségszerü kiegészítése és igazi czélja a
társadalmi lélektan. 

II. FEJEZET.

Mi nem a szocziológia?

Hogy a szocziológia fogalmát pontosan megállapítsuk, meg kell
különböztetnünk a szocziológiát bizonyos rokontudományoktól,
amelyekkel könnyen összezavarható.

Először is, gondosan meg kell a szocziológiát különböztetnünk a
társadalmi metafizikától. A társadalomnak tanulmányozásával, úgy,
mint más tudományokkal, együtt járnak az eredet, a természet és a
czél bizonyos kérdései, a melyeket metafizikai kérdéseknek
nevezünk. Minden jó módszernek kötelessége minden téren éles
határvonalat húzni a között, ami megfigyelhető, és a között, ami
metafizikai hipothézisekre szorul.

A társadalomnak tanulmányozása dolgában két metafizikai kérdés
merül fel: 1. a társadalmak természetének kérdése, 2. a társadalmak
czéljának kérdése.

Ami az első kérdést illeti, az emberi társadalmat vagy atomok
mechanikus aggregatumának képzelhetjük el, vagy sejtek
rendszerének, az élő lény szöveteit és szemeit alkotó sejtek
rendszerének az analógiájára; vagy végül szellemi, értelmes és
szabad monádok rendszerének, amelyek egyben harmonikusak és
autonómok. Ez a három hipothézis: a társadalmi mechanizmus, a
társadalmi biologizmus és a társadalmi spiritualizmus vagy
dualizmus hipothézise. E különböző iskoláknak voltak és vannak még
ma is képviselőik. Például Spencer, de Roberty,  Worms,
stb. a társadalmi organizmussal való összefüggés (organicismus)
tanát fejtik ki. Vannak Leibnizre vagy Kantra támaszkodó
spiritualisták, akik a társadalmi dualista filozófiát becsülték
többre. Mindezeknek a spekuláczióknak meglehet a maguk érdekessége.
De őszintén szólva, nem tartoznak bele az igazi szocziológiába, a
melynek annyi köze van hozzájuk, mint a pozitiv lélektannak a lélek
legbensőbb – szellemi vagy anyagi – lényegéhez.13)

A másik metafizikai kérdés, a mely fölvetődik: a czél kérdése.
Van-e az emberi társadalmak fejlődésének czélja, és mi ez a czél? –
A társadalmi világ az esetlegesség terméke-e, vagy gondviselésszerű
eszme uralkodik-e benne? Vajjon – a szó metafizikai és finalista
(czélelméleti) értelmében – kell-e haladásról beszélnünk, – vagy a
fejlődés nem egyéb-e, mint örökös újrakezdés értelem és czél
nélkül? – Vajjon ez a czél, az Isten gondolatában, az emberiség
egész tömegének java-e vagy csupán kiválasztottaknak, a lángelmék
ama köztársaságának a java, amelyről beszél valahol Schopenhauer és
amelynek eljövetelét üdvözli Nietzsche? – Csupa oly probléma, amely
inkább a metafizikába, mint a szocziológiába tartozik. A
szocziológus mást nem tehet,  mint hogy konstatálja az
emberi társadalmak tényleges haladását és a társadalmi tudat
átalakulásait. Legfölebb annyit koczkáztathat meg, hogy a multak
alapján utal valamelyest a társadalmak haladásának irányára a
jövőben.

Mi a kapcsolata a szocziológiának a történelemmel? A történelem
az a forrás, a melyből a szocziológia merít. De más a feladata a
történetirónak, aki a tényeket tanulmányozza és magyarázza, és más
a feladata a szocziológusnak, aki az általános befolyásokat
tanulmányozza, amelyek közreműködnek a társadalmi rendek
kialakulásában, továbbá a konkrét összefüggéseket, amelyekre a
társadalmi rendek törekszenek, és a társadalmi állapot formáit,
amelyeket meghatároznak. – Tegyük hozzá mindazáltal, hogy
megeshetik, hogy a történetirók – egy Michelet, Carlyle vagy Taine
– restaurálják valamely kor vagy valamely történeti korszak
szellemi állapotát. Ez esetben a társadalmi lélekbúvár és a
szocziológus munkáját végzik.

A szocziológiát nem szabad összezavarni a történetbölcselettel
sem, noha Barth – úgy látszik – más véleményen van.14) Mert a történetbölcselet többnyire a
priori szerkesztmény volt. Ezt láthatjuk egy Szent Ágoston, egy
Bossuet, egy Vico történetbölcseletében. – Egyébként magának
Barthnak vallomása szerint is: «A történetbölcseleti rendszerek nem
vették tárgyul a társadalom összességét, hanem a társadalmi életnek
csupán egy oldalát, amelynek olyannyira uralkodó hatást
tulajdonítottak, hogy azt hitték, hogy  minden
egyebet belőle származtathatnak.» – Ennélfogva Barth joggal sorolja
e rendszereket az egyoldalú (einseitige) rendszerek
közé.

A szocziológia épp ily kevéssé ethnológia, anthropológia vagy
anthroposzocziológia, a hogy azt az új tudományt nevezik, amely nem
egyéb, mint az anthropológiának tartozéka. Mert ezek a különböző
tudományok főként az ethnikai tényezőt tanulmányozzák, amelynek
kétségtelenül lehet szerepe a társadalmi formák alakításában,
amelytől azonban a társadalmi formák szabadulnak, és amelyen, mint
új és makacs jelenségen, túlteszik magukat.

A társadalmi gazdaságtan területe szükebb a szocziológia
területénél. Valóban, a társadalmi gazdaságtan csakis a
gazdagsággal foglalkozik. A gazdasági törvényeknek, aminő a
munkamegosztás vagy a kereslet és kinálat törvénye, kétségtelenül
igen széles értelmü a társadalmi alkalmazásuk, de a
társadalomgazdaságtan ezeket a törvényeket csak a gazdagságra
vonatkozó alkalmazásuk szempontjából vizsgálja.

Még egy szót a szocziológia kapcsolatairól a politikával és az
erkölcstannal.

A szocziológia a társadalmaknak, azok működésének és szellemi
állapotának reális tanulmányozása. A politikának az a czélja, hogy
szabályokat állapítson meg és társadalmi eszményképet tüzzön ki. Ez
a két dolog nagyon különböző. Ezt a két kifejezést: szocziológia és
szoczializmus nem szabad összezavarni, mintahogy összezavarják
némelyek, akik kevéssé járatosak ezekben a problémákban. Más a
szocziológiai tanulmány és más a politikai rendszer. Tegyük hozzá,
hogy a  szocziológiának nem szabad függenie soha
a politikától, a politika exigencziáitól és törekvéseitől. Ellenben
a politika függ a szocziológiától, és ehhez kénytelen
felvilágosításokért fordulni, mert különben szofizmák hivságos
hadakozása vagy érdekek lapos harcza marad.

A szocziológia és az erkölcstan kapcsolata is igen szoros,
minthogy a társadalmi probléma tetőpontján a legszenvedélyesebb
erkölcsi probléma formájában nyilvánul, amely a ma élők tudatát
foglalkoztatja, és ez az egyén és a közösség kapcsolatainak
problémája.

Vannak, akik azonosítják a szocziológiát az erkölcstannal. Ezt
teszi a többi között de Roberty is. E szerint a szocziológus
szerint az erkölcstan lényegében társadalmi produktum. «Az átmenet
abból, ami erkölcsi, abba, ami társadalmi, – mondja de Roberty, –
mindig és mindenütt ugyanabból ugyanabba való átmenetnek bizonyul.
Az erkölcstan az eszmék világában pontos egyenértéke a szokásoknak,
erkölcsi cselekedeteknek, jogoknak és általában a társadalmi
kapcsolatoknak a tények világában.» E társadalmi optimizmussal
szemben állnak azok, akik ellentétet látnak az egyén és a
társadalom között. Ezek szerint a társadalom, épp úgy, mint
Schopenhauer és Renan szerint a természet – közönyös az
erkölcsiséggel szemben. Sohasem fogja megvalósítani az optimista
ideált: az erkölcsi monizmust. Az erkölcstan az egyén alkotása;
székhelye az egyéni tudat, és nem a társadalmi tudat. – Beérjük
azzal, hogy e helyütt rámutattunk erre a problémára, a melynek
megoldása nem lehet más, mint magának a szocziológiának betetőzése.


III. FEJEZET.

A szocziológia története.

A szocziológia új szó. Vajjon a tudomány, amelyet ezzel a
szóval jelölünk meg, régibb keletü? Az emberek figyelmét mindenkor
magukra vonták oly jelenségek, amelyek oly közelről érintették
őket, mint a társadalmi jelenségek. Mindazáltal az ókorban ez a
tanulmányozás állandóan alá volt rendelve a metafizikai vagy
erkölcsi elmélkedéseknek. A szocziológia megfogalmazása még
Aristotelesnél is határozatlan marad, és tárgya nem válik el a
rokon tudományok, aminő a gazdaságtan és a politika, tárgyától.
Ugyanígy vagyunk mindazokkal a bölcselőkkel, akik a görög-latin
fordításnak örökösei voltak. Morus Tamás, Campanella, stb. inkább
eszményi közösségek politikus szerkesztői voltak, mint
szocziológusok.

A XVIII. században, úgy látszik, Montesquieunek volt sejtelme
először tudományos szocziológiáról. A pozitivista iskola fejtette
ki később a legnagyobb erőfeszítést, hogy a szocziológiát
tudománynyá emelhesse. Francziaországban A. Comte, Angliában H.
Spencer azt hitték, hogy a társadalmi jelenségeket visszavezethetik
pontos törvényekre. Sőt ők nyomták rá a szocziológiára kettős nagy
irányának a bélyegét. Míg Spencer a társadalmi biologizmus útját
járta, A. Comte azonnal belátta a lélektani szempont fontosságát a
szocziológiában, minthogy az egész társadalmi fejlődést egy
lélektani törvényre:  a három fejlődési állapot törvényére
alapította.

Ha szemügyre veszszük a szocziológia fejlődését a mi
századunkban, azt látjuk, hogy ez a fejlődés három fázison ment
keresztül. Ez a három fázis: a gazdasági, a természettudományi és a
lélektani.

H. Mazel kitünően rajzolja a következő sorokban e fejlődésnek
három fázisát: «Húsz-harmincz évvel ezelőtt a szocziológia területe
a gazdaságbúvárok hübérbirtoka volt, és ezek furamód szűk fogalmat
alkottak a maguk tudományáról. Sejthető ez a szűk fogalom abból a
meghatározásból, amelyet akkoriban a társadalmi gazdaságtannak
adtak, s amely szerint ez: a gazdagság tudománya. A gazdaság
már-már bálványnyá vált, amelynek oltárán feláldozták az embert;
termelését, a társadalomnak egyetlen czélját, a maximumra kellett
fokozni. Nem harmincz, hanem legfölebb öt-hat évvel ezelőtt, a
szocziológia területe a természetbúvárok örökrészévé lett. Az a
hatalmas eszmeáramlat, amelyet a fejlődéstani hipothézis hozott
létre, éreztette erejét a társadalmi tudományokban is, és ezek,
Taine ismert mondása szerint, elszakadtak a metafizikai
spekuláczióktól, hogy a természettudományokhoz kapcsolódjanak. Nem
halljuk többé harsogni ezeket a szavakat: járadék és érték,
szabadkereskedelem és védővámos politika, kettős valuta és egyes
valuta; hanem szakadatlanul ezek a kifejezések ismétlődnek:
organizmus, kiválasztás, küzdelem a létért, Az öröklődés,
atavizmus, kereszteződés, visszaütés elfogultságai válnak
uralkodókká; a szorgalmas tanítványoknál, akik sokkal
jellegzetesebbek,  mint a mesterek, az elmélet zsarnokivá
lesz, és megszünik minden különbség az emberi társadalmak és az
állati társadalmak között. Ebben a miliőben emelte fel szavát
Tarde, és hatása – úgy látszik – épp oly döntő a természettudományi
visszaéléssel szemben, mint amily döntő volt annak idején Le Play
hatása a gazdaságtani visszaélés ellen. Tarde maga azonban csak
igen egyszerü dolgot hangsúlyozott, azt t. i., hogy az emberek nem
emberszabású lények, és hogy a szocziológiának nem szabad pusztán a
geográfiai vagy fiziológiai tényezők tanulmányozására szorítkoznia,
hanem inkább kell tanulmányoznia az erkölcsi tényezőket, minthogy a
természet vagy az átöröklés hatása valamely társadalomra, mindent
egybevetve, csekélyebb, mint a társadalmat alkotó egyének vagy a
szomszédos más társadalmak cselekedeteinek a hatása. Amidőn
helyettesítette, illetve jobban mondva kipótolta az okokat
(éghajlat és faj) más okokkal (lelemény és utánzás), visszaadta a
szocziológiának a maga függetlenségét, úgy, mint az emberi
társadalmaknak a maguk szabadságát.15)

Jegyezzük meg azonban, hogy a gazdaságtani elmélkedések még
manapság sem szüntek meg. Különösen uralkodnak az egész
szocziálista szocziológiában. De ugyanekkor oly gondolkozók, mint
Tarde, Simmel, Sighele, Nordau, befolyása alatt, kezd kialakulni
határozottan a szocziológia lélektani iránya. Adjuk hozzá meg e
befolyáshoz két bölcselőnek a befolyását is, akik, bárha
 nem úgynevezett szocziológusok, mégis az
erkölcsi és társadalmi dolgok birálatába a legmélyrehatóbb elemző
erőt vitték bele. Ez a két bölcselő Schopenhauer és Nietzsche.
Különösen ez utóbbinak a hatása nem érvényesült még eléggé a
szocziológiában. De maholnap némely maradi eszméi16) ellenére is, amelyek munkásságát megrontják,
talán éppen a dogmatizmusnak ez az ellensége lesz azok egyike, akik
leginkább elő fogják mozdítani egy oly tudománynak a megujhodását,
amelyben néha túlságos volt a dogmatizmus.

IV. FEJEZET.

A módszer a szocziológiában.

A módszer kérdése fontos minden tudományban. Mindazáltal, azt
hiszszük, a szocziológiában nem szabad a módszer fontosságát
túloznunk. Oka ennek az, hogy a szocziológia ma még kialakulásának
a korszakát éli, vagyis abban a korszakban van, amikor a kutatónak
leginkább van szüksége szabadságra. Óvakodnia kell túlságosan
zsarnoki tantételektől és túlságosan aprólékos szabályoktól,
aminőknek felállítását bizonyos szocziológusok kötelességüknek
vélték.

Be fogjuk érni ennélfogva egynémely útmutatással.

Abból, amit föntebb mondottunk, világos, hogy a szocziológia
módszere nem lehet az a priori  módszer.
Ezt a módszert használhatták akkor, amikor a szocziológia alá volt
még rendelve a metafizikának vagy az erkölcstannak. De ma már nincs
alárendelve. Másról nem lehet szó, mint a megfigyelés módszeréről,
e módszer különböző eljárásaival egyetemben. Ami e módszer
alkalmazását és eljárásainak foganatba vételét illeti, ez minden
kutatónak a saját ügye és nagyon sokféle lehet a tanulmányozott
problémák szerint.

Van azonban egy módszer, amelyet véleményünk szerint bajos
elfogadni, éppen azért, mert kizárólagos jellegü. Ez az a teljesen
objektiv módszer, amelyet Durckheim javasolt «A szocziológiai
módszer szabályai» czímű művében. A szocziológusnak, Durckheim
szerint, objektiv módon kellene tárgyalnia a társadalmi
jelenségeket, és külső dolgokban kellene azokat megfigyelnie, mert
csupán itt mérhetők és ismerhetők meg mennyiségileg. Minthogy
érzéseink változók és vitathatók, a külső világban kell keresnünk
állandó jelenségeket, valóban objektiveket, amelyeknek segítségével
a társadalmi jelenségek mérhetők.

A jogszabályok be fogják tölteni például ezt szerepet. Ha
szemügyre veszszük ama szabályok tömegének változatait, amelyek
bizonyos társadalmakban bizonyos bűncselekményekre vonatkoznak,
akkor objektive tanulmányozhatjuk majd a társadalmi szolidaritás
változatait. Mint Bouglé megjegyzi: «E módszer exakt voltához arra
volna szükség, hogy a szorosan vett társadalmi jelenségek és ezek
az anyagi jelenségek exakt módon megfeleljenek egymásnak, és hogy
például a törvénykönyvek változatai tökéletesen párhuzamosak
legyenek a jogérzések változataival. Csakhogy a 
társadalomtudományban bajos efféle egybevágóságokat kimutatni.
Ihering megjegyzi, hogy a jogérzések nagy tömege nem nyer
kifejezést, érzéki szimbolum nélkül marad. Vannak igen erős
érzések, amelyek nem objektiválódhatnak határozott formában. Sőt mi
több, vajjon nem mondhatjuk-e gyakran jogosan, hogy az a pillanat,
amikor valamely érzés kezd kifejlődni, kezd átlépni a dolgok
sorába, egyben az a pillanat is, amikor elkezd hanyatlani, elkezd
kiválni a tudatokból? Ihering kimutatta, hogy csalódnánk, ha a
reális kapcsolatokat az apa és fiai között Rómában e kapcsolatok
jogi kifejeződése alapján itélnők meg.»17)
Max Nordau kimutatta A konvenczionális hazugságok czímű
könyvében, mekkora ür tátong gyakran intézményeink és igazi
meggyőződésünk, társadalmi cselekvőségünk és benső gondolatvilágunk
között. Társadalmi életünk nagyrészt szimbolum, látszat, hazugság.
Éppen abban a pillanatban, mikor a társadalmi hatalmak és a
társadalmi intézmények kezdik elveszteni hatalmukat a lelkek
fölött, akkor szaporítják a szertartásokat, a czeremóniákat, a
külső szabályokat. Milyen hamis fogalmat nyerne az a szocziológus,
aki társadalmi tudatunkat például a család vagy a tulajdon
szempontjából a törvények, a létező intézmények és kombinácziók
alapján akarná megítélni? Nagy a hija annak, hogy a külső mindig a
belső kifejezője legyen.

Tegyük hozzá, hogy a szocziológia kénytelen egyre inkább
lélektanivá és eszmékkel foglalkozóvá  válni,
amily mértékben olyan tudatosabb történeti korszakok
tanulmányozásával foglalkozik, aminő a mi modern társadalmaink
korszaka a XVIII. század végétől kezdve. Hogyan értsük meg a német
szocziálizmus eredetét és fejlődését, ha vissza nem megyünk a német
filozófia eszméire, amelyeknek megvalósítása ez az eredet? «Ha
Németországban a földhitelre olyan szabályozást ajánlanak, amelynek
forrása Hegelben vagy Saint-Simonban van, vajjon nem mondhatjuk-e
azt, hogy a hegeli vagy a saint-simoni szellem manapság törvényt
alkot?»18)

Nem itélhetjük meg kedvezőbben az úgynevezett biológiai módszert
sem (Schaeffle, Spencer, Worms), amely egy – gyorsan elenyészett –
pillanatig kedvelt volt. Ez a módszer, mint tudjuk, organizmusnak
tekinti a társadalmat, és analógia útján alkalmazza rá a
fiziológiai törvényeket, amelyek az élő lényeket kormányozzák. Az
efféle módszernek az a hátránya, hogy föltételez bizonyos
társadalmi metafizikát (organizmus vagy társadalmi materializmus)
és holmi társadalmi realizmushoz vezet, amely a
társadalomnak az egyénektől független és az egyéneknél magasabb
rendü létet tulajdonít. Megjegyezzük azonban, hogy a biológiai
hasonlatok, ha nem betű szerint való értelmükben fogjuk fel őket,
 nem járnak ezzel a veszedelemmel, sőt
valamelyes szolgálatot is tehetnek. Bizonysága ennek az, hogy ilyen
hasonlatokat találunk néha azoknál a szocziológusoknál is, akik
egyáltalán nem fogadják el a társadalmi organizmus elméletét.

Ha ezt a két felfogást kiküszöböltük, azt hiszszük, hogy a
legbátrabban használhatók a különféle szocziológiai módszerek: akár
a Barth-féle leíró és történeti módszer, akár a Steinmetz-féle
osztályozó módszer, akár a Simmel-féle elvont lélektani módszer,
akár a Nordau-féle konkrét lélektani módszer. Ezek a különböző
módszerek egyébként nem is összeegyeztethetetlenek, és kölcsönösen
támogatják is egymást.

Véleményünk szerint a leíró, analitikai és kritikai társadalmi
lélektan nagy szolgálatokat tehet, ha csak annyiban is, hogy jobban
megvilágítja a társadalmi problémák sokféle anyagát és előkészíti
azok megoldását.

De, mint már az imént hangsúlyoztuk, óvakodnunk kell a túlzott
dogmatizmustól és a túlságosan rideg szabályalkotástól. Ez azzal a
veszedelemmel jár, hogy mindenről hamis képet nyerünk. Nietzsche
mondta meg az igazat ezt illetően, a következő sorokban, az
erkölcsre vonatkozóan, és megjegyzéseit – mutatis mutandis –
pontosan alkalmazhatjuk a szocziológiára is. «Az erkölcsi érzés
manapság, Európában, oly ravasz, oly habozó, oly sokféle, oly
finomult és oly kényes, hogy az «erkölcs tudománya», amely vele
foglalkozik, fiatal, ujoncz, nehézkes és esetlen mozgású… Ridegen
meg kellene állapítani, mi az, amire – még hosszú ideig –
szükség van itt; mi az, aminek egyelőre egyedül van
létjogosultsága.  Ez tudniillik az anyaggyüjtés,
megfogalmazása és megművelése élő, növekvő, támadó és elenyésző
kényes érzések és értékbeli differencziálódások rengeteg
birodalmának; esetleg kisérletek, hogy érthetővé tegyük ennek az
eleven kristályosodásnak a korszakos változását és gyakori
fázisait, még pedig azért, hogy előkészítsük az erkölcs
tipusainak tanát. Eddigelé nem tapasztalhattuk ezt a
szerénységet. A filozófusok sokkal magasztosabb, sokkal
követelődzőbb, sokkal ünnepiesebb feladatot tüztek maguk elé,
mihelyt úgy foglalkoztak az erkölcstannal, mint tudománynyal: az
erkölcs fundamentumát akarták megvetni, és mindegyik
filozófus azt hitte mindmáig, hogy meg is alapozta az erkölcsöt.
Milyen messze esik kevélységüktől ez a leíró feladat, amely nem
kelt feltünést és feledésbe merülten a porban hever, noha a
legfinomabb kezek és érzékek sem volnának elég szubtilisek erre a
feladatra!»19)

Habár a leíró módszer a szocziológia szükségszerü kiindulópontja
és ha ennek a módszernek később nagy része lehet is e tudomány
haladásában, ezzel nem azt akarjuk mondani, hogy a szocziológia
mondjon le törvényeknek a fölfedezéséről. Lehetnek törvények a
szocziológiában és a társadalmi lélektanban, oly törvények, igaz,
amelyek az egyéni lélektan törvényeiből vezethetők le, és amelyek –
bizonyosságuk és értékük szempontjából – sok analógiát mutatnak fel
az egyéni lélektan törvényeivel.

Fölvetődött a kérdés, milyen fogalmat alkossunk  magunknak
a szocziológiai törvények igazi mivoltáról. Erre a kérdésre
vonatkozóan két felfogást ismerünk.

Az egyik (E. de Laveleye) szerint: a társadalmi törvények azok,
amelyeket a törvényhozó rendel el, nem pedig a természeti
szükségszerüségek. «Ez utóbbiak, – mondja Laveleye, – kisiklanak az
emberi akarat elől, míg az előbbiek belőle áradnak ki.»

A másik felfogás szerint (Comte, Spencer, de Greff): a
társadalmi törvények éppen olyan természetüek, mint a fizikai
törvények. A társadalmi jelenségekre is érvényes az akczió és
reakczió, az oppoziczió és a kombináczió törvénye, és ezek a
törvények természeti szükségszerüségek, amelyek azonosak az anyagi
mindenséget kormányzó törvényekkel.

A mi véleményünk szerint van épp úgy szocziológiai
determinizmus, mint lélektani determinizmus. De ebből nem azt
következtetjük, hogy az emberi akaratnak nincs módjában
beleavatkoznia a társadalmi jelenségekbe, hogy azokat módosítsa
vagy irányítsa. Arról van szó csupán, hogy egyetértünk-e az emberi
akarat meghatározásában.

Ha az akarat alatt indifferens hatalmat értünk, amelynek semmi
közössége sincs azzal a miliővel, ahol arra van hivatva, hogy
hasson és abszolut legyen szavával új létföltételeket
teremtsen, akkor világos, hogy ilyen akarat beavatkozásának fogalma
nem foglalhat helyet a tudományban.

Ha azonban az akarat alatt oly gondolkodó és cselekvő hatalmat
értünk, amely fogékony arra,  hogy eszméket megértsen és
azokat megvalósítsa, alkalmazkodván a környezet körülményeihez és a
fizikai és erkölcsi természet általános törvényeihez? Nos, akkor
észszerűen és tudományosan elfogadható az emberi akarat
beavatkozása. Ez a működés már nem értelmetlen, minthogy a
természetes determinizmussal és különösen az eszmeerők lélektani
törvényével nem ellentétben, hanem velök összhangban
érvényesül.

Ilykép összeegyeztethetők a determinizmus követelményei azzal a
viszonylagos esetlegességgel, amelyet Tarde vél látni a társadalmi
tények menetében.

V. FEJEZET.

Mi a társadalom?

Czélszerü lesz, tanulmányunk tárgyának az elhatárolása
érdekében, megfogalmazni azt, hogy mi a társadalom. Nem a
társadalom tényleges meghatározását akarjuk adni e helyütt,
mert hiszen az ilyen meghatározásnak az volna a föltétele, hogy a
szocziológia befejezett tudomány legyen; hanem csupán
névleges és formális meghatározást akarunk most adni.
Nem döntjük el e pillanatban a társadalmi realizmus vagy
nominalizmus problémáját sem, vagyis azt a kérdést, vajjon Plato
követőivel együtt úgy kell-e felfognunk a társadalmat, mint az
egyénektől külön létező és nálok felsőbbrendü valóságot (entitást),
vagy pedig a peripatetikus nominalistákkal együtt azt kell-e
hinnünk, hogy a társadalom kivül az egyéneken semmi sem.
Kiküszöböljük  most azt a kérdést is, vajjon mi a
társadalmak teremtő tényezője. Ezeket a problémákat később lesz
módunk tanulmányozni.

Csupán arról van szó, hogy szavakba foglalt meghatározását adjuk
a társadalomnak.

Valamely társadalom egyéneknek a csoportja, akik akár spontán
elhatározásukból, akár önként egyesültek bizonyos körülmények és
bizonyos szükségletek hatása alatt. Ez olyan fajta meghatározás,
aminőt Gobineau gróf ad az «Emberi fajok egyenlőtlenségé»-ről szóló
munkájának az elején. «Társadalom alatt – írja Gobineau, – hasonló
eszmék irányítása alatt élő és azonos ösztönökkel felruházott
emberek egyesülését értem, amely politikai szempontból
többé-kevésbbé tökéletes, de társadalmi szempontból
teljes».20)

Hangsúlyoznunk kell e helyütt, hogy a társadalom szó nem
téveszthet meg senkit arra nézve, hogy a társadalmi csoportosulások
vagy más szóval társaságok, igen sokfélék:

Kiterjedésük szempontjából megkülönböztethetünk igen nagy
társaságokat, aminők pl. valamely egyház, amely katholikusnak,
vagyis egyetemesnek vallja magát, – valamely nemzet – valamely
politikai liga, amely felölel egy egész országot, – továbbá igen
kis társaságokat, aminők pl. valamely falusi község, valamely
testgyakorló társaság, a mezőgazdák szövetkezése, akik azért
társultak, hogy közös pénzen vásároljanak mezőgazdasági
termelőeszközöket. 

Eredetük szempontjából megkülönböztethetünk természetes
társaságokat és mesterséges társaságokat. A család a természetes
társaságok tipusa. Valamely részvénytársaság, hivatalnoki testület,
kerékpározó-egyesület megannyi mesterséges társaság.

Tartamuk szempontjából megkülönböztethetünk ideiglenes vagy
éppen pillanatnyi társaságokat és tartós társaságokat. Ideiglenes
társaságok pl. a sztrájkolók valamely szindikátusa, valamely
tombola- vagy bálbizottság. Tartós társaság pl. a szabadkőművesség,
amely – átalakulván – századok során át tovább él.

Tegyük hozzá, hogy valamely társadalom ritkán egy
társaság. Többnyire összetett halmaza, mozaikja apróbb
társaságoknak, amelyek kereszteződnek és egymásba fonódnak,
olyformán, hogy az egyént többé-kevésbbé bonyolult társadalmi
kapcsolatok szövevényével veszik körül. Család, község, állam,
társadalmi osztály, foglalkozási csoport, vallási csoport, ez
mindmegannyi külön társaság, amely megannyi konczentrikus réteggel
veszi körül az egyént. Cicero megjegyezte már De Officiis
czímű művének első könyvében: «Több faja van a társaságoknak az
emberek között. Arról az elsőről, amely a végtelenségig terjed,
térjünk át egy másikra, amely szükebb, arra, amelyben az emberek
egy nemzetet, egy népet alkotnak, amelyben ugyanazt a nyelvet
beszélik, mindez csupa olyan dolog lévén, amely erősen egymáshoz
kapcsolja az embereket; még korlátozottabb társaság az, mikor több
ember ugyanabból a községből való. Végül a rangbeli kötelékek a
legközvetlenebbek; ez a maga mérhetetlenségéből  egy ponttá
redukált társaság.»21)
«Ritkaság, – mondja Bouglé, – hogy valamely egyén csak egy
társaságba tartozik. Talán, ha visszamennénk a multban a vízözönig,
találnánk olyan törzstagot, aki nem volt semmi egyéb, csak saját
törzsének a tagja; de a czivilizáczió haladása meggyarapítja azokat
a csoportokat, amelyektől az egyének függenek, és úgy látszik, hogy
mennél czivilizáltabbak vagyunk, annál több ilyen függőségünk van.
Hány társaságnak tagja az, aki szereplő egyén!? Az egyháztól
kezdve, amelynek hű fia, a versenytársaságig, amelynek titkára; a
családtól kezdve, amelynek apja, a hadseregig, amelynek
katonája!»22)

E társadalmi körök mindegyike különleges kötelességeket ró az
egyénre. Ki nem látja, hogy e kötelességek között összeütközés
támadhat? A társadalmi élet bonyolultságának megvan a visszhangja
az egyén erkölcsi életében. E sokféle kapcsolatoknak és a belőlük
támadható erkölcsi összeütközéseknek tanulmányozása egyik
legérdekesebb tárgya a társadalmi lélektannak.

Fontos, hogy ne téveszszük szem elől a szocziológiában a
társadalmi kapcsolatoknak ezt a bogozottságát, mert különben
megtéveszt bennünket ez a kifejezés: a társadalom. Voltaképpen nem
is a társadalom-ról van szó, hanem
társaságok-ról.

Hasonlóképpen czélszerü e helyütt megkülönböztetni egymástól két
kifejezést, amelyeket  gyakran szoktak egymás helyett használni.
Ez a két kifejezés: a társadalom és az állam.

A társadalom, úgy tetszik, tágabb értelmű kifejezés, mint
az állam. A társadalom terjedelmesebb társadalmi kör, mint
az állam, amely kizáróan politikai kapcsolatokat ölel fel, míg a
társadalom szó mindenfajta kölcsönös társadalmi hatások,
gazdasági, jogi, vallási, erkölcsi, stb. hatások komplexumát
jelenti.

Egy második különbség az, hogy az állam szó inkább
kényszerítő hatalmat jelent, míg a társadalom fogalma önkéntes
társadalmi szervezkedésnek és növekedésnek felel meg. «Az állam, –
mondja S. Balicki, – az a társadalom, amely kényszerü
összetartozásban egyesült.» «A társadalom szó, – mondja
ugyanaz a szerző, – oly alakulatnak felel meg, amely hosszú időn át
érvényesült társadalmi szolidarítás eredménye és egyben mentes
minden kivülről jövő ingerenczia alól.»23)

Egy másik különbség, amelyet politikai írók szoktak nyomatékosan
hangoztatni, az, hogy az állam szembeállítható a társadalommal,
olyanformán, mint az ész az ösztönnel. Több író (pl. de Laveleye)
az államban magasabbrendü észszerü normát lát, amelynek az a
feladata, hogy a tudattalan és ösztönszerü társadalmi cselekvéseket
fegyelmezze és tökéletesítse. Az állam valamennyi meghatározása,
Platoétól kezdve Hegeléig, hangoztatja ezt az észszerüséget, amely
benne rejlik az állami működésben. Az állam ekként,  mint a
társadalom esze, λόγος-a, jelentkezik, mint eszmei formulája oly
társadalmi törvénykönyvnek, amelynek az a rendeltetése, hogy
fegyelmezze a vak társadalmi erőket, amelyek a tudattalanság és
észszerütlenség birodalmában működnek.

Más szavakkal az állam raczionális eszme volna. Der Staat ist
eine geäusserte, der Realität eingebildete Idee eines Volkes
(Az állam valamely nép kinyilvánított és valósággá képzelt
eszméje).24)

Ennek a megkülönböztetésnek egyik következménye az, hogy az
erkölcs szempontjából az egyén és a társadalom ellentétességének
problémája egészen más probléma, mint az egyén és az állam
ellentétességének problémája. A második probléma, amelyet H.
Spencer próbált megoldani Az egyén az állam ellen czímű
könyvében, gyermekjáték csupán ahhoz a sokkal bonyolultabb
problémához képest, amely az egyén és a társadalom között támad.
Mert lehetnek és csakugyan vannak is társadalmi zsarnokságok
(erkölcsök, szokások, közvélemény, fojtogató előitéletek,
csordaszellem), mint ahogy lehetnek állami zsarnokságok. És az is
igaz, hogy az egyén, mikor társadalmi igazságtalanságokat és
zsarnokságokat kénytelen türni, nem egyszer keresett az állam
beavatkozásában orvosságot bajaira, és a társadalom
igazságtalanságai ellen az állam magasabbrendü igazságosságához
folyamodott. Nem kutatjuk e helyütt, vajjon az egyén, mikor ekkép
az állam tekintélyét hivta segítségül, elérte-e  és
mennyiben érte el czélját. Nem vizsgáljuk azt sem, vajjon az állami
beavatkozások törvényesek és hatékonyak-e; nem kérdezzük azt sem,
vajjon az állam szerepét növelni vagy csökkenteni fogja-e a
czivilizáczió haladása. E helyütt csak határozottan meg akarjuk
különböztetni az állam és a társadalom fogalmát. A szocziológiának
számot kell vetnie nagyon is ezzel a megkülönböztetéssel: mert a
szocziológiának tárgya nem az állam, mely a politika tárgya, hanem
a társadalom. Az előjogok és az állami mindenhatóság megszüntetése,
– mondja Balicki, – leplezetlenül elénk tárta azt a független
társadalmi alakulatot, amely mindaddig az állam védő szárnyai alatt
húzódott meg. A tudomány nem is késett ennek a fontosságát
hangsúlyozni. A társadalomról (bürgerliche Gesellschaft)
akarunk beszélni, amelynek közkeletü fogalma a mult század végén
kezdett utat törni magának.25)

VI. FEJEZET.

A szocziológia felosztása. – Az osztályozás problemája.

A társadalmak alakulnak, fenmaradnak, fejlődnek és átalakulnak;
végül szétmállnak és eltünnek.

Ennélfogva a szocziológia négy természetes részre oszlik.
Tanulmányoznunk kell egymásután: 1. hogyan alakulnak a társadalmak;
2. hogyan  maradnak fenn; 3. hogyan fejlődnek; 4.
hogyan mállnak szét és múlnak el. Mielőtt a társadalmak alakulását
és fejlődését tanulmányozzuk, foglalkoznunk kell röviden az
osztályozás kérdésével a szocziológiában.

Túlzás volna, ha tisztára osztályozó tudományt csinálnánk a
szocziológiából, mint némelyek meg is teszik. Az osztályozás egyik
tudományban sem elégséges, de valamennyiben elengedhetetlen.
Különösen az oly tudományokban, amelyek, mint a szocziológia, a
kezdetüket élik. Worms el akarna halasztani minden osztályozást a
szocziológiában mindaddig, amíg jobban nem fogjuk ismerni az igazi
társadalmi kapcsolatokat.26)
De mi inkább Steinmetz véleményén vagyunk, aki azt hiszi, hogy
csupán az osztályozás fogja lehetővé és termékenynyé tenni a
szocziológiai kutatásokat.27)

A szocziológiai osztályozás nagyszámú. Megpróbáljuk néhány
főcsoportra visszavezetni az osztályozásokat. Meg fogjuk
különböztetni a következő osztályozásokat: 1. morfológiai
osztályozások A morfológiai osztályozásokat az az alapethnografiai
osztályozások; 4. lélektani osztályozások. A morfológiai
osztályozásokat az az alapvető fontosság jellemzi, amelyet a
szerzők a differencziálódás tényének tulajdonítanak.

Ez osztályozások közül az első Spenceré, aki  a
társadalmakat bonyolultságuk (integration) és
differencziálódásuk foka szerint osztja fel. A növekvő
differencziálódás egyébként korolláriuma csupán a növekvő
bonyolultságnak. Ez elvi alapon Spencer a társadalmak négy
osztályát állítja föl: egyszerü társaságok, egyszerüen összetett
társaságok, kétszeresen összetett társaságok, háromszorosan
összetett társaságok. Spencer különben egy másik osztályozást is
ajánl: a katonai és az ipari társadalmakra való felosztást, amikor
is az előbbieket a kényszerü együttműködés, az utóbbiakat az
önkéntes együttműködés jellemzi (compulsory cooperation,
voluntary cooperation).

Nem igen látjuk át, mennyiben egyeztethető össze ez az utóbbi
osztályozás az előbbivel. Sőt, mi több: felvetődik az a kérdés,
vajjon valamely társadalom militárizmusa vagy industriálizmusa
egyáltalán alkalmas-e arra, hogy osztályozás alapja legyen. «Ez a
jelleg, – írja Steinmetz, – nem igen állandó; az Egyesült-Államokat
a világ legkevésbbé militárista államának tartottuk, és mégis, az a
mód, ahogyan elfoglalták a spanyol gyarmatokat, a szélső
militárizmus hajlamát tárta fel náluk, amelynek értelmét még inkább
hangsúlyozta az a kísérlet, amelylyel a Fülöpszigetek szabadságát
akarták elfojtani.» «Eddigelé, – folytatja odébb Steinmetz, – nem
ismerünk egyetlen czivilizált népet sem, amely többé-kevésbbé
militárista nem volna.»28)
Valamely társadalom ipari vagy katonai jellege nem szolgálhat tehát
osztályozási elvül. 

Ami a társadalmak bonyolultságára és differencziáltságára
alapított felosztást illeti, ez már pontosabb és érdembe vágóbb
elvi alapot szolgáltat. Megvan ez különben, többé-kevésbbé
módosítva, Durckheim és Giddings osztályozásaiban is.

Durckheim joggal elveti a katonai és ipari társadalmak
megkülönböztetését. Elfogadja azonban az összetételük foka szerint
való felosztásukat. Igy aztán a társadalmakban a szolidaritás két
formáját különbözteti meg: a mechanikus szolidaritást és az
organikus szolidaritást. Az előbbi hasonlóságokon épül, az
utóbbi a munkamegosztás következménye. Az előbbi tipusú társadalmak
nem differencziálódott társadalmak, amelyeknek elemei a kezdetleges
szervezetek homogén sejtjeihez hasonlatosak; az utóbbi tipusúak
differencziálódott társadalmak, amelyekben a különböző működések
elvégzésére specziálizálódott elemek inkább heterogén szervekhez
hasonlatosak. – Durckheim megjegyzi még, hogy a mechanikus
szolidaritás fordított, az organikus szolidaritás pedig egyenes
viszonyban van az individuális személyiséggel. (Durckheim:
Division du travail social [Társadalmi munkamegosztás], III.
fejezet.)

Giddings felosztása nagyon hasonlít Durckheiméhoz. – Két
társadalmi tipust különböztet meg: a társadalmi
összevetődést (Komposition) és a társadalmi
alkotmányt (Konstitution), amelyek körülbelül megfelelnek
Durckheim kétféle szolidaritásának. A következő különbséget azonban
meg kell említenünk: Giddings nem úgy fogja fel, mint Durckheim, az
egyének kapcsolatait a csoport belsejében a két társadalmi
rendszeren  belül. Ő azt hiszi ugyanis, hogy az
egyének inkább különbözők azokon a csoportokon belül,
amelyek valamely összetevődött társadalom (mechanikus szolidaritás)
részei, ellenben inkább hasonlatosak azokon a csoportokon
belül, amelyek valamely alkotmányos társadalom (organikus
szolidaritás) részei. A tények inkább Durckheimnak adnak igazat,
mint Giddingsnek. Mert vitathatatlan tény, hogy a czivilizáczió
haladásának, amint az összetevődött társadalmak alkotmányos
társadalmakkal helyettesítődtek, mindenütt az volt az eredménye,
hogy az egyének maguk is differencziálódtak.29)

A gazdasági osztályozások a társadalmak gazdasági szervezetén
alapulnak. Idézzük e helyütt Hildebrand felosztását, amely a
termékek megoszlásának módján alapszik: 1. a természetes
cseregazdaság (Naturalwirtschaft); 2. a pénzgazdaság
(Geldwirtschaft); 3. a hitelgazdaság
(Creditwirtschaft), ahol a hitel az uralkodó, amely áthat
minden gazdasági kapcsolatot.

Karl Bucher, lipcsei egyetemi tanár, négy gazdasági fázist
különböztet meg a gazdasági élet általános szervezése szerint: 1.
azt a fázist, amelyben a gazdasági életet az jellemzi, hogy az
egyén maga gondoskodik fentartásáról;30)
2. a második fázis a zárt házigazdálkodás (geschlossene
Hauswirtschaft) fázisa, ahol minden család a legtágabb
értelemben egy háztartást alkot, amely teljesen elválik a többiek
háztartásától és maga  gondoskodik szükségleteiről; 3. a
harmadik fázis a városi gazdálkodás (Stadtwirtschaft) fázisa
volna, amelybe főkép a középkor tartozott. Végül 4. az utolsó fázis
a nemzetgazdálkodás (Volkswirtschaft) fázisa, amelyben a
termelvények több kézen mennek keresztül, mielőtt a fogyasztóhoz
érkeznek.

Mielőtt elhagyjuk a gazdasági osztályozások területét, említsük
meg Grosse és Hahn felosztását is, amely a technika fejlődésén
alapszik.

A geografico-ethnografiai osztályozások szerzői azt hiszik, hogy
külön-külön területeket különböztethetnek meg, ahol a czivilázáczió
egyetlen elve uralkodik. Igy határozzák meg a czivilizáczió
külön-külön öveit. Ratzel különösen a geográfiai miliő befolyását
hangsúlyozza ez övek kialakulásában.

A lélektani osztályozások tipusa Comte osztályozása, aki azt
hitte, hogy minden társadalmi változást levezethet az emberi
szellem egymásra következő állapotainak fejlődési törvényéből (a
három fejlődési állapot törvénye). Ez a felfogás homlokegyenest
ellenkezik Marx felfogásával, aki a gazdasági folyamatot tekinti
minden egyéb folyamat alapjának.31)
Comte szerint, ellenkezőleg, a világ képzete, bármely adott
perczben, rányomja bélyegét minden egyéb társadalmi tényre.
Steinmetz szintén lélektani alapra  helyezkedik a társadalmi
tipusok osztályozásánál. Az emberi társadalmaknak négy ágát
különbözteti meg, szellemi életük uralkodó vonása szerint.

Az első ág az, amelyet az ősember (Urmensch) korának
nevezhetnénk. «Ősemberek oly lények, akik a vadállatokétól nem igen
különböző módon gondolkoznak, akik nem alkotnak fogalmat maguknak
az ismeretlen dolgokról, tiszta materialisták, pozitivisták,
amilyenek ma már nincsenek is. Nemcsak a vallás hiányzik belőlük,
hanem a lélek, a szellem, a fétisek fogalma is; nem jutottak el még
az animizmusig sem. Talán vannak még nyomai ennek a fázisnak, amely
azonban általában történelem előtti és ennélfogva föltevéses. De
elkerülhetetlenül meg kellett előznie a második fázist.»
(Steinmetz). A második ág a vadak vagy a kezdetleges
társadalmak ágazata. Szellemi életüknek uralkodó tipusát a naivitás
jellemzi;32) csak asszocziáczió útján
 gondolkoznak. Ezeknek az embereknek nincs
még szükségük rendszerre a fogalmak világában; értelmi erejük
túlságosan gyenge ilyen erőkifejtéshez.

A harmadik ágban megjelenik a képesség a gondolatok
rendszerezésére és egységbefoglalására. Megjelennek az első
mithológiák, theogóniák, kozmológiák, filozófiai költemények. De az
emberi szellem még nem szabad.

A renaissance és a XVI. század óta támad a negyedik kiágazás. A
szabad kritika, az egész világgal szemben való rendszeres és
tudományos viselkedés jellemzi. Emberies erkölcs, rendszeres és nem
kapkodó társadalmi reformok, szabályos tudományos haladás – ezek az
értelem e fejlődésének szükségszerü következményei.

Steinmetz osztályozása után említhetnénk több lélektani
osztályozást, amelyet korunkbeli szocziológusok javasolnak. Az
osztályozásnak ez a fajtája, amely a társadalmak szellemi
állapotának különbségein alapszik, egyre jobban kezd érvényesülni
napjainkban. Megerősítése ez annak a föntebbi állításunknak, hogy a
szocziológia határozottan lélektani irányba tér.

Csak Sighele, Bagehot és Nietzsche osztályozását fogjuk még
röviden szóvá tenni. Sighele A szekták lélektana czímű
könyvében a czivilizáczió két tipusát különbözteti meg: azt, amely
az erőszakon nyugszik, és azt, amely a csaláson (dolus)
nyugszik. Az első tipusú czivilizáczióhoz tartoznak  vagy
tartoztak Korzika, Szardinia egy része, Montenegro, a középkor
itáliai városai és általában csaknem valamennyi kezdetleges
czivilizáczió. A második tipushoz tartoznak ellenben az összes
modern czivilizált népek, vagyis azok, amelyeknél szervezetük
minden részét teljesen megszállta a burzsoa kapitalista-kormányzat.
A czivilizáczió e két tipusának megfelel a kriminalitás két külön
tipusa: az atavisztikus kriminalitás, amely szerint bizonyos
egyének erőszakos eszközökhöz térnek vissza a létért való
küzdelemben, oly eszközökhöz, amelyeket a czivilizáczió már
régebben elnyomott, pl. az emberölés, a lopás és az erőszak; és az
evolutiv kriminalitás, amely hasonlóképpen elfajult, sőt
talán szándékában még inkább gonosz, mint az előbbi, de eszközeiben
sokkal polgárosultabb, minthogy az erőt és az erőszakot
ravaszsággal és csalással helyettesítette.33)

Bagehot: A nemzetek fejlődésének tudományos törvényei
czímű könyvében két kort különböztet meg a társadalmak történeti
fejlődésében: a kényszer korát és a szabad vitatkozás
korát. A vitatkozás szabadságát az emberi nem tökéletesedése
szempontjából lényeges szervnek tekinti.34)

Az osztályozási kisérleteknek szemléjét a Nietzsche-féle hires
megkülönböztetéssel fogjuk befejezni, amely annyi vitát támasztott
és fog is még támasztani. Nietzsche megkülönbözteti azokat a
társadalmakat, amelyekben a rabszolgák  erkölcse,
és azokat, amelyekben az urak erkölcse uralkodik. Az előbbi
erkölcsöt a csordaszellem diadala, a kollektiv gyávaság és
kegyetlenség jellemzi, továbbá az a lagymatagság, amelylyel az
egyén a csorda akaratát szolgálja, a gyanakvás a felsőbbségekben és
a gyöngék és kicsinyek iránt való képmutató részvét. – Az urak
erkölcsét a szellem és a szív függetlensége, a hősies és megvető
viselkedés jellemzi önmagunk és mások szenvedésével szemben. A
rabszolgaerkölcs a haladás illuziójának elámítottja, és nem tudom,
miféle humanitárius jövendő álmában ringatózik, amely voltakép nem
volna egyéb, mint az egyetemes szolgaság. Az urak erkölcse a
multat, az aggságot és a hagyományt tiszteli, és a jelenben ki
akarja fejleszteni az egyén hatalmi akaratát, amely megveti a
jövendő igéreteit és álmait.35)
Nietzsche a rabszolgaerkölcsre alapított társadalmakat azonosítja a
demokratikus társadalmakkal, az urak erkölcsén alapuló
társadalmakat pedig az arisztokratikus társadalmakkal. A mi
véleményünk szerint Nietzsche joggal ostorozta megvető
szarkazmusával a csorda-szellemet, a kollektiv gyávaságnak és
kegyetlenségnek azt a szellemét, amelynek nagyon is sok a nyoma még
társadalmainkban. Megvan az az érdeme, hogy egyike volt azoknak a
bátor szellemeknek, akik napjainkban a csordaszellem ellen
fölemelték az individualizmus tiltakozását és akik készörömest
elmondanák Ibsen egyik hősével: «A leghatalmasabb ember az, aki a
legegyedülibb.»

De Nietzschenek nem volt igaza, mikor összekeverte  itt a
csordaszellemet és a demokratikus szellemet. A demokratikus
szellemnek, véleményünk szerint, nincs más jogosultsága, mint az,
hogy az individuálizmust hangoztatja a csordazsarnokságokkal
szemben. Valóban, nem csordaszellem van-e ott mindamaz oktalan vagy
kegyetlen előítélet mélyén, amely ma is lealjasítja társadalmi
erkölcsünket, s amely ellen küzd éppen a demokratikus szellem? – Az
állítólagos uraknak nincs-e meg szintén a maguk csordaszelleme,
amelynek itt kasztbecsület, ott pedig testületi szellem a neve?
Testületi szellem vagy kasztszellem, nagyon egyre mennek. Nem
egyebek ezek, mint egy lényegében csordai és antiindividualista
kollektiv egoizmusnak a megnyilvánulásai.

Csodálkozunk, hogy Nietzsche hatalmas szelleme efféle fogalmi
zavart okozott, amelynek súlyosak a társadalmi következményei, s
amely – különös félreértés folytán – lehetővé teszi a múlt
csordazsarnokságai védőinek, hogy Nietzschét, ezt a geniális
individualistát, maguk közé tartozónak tekintsék.








MÁSODIK KÖNYV

A TÁRSADALMAK ALAKULÁSA







I. FEJEZET.

A társadalmak teremtőelvére vonatkozó elméletek vizsgálata.

«A társadalmak alakulása» – ez a tárgya Aristoteles
Politikája első fejezetének, amelyben a bölcselő kifejti a
család és az állam keletkezését. Tudvalevő, hogy ő szerinte a
társadalom eredete természettől való, hogy a társadalom az ember
egyik ösztönének: a társadalmi ösztönnek eredménye. «Az ember
természeténél fogva politikai állat.»

De ha megállapítjuk, hogy ez az ösztön megvan az emberben, ezzel
még nem magyarázzuk meg a társadalmak alakulását. Ki kell még
mutatni azt is, milyen törvények szerint működik ez a társadalmi
ösztön.

A szocziológusoknak régóta föl kellett vetniök ezt a főkérdést:
Mi az emberi társadalmak teremtő jelensége?

Mint ahogy Descartes azt hitte, hogy a mozgásban megtalálhatja
azt az általános tényt, amelyből az anyagi mindenség valamennyi
jelensége eredhet, a szocziológusok is azt hitték, hogy
fölfedezhetik az elemi társadalmi jelenséget. «Anyagot és mozgást
adjatok, és én megteremtem a világot», – mondotta Descartes. –
Adjátok meg nekem, – mondják a szocziológusok, – ezt az
 elemi társadalmi kapcsolatot vagy
kölcsönhatást, és én megalkotom a társadalmi világot. – A
kiválasztott teremtő tény a különböző theoretikusok szerint
váltakozik; de a módszer, amelyet követnek, mindig ugyanaz. A
segítségül hivott tényezők igen különböző természetüek: fizikaiak,
fiziológiaiak, gazdaságiak, lélektaniak.

Felsorolásuk abban a sorrendben, amelyben tárgyalni fogjuk őket,
a következő: 1. a faj; 2. a fizikai és geográfiai miliő; 3. a
szimbiózis vagy szerves szolidaritás (Izoulet); 4. a
társadalmiság vagy társadalmi pszichizmus (De Roberty); 5. az
alkalmazkodás (Spencer); 6. a faj érdeke és a gregarizmus (Ammon);
7. a gazdasági fejlődés (Loria és Marx); 8. a népesség száma,
sűrűsége és mozgékonysága (Bouglé); 9. a faji tudat (Giddings); 10.
a szerződés (Rousseau); 11. az utánzás (Tarde); 12. a szinergia (H.
Mazel).

Kivülről befelé haladva, elő találjuk azokat az elméleteket,
amelyek a fajt és a geografiai miliőt hivják segítségül.

Azt az elméletet, amely a faj tényezőjén alapszik, bajos
elfogadni. Gobineau gróf szerint36) a
társadalmak egyedüli teremtő tényezője a faj. A világtörténetben
nincs más tényező, mint a fajok tisztasága vagy keveréke, vagy hogy
jellegzetesebb kifejezést használjunk: a fajok kémiája. Az ősember
(Urmensch), akit Gobineau adamitának nevez, előttünk
teljességgel ismeretlen. Egy második korszak az emberiség
történetében az, amelyet a három differencziálódott és  állandó
fajnak, a fehér, sárga és fekete fajnak a megkülönböztetése
jellemez. Egy harmadik korszakot az hozott létre, hogy nagy fajták
alakultak ki e három nagy faj kebelében, és végül negyedsorban meg
kell különböztetni azokat a tipus-kialakulásokat, amelyek e nagy
fajok többé-kevésbbé egyszerü vagy bonyolult keveredéséből
keletkeztek. A történelemnek nincs dolga csak a negyedik fokú
alakulatokkal. Amíg a faj tiszta marad, valamely nép tagjainak
szellemi állapota lényegében egyforma és változatlan. Valamely nép
ethnikai elemeinek keveredése idegen elemekkel az illető népet
degenerálja. Különböző vér keveredése a gondolatok és meggyőződések
különféleségét vonja maga után, forradalmi elméletekhez visz és
végül romlását okozza a társadalomnak, amelyet idegen elemek
megváltoztattak.37) Egyszóval, Gobineau szerint
az, ami az embereket egyesíti és a társadalmakat alapítja, nem
egyéb, mint a vér közössége.

Ezt az elméletet számos szocziológus megbirálta, különösen
Manonorier és Bouglé. A tapasztalás és a történelem egyaránt
Gobineau elmélete ellen tanuskodik.

Ilyen régi idők óta a faj tisztasága mythosz csak. «Bármennyire
hangoztatta is az antik világ a vér tisztaságát, ez a tisztaság
csak igen ritkán volt meg, – mondja Bagehot. – A legtöbb történeti
nemzet történelemelőtti nemzeteket győzött le; de bárha tömegesen
le is gyilkolták a legyőzötteket, valamennyit le nem mészárolták.
 A meghódított faj férfiait rablánczra
fűzték, asszonyait pedig feleségül vették.»38)

Ha már az ókorban, Görögországban, Rómában és Indiában is,
gyakran fikczió volt csak a vér közössége, mit szóljunk a modern
történelemről és a nemzeti egységekről, amelyek azt betetőzik? Ezek
a nemzeti egységek gyakran nem egyebek, mint fajtákra szakadt fajok
mozaikjai. Mennél tovább előre halad a történelem, a fajok annál
inkább összekeverednek társadalmi csoportoknak a
kialakulásában.39)

A szocziológia nem merülhet el a fajok filozófiájában. A
társadalmi formák, amelyeket némelyek az ethnikai különbségek
eredményének tekintenek, gyakran maguknak az ethnikai
különbségeknek fontos tényezői. Ez vagy az a nép mintha ilyen vagy
olyan lelki vagy erkölcsi jellegző vonásokat mutatna fel. De ezek a
megkülönböztető vonások inkább azoknak a miliőknek eredményei,
amelyeken az illető nép átkelt, azoknak a társadalmi formáknak,
amelyeken keresztül ment, szóval inkább egész társadalmi
fejlődésének, mint anatómiai szerkezeteknek a következményei.

Fejezzük be azzal, hogy a fajok filozófiája alapjában nem egyéb,
mint történeti fatalizmus, társadalmi miszticzizmus vagy realizmus,
amely nem old meg egyetlen problémát sem. 

Azoknak a szocziológusoknak (Ratzel) az elmélete, akik a
geográfiai miliőt tartják a lényeges tényezőnek a társadalmak
kialakításában, egy csöppet sem kielégítőbb. A keret nem magyarázza
meg sem a cselekvényt, amely benne lefolyik, sem a cselekvők
jellemét. Sőt, mi több, minthogy az éghajlat és a geográfiai miliő
csak annyiban érdekesek ebben az elméletben, amennyiben a fajnak
teremtő vagy módosító tényezői, Ratzel elmélete voltaképpen
visszavezethető az anthropológusok vagy ethnológusok
elméletére.

A most sorra következő elméletek többé-kevésbbé hangsúlyozottan
biológiai jellegüek. A társadalmi életet bizonyos, szerves
természetü működések segítségével magyarázzák, amelyek úgyszólván
összekapcsolnák a tisztán fizikai és a lelki működéseket. Izoulet
szerint: a társadalmak teremtő jelensége a szimbiózis vagy
szerves szolidaritás. Az egész társadalom a munkamegosztáson és az
együttműködésen alapszik, a szolidaritásnak ezen a két oldalán.

A szolidaritás, valami különös erő folytán, szolidáris
energiáknak a teremtője. «A lélek a közösség gyermeke.» Épp oly
határozott fentartásokkal kell élnünk a szolidaritás szocziális
erőivel, mint ezzel a formulával szemben: «A lélek a közösség
gyermeke.»

Vizsgáljuk meg először ezt az utóbbit. – Mikor az egyén és a
közösség kapcsolatait vizsgáljuk, két szempontot kell
megkülönböztetnünk: a dinamikai és a statikai szempontot.

A dinamikai szempont, vagyis az egymásra következő
korszakok sorozatában vizsgált társadalmi fejlődés szempontja
alapján kétségtelen, hogy a  mai egyén többféle, megelőzőleg
történt társadalmi haladás eredője. A nevelés, amelyben részesül,
az erkölcs, amelyet beléje vernek, a gazdasági jólét, amelyet
élvez, a tudományos és művészi kultura, amelynek részese, mindez ő
előtte és ő nélküle jött létre. – De azt még kevésbbé szabad szem
elől tévesztenünk, hogy mindez a haladás egyéni kezdeményezések
műve volt, mindenfajta nagy feltalálóknak a munkája, és nem egyedül
a szimbiózis (együttélés) eredménye.

Ez utóbbi termékenyebbé és alkalmasabbá tehetett valamely
területet már megelőzőleg, ahol a kezdeményezők könnyebben
kicsiráztathatták a magukkal hozott magvat; könnyebbé tehette a
termékeny csira kibújását, de egymaga nem hozta létre a teremtő
kezdeményezést.

Ha már most fölvetjük statikai szempontból a kérdést,
vagyis abból a szempontból, hogy melyek az egyén kapcsolatai a
társadalommal vagy a létező társaságok szövevényével, amelyeknek
tagja, akkor ez a formula: «A lélek a közösség gyermeke»,
teljességgel tarthatatlannak tetszik. Izoulet azt hiszi, hogy az
egyén, mint értelmi és erkölcsi lény, teljességgel alá van rendelve
ennek a társadalomnak, és mindent neki köszönhet. De nem szabad
megfeledkeznünk róla, hogy az a közösség, amelyet kortársaink
alkotnak, igen különböző és gyakran ellentétes törekvések
komplexuma: haladó és maradi, zsarnoki és felszabadító, stb.
törekvéseké. – Mondhatjuk-e azt, hogy az egyén csupán a társadalmi
környezet eredője és viszfénye, mikor módjában van e különböző
törekvések között választania, azokat megítélnie, néha kárhoztatni
és azok fölé emelkedni? 

Socrates szellemi állapota más valami volt, mint az athéni
szellemi állapot viszfénye, hiszen a két szellemi állapot
összeütközött egymással! Ha elfogadjuk Izoulet formuláját, meg kell
tennünk azt a fentartást, hogy «a lélek» gyakran oly gyermek, amely
fellázad és törvényesen lázad fel anyja ellen. Az egyének szellemi
állapota gyakran felsőbbrendü, értelmi és erkölcsi szempontból, a
környezet átlagos szellemi állapotánál. Az egyén, amely több
társadalmi körbe tartozik, amelyek egymással néha ellentétesek is,
összehasonlíthatja e különböző körök eszményeit, megítélheti őket,
felülemelkedhetik rajtok és elmélkedés útján magasabbrendü eszményt
tüzhet ki maga elé. Az a lélek, amely «a közösség gyermeke», a
csordalélek, az a lélek, amelyet átitat a durva önzés és a
kezdetleges kollektivitások szűk kizárólagossága. Mert az
emberekben, ha tömegbe sorakoznak, uralkodókká válnak atavisztikus
természetük legősibb és legállandóbb vonásai: a csordaszellem
vonásai. Sighele nagyon érthetően megvilágította ezt a fejtegetést
A szekták lélektana czímű könyvében. «Dinamikai
szempontból, – írja Sighele, – vagyis az időben való fejlődés
szempontjából, axiómaként mondhatjuk azt, hogy mennél inkább
kifejlődik az egyének között a társulás, annál előbbre halad az
erkölcs… De mikor az emberek statikusan egyesülnek
(tömegekbe, jurykbe, alkotmányos testületekbe, nemzetgyülésekbe),
akkor értelmi és erkölcsi szinvonaluk nem emelkedik, hanem
sülyed.40)

A társadalmi haladás tényezői az elszigetelt értelmek,
 melyek a csordabefolyásoktól távol
gondolkoznak azokon az igazságokon, amelyeket azok a nagy szellemek
födöztek fel, akik megelőzték őket, s amelyek arra törekszenek,
hogy most ők maguk is újabb igazságokat födözzenek fel a régiek
alapján. Izoulet maga is elismerte, hogy túlzás rejlik ebben a
formulájában: «A lélek a közösség gyermeke». A következetlenség
vádjának téve ki magát, elismerte az egyéni tényező fontosságát.
«Az ész, – írja, – alkotja a közösséget és a közösség alkotja az
észt. A szerv és a funkczió egymást teremtik. Az ész, hogy úgy
mondjam, egyszerre anyja és gyermeke a közösségnek.»41) Nyilvánvaló itt a circulus vitiosus; mert
szükségszerü, hogy az egyik állapot megelőzze a másikat.

Általában, mint az imént mondottuk, nagy fentartásokkal kell
fogadnunk a szolidaritás társadalmi szerepét! – Napjainkban
minduntalan a szolidaritást emlegetik, s benne látják a társadalmak
főelvét, minden baj orvos-szerét, minden jó szülőanyját. Ezzel a
felfogással szembe kell szállnunk.

A szolidaritás alapjában véve többszörös egoizmus, és a
kollektiv egoizmus gyakran éppen úgy, mint az egyéni egoizmus,
pénz-sóvár és kegyetlen, cselszövő és hazug; sőt mi több, arra
törekszik, hogy túlozza még és erősítse az egyéni egoizmus
ismeretlen arányaiban azokat a hajlamokat, amelyeket
erkölcsteleneknek és társadalomelleneseknek tartunk az egyénben, de
erkölcsösöknek  és tiszteletreméltóknak jelentünk ki
valamely kollektivitásnál, mintha az egyéni egoizmusok tömörülése
szentté és sérthetetlenné válnék. Eléggé ismerjük azt a nyomasztó
hatást, amelyet az egyének értelmére és akaratára tesznek a
szolidaritás formái: a pajtáskodás, a testületi szellem,42) a kotériák szelleme, a frakcziók szelleme, stb.
Tudjuk, hogy ezek a társulások hogyan csökkentik a személyes
felelősség érzését és erősítik a kollektiv büntetlenség és
kegyetlenség érzését. Ha a szolidaritás ilyenképpen «anyja a
lelkeknek», akkor a lelkek, amelyeket létrehoz, gyakran,
tagadhatatlanul, kevéssé eszthetikusok és szomoru benyomást tesznek
a szépségért rajongó művészre vagy egyszerüen az őszinteségért és
szivnemességért rajongó moralistára. Sighele után kevés
mondanivalónk lehet erről a kérdésről. Ő gyakran hangoztatja azt az
igazságot, hogy «minden-egyesülés, minden emberi csoport
erkölcsileg és értelmileg alsóbbrendü azoknál az elemeknél,
amelyekből összetevődik».43)
Más helyütt meg azt írja, hogy «a nagyszámú emberi egyesülés, a
kollektiv lélektan valamely végzetes törvénye következtében, mindig
lealacsonyítja a döntésben megnyilatkozó értelmi értéket». –
Schopenhauer, Maupassant és Ibsen nyomán, beszél a magánosság – a
megszabadító és termékeny magánosság előnyeiről, amely megszabadít
bennünket a csordalélek képmutatásától és gyávaságától.


Ámde, – mondhatná valaki, – nem minden szolidaritás hazug és
elnyomó. Lehetnek önzetlen szolidaritások is. Ha az emberek
egyesülhetnek azért, hogy ápoljanak oly hazugságokat, amelyek rájok
nézve hasznosak, akkor egyesülhetnek avégből is, hogy együttesen
keressék és terjeszszék az igazságot. Nem bánom. De Izoulet nem
teszi meg ezt a megkülönböztetést. Ő szerinte a szolidaritás
lényegében jó és áldásos. Jó már annálfogva, mert szolidaritás. Ez
oly társadalmi optimizmus, amelyben nem osztozhatunk. Inkább
Nietzsche véleményén vagyunk, aki csodálatosan leírta a
csordalelket, a szolidaritás gyermekét. «Ameddig az erkölcsi értékü
becslésekben uralkodó czélszerüség egyedül a nyájczélszerüség;
ameddig a tekintet egyedül a közösség fentartására irányul; ameddig
az erkölcstelenséget csakis és kizárólagosan abban keresik, ami
veszedelmesnek látszik a közösség létére: addig szó sem lehet
altruista erkölcsről. Ha fölteszszük, hogy már akkor is akad ott a
gyakorlatban egy állandó kis tapintatosság, részvét, méltányosság,
nyájasság, kölcsönösség és kölcsönös támogatás is; ha föltesszük,
hogy a társadalomnak már ebben az állapotában is működnek mindazok
az ösztönök, amelyeket később az «erények» elnevezéssel tisztelnek
meg s amelyeket végül csaknem azonosítanak az «erkölcsiség»
fogalmával: ebben a korszakban, ezek az ösztönök nem tartoznak még
az erkölcsi értékelések világába, kivül vannak még az
erkölcsön. Valamely részvevő cselekedetet például Róma
virágkorában nem minősítettek sem jónak, sem rossznak, sem
erkölcsösnek, sem erkölcstelennek; és ha dicsérik is, ez a dicséret
 inkább tekinthető bizonyos fajta
önkéntelen lebecsülésnek, mihelyt összehasonlítunk vele valamely
olyan cselekedetet, amely a közjó, a res publica haladását
szolgálja… A nyájösztön lépésről-lépésre levonja a következményeit.
Mennyiben veszedelmes a közösségre és az egyenlőségre nézve
valamely vélemény, állapot, érzés, akarat, fogékonyság, ime, ez az
erkölcsi perspektiva: ott még a félelem az erkölcs szülőanyja. A
legmagasabbrendü, a legerősebb ösztönök azok, mikor hevesen
nyilvánulnak, amelyek az átlagon és a nyájlelkiismeret mélységén
kivülhelyezik és fölemelik az egyént; amelyek elveszejtik a
közösség felsőbbségének fogalmát és lerontják önönmagában való
hitét, amely valami módon a gerincze neki; ezek lesznek azok az
ösztönök, amelyeket leginkább gyaláznak és rágalmaznak. A
magasrendü és független értelem, a magány akarása, a nagy ész már
megannyi veszedelemnek tetszik; mindazt, ami felülemeli az egyént a
nyájon, mindazt, amitől fél a szomszéd, gonosznak hivják; a
türelmes, szerény, alázatos, egyenlőséget kedvelő szellem, amelynek
vágyai mértékletesek és középszerüek, hirnévre tesz
szert és erkölcsi kitüntetésekben részesül.»44)

Ha röviden összefoglaljuk a szolidaritás erkölcsi mérlegét, azt
látjuk, óvakodnunk kell attól, hogy benne lássuk az eszményi
társadalmi köteléket. Több benne az egoizmus, mint az altruizmus,
több a félelem, mint az erő. Gyakrabban elve a szolgaságnak, mint a
szabadságnak.

Kedvez a birkaszellemnek és a «róka»-értelemnek  az igazán
emberi értelem rovására; szüli és megóvja a csoporthazugságokat és
megörökíti a hamis kiválasztottakat; leggyakrabban megsemmisíti az
igazi erőt a jól szervezkedett középszerüségek erejével, mint a
liliputiak lelánczolták Gullivert parányi köteleik tömegével.
Valamennyi erős egyéniség, amely leghasznosabb mégis a társadalomra
nézve, kevéssé rokonszenvezett a szolidaritással.

Az individualista Descartes kárhoztatott minden igéretet,
amelylyel kisebbíti az ember a saját szabadságát,45) vagyis minden zálogot, amelyet a környező
szolidaritásnak kell adnia.

Végezzük azzal, hogy igen nagy fentartással kell fogadnunk a
szolidaritást, mint társadalmi elvet. Izoulet szimbiózisa
vagy szerves szolidaritása megmagyarázza a csordatársadalmak
alakulását, amelyek tudattalan kooperáczión alapulnak, amely az
egyént oly szorosan alárendeli a csoportnak, mint az élő organizmus
a sejtet saját magának, de nem magyarázhatja meg a haladottabb
társadalmak alakulását és létezését, amelyeket az jellemez, amit
Bagehot «a szabad vitatkozás uralmá»-nak nevez, továbbá az egyéni
függetlenség érzete. A társadalmi kötelék nem marad önönmagához
mindig hasonlatos a történeti fejlődés folyamán. Ugy tetszik, arra
törekszik, hogy kevésbbé szilárd és kevésbbé merev legyen.
Elmondhatjuk róla ugyanazt, amit Guyau mond valahol46) a természetes szankcziókról, hogy ezek
 «mozgékony feszítőkötelek», amelyek egyre
lazábakká válhatnak, de soha teljesen el nem tünnek.

De Roberty társadalmiságának (Socialité) vagy
társadalmi pszichizmusának az elmélete épp úgy, mint
Izoulet-é, a biológiai elméletek csoportjába tartozik. De Roberty
azt képzeli, hogy talált oly tényt, amely «későbbi és más, mint az
élet ténye, korábbi és más, mint a szellemiség ténye», és ez a
szocziológiának az igazi tárgya. Ez a tény nem más, mint a
társadalmiság, az egyetemes energia formája, mint a fizikai,
kémiai és fiziológiai energiák.

A társadalmi emberi egyén három tényező eredménye. Ezek a
tényezők: 1. a szervezet és különösen az agy; 2. a társadalmiság;
3. a tudat vagy eszmeiség. – E három tényezőnek, de főként a két
utolsónak egyesülése hozza létre a kollektiv lelki élet
megnyilatkozását. De Roberty azt hiszi, hogy hipothézisével
megmagyarázhatja azt a tényt, amelyet Sighele vett észre, hogy az
érintkezés, a csoportosulás, a tömörülés egyszerü ténye már magában
is alkalmas arra, hogy leszállítsa az egységek értelmi szinvonalát
és erkölcsi alapját, amelyekből az új csoport összetevődik, akár
alkalmi, akár maradandó ez az új csoport. Ez a tény onnan ered,
hogy a lelki egyén két tényező eredménye lévén, az élettani
tényezőé és a társadalmiságé, «valahányszor az összetettségből az
alkatrészekre megyünk, akár a biológiai alkatrészre, akár a
társadalmiságra, mindig hátrafelé megyünk».47) Már most a gyülekezetekben egyedül a
 társadalmiság működik; az egyéni
agyműködés hirtelen megszünik. «A tömegekben, – mondja De Roberty,
– valahányszor igazi tömegműködésről van szó, mindig úgyszólván
fölelevenedik az őseredendő elem, a kollektiv elem, és ez a tényező
uralkodik az összetett eredményen (a társadalmi egyénen). Gyorsan
észrevehető ez jellemző tünetekből, aminő a társadalmi ösztönök, a
kollektiv szenvedélyek szabadabb játéka, és főként a felelősség
hiánya. Épp így vagyunk a fennálló testületekkel is, amelyek a
hatékony személyes felelősséget az illuzórius kollektiv
felelősséggel helyettesítik, vagy amelyek vagy így vagy úgy
kibújnak a tudás és az ész ellenőrzése alól. És itt van talán a
titka az elmosódó anarchista (vagy inkább autarchista) törekvések
végül való felsőbbségének is az elmosódó kollektivista törekvések
fölött.»48)

De Roberty elméletét, bármily szellemes is különben, nem tartjuk
kielégítőnek. Először is, bizonyos erkölcsi és társadalmi monizmust
tételez föl, amely egyik oldala volna csak az egyetemes
monizmusnak. Ebben a monizmusban az összeütközések mulékonyak
volnának csak, a kollektiv pszichizmus és az egyéni pszichizmus
összeütközése, De Roberty szerint, nem lehetne gyökeres és végleges
jellegü. – Ez a monizmus, – a mi véleményünk szerint, – tisztára
agyrém csupán. A tények a társadalmi világban mindenütt
megoldhatatlan ellentétek létezéséről tanuskodnak. Mindenütt
összeütközések vannak: összeütközések különböző társadalmi körök és
különböző  társadalmi befolyások között; de főként
összeütközés van a kollektiv és az egyéni pszichizmus között is, és
ez az összeütközés, ahelyett, hogy gyöngülne, inkább élesedni
látszik a czivilizáczió menetével. Ez az összeütközés
megoldhatatlan és a kollektiv pszichizmus természetéből folyik,
amely lényegénél fogva barátja az egyformaságnak és ellensége az
egyéni különféleségnek. Másrészt, ez a különféleség is
megoldhatatlan. Nem akadályozhatjuk meg, hogy minden egyes emberi
egyén ne legyen – Leibniz gondolata szerint – egy-egy teljességgel
különleges és eredeti nézőpont, amely a társadalmi világra nyilik;
nem akadályozhatjuk meg, hogy meg ne különböztesse magát minden
egyes emberi egyén más én-ektől és a környező névtelen
társadalmiságtól. Különben is Sighele megjegyzése szerint, az egyén
tudata oly világossági fokot képvisel, amely némelyeknél nagyon is
fölötte van a homályos társadalmi tudatnak. Ez utóbbi hiába
elnyomó, az egyéni eredetiséget nem fogja elfojtani. Minden egyéni
agyműködés a maga módján fogja fel a régebbi és a környező
társadalmi folyamatot, a maga módján foglalja össze és haladja
felül.

Miszerintünk a lelki erőnek azok a középpontjai, amelyeket
egyéneknek mondunk, soha sem olvadnak bele a «társadalmiság»
alaktalan harmóniájába.

Más gyöngéi is vannak De Roberty elméletének. Mit ért De Roberty
valójában a «társadalmiság» alatt, amely szerinte a szocziológiának
igazi tárgya?

Ez a társadalmiság nagyon hasonlít holmi entitáshoz.
 Az egyéni pszichizmust a kollektiv
pszichizmus funkcziójaként magyarázni, nem egyéb, mint obscurum
per obscurius (homályost még homályosabbal) magyarázni. Mikor
De Roberty világosabb fogalmat akar nyujtani a
«társadalmiság»-áról, kénytelen az egyéni lélektanból kölcsönvett
kifejezéseket használni.

Herbert Spencer szintén monista, úgy, mint De Roberty. Ő
szerinte a társadalmak teremtő ténye az alkalmazkodás
egyetemes törvénye. Spencer meghatározása szerint a társadalmi élet
nem egyéb, mint belső és külső kapcsolatok egymásnak való
megfelelése, egymáshoz való állandó alkalmazkodása. De Spencer
ebben a berendezkedésben csak egy irányt fogad el, azt, amely a
belső kapcsolatokat a külső kapcsolatok jármába hajtja. A belső
alkalmazkodás teljességgel alá van rendelve a külső
alkalmazkodásnak. Ennélfogva a társadalmi ellentétek, és különösen
az egyén és a kollektivitás összeütközése, nem lehetnek csak
mulékonyak. A dolgok alapján és végén harmónia, egység van.

Nem fogadjuk el ezt a monizmust sem, csak úgy, mint De Roberty
monizmusát, még pedig ugyanazokból az okokból. Azt hiszszük, az
én-ek tapasztalatilag adott különféleségének következtében,
hogy valamely szempontból mindig harcz lesz ezek között az
én-ek között, és hogy ennélfogva az én tökéletes
alkalmazkodása külső környezetéhez – álom csupán. Spencer azt
hiszi, hogy az öszszeütközések meg fognak szünni, és hogy eljön az
az idő, amikor a belső alkalmazkodás nem lesz egyéb, mint a lény
külső alkalmazkodásának viszfénye. A mi véleményünk szerint,
 a belső alkalmazkodás sohasem lesz
visszavezethető a külső alkalmazkodásra. Ellenkezőleg, e kétféle
alkalmazkodás gyakran ellentétes. Az egyén, főként ha értelmileg és
erkölcsileg felsőbbrendü, úgy juthat el csak a belső
alkalmazkodáshoz – vagyis a békéhez saját magával, – ha harczolt
saját miliője ellen; és saját miliője ellen azért harczolt, mert
azt hitte, hogy ez a harcz jó volt. Ha nem tette volna ezt, azt
hitte volna, hogy megcsonkítja saját lényét; benső lényében a harcz
állapotát teremtette volna meg, s ezért inkább választotta a
harczot a külső világgal.

Egyébként, mikor a miliőhöz való alkalmazkodásról beszélünk,
nagyon is egyszerüsítjük a kérdést. Az egyén körül nemcsak
egy miliő van; miliők vannak körülötte, különböző és
ellenlábas társadalmi körök, amelyek összefonódnak és egymás ellen
küzdenek. Melyik az a miliő, amelyet az egyén ki fog választani a
maga számára, hogy alkalmazkodjék hozzá?

Erre csak egy választ adhatunk. Az, amely legjobban fog
alkalmazkodni saját benső törekvéseihez, saját egyéni
életakaratához. Ime, tehát a belső az, amely itt a külső
alkalmazkodásnak az elve. H. Spencer teljességgel mechanikus
elmélete hamis még annyiban is, amennyiben teljességgel félreismeri
az eszmei elemet, azt az elemet, amely «főként a szocziológiában,
mint De Roberty megjegyzi, legalább is annyira átalakítja és
idomítja a természetet, mint amennyire a természet átalakítja és
idomítja őt magát».49)


Nietzsche csodálatosan kiemelte a mechanikai passzivitásnak azt
a bélyegét, amely hozzátapad H. Spencer szocziológiájához.
Spencerről szólván, tiltakozik «ez ellen az angol mechanizmus
ellen, amely a mindenségből oktalan gépet csinál».50) «Egyre jobban elnyomják, – mondja más helyütt, –
az alapvető fogalmat, az aktivitás fogalmát. Előtérbe tolják
az «alkalmazkodási képességet», amely másodrendü aktivitás,
egyszerü «reaktivitás». Sőt mi több, az életet magát is úgy
határozták meg, mint egyre hatékonyabb belső alkalmazkodást a külső
körülményekhez (Herbert Spencer). De ekként teljesen félreértették
az élet lényegét, a hatalom akarását; szemet hunynak egy
spontán, támadó, hódító, bitorló, átalakító rend őreinek alapvető
uralkodása előtt, amely rend szünetlenül új magyarázatokat és új
irányításokat ad, miután alávetette előbb nekik az alkalmazkodást.
Igy aztán tagadják a legnemesebb funkcziók szuverénitását, azokét a
funkcziókét, amelyekben az élet akarása tevékenyen és formálóan
nyilvánul meg. Emlékezhetünk rá, hogy Huxley mennyire
helytelenítette Spencer «adminisztrativ nihilizmusát». Csakhogy
Spencernél egészen más dologról is szó van, mint
adminisztráczióról.»51)

Valóban nem tudjuk, miért ékesíti fel magát H. Spencer
társadalombölcsészete az individualizmus czímével. Hiszen a
maga passziv mechanizmusával ez a társadalombölcsészet annyira
anti-individualista, hogy jobban már nem is lehetne  az.
Spencer, – az igaz, – ki akarja vonni az egyént az állam
zsarnoksága alól; de csak azért, hogy még jobban alárendelje őt
úgynevezett természeti befolyásoknak; a miliőnek, az erkölcsöknek,
a szokásoknak, a faj és a társadalmi környezet előítéleteinek,
szóval a csordaszellemnek.

Ammon társadalombölcsészete szintén a monizmus követelményén
alapszik. Az elv, amelyet ez a szocziológus felállított, a faj
érdekének darwini gondolata, amelynek társadalmi kifejezése az
állati társulás, a csordaiság vagy pekorizmus. Az emberi erkölcs
magasabb foka csak az állati erkölcsnek. Az emberi szocziológia nem
egyéb tehát, mint pekorizmus.

«Sok fajban, – mondja Ammon, – az egyének külön élnek; más
fajokban a társulás az uralkodó, és ennek oka kizáróan a darwini
természeti törvényekben rejlik, amelyek szerint az adott
körülményektől függ, hogy a különélés vagy a társulás nyujt-e több
előnyt a kérdéses fajnak. Ha az állatok jobban boldogulnak
külön-külön, akkor külön élnek; ha a társulás nyujt nekik előnyt,
akkor társaságban élnek… Igy a ragadozó vadak általában külön-külön
élnek. Az oroszlán megveti a csordaéletet. Hiszen az oroszlánban
egyesült erő és ügyesség megengedi neki, hogy teljesen egyedül
lepje meg, ragadja meg és ölje meg zsákmányát. Ellenben a fűevők,
az elefántok, stb. általában csoportosan élnek.

«Zsákmányuk nem fut el előlük és a csordaéletnek az az igen
jelentős előnye van rájuk nézve, hogy óvakodhatnak a
meglepetésektől és közösen  védekezhetnek.»52) «A társadalmi élet az állatországban, – így
végzi Ammon, – czélszerüségi intézmény, amelyet a létért való
küzdelem határoz meg, a természetes kiválasztás fejleszt ki és az
öröklődés óv meg.»

Ammon végigmegy az állati társadalmi élet különböző fokozatain,
egészen az emberi társadalmi életig, amelyben a funkcziók
differencziálódása és egyéniesülése a jellemző, amely azonban,
Ammon szerint, még sem egyéb, mint a pekorizmus folytatása.

Ammon társadalombölcsészete nagyon hasonlít Spenceréhez, és a
miliőhöz való alkalmazkodás Spencer-féle elvének ő is igen nagy
jelentőséget tulajdonít. Nem fogjuk tehát ismételni az okokat,
amelyekre hivatkoztunk, mikor ennek az elvnek az elégtelenségét
kimutattuk.

Ammon még Spencernél is jobban hangoztatja a társadalmi
monizmust és optimizmust. Kétségtelenül elismeri, hogy küzdelem van
az egyének között és a különféle társadalmak között. De őszerinte
ez a küzdelem áldásos, mert javára van a fajnak. Az az üdvös
eredménye van ennek a küzdelemnek, hogy kiküszöböli a gyöngéket,
vagyis a nem-alkalmazkodókat. – A kérdés csak az: igaz-e vajjon,
hogy a nem-alkalmazkodók mindig a leggyöngébbek? – Bármint van is
ez, – Ammon szerint, az utolsó szó a monizmusé; mert minden
küzdelem fölött és a legyőzöttek hekatombái fölött ott lebeg a faj
géniusza, amely Ammonnak épp úgy istene, mint Spencernek.


Ammon csordaszocziológiája megmagyarázhatja kétségtelenül az
állati társadalmakat és a csordalétnek tagadhatatlanul számos
maradványát, amely tovább él a tényleges emberi társadalmakban is
(a tömegek birkaszellemét, a meglevő testületek sablonos és
anti-individualista szellemét). Nem is csodálatos különben, hogy
Ammon, aki bámulója az állati pekorizmusnak, ennyire hive a
nyájszellemnek, amely a hivatali és közigazgatási világban
uralkodik. De Ammon szocziológiája nem magyarázza meg azt, ami
valóban eredeti az emberi társadalmakban és amit a társadalmi
fejlődés egyre nyomatékosabban ki fog élezni: az egyénnek tudatos
harczát a miliő, ellen, az egyéni életakarást, vagyis azt az
akaratot, amely diadalra juttat egy társadalmi eszményt, amely,
Nietzsche megjegyzése szerint, sohasem más, mint valamely egyéni
vérmérsékletnek a kifejeződése, az egyén legmélyebb, valóban
uralkodó ösztöneinek a viszfénye. Ebben a miliő ellen való
harczban, az egyéni életnek ebben a nyers akarásában nyilatkozik
meg az igazi erő, a maga diadalmas szépségében, míg a
csordaharczban, amelyet Darwin és Ammon leír, legtöbbször a gyönge
és középszerü győz, a maga szolidaritási és csordagyávasági
ösztöneivel. – Nietzsche csodálatosan kimutatta ezt. «Ha
elfogadjuk, – írja Nietzsche, – hogy a létért való küzdelem megvan,
– és valóban meg is nyilatkozik ez a küzdelem, – akkor, sajnos,
másként végződik, nem úgy, mint ahogy Darwin iskolája óhajtaná, nem
úgy, ahogy talán mindenki együtt óhajtaná vele; kimondom bátran,
hogy ez a küzdelem az erősek, a kiváltságosak, a szerencsés
 kivételek rovására végződik. A fajok
tökéletessége éppenséggel nem növekszik: mindig a gyöngék lesznek
végül az erősek uraivá. Azért, mert a gyöngék nagy számmal vannak;
és mert ravaszabbak is. A gyöngékben több az élelmesség. Élelmesség
alatt itt a körültekintést értem. A türelem a ravaszság, a
szinlelés, a nagy önuralom és mindaz, ami mimikri, szóval,
ami nagy része annak, amit erénynek szokás nevezni, a gyöngék
tulajdona.53)

Szóvá tesszük most röviden az úgynevezett gazdasági elméleteket,
amelyek a társadalmi folyamatot teljesen alárendelik a gazdasági
folyamatnak. A mi véleményünk szerint is ennek a tényezőnek igen
nagy a szerepe. A társadalmi gazdaságtan határos a lélektannal; sőt
azt is mondhatjuk jóformán, hogy faja a működésben lévő
lélektannak. Mert nem egyéb, mint azoknak az életszükségleteknek és
életérdekeknek érvényesülése, amelyek az emberi természetben
alapépítményei az egész magasabbrendü lelki fejlődésnek. Anton
Menger joggal állítja, hogy a társadalmak kiinduló pontja a
gazdasági erő és bitorlás. «Kezdetben, – mondja Ch. Andler, Menger
nézeteinek fejtegetése közben, – kezdetben az emberek közötti
kapcsolatokat azok a többé-kevésbbé határozottan észrevett érdekek
határozzák meg, amelyeket egy többé-kevésbbé életerős támadó és
védő szervezkedés szolgál. Az emberek, mióta élnek, kénytelenek
munka által kivonni a föld felszinéből mindazt, amire
megélhetésükhöz szükségük van. De azt a földet, amely táplálja
 őket, erővel foglalják el, és
erővel üzik el róla azokat, akiket előttük vagy mellettük
táplálhatott, ha ugyan nem vetik őket szolgaságra is. Mihelyt két
ember találkozik, igazságtalanság esik meg közöttük. A legerősebbek
és a legravaszabbak foglalják el a földeket és az embereket, és
ahelyett, hogy dolgoznának, másokat kényszerítenek munkára. Ha
valamely változás következett el a kezdetleges dolgoknak ebben az
állapotában, akkor rendszerint megint csak az erő okozta a
változást, és az agyafurtabb vagy jobban felfegyverzett hódítók
követelték részüket az előbbiek javából és munkájából.»54)

A gazdasági harcz az a terület, ahol gyökeret ver a társadalmi
élet. Ez továbbá az a terület is, ahol megszületik és növekszik a
jog, amely jórészt gazdasági szükségletek és követelmények
kifejeződése. Menger szerint, háromféle jog van, s ezt hirdetik a
szocziálista jogelméletek is; jog a munkára, jog a létre és jog a
munka egész eredményére.

De bármily fontosak is a gazdasági megfontolások, még magukban
nem ölelnek fel mindent. Mikor Menger maga kimutatja a fejlődést,
amely egyre jobban alárendeli a gazdasági harczot az igazságosságra
és az emberi személy megbecsülésére vonatkozó eszméknek; mikor
kimutatja, hogy «az uralkodó osztályok» jogát, amely az erőn
alapszik és amelyet «a személyiségek gyülölete és az anyagi javak
védelme» jellemez, emberibb jog kezdi helyettesíteni, akkor ő is
más megfontolásokra  hivatkozik, mint gazdaságiakra. Épp így
E. de Laveleye is, mikor kimutatja, hogy a czivilizácziót a törvény
és az ész diadala jellemzi az erő vagy a ravaszság fölött.
Hasonlóképpen a gazdaságtudós Roscher, mikor a politikai
gazdaságtant így határozza meg: «Az emberiség gazdasági érdekeinek
ethikai érvényesülése». Valóban, a gazdasági szocziológia
alapjában véve már lélektan és ideológia.

Bouglé társadalombölcsészete úgyszólván közbenső helyet foglal
el egyrészt a biológiai vagy mechanikai elméletek, másrészt a
lélektani elméletek között. – Valóban, mikor a társadalmi formák
keletkezését magyarázza ez a szocziológus, egyszerre tekintettel
van úgy a mechanikai, mint a lélektani meggondolásokra. Amikor
valamely társadalom vagy társadalmi forma kialakulását a népesség
külső körülményei (mennyiség, sűrűség, egyneműség vagy
különneműség) révén magyarázza, számot vet ugyanakkor e mechanikai
befolyások lélektani következményeivel is és igyekszik e
következményeket a lélektan általános törvényeivel kapcsolatba
hozni.

Mindazáltal, ha jobban szemügyre vesszük, úgy véljük, hogy
Bouglé inkább hajlik a mechanizmus felé. Alárendeli voltaképpen a
belsőt a külsőnek. Ugy látszik, nem fogad el semmiféle
társadalomfölötti tényezőt, amelytől függenek maguk a társadalmi
alakulások. Azt hiszi, hogy azok az eszmék, amelyek valamely
társadalomban működnek, erejüket nem benső értékükből merítik,
hanem a miliőnek, ahol fejlődnek, kedvező befolyásából. –
Kérdezhetjük azonban, vajjon bizonyos eszmék nem fejthetnek-e ki
erőt pusztán logikai  értéküknél, vagy életbevágó
hasznosságuknál vagy erkölcsi szépségüknél fogva is? A népesség
külső körülményei formát alkotnak csupán, amelybe anyagot kell
beléönteni. Ezt az anyagot csak a gazdasági vagy a lélektani
tényező szolgáltathatja, vagy mindkettő egyszerre.

Azok az elméletek, amelyek tulajdonképpeni lélektani tényezőkhöz
folyamodnak, Rousseau (a szerződés), Giddings, Tarde és Mazel
elméletei.

Nem időzünk hosszasan annál az elméletnél, amely szerint a
társadalmak kialakulása az egyének között létrejött szerződésnek a
gyümölcse volna. – Ennek a rendszernek a végleges és döntő
czáfolata eléggé ismeretes. Circulus vitiosusban forgunk, amikor a
társadalmak alakulását szerződésnek tulajdonítjuk, mert hiszen a
szerződés eszméje már maga is föltételezi a társadalmi életet. A
szerződés eszméjének befolyása tagadhatatlan a mai társadalmakban.
(De vannak gondolkozók, pl. Tolsztoj, akik harczolnak ellene.) De
bármint van is ma, annyi bizonyos, hogy ennek az eszmének a
kezdetleges társadalmakban nem volt semmiféle befolyása. A
czivilizácziók fejlődésének első fázisaiban, mint Anton Menger
megjegyzi, a szerződés nem volt egyéb, csak a kényszernek
kifejezése, és még ma is hány olyan szerződés van, amely csak
látszólag szabad, és nem egyéb, mint az elnyomásnak a leplezése!
Bármint van is a dolog és bármi legyen is manapság a legtöbb
szerződés erkölcsi értéke, annyi bizonyos, hogy a szerződés eszméje
nem kiinduló pont, hanem későbbi eredmény, a társadalmi életnek nem
oka, hanem következménye.

Az az elv, amelyhez Giddings folyamodik, kevésbbé mesterkélt. Ez
a faji tudat. Ez a tény  abban áll, hogy valamely
lény egy másik lényben felismeri azt, hogy ugyanolyan fajú, mint ő
maga. Ez az érzés, ha egyszer adva van, könnyen lehetne szerződések
és szövetségek megteremtője.

Ez ellen az elmélet ellen több kifogást lehet tenni. Mit is
értünk valójában faji tudat alatt? Ha az emberfajták tudatát
értjük alatta, vagyis a lélektani és ethnikai hasonlóságok tudatát,
akkor ne felejtsük el, hogy az emberfajtát, mint tényezőt,
elégtelennek találtuk már a társadalmak kialakulásának
magyarázatára.

Ha ellenben a faji tudat alatt azt a tudatot értjük,
amely az egész emberiség közösségének tudata, akkor ez az elv
sokkal általánosabb és sokkal határozatlanabb, semhogy
megmagyarázhatná ilyen vagy olyan különös csoportnak avagy ilyen
vagy olyan különös társadalmi formáknak a kialakulását.

Vagy talán valami entitást, félig biológiai, félig
lélektani entitást, értsünk a faji tudat alatt? Hasonlatosat De
Roberty társadalmi pszichizmusához? Az ilyen elvhez való folyamodás
egyértelmű volna a teljes realizmus vagy társadalmi
miszticzizmus karjai közé való hullással.

Érthetjük végre faji tudat alatt az érdekek, gondolatok, vágyak
és meggyőződések hasonlóságát, amelyet valamely adott pillanatban
embereknek a tömörülése mutat fel. Ilyen értelemben hajlandók
volnánk ezt a befolyást elfogadni. De ezt a társadalmi tudatot nem
szabad lényeggé emelni, sem elfelejtenünk nem szabad, hogy ennek a
faji tudatnak nincs sem jelentősége, sem léte, csak az egyéni
tudatokban és azok révén. Minden egyén a maga módján tükrözi vissza
a  környező gondolatokat és ebbe a
visszatükrözésbe belevegyíti a saját lényegét is. És az
egyéniségnek ez a szerepe egyre nagyobb lesz, amily mértékben az
értelmi, eszthétikai és erkölcsi fejlődés egyre bonyolultabbá és
gazdagabbá válik és amily mértékben a csordaszellemi állapot helyet
enged az individualista szellemi állapotnak. Nietzsche megjegyzi,
hogy valamely filozófiai vagy erkölcsi meggyőződés mindig valamely
egyéni véralkatnak a kifejeződése, valamely egyén elnyomott vagy
ellenkezőleg szabadon fejlődött életösztöneinek a
megnyilatkozása.

Amennyiben valamely kollektiv érzés nem talál egyéni tudatot,
amelyben visszatükröződik és kifejezésre jut, annyiban alaktalan
marad és tudomása sincsen önmagáról. Novicow, aki egyébként nagyon
is hajlandó elfogadni a kollektivitások névtelen tudatát, maga is
elismerte ezt az igazságot. «Arndt, – írja Novicow,55) – 1814-ben kénytelen volt még kategorikusan
kifejezni híres verseiben, hogy a németség hazája arra az egész
földterületre kiterjed, ahol a német nyelv viszhangzik.» Tehát ez a
nemzeti érzés akkor még szunnyadt, és máskép nem ébredhetett
tudatos létre, csak azzal a föltétellel, hogy valamely egyéni tudat
hangoztassa és magyarázza.

Tegyük még hozzá, hogy az, ami a modern társadalmi, különösen a
jogi alakulásokat meghatározza, nem annyira a faj vagy a társadalom
eszméje, mint inkább az egyén gondolata.

Tarde-é az érdem, hogy az egyéni értéknek és hatásnak ezt a
gondolatát különösebben megvilágította.  Lerázván a
realizmust és a biológiai társadalmi miszticzizmust, továbbá a
fejlődés eszméjét a szocziológiában a különleges okok és a
személyes akarati beavatkozások eszméjével helyettesítvén,
rehabilitálta az egyént és kellőképpen kimutatta fontosságát. Az
egyén nem biológiai és társadalmi tényezők egyszerű terméke.
Legalább is annyi hatalma van, hogy a maga módján foglalja össze a
megelőző és a tényleges társadalmi befolyásokat, visszahatást
fejtsen ki ellenök és eredeti erők középpontjává, új társadalmi
irány kiinduló pontjává legyen. Törvényes visszahatást fejtvén ki a
nyomasztó társadalmi doktrinák ellen, amelyek az egyént a kollektiv
végzetességek súlya alatt összelapították, Tarde-é volt az érdem,
hogy «H. Mazel szavai szerint, alárendelt az egyéni
tulajdonságoknak minden nagy kollektiv erkölcsi vagy vallási
tényezőt.»56)

Tegyük hozzá, hogy Tarde individualizmusa nem arisztokratikus
individualizmus, mint Nietzsche-é, vagyis nem önellentmondásos
individualizmus. Mert Nietzsche arisztokratikus indidualizmusa
antiindividualizmussá válik, mihelyt azokról van szó, akik nem az
urak és akiknek ennélfogva nincs sem hatalmi akarásuk, sem joguk a
hatalomra. Tarde individualizmusa demokratikus individualizmus,
amely azt akarja, hogy mindenkinek része legyen az akarásban és a
hatalomra való jogban.

Ez az elve annak a demokratikus individualizmusnak, amelyet H.
Mazel kifejt a társadalmi szinergiáról szóló elméletében. Mint
Tarde, Mazel  is az egyéni erőkifejtést és
kezdeményezést hirdeti. «A társadalmi kritériumot, – mondja
Mazel,57) – könnyű felismerni.
Mindaz, ami kedvez az egyéni terjeszkedésnek, felelősségnek,
energiának, jó; mindaz, ami akadályozza, rossz. A szabály, a
fegyelem, sőt még a kommunizmus is helyeselhető, mikor az
erőkifejtést mozdítja elő, mint egy-egy trappista telepes
rendben,58) vagy egy-egy úttörő rajban.
De mihelyt a kényszer czélja a korlátozás, a szabályé a mérséklés,
a kommunizmusé az elnyomás, akkor az eredmény rossz lesz. A
terjeszkedés még a monade-léleknek is szükséglete, és a munka az
emberiség nagy törvénye… A népek, amelyekben megfelelő mennyiségű
szeretet ápolja az egyetértést, hierarchikusan fognak szervezkedni
energiájuk szerint, vagyis mindig, illetve csaknem mindig a mi
nyugati társadalmainkban, annálfogva, mert a szinergia uralkodik a
kényszer fölött.»

Óvakodnunk kell attól, hogy ezt a szinergiát, ezt a független,
aktiv és szabad szolidaritást, amely lényegében tiszteli az egyént,
össze ne zavarjuk azzal a passziv és nyájszerű
csordaszolidaritással, amely lényegében zsarnoka és elnyomója az
egyéniségeknek, s amely áthatja a tömegek ingatag és állhatatlan
lelkét és még inkább hatóságaink és hivatalnoktestületeink
elcsenevészedett és elbutult szellemi állapotát.

A szocziológia egyre jobban ki fogja mutatni a közigazgatási
követelődzések társadalmi hivságát épp úgy, mint az erőre való
arisztokratikus  hivatkozásokét. «Mindenki fejlessze saját
körében az intenzitás maximumára saját cselekvőségét, – mondja H.
Mazel, – akkor a társadalmi jólét virulni fog, anélkül, hogy
szükség volna pénzügyi szipolyozásokra, vagy nemesi
hűbérszolgálatokra.»

Különben is nem szabad azt várnunk semmiféle társadalmi elvtől,
hogy az a földi paradicsom legyen. A társadalmi téren, bárhogy
fogjuk is fel azt, a küzdelem örökös marad. Az ellentétes
társadalmi körök küzdelme; az egyén küzdelme is saját társadalmi
miliője ellen, hogy túlemelkedjék rajta és kiszabaduljon belőle,
hogy lerázhasson mindenfajta csorda-befolyást.

Az a társadalmi monizmus, amelyről némely gondolkozó álmodott,
agyrém csupán. A termékeny elem a társadalmak életében nem az egyén
passzivitása, nem az egyén nyájszerű alárendelése a társadalmi
elvnek; hanem ellenkezőleg: az egyén visszahatása és néha
ellenállása.

Főként a társadalmi világban igaz az, hogy a harcz a szülő anyja
minden jónak: πόλεμος πάντων μήτηρ. – Ha az ember, mint Aristoteles
mondta, politikai állat, akkor autarchikus állat is. Ezért van az,
bármit mondanak is a társadalom monisztikus és egységre törekvő
elméletei, hogy azoknak a tehetségeknek, amelyekkel az egyén
érvényesíti a maga személyes életakaratát, jótékony, és minden
esetben lényeges és szükséges a szerepük. Nietzsche joggal látja az
egyéni életakarásban minden cselekvésnek, még a személyes és
kollektiv jellegűnek is, az elvét. Vajjon a vallási, bölcselmi és
társadalmi dogmatizmusok mások-e, személytelenségük ellenére is,
mint szerzőjük életösztöneinek megnyilvánulásai? Azok a
 hajlamok, amelyeket rosszaknak és
társadalomelleneseknek neveznek, – Nietzsche szerint –: «oly
törekvések, amelyek lényegesek az élethez. Az élet általános
háztartásában létezniök kell ezeknek a hajlamoknak, s a létezésük
mélységes és lényegbe vágó, s ennélfogva ezeket a hajlamokat
erősíteni kell, ha erősíteni akarjuk az életet.»59)

A harcz és az egyéni cselekvőség kiküszöbölése illúzió és
lehetetlenség. Meg kell állapítanunk, hogy a küzdelem, a
különféleség örökké való elem. A teljesen egynemű társadalom
izetlen csorda-alaktalansággá olvadna szét. A küzdelem az, aminek
segítségével kiszabadul az egyén a csorda szellemi állapotából, és
aminek segítségével a szinergia mindenekelőtt, az egyéni lelkekben,
szabadság és energia marad.

II. FEJEZET.

Mi a társadalmi tudat?

Szemügyre vettük a különböző tényezőket, amelyek segítségével
megpróbálták a társadalmak kialakulását megmagyarázni.
Kiküszöböltük a társadalmi világ biológiai fogalmát; viszont
hangoztattuk a gazdasági tényezők és a lélektani tényezők
fontosságát, alárendelvén az előbbieket az utóbbiaknak. Az emberi
egyén úgy tünt fel előttünk, mint eredeti erő, amely aránylag
független a társadalmi mechanizmustól. Mint ahogy az egyén – az
eszme puszta hatalmánál fogva  – képes fokozatosan
megvalósítani saját magában a belső szabadság valamely eszményét,
épp úgy képes, pusztán az eszmeerők törvényének erejénél fogva,
megvalósítani fokozatosan maga körül a külső és társadalmi
szabadság valamely eszményét. A társadalmi rendben csak úgy, mint a
lélektani rendben az egyén nem a külső mechanizmusnak egyszerű
viszfénye. Ő maga is módosító energiája, és bizonyos esetekben
irányítója is ennek a mechanizmusnak.

Más az egyéni tudat és más a társadalmi tudat. Ez az utóbbi nem
alakulhat ki csak egyéneknek az agyában. És mégis megoldhatatlan
ellentétek vannak a társadalmi tudat és az egyéni tudat között, a
társadalom élniakarása és az egyén élniakarása között. A fejlődés
maga sem tesz egyebet, mint hogy egyre jobban megvilágítja ezeket
az ellentéteket és erősebben kidomborítja őket az egyének agyában.
Valamely kor leghatalmasabb gondolkozói éppen azok, akik
legtudatosabban látják ezeket az ellentéteket.

A társadalmi tudat két elemet tételez fel. Ezek: 1. a környező
társadalmi befolyások tudata; 2. e befolyások és az egyéni
élniakarás között való összeütközés tudata. Csak az egyén agyában
alakulhat ki és válhat erkölcsi jelentőségűvé az addigelé
tudattalan társadalmi mechanizmus. Az egyéni tudat csak akkor képes
megítélni ezt a mechanizmust és szükség esetén képes fel is lázadni
ellene. Azok, akik a jövőtől az egyéni tudat és a társadalmi tudat
kiegyenlítődését vagy inkább azonosulását várják, óriási illúzió (a
társadalmi monizmus) rabjai. Mint mondottuk: a küzdelem
örökkétartó. 

Mint ezt is megmondottuk már: ez a társadalmi tudat nem egyaránt
világos és tudatos a csoport valamennyi tagjában. Novicow szerint:
vannak kiválasztottak, s bizonyos értelemben ezek játszák a
társadalom agyának a szerepét. Novicow helyesen jegyzi meg, hogy
ezeket a kiválasztottakat nem szabad azonosítani a kormánynyal.
«Mikor valaki az agyat a kormányhoz hasonlítja, – mondja Novicow, –
akkor ezzel annak adja jelét, hogy nincs tisztában a fiziológiával
és a szocziológiával. A kiválasztottakhoz és nem a kormányhoz kell
az agyat hasonlítani. Az agynak pontosan ugyanazok a funkcziói,
mint a kiválasztottaknak. Nagy feladatuk az, hogy kidolgozzák a
társadalmi tömörülés gondolatait és érzéseit. Bizonyos mértékben ők
állnak az élén a társadalmi mozgalmaknak is; de azok a személyek,
akik a kormányzás közegei, úgyszólván sohasem azok, akik az
eszméket és az érzéseket kidolgozzák.»60)

Novicow szerint, a kormány szerepe olyanformán különbözik e
tekintetben a kiválasztottak szerepétől, hogy míg ez utóbbiak arra
vannak hivatva a jövőben, hogy egyre világosabban és tökéletesebben
úgyszólván a társadalmi sensoriummá váljanak, addig a
kormányműködésnek éppen ellenkezőleg egyre tudattalanabbá és
automatikusabbá kell válnia. «A kormányzói működés, – írja e
kérdésre vonatkozóan Novicow, – nem vált még tudattalanná mai
társadalmainkban, úgy, mint ahogy azzá vált már az  emberi
testben. A társadalmak még elég újkeletű organizmusok. A létért
való küzdelemnek nem volt még ideje arra, hogy a legtökéletlenebb
formákat megsemmisítse és csak a legjobban szervezetteket óvja meg.
De könnyű bebizonyítani, hogy a tökéletesedés a tudattalanságban
van. Egész tömeg ember, még azok között is, akiknek politikai
pártja igen szép képviselettel dicsekedhetik, nem akar foglalkozni
az állam ügyeivel. Mennél jobban tökéletesedik a kormányzás, annál
kevésbbé foglalkoznak vele az emberek. Valóban a polgár, ha
semmikép sem zavarják őt azok, akik a hatalmat gyakorolják, sohasem
gondol rájuk. A kormányzó működés végül tudattalanná lesz a
társadalmak kebelében, mintahogy már is azzá lett az emberi
testben.»

Mi a magunk részéről nem fogadjuk el Novicownak ezeket a
nézeteit az egyén jövőbeli lemondásáról. Novicow meghatározása a
kormányzói működésről oly tényállásnak felel meg, amely ebben vagy
abban a társadalomban feltalálható. De szerintünk az a kivánatos,
hogy ha már egyszer elfogadtuk, hogy a kormányzás szükséges rosz,
akkor a kormányzókban legyen meg a társadalom elképzelhető
legnagyobb és legtökéletesebb tudata a társadalom mechanizmusának
minden bonyolultsága közepett, és viszont, hogy a polgárok
érdeklődése ne szünjön meg a kormányzói működés iránt, és ne bizzák
rá magukat úgy, mint valami csalhatatlan gondviselésre. Novicow
véleménye jó példa arra a veszedelemre, amelylyel a társadalmi
biologizmus jár a gyakorlati következmények szempontjából.

Ezek között a veszedelmek között az a legfőbb,  hogy az
automatizmust tekintik a társadalmi élet dolgában az eszményképnek
és az egyént passzivitásra kárhoztatják a társadalmi hatalmakkal
szemben. Az ilyen felfogás végül a csordacsoportok
tehetetlenségével helyettesítené az egyéni energiát. Mert
energiáról, a szó emberi értelmében, csak akkor lehet szó, ha az
egyénnek tiszta tudata van önmagáról és a saját társadalmi
miliőjéről.

A társadalmi eszménykép a kormányzás minimuma; és még ennek a
minimumnak is lehetőleg az egyén tudatos ellenőrzése alá kell
esnie. – E tekintetben, a népszavazás (referendum) tervei és
kísérletei rokonszenves megfontolásra érdemesek.61)








HARMADIK KÖNYV

HOGY MARADNAK FENN A TÁRSADALMAK?







I. FEJEZET.

A társadalmi fenmaradás általános törvénye.

Minden társadalom, ha egyszer megalakult, arra törekszik, hogy
fenmaradjon.

Lássuk most, melyek azok a törvények, amelyek a társadalmak
fentartását illetőleg érvényesek.

Schopenhauer egy megjegyzése szerint: a társadalmi élet az
egyetemes élniakarás legenergikusabb formája. «Az állam, – mondja
valahol ez a filozófus, – az emberi önzés főműve.» Ez a mondás
nemcsak az államra áll, hanem minden társadalomra. Minden
társadalmi csoport, kivétel nélkül, vadul ragaszkodik a léthez.
Hogy védekezzék és növekedjék, oly kapzsiságot, oly ravaszságot,
oly szívósságot, oly kegyetlenséget, oly kiméletlenséget fejt ki,
amely teljességgel ismeretlen az egyéni lélektanban. Tegyük hozzá
még ehhez a képmutatás fitogtatását, amelyet minden kollektiv önzés
szinlelni szokott. Mihelyt valamely szent dogmává emelt általános
érdek védelméről van szó, mindennemű csalás és erkölcstelenség
törvényessé válik az állami észszerűség, a csoport
lét-imperativusza nevében.

Mindenfajta egyéni energiát, minden téren, gazdasági, politikai,
jogi, erkölcsi téren egyaránt, szorosan alárendelnek a
közhasznosságnak. 

Salus societatis suprema lex esto. Jaj azoknak az
energiáknak, amelyek nem hajolnak erre a fegyelemre. A társadalom
megtöri vagy kiírtja őket, szánalom nélkül. Ebbe a kivégzésbe
beleviszi az egyén legteljesebb megvetését. Ugy működik, mint vak,
ellenállhatatlan és engesztelhetetlen ösztön. Szörnyű konkrét
formában képviseli azt a brutális erőt, amelyet Schopenhauer így
írt le: az értelemtől elválasztott életakarás.

Legtöbbnyire valóban csaknem tudattalan módon hajtja végre saját
fentartási törvényét. Felséges nyugalommal hazudik, öl, lop és
bitorol.

Az optimista utópiák ellenére, minden társadalom rabló, bitorló,
hatalmaskodó és zsarnokoskodó, és az is lesz. Nem véletlenül az,
hanem lényegénél fogva. «A társadalmi testnek, – mondja Nietzsche,
– a megtestesült hatalmi akarásnak kell lennie; a társadalmi test
növekedni, terjeszkedni akar, magához akar mindent vonzani,
túlsúlyra akar törekedni – még pedig nem erkölcsi vagy erkölcstelen
motivum alapján, hanem azért, mert él, és azért, mert az
élet nem egyéb, mint éppen a hatalmi akarás. És mégis az
európaiak köztudata egy kérdésben sem áll ellent oly makacsul a
belátásnak, mint éppen ebben. Ma már széltében-hosszában, még
tudományos álarcz alatt is, a társadalom oly jövendő állapotáért
rajonganak, amely híjával lesz «a kizsákmányoló jelleg»-nek. Ez úgy
hangzik az én fülemnek, mintha valaki azt igérné, hogy föltalál
olyan életet, amely híjával lesz minden szerves működésnek. A
«kizsákmányolás» nem valamely korrumpált vagy tökéletlen és
kezdetleges társadalomnak a tulajdonsága;  a
kizsákmányolás az élet lényegéhez tartozik, mint alapvető
szerves működés, következménye az igazi hatalmi akarásnak, amely
éppen az élet akarása. Ha meg is engedjük, hogy ez, mint elmélet,
ujdonság, – mint realitás ez az egész történelemnek őseredeti
ténye. Legyünk hát elég őszinték magunkhoz és ismerjük be
ezt!»62)

Hogy pontosan tanulmányozhassuk a társadalmak fenmaradásának
tüneményét, egy általános törvényt és több részleges törvényt
fogunk megkülönböztetni, mely utóbbiak csak az általános törvénynek
az alkalmazásai.

Ezt az általános törvényt szépen megformulázta Simmel63) és Sighele.

«Minden társadalomban, – mondja Simmel, – történik olyasmi, ami
épp úgy jellemzi az egyéni életet is: minden pillanatban külső vagy
nem külső zavaró erők támadják meg a csoportozatot, és ha rajtuk
mulna, nem késnének a csoportozatot felbontani, vagyis alkotó
elemeit idegen csoportozatokba átterelni. De e pusztító okokkal
fentartó erők szállnak szembe, amelyek együtt tartják ezeket az
elemeket, biztosítják összetapadásukat és ily módon biztosítják az
egésznek az egységét addig a pillanatig, amelyben, mint mindennemű
földi dolog, átengedik magukat az elemek azoknak a bomlasztó
hatalmaknak, amelyek ostromolják őket. – Ez alkalommal láthatjuk,
 mennyire helyes a társadalmat úgy mutatni
be, mint sui generis egységet, amely különbözik egyéni
elemeitől. Mert azoknak az energiáknak, amelyek a társadalom
megóvása végett működésbe lépnek, semmi közösségük nincsen az
egyének önfentartó ösztönével. A társadalom annyira más eljárásokat
követ evégből, hogy az egyének élete igen gyakran sértetlen és
virágzó marad, mikor a csoport élete már satnyul, és
megfordítva.»64)

Sighele viszont a következő módon összegezi a társadalmi
önfentartás lényeges törvényét: «Az önfentartás valamely törvénye
uralkodik szükségképpen minden szervezet fölött. Minden
szervezetnek, hogy élhessen, két sorozat működést kell kifejtenie:
egyet, amely kooperativ befelé, és egyet, amely védelmi,
kifelé.»65) Ezek az általános törvények
vonják maguk után mindazokat a másodrendű törvényeket, amelyek az
emberi csoportok megmaradását biztosítják.

II. FEJEZET.

A társadalmi egység és folytonosság törvénye.

Az egység törvénye az a társadalmi lélektanban, ami az egység
szüksége az egyéni lélek számára. Miért törekszik az egyéni szellem
mindenben arra, hogy nézeteit egységesítse? Mert ez  első és fő
élettörvénye, amely nélkül az egyén ellentmond önmagának és
megsemmisül. Az egység ugyanígy lényeges föltétele valamely csoport
megmaradásának is. Az az egység, amelyről itt szó van, nem lehet
egyéb, mint valamely összetevődött egység, tehát lényegében relativ
egység. Ugyanannak a czivilizácziónak a különféle elemei
kénytelenek egy egészbe keveredni, vagy amikor ez lehetetlen,
kénytelenek látszólag összekeveredni, észrevehetetlen
átmenetek révén, hogy ily módon leplezzék az ellentéteket.

A társadalmi folytonosság törvénye nem kevésbbé fontos törvény.
Ez a folytonosság kétféle lehet: fiziológiai és lélektani. –
Fiziológiailag ez az a vérségi kapocs, amely egymáshoz fűzi az
időben a nemzedékeket. Simmel megjegyzi, hogy mindenütt, ahol a
többi kapcsolat hiányzik, a fiziológiai kapocs a társadalmi
folytonosság ultimum refugium-a. Igy például, mikor a német
czéh (Zunft) elfajult és belsőleg elgyöngült, annál inkább
elzárkózott kifelé, mennél inkább gyöngült összetapadó ereje; ez
hozta létre azt a szabályt, hogy csak a mesterek fiait, a mesterek
vejeit, a mesterek özvegyeinek férjeit fogadták be a mesterek közé.
Ez a fiziológiai kapocs hozza létre még ma is jól ismert
eredményeit a nepotizmus neve alatt a tényleges közigazgatásban,
amely nem egyéb, mint a mai czéhek vagy kasztok rendszere.

Más esetekben a társadalmi folytonosságnak lélektani alapja van.
Ez az alap nem egyéb, mint az az értelmi és erkölcsi egyformaság,
amely valamely csoportban átplántálódik az elődökről az utódokra. A
folytonosság itt abból a tényből ered,  hogy
mindig marad hivatalban elég régi tag, hogy az újakat beavassa; ez
teszi például oly állandóvá a katholikus klérust és a hivatalnoki
testületeket. Ez teszi lehetővé nekik, hogy minden egyéni változás
közepette is megóvják változatlanul azt az objektiv szellemet,
amely lényegük.

A társadalmi folytonosság törvényét szimbolizálja a politikai
rendben a legfőbb méltóság örökletessége. Objektiválódhatik ez a
törvény bizonyos személytelen tárgyakban is, melyek a csoport
elidegenithetetlen javai. A legjobb példa erre a holtkézi birtokok
intézménye. Joggal mondhatták: az egyházi testületek uradalma
sokáig az oroszlán barlangjához hasonlított, amelybe minden
beléphet, a honnan azonban semmi sem lép ki.

Jegyezzük meg, hogy a társadalmi folytonosságnak ez a törvénye,
ha túlságosan abszolút módon érvényesül, azzal végzi a munkáját,
hogy czéljával ellenkező eredményeket hoz létre. Az a társadalom,
amelyben semmi sem újul meg, nincs messze hanyatlásától. Nietzsche
szerint: «Van bizonyos fokú álmatlanság, kérődzés, történeti
érzék, amely árt az élő lénynek és végül meg is semmisíti azt,
akár egy emberről, akár egy népről, akár egy egész czivilizáczióról
van is szó.»66) 

III. FEJEZET.

Az életalkalmazkodás törvénye.

Hogy valamely társadalom fenmaradjon, ahhoz épp úgy, mint az
alakulásához, arra van szüksége, hogy megfeleljen valami
életszükségletnek, természetes, akár belső, akár külső
szükségességnek. Más szavakkal: kell, hogy a társadalom szükséges
funkczió szerve legyen. A funkczió maradandósága biztosítja akkor a
szerv maradandóságát is. Az a társadalom, amely hasznos funkcziót
teljesít, kiállhat oly rázkódásokat és megpróbáltatásokat, aminőket
létjogosultság nélkül való társadalom képtelen kiállani.

Jhering megjegyzi, hogy minden jogi forma, amelynek eshetősége
van arra, hogy tartós legyen, a csoport valamely mélységes
életszükségletének felel meg, és amikor ezek a szükségletek
átalakulnak, maga a jog is átalakul. – A szokásjog, amely oly
szívós természetű, alkalmazkodásnak a kifejeződése – a kényszer
uralma alatt – a győző elem és a legyőzött elem között, amelyek
végül ugyanegy társadalomba olvadnak össze. «A hatalmasok, – mondja
Ch. Andler, – szövetkeznek és szervezkednek, hogy sokáig hatalmasok
lehessenek; a megszokás az elnyomottak számára együtt jár a lázadás
lehetetlenségével. Az egyik fél zsaroló uralmából és a másik fél
lemondó szolgaságából támad az a szokás, amely a jog spontán
formája.»67) 

A társadalmi alkalmazkodásnak két formája különböztethető meg: a
belső alkalmazkodás és a külső alkalmazkodás. Ahhoz, hogy valamely
társadalom fenmaradjon, először is arra van szükség, hogy
alkalmazkodjék a miliőjéhez. Ha a miliő körülményei változnak, a
társadalomnak is át kell változnia és alkalmazkodnia kell, mert
különben eltünik. Sőt, mi több, arra van szüksége, hogy a különféle
elemek, amelyek alkotják, belsőleg alkalmazkodjanak. A. Comte
megjegyzi, hogy a létező társadalmak politikai állhatatlanságának
az az oka, hogy nem alkalmazkodtak belsőleg, még pedig azért nem,
mert együtt megvan bennök a három ellentétes gondolkozási mód: a
theológiai, a metafizikai és a tudományos.

Lehetnek mesterséges alkalmazkodások is, amelyeknek az a czélja,
hogy valamely meggyőződést vagy tant úgy «preparáljanak», hogy az
hozzáidomuljon azoknak a szellemi állapotához, akiknek szánták. E
preparálás hiján a tannak semmiféle eshetősége sincs arra, hogy
tartós hatást tegyen. A dolgok kényszerű erejénél fogva abban a
módban tehát, ahogyan a nyilvánosság elé terjesztik a politikai,
társadalmi vagy vallási doktrinákat, nagy része van az illuziónak
és a beállításnak. G. B. Shaw megjegyzi, hogy a doktrináknak
«fogantyúra» van szükségük, amelynél fogva a kevéssé művelt
intelligencziák megragadhassák azokat. A terjesztés nagy művészete
éppen az, hogy ezt a «fogantyút» jól ki tudják számítani. Ugyancsak
Shaw mondja azt is, hogy minden társadalmi doktrinának (például a
szoczializmusnak is) két oldala van: egy tudományos (ezoterikus)
 és egy illuzionista (exoterikus). «Van
bizonyos preparálás, – irja Shaw, – amelyhez a tudománynak
alkalmazkodnia kell, hogy a tömeghez férhessen. Ha nem lehet a
tudományt erővel beleverni a tömegbe, mint ahogy az egyszeregyet
beleverik a gyerekekbe, akkor, akár művészi, akár vallási dráma
formájába kell öltöznie, hogy fölkeltse a nép rokonszenvét és
lekösse a figyelmét. És mint ahogy a rokonszenvet és az érdeklődést
az értelmi kiváncsiság követi, úgy kell a drámát követnie az
elméletnek, oly módon, hogy a nép gondolkozhasson is épp úgy, mint
ahogy érez… Mit látunk vajjon a szoczializmus tudományos jellegének
következményekép is? Azt, hogy szemmel láthatóan engedelmeskednie
kell annak a törvénynek, amely előtt minden tudomány meghajol,
mikor azt óhajtja, hogy a nép támogassa. Illuzióknak igéretekkel
telehimzett fátyola mögé kell rejtőznie és föl kell szerelnie
önmagát észbeli «fogantyú»-val, még pedig nagyon egyszerűvel, amely
a közönséges szellemnek is lehetővé teszi, hogy könnyen
megragadhassa.»68)

Novicow megjegyzi, hogy a társadalmak életében vannak
«mesterséges hibás alkalmazkodások» is, amelyeket a környező
körülmények hamis értékelése hoz létre. Novicow példakép a
védővámos tévedést hozza fel, amely őszerinte gyökeres gazdasági
hanyatlásnak az oka azoknál a nemzeteknél, amelyek elfogadják. «A
védő-vámrendszert, – mondja Novicow, – röviden így határozhatjuk
 meg: a miliő mesterséges hibás
alkalmazkodása. A mi bolygónk amúgy is nagyon rosszúl
alkalmazkodott szükségleteinkhez. De mi őrültségünkben és
vakságunkban azt akartuk, hogy a természet még inkább mostohaanyánk
legyen és… kitaláltuk a védő-vámos rendszert.»69)

IV. FEJEZET.

A társadalmi differencziálódás törvénye és a kiválasztottak
törvénye.

A differencziálódás törvénye abban áll, hogy minden
társadalomnak fentartásához szüksége van differencziálódott
szervekre, amelyek pontosan és gyorsan végezhetik a társadalmi
funkcziókat.

Németország régi czéheinek a hanyatlását részben az okozta, hogy
nem tudták ellátni magukat szervekkel.

Azokat az előnyöket, amelyek differencziálódott társadalmi
szervek megteremtésének az eredményei, Simmel nyomán három fő
csoportra oszthatjuk:

1. Ott, ahol vannak differencziálódott szervek, a társadalmi
test mozgékonyabb. Ameddig minden egyes politikai, jogi,
közigazgatási lépés megtételéhez az egész társadalmi testnek
mozdulni kell, cselekvését nehezíti az esetlenség. «Mikor
 egy tömeg mozdul, – mondja Simmel, –
mozdulatait nehezíti mindenféle tétovázás és fontolgatás, egyrészt
a különleges érdekek széthajlása, másrészt az egyének közönbössége
következtében. A társadalmi szervek ellenben megszabadulhatnak
mindezektől az akadályoktól, mert minden szerv határozott czélra
teremtődött és aránylag egymáshoz közelebb álló személyek
csoportjából áll; és ily módon hozzájárul a tömeg fentartásához,
amennyiben pontosabban és gyorsabban végzi a mozdulatokat.»70)

2. Oly esetben, amikor az egész csoportnak meg kell mozdulnia
minden egyes társadalmi czél érdekében, elmaradhatatlanok a belső
súrlódások. Ennek az anarchikus állapotnak tipikus példája az olyan
társadalom, amelyben egyetlen ellenző tagnak a vétója
megakadályozza az érvénybelépését az oly szabálynak, amelyet a
többség elfogadott. Ezek a súrlódások eltünnek vagy nagyon
gyöngülnek ott, ahol külön szerveket teremtenek, amelyek különleges
biztosítékai az illetékességnek és a szervező feladatra való
alkalmatosságnak.

3. Végül ennek a szervezetnek harmadik előnye az, hogy a
kollektiv erőknek jobb irányítását biztosítja. A tömeg, amikor
cselekszik, sohasem tud felülemelkedni bizonyos meglehetősen
alacsony szellemi szinvonalon. A legjobb tanácsadók talán nem is
lesznek mindig azok, akik meg tudják hallatni szavukat a tömeggel.
Ellenben egy kisebbség mellett, ahol sok a rátermettség, a tehetség
 könnyebben csinálhat karriért és
könnyebben hozzájuthat ahhoz a tekintélyhez, amely megilleti.

Ezt az utóbbi pontot, véleményünk szerint, bizonyos fentartással
lehet csak elfogadni. Simmel elismeri, hogy «valamely hivatalnoki
testületben a féltékenység gyakran megfosztja a tehetséget az őt
megillető befolyástól, ellenben a tömeg, amely lemond minden
személyes ítéletről, könnyen követi a geniális vezért.»71)

Meg kell jegyeznünk ezenkívül, hogy a társadalmi szervek
differencziálódása együtt jár bizonyos hátrányokkal úgy a
társadalom, mint az egyén szempontjából. A társadalom szempontjából
a hátrány az, hogy a differencziálódott szervek gyakran önmagukat
kezdik czélul tekinteni, holott ők eszközök csak az összesség
szolgálatában és arra törekszenek, hogy a társadalmi test rovására
fenmaradjanak és gyarapodjanak. Az egyén szempontjából az a
hátrány, hogy az egyén, aki bizonyos funkczióra van korlátozva,
végül azonosítja magát ezzel a funkczióval és teljesen beléje
olvad. Előmozdítja saját kasztjának minden elfogultságát és minden
ügyét, jót és rosszat egyaránt. Részese annak a hibának, annak a
szellemi sülyedésnek, amelyet testületi szellemnek nevezünk.

A kiválasztottak törvénye közvetetlenül belekapcsolódik a
társadalmi differencziáczió törvényébe. Ennek a törvénynek a hatása
úgy jellemezhető, hogy az valamely társadalom konzerváló
befolyásainak a kivonata. Mert az arisztokrácziák és  a
kiválasztottak, bármily fajtájúak, lényegükben konzervativ elemek.
Ámde a kiválasztottak szerepe a történelem folyamán módosult.

Kezdetben a kiválasztottak, minthogy az erő alapján választódtak
ki, szükségképen deszpoták volták. Manapság ez már nincs így
szükségszerűen. A társadalmi kiválasztottak (értelmiség, művészet
és tudomány szempontjából) gyakran kívül maradnak a kormányzáson.
Azok, akik a kormányzást végzik, ritkán tartoznak a kiválasztottak
közzé. Ebből az következik, hogy manapság a kiválasztottak nem
szükségképpen hatalmaskodók és nem szükségképpen ellenségei az
újításoknak. Sőt néha az újítások barátai és progresszisták is
lehetnek. Különösen Oroszországban van ez így, ahol igen sokan,
akik egyben a született arisztokraták és az értelmiségi
kiválasztottak közé tartoznak, hívei a progresszista és forradalmi
eszméknek.

Novicow igen szellemesen fejtegeti, hogy a kiválasztottak és a
haladás között nincs összeférhetetlenség. A kiválasztottak (nemcsak
tudósok, hanem írók és művészek is) előmozdítják az új és paradox
eszmék terjedését érzésbeli finomságukkal, művészi érzékükkel,
amely képessé teszi őket arra, hogy ezeket az eszméket oly formába
öntsék, amelyben befogadhatja őket a nyers köztudat is. «A
kiválasztottak, – mondja Novicow, – valamely társaságnak nemcsak
eszméit dolgozzák ki, hanem érzéseit is. Már pedig az érzések
sokkal fontosabbak még az eszméknél is a vágyak és akarások
szempontjából… Sőt az érzés óriási hatalom a külső eszmékkel való
kapcsolatánál fogva. Mikor ez utóbbiak bántják az  érzést,
ez fellázad és gyakran elkergeti a betolakodókat. Hogy
elterjedhessen, minden eszmének rokonszenves formában kell
jelentkeznie: Nyiss ki egy könyvet. Ha a kiválóság bélyegével
áldott szellem írta, a könyv vonzódást ébreszt benned. Végig fogod
olvasni az egész kötetet. Valami titokzatos erő árad ki feléd a
szerzőből; minden mondata behatol értelmi világodba. Az ilyen
könyvnek mély és tartós a hatása. Még ha paradox is, akkor is
kivonod a szerző nézeteiből az igazságnak azt a maradékát, amely
gyakran keveredik tévedéssel. Ellenben, ha a könyv sérti az
érzésedet, akkor mindebből semmisem következik be, és a könyvet pár
oldal elolvasása után nyugodtan eldobhatod.»

«A kiválasztottak azok, akik valamely nemzet életének minden
egyes korszakában meghatározzák azt, mi a kiváló és mi nem az. A
kiválóság manapság nem az, ami tegnap volt, és az sem, ami holnap
lesz. De mindig van olyan kiválóság, amely a jelen
kiválósága.»72) 

V. FEJEZET.

A társadalmi szolidaritás és a csordaszellem törvénye.

A szolidaritás törvénye belekapcsolódik közvetetlenül a
társadalmi fenmaradás alapvető törvényébe. A szolidaritás egyrészt
valóban azért működik, hogy legyőzze a külső ellenségeket, másrészt
pedig azért, hogy megsemmisítse a veszedelmes vagy lázongó belső
elemeket. Arra igyekszik, hogy szilárdítsa a már meglévő társadalmi
kapcsot. Érdek- és védelmi közösségbe egyesíti mindazokat az
egyéneket, akik ugyanabban a pillanatban ugyanannak a csoportnak
tagjai. A szolidaritás úgyszólván a térben való társadalmi
folytonosság, mintahogy a társadalmi folytonosság időben való
szolidaritásféléje a nemzedékeknek, amelyek egymásra következnek
valamely csoport élete során.

A szolidaritás törvénye alkalmazható az emberi tevékenység
minden területére. Van gazdasági szolidaritás; politikai
szolidaritás (egy párt kebelében), vallási szolidaritás,
foglalkozásbeli szolidaritás (testületi szellem),
osztályszolidaritás (nemesi szellem, polgári szellem, proletár
szellem). A szolidaritást napjainkban sokan tanulmányozták. Számos
szerző tanulmányozta hatásait (Izoulet, Bourgeois, stb.). Sajnos,
az eszméket nem egyszer elhomályosította e téren a biológiai
metaforákkal való visszaélés és az a jogosulatlan törekvés, hogy a
társadalmat organizmussal, a gondolkozó egyéneket pedig élő
sejtekkel  fogják egy kalap alá. Az a
kizárólagosan optimista szempont is, amelyből vizsgálták a
szolidaritást, hozzájárult az eszmék meghamisításához.

Megmondottuk már föntebb: a szolidaritás önmagában közönyös és
erkölcsi érzék hiján való. Czélja és eredményei szerint lehet
helyes és jó, vagy bűnös és ártalmas. Exakt társadalmi lélektan
szempontjából a szolidaritás nem egyéb, mint többszörös egoizmus,
egyéni egoizmusok összesűrűsödése és elkesernyesedése. Az
osztálydühök és a testületi dühök százszorta vakabbak, szivósabbak
és engesztelhetetlenebbek, mint az egyéni dühök. A szolidaritás
szelleme lényegében antiindividualista, bizalmatlankodik minden
egyéniségben, amely elüt valamelyest az átlagosság szürke
szinkeverékétől. Az embernek nem is kell kiválóbbnak lennie, mint a
többiek, hogy gyűlöljék. Nem fogják megbocsátani neki azt sem, hogy
eltérő a többitől, hogy eredeti.

A szolidaritás szelleme gyűlöli a közömböseket és a kényeseket,
akik távol maradnak a csoport érdekeitől és apró mesterkedéseitől.
Többre becsüli a mesterkedőket, a harczosokat, azokat, akik
láttatják magukat. Megértjük az üldözéseket, amelyekből Rousseaunak
kijutott, ha ismerjük szellemi magatartását, amelyet ő maga
jellemzett. «Természetesen én is alárendelem magam, – írja, – annak
a nagy erkölcsi parancsnak, amely azonban lerombolója az egész
társadalmi rendnek: hogy sohase kerüljek oly helyzetbe, amelyben
mások kárában találom meg a saját hasznomat. Az, aki szigorúan
követni akarja ezt a parancsot, mást nem tehet, mint hogy teljesen
 visszavonul a társadalomtól, és aki így
él, elvonulva, már ennélfogva követi ezt a parancsot, anélkül, hogy
gondolnia kellene rá.»73)
Rousseaut azért gyűlölték, mert ezt a parancsot követte. És amikor
panaszkodott és tiltakozott, a társadalom nem törődött ilyen
kicsiséggel. Őrjöngve kiáltotta, hogy üldözni kell!

Mint a közömböseket, épp úgy gyűlöli a szolidaritás szelleme a
kritikai szellemeket is. Mert ezek nem hajolnak a kötelező
parancsok jármába.

A szolidaritás szelleme lényegében konzervativ, mert lényegében
kényszerítő erejű és zsarnoki. Névtelen és felelőtlen zsarnokság és
egyben szolgalelküség, mert a ki kimondja a szolidaritást, az
kimondta a tömegbe sorozást is. A szolidaritás szelleme az
engedelmességi szellem fenmaradása, amely oly sokáig uralkodott az
emberi nyájakon. Nietzsche csodálatosan kimutatja ezt. «Mióta
emberek voltak, mindig voltak emberi nyájak is (családok,
közösségek, törzsek, népek, államok, egyházak szövetkezései) és
mindig nagy volt az engedelmeskedők száma a parancsolók kis
számához képest; – ha tekintetbe vesszük tehát, hogy az
engedelmességet gyakorolták és nevelték legjobban és leghosszabb
időn át mindmáig az emberek között, akkor könnyen föltehető, hogy
általában minden emberben megvan az engedelmesség, mint belső
szükség, mint valamelyes formális lelkiismeret, amely
parancsol: Föltétlenül meg kell tenned valamit, semmiesetre sem
kell megtenned valamit, szóval kell valamit tenned vagy nem
tenned. Az ember igyekszik kielégíteni  ezt a
szükségletét és anyagot adni neki. E szükséglet erejéhez,
türelmetlenségéhez, energiájához képest, válogatás nélkül, vad
étvágygyal habzsol és elfogad mindent, amit fülébe súgnak azok,
akik parancsolnak neki, akár a szülei, akár a gazdái, akár a
törvények, az osztályelfogultságok vagy a közvélemény… Ebből
következik, hogy a nyájember ma Európában úgy viselkedik, mintha ő
volna az egyedüli hatalomra jogosult emberfaj; azokat az erényeket,
amelyek hasznossá teszik őt a nyáj számára, úgy dicsőiti, mint az
egyedüli, igazán emberi erényeket.»74)

Látjuk, hogy a szolidaritás szellemének igazi alapja a
csordaszellem. Ennek következtében gyanakodnak rá és társadalmi
vesztegzárba teszik azt, aki egyedül él, aki félrevonul, aki az
egyedüllét akarásának adja jelét, akinek nincsenek
«kapcsolatai».

Aki egyedül él, az gonosz, – így mondják. – Emlékezzünk csak
vissza Zola: Páris Gyomra czímű regényében a szelid és
ártalmatlan Florentra, akit a kerület bamba gyűlölettel kinoz, mert
magányban és filantrop utopista álmodozásban él. Az lesz bűnössé,
aki távoltartja magát a dőre és dühöngő csordaszövetségektől; aki
nem akar együtt üvölteni a farkasokkal.

A szolidaritás és a konzervativ csordalét e szellemének egyik
követelménye az, hogy a közvélemény tisztelete és az attól való
félelem általánossá válik. Következménye annak az általánosítása
is, amit Nietzsche a csorda-hiúságnak nevez: «A hiú, – mondja
Nietzsche, – örül minden  jó véleménynek, amelylyel felőle
vannak (tekintet nélkül arra, hogy milyen az igazi jelleme), de
bántja őt minden rossz vélemény: mert rabszolgája mindakettőnek;
úgy érzi, hogy rabszolgája annak a régebbi rabszolgasági
ösztönnek a következtében, amely uralkodik rajta. A «rabszolga» az
a hiú ember vérében, a rabszolga hitványságának maradványa, amely
arra készti, hogy térdre boruljon rögtön ez előtt a vélemény előtt,
mintha nem provokálta volna. – És ismétlem: a hiúság
atavizmus.»75)

A társadalom nem mulasztja el a saját fentartására hasznosítani
az egyénnek e hajlamait a szolgalelküségre, és isteníti a
közvéleményt.

Az autarchikus és individualista filozófia ellenben Tolsztoj
jeligéjét fogadja el: «Ne ítélj!» – azzal az axiomával egyetemben,
amely szükségszerű kiegészítése az előbbinek: «Fütyülj mások
véleményére!» «A leghatalmasabb az, aki leginkább egyedül áll», –
mondja Ibsen.

Az eddig fejtegetett megfigyelések ráillenek minden
szolidaritásra, amelynek az a törekvése, hogy hatással legyen a
tudatokra és ellenőrizze az egyéni cselekvéseket. – Az a kérdés,
vajjon ráillik olyan szolidaritásra is, amely tisztára
gazdasági?

A mi véleményünk szerint a tisztára gazdasági szolidaritás,
olyanforma, aminő például az angol Trade-Union-ökben
működik, azzal a föltétellel, hogy kizárólag gazdasági marad,
elkerülheti azokat a hátrányokat, amelyeket föntebb kifejtettünk.


Hasznára válhat a munkásnak, amennyiben megvédelmezi őt a
gazdasági kényszer ellen és néha bizonyos erkölcsi kényszer ellen
is, amelyet a munkaadó fejt ki. Másrészt ez a gazdasági
szolidaritás nem nyomja el, hanem teljesen szabadnak hagyja az
egyéni tudatot és viselkedést. A gazdasági szolidaritás az egyén
életének csak egy töredékét hálózza be, és a maga hatáskörén kívül
állónak tekinti a tevékenységnek minden oly fajtáját, amely nem
gazdasági tevékenység.

Mindazáltal e téren is van veszedelem, amelyet kerülni kell, s
ez az, hogy a gazdasági szolidaritás ne alakuljon át erkölcsi
kényszerré és ellenőrzéssé. Ezt a lépést igen könnyű megtenni.
Gondoljunk csak arra a szoros erkölcsi fegyelemre, amelynek igájába
hajtották a középkor czéhjei tagjaiknak a magánéletét.
Nyilvánvalóan szükséges, hogy az ipari társulás tekintsen el
föltétlenül a családi, rokonsági, stb. kapcsolatoktól. Voltak
bizonyos angol Trade-Union-ök, amelyek megtartották az
inaskodás szabályozását, és jogot adtak az apának arra, hogy fiát
bevezesse a foglalkozásába, anélkül, hogy alávesse őt az inaskodás
kötelezettségének.76)
Az efféle eljárás mind anakronizmus, amely nyilvánvalóan
beleütközik a kizáróan gazdasági szolidaritás elveibe.

Azzal a föltétellel, hogy szükségkép óvakodik minden idegen
befolyás visszaélő beavatkozásától, véleményünk szerint, a
gazdasági szolidaritás kielégítő módon összeegyezteti a csoport
érdekeit és az egyén függetlenségét. Az unionisták, 
amennyiben unionisták, nem vallanak semmiféle vallási, politikai,
sőt erkölcsi doktrinát sem.

VI. FEJEZET.

Az egyformaság törvénye és a nem egyformák kiküszöbölésének
törvénye.

Ez a törvény nem egyéb, mint a szolidaritás törvényének
alkalmazása. Abban áll, hogy minden szervezett társadalom megkiván
a maga tagjaitól bizonyos hasonlóságot a viselkedésben, a
szokásokban, sőt még a véleményekben és a gondolatokban is. Minden
társadalomban megvan az a hajlandóság, hogy ne csupán a testet
hajtsa a maga igájába, hanem az értelmet és az akaratot is. Minden
társadalom többé-kevésbbé megvalósítani igyekszik egy híres rendnek
a jelszavát: Perinde ac cadaver. Tagjaira rákényszerít
bizonyos fajta lelki mimetizmust. «Vannak állatok, – mondja
Sighele, – amelyek fölveszik a növény- és ásványmiliők szinét,
amelyekben élnek; vannak emberek, amelyek fölveszik csoportjuknak
az erkölcsi szinét.»77)

Az egyformaságnak ez a törvénye maga után vonja azt a törvényt,
amely szerint azokat az egyéneket, akik lázonganak ez ellen az
egyformaság ellen, ki kell küszöbölni. A csoport ellenállhatatlan
és részben tudattalan nyomást fejt ki az olyan lény
kiküszöbölésére, aki vonakodik alávetni  magát a
környező erkölcsi és társadalmi fegyelemnek. Az ilyen egyén, Guyau
kifejezése szerint, a türelmetlenség légkörét teremti meg maga
körül.

Az üldözés, – mondja Bagehot,78) –
kiegészíti az utánzást: «Valamennyi vad, jobban mondva, valamennyi
tudatlan emberben megvan a hajlandóság az üldözésre, még
szembetünőbben, mint az utánzásra. Nincs barbár, aki bele tudna
nyugodni abba, hogy a nemzet valamelyik tagja eltérjen törzsének
barbár szokásaitól és ősi hagyományaitól. Legtöbbször az egész
törzs azt várná, hogy az istenek megfenyítik, ha azok közül, akik a
törzset alkotják, csak egy is lemondana az ősi szokásokról vagy
valami újításra adna példát. A modern időkben és a mai erkölcsi
érzésű országokban, azt gondoljuk, hogy mindenki csak a maga
cselekedeteiért felelős, és nem tudjuk elhinni, hogy mások hibája
bennünket is bűnösökké tehetne. A bűnösség a mi véleményünk szerint
személyes folt, amely szabadon választott viselkedés következménye
és csak azt bélyegzi meg, aki ezt a viselkedést választotta. De a
kezdetleges korszakokban azt hiszik, hogy a törzs egyetlen tagjának
cselekedete istentelenséggel szennyezi be az egész törzset; ez az
egy cselekedet rászabadítja az egész törzsre az égi fenyítést,
minthogy megsérti a törzs külön istenségét. Ezeknek a korszakoknak
politikai eszmeköréből hiányzik a korlátolt felelősség.» – Helyén
való most az  a megjegyzés, hogy ennek a szellemi
állapotnak sok maradványa megvan még közöttünk is. Valamely
osztály, valamely kaszt, hatóság, hivatal, nem bocsát meg tagjai
közül senkinek sem oly cselekedetet, amely, – bárha saját egyéni
elhatározása, – oly természetű, hogy sérti a közvélemény
gondolatait vagy akár elfogultságait is. Mert a közvélemény az az
istenség, amelynek bosszújától ma mindennél jobban félnek az
emberek. Ennélfogva az egyén legyen egyforma és nyájbeli, ha
harmoniában akar lenni a csoport erkölcsével.

Ez a kiküszöbölési törvény nemcsak a független vagy lázongó
egyéneket sújtja, hanem a gyönge, törékeny és a csoport erősítésére
nem alkalmas egyéneket is. Ez a csoporterkölcs teljesen állati. Az,
aki megfigyelte a háziállatok szokásait, nem egyszer láthatta, hogy
egész udvarnyi baromfi rárohant egyetlen beteg csirkére, hogy
csőrével halálra verje. Hasonló tények történnek az emberi
társadalmakban is.

A gyöngéknek és nem alkalmasoknak ez a kiküszöbölő erkölcse a
maga egész naiv kegyetlenségében megmutatkozik azoknál a
szocziológusoknál, akik azt szeretnék, hogy az emberi társadalmak
az állati társadalmak mintájára alakuljanak ki. Ezeknek a
szocziológusoknak a könyveiben szünetlenül visszatér a
kiküszöbölés szó, unalmas állhatatossággal és az egyénnek
teljesen darwinszerű megvetésével. A legtipikusabb ezek között az
írók között egy Lipcsében megjelent kis röpiratnak a névtelen
szerzője. A röpirat czíme ez: Die Aristokratie des Geistes
(A szellem arisztokrácziája). Ez a szerző oly társadalom
hipotézisét  fejtegeti, amely az «észszerű»
kiválasztás elvén alapszik, s amelyben ad hoc
intézkedésekkel kiküszöbölnék azokat az egyéneket, akiket a faj
haladására nézve akadályoknak vagy hátrányosaknak tartanak. Külön
városokat tartanának fenn az alkoholistáknak és a kicsapongóknak,
ahol ingyen és bőségesen szolgálnák ki őket mindazzal, ami a
föltevés szerint alkalmas arra, hogy gyors eltünésüket vonja maga
után. «Ott, – mondja a szerző, – virulnának Bacchus és Venus
templomai, a játékbarlangok, a tingli-tanglik és a
pornográf-irodalom; a szeszgyártás olcsón és veszteséggel folyna,
mert a «konzervativ kiválasztó» párt gazdagjai fölöslegük egy
részét beleölnék a lumpok torkába, az emberi faj érdekében.»

Kiviláglik mindebből bájos szelleme e társadalmi filozófiának,
amely szerint nem a haladás van az emberiség kedvéért, hanem az
emberiség a haladás kedvéért.

VII. FEJEZET.

A társadalmi mozdulatlanság és a változóság törvénye.

Látszólag két ellentmondó törvényhez érkeztünk, amelyek egymás
hatásait ellensúlyozzák ugyanazon czél: a társadalmak fentartása
érdekében.

Bizonyos esetekben a mozdulatlanság vagy az újítások ellenzése
kedvez a társadalmi csoport fentartásának. Erről akkor van szó,
mikor a társadalmak  össze nem illő elemekből alakultak ki
és lappangó vagy nyilt ellenségeskedések válságait élik. Ilyen
esetben veszedelem minden rázkódás, bárhonnan jöjjön is; sőt
kerülni kell a leghasznosabb rendszabályokat is, hacsak a
legcsekélyebb megrázkódtatást vonják is maguk után. Ez az oka
annak, hogy az olyan bonyolult állam, mint Ausztria, amelynek
egyensúlya örökösen ingadozó, elvileg határozottan konzervativ,
minthogy minden változás jóvá nem tehető zavarokat idézhetne fel
benne. Ugyanez a konzervativizmus jelentkezik mindannyiszor, amikor
valamely társadalmi forma túléli saját létjogosultságát, úgy hogy
alkotó elemei hajlandók minden perczben másfajta társadalmi
kombinácziókba átlépni.

Más esetekben, a társadalmi formák legszélső rugalmasságára van
szükség maradandóságuk érdekében. «Igy vannak azok a körök, –
mondja Simmel, – amelyeknek létét türik csak valamely
terjedelmesebb csoport kebelében, vagy amelyek csupán meg nem
engedett utakon-módokon tartják fenn magukat. Az ilyen társadalmak
csak rendkívüli rugalmasságuknál fogva, de azért elegendő
szilárdságukat megőrizve, élhetnek meg az örökös védekezés
állapotában, úgy, hogy ha kell, alkalomadtán a védekezésből gyorsan
támadásba is átmehessenek és viszont. Arra van szükségük, hogy
beszivárogjanak valahogyan minden repedésbe, terjeszkedjenek vagy
összehúzódjanak a körülményekhez képest, és mint valami folyékony
elem, fölvegyenek minden elképzelhető alakot.»

Simmel megjegyzi azt is, hogy az arisztokrácziák, bármifélék
legyenek is, nemesiek, családiak, világiak, stb., legkönnyebben
maradhatnak  mozdulatlanok. Ellenben a
középosztályoknak, amelyekhez szakadatlanul új elemek járulnak
fölülről is, alulról is, sokkal mozgékonyabb az életük.

A történeti fejlődés folyamán, úgy látszik, nyomon követhetjük,
– az igaz, hogy hullámzásokkal, – az újítást ellenző befolyások
fokozatos csökkenését. A kezdetleges társadalmak törvénye a
status quo, vagyis a mozdulatlanság. A modern
társadalmakban, a szabad vitatkozás uralma, a kritikai szellem
kifejlődése, a termelvények és gondolatok cseréjének könnyűsége
nemzetek és társadalmi csoportok között előmozdítják az újításokat
ellenző szellem háttérbe szorítását.

VIII. FEJEZET.

A dogmatizmus és a társadalmi optimizmus törvénye.

Láttuk, hogy minden kialakult társadalom arra törekszik, hogy
tagjaira értelmi és erkölcsi egyformaságot kényszerítsen rá. Ennek
a törvénynek egyik következménye az, hogy minden társadalomban
többé-kevésbbé tudatos dogmatizmus van. Ez alatt azt értjük, hogy
minden szervezett társadalomnak, nemzetnek, községnek,
arisztokrácziának, osztálynak, kasztnak, szüksége van arra, hogy
higyjen önnönmagában, saját erkölcsi és társadalmi értékében.
Nietzsche szavai szerint, ez az önnönmagában való hit a «gerincze»
minden községnek. Minden társadalom ösztönszerű szükségét érzi
annak, hogy dogmává  emelje saját tekintélyét, saját
fegyelmét, törvényeit és erkölcsét. A társadalmak keletkezésénél
mindig azt látjuk, hogy a társadalmi intézmények spontán isteni és
szent jellegüeknek tüntetik fel magukat.

A társadalmi dogmatizmus háromféle lehet: vallási, metafizikai
és erkölcsi.

A vallási dogmatizmus istenségnek tekinti a társadalmat, isteni
lénynek, amely felsőbbrendű az egyénnél, vagy legalább is úgy
tünteti fel a társadalmi tekintélyt, mint az isteni akaratnak a
kifolyását. Gondoljunk csak Bossuetre. – A gondolkozásnak ezt a
formáját egyébként nemcsak kizárólag teológiai politikusoknál
találjuk meg. Megvan ez számos olyan szocziológusnál is, aki
látszólag független minden vallási kapcsolattól. De ez utóbbiak
ahelyett, hogy a társadalmi tekintélyt úgy fogják fel, mint az
isteni tekintély kifolyását és jelképét, ellenkezőleg az isten
fogalmát tartják a társadalomról való tapasztalati felfogásunk
metafizikai kifejeződésének.

Mindenesetre vannak tagadhatatlan analógiák a társadalomról és
az istenről alkotott felfogásunk között. Simmel jól megvilágította
ezt a kérdést. Őszerinte: «A társadalmi tudományok fejlődése
észrevétette velünk minden vallási eszmében valamely társadalmi
reálitásnak a szimbolumát. Minden képzet, amely az Isten
eszméjében, mint valami imaginárius gyujtópontban, találkozik,
levezethető azokból a reális kapcsolatokból, amelyekben a
társadalom az egyénnel van. A társadalom az az egyetemes hatalom,
melytől az egyén függ, aki egyben különböző tőle és azonos vele. Az
elmult és a jelenlévő nemzedékek  képén a társadalom
egyszerre megvan az egyénben és az egyénen kívül. Meg nem
magyarázott akarásainak sokfélesége magában foglalja a lények
mindennemű küzdelmeinek az elvét, és a társadalom emellett mégis
egység. A társadalom felruházza az egyént erőivel, ugyanakkor,
amikor megszabja az egyén kötelességeit: a társadalom határozza meg
az egyént és azt akarja, hogy az egyén felelős legyen. Szóval
minden érzést, minden gondolatot, minden kötelezettséget, amelyet a
teológia az egyénnek az Istennel való kapcsolatából magyaráz, a
szocziológia az egyénnek a társadalommal való kapcsolatából
magyaráz meg. Az erkölcs tudományában a társadalmat illeti meg az
istenség szerepe.»79)

Ezek az analógiák megmagyarázzák természetszerüen azt a
társadalmi platonizmust, mondhatnók, azt a társadalmi fétisizmust,
amely a társadalmat isteníti.80)

Máskor meg a társadalmi dogmatizmus metafizikai formát ölt.
Ilyen a formája Hegelnél. E szerint a filozófus szerint: az állam
önmagában véve észszerű; oly abszolút valóság, amely az egyén
fölött való. Felségjoga van az egyénnel szemben. Önmagában
bennerejlő és isteni oknál fogva létezik. «Isteni saját
lényegében.» 

Erkölcsi formájában, a társadalmi dogmatizmus azt állítja, hogy
az állam legfőbb és védő működése erkölcsi működés: az
igazságszolgáltatás. Azt a hitet igyekszik uralomra juttatni az
állam, hogy van a társadalomban, a társadalom összességében, valami
bennerejlő észelv, amely végül diadalra juttatja azt, ami födi az
igazságot, vagyis ami megfelel a dolgok természetének, nemcsak a
jelenben, hanem a jövendő, ma még nem létező állapotban is. Az,
amit a dolgok természetének mondanak, egyébként nem más, mint a
társadalom életszükségleteinek összessége, vagy más szavakkal: az
általános érdek. Az erkölcs voltaképpen nem egyéb, mint társadalmi
utilitarizmus. «Mikor azt látjuk – mondja Novicow, – hogy az
események fordulata véleményünk szerint megfelel a dolgok
természetének, akkor azt mondjuk, hogy a jó diadalmaskodik. Mikor
azt látjuk, hogy az emberi intézmények aszerint rendezkednek el, a
mi véleményünk szerint megfelel a dolgok természetének, akkor azt
mondjuk, hogy az igazságosság diadalmaskodik.»81)

Mennél jobban vizsgáljuk a különféle társadalmak erkölcsi
kodexeit, annál jobban látjuk, hogy azok nem egyebek, mint a
társadalmi életszükségletek szublimizácziója, mint a kollektiv
egoizmus imperativusza.

Szóvátehetjük itt azt az ellentétet, amely úgyszólván mindenkor
fennáll a társadalmi berendezkedések látszólagos moralizmusa és
reális immoralizmusa között. Machiavelli valószínűleg 
megformulázta minden kormányzás politikáját, mikor megformulázta
saját fejedelmének a politikáját. «Az, ahogyan élünk, oly
távol esik attól, ahogyan élnünk kellene, hogy az, aki azt, ami
történik, annak fogja fel, aminek történni kellene, inkább saját
romlását, mint saját fentartását idézi elő, mert annak az embernek,
aki azt vallja, hogy mindenesetre jó akar lenni oly sok más ember
közepette, aki nem jó, előbb-utóbb el kell vesznie. Szükséges
ennélfogva, hogy az a fejedelem, aki fenn akar maradni, arra
használja fel tehetségét, hogy ne legyen jó, hogy tehetségét úgy
használja fel, ahogy azt a szükségszerűség megkivánja. Ha mindent
fontolóra veszünk, az, ami erénynek látszik, ha gyakorolja,
tönkreteszi őt; ellenben az, ami bűnnek látszik, nem egyéb, mint
saját biztosságának és szerencséjének az oka.»82) Az a társadalom, amely első sorban saját magát
akarja fentartani, nem ismer el voltaképpen semmiféle kötelességet
az egyénnel szemben. Pedagógiákat gyárt magának, amelyeknek az a
rendeltetésük, hogy a kellő mértékben illúziót ébresszenek az
egyénben.

A társadalmi dogmatizmus spontán formája nem egyéb, mint a
közvéleménynek, ennek az egyre hatalmasabb kultuszú istenségnek, a
tekintélyi és szakértői bölcsesége. – Az újítások ellenzése és a
konzervativizmus, a személyiségek gyülölete és az intézmények vak
tisztelete: ime ezek a közvélemény lényeges alkotó elemei.

Néhány szóval megemlékezünk most még arról a törvényről is,
amelyet a társadalmi optimizmus 
törvényének neveztünk. Ez a törvény nem egyéb, mint a társadalmi
dogmatizmus egy formája. A társadalmi csoportnak az az érdeke, hogy
megakadályozza a társadalmi pesszimizmus minden tanának a
terjesztését, mert ez arra alkalmas, hogy előmozdítsa az
elégületlenség általánosítását vagy a társadalmi elv iránt való
bizalmatlanságot.

A társadalmi csoport Leibniz szerint azt akarja: «hogy senkise
tartozzék bele egykönnyen az elégületlenek tömegébe, abban a
respublicában, ahol él.» Azt akarja, hogy mindenki azt higyje, hogy
minden a legjobban van úgy, ahogy van, a legjobb társadalomban. Az
egyént meg kell győzni arról, hogy a társadalom oly boldogság
igéretét nyujtja neki, amelyet csak az ügyetlenek és a gyöngék
szalasztanak el. Minthogy az egyén természetesen nem sorozza magát
e két kategória egyikébe sem, hajlani fog a cselekvésre azzal a
naiv és hasznos bizakodással, amelyet szívesen lát a társadalom az
egyén lelkében. Az eszménykép az volna, hogy az egyént annyira
áthassa a társadalmi mechanizmus tökéletességébe vetett hit, hogy
még az esetben is, ha vereséget szenved, vereségét ne tulajdonítsa
másnak, mint saját magának és ne tulajdonítsa soha a
társadalomnak.

A társadalmi optimizmus e törvényével van kapcsolatban az a
tény, hogy a filiszter, vagyis a tökéletes egyformaság híve,
az, akit teljesen áthatnak az orthodox társadalmi doktrinák,
egyhangúlag hitetlenkedik a pesszimista írókban. A filiszter
személyes sértésnek fogja fel az emberiség és a társadalom
pesszimista felfogását. Az  ő szemében a társadalmi pesszimisták
formátlan vagy megsavanyodott és mindenesetre goromba
lelkek.83)

IX. FEJEZET.

A társadalmi formaságok törvénye. – A csoporthazugság törvénye. – A
társadalmi megmaradásra vonatkozó következtetés.

A társadalmi formaságok törvénye belekapcsolódik abba, amit a
társadalmi dogmatizmusról mondtunk. – Mint minden dogma, a
társadalmi dogmák is bizonyos konvenczionális és czeremóniás
szertartásokban testesülnek meg, amelyek azt alkotják, amit
Tolsztoj a világ vallásának mondana. Minden társadalom, főkép ha
arisztokratikus, vagy annak hiszi magát, elfogad egy tömeg
 szokást, formaságot, világi
szertartást, amely ránézve fontos eszköze az összfentartásnak. Ha
valaki mulatságból megtartaná afféle könyv filozófiáját, aminő
Staffe báróné könyve (Règles du savoir-vivre), akkor
valószínűleg rájönne, hogy e szabályok szelleme nem egyéb, mint
féltékeny osztály-konzervativizmus.

A nőknek e téren fontos szerepük van. A nő konzervativ és
féltékeny őrzője az etikettnek. Ő az, aki az úgynevezett «világot»
kormányozza. A «hölgy» hatalma a polgári világban egyszerre rejtett
és mindenható. «Megállapítom, – írja egy korunkbeli publiczista, –
a nők rengeteg többségénél a hierarchia osztályozásainak és
etikettjének makacs babonaságát. Akármilyen rangú legyen,
akármilyen legyen a toilette-je, kapard meg a nőt és kibújik belőle
a «delnő», Schopenhauer rettentő delnője, azzal a makacs és
beteges elfogultságával, hogy egyenlőnek mutassa magát egy másik
nővel, aki magasabbrendűnek hiszi magát, és dühösen tiltakozik az
ellen, hogy egy kalap alá vonják egy harmadik nővel… aki egyenlőnek
akar látszani vele. Milyen mániákusan választja ki és szabályozza
toilette-jének, háztartásának és budgetjének minden részletét, hogy
társadalmi magasabbrendűségét bizonyítsa vagy színlelje.»

«Ha jobban belemélyedek ebbe a kérdésbe, ebben látom a polgári
lélektan tünetét, szimbolumát és foglalatját. A világi hiúság elvei
uralkodnak egyaránt a toilette-en, a czeremóniákon és a
legkomolyabb dolgokon: a házasságon, a kapcsolatokon, a nevelésen,
a pályaválasztáson, az élet és a boldogság programmján. A nők
ugyanazon  eszménykép szerint ítélnek meg egy nagy
embert és választanak ki egy kalapot. Ez a szellemi állapot
érthetetlenné és gyülöletessé tesz a szemükben minden olyan
átalakulást, amely a dolgok rendjét felbontaná és újra osztályozná,
amely felborítaná a konvenczionális hierarchiát, a nők vallását és
életét.»84)

A társadalmi formaságok törvényéhez kapcsolódik mindjárt
az a törvény, amelyet a csoporthazugság törvényének
neveztünk.

Minden csoport tudatosan óvja azokat az illúziókat és
konvencziókat, amelyek hasznára válnak saját társadalmi
presztizsének a fentartására. Max Nordau csodálatosan elemezte
azokat a konvenczionális hazugságokat, amelyekkel a társadalom
elámítani igyekszik az egyént.

Ezek a kollektiv hazugságok sokkal nagyobb számúak és sokkal
hatalmasabbak, érvényesülésük a történelem folyamán sokkal
szakadatlanabb és fontosabb, semhogy egyszerű tényt lássunk csak
bennök, nem pedig igazi törvényt: a társadalmi őszintétlenség
törvényét. Mint a küzdelem, amelynek egyik oldala csak, a
hazugság is integráns része a társadalmi szervezkedésnek.

Sighele azt állítja, hogy a hazugság társadalmi funkcziójának
fontossága oly mértékben növekszik, a mily mértékben a
czivilizáczió fejlődik. Ő szerinte két tipusa van a
czivilizácziónak: az erőszakon épült czivilizáczió és a doluszon
épült czivilizáczió. A második mai polgári társadalmunkban éli
virágkorát. Bevezetésében  A. Menger könyvéhez (Droit au
Produit intégral du Travail: Jog a munka teljes eredményéhez),
Ch. Andler kifejt egynéhányat ezek közül a hazugságok közül: «Az
érvényben lévő törvénykönyvek, – mondja Ch. Andler, – elnyomják a
szegényt; kihagyták elfogultságaikból a nincsetlen osztályokat. Bár
az elnyomatást szentesítik, ennek eszközeit egyébként a
méltányosság aforizmáinak képmutatása alá rejtik. Kijelentik, hogy
minden ember egyenlő a törvény előtt, csakhogy ugyanazok a
jogok nem lehetnek egyformán hatékonyak azoknál, akiknek van
valamijök és azoknál, akiknek nincs semmijük. Azt mondják, hogy
senkit sem véd meg a törvény nem-ismerése, mintha a
gyakorlatban azok, akik nem tanulmányozzák hivatásszerűen a
törvényes eljárást, ismerhetnék annak minden csinját-binját. Ennek
az a következménye, hogy a gazdagok könnyen eligazodnak a törvények
szövevényében, mert jogcsavaró törvénytudókat fogadnak maguk mellé,
akiket megfizetnek. De a szegény eltéved a sűrűségben, ahol
kifosztják, ahol megfojtják, és ahol a legkisebb vigyázatlanságot
úgy büntetik, mint a bűntényt. Az állam ekként
igazságszolgáltatásának bonyolult készülékét, a mely részben
brutális fájdalmakkal van felfegyverezve, csupán a gazdagok
rendelkezésére bocsátja.»

Minden filozófiai és erkölcsi dogmatizmusban, minden társadalmi
gyámkodásban és fegyelemben rengeteg része van a konvencziónak és a
hazugságnak.

Valami képmutató megvetését látjuk mindannak, – írja Nietzsche,
– amit az emberek valójában  a legfontosabbnak
tekintenek: minden, őket legközelebbről érintő dolognak.
Például ezt mondják: «Azért eszünk csak, hogy éljünk», – oly
borzalmas hazugság ez, mint az a másik, amely gyermekek nemzését
emlegeti minden gyönyör igazi czéljakép.

– Viszont, a «fontos dolgok» nagy megbecsülése úgyszólván
sohasem egészen őszinte: a papok és a metafizikusok ugyan
hozzászoktattak bennünket ahhoz, hogy ezekről a kérdésekről
képmutatóan túlzó nyelvezettel beszéljünk, de nem sikerült
nekik megváltoztatniok az érzést, amely e fontos dolgoknak nem
tulajdonít akkora fontosságot, mint azoknak a lenézett dolgoknak,
amelyek bennünket legközelebbről érintenek. – Borzasztó
következménye ennek a kettős képmutatásnak az is, hogy a bennünket
legközelebbről érintő dolgokról, például az evésről, alvásról, az
öltözködésről, a társadalmi kapcsolatokról, nem elmélkedünk, nem
reformáljuk őket folytonosan, elfogultságoktól menten és
általánosan, hanem minthogy ezt az ügyet kicsinyelni
szoktuk, értelmi és művészi figyelmünket nem pazaroljuk rá;
annyira, hogy míg egyfelől a megszokás és a léhaság könnyű diadalt
arat a megfontolatlan elemen, például a tapasztalatlan ifjúságon,
addig másfelől az a körülmény, hogy szakadatlanul megszegjük a test
és a szellem legegyszerübb törvényeit is, valamennyiünket,
fiatalokat és öregeket egyaránt, szégyenletes függésbe és
szolgaságba sodor, abba a függésbe, amely voltaképpen fölösleges,
függésbe az orvosoktól, professzoroktól és lelkiatyáktól, akiknek
nyomása mindig  érvényesült és érvényesül még most is,
az egész társadalomra.85)

Máshelyütt szokott csúfondároskodásával ostorozza Nietzsche
azoknak a moralistáknak a képmutatását, akik «úgy tesznek, mintha
nézeteikhez hideg, tiszta, mennyei ártatlanságú dialektika
önkénytelen eredményeként jutottak volna el, holott voltaképpen
előre felállított tételt védelmeznek, fáradságosan összekeresgélt
motivumokra támaszkodva… Az öreg Kantnak épp oly rideg, mint
szemérmetes tartüfködése, amelylyel rácsábítja az olvasót a
dialektika félreeső útjaira, amelyek az ő «kategorikus
imperativus»-ához visznek, vagy inkább ragadnak, ez a látvány
nevetésre készt bennünket, finom érzésüeket, akiknek vajmi csekély
mulatságunk telik abban, hogy öreg moralisták és erkölcsprédikálók
ravasz kajánkodásait fölfedjük.»86)

A társadalom annyira ragaszkodik azokhoz a nézetekhez, és
konvencziókhoz, amelyeket hasznosoknak ítél a saját fenmaradása
érdekében, hogy talán legjobban gyűlöli és legveszedelmesebbnek
tartja az emberi tipusok közül a dilettánst és az őszintét; mert az
egyik megveti, a másik visszautasítja azt, hogy részesévé legyen az
általános hazugságnak.

Befejeztük immár a fentartás főtörvényeinek felsorolását,
amelyeket véleményünk szerint ki kellett emelnünk a társadalmak
életében. E törvények hatása minden szervezett társadalmat akkora
tétlenségi erővel ruház fel, amelynek következtében  a
társadalom saját tömegénél fogva megmarad, s amelyet rákényszerít
azokra is, akiknek esetleg kedvük volna fenmaradása ellen törni.
«Ezeket a nagy testeket, – mondja Descartes, – túlságosan nehéz
fölemelni, ha lezuhantak, vagy megállítani, ha kimozdultak a
helyükből, és összeomlásuk csak nagyon heves lehet.»87)

Ez a társadalmi tétlenségi erő, úgy, mint a fizikai tétlenségi
erő, tisztára amorális, vagy legalább is nem ismer el más erkölcsi
törvényt, mint a létfentartás törvényét: a törekvést a
fenmaradásra. Az önfentartás e törvényei teljes erejében
nyilvánvalóvá teszik azt az ellentétet, amely a társadalom és az
egyén, mondhatjuk a társadalom és az erkölcs között van. E
törvények szelleme Machiavelli tételében foglalható össze, aki azt
hitte, hogy nagy különbséget kell megállapítania az egyén és az
állam között az erkölcsiség dolgában, amennyiben az egyénnek
mindent fel kell áldoznia az erényért, míg az államnak mindent, még
az erényt is, saját fentartásáért kell feláldoznia. A társadalom
üdve – ez a legfő törvény.

Kérdezhetjük, hogy ha a társadalom érdeke és joga ennyire
ellentétes az egyén jogával, akkor a társadalmak hogyan maradhatnak
fenn? A felelet erre az, hogy ha a társadalmi szervezettség
lenyomni és elnyomni törekszik is a független és energikus
egyéniségeket, többé-kevésbbé közvetetlenül előnyben részesíti a
társadalmi képességeket és a középszerűségeket. Egész tömeg
szűkkeblű, formalisztikus szabályt, szegényes 
konvencziót, zsarnoki elfogultságot állapított meg, amely a
középszerűek és az úgynevezett «élelmesek» kezében egytől-egyig
fegyverré válik a felsőbbrendű egyéniségekkel szemben. A szervezett
társadalom mindig a maga pártján fogja találni a középszerűek
tömegét; mert a szabályok, amelyeket alkotott, szándékosan,
jutalomban részesítik a középszerűséget.88)








NEGYEDIK KÖNYV

A TÁRSADALMAK EVOLUCZIÓJA







I. FEJEZET.

Az «evoluczió» szó értelme a szocziológiában. – Az evoluczió és az
okozatosság törvényeinek megkülönböztetése.

Mindenekelőtt meg kell egyeznünk most az evoluczió szó
értelmében.

Vannak filozófusok, akiknek véleménye szerint az
evoluczió szó szükségképpen magában foglalja valamely
czélnak a gondolatát. Mikor társadalmi evoluczióról beszélnek,
hozzáértik, hogy az emberiség mai állapotánál tökéletesebb állapot
felé halad. Ez a finalista felfogás.

Mások szerint az evoluczió szó rokonértelmű a fejlődéssel
vagy átalakulással, anélkül, hogy valamiféle czél-fogalmat fűznének
hozzá. Ebből a szempontból fogjuk mi is vizsgálni a társadalmi
evoluczió törvényeit.

Nem azt akarjuk ezzel mondani, hogy kiküszöbölünk minden
teleologiát a társadalmi evoluczióból. Az ember mindig
többé-kevésbbé tisztán felfogott czélok felé tör. E czélok
jelentkezése az emberek gondolatvilágában épp oly reális tény, mint
bármi más, és lehetetlenség volna, hogy ezt számításba ne
vegyük.

Ebben a teljességgel relativ értelemben hiszszük, hogy a
teleológiának van szerepe a szocziológiában.  Mikor
elvetjük a finalitás gondolatát, ezzel azt akarjuk mondani,
hogy véleményünk szerint lehetetlen abszolut czélt – jólétet
vagy tökéletességet – kitüzni, amely felé az emberiség törekednék,
és ily módon lehetetlen kritériumot megállapítani, amelynek
segítségével az emberiség irányváltozásait és különböző mozdulatait
értékelhetnők, efféle abszolut czélra vonatkoztatva. Az ilyen
kísérlet társadalmi dogmatizmusra vinne, amelyet hamisnak és
veszedelmesnek tartunk elméletben és gyakorlatban egyaránt. És
amikor a haladásról fogunk beszélni, ezt a szót is teljesen relativ
értelemben fogjuk használni.

Mikor a társadalmak fejlődésének tanulmányozásával kezdünk
foglalkozni, először is meg kell különböztetnünk az evoluczió
törvényeit és a kauzáczió (okozatosság) törvényeit. A
törvények e kétfélesége megfelel a történetíró és az analitikus
kettős szempontjának, a dinamikai és a statikai szempontoknak. A
történetírót az a változás lepi meg, amely a társadalmak életében
végbemegy; s a történetíró legsürgősebb feladatának azt tekinti,
hogy e változások evolucziós törvényét fölfedezze. Az analitikust
az érdekli, ami a társadalmi tüneményekben nem változik: a
változatlan elemek és törvények. Ezek a tényezők mindenkor azonos
módon működnek a társadalmak életében, életük történetének bármely
mozzanatát, bármely fázisát vizsgáljuk is. Az evoluczió törvényei
révén oly megismeréshez jutunk el, amely teljességgel leíró. Az
okozatosság törvényeinek magyarázó jellegük van. Mert az evoluczió
folyamán történő változások, bármily  különfélék legyenek is,
azoknak a nemváltozó tényezőknek a hatása alatt mennek végbe,
amelyekre az okozatosság törvényei vetnek világosságot. Némely
szocziológus szerint a szocziológiának főképp az evoluczió
törvényeire kell a figyelmét irányítani. Mások szerint, pl. Tarde
szerint, az okozatosság törvényeinek a megismerése a legérdekesebb
feladat. Egy másik különbség: míg az evoluczió törvényei – amelyek
lényegükben szükségszerűek, – a szocziológiába abszolut fatalizmust
visznek bele, addig az okozatosság gondolata, amely nagy teret
enged az egyéni működésnek, legalább relativ esetlegességet visz
bele a tudományba.

Emlékezzünk meg előbb röviden azoknak a szocziológusoknak az
elméleteiről, akik az evoluczió törvényeinek alapjára helyezkedtek.
Ezek a szocziológusok arra törekedtek, hogy a társadalmi
átalakulásokban fölfedezzenek valami olyat, ami periódikus vagy
legalább is szabályos. Ilyesmi volt annak a nagy cziklikus
esztendőnek az antik fogalma, amelynek beteltével, úgy a társadalmi
világban, mint a természet világában, minden ugyanabban a rendben
újra ismétlődik. Vico ricorsi-ja voltaképp nem egyéb, mint a
cziklikus ismétlődések e régi fogalmának fölelevenítése. Számos
modern szocziológusban hasonlóképpen megvan az a törekvés, hogy a
társadalmi tényeket oly fejlődési formulákba szorítsa bele,
amelyeknél fogva azok kénytelenek volnának a maguk nagy tömegében –
jelentéktelen változásokkal – megismétlődni.

Hegel azt hiszi, hogy az egész társadalmi folyamatot
beleszoríthatja az ő háromságsorozatába.  H.
Spencer egyetlen törvény, az integratio és disintegratio törvénye
alá hajtja a társadalmi fejlődést valamennyi formájában: a nyelvi,
vallási, politikai, gazdasági, erkölcsi, eszthétikai fejlődést
egyaránt.

A. Comte számára az emberiség egész története a két közbenső
stádiumon keresztül a pozitivizmus végleges korszaka felé
közeledik.

Durckheim szerint az általános társadalmi fejlődés abban áll,
hogy a társadalmak a mechanikus szolidaritás tipusából átalakulnak
az organikus szolidaritás tipusává.

Sighele szerint az emberi csoportok az elmosódottság,
névtelenség és meghatározatlanság állapotából a világosság,
meghatározottság, szervezettség állapotába fejlődnek. Azt a
törvényt állítja fel, hogy a csoportok tömegből szektává, kaszttá,
osztálylyá, állammá fejlődnek. Miután ezt a törvényt kifejtette,
így végzi: «Az a rövid szemle, amelyet a különböző társadalmi
csoportok pszichológiáján tartottunk, remélem, elegendőképpen
igazolja, hogy a modern állam az a végleges és legtökéletesebb
forma, amelyhez a kezdetleges emberek tömege hosszú időn át eljutni
törekedett. – Az evoluczió törvénye, amely épp úgy uralkodik a
társadalom világában, mint más egyebütt, megmagyarázza ezt az
analógiát a két legszélső tipus között, amelyekben az első
tekintetre látszólag nincsen semmi közös.»89)
Mind e felfogásoknak az a közös jellemző vonásuk, hogy egyoldalúak.
Minden részlettényt valamely állítólagos törvénynyel magyaráznak,
amely az összesség  tüneményeit arra kényszeríti, hogy egy
bizonyos értelemben fejlődjenek. Ily módon a kicsit a nagygyal,
a részletet a nagy egészszel magyarázzák.

Vannak szocziológusok, akik a magyarázatnak ezt a módszerét
nagyon hipothétikusnak és túlságosan kizárólagosnak találják. Ez
utóbbiak többre becsülik az analizist a szinthézisnél; ahelyett,
hogy a nagyról szállnának le a kicsinyhez, arra törekszenek, hogy a
kicsiről emelkedjenek fel a nagyig. «Én az együttesség
hasonlóságait, – írja Tarde, – apró, elemi akcziók felhalmozásával,
a nagyot a kicsivel, az egészet a részlettel magyarázom. A látásnak
ez a módja arra van hivatva, hogy létrehozza a szocziológiában
ugyanazt az átalakulást, amelyet a matematikai tudományokban
létrehozott az integrál- és differencziálszámítás
bevezetése.»90) Ez a felfogás im hát nem
tagadja azt az egyöntetűséget, amely meglehet az együttességekben,
de azt állítja, hogy ezt az egyöntetűségét, a társadalmi
evolucziónak ezt a végleges túlsúlyát csakis egyéni kezdések és
utánzások sorozatával lehet megmagyarázni. Ez a magyarázat
sokoldalú, sokirányú, egyéni.

«A társadalmi evoluczió teremtő erői nem egyebek, mint azok a
kezdeményezések, amelyek, szakadatlanul halmozódván és kölcsönösen
felhasználván egymást, egységbe és rendszerbe olvadnak össze, s
amelyeknek nagyon is reális dialektikus lánczolódása, nem minden
tekervény nélkül,  mintha homályosan visszatükröződnék a
népek evolucziójában… És ha visszamegyünk e nagy tudományos és
ipari áramlatok igazi forrásához, mindegyikben lappangó vagy
ünnepelt lángelmék agyvelejére bukkanunk, amelyek új igazsággal, új
cselekvési móddal gyarapították az emberiség százados hagyományát,
és amelyek, e morzsák segítségével, harmónikusabbakká tették az
emberek kapcsolatait, kifejlesztvén gondolataik közösségét és
erőfeszítésük együttes munkálkodását.»

Mi a magunk részéről elfogadjuk azt az individualista
magyarázatot, amelyet Tarde ad a társadalmi evolucziónak. Mert
hiszünk mindenekfölött az egyénnek, mint tényezőnek az
értékében. Nem bizunk az olyan evoluczióban, amelyet filozófiai
entitássá emeltek, s amely független a tényektől, előbbvaló és
följebbvaló, mint az egyének. – Sok aktuális társadalmi filozófia
és különösen Marxnak a filozófiája, nem kerülte ki ezt a szirtet.
Marx, czúfolván Proudhon franczia idealizmusát és a gondviselés
fogalmához való folyamodását, valahol ezt mondja: «A gondviselés az
a gőzmozdony, amely nagyobbat lendít Proudhon filozófiai batyúján,
mint tiszta és elgőzölgő esze.»91)
Valóban el kell ismernünk, hogy a hégeli és marxi filozófiában az
evoluczió épp oly kényelmes, de épp oly felszines
szocziológiai magyarázó eszközül szolgál, mint Proudhonnak a
gondviselése. 

II. FEJEZET.

A társadalmi evoluczió megértésének két módja.

Különbséget kell tennünk a társadalmi evoluczió elképzelésének
két lehető módja között.

Vannak tárgyilagos törekvésű szocziológusok, pl. Durckheim, akik
valamely társadalom vagy társadalmi forma evoluczióját teljesen
gépies és külsőleges dialektika szerint igyekeznek vázolni. Mások
ellenben, főként azok, akik, mint Tarde, alárendelik az evoluczió
törvényeit az okozatosság törvényeinek, teleológikus és ideologikus
dialektika alapján fogják fel ezt az evolucziót.

Az első esetben, meghatározott társadalmi tényekből,
szokásokból, meggyőződésekből, stb. indulnak ki, és ezeket
kombinálván, iparkodnak megmagyarázni más társadalmi tények
alakulását és evoluczióját, amelyek az előbbieknek eredői. Jó
példáját találjuk ennek a dialektikának abban a czikkben,92) amelyben Durckheim megpróbálja megmagyarázni,
hogy a kezdetleges emberiség három társadalmi tényéből: a
totemben való hitből, a tabuban való hitből és a
havitisztulás tabu jellegében való hitből, az idők során
kifejlesztett szinthézis alapján hogyan támadt először is a
totem-hivő törzs exogámiája (vagyis más törzsből való házasodása)
és azután mint ennek  az exogámiának egyik következménye: a
vérfertőzés tilalmának ma létező erkölcsi parancsa.

Ime, semmi teleológia, semmi ideológia; semmi más, mint egy
társadalmi tény keletkezése más társadalmi tények segítségével.
«Ily módon, – írja Durckheim, – elkerüljük annak a módszernek a
tévedését, amely úgy fogja fel a társadalmi tényeket, mint
meghatározott fogalmak logikus és teleológikus kifejlesztését.
Hiába analizáljuk a rokonsági kapcsolatokat, in abstracto,
nem találunk bennök semmit, ami oly mélységes összeférhetetlenséget
vonna maga után egyrészt köztük, másrészt a nemi kapcsolatok
között. Azok az okok, amelyek ezt az antagonizmust meghatározták, a
rokonsági kapcsolatokon kivül esők. A kollektiv képzeteknek ez a
kialakulása, ami a szocziológiának is tárgya, nem abban áll,
hogy bizonyos alapeszmék fokozatosan megvalósulnak, amelyeket
eleinte tapasztalásból merített képzetek elhomályosítanak és
elfátyoloznak, amelyek azonban lassacskán megszabadulnak ez
utóbbiaktól, hogy mindegyre tökéletesebben kialakuljanak. Ha új
állapotok állnak elő, ez «jórészt azért történik, mert régi
állapotok csoportosultak és kombinálódtak… Az eredő valóban több,
mint ok, és inkább magyarázatra szorul, mintsem magyaráz. A mi
erkölcsi felfogásunk oly erkölcsi szabályokból ered, amelyek
szemünk láttára érvényesülnek.»

Vajjon a társadalmi evoluczió elképzelésének e két módja közül
melyiket kell választanunk? Durckheim tárgyilagos és gépies
dialektikus módszerét, avagy azoknak az ideológikus módszerét, akik
azt hiszik, hogy minden társadalmi  evoluczió mélyén eszme
van, amely kifejlődik, megtisztul és kiszélesedik; czél van, amely
eleinte homályos és úgyszólván fátyolozottan valósul meg és csak
fokozatosan alakul ki tisztán? A mi véleményünk szerint lehetetlen
száműzni a szocziológiából az eszmét, mint tényezőt, a
czélt, mint tényezőt, a szó teljesen viszonylagos
értelmében.

A legvégső elemzés szerint eszmék és czélok vezetik a társadalmi
fejlődést, eszmék, amelyek eredetükkor homályosak, de idővel egyre
jobban tudatosakká válnak.

Durckheim maga is elismeri ennek az eszmei és czélszerűségi
tényezőnek a lappangó meglétét. Miután kimutatta, hogy a totemes
meggyőződések hatása alatt a törzs tudatának sikerült a
clant a vallási és erkölcsi élet területévé fejleszteni és
az exogámiát elrendelni, amely módot nyujtott az egyéni
érzékiségnek arra, hogy a clanon kívül elégüljön ki, Durckheim
hozzáteszi: «Kétségtelen, hogy a szenvedély és a kötelesség közötti
örök ellentét talált volna módot minden esetre arra, hogy
érvényesüljön, de más formát keresett volna. Nem a nemi élet
keretén belül választotta volna ki, hogy úgy mondjuk, támadó
pontját.» Ez a vallomás más-e, mint valamely czélszerűségi elv
kertelő elismerése? Vajjon nem valamely czélszerűségi gondolat vagy
öntudatlan érzés diktálta-e a clannak az exogámia parancsát, mintha
ebben látta volna egyik nélkülözhetetlen eszközét saját
biztosságának és boldogulásának? Az exogámia létjoga, még Durckheim
hipotézise szerint is, voltaképpen czélszerűségi és vitális parancs
lett volna. 

A teleológiát tehát véleményünk szerint bajos volna teljesen
kiküszöbölni a szocziológiából, föltéve, hogy a szónak nem
erkölcsi értelmet tulajdonítunk, ami szükségképpen mindig
konvenczionális valami, hanem vitális értelmet.

Ehelyütt megjegyezzük egyébként, hogy Durckheimnek állítólag
tárgyilagos dialektikája voltaképp sokkal kevésbbé tárgyilagos,
mint ő maga véli, sőt néha meglehetősen veszedelmes is. Durckheim
czikke, amelyet az imént idéztünk, jórészt Fraser (Totemism)
adatain épült, aki akkor elfogadta a totemes clan exogámiáját.

Ma, Fraser, a Fortneightly Review (1899) egy czikkében:
The Origin of Totemism (A totemizmus eredete) és
Observations on central-australian Totemism (A
középausztráliai totemizmusról) czímű munkájában rátér újra régi
elméletére és teljesen felforgatja, legalább is amennyiben a
totemes clan exogámiájára vonatkozott. Szerinte ma az az igazság,
hogy: «A totemes csoport, hagyományainak megfelelően, valószínűleg
endogám; sőt néha kötelező is ugyanazon csoport tagjai
között a nemi kapcsolat.»93) A
totemes clannak ez az újabb magyarázata, ha pontos, nyilván
teljesen lerontja Durckheim elméletét, amelynek az az
alapgondolata, hogy: «az exogámia kötelező a totemes clanra
nézve.»

A két dialektika, az úgynevezett tárgyilagos és az ideológus és
teleológikus dialektika közül mi már csak inkább a másodikat
fogadjuk el biztosabb módszernek a társadalmi evoluczió
rekonstrukcziójának munkájában. 

III. FEJEZET.

Az utánzás és a vele kapcsolatos törvények.

Mikor a társadalmak életéről beszélünk, egyszerre számba kell
vennünk úgy az okozatosság, mint az evoluczió törvényeit. Az
utóbbiak alá vannak rendelve az előbbieknek. Vizsgáljuk meg tehát
az okozatosság főtörvényeit, az evoluczió törvényeivel együtt,
melyek az előbbieknek következményei.

Tarde az okozatosságnak három főtörvényét állítja fel. Ezek: 1.
az utánzás törvénye; 2. az ellenkezés törvénye; 3. az alkalmazkodás
törvénye. E három törvény szerint hatnak és hatnak vissza egymásra
kölcsönösen az egyéni tudatok a társadalmi életben.

A találékonyság és az utánzás korrelativ kifejezések. A
társadalmi átalakulások oka egyéni kezdeményezésekben rejlik,
amelyek ezernyi meg ezernyi példában utánozódván és ismétlődvén,
megújítják a világ ábrázatát. Alig lehet eléggé értékelni az
utánzásnak ezt a halmozó és sokszorozó hatását. Balicki megjegyzi,
hogy az az izgató hatás, amelyet a nem egyenlő és egymás fölé
rendelt csoportok egymásra tesznek, nem kölcsönös sugallásnak a
hatása, hanem egyoldalú sugallásé, egyfelől presztizs és tekintély,
másfelől jelentéktelenség és alázatosság állván egymással szemben.
Tarde szerint az utánzás törvénye felülről lefelé hat; de
kivételesen alulról fölfelé is hathat. Egyébként az utánzások
kereszteződnek;  ugyanaz az ember lehet bizonyos
szempontokból feltaláló, más szempontokból pedig utánzó.

Nietzsche felfogásában az egyéni kezdeményezésekről nem egy
analógia van Tarde felfogásával. De Nietzsche Tardenál mélyebben,
véglegesebben megkülönbözteti a kezdeményezőket és az utánzókat, a
találékony szellemeket és a nyájösztönű természeteket. Egybevág ez
voltaképpen az urak és rabszolgák nietzschei megkülönböztetésével.
Az «úr», a nemes természet, meg tudja ragadni a kezdeményezést
anélkül, hogy egy pillanatig is tartana mások véleményétől, mert –
így mondja Nietzsche – az «uraknak» az a mivoltuk, hogy
értékeket teremtenek; ellenben a nyájösztönös szellemek nem
tesznek szert csak oly értékre, amelyet másoknak köszönhetnek.
Megvárják mások ítéletét, hogy ők maguk is ítéletet formáljanak. Ez
a szolgaságnak talán legnyomorultabb formája. «Csodálatos
atavizmusnak kell tulajdonítanunk azt a tényt, – mondja Nietzsche,
– hogy a közönséges ember, még ma is, várja másoknak róla
való véleményét, hogy aztán ösztönszerűen alá vesse magát e
véleménynek; még pedig nemcsak a «jó» véleménynek, hanem még a
rossz és igaztalan véleménynek is (gondoljunk csak arra a tömeges
értékelésre és önlebecsülésre, amelyben a jámborkodó asszonyok
részesülnek gyóntatójuk részéről, és amelyben általában a hivő
keresztény részesül egyháza részéről.»94)

Miután általánosságban jeleztük az utánzás tényét, lássuk most,
melyek a társadalmi evolucziónak  vele kapcsolatos
törvényei. Ezek a törvények a következők: 1. a szokásnak divattá
válása; 2. az egyoldalúságnak kölcsönösséggé válása; 3. a
visszatérhetetlenség törvénye a történelemben; 4. a fokozatos
asszimiláczió törvénye.

Az utánzás erejét könnyű megállapítani a kezdetleges
társadalmakban. Vannak szocziológusok,95)
akik fölvetették azt a kérdést, vajjon az utánzás ereje nem
csökken-e a czivilizáczió növekvésével? Nem kevesebb-e az utánzás a
modern társadalmakban, mint a kezdetleges társadalmakban? A felelet
nem nehéz. Az igazság az, hogy az utánzás nem kevesebb, hanem
másforma. Kevésbbé utánozzuk elődeinket, de jobban utánozzuk
kortársainkat, különösen az idegeneket. Kevesebb embert utánozunk
mindenben, de többet utánozunk valamiben… Szóval, a divat
uralma foglalta el a szokás uralmának a helyét. A divat és a
szokás harcza rejlik tán a mélyén minden harcznak a konzervativ és
a liberális pártok között. Tarde, aki a szokás divattá válásának
ezt a törvényét felállítja, megjegyzi azt is, hogy igaz, hogy a
divat maga is szokássá igyekszik jegeczesedni, s így talán ama
ricorsi egyikével állunk szemben, amelyekről Vico beszél.
Azt hiszi Tarde, hogy bizonyos fajta ritmus naturalizálni törekszik
az importált czikkeket, az idegenből eredő szokást felruházni
igyekszik az autochton gyakorlás erejével, s ekként a
kozmopolitizmusból igyekszik bennünket átvezetni a
tradiczionalizmusba.  Ezzel szemben Durckheim azt állítja,
hogy az a társadalom, amely egyszer kiszabadult már a tradiczió
tekintélyének jármából, soha többé nyakába nem veszi ezt a
jármot.

A mi véleményünk szerint Tarde ellen fel lehetne hozni azt az
ellenvetést, hogy van sok olyan divat, amely eltünik, alighogy
megszületett, és nem ér rá szokássá kristályosodni.

Az evolucziónak az utánzással kapcsolatos egy másik törvénye
az egyoldalúságnak kölcsönösséggé való válása. Az utánzásnak
az a hatása, hogy végül kölcsönös kapcsolatokká alakítja át az
egyoldalú kapcsolatokat.

A háború például eredetileg nem volt egyéb, mint embervadászat,
valakinek, aki nem tud védekezni, egy békés törzsnek valamely
rablóhorda által való elpusztítása vagy elűzése. Az udvariasság
kötelességei nem voltak kölcsönösek az emberek között; kölcsönösség
nélkül övezték hódolattal és tisztelettel a főnököket, földesurakat
vagy királyokat. Nem volt felvilágosítás, sem kölcsönös megvitatás,
hanem a főnök és papok egyedül gyakorolták a parancsolás és a
dogmatizmus monopóliumát.

«Hogyan engedett helyet, – kérdezi Tarde, – az embervadászat az
emberi háborúnak, a hiszékenység a szabad vizsgálódásnak és a
dogmatizmus a kölcsönös felvilágosításnak? az engedelmesség a
szabad beleegyezésnek és az abszolutizmus az önkormányzatnak? a
privilégium a törvény előtti egyenlőségnek, a donáczió vagy a lopás
a cserének? a szolgaság az igazi kooperácziónak? és végül a
kezdetleges házasság, amely a nő eltulajdonítása volt, minden
kölcsönösség  nélkül, a mai házasságnak, amely a
férfinak a nő által és a nőnek a férfi által való eltulajdonítása?
Válaszom ez: az utánzásnak minden formájában való lassú és
elkerülhetetlen hatása következtében.»96)

A felsőbbnek tömeges utánzása az alsóbb által általánosította az
előbbinek privilégiumait. Az a szükséglet, hogy utánozzuk a
felsőket, hogy épp úgy higyjenek bennünk, épp úgy
engedelmeskedjenek, épp úgy szolgáljanak nekünk, mint neki:
mérhetetlen erő volt, amely lassan létrehozta azokat az
átalakulásokat, amelyeket látunk. A népfelség, amint ma érvényesül,
nem egyéb, mint ezernyi példányban való megsokszorozódása a
monarchikus felségnek, és ez utóbbi példája nélkül, amely különösen
XIV. Lajosban testesült meg, ki tudja, vajjon egyáltalán
kigondolható lett-e volna?

Egy harmadik törvény, amelyet az utánzás korolláriumának kell
tekintenünk, a visszatérhetetlenség törvénye a történelemben.

Tarde szerint az, ami a társadalmak történetében lényeges,
visszatérhetetlen, vagyis nem ismétlődhetik megfordított
sorrendben. – Valamely létező társadalmi evoluczió
visszatérhetetlen, mert az oly tények, aminő például a
monopóliumról a kereskedelmi szabadságra, a szolgaságról a
szolgálatok kölcsönösségére való áttérés az utánzás törvényeinek
korolláriumai. Vagyis, ezek a törvények megszünhetnek részben vagy
teljesen működni és ez esetben valamely társadalom részben
 vagy teljesen kimulik, de a törvények
nem fordulhatnak fel. Tegyük hozzá ehhez, hogy az utánzás áramlásai
kereszteződnek és egymásba olvadnak, hogy úgy mondjuk, maguk
között. És ez az összebogozódás soha többé nem oldható fel. Ha azt
akarjuk feltételezni, hogy feloldódtak, akkor a czivilizáczió
teljes felfordulását, teljes kataklizmáját kellene elfogadnunk.

Foglalkozzunk most röviden az evolucziónak egy másik
törvényével, amely szintén az utánzás törvényének korolláriuma. Ez
a fokozatos asszimiláczió törvénye a társadalmakban.

Tarde szerint, az utánzások felhalmozódása következtében a
társadalmi élet jelenségei egyöntetüségre törekszenek. Példa erre a
férfi és női ruházat, amely miután hajdan nagyon differencziálódott
volt úgy szabásban, mint szövetben a népesség különböző osztályai
és az ország különböző tartományai szerint, egyre jobban törekszik
immár az egyöntetüségre.

Tarde szerint ez a törvény érvényes a társadalmi tevékenység
minden ágában, sőt átalakítani igyekszik még a versenyt és a
küzdelmet is, ezek különböző formáiban. «Az utánzás következtében,
amelynek kisugárzása szakadatlanul és titkon működik, hogy úgy
mondjuk, a társadalmi mező kiszélesítésére, a társadalmi jelenségek
kiszélesednek és részt vesz ebben a mozgásban a háború is. Végtelen
sok, igen apró, de igen elkeseredett háború után kis törzsek
között, sokkal kisebb számú, valamivel nagyobb háborúk következnek,
de más kevésbbé gyülölködők, kis városok, majd pedig nagy városok
között, még később növekvő népek között és végül elérkezünk oly
korszakhoz, amelyben  nagyszabásuak, de igen ritkák az
összeütközések, minden kegyetlenség nélkül, a nemzeti kolosszusok
között, amelyek már nagyságuknál fogva is békeszeretők.»97)

«A verseny, ez a gazdasági és többé már nem politikai jellegü
társadalmi ellenkezés, ugyanezt a törvényt követi. Mint a háború, a
verseny is kicsiből nő nagygyá, igen számos kicsiből igen kevés
számú nagygyá…»

A társadalmi harcz harmadik nagy formája, a vitatkozás,
szintén ugyane törvény szerint fejlődik… Apró kotériák, apró
törzsek, apró egyházak, apró fórumok, apró iskolák szóharczai
helyét nagy polémiák után egypár nagy pártnak, egypár nagy
parlamenti csoportnak, egypár nagy filozófiai vagy művészeti
iskolának az ellentétessége foglalja el, amelyek felséges csatákat
vívnak egymással.98)

Ezért van az, hogy bizonyos társadalmi dolgok: dogma, szólásmód,
tudományos elv, erkölcsi rovás, ipari eljárás, stb. utánzó ismétlés
folytán geometriai arányban igyekeznek terjeszkedni, a társadalmi
hatások és kölcsönhatások tere mindjobban bővül, az ellenkezések
kiszélesedve elgyengülnek és úgy látszik, az emberiség egyszerre
megbékülés és általános egyöntetűség felé halad.

Ezzel végeztünk a fejlődés különböző törvényeivel, melyek
mindmegannyi korollariumként kapcsolódnak az utánzás
alaptörvényéhez. Az utánzással kapcsolatban érdekes tanulmányt
lehetne  még folytatni. Meg kellene vizsgálni,
hogy melyek kedvező vagy kedvezőtlen feltételei az utánzó
sugallásnak, melyet egyik lélek a másikra gyakorol. Tarde
utánzás-elméletét érdekes és pontos vizsgálattal egészítette ki,
melyet az utánzás problémája e szubjektiv szempontjának
szentel.99)

Tarde megvizsgálja a lelki kölcsönhatás különféle: fizikai,
élettani, vagy pszichológiai feltételeit, vagyis egyik lélek
hatását egy másik lélekre. Hogy melyek a távolság, a kor, a nem, a
termet, a fizikai energia, az egészség, a faj ama feltételei,
melyek az utánzás társadalmi jelenségében hatással vannak egyesek
szuggesztivitására és mások szuggesztibilitására? Nem követhetjük
Tarde-ot érdekes fejtegetéseiben, melyeket e kérdéseknek szentel.
Csak azokra az individualista következtetésekre mutatunk rá,
amelyek a következő idézetből bontakoznak ki: «Magasabb
szuggesztivitás kiváltsága nem kapcsolódik állandó módon egyetlen
fajba; koronként vándorol és ama történeti körülményektől függ,
melyekben ez vagy az a faj részesedett. Ebből következik az is,
hogy adott pillanatban az a tény, hogy magasabb tekintélyü fajhoz
tartozik, szuggesztivabbá, befolyásolhatóbbá, az eszmék és
cselekedetek terjesztésére alkalmasabbá teszi az embert. De ez a
magasabb szuggesztivitás, mely a fajtól függ, mindinkább alá van
rendelve annak, mely egyéni felsőbbségből ered. Tegyük hozzá: ha
nincs faj, mely arra született, hogy folyvást feltaláljon, hogy
parancsoljon és tanítson minden tekintetben  és
örökké, épp így állandó és föltétlen egyéni fensőbbség sincs. Aki
köztünk a legtudósabb, az is tanulhat valamit a legtudatlanabbtól,
példát vehet a legjobb is valamiben a legrosszabbtól. Azt is
látjuk, hogy fejlődő társadalomban a parancsolás épp úgy, mint az
engedelmesség széttagolódik és így mindinkább kölcsönös lett. Az
általánosított munka és csere folytán mindegyikünk szolgálója
azoknak, akikért dolgozik és ura azoknak, akik érte
dolgoznak.100)

IV. FEJEZET.

A társadalmi ellenkezés és differencziáltság törvényei.

A találékonyság és az utánzás nem egyedüli teremtő erői a
társadalmi fejlődésnek. Az utánzás áramlásai ellenkeznek egymással;
az egyének agyában közvetítik és meghatározzák az alkalmazkodást,
mely önmaga új utánzó áramlásoknak lesz kiinduló pontja.

Az ellenkezés vagy küzdelem nem kevésbbé szükséges törvény, mint
az utánzás. Tanulmányozni fogjuk természetét és hatásait.

A társadalmi ellenkezés Tarde szerint három fajta: sorozatos,
fokozatos és iránybeli vagy jelképes ellenkezés.

A sorozatos ellenkezés minőségbeli jelenség, mely egymást követő
ellentétes változatokat mutat. – A sorozatos ellenkezés egyik
 példája azokban az evolucziókban és
kontraevolucziókban állana, azokban a ricorsi-ban, melyeket
bizonyos társadalomtudósok a társadalmi jelenségek menetében
elképzeltek. A fokozatos ellenkezés mennyiségbeli természetü
ellenkezés. Szaporodásnak vagy csökkenésnek, növekedésnek vagy
apadásnak, emelkedésnek vagy esésnek nevezhetnők. Például: a
bünözés, az öngyilkosság, születés, házasságkötés bizonyos
fajtájának emelkedése vagy esése, stb. Végül az az ellenkezés,
melyet Tarde iránybeli vagy diametriális ellenkezésnek nevez,
összeütközés két ellentétes erő között, melyek egyidejüleg életért
és befolyásért küzdenek.

Maguk az iránybeli ellenkezések kétfélék lehetnek: külsők vagy
belsők. Külső ellenkezéseknek nevezhetjük ama törekvések
ellenkezését, melyek több ember, vagy több embercsoport között
vannak. Bensőknek azokat az ellenkezéseket nevezzük, melyek
ugyanegy ember különféle törekvései között támadnak.

A külső ellenkezések egyáltalában nem azonosok a benső
ellenkezésekkel. Egy szóval e kétfajta küzdelem összeférhetetlen.
Valójában, mondja Tarde, «csak amikor vége a benső küzdelemnek,
amikor az egyén két ellentmondó befolyás között ránczigálódva már
választott, bizonyos véleményt vagy bizonyos elhatározásért inkább
elfogadott, mint egy másikat, amikor tehát így békét teremtett
önmagában, akkor lesz a harcz lehetséges közte és azok között az
egyének között, akik vele ellentétesen választottak.101) 

Tarde szerint az ellenkezés e három alakjának, a sorozatos,
fokozatos és iránybeli ellenkezésnek, csak esetleges, nem állandó
és nem szükségszerü a karaktere. Rosszul tennők, ha azt tennők,
hogy az emberi czivilizáczióban a sorozatos ellenkezések örökké
ujjászületnek (Vico ricorsi-ja), vagy hogy a szaporodásnak
és csökkenésnek, a növekedésnek és apadásnak szükségszerüek a
váltakozásai. A szükségszerü regresszió nem több, mint amennyi a
szükségszerü visszatérhetőség.

Végül, Tarde szerint, hasonlókép rosszul tennők, ha azt hinnők,
hogy a társadalmak fejlődésében az iránybeli ellenkezések
szükségesek és örökkévalók. Tarde szerint az ellenkezés nem más,
mint egy átmeneti időszak, az utánzás és alkalmazkodás között. Csak
negativ szerepet játszik. Találékonyság és a találékonyságból eredő
utánzó terjeszkedés nélkül, melyek nem önzések keveredéséből, hanem
amaz ösztönös rokonszenvből származnak, mely társas lényekké teszi
az embereket, a verseny tehetetlen és káros. A küzdelem szintén
ideiglenes jellegü. A harczok szétterjengenek és gyöngülnek. Eljön
az ideje, amikor eltünnek. A haladás abban áll, hogy az egymással
ellentétes érdekek bonyolódott vetélkedését összhangzó jogok
szabatos elhatárolását váltja fel.

Azt hiszszük, hogy Tardenak a két első pontra vonatkozóan igaza
van. De nem hiszszük, hogy a czivilizáczióban megvolna akár a
történelmi ricorsi, akár a növekedés és csökkenés
váltakozásainak szükségszerüsége. Azt hiszszük, nincs rá ok, hogy
az emberiség ismeret- és vagyonmennyisége folyvást határtalanul ne
gyarapodnék.

Hanem Tardetól eltérő véleményen vagyunk az 
iránybeli ellenkezések esetleges vagy szükséges karakterének
kérdését illetőleg. Mi hiszünk ez utóbbi módon értelmezett küzdelem
szükségességében és örökkévalóságában. A küzdelem addig nem fog
eltünni, mig el nem tüntetik az egyének különféleségét, ami igazán
állandó és lerombolhatatlan. Ezer különféleség folytán az egyének,
bármi történjék is, továbbra is szembeszállanak egymással,
mintmegannyi felfegyverzett egoizmus, megannyi megkülönböztetett és
megmásíthatatlan hatalmi akarás, megmásíthatatlan érdeke, szüksége
és vágya, valamint amaz eredeti és személyes módja szerint,
melylyel felfogja és visszatükrözi a világot. Ugy látszik, ezt maga
Tarde is elismeri. «A társadalmi haladás, – mondja, – nem az
ellenségeskedésből ered, ha bizonyos formáját felölti is, hanem a
nagyravágyásból és a találékonyságot és az utánzást szülő
hajlamból.» De mi ez a nagyravágyás, amiről Tarde beszél, ha csak
nem a hatalomravágyásnak és a harcznak egy alakja? És melyik
nagyravágyás nem tételez fel ledöntendő akadályt, leverni való
ellenséget? Szerintünk Simmelnek van igaza Tarde-del szemben,
amikor megengedi, hogy a küzdelmi elem lényeges és megdönthetetlen
jelleg a társadalmak életében.102) Nietzschenek igaza volt, amikor azt mondta,
hogy «a gyülölet, irigység, kapzsiság, uralomvágy hajlamait úgy
kell tekintenünk, mint az élet lényeges törekvéseit, mint valamit,
aminek az általános életgazdaságban mélyen és lényegesen bent kell
gyökereznie.»103) 

A fejlődés semmiképpen sem mutatja, hogy az önzés és
antagonizmus csökkent volna az emberi kapcsolatokban. Ellenkezőleg,
úgy látszik, korunk jellemző vonása a kollektiv önzéseknek, fajok,
osztályok, pártok, testületek, stb. önzésének túlzó telítettsége.
Fontoljuk csak meg azt a példát, melylyel az angol egoizmus
szolgált a délafrikai háborúban.

Azt hisszük, hogy a csoportok önzése soha sem volt jobban
felfegyverkezve, mint manapság. Ha megengedjük, hogy az egyéni
tudat megfinomult a fejlődés folyamán és megközelíthetőbbé vált
amaz érzések számára, melyek finomabbak és emberiebbek, mint a
kezdetleges emberiség érzései, a társadalmi tudat épp oly önző, épp
oly nagyravágyó és kapzsi, alkalomadtán épp oly zsarnoki és
elnyomó, mint még soha.

A szolidaritás békéltető képességeiről beszélnek. De nem kell
szem elől téveszteni, hogy növekvő szolidaritásnak ellenségeskedés,
csoportonként jobban feltünő vetélkedés, valamint a csoporttal
szemben való nagyobb önzés felel meg. Nem kell, mint ahogyan már
megjegyeztük, a szolidaritás szónak, amely közhelylyé vált,
illuziót kelteni. Vilfredo Pareto, egy mai gazdaságtudós, érdekes
megfigyeléseket tett ez irányban. «A kifejezések – mondja – a velük
való használat folytán végül kezdik elveszteni minden
jelentőségüket. Ilyen kifejezés például a «szolidaritás», mely
jelenleg divatban van. A XVIII. század végén «érzékeny»-nek kellett
lenni, 1488-ban a «testvériség» volt nagy becsben; azóta sokat
csökkent hitele; most «szolidáris»-nak kell lenni. Ezt a
kifejezést, a vele való visszaélés folytán, 
mindenre kezdik alkalmazni… Például a protekczionisták is a
szolidaritásra hivatkoznak. Azt erősítgetik, hogy a protektori
jogok szolidárissá teszik a munkaadót és a munkást. Szegény
ártatlan lelkek, csak a szolidaritás szeretete hajtja őket, hogy
jogot kérjenek arra, hogy polgártársaik által fizettessenek bért
maguknak. Hallottam, amint egy igen képzett személyiség nyilvános
szónoklatban bizonyította, hogy a «tudomány nem érdemli meg nevét,
ha nem ébreszt szolidáris érzelmeket». Ezek szerint a geometria nem
tudomány, mert benne nehéz volna a legcsekélyebb hatást is
felfedezni a «szolidaritás»-ra. Különben melyik nyilvános
szónoklatból, a legjelentéktelenebb felköszöntőtől kezdve a
miniszter beszédéig, hiányzik a «szolidaritás» kifejezés? Azok az
emberek, akik alkalmazzák, úgy látszik, elvesztették érzéküket a
nevetségesség iránt és nincs többé Voltaire, vagy Moliére, hogy
eszükbe idézze.»

«Ujra meg kellene írni Tartufe-ot. Bizonyos, hogy
napjainkban Tartufe a szolidaritás nevében akarná elcsábítani
Elmirát és kifosztani az együgyü Orgont… A szolidaritás egyszerüen
új elnevezés, melyet az egyik legegészségtelenebb fajta egoizmusnak
adtak.»104)

Ne féljünk megvallani, hogy az ellenkezés és a küzdelem lényeges
és szükséges kategóriái a szocziális életnek. Emlékezzünk csak, mit
mond Machiavelli a szenátus és a nép közötti küzdelem 
hasznáról a római hatalom kialakulását illetőleg.105)

Van bizonyos igazság Durckheim paradoxonában, hogy «a bűn
szükséges, hogy az egész társadalmi élet alapfeltételeivel függ
össze és éppen ennél fogva hasznos»,106) és van igazság Poletti axiomájában is, mely
szerint «a két haladás, a kártékony haladás és a munkás haladás,
összetalálkozása nem esetleges és nem sajnálatraméltó, hanem
elkerülhetetlen, és azt mutatja, hogy a bün és a munka, a bün és a
genie ugyanazon forrásokból merítik életerejüket.» Durckheim több
megokolását adja a kriminalitás e hasznos szerepének; ime egy a
több közül: Vegyünk, – mondja – ami lehetetlen, egy társadalmat,
ahol nem követnek el többé sem gyilkosságot, sem lopást, sem
semmiféle merényletet az erkölcsök ellen. Ez az állapot csak akkor
állhat fenn, ha a társadalom cselekedeteit a köztudat tulságosan
egyhangulag, általános helyesléssel fogadja. Aminek az a szomorú
következménye, hogy e kollektiv tudat, mely a kapott elégtételek
folytán követelőzőbbé válik, szerfölött szigorúan fogja elbirálni a
legjelentéktelenebb erőszakos, gyöngédtelen, vagy erkölcstelen
cselekedeteket. Az emberek úgy fognak élni, mint egy kolostorban,
ahol halálos bűn hiján szőrcsuhára  vagy böjtölésre itélik
őket a legmegbocsáthatóbb kis vétkek miatt. «Például a kiméletlen
vagy kiméletlenül végrehajtott szerződések, melyek csak
közmegrovást vagy polgári eljárást vonnak maguk után,
gonosztettekké válnak… Ha tehát ez a társadalom a biráskodás és
büntetés hatalmával lesz felfegyverezve, bűncselekményeknek fogja
minősíteni ezeket a cselekedeteket és eszerint fog ellenük
eljárni…»107) Igy tehát még a bűnnek is
megvan az erkölcsi haszna. Meggátolja, hogy a közvélemény a
kollektiv tudat által tulságos zsarnoki nyomást gyakoroljon az
egyénre.

A bűnnek e hasznos szerepe emlékünkbe idézi Hartmann mélységes
sorait, amelyekben ilyenféle «kakodiceá»-t, vagyis a rossz
igazolását, rajzol meg a társadalmak életében. «Faust, – mondja ez
a bölcselő, – Mefistofeles néven nevezi azt a hatalmat, mely örökké
a rosszat akarja és örökké a jót hinti el. Goethe a legjobb
kifejezést találta meg, hogy visszaadja e «lehetetlen ördög»
szerepét, akiről a német legenda beszél, akit mindig félrevezetnek
czélba vett tervei, s akinek mindég ellenkezőleg végződnek
törekvései, mint ahogy akarta volna. Minden egyéni rosszakaratot
úgy kell tekinteni, mint e hatalom egy részét, amely örökké a
rosszat akarja és örökké a jót veti el.»

«A gonosz akarat nem játszik tisztán negativ szerepet a
mindenségben. Nem olyan véletlen,  melyet ki kell
küszöbölni. Hanem bizonyos pozitiv dolog és lényeges tényezője az
öntudatlan teleologiai pörnek…»

«Az előtt, aki e szempontból megszokott egy Schelling és Hegel
nézete szerint felépített teleologiát, az előtt kétségtelen, hogy a
rossz közvetett hasznos következménye csak különleges esete az
általános történelmi törvénynek, mely azt akarja, hogy az emberek
ritkán és homályosan ismerjék azokat a czélokat, amelyek felé
törekednek és hogy ezek a czélok kezeik között teljesen különböző
eredményekké alakuljanak át. Talán ezt nevezik a természet
iróniájának és ez nem más, mint az öntudatlan eszme fortélyainak
következménye.»108)

Ez az idézet metafizikailag fejezi ki azt a tényleges igazságot,
hogy a küzdelem, melyet a felületes optimizmus meg akart szüntetni,
örök és hasznos tényezője a társadalmi fejlődésnek az élet
szempontjából. Az egyének küzdelme egymás között, a csoportok
egymás közötti küzdelme, az egyén küzdelme a csoport s a csoport
küzdelme az egyén ellen, a küzdelemnek mindezek az alakjai
elkerülhetetlenek és örökkévalók. A küzdelemnek ez az állapota az
egyéni szabadságra különben kevésbbé kedvezőtlen, mint ahogy
hisszük.

Mert az az egyén, aki több harczban lévő csoportot talál magával
szemben, valamelyik csoportban védelmet találhat a másik csoport
ellen. Az egyik elnyomó társadalmi erő ellen  az
ezzel ellenséges erőhöz fordulhat. Az az ember, aki csak egy
társadalmi csoportosuláshoz tartozik, anyagilag és szellemileg
sokkal függőbb, mint az, aki többhöz tartozhatik, egyiktől a
másikhoz mehet és saját tudatában szembe helyezheti egymással
ellenlábas társadalmi rendszereiket. Montesquieu mondotta, hogy a
politikai hatalmak szétválasztása és lehetséges összeütközése a
polgárra a szabadság biztosítéka. Ezt a gondolatot ki lehet
bővíteni és ki lehet terjeszteni a társadalom életének minden
körére. A csoport hatása gyakran elnyomta az egyént, ennek tehát
érdekében áll, ha a csoportok összeütközésbe kerülnek egymással.
Igy uralkodhat rajtok, vagy legalább menekülhet előlük. Azt a régi
mondást, hogy divide, ut imperes, így alakíthatjuk át:
divide, ut liber sis.

A társadalmi ellenkezés örök és szükséges társadalmi működés
lévén, abba a meghatározásba tartozik, amelyet az okozatosság
törvényeiről, vagyis azokról a törvényekről állítottunk fel,
amelyek a társadalmak élete változhatatlan elemeinek, örök
tényezőinek hatását meghatározzák. Azok a megnyilvánulások, melyek
az efajta törvényeknek tárgyai, ugyanazok, amelyeket
Xénopol109) «ismétlődő
megnyilvánulások» – nak nevez, vagyis ezek a megnyilvánulások úgy
ismétlődnek, hogy önmagukkal állandóan azonosak és nem változnak
tartamuk folyamán. Az  ismétlődő megnyilvánulásokkal Xénopol
szerint szemben állanak az «egymást követő megnyilvánulások»,
vagyis azok, amelyek «különféle hatás alatt időközben
megváltoznak».

A társadalmi differencziáltság törvénye ez utóbbi meghatározásba
tartozik. Ez a fejlődésnek egyik törvénye, amely a társadalmi
energiáknak egy bizonyos irányba való igazodását fejezi ki.

A differencziálódás törvényét úgy tekinthetjük, mint az
ellenkezés általános törvényének következményét. A társadalmi
csoportok és társadalmi hatások szembeszállanak egymással, és a
társadalmi életben a társadalmi kapcsolatok váltakoznak és
mindinkább összebonyolodnak.

Ezt a törvényt már Rousseau megformulázta: «A társadalmak
sokadalmából új és gyakran ellentétes kapcsolatok sokasága
születik, mely ellenkező irányba rángatja azokat, akik
lelkesedéssel haladnak a társadalom útján.»110)

Simmel azok közé tartozik, akik legtöbbet foglalkoztak ezzel a
törvénynyel. Szerinte «a történelem megsokszorozza a társadalmi,
vallási, szellemi, kereskedelmi csoportok számát, amelyekhez az
egyének tartoznak, akiknek egyéniségét a csoportok növekvő
bonyolultsága emeli. Következésképpen ezek kötelessége többé nem
oly szorosan vett egyszerü, világos, egyoldalu, mint abban az
időben, amikor az egyénnek csak saját társadalmával volt
dolga.»

«Ugy látszik, hogy a társadalmi elemek növekvő 
differencziálódása, a lélektani elemekkel öszhangzó
differencziálódás a tudatban, a társadalmak és egyének párhuzamos
fejlődésének összes törvényei sokkal inkább növelik, mint
csökkentik ezeknek az összeütközéseknek számát.»111)

Az előbbiekből kiindulva két fajta differencziálódást
különböztethetünk meg: külső és belső differencziálódást.

A külső differencziálódás az egyéneket körülvevő társadalmi
kapcsolatok növekvő bonyolultságában áll, a belső differencziálódás
pedig az egyéni tudatokban levő érzések, eszmék és hitek növekvő
bonyolultságában. Az utóbbiak a fejlődés arányában teljesebbek,
finomultabbak és sokoldalubbak lesznek. «A történelem ugyanakkor,
amikor megnöveli az erkölcs tárgyainak számát, érzékenyebbekké
teszi az alanyokat.»

Az erkölcsi monizmus felületes feltevés, amelyet mindinkább
túlhaladnak a számban és jelentőségben növekvő erkölcsi
összeütközések.

V. FEJEZET.

A társadalmi asszimiláczió és differenciálódás törvényeinek
ellentéte.

Két ellentétes törvénynyel állunk szemben: a társadalmi
differencziálódás törvényével, mely szerint a társadalmi haladás a
nagytól a kicsihez,  az egyszerütől az összetetthez, az
egynemütől a különnemühöz való fejlődésben áll, továbbá a fokozatos
társadalmi asszimilálódás törvényével, mely szerint a fejlődés
átmenet a kicsitől a nagyhoz, a különnemütől az egynemühöz. Ez az
utóbbi törvény az utánzás törvényeinek egyik corolláriuma,
mintahogy a fokozatos differencziálódás corolláriuma az ellenkezés
törvényeinek. A fokozatos asszimilálódás törvénye (Tarde) szerint
az emberiség tökéletes monizmus, teljes egyformaság, tudományos,
technikai, szellemi, esztétikai és erkölcsi egyformaság felé
halad.112) A fokozatos
differencziálódás törvénye (Simmel) szerint a társadalmi alakulatok
és az egyéni tudatok mindinkább bonyolulnak és váltakozók
lesznek.

Ez a két ellenlábas törvény vetélkedik a befolyásért a
társadalmak fejlődésében. Hogyan működnek? Miként egyeztethetők
össze hatásaik? E két törvény közül melyik diadalmaskodik? Talán
ezek a legnehezebb kérdések, amelyeket a társadalomtudósnak fel
lehet vetni.

Megelégszünk azzal, hogy felvetjük itt a kérdést és nehány
alapvető gondolattal rámutatunk a megoldására. Azt hiszszük, egy
szükséges megkülönböztetést kell tennünk. Van egy terület, ahol
végbemegy a gondolatok asszimilálódása és valószinüleg mindinkább
végbe fog  menni. A tudomány területe ez. Az az
egyetemesség, amely az intelligencziáknak a tudományos igazságokhoz
való simulásában megnyilatkozik, különben inkább lelki és
gondolkozásbeli okoktól függ, mint társadalmi okoktól. Mert az
intelligencziák növekvő asszimilálódásának valódi oka ezen a
területen nem más, mint a tudományos igazságok szorosan vett
tárgyilagos, személytelen jellege.

Van még egy terület, ahol az asszimilálódás törvénye
valószinüleg diadalmaskodni fog. Ez a közgazdaság és a technika
területe. Ennek oka az, hogy az emberi tevékenység e két ága
szorosan hozzákapcsolódik a tudományos kulturához és hogy a
lelkeknek a tudományos téren való fokozódó áthasonulása hasonló
áthasonulást fog magával vonni a gazdasági és technikai élet
területén is. Maga a ruházkodás, amely a gazdasági élet körébe
tartozik, talán meg fog próbálkozni azzal, sőt már próbálkozik is,
hogy egyenruhává legyen.

Van azonban egy másik nagy terület, amely szerintünk ki lesz
szolgáltatva a társadalmi differencziálódás törvényének és ahol az
egyéni különféleségek és eredetiségek teljesen szabadon
terjeszkedhetnek. Ez az esztétikai és erkölcsi terület. Ez az
egyéni kezdeményezés és sugallás tere marad. A jövő esztétikája, a
jövő vallása és erkölcse mindinkább anomikus lesz. Mindenki
mindinkább saját koczkázatára és veszélyére fogja megalkotni
szépségének és erkölcsi igazságának eszményét; mindenki saját
felelősségére fogja hajszolni metafizikai és esztétikai gondolatai
καλὸς κίνδυνος-át. Az  egyén viselkedését nem többé-kevésbbé
szoros erkölcsi és társadalmi dogmatizmusok fogják
megszabni, hanem az eszmény, amelyet saját maga teremt.

Szerintünk a differencziálódás és az individualizmus sohasem
fognak meghátrálni az esztétika és erkölcs terén az egyformaság
haladása előtt. Az esztétikai és erkölcsi egység, ha ugyan
megvalósítható, az emberiség elkábulása, maga a halál volna. Mint
ahogy az öreg Heraclitus hitte, egyedül a küzdelem és a
különféleség képes létrehozni az életet és a szépséget.

Tarde, bármennyire hive is a fokozatos asszimilálódás
törvényének, végül mégis az individualizmushoz ér el, melyet így
fejt ki az «Utánzás törvényei»-ről szóló könyve végén:
«Lehetséges, hogy az utánzás dagálya is partot ér és fölösleges
terjengőssége folytán a társadalmiság szükségessége csökken, vagy
inkább alakot cserél és átváltozik bizonyos fajtáju általános
embergyülöletté; ez az embergyülölet különben összefér a mérsékelt
kereskedelmi forgalommal és az ipari kicserélés bizonyos
tevékenységével, amely ugyan leszáll a szorosan vett
szükségességig, de különösen alkalmas arra, hogy mindnyájunkban
erősítse benső egyéniségünk megkülönböztető vonásait. És ekkor fog
kinyilni legszebb virága a társadalmi életnek: az esztétikai élet,
amely noha oly ritka és oly hiányos még nálunk, általánosodni fog,
amint önmagát fogyasztja, és a társadalmi élet a hozzáalkalmazkodó
működések, egyhangú ismétlődések bonyolult szerkezetével meg fog
jelenni végül úgy, mint amilyen, mint a szerves  élet,
melynek következménye és kiegészítése: tudniillik mint egy hosszu,
sötét és kinos átmenet az elemi különféleségtől a személyes
mivoltig, mint egy titokzatos megszámlálhatatlan csavarodású
lombik, ahol valami más valamivé szublimálódik, ahol
összegubanczolt, széttört, differencziált jellegüktől megfosztott
és végtelen elemekből szűrődik le ez az oly illanó, lényeges elv, a
személyek mély és röpke különössége, létük, gondolkozásuk és
érzésük módja, mely csak egyszer és csak egy pillanatra van
meg.»113)

A tudomány mind tágabbá és tágabbá váló formuláival
asszimilálhatja a jelenségeket. De nem csinálhatja meg a lelkek
áthasonulását annyira, hogy őket azonossá tegye, hogy szétrombolja
azt a nem tudom miféle egyéni tartalmat, amelyről Schopenhauer azt
mondja: Omne individuum ineffabile. Nem, éppen úgy nem,
mintahogy a természet erőinek és lényeinek a mechanika és fizika
által véghezvitt növekvő áthasonulása nem törli el a mindenségben a
dolgok végtelen különféleségét és folyton ujjászülető
egyéniségét.

Szó sem lehet róla, hogy, mint nehányan tették, az erkölcsöt és
esztétikát szembeállítsuk a tudománynyal. Ellenkezőleg, azt
hiszszük, hogy az erkölcsi, sőt az esztétikai haladás is szorosan
hozzákapcsolódhatik a tudományos haladáshoz.114) 

De az esztétikai és erkölcsi igazság azért nem kevésbbé
különböző, alanyibb és összetettebb valami, mint a tudományos
igazság. Nem türi, hogy pontos mathematikai formulákba zárják, és
több teret enged a találékonyságnak.

A tudomány, úgy látszik, haladása közben tágítja azt a
területet, amelyben az esztétikai és erkölcsi gondolatvilág mozog.
Széttörvén a mult szűk és durva dogmatizmusait, amelyek mindig
politikai hátsó gondolatot és csoportönzést takargattak, a tudomány
felszabadította az egyént és belehelyezte vagyis inkább
visszahelyezte a természet szemléletébe. És ugyanakkor megújította
és mérhetetlenül változatossá tette az emberiség esztétikai és
erkölcsi szempontjait.

Az emberiség, amint Nietzsche mondja, századokon keresztül
«kicsinyesen gondolkozott». Erkölcsi szempontból épp oly rövidlátó
volt, mint tudományos szempontból. Gondolkozása egyszerre tágult
tudományos és erkölcsi szempontból.

Felületesség volna, ha ezt a két meghatározást: tudomány és
individualizmus, egymással szembeállítanók. A tudomány a szabad
kutatás, az értelmi különbözőség szelleme folytán, mely ihleti, –
egyéni. Descartes ugyanakkor, amikor a modern tudomány
megalapítója, atyja az individualizmusnak is.

A tudomány eredményeiben is egyéni. Áttörte mindazokat a
metafizikai, erkölcsi és társadalmi dogmatizmusokat, melyek nevében
egy kaptafára igyekeztek húzni a lelket, szivet és akaratot. Guyau,
amikor kifejtette a kötelezettség  és
szankczió nélkül való erkölcsét (Morale sans obligation ni
sanction), megmutatta nekünk, hogy milyen lehet a tudományos
szellemből eredő erkölcs. Emlékezhetünk, hogy a kategorikus
imperativus összes egyenértékeit, melyeket könyvében ajánl,
tudományos eszmékből vette kölcsön, és hogy azok az egyenértékek
ugyanakkor a tökéletes önkormányzást, az egyén tökéletes anomiáját
hirdetik. Nincs tehát semmi ellenmondás a tudományos szellem és az
egyéni felszabadulás eszméinek fejlődési menete között.
Feltételezhető, hogy a jövőben az asszimiláczió és a
differencziálódás két törvénye versenyezve fog működni. A
társadalmi evoluczió egyre nagyobb egyformaságot hoz létre az
emberek között, ami a tudományos ismereteket, valamint a gazdasági
rendet és az ipari technikát illeti. De az esztétikai és erkölcsi
tevékenység a differencziálódás és különféleség birodalma marad. A
társadalmi kapcsolatok növekvő bonyolultsága és különfélesége, az
esztétikai és erkölcsi élet növekvő gazdagsága, az a mind finomabb
és mind teljesebb tudat, melyet az emberiség önmagáról nyer minden
egyénben, mindez határtalan teret nyit az egyéni törekvések
számára.

Az egyén tehát sohasem fog meddő monizmusba, szomorú és egyhangú
egyformaságba elmerülni. Az emberiség megszabadul a hamis
eszménytől. Bizonyos vallás, bizonyos czivilizáczió talán még, mint
a multban történt, kijegeczesedhetik valamilyen metafizikai,
tudományos vagy erkölcsi dogmában. De az emberiség, a maga
összességében, nem akar dogmákat és egyiket a másik után összetöri
őket. 

«Bármennyire törekedjék is az új ember hatalmába keríteni az
egész emberi életet és az egész világ életét, – mondja Jaurés, – az
egyén mindig megmarad a saját maga szabályozójának. Szabad
elhatározással fogja a többi embernek szentelni önmagát. És mindig
követelni fogja a mindenségtől, valamint a többi embertől benső
szabadságának tiszteletét.»115)

Nincs tehát összeférhetetlenség a tudomány és az individualizmus
között, feltéve, hogy a tudomány nem akar új pápaságként
szerepelni, mint a pedánsok uralma, hogy Comte kifejezését
(pedantocratie) használjuk; feltéve, hogy nem feledkezik meg
konstrukczióinak változhatatlanul viszonylagos és szimbolikus
jellegéről; feltéve, hogy megóvja a jövendő, vagyis az egyén
jogait; feltéve, hogy sohasem hiszi azt, hogy joga van leszögezni
magát valamely szükreszabott dogmatikus formulához, mint amilyen
Spencernek a környezethez való alkalmazkodása, vagy Izoulet-nak az
együttélése (szimbiózisa); feltéve végül, hogy a tudomány maga is
tiszteli az egyént.

VI. FEJEZET.

A társadalmi alkalmazkodás és a haladás.

Az utánzás és az ellenkezés mellett a társadalmi evoluczió
állandó törvényei közé soroltuk az alkalmazkodást is. 

E törvénynek köszönhető, hogy az utánzó áramlások öszhangzó
módon lépnek közbe, egybefutnak az egyén agyában, hogy ott
létrejőjjön a kitalálás. Tehát az agy, a kitaláló egyéni géniusza,
a valódi székhelye minden társadalmi alkalmazkodásnak. Az egyén
azzal a hatalmával, melylyel a környező hatások öszpontosítására
képes, a társadalmi evoluczió egy egészen új irányának primum
movense lesz. Minden találmány a már régi ismeretek új észbeli
találkozásában áll. Mi is Darwinnak tétele? Az, hogy hirdette a
versenyt a létért? Nem. Hanem az, hogy ezt a gondolatot először
kapcsolta össze a változósággal és az öröklődéssel.

Amint a társadalmi alkalmazkodások felhalmozódnak, vagy egymás
helyébe kerülnek, a haladásnak adnak életet.

Pár szót fogunk szólani a haladásnak erről a fogalmáról.

Jól értsük meg, mi itt ezt a fogalmat nem tökéletes és
metafizikai, hanem viszonylagos és teljesen emberi értelmében
használjuk. Arról beszélünk, amit Bagehot valahol az «igazolható»
haladásnak nevez.116) Hogy gondolkozunk mi erről az igazolható
haladásról?

Bagehot, miközben egy angol gyarmatvárost összehasonlít az
ausztráliai benszülöttek egy törzsével, a haladás eszméjének
tartalmát a következő három pontra vezeti vissza: «Ha az erkölcs és
a vallás leglényegesebb pontjait nem tekintjük, azt hiszem, hogy az
angolok legvilágosabb  és legjobban felismerhető előnyei a
következők: Először is általában nagyobb a hatalmuk a természet
erői felett. Másodszor, ez a hatalom nem csak külső, hanem belső
is. Az angoloknak nemcsak jobb gépeik vannak, hogy a természet
felett uralkodjanak, hanem ők maguk is jobb gépek… Harmadszor, a
czivilizált embernek nemcsak szélesebb körű a hatalma a természet
felett, hanem jobban is tud bánni vele. Mikor azt mondom, hogy
jobban, azt értem, hogy több előnyt húz belőle testi-lelki
egészségére és jólétére… E három előny javarészt, vagy talán
teljesen benne van Spencernek abban a mondásában, hogy a haladás az
ember környezetéhez való alkalmazkodásának gyarapodása, vagyis
gyarapodása erői és benső vágyai alkalmazkodásának sorsához és
külső életéhez.»117)

A haladásnak az a fogalma, melyet Greef A társadalmi
átalakulás (Le Transformisme sociale) czímű könyvében határoz
meg, közel áll az előbbihez. Spencer eszméivel is rokonságban áll.
«A társadalmi haladás, – mondja Greef, – egyenes arányban van a
társadalom tömegével, e tömeg differencziáltságával és a
differencziálódott csoportok egymásmellé helyezettségével.» Tarde
joggal hozza fel e meghatározások ellen, hogy túlságosan
mechanikusok és nem eléggé teleológusok. «Ha azt látom, – mondja, –
hogy a társadalmak, miközben felosztódnak és egymásmellé
helyeződnek, tökéletesednek is, azt is látom, hogy 
gyakran, látszólag ugyanazon munkával, teljesen különböző célok
elérésére igyekszenek, és hogy egyedül az a jellemző eszmény,
amelyhez tevékenységük többé vagy kevésbbé bonyolodott szövevénye
fűződik, szabja meg valódi értéküket és rangjukat. A társadalmak
közül némelyek munkálkodásuk közben háborúra és dicsőségre
gondolnak, mások a kereskedelemre és meggazdagodásra; ismét mások a
keresztények üdvözülésére és az Isten örök látomására, még mások a
gyönyörre és a szerelemre. Néha teljesen hasonló külső alatt egy
érzéki czivilizáczió és egy nagyravágyó czivilizáczió nem kevésbbé
lényegesen különbözik, és eszményük felmagasztosítása, nem pedig
munkájuknak az eszmény szempontjából való felosztása vagy
összefüggése szerint kell őket osztályozni.»118)

Roberty szerint a haladás mindenekelőtt annak fejlődésében áll,
amit ő értelmi vagy szellemi sorozatnak nevez, vagyis egy
terjedelmes rangsorozatban, mely az egymásra szükségszerű és
szabályos rendben következő eszméknek négy nagy osztályából áll:
tudományos eszmékből, bölcsészeti és vallási eszmékből, esztétikai
eszmékből és gyakorlati vagy technikai eszmékből. «A társadalmi
haladás egyedül lehetséges fajtája az ismeretek fejlődése. Minden
jelenség, – nem fontos, hogy a kollektiv tevékenység milyen ágában
– amely haladásként jelentkezik előttünk, kell, hogy
ismeretgyarapodást fejezzen ki, vagy használjon fel, kell, hogy
testet adjon valamely elméleti  eszmének. Mikor kiderül,
hogy nem ez történik, az állítólagos haladás a művészetben,
politikában, iparban, bölcsészetben, erkölcsökben, törvényekben nem
más, mint áltatás, mely gyakran hanyatlást, elfajulást
takar.»119) Erre a kérdésre: van-e
haladás, Roberty igenlően válaszol. Van tudományos haladás.
Lényegében nemcsak a tudás gyarapodása az egyesek agyvelejében,
hanem a tudás kifelé való szétterjedése, az egyesekkel kapcsolatban
lévő többi agyvelőkbe való bevonulása is. Még pedig a mi emberi
mértékünk szerint határtalanul egymást követő nemzedékekben és
korszakokon át. A tudományos haladás teszi lehetővé a haladás
összes többi formáit.

Lássuk most, milyenek a haladás fajtái:

Tarde kétfélére vezeti őket vissza: Haladás felhalmozódás révén
és haladás helyettesítés révén. Vannak olyan felfedezések vagy
találmányok, melyek egymást csak helyettesíthetik és vannak
olyanok, melyek felhalmozhatók. Ha valamely probléma felvetődik,
nyomában mindenféle találmány, ellentétes képzelődés támad, amelyek
hol itt, hol ott megjelennek s nemsokára eltünnek, mindaddig, amíg
el nem jön valami világos formula, valami kényelmes gép, mely
elfeledtet minden egyebet és ezentúl biztos alapul szolgál a
tökéletesítések, a további fejlődések felhalmozásához.

A harcz a vetélkedő találmányok között, amelyek egymást
helyettesíteni igyekszenek, vonja maga után azt, amit Tarde logikai
harczoknak  (combats logiques) nevez. És a
haladás irányában egybefonódó találmányokból ered az, amit ez a
társadalomtudós logikai egyesüléseknek (unions logiques)
nevez. Szerinte logikai harcok és logikai egyesülések töltik ki az
egész történelmet.

Tarde más szempontból megkülönböztet találékony haladást és
utánzó haladást. Ez utóbbi haladás a társadalomban külső hatások
közbelépéséből ered. Az előbbi benső működésből származik: a
társadalom saját energiáinak kifejeződése.

A haladás okai sokfélék. Három csoportba lehet őket sorozni: 1.
mechanikai okok; 2. fiziologiai okok; 3. lélektani és erkölcsi
okok.

Spencer a haladás mechanikus feltételének formuláját a
következőképpen határozza meg: minden evoluczió anyagnyereség,
amely viszonylagos mozgásveszteséggel jár együtt és minden
disszoluczió ennek a megfordítottja. Tarde ezt a mechanikus
formulát így értelmezi: minden élő vagy társadalmi fejlődés
szervezetbeli gyarapodás, amelynek ellenében a szervezet működése
viszonylagosan csökken.120)

Fiziológiai szempontból azt kell mondanunk a darwinistákkal,
hogy a haladás tényezői: a létért való harcz és a legalkalmasabbak
fenmaradása. Tegyük még hozzá a szerzett jellegzővonások
öröklődését? Ez a kérdés még ma is egyik legvitásabb kérdése a
biológiának. Weismann, – így mondják, – azt állítja, hogy az egyén
életében szerzett jellegzővonások nem öröklődnek  át. A
lamarckisták az ellenkező feltevés mellett vannak.

Egy mai szocziológus a következőképpen foglalja össze a kérdés
jelenlegi állását: «A győzelem, – mondja Matteuzzi, – a
neo-lamarckistáké lesz bizonyosan, és így a biológiának még igen
mélyen kiaknázandó tere nyilik. Weismann elmélete szerint minden
bevégződött volna a természetes kiválasztással. De a szemben álló
iskola alapelve szerint ellenkezőleg, a jellegzővonások
öröklődésének kérdése vizsgálatra szorul. Tehát, ha a
társadalomtudósok elfogadták volna Weismann elméleteit, mint Kidd
tette, végzetesen tévedtek volna, legalább is azokra az elméletekre
vonatkozóan, amelyeknek ilyenfajta biologiai törvények alkották
volna az alapját. Minden szervi tökéletesedést a létért való
küzdelemnek kellett volna tulajdonítani, mellőzvén a környezet
befolyásának és a szerzett jellegzővonások öröklődésének egyszerübb
és általánosabb tényezőit.»121)

Mi elfogadjuk Matteuzzi következtetéseit. Weismann elmélete
ugyanis, azt hisszük, zsákutczába vezet. Mert mi az a
csiraplazma (Keimplasma), amely változatlan nemzedékről
nemzedékre minden faj és minden rassz számára? Melyek azok a
rassztipusok, amelyek örökre állandósultak és nincsenek semmiféle
változóságnak alávetve? Ha efféle elveket elfogadunk, vajjon nem
jutunk-e bele a biologiai miszticzizmus kellős közepébe?
 És ezeknek az őstipusoknak is ki kell
alakulniok. És hogyan alakulhattak ki vajjon, ha csak nem a
környezet hatásainak felhalmozódása és az egyéni változatok
átörökítése révén?

Szerintünk tehát a szerzett jellegzővonások öröklékenységét
hozzá kell számítanunk a haladás egyéb okaihoz: a létért való
harczhoz és a legalkalmasabbak fenmaradásához.

A lélektani és erkölcsi rendben a haladásnak két jelentős
tényezőjét fogjuk említeni. Az egyik az elégedetlenségnek az
az érzése, amely a ki nem elégült egyént arra ösztönzi, hogy
változtasson környezetén és létének külső feltételein. Ez az érzés
nagy szerepet játszik a társadalmi átalakulásokban.

Egy társadalomtudós így határozza meg ezt az érzést: Ez a
mondás: Hajolj meg és hallgass, bizonyos különleges
esetekben kifejezheti a kötelességet… Mégis, a történelem folyamán,
a haladás hajtóereje nem ez a türelmes megnyugvás, ez a passziv
alkalmazkodás az adott valósághoz, hanem inkább az
elégedetlenségnek ez az érzése, ez a nyugtalan mozgolódás az, amely
ösztönzi a lelkeket és néha vad lázadásokban tör ki.»122)

A haladásnak egy második lélektani tényezője nem más, mint a
kényszerű eszmék lélektani törvénye. Azzal az egyszerű
ténnyel, hogy az ember felfog egy magasabbrendű társadalmi
eszményt, ennek megvalósítására is törekszik. Itt is, mint
 másutt, az eszme a haladásnak el nem
hanyagolható tényezője.

Hogyan történik a haladás?

Bagehot a folytonosságot tartja a haladás törvényének. Ő
szerinte, hogy tartós legyen, lassú és szabályos evolucziót kell
végeznie minden haladásnak valamelyes megegyezés folytán, mely két
ellentétes hatás: a maradiság és újításgyűlölet hatása és a
változóságra való törekvés között jön létre. «Annak a nemzetnek, –
mondja, – amely szert tesz a változóságra, anélkül, hogy
elveszítené a törvényes folytonosságot, egész különleges
eshetőségei vannak arra nézve, hogy uralkodó nemzetté
legyen.»123) Róma példája, eme
társadalomtudós szerint, fényes bizonyítéka ennek a törvénynek.

Néha a haladás mégis erőszakos forradalommal történik. «A
kollektiv harcznak, – mondja Sighele, – van egy dinamikusan
erőszakos formája.» Szerinte «a legyőzötteknek és elégedetleneknek
azok a csoportjai, a szekták, amelyeket a győzők és boldogok önző
áltatással úgy tekintenek, mint a társadalmi bomlás csiráit, mégis
csak az átalakulás és a kikerülhetetlen megujhodás csirái.»124)

Mi most a haladás valószínű iránya?

Több formulát vetettek fel.

Tarde szerint, valamely társadalom haladását  a
szervezkedés gyarapodása és az életerő meg a tevékenység csökkenése
jellemzi. «A mily mértékben terjeszkedik, növekszik, tökéletesíti
és bonyolulttá teszi intézményeit valamely társadalom, annyira
veszít czivilizáló és haladó hevéből; mert ezt a hevét erre
használta fel. Vagyis: inkább hitében, mint vágyaiban lesz
gazdagabb, ha igaz, hogy a társadalmi intézmények lényege nem más,
mint a hit és a bizonyosság, az igazság és a biztonság, az
egyöntetü vélemények összesége, egyszóval az, amit ezek
megtestesítenek, és ha a társadalmi haladás mozgató ereje a
kiváncsiság és nagyravágyás, a szolidáris vágyak összesége, melynek
ez a haladás a kifejezője. A vágy igazi és végleges czélja tehát a
hit; a lelkesülés egyedüli létoka a lélek fenkölt bizonyosságainak
vagy bizalomteltségének kialakulása, és mennél inkább fejlődött
valamely társadalom, annál inkább találunk benne, mint az érett
lélekben, szilárdságot és nyugalmat, erős meggyőződéseket és halott
szenvedélyeket, mely utóbbiakból lassanként alakultak ki és
jegeczesedtek ki az előbbiek. A társadalmi béke, az ugyanazon
eszménybe, vagy ugyanazon ábrándba vetett egyöntetü hit, az
egyértelműség, mely az emberiségnek napról-napra kiterjedtebb és
mélyebb asszimiláczióját tételezi fel: ez az a czél, ahová akarva,
nem akarva, törekszenek a társadalmi forradalmak. Ez a haladás,
vagyis a társadalom világának logikus utakon való
előbbrejutása.»125)

Szerintünk, mintahogy már fentebb kifejtettük,  az
emberiségnek ez a napról-napra kiterjedtebb és mélyebb
asszimilálódása, amelyet Tarde úgy állít fel, mint a haladás
törvényét, a társadalmi evolucziónak csak egyik oldalát mutatja.
Ellensúlya a fokozatos differencziálódásnak, – az emberi lények
egyre intenzivebb és mélyebb individualizálódásának törvénye. Nem
igaz, hogy az emberiség az egyformaság s ennélfogva a meddőség
eszménye felé halad. Nem igaz, hogy a birtok lerombolja a vágyat,
hogy a hit kioltja a kiváncsiságot. Az emberiségre nézve örökre
igaz marad Lessing mondása: Nagyobb gyönyörűség űzni a nyulat, mint
elfogni. Örökké új kilátásokkal fogja ingerelni az ember értelmét
és fogékonyságát a mindenség. Az emberiség folyton széttöri
eszményeit, de mindig abban a reményben, hogy szebbekkel,
ragyogóbbakkal, összhangzóbbakkal fogja őket pótolni. Valamely
részleges műveltség, vallás, erkölcsi tan mozdulatlanul megmarad
talán egy időre abban az egyformaságban, melyet Tarde végső
eszményként tűz ki. De az emberiség a maga teljességében nem fog
megállani az ismeretlen eszmény felé való nyugtalan
haladásában.

Az emberiség oly energia, mely folyton kitolódó czél felé
törekszik, örökké. Az a formula, mely fejlődését kifejezi, nem
statikus, hanem dinamikus.

Bagehot szerint a társadalmi haladás átmenet a harcz korából a
vitatkozás korába. Könyvének Az igazolható politikai
haladás-ról szóló fejezetében ez a társadalomtudós bámulatosan
bonczolgatta a szabad vitatkozás és a kritikai szellem szabad
virágzása uralmának jótéteményeit. 

Sighele szerint a társadalmi haladás haladás az individualizmus
felé. Az antik világban kétféle ok nyomta el az egyént: a zsarnok
nemzeti vallás és a kegyetlen háború joga, mely arra kényszerítette
a közösséget, hogy minden embert felhasználjon a maga védelmére és
eltartására. «Ott senki sem fejlődhetett különállóan, a maga
számára; mindenki csak megszabott keretben cselekedhetett és
gondolkozhatott. Mindez fordítva van a modern világban: ami egykor
szabály volt, az most kivétel, és az antik rendszer csak ideiglenes
társulásokban él, aminő a hadsereg, vagy részleges társulásokban,
aminő a kolostor. Az egyén fokonként felszabadult… vagyis az a két
láncz, mely a közösséghez kapcsolta, széttört és
meglazult.»126)

Szerintünk, valamint Sighele szerint, a haladás a társadalmi
követelmények fokozatos csökkenésében, a csordaszellem, a
zsarnokságot s a hazugságot szülő csoportönzés csökkenésében áll.
Az egyén mindinkább kisiklik azokból az egyre lazulóbb békókból,
amelyekbe egykor beleverték. Az egyén mindinkább el fogja foglalni
a dolgok közepén igazi helyét, ahhoz hasonló forradalom útján, mint
aminőt Copernicus csinált a csillagászatban. Az egyén mindinkább az
lesz, a mi valójában: az energia egyedüli forrása, az eszmény
egyedüli mértéke.127) 

Még egypár szót egy fontos kérdésről: a haladás és a boldogság
kapcsolatáról. Sok társadalomtudós megjegyezte, hogy a modern
időkben a haladás rohamos menetét (az ismeretek és a jólét
gyarapodását) nem kisérte az emberi boldogság hasonlóan rohamos
növekedése. A haladás gyorsul, a boldogság pedig stagnál.
Miért?

Ugy látszik, két okát lehet adni ennek a ténynek, egy általános
és állandó s egy esetleges okát.

A lényeges ok az ember lélektani berendezkedésében rejlik. Ez a
berendezkedés okozta azt, hogy megsokszorozván benyomásainkat,
ugyanakkor megsokszorozzuk szükségleteinket is. Vegyük hozzá
fiziologiai korlátozottságát szerveink fogékonyságának, amely nem
növekedhetik határtalanul és ami megmagyarázza, hogy a boldogság
nem növekedhetett oly rohamosan, mint a haladás.

Coste,128) aki igen behatóan
tanulmányozta ezt a kérdést, megjegyzi (az esetleges ok), hogy
talán több hasznot húzhattunk volna a szerzett előnyökből.

Ez igaz. Amint Coste panaszolja, a munkának, a természetes
rokonszenvnek, az egyéniség szabad fejlődésének igazi és tartós
gyönyöreinél többre becsültük a hamis és lankasztó élvezeteket, a
hiúság, a fitogtatás, a feltűnni vágyás gyönyörűségeit.


Hozzátehetjük, hogy a boldogság megállapodásának a társadalomban
szerintünk az a mindenhatóság az oka, mely a csordalélek felett még
sokáig fog uralkodni. Az ember nem tud saját maga, hanem csak mások
számára cselekedni. Ez alatt azt értem, hogy a közvéleménytől, a
gyönge lelkeknek e zsarnokától való félelemből cselekszik. Ugy
látszik, a csordaszellem elpusztíthatatlan. Az antik előitéleteket
másokkal helyettesítettük, amelyek szintén zsarnokiak; mert a
csordazsarnokság alkalmazási módja nem fontos; ez a zsarnokság
lényegileg egyaránt ostoba, elnyomó marad örökké. A «mit
mondanak»-kal, az osztályok előítéleteinek és másoknak meg nem
botránkoztatásával való törődés, az a gond, hogy elkerüljük a
társadalmi vesztegzárba való helyezést, ez az a járom, melynek
személyes szabadságunkat feláldoztuk. Ameddig tart a lelkeknek ez a
helyzete, az emberiségre nézve nem lesz haladása a boldogságnak.
Hasonlóak maradunk a vadakhoz, akik reszketnek a fétisek előtt,
melyeket saját kezükkel faragtak.

VII. FEJEZET.

A társadalmi tudat fejlődése.

Az eddig mondottak alapján bizonyos mértékig előre láthatjuk a
jövendő társadalmi tudatának tartalmát.

A fokozatos asszimilálódás és a társadalmi csoportok
kiszélesedésének törvénye arra törekszik, hogy érvényre juttassa az
emberiség, azaz egy  olyan csoportosulás gondolatát, mely
tágabb és megfoghatóbb, mint a többi csoportosulások (nemzet,
osztály, kaszt, család, stb.).

Másrészről a fokozatos differencziálódás törvénye mindinkább
arra törekszik, hogy megerősítse az egyéniség értékét. Mert a
társadalmi evoluczió az egyéniségben, az esztétikai és erkölcsi
kultura eme virágában, végződik, mely mintegy mesterműve és
létezésének egyedüli oka.

Semmi ellentmondás nincs e két eszme között. Az emberiség
eszméje elősegíti az egyéniség eszméjének kivirágzását, s viszont
az egyéniség eszméje elősegíti az emberiség eszméjének
terjeszkedését. Ez a két eszme segíti egymást és párhuzamosan
fejlődik.

Mennél szűkebb valamely társadalmi kör, annál zsarnokibb és
elnyomóbb az egyéniségre. Mennél inkább tágul a társadalmi kör, az
egyéniség annál inkább érzi, hogy lazulnak a társadalmi kényszer
békói. A csordaszellem sehol sem oly állandóan zsarnoki, mint a kis
csoportban.129) Egy kis város tanácsát és
egy nagy ország parlamentjét erkölcsi szempontból összehasonlítván,
Mazel a következőket mondja: «A falvakban és kis városokban találni
a carpet-baggers-uralomnak, a pártok inkvizicziójának, az
osztályok támadó szervezetének legrosszabb példáit; a városi tanács
a kormány felelősségét, a hatalmak diplomácziai nyomását, az
ellenzéki sajtót, mind azt a féket, amit a parlamentnek el kell
tűrni, – nem ismeri;  kifejlődhet a párt-türelmetlenség, az
irigység és gyülölség mikrobái itt találnak a legjobb televényre; a
kisebbséggel sehol sem bánnak rosszabbul és sehol sem ismerik el
jogait kevésbbé. Talán jobb, – a községtanács határozott és közeli
hatalmától félve, – beletörődni a parlament határozatlan és távoli
hatalmába.»130)

A társadalmi evoluczió, kibővítvén a társadalmi csoportok
keretét, előmozdítja az egyén felszabadulását és mind erősebbé
teszi a társadalmi tudatban ezt a szétbonthatatlanul eggyé vált két
eszmét: az emberiség eszméjét és az egyéniség eszméjét. A zárt,
szűk és elnyomó hajlandóságú csoportok jogával szemben kettős jog
fog érvényesülni: egyrészről az emberiség, másrészről az egyéniség
joga.

Ugyanakkor, amidőn mindinkább két pólus, az emberiség és az
egyéniség eszméje köré gyüjti össze minden gondolatát és minden
tevékenységét: a társadalmi tudat mindinkább felszabadul azok alól
a korlátlan dogmatizmusok alól, melyek oly sokáig ránehezedtek.

«A mai gondolkozáson, – mondja Vogüé, – a viszonylagosság érzéke
uralkodik.» Talán azt mondhatjuk, hogy ez uralkodik az egész
társadalmi tudaton. Az antik világban az emberi cselekedetekre,
valamint a természet megnyilvánulásaira a végzetszerűség eszméje
nehezedett.

A végzetszerűség eszméjét a modern tudomány a tudományos
determinizmus eszméjével helyettesítette. 

Némelyek felmagasztalták a determinizmust és úgy tekintették,
mint rejtelmes és kikerülhetetlen hatalmat, mely teljes súlyával
ránehezedik az egyének sorsára.

A determinizmusnak ez az istenítése jogosulatlan. A
determinizmust annak kell felfogni, ami: gondolkozásunkhoz illő
szimbolizmus, a legkényelmesebb és a legpontosabb jelrendszer,
melynek segítségével az értelem a mindenség és az élet
elképzelésére törekszik. Ha így értelmezzük a determinácziót, akkor
a tudomány semmiképpen sem ellensége az individualizmusnak. Mert az
egyéniség kibontakozása nem történhetik anélkül a világos tudat
nélkül, amelyet az egyén önmagáról és társadalmi környezetéről
szerez. «A determinizmus, – mondja Nietzsche, – mithologia; az
életben csak erős akaratok és gyönge akaratok vannak. Csaknem
mindig annak a jele, aminek hijjával van, ha a gondolkozó minden
okozati lánczolatban valami kényszert: szükséget, kötelezettséget,
nyomást, szabadsághiányt mutat ki. Ez az érzés megnyilatkozás; az
egyén nem áruló… csak gyöngeségét, szolgaság után való vágyát
árulja el.»131) Az a helyes, – mondja még
Nietzsche, – hogy az «okot» és az «okozatot» csak egyszerű
fogalmakként, szokásos fikcziókként alkalmazzuk, – útbaigazítás és
nomenclatura gyanánt, – nem pedig magyarázatul.»

Azzal fejezhetjük be fejtegetéseinket, hogy a jövendő társadalmi
tudata, melyen a viszonylagosság elve uralkodik, e három eszme: a
tudomány, az emberiség és az egyéniség eszméje körül fog
forogni.








ÖTÖDIK KÖNYV

HOGYAN BOMLANAK FEL ÉS PUSZTULNAK EL A
TÁRSADALMAK.

BEFEJEZÉS:

A SZOCZIALIZMUS ÉS AZ INDIVIDUALIZMUS.







I. FEJEZET.

A társadalmak pusztulása. – A társadalmak hanyatlásának okai.

Ha a társadalmak pusztulásáról beszélünk, óvakodnunk kell attól
az előítélettől, amely a társadalmak pusztulásához gáncsot, vagy
fájdalmas érzést fűz. A történettudósok és a moralisták azt hiszik,
hogy úgy kénytelenek siránkozni az ilyen eseményen, mintha
balesetről volna szó, holott ez az esemény elkerülhetetlen. A
társadalom intézményeiben és erkölcseiben keresik azokat az okokat,
amelyek hanyatlását vagy romlását előidézték. Panaszkodnak,
megvádolnak, visszamenően kárhoztatnak bizonyos intézményeket,
bizonyos politikai vagy társadalmi rendszert. Ez a gyermekes
történelemfilozófia. Mert ezek a sirámok abból az optimizmusból
fakadó ábrándból táplálkoznak, hogy a társadalomnak rendes
körülmények között, baleset, hibák vagy ügyetlenségek hijján, a
végtelenségig kellene tartani. Épp ily joggal lehetne csodálkozni
és méltatlankodni az egyén halálán is.

Az igazság ott van, hogy a halál a társadalmakra épp úgy, mint
az egyénekre megmásíthatatlan törvény. Ebbe készségesen bele kell
nyugodnunk. A társadalmakra is alkalmaznunk  kell,
amit egy mai gondolkozó az egyének haláláról mondott: «A halált nem
úgy kell felfognunk és elviselnünk, mint betegséget vagy büntetést,
mely mérhetetlen és félelmetes távlatokat nyit, hanem, mint az élet
utolsó működését, az adósság törlesztését és a legfőbb
kötelességet. Törvénynek beteljesülése ez, mely közös minden
lényre, hasznos az összességre és önmagunknak is üdvös. Minthogy
elődeink meghaltak, hogy helyet csináljanak nekünk, minekünk is meg
kell halnunk, hogy helyet csináljunk utódainknak.»132) Az ideig-óráig tartó társadalmi formákon túl,
meg kell látnunk végtelen és mély életét az emberiségnek, melyben a
társadalmak élete csaknem oly észrevétlenül vész el, mint az egyén
élete.

Mit értsünk a társadalom felbomlásának ténye alatt?

Azt a tényt kell rajta értenünk, hogy bizonyos belső vagy külső
okok hatása alatt azokat az elemeket, amelyek társadalmat alkotnak,
megszünik összefűzni az a társadalmi kötelék, amely addig
érvényesült; hogy azok az elemek megszünnek részei lenni annak a
társadalmi kapcsolatnak, amely idáig egybefoglalta őket, és
úgyszólván visszanyerik szabadságukat épp úgy, mint ahogy a szerves
test atomjai a test szétbomlása után visszatérnek a nagy
mindenségbe és szabadon léphetnek új vegyi kapcsolatokba.

Bizonyos okok megsemmisíthetnek egy társadalmat anélkül, hogy
megsemmisítenének minden egyént, amely a társadalmat alkotja, sőt
 anélkül, hogy megsemmisítenék a
társadalmat alkotó egyének többségét. Ezek egyéni sorsukat tovább
élhetik más feltételek között; de az a társadalom, melynek részét
alkották, elpusztult.

Azok közül az egyének közül, melyek túlélik a széttört
társadalmi kereteket, némelyek, nem lévén meg a szükséges
hajlékonyságuk arra, hogy hozzásimuljanak az új keretekhez,
hamarosan elpusztulnak. Mások alkalmazkodnak az új társadalmi
körülményekhez. Például az olyan válság után, mint amilyen a
franczia forradalom, ez az igazi világ-vége volt, a régi társadalom
tagjai részint eltüntek: elsöpörte őket a vihar, vagy képtelenek
voltak az új dolgok rendjéhez alkalmazkodni; részint pedig
beletörődtek az új körülményekbe és megmaradtak.

Bármiképp van is, a halott társadalmak romjain mindig új
társadalmak alakulnak; és a maguk útján a fejlődésnek és a
szétbomlásnak ugyanazokat a szakaszait élik át, mint amilyeneken
elődeik áthaladtak. Ugy látszik, mintha ez a
ricorsi-elméletet igazolná, az örök ismétlődést az emberiség
életében. De mégsem, mert az új társadalmak távol állanak attól,
hogy minden vonásukban ismételjék az eltünt társadalmi
formákat.

Uj eszmék születtek, – hosszas emberi munka gyümölcseként – új
technikák jelentkeztek, amelyeket nem rántott magával ennek vagy
annak a társadalmi formának a romlása, és amelyek megakadályozzák,
hogy a jövendő a multat ismételje. Tisztára szójáték, amikor azt
mondják, hogy a mai szoczializmus, amely igen bonyolult és igen
tudós elméleti, etikai és technikai szempontokon 
alapszik, nem más, mint visszatérés a kezdetleges társadalmak
határozatlan vagyonközösségéhez.

A nemzedékek hosszú munkájából eredő találmányok és eszmék nem
tünnek el valamely különleges társadalommal. Menedéket találnak
azoknak az egyéneknek agyában, akik a holnapi társadalmaknak még
alaktalan anyagát alkotják és akik a társadalmi formák romlásának
közepett többé vagy kevésbbé öntudatos módon a haladás
átplántálását közvetítőknek szerepét játszszák.

Lássuk most, melyek a társadalmak hanyatlásának és oszlásának
okai.

Igen különböző rendű okokra szoktak hivatkozni: 1. etnologiai;
2. biologiai; 3. gazdasági; 4. lélektani; 5. társadalmi okokra.

Mielőtt ezeknek az elméleteknek vizsgálatába bocsátkoznánk, úgy
illik, hogy mindenekelőtt elkülönítsünk néhány olyan látszólagos
okot, melyekre felületes írók néha hivatkoztak. «Nagy balgaság, –
mondja Lapouge, – valamely népesség jelenlegi hanyatlásának
megmagyarázására, amely népesség nem érzi többé annak szükségét,
hogy örökkévaló legyen, azt állítani, hogy ez a népesség öreg. Az
egész emberiség egyforma idős. Az sem szabatosabb, ha azt mondjuk,
hogy a nép belepusztul a czivilizáczióba. Polgáraink legnagyobb
részének legfölebb két vagy három nemzedékes a műveltsége, és
milyen ez a műveltség! Ami a népet illeti, közvetlen elődei olyan
értelmi fokon éltek, ahol egyáltalán nem koptatták magukat,
munkásaink és parasztjaink agymunkája pedig nem magasabbrendű, mint
őseiké. Az igazság az, hogy a kiválasztás befejezte  a
magasabbrendű etnikai elemek kiküszöbölésének munkáját…»133)

Ez az idézet rámutat a hanyatlás első okára, amelyet most
vizsgálni szándékozunk. Ez az etnikai tényező.

Gróf Gobineau, Lapouge, Ammon, stb. szerint a fajnak és a faj
tisztaságának befolyása a társadalmi csoportosulások sorsára
tagadhatatlan. A népek hanyatlása és bukása csak a felsőbbrendű
etnikai elemek kimerüléséből származik.

Ugy látszik, Nitzschének is ez a nézete: «Egész Európában, –
mondja, – a leigázott faj, ami a szint, ami a brachycephaliát, sőt
ami talán az értelmi és társadalmi ösztönöket illeti, – végül is
legyőzte a felette állót. Ki biztosít bennünket arról, hogy a
modern demokráczia, a még modernebb anarchizmus és különösen arra a
kommunizmusra, arra a kezdetleges társadalmi formára való törekvés,
amely ma Európa összes szocziálistáinál közös, ki biztosít
bennünket arról, hogy ezeknek az eseteknek az összesége vajjon nem
monstruózus visszaütés-e? Az urak és hódítók fajtája még
fiziológiai értelemben is hanyatlásban van…»134) Másutt még nagyobb határozottsággal így fejezi
ki magát Nietzsche: «Föltehetjük, hogy időnként, a földgömb
bizonyos pontjain, valamely fiziológiai eredetü kedvetlenségi
érzés lesz szükségszerüleg urrá a nagy tömegeken. Az ilyen
kedvetlenségi érzés eredete szerfölött sokféle lehet; eredhet ez
túlságosan heterogén fajok  kereszteződéséből (vagy
osztályokéból, – az osztályok mindig születési és fajbeli
különbségeket jelentenek: az európai spleen, a XIX. század
pesszimizmusa lényegében kasztok és rendek keveredésének
következménye, amely keveredés őrült gyorsasággal ment végbe);
származhat továbbá szerencsétlen kivándorlás következményeiből, ha
valamely faj olyan éghajlat alá tévedt, melyhez alkalmazkodási
képessége nem volt elegendő (mint az indusok esete Indiában), vagy
eredhet megrontott vérből, maláriából, szifiliszből, stb. (pl. a
német kedvetlenség a harmincz éves háború után, mely ragadós
betegségekkel lepte el Németország felét és így készítette elő a
teret a német szolgalelkűségre és kishitűségre).»

Az a lényeges tényező, melyre Nietzsche itt utal, – a
faji tényező. Alkalmunk volt már fentebb kifejteni, hogy mi a
véleményünk erről a tényezőről. Itt csak néhány megjegyzést teszünk
még pótlóan a társadalmak hanyatlásának kérdésével
kapcsolatosan.

Először is igen nehéz megmondani, hogy a társadalomnak melyek a
magasabbrendű elemei. Az antropologusok ma két osztályba sorozzák
az embereket, a dolichocefalok és a brachycefalok osztályába. De
egyáltalában nincsenek egy véleményen e megkülönböztetés társadalmi
jelentőségére vonatkozóan. Némelyek azt állítják, hogy a
dolichocefalok tipusa a magasabbrendű, mások pedig, hogy a
brachycefaloké az; némelyek olyan tulajdonságokkal ruháznak fel egy
tipust, amilyenekkel mások egy másik tipust ruháznak fel. Hogy mi
az összefüggés a brachycefalia vagy dolichocefalia és valamely
egyén értelmi állapota  között? Ezt nem tudjuk. Hogy van-e
valamilyen összefüggés? Valószínüleg van, igen általános
értelemben, olyan értelemben, mintahogy a determinizmus feltevése
szerint minden jelenségnek olyan közvetett kapcsolata van más
jelenségekkel, amilyent akar az ember. A világ egy nagy gép,
melyben minden összefügg. A por atomja között, mely előttem lebeg a
napsugárban, és a Sirius kék villanása között korreláczió és
kölcsönösség kapcsolata van. – Ily általános értelemben, de
valószinüleg nem szabatosabb értelemben van korreláczió vagy
parallelizmus a koponya külső alakja és az egyén értelmi képessége
között.

A dolichocefalia és a brachycefalia megkülönböztetésének idáig,
úgylátszik, nem volt sokkal alaposabb tudományos értéke, mint az
agydudorokról, vagy az arczszögről szóló régi tannak.

«A régi görögök, – kérdezi Tarde, – inkább dolichocefalok
voltak, mint a mai görögök? Nem sokat tudunk róla. Görögország
hanyatlását semmiesetre sem szabad dolichocefaliája csökkenésének
tulajdonítani, minthogy a fejalkat nyilván nem változott meg
egyszerre a maczedón hódítás után.»135)

Ugyanaz a szerző az abszolut fajbeli különbség ellen felhozza
Japán csodálatos átalakulásának példáját, amely alig egy nemzedék
alatt ment végbe, az európai példák asszimilálása folytán, a
fegyvereken és öltözékeken kezdve az iparig, a művészetig, az
erkölcsökig. 

Novicow szerint egyáltalán nincs változhatatlan faj. Felgyülemlő
kicsiny egyéni változások hozzák létre az új fajokat. «Látjuk, hogy
az angol-szász tipus kereszteződés nélkül is átalakul az
Egyesült-Államokban.»136)

Nem kevesebb vitára adott alkalmat az a kérdés is, hogy vajjon a
fajok és a társadalmak hanyatlása nincs-e összefüggésben az
összekeveredéssel. Tarde megjegyzi, hogy a fajok keveredése
elősegíti a találékonyság képességének fejlődését. «Ahelyett, hogy
valamely faj genialitásának foka tisztasága fokával volna arányban,
inkább összetétele, változósága fokával és az átlagtipusa körül
végzett kilengések nagyságával van arányban. Három, négy század óta
mind jobban keverednek az európai fajok és ahelyett, hogy
gyöngülne, egyre fejlődik találékonyságuk… Mennél előbbre halad az
evoluczió, annál inkább csökken a faji tényező jelentősége. Mennél
jobban visszamegyünk a multba, annál inkább azt látjuk, hogy minden
nagy nemzeti faj megcsinálta a maga czivilizáczióját, és
megfordítva: mennél jobban haladunk előre, annál inkább azt látjuk,
hogy a modern czivilizáczió saját faja kialakításán dolgozik, azon,
hogy sok különböző faj összeolvasztásából új fajokat teremtsen,
amelyek jobban megfelelnek fejlődésének.»137) Ahelyett, hogy a keveredést úgy fognók fel,
mint a hanyatlás  okát, bizonyos szempontból
jótéteménynek tekinthetjük, A fajok keveredése épp úgy, mint a
kulturák és a társadalmi hatások keveredése ugyanabban az agyban,
bonyolultabb, gazdagabb és finomabb egyéniségeket hoz létre.

Most pedig pár szót a társadalmak hanyatlásának élettani
okairól.

Matteuzzi hivatkozott ezekre az okokra. Két fő okot jelöl meg,
melyek közül az első gazdasági, egyszersmind fiziológiai, a másik
pedig tisztán fiziológiai.

Az elsőt társadalmi élősdiségnek (parasitisme sociale)
nevezi Matteuzzi. Természeténél fogva gazdasági, de eredményei
szerint fiziologiai ez az ok. «A fiziológia és a pszichofiziológia
megmutatják, – mondja Matteuzzi, – hogy milyen a kórhatása a
túlságos szegénységnek a többségben és a túlságos gazdagságnak a
kisebbségre; e tudományok segítségével megtapinthatjuk a kitagadott
tömegek elkorcsosulását és az uralkodó és kiváltságos tömeg
hanyatlását az oly közösségben, melyet beteggé tett a vagyonnak a
szélsőségig vitt egyenlőtlen eloszlása…»138) Itt lép közbe az öröklődés törvénye. Világos,
hogy minden nemzedéknek fiziológiai és lélektani öröklődés útján át
kellett adnia mindazt a korcsosulást, melyet őseitől kapott,
továbbá azt a korcsosulást, mely élete folyamán érte… Ennek
eredménye a felgyülemlő, visszaütő öröklődés, amelynek mind
mélyebb anatomiai és pszichológiai elváltozásokat  kellett
létrehoznia. Nem csodálkozhatunk, ha Aristoteles, a szabad embert
és a rabszolgát összehasonlítván, arra a következtetésre jutott,
hogy volt egy szolgaságra született faj, és volt egy másik faj,
mely az uralkodásra született. Ha ismerték volna az ő idejében a
szerzett jellegzővonások öröklődésének elméletét, ő sem
tulajdonította volna a két embercsoport közötti különbséget velük
született jellegzővonásnak, hanem pszichikai és fiziológiai
elfajulásnak, melynek «századok során a rabszolgaság vetette alá az
embereket».139)

A népek hanyatlásának második oka Matteuzzi szerint nem más,
mint a lelki jellemvonások öröklődése. «Ez a törvény azt akarja,
hogy amikor valamely szellemi evoluczió elért tökéletesedése
csúcsára, ha új lökés nem jelöl ki számára más irányt, fiziológiai
törvény szerint, nem tehet egyebet, mint hogy kijegeczesedik.»
Matteuzzi a görögök és a renaissancekori olaszok példájára
hivatkozik. Ez a törvény egy fiziológiai törvény corrolláriuma,
melyet így határozhatunk meg: «A megszerzett, de nem organizált
változások nem öröklődhetnek. Ez a törvény maga is Ribot
törvényének corrolláriuma, mely szerint az emlékezet bomlása közben
az új elvész a régi, az összetett az egyszerü előtt. «Amikor a
lelki tevékenység az egyre növekvő összetettség folytán, mely a
szerzett jellegzővonások öröklődéséből eredt, megerősödött anélkül,
hogy váltakoztak volna benne a pihenésre elegendő időközök, akkor
jelentkezett  a lelki működések ez összetett
energiájának gyöngülése, minek következtében táplálkozása csökkent
és a tömege kisebbedett; a megújhodás nem volt többé egyensúlyban a
veszteséggel; és így az idegelemek szerzett diszpozicziója kevésbbé
tartós lett, és ezek között az elemek között a dinamikus társulások
nem jutottak többé teljes egybeolvadásra. Következésképpen
természetes volt, hogy ezek a kevésbbé tartós és összetettebb
változások jobban lázongtak reprodukálásuk ellen, mint a régebbi
változások, melyeket végtelen sokszor ismételtek az ősök. Az
ingadozó és zavaros társulások nem olvadhattak bele többé a
szervezetbe és nem is szállhattak át az utódokra. Ezentúl csak
mellérendeltettek a máskülönben igen erős régi emlékeknek, amelyek
folyton amazoknak az elűzésére törekedtek.»140)

A társadalmak felbomlásának számos a gazdasági oka is. Fentebb
rámutattunk egyre, mikor a társadalmi élősdiségről beszéltünk.
Felhozhatnók még a vagyon tékozlását és azt a sokféle gazdasági
tévedést, mely gyakran az egész társadalmi fejlődést visszaveti.
Novicow több ilyen okot bonczolgatott a modern társadalmak
tékozlásáról szóló könyvében (Les Gaspillages des Sociétés
Modernes). «A nemzetek hanyatlásának okát, – mondja ez az író,
– az emberi tévedések gyászos sorozatában kell keresnünk: az
élősdiségben, a türelmetlenségben, a kizárólagosságban, a
mizoneizmusban.»  Ugyanaz az író rámutat arra is, amit ő
a gazdasági tévedések által okozott mesterséges alkalmatlanná
válásnak (désaptations artificielles) nevez. Szerinte a
protekczionisták tévedésének következménye az, hogy az emberiség
mesterséges úton alkalmatlanná válik a bolygóján való életre.

Gazdasági és egyszersmind politikai természetü ok az, amit a
társadalmi kiválasztás fonákjának lehetne nevezni, a kiválasztó
mechanizmus rendes működésének felforgatása folytán. A kiválasztás
társadalmi mechanizmusa azok az intézmények, melyeknek feladata az
egyének kiválasztása és minden egyénnek arra a helyre való
elhelyezése, amelyet legjobban be tud tölteni. Ezek az intézmények,
Ammon szerint, kétfélék: az egyik fajtának az a czélja, hogy
feltartóztassa útjukban az értékteleneket; a másik fajtáé pedig az,
hogy feljebb emelje az igen megáldott egyéneket. Midőn ez a
mechanizmus politikai vagy társadalmi okok hatása alatt
megrongálódik, vagyis amikor ahelyett, hogy a legtehetségesebbeket,
legértelmesebbeket, a legtevékenyebbeket részesítené előnyben, a
jobban összesógorosodottakat, a legtanulékonyabbakat pártolja,
azokat, akik a legügyesebben tudják magukat cselszövényekkel
előretolni, egy szóval azokat, akik meg vannak áldva azzal, amit
Carlyle «farkas intelligencziá»-nak nevez, akkor ennek egy
nagyravágyó és magahitt oligarchiának a kialakulása az eredménye,
mely a nepotizmuson és a kegyenczségen alapul, amelyet később
jogosan megvetnek és amely a maga részéről hozzájárul  a
társadalom hanyatlásának siettetéséhez.

Térjünk át a társadalmak felbomlásának lélektani okaira.

Tarde szerint, a társadalmak kialakulásának és maradandóságának
lényeges eleme az utánzás törvényeinek működése lévén, természetes,
hogy ha bizonyos külső vagy belső hatás folytán az utánzás
törvényei megszünnek érvényesülni, a társadalom rugalmassága
elgyöngül, a társadalom felbomlik és elpusztul. Tegyük hozzá, hogy
az utánzás korrelativ tényezője, a találékonyság, szintén fontos
szerepet tölt be itt. Amint egy nemzetben vagy fajban, a
találékonyság tehetsége bizonyos határokon túl csökken, amint az
egyéni eredetiség eltünik a csorda-szellem haladása előtt, amint az
egyéniség érzése elvész és helyére nem tudni mily petyhüdt és
együgyü társadalmiság kerül, mely azt eredményezi, hogy mindenki a
többiekre s nem magára számít: a társadalmi tudat megérzi az egyéni
tudatok e megmerevedésének következményeit és a rugalmasság nélküli
társadalom az első kissé erősebb lökésre felbomlik.

Egy pár szót kell ehelyütt szólanunk az értelmiség és a jellem
között gyakran állított ellentétről. Némely társadalomtudós vagy
moralista dicsőítő szólamokat zeng arról, amit jellemnek nevez, és
szinleg megveti az intelligencziát. Sőt ez utóbbinak túlságos
kifejlődését a hanyatlás egyik okának tartja. Megtörténik, hogy
igen megvetően beszélnek a tehetségről, mint amely társadalmi
szempontból nézve jelentéktelen tényező. Igaz, hogy emez iskola nem
 egy társadalomtudósa vagy nevelője
valószinüleg pro domo sua beszél, amikor becsmérli a
tehetséget. Azt mindenki állíthatja, és el is hitetheti, hogy van
jelleme, de sajnos, nem ily könnyü illuziókat kelteni a tehetség és
az értelem adományai dolgában. – Bármiképpen van is, ez a tan egész
pedagógiánkat bizonytalanná teszi.

Véleményünk szerint ez a tan hamis. Amit a jellem fogalma
alatt dicsőítenek, csupa olyan tulajdonság, mely az
elhelyezkedettet (arriviste) jellemzi; a durvaságnak, a
simulékonyságnak, a nyakasságnak és az ügyeskedésnek keveréke.
Minthogy a lelki állapotnak ez a ravasz és brutális formája
túlontúl elterjedt, a jellem névvel tüntetik ki és úgy állítják
elénk, mint egy nemzet vagy faj erejének elemét. Az ilyen
lelkiállapot szerintünk inkább a hanyatlásban lévő társadalmat
jellemzi.

A társadalmak fenmaradásának törvényeit tani okai is vannak,
melyekről szintén ejtünk egypár szót.

A társadalmak fenmaradásának törvényeit vizsgálva, láttuk, hogy
a társadalomnak, ha fenn akarta magát tartani, szüksége volt arra,
hogy bizzék magában, s erkölcsi és társadalmi dogmatizmusra, sőt
szükség esetén hasznos hazugságokra támaszkodjék.

Következésképpen, amikor a társadalom megszünik magában bizni,
akár azért, mivel azok a dogmatizmusok, melyekre támaszkodott,
felborultak, akár mivel visszaélt a maradi hazugságokkal, közel van
a társadalmi tudat szétbomlása. Ennek a bomlásnak nagyrészt
társadalmi  ellentmondások, ellentmondások a
társadalmi elmélet és gyakorlat között, a száj által vallott dogmák
és a valódi cselekvések között, vagy pedig ellentmondások az
összeütközésben lévő különféle társadalmi befolyások között lesznek
az eredményei. – Ezek a külső ellentmondások, az egyéni tudatban
belső ellentmondások alakjában verődnek vissza, melyek az egyénben
a társadalmi zavarral párhuzamos lelki zavart támasztanak.

Nordau igen helyesen bonczolgatta a társadalmi bomlás okait
Társadalmi hazugságok czímű könyvében. «Egész életünk más
időből kölcsönvett feltevéseken nyugszik, amelyek egy pontban sem
felelnek meg jelenlegi eszméinknek. Politikai életünk alakja és
alapja kézzelfogható ellentmondásban van egymással. A probléma,
melynek, úgy látszik, a hivatalos czivilizáczió a megoldását
keresi, olyanforma, mintha egy kúpot akarnánk elhelyezni ugyanolyan
ürtartalmú gömbben. Minden szó, amit kimondunk, minden cselekedet,
melyet véghezviszünk, egy-egy hazugság azzal szemben, amit lelkünk
mélyén igazságnak ismerünk el. Azt lehet mondani, hogy önmagunkat
parodizáljuk és örökké komédiát játszunk… Külső tiszteletet
tettetünk olyan személyek és intézmények iránt, amelyeket
alapjukban a legképtelenebbeknek tartunk, és gyáván megmaradunk
odalánczolva olyan meggyőződésekhez, amelyekről lelkünkben és
tudatunkban tudjuk, hogy minden alapot nélkülöznek… Ennek az örök
összeütközésnek, mely a társadalmi meggyőződések és saját
meggyőződéseink  között folyik, végzetes visszahatása
van.»141)

Egypár szót végül a társadalmak bomlásának társadalmi
okairól.

Ezek egyikét Simmel világította meg, amikor megjegyezte, hogy a
társadalom valamelyik szerve gyakran túlzott jelentőséghez jut a
szervezetben, melynek eleme; és czéllá válik, amikor pedig csak
eszköz. Demokratikus társadalmainkban ilyen a bürokráczia, amelyre
vonatkozólag ezeknek semmi irigyelni valójuk sincs a monarchikus
társadalmaktól. Világos, hogy a társadalom testében bizonyos
szerveinek ilyen túltengése kényelmetlenséget okoz, mely igen
alkalmas arra, hogy a hanyatlást siettesse.

Matteuzzi fontos társadalmi okát jelzi a társadalmak
hanyatlásának. Ez a győztes népek hatása a legyőzött népekre. «Az a
nép, mely környezetének és szerzett jellegzővonásai öröklődésének
befolyása alatt kifejlődött, szükségszerüen eljut odáig, hogy
megalkossa saját egyéniségét. De nagyon megzavarhatja fejlődésében
egy katonailag szervezett, erősebb, bár kevésbbé művelt népnek
beavatkozása; e két népnek, mely így találkozik, mivel különböző
környezetben fejlődtek, különböző öröklött jellegzővonásai lesznek.
A győztes azzal, hogy eszméit és erkölcseit a legyőzöttre
erőszakolja, arra kényszeríti, hogy kitérjen fejlődési vonalából,
és egész fizikai és értelmi szervezetében zavart okoz.»142) 

Valamely nép ipari fensőbbsége e szempontból ugyanolyan
eredménynyel járhat, mint hadi fensőbbsége. Ezért van az, hogy
napjainkban az északi népek, anélkül, hogy területi hódításokat
kisérelnének meg, hanyatlásra kárhoztatják a déli népeket, arra
kényszerítvén őket, hogy felvegyék velük az ipari versenyt. A déli
lakosok így aztán kénytelenek alkalmazkodni olyan társadalmi
állapothoz, mely nem egyezik öröklött tulajdonságaikkal.

Ezzel megvizsgáltuk a társadalmak hanyatlásának főbb
okait.143)

II. FEJEZET.

A társadalmi regresszió törvényei.

Az előbbiekből megérthetjük értelmét ennek a kifejezésnek: a
társadalmi regresszió. 

A társadalomtudósok jogosan különböztettek meg haladó evolucziót
és hátráló (regressziv) evolucziót.

A haladó evoluczió Demoor, Massart és Vandervelde szerint
magában foglalja az előre való haladás, a kifejlődés, a
tökéletesedés, a növekvő differencziálódás és a differencziálódott
szervek és működések fokozatos egymásmellé rendeltsége eszméit.

A hátráló evoluczió ellenkezőleg, a visszafordulás, a hanyatlás,
az elkorcsosodás. Például a sötétben élő állatok látószerveinek
sorvadása; az élősdi növények leveleinek elcsenevészesedése, a
czéhek számának csökkenése a középkor végén.

A társadalmi regresszió első törvénye a következő: A haladást
mindig hátrálás követi. Ez alatt azt kell érteni, hogy a régi
strukturák szétrombolása új intézmények fejlődésének szükséges
következménye. A szervek és intézmények minden átalakulásának
részleges regresszió a correlativuma.144)

Egy másik törvény az, amelyet a túlélés törvényének lehetne
nevezni.

Mintahogy minden haladás együttjár a hasznavehetetlenné vált
szervek és intézménynek részleges visszafejlődésével, azonképpen
minden haladás feltételezi legalább bizonyos időn keresztül a mult
többé-kevésbbé fontos nyomainak fenmaradását. Ama nagy vonalaiban
mindinkább  egyöntetű törvényhozás mellett, mely a
modern népeket igazgatja, többé vagy kevésbbé elmosódottan és
alaktalanná váltan, de mégis felismerhetően megtaláljuk mindazokat
az intézményeket, melyek az előző korszakokban uralkodók voltak.
Igy a mai családban a család régi alakjainak, például a
matriarchatusnak megmaradtak nyomai.

Valamely társadalmi állapot mindig bizonyos számú anachronikus
intézményt zár magába. Demoor és Vandervelde így magyarázzák ezt a
tényt: «Bizonyos hasznavehetetlen intézmény gyakran fenmarad
kényszer folytán, ha fentartása előnyökkel jár azokra nézve, akik
részesei… Végtelen jegyzékét lehetne összeállítani azoknak a
teljesen haszontalan szinekuráknak, melyeket egyes kormányok
makacsul fentartanak, attól félvén, hogy elégedetlenekké teszik,
akik azokat elfoglalják.»145) Felhozhatnók a középkor-végei védőúri
haszonélvezeteket és mennyi más modern példát!

Nézzük most, hogy milyen az az irány, melyben a visszafejlődés
történik. Greef szerint, a regressziv evoluczió meghatározott
rendben megy végbe! Visszatérést alkot a kezdetleges állapot
felé.

Tudjuk, hogy a belga tudós a társadalomban hétféle tulajdont
különböztet meg: gazdasági, genetikus (családi), művészi,
tudományos, erkölcsi, jogi és politikai tulajdont. Azt is tudjuk,
hogy szerinte ez a rend, amikor a logikus hierarchiát tünteti fel,
ugyanakkor feltünteti e tulajdonok  történelmi alakulásának
rendjét is. Ebből indulva ki, Greef kifejti a regressziv evoluczió
következő törvényét: A legemelkedettebb jelenségek és működések
minden osztályban és az osztályok összeségében egyuttal a
legujabban feltünt jelenségek és tevékenységek lévén, egyben a
legfelületesebbek, a legváltozóbbak és a legkevésbbé állandók
is.»

Ezt a törvényt Demoor, Massart és Vandervelde, sőt Tarde is igen
kétségbevonják. Ez utóbbi joggal a következő megjegyzést teszi:
«Összes franczia intézményeink közül egyik legújabb az általános
választói jog. Próbálják azt megtámadni. Minden bizonynyal sokkal
könnyebben eltörölik a biróságok és a papság szervezetét, melyek
pedig bizonyos szempontokból a középkorból erednek.»146)

Demoor és Vandervelde szerint a társadalmi evoluczió vissza nem
térhet soha, következésképpen, néhány többé-kevésbbé világos
kivételen kivül: 1. eltünt intézmény, vagy szerv nem jelenhetik meg
újra; 2. az az intézmény, vagy szerv, melynek csak nyomai maradtak
meg, nem fejlődhetik ki újból és nem folytathatja régi működését;
3. valamint nem fejthet ki új működést sem.

Ezek a szervek vagy intézmények végkép halottak. 

III. FEJEZET.

A társadalmak ujjáalakulása. – Az osztályok ujjáalakulása. – A
kiválasztottak kérdése.

Az az alaktalan állapot, mely valamely társadalom szétbomlását
kiséri, csak ideiglenes. Amikor valamely társadalom eltünik, a
szétbomlás következtében felszabadult elemek nemsokára a
körülmények kényszere folytán új rendben egyesülnek, amelyben
mindazáltal fenmarad valami a régi formákból is.

Ez a törvény áll azokra a különleges társadalmakra is, amelyeket
osztályoknak nevezünk. Ha szétrombolják őket, újjászületnek
más formában, különböző külsővel, különböző szellemmel és különböző
társadalmi fegyelemmel, de mindig újjászületnek. Ugy látszik, ez a
törvény elkerülhetetlen. Az egyenlőségi eszmék növekedésének hatása
alatt az osztályszellem, a hierarchikus szellem kétségtelenül
gyengült. De valószinüleg sohasem fog eltünni. Mindig lesznek
osztályok és hierarchiák, ha kevésbbé zártak és kevésbbé merevek
is, mint a multban, de mindig lesznek.

Maga a szoczializmus sem fogja teljesen megszüntetni a
hierarchiákat, sem az osztályokat, pedig látszólag az egyenlőségi
eszmék megtestesülése.

Igaz, hogy vannak elméleti emberek, akik különbséget tesznek a
munkamegosztás és a hierarchia eszméje között. Azt mondják, hogy a
társadalmi munka megosztódhatik anélkül,  hogy ez
a megosztás hierarchiát vonna maga után. Társadalmilag mindnyájan
egyenlőek leszünk, miközben különböző működést fejtünk ki.

Ha gondolkozunk, be kell látnunk, hogy ez az eszmény bajosan
valósítható meg. Maga az a tény, hogy lesznek igazgatók és
igazgatottak, munkások és munkaszervezők, nem fog-e társadalmi
egyenlőtlenséget okozni közöttük?

Ugy látszik, hogy ma evoluczión megy át a szoczializmus és
lemond a tökéletes társadalmi egyenlőség régi eszméjéről.

Uj szoczialista áramlat bontakozik ki, mely főleg a
differencziálódás és az egyéni egyenlőtlenség eszméihez
ragaszkodik. Egy német szoczialista, M. S. Gystrow, egy
czikkében, melyet Nietzsche halála alkalmából közölt a
Socialistische Monatshefte-ben,147) ezt írja: «A gazdasági hatalom megszerzése a
munkásságra nézve hosszúlélekzetű feladat, mely úgy kinálkozik
neki, mintahogy hajdan a polgárságnak kinálkozott, mely nem a
teljesen kész gyárakra és kereskedőházakra tette rá kezét, hanem
azokat fokozatosan ő maga alkotta meg. Ezért van, hogy végtelen
differencziálódás ment végbe az eredetileg homogén polgárságban.
Aki pedig differencziálódásról beszél, az arisztokratizálódást
mond.»

«Tulajdonképpen a gazdasági demokratizálódás a tömeg
arisztokratizálódása. El fog következni, amit Bernstein
megjövendölt: a proletárság  nem marad egységes
fogalom. Olyan mértékben fog ez megvalósulni, amint a fogyasztási
szövetkezetek terjedése és ennélfogva gazdasági felelőssége
növekszik, és még inkább meg fog ez látszani a termelési
szövetkezeteken. A bérmunkás fogalmának épp oly különféle
értelme lesz, mint ma a polgár fogalmának. Semmi sem faragja
jobban az egyéniséget és nem emeli ki jobban a tömegből, mint a
gazdasági felelősségben való részesedés. Ezen a téren lehetséges
aztán az értelmi és erkölcsi egyéniség kifejlődése is.» Ugyanez az
író azt mondja, hogy a szoczializmusban a társadalmi kérdés keretén
belül van egy arisztokratikus kérdés is (Das ist die
aristokratische Frage innerhalb der sozialen).148)

Sok franczia demokrata hasonló véleményen van. Csak
Rénard-t és Izoulet-t említjük. Az utóbbi azt mondja,
hogy a demokráczia igyekszik visszaadni a személy szerinti
arisztokrácziának azt a helyet és azt a szerepet, melyet a másik
arisztokráczia bitorolt… A forradalom azért jött, hogy az
ál-kiválasztottakat az igazi kiválasztottakkal
helyettesítse.»149)

A társadalmi kiválasztottaknak ez a kérdése azok közül való,
amelyeket igen kényes és igen nehéz megközelíteni. Már az ál és a
valódi kiválóság kritériumának megkülönböztetése is nehéz. Másrészt
pedig nem áltatja-e magát  Izoulet, amikor a demokrácziában
végbemenő kiválasztás társadalmi mechanizmusának
csalhatatlanságában hisz? Annak a dőre arisztokracziának, mely mai
demokrácziánkból kerül ki és teljesen a nepotizmuson és a
kegyenczségen alapszik, vajjon sokkal több értéke van, mint a
hajdani arisztokrácziáknak? – Ezt nagyon bajos megállapítani.

Az a megkülönböztetés, mely talán alkalmas arra, hogy egy kis
világosságot vessen a kérdésre, a következő: Szerintünk nincs
társadalmi fensőbbség, nincs osztályfensőbbség; csak egyéni
fensőbbség van. Az osztály-eszme mulandó, de a kiválóság eszméje
(azt értve alatta, hogy az egyének között vannak értelmi és
erkölcsi egyenlőtlenségek) lerombolhatatlan. Sőt szerintünk
ellentét van az osztályeszme és a kiválóság eszméje között. Annál a
ténynél fogva, hogy az ember beleegyezik abba, hogy tagja legyen
valamely uralkodó, vagy állítólagos uralkodó osztálynak, már annál
a ténynél fogva, hogy hozzájárul ennek megszabott elveihez és
társadalmi fegyelméhez, – bizonyos mértékig lemond egyéniségéről;
csordaszellemüvé válik, a hozzá hasonlóak osztályelőitéleteit teszi
magáévá; megszelidül és beleesik abba az értelmi és erkölcsi
megfogyatkozásba, melyet testületi szellemnek, vagy
osztályszellemnek nevezünk.

Feltéve, hogy kivételes eset folytán képes lesz osztálya kebelén
belül megőrizni értelmi és erkölcsi függetlenségét, utódai
elkorcsosulnak és csordaszellemüekké válnak. Kiélvezik megszerzett
helyzetüket. Ő talán igazságot vagy vagyont teremtett. Ezek pedig
élősdiek lesznek. 

Amint mondottuk, semmi sem nehezebb, mint meghatározni azt, hogy
miről ismerjük fel a kiválasztottakat, azaz az egyéni fensőbbséget;
mert az állítólagos társadalmi fensőbbségnek nincs semmi
jelentősége. Csak egy dolog bizonyos, az, hogy az értelmi és
erkölcsi fensőbbség lényegében egyéni dolog. Az egyénben székel,
nem a családban, sem az osztályban. Nincsenek kiválasztott
osztályok, hanem csak kiválasztott egyének.

Következésképpen, ha egy jövőbeli társadalmi rend, hivják azt
szoczializmusnak, vagy másnak, kiválasztottakat akar teremteni,
akkor dobja félre az osztály, sőt a kollektiv kiválasztottság
fogalmát is; de ápolja és tegye hatályossá az egyéniség s az egyéni
érték érzését. Teremtsen olyan embereket, akik egyének tudnak
lenni.

És válaszsza jelmondatul Nietzsche aforizmáját: «Nicht nur
fort sollt Ihr euch pflanzen, sondern hinauf.» És mi
hozzáteszszük: Nem csordaszellemüekké kell lennetek, hanem
ellenkezőleg: egyénekké.

IV. FEJEZET.

Az egyéni tudat és a társadalmi tudat.

Annak alapján, amit előzőleg mondottunk, számot vethetünk
világosan az egyéni és a társadalmi tudat között lévő nem
felületes, hanem valódi ellentéttel. 

A kérdésnek két oldala van. Mintahogy e munka elején mondottuk,
az egyéni tudat és a társadalmi tudat között nemcsak érintkezési
pontok vannak, hanem eltérülések és ellentétek is. De az ellentétek
súlyosabbak, mint az egybehangzások.

Ismerjük el először is, hogy lehetetlen teljesen elválasztani az
egyéni tudatot a társadalmi tudattól. Az egyén, amint százszor
mondtuk, nem egész, hanem csak alkotóelem.

De minek az eleme?

Szerintünk az egyén kevésbbé a jelenlegi társadalom, az adott
társadalmi közösség eleme, amelyben él, mint inkább ama dinamikus,
eszményi társadalomé, amely az időben fejlődik és amelyben az egyén
csak múló mozzanat.

Szerintünk, ha valóban számot akarunk magunknak adni az egyén és
a társadalom kapcsolatairól, ez utóbbiról nem statikus,
hanem dinamikus fogalmat kell alkotnunk.

Ez alatt azt értjük, hogy az egyénnek nem maga körül kell
szétnéznie, hogy irányt és eszményt találjon, hanem a háta mögé és
maga elé kell néznie. Az egyén csak pont valamely örök
evoluczióban, de egy mozgó, tevékeny, bizonyos mértékig
önrendelkezéssel biró pont. «Az egyénben kezdődnek azok a
változások, – mondja Paulhan, – melyeknek hatalma annyira
meghaladja és csaknem megsemmisíti őt. Általa, találékonysága
folytán mennek végbe az átalakulások, ő a középpontja annak az
automatikus vagy önkényes cselekvésnek, mely által a társadalom
magát védi vagy átalakítja. Az  egyén a kezdeményezője
azoknak a változásoknak, melyek fel fogják forgatni a
világot…»150)

Ezzel nem tagadjuk azt a hatást, melyet az egyénre a környezet
tesz, de nem szabad túloznunk ezt a hatást és főleg nem szabad úgy,
mint némelyek teszik (például Spencer), szabályként és dogmaként
felfognunk. Az egyénnek megvan a hatalma és a joga, hogy
visszahasson a környezetre. Ennek nincs más értéke és más szerepe,
mint hogy támadó pontja és ösztönzője legyen az egyéni energiáknak,
és amint a visszahatás követeli, az egyéniség kiterjedését
előidézze. «Bizonyos esetekben, – mondja Paulhan, – az egyénnek
igaza van a tömeggel, az állammal, kora művészetével, kortársai
tudományával vagy a vallással szemben. Rembrandtnak igaza volt
kortársaival szemben, akik félreismerték, és Galileinek igaza volt
biráival szemben. De ebben az esetben az egyén nem csak magából
merít jogot és erőt. Magasabbrendű igazságokat, szépségeket
képvisel, mint azok, amelyek ellen harczol. Magasabbrendű,
nagyobbszabású társadalmat képvisel, mint amelyik őt elnyomja, mint
valami nemes vágy, mely véletlenül durva lélekben sarjadzik ki,
mely megvetően elnyomja. És ezt a társadalmat ő ébresztgeti és
bizonyos mértékig ő csinálja is.»

Számos és jelentős olyan pont van, ahol az egyéni tudat és a
társadalmi tudat közti összeütközés megnyilatkozik. A társadalmi
tudat természetesen arra törekszik, hogy elnyomja az egyéni
 tudatot. A nagy társadalmi intézmények,
mint vallás, törvényhozás, kaszt, osztály, arra törekszenek, hogy
az egyént teljesen maguk alá rendeljék. Mindazonáltal az egyén
visszahatást fejthet ki és nem tűri, hogy a csoport felszívja és
elnyelje. A társadalmi körök sokfélesége, melyekben részt vesz,
szabadulási eszköz lehet ránézve, eszköz arra, hogy uralkodjék azok
fölött a társadalmi hatások fölött, melyek közül mindegyik
elharácsolni igyekszik őt a maga számára. Tudatában öszpontosítja a
különféle, néha ellentétes hatásokat, és amikor megvan a kellő
egyéni energiája, azokat kombinálja egy neki megfelelő formulában.
Simmel fokozatos társadalmi differencziálódásának törvénye működik
itt. Mennél inkább halad az evoluczió, annál inkább növeli az egyén
körül a társadalmi köröket és a társadalmi hatásokat, annál inkább
előmozdítja ez úton eredetiségét és függetlenségét. És elérkezünk
ahhoz a látszólag paradox tényhez, hogy az egyén függetlensége
egyenes arányban van azoknak a társadalmi köröknek számával,
melyekben részt vesz.

Gyakran ellentét van a társadalom haladása és az egyéni tudat
haladása között. De amikor a társadalmi haladás ellentétben van az
egyéni haladással, ez csak látszata a haladásnak; ez ál és
ideiglenes haladás. Ez gyakran visszafejlődés. A társadalom arra
törekszik, hogy az egyént pangó intézményeinek tárnájába zárja. A
társadalom lényegében mizonéista és haladásellenes. Az egyéni tudat
a haladás szülője, ő az a rejtélyes csira, mely magában hordja a
jövendőt, hasonlóan az első elemi sejthez, az élet homályos és
nyugtalan fakadásához, mely magában hordta a jövendő  életek
mérhetetlen genezisét. Minden alkalommal, amikor haladás történt,
azt az egyéni tudat végezte. «Az emberek, – mondotta Galilei, – nem
hasonlatosak a kocsi elé fogott lovakhoz, amelyek mindent húznak:
olyanok, mint a szabadon futó lovak, melyek közül valamelyik
nyer.»

Az egyéni tudat világosságban és őszinteségben túltesz a
társadalmi tudaton.

Először is őszinteségben. Valamely adott korszak társadalmi
tudata a konvenczionális hazugságok, kiadott és gyáván eltürt
parancsok szövevénye.151)

Azután világosságban. A társadalmi tudat ellentmondások
szövevénye, melyeket a kissé áthatóbb elmélkedés leleplez. Azt
lehetne mondani, hogy az egyéni tudatoknak homályos, nem gondolkozó
része. Nem kollektiv gondolat, hanem kollektiv ál-gondolat.

Valamely társadalmi szervezetben mindenféle olyan elv van,
melyekre úgy hivatkoznak, mint világos igazságokra és amelyeknek
lélektani tartalmát képtelenek lennénk egy igazi gondolatban
kifejezni. Tiszta papagálybölcseségek.

Az egyéni tudat széttépi e hazugságokat. Ő az, amely szilárd
logikával felfegyverkezve, megszünteti az ellentéteket és lesújtja
a társadalmi papagálybölcseségeket. A társadalmi tudatból, mely
szűk önzések összetétele, hiányzik a lélek finomsága, az éles elme
ereje, és a függetlenség, melylyel az egyéni lélek az élet és a
társadalom  problémáihoz közeledhetik. A
csoportitéletek nagyon durvák, tömörek és egyvágásúak. Valamely
csoport egyoldalúan itéli meg a dolgokat és az embereket. Azt értem
ez alatt, hogy egyedül a csoport alkalmi hasznának szögéből
látják ezeket. Ha csak egyetlen ponton is valamelyik ember
viselkedése ellentétben volt, vagy látszott lenni a csoport többé
vagy kevésbbé konvenczionális egyformaságával, ez az ember nem
várhat semmi méltányosságot, semmi belátást még az itéletekben sem,
melyeket róla mondanak az emberek. Az emberek, ez a
személytelen és névtelen erő, elitélik felebbezés és minden veszély
nélkül, mert a csoportok itéletei felelőtlenségnek örvendenek, mely
kedves a gyávaságnak. A csoport minden egyes tagjának felelőssége
elmerült a közösség büntetlenségében.

Ilyenek a csoportok, testületek, osztályok, stb. itéletei.
Szürke önzésre, jelenlegi és közeli érdekekre lévén
alapítva, az életfelfogásnak és a dolgok mozgékonyságának hiánya
jellemzi őket. A legtökéletesebb filiszterség bélyege van rájuk
ütve. Az egyéni tudat az alkalmi társadalmi érdek fölé emelkedhet;
megvan benne az élet és a lét dinamikus érzéke, mert öszhangzó és
művészi, mint maga az élet. «Hányszor megállapítottam, – írja Guy
de Maupassant, – hogy az értelem növekszik és emelkedik, mihelyt
egyedül élünk; csökken és sülyed, amint újra emberek közé
keveredünk! Az érintkezés, mind az, amit beszélünk, mind az, amit
kénytelenek vagyunk meghallgatni, megérteni, hogy felelhessünk rá,
hat a gondolatra. Az eszmék fejből-fejbe áramlanak és
visszaáramlanak, és minden számbeli  tömeg számára értelmi
középszerűség szinvonala alakul ki. Az elszigetelt ember egyéni
kezdeményezése, bölcs meggondolása, sőt értelmi ereje is eltünik,
mihelyt ez az ember más emberek tömegébe keveredik.»152)

A csoport visszahatása leszállítja úgy az értelmet, mint az
egyén erkölcsiségét. «Nagyszámú emberi gyülekezések, – mondja
Sighele, – a kollektiv lélektan végzetes törvénye folytán, mindig
leszállítják a szándékolt elhatározás értelmi értékét.»153) Ami a csoportnak az egyénre gyakorolt erkölcsi
hatását illeti, ime ez Sighele egyik igen találó megjegyzése:
«Nézzük meg a gyermekeket, mikor együtt vannak: rosszabbak és
kegyetlenebbek lesznek, mint bármikor. A kissé merész csinyt,
apróbb lopást, a fal-ostromot, amit egyik sem merne megcsinálni,
sőt, amire gondolni sem merne egyedül, kigondolják és megcsinálják,
amikor többen vagy sokan vannak együtt. Mi magunk, mi többi
emberek, kénytelenek vagyunk elismerni, hogy ha van eset, amikor
vétünk a gyöngédség vagy a könyörület törvényei ellen, ez pontosan
akkor történik, amikor többen vagyunk együtt; mert feléled bennünk
a rosszra való bátorság s könnyedén itéljük meg az olyan kevésbbé
kifogástalan cselekedetet, melyet egyedül sohasem vittünk volna
végbe.»154)

Schopenhauer szerint, a társadalmi tudat az intellektustól
elválasztott, tiszta élniakarás, az ostoba,  vad és
durva önzésű élniakarás megtestesülése. Az egyéni tudat az a
rejtelmes tűzhely, ahol a felszabaduló értelem kicsiny
lángocskája pislog, mely az élniakarás önzései és vadságai fölé
emeli a lényt. Mindegy, hogy Schopenhauernak ezt a nézetét
pesszimista, vagy más szempontból magyarázzuk-e; ez a nézet, mint
ténymegállapítás, vitathatatlan. A társadalmi tudat, ha
statikus szempontból, vagyis a csoport közvetlen érdekeinek
szempontjából nézzük, erősen elnyomó és korlátolt; az egyéni tudat
előtt, mely azokat az értelmi és erkölcsi hatásokat öszpontosítja
magában, melyek e nemzedékről-nemzedékre fejlődő társadalmi
dinamizmust alkotják, végtelen látóhatár van. Ő az Eszmény szülője,
a világosság és az élet tűzhelye, a felszabadítás és az üdv
géniusza.

V. FEJEZET.

Szoczializmus és individualizmus.

Ezek után foglalkozhatunk immár azzal a kérdéssel, mely az egész
társadalomtudomány főkérdése: az egyén és a társadalom
kapcsolatainak kérdésével. A szoczializmusnak és az
individualizmusnak két tanával lesz itt dolgunk.

Általános értelemben véve ez a szó, hogy szoczializmus,
jelenti mindazt a társadalmi tanítást, mely az egyént a közösségnek
alárendeli. Ez a plátói szoczializmus értelme. Szorosabb és
modernebb értelemben véve a szoczializmus az a tan, mely a tulajdon
uralmának  gazdasági reformja útján arra
törekszik, hogy az egyénnek nagyobb anyagi és erkölcsi
függetlenséget biztosítson.

Az individualizmus az a tan, mely ahelyett, hogy az egyént
alárendelné a közösségnek, azt az elvet vallja, hogy az egyénnek
önmagában van czélja; hogy tényleg és jogilag saját értéke van és
autonóm léte, és hogy a társadalmi eszmény az egyénnek legteljesebb
felszabadítása. Az így értelmezett individualizmus ugyanaz, mint az
úgynevezett anarchisztikus (libertaire) társadalmi
bölcselet.

Szükebb értelemben individualizmus alatt a laisser-faire
(a manchesteri iskola) gazdasági elméletét értjük. Amikor mi
individualizmusról beszélünk, arról az individualizmusról lesz szó,
melyet libertaire bölcselet alatt értenek.

Melyek a szoczializmus és az individualizmus kapcsolatai?

A szoczializmus és individualizmus között sok az érintkezési
pont. A szoczializmus, amelyre nagy mértékben hat az
individualizmus, sok pontban arra törekszik, hogy elégtételt
szolgáltasson ez utóbbinak. Az egyén gazdasági felszabadítását
kivánja és ki akarja szabadítani őt a kapitalizmus karjai közül.
Sőt mi több, nemcsak a kapitalizmust akarja elpusztítani, mint
gazdasági rendszert, hanem azokat a társadalmi intézményeket és
alapítványokat is, melyek e rendszer következményei: a kapitalista
és burzsoá jogot, mely rajtunk uralkodik, a birtokos és burzsoa
erkölcsöt, mely osztály- és az egyént elnyomó érdekből keletkezett.
Egy német társadalomtudós azt mondja erre vonatkozóan:  «A
liberalizmus nélkül a szoczializmus teljesen érthetetlen: a
szoczializmus lényegében liberális; felszabadító és függetlenítő
eszmékre hallgat, melyek napjainkban létének legbiztosabb
feltételei és biztosítékai. Aminek elérésére törekszik, nem
kevesebb, mint a munkások felszabadítása a tőke mindenhatóságával
szemben.»155)

Ez nem minden. A szoczializmus ma még a küzdelmi állapotban van.
Ellenzéki és harczi párt. Tehát védi a szabadságot politikai,
társadalmi, erkölcsi területen minden alkalommal, amikor teheti.
Előmozdítja mindazokat a törvényeket, mindazokat az indítványokat,
mindazokat a rendszabályokat, melyek az egyén gazdasági, értelmi és
erkölcsi felszabadulására kedvezőek. Szivesen törekszik arra, hogy
széttörje a mult társadalmi és erkölcsi kereteit. Ezért van az,
hogy erkölcsi téren sok szoczialista hive van a szabad szerelemnek.
Ezért van az, hogy a multkoriban Németországban az egész
szoczialista párt ellene szavazott a zaklató és egy kissé
nevetséges Heintze-törvénynek. Tehát tagadhatatlan, hogy ma a
szoczializmus képviseli az individualizmust és annak leghatalmasabb
társadalmi megtestesülése. Jaurés igen helyesen fejtette ki ezt az
igazságot a Revue de Paris-ban megjelent Szoczializmus és
Szabadság (Socialisme et Liberté) czímű czikkében.156) 

De így lesz-e mindég? Amikor hatalomra jut, amikor kormánypárt
lesz, vajjon a szoczializmus és individualizmus szabadelvű lesz-e
akkor is még?

Ez a kérdés, mert akkor talán az anti-individualizmusnak a
szoczializmusban rejlő csirái kifejlődnek.

Melyek ezek a csirák?

Vannak olyanok, melyek szemelláthatóak és amelyekre a
szoczializmus ellenségei régóta hivatkoznak. Hozzuk fel például a
valószinüleg túlzásba menő közigazgatási és rendszabályozási dühöt;
a társadalom megnőtt igényét arra, hogy joga legyen az egyének
tevékenységét ellenőriznie; a közvélemény egyre növekvő
mindenhatóságát, amennyiben szoczialista uralom idején a
közvélemény válnék a legfőbb erkölcsi szankczióvá. Már pedig
tudjuk, hogy a közvélemény mennyire vak, zsarnoki, mindenféle
előitélet számára megközelíthető, és végül, hogy mennyire
anti-individualista.

Egy másik pont, ahol a szoczializmus, úgy látszik, ellentétben
áll az individualizmussal: az egyoldalú dogmatizmus, a társadalmi
és erkölcsi monizmus, amely felé, úgy látszik,
visszatartózhatatlanul törekszik. Tényleg tudjuk, hogy sok
szoczialista hisz egy végső monizmusban, az emberiség gazdasági és
erkölcsi egyformává alakulásában. Ugy látszik, maga Jaurés is
elfogadja ezt a szempontot. A «nagy szoczialista békéről» beszél,
«az öszhangról, mely az erők és ösztönök összeütközéséből fog
támadni».157) Ezek szép álmok. De azt
is tudjuk,  hogy minden dogmatizmus és minden
társadalmi egyformaság, minden egységes társadalmi tan veszélyes az
egyéni különféleségre, az egyén szabadságára és függetlenségére;
mert többé vagy kevésbbé egyenesen az a czéljuk, hogy az egyénnek a
köz számára való feláldozását követeljék. Szerintünk ellentét van
Jaurés individualista kiindulási pontja és végczélja: a végső
társadalmi monizmus között. Libertaire premisszából indul ki és
társadalmi miszticzizmus-féléhez jut el. Proudhonnak, akit Jaurés
költőnek és szofistának nevez, igaza van vele szemben, amikor a
különféleség és a harcz kategóriájának örökkévalóságát és
megváltoztathatatlanságát hirdeti. Alapjában Jaurés, kiinduló
individualista ihlete mellett is, Plato iskolájához tartozik. Nála
a szoczializmus végül visszanyeri ősi formáját: az egyén
alárendeltségét a köznek. – Ami minket illet: mi határozott
ellenségei vagyunk minden dogmatizmusnak, minden társadalmi
monizmusnak, mivel azt tartjuk, hogy mindezek az egyén
függetlenségét és az egyéni energiát fenyegetik. Szerintünk a
dogmatizmus és monizmus rokonértelmüek az önkényuralommal, a
kényszerrel és a korlátozással. Minden társadalmi és erkölcsi
dogmatizmusnak az a törekvése, hogy zsarnoki legyen. Ezért volt
igaza Nietzschének, amikor tiltakozott ellenük a szépség ösztöne és
a nagyság ösztöne nevében. Ezek a dogmatizmusok felhatalmazzák a
társadalmi tudatot állítólag csalhatatlan szabályok nevében az
egyéni tudat önkényes ellenőrzésére és mindazoknak társadalmi
vesztegzárba való helyezésére, akik  ellentétbe jutnak e
szabályokkal. Nem mondjuk, hogy mindezek a következmények benne
vannak Jaurés szoczialista felfogásában. De a nála kevésbbé
liberális szellemek levonhatják belőle ezeket, és ezek a
következmények minden esetre a szoczializmus kebelén belül veszélyt
alkotnak az individualizmusra nézve.

Kell még néhány szót mondanunk azokról az érvekről, melyekre a
társadalmi dogmatizmus hivei hivatkoznak, társadalmi dogmatizmus
alatt értvén azok tanítását, akik feltételezik, hogy a társadalom
léte előbbi és elsőbbrendü az egyéni létnél.

A társadalmi dogmatizmus érdekében kétféle érveket hoztak fel:
részint a priori, részint a posteriori érveket. A
társadalmi dogmatizmusnak ekként két faját lehetne
megkülönböztetni: az a priori társadalmi dogmatizmusokat és
az a posteriori társadalmi dogmatizmusokat.

Az a priori társadalmi dogmatizmus első és fő képviselője
Plato, aki az egységes társadalombölcselet örök tipusa marad.
Plato, amint tudjuk, az egység ráczionális eszméjére hivatkozik és
azt hiszi, hogy ez az eszme az egyéneknél magasztosabb, hogy náluk
előbbvaló és felsőbbrendü. Következésképpen az állam felsőbbrendü,
mint a polgárok. Az állam minden; az egyén semmi. Aristoteles
leszállította ez érv értékét. Megczáfolván Platót, kimutatja, hogy
az egység eszméjének logikus következménye oda vezetne, hogy az
egyént inkább kell isteníteni, mint az államot. «Sokrates, –
mondja, – valóban az állam végső czélját a tökéletes egységben
látja. De mi az állam? Különféle  elemek sokasága; ha több
egységet teszünk bele, az állam család lesz; ha még jobban
egységesítjük, a család az egyénben konczentrálódik: mert több az
egység a családban, mint az államban, és még több az egyénben, mint
a családban.»158) Igy tehát nincs valódibb,
teljesebb egység, mint az egyén. Tehát az egyén az, mely még Plato
elvei szerint is, legjobban megtestesíti az egység eszméjét. Az
a priori okoskodás útján jutnak el némely kantisták és
neokantisták is oda, hogy hirdetik a társadalmi dogmatizmust és azt
hiszik, hogy állíthatják az egyén szükséges és törvényes
alárendeltségét a társadalommal szemben. De érveiknek nincs több
értéke, mint Plato érvelésének, melyet többé-kevésbbé minden másban
megtalálunk.

Az a posteriori társadalmi dogmatikusok arra törekszenek,
hogy ezt az alárendeltséget természetes szükségszerüségként
magyarázott és általánosított tapasztalati tényre alapítsák. Azok
módszere ez, akik az egyént a környezethez való alkalmazkodás
törvénye, vagy a szimbiózis törvénye (Izoulet) vagy a szolidaritás
törvénye, stb. nevében alárendelik a társadalomnak.

E bölcselők elméleteit a historizmus (Nietzsche kifejezése)
közös elnevezése alá foglalhatnók. Mert ezek úgy tekintik az
egyént, mint történelmi környezetének egyszerü eredőjét, egyszerü
viszfényét.

Ez ellen a historizmus ellen tiltakozott Nietzsche. Ő az, aki
minden más gondolkozásnál  erélyesebben szét akarta vágni azt a
hálót, melyet fejére igyekeztek vetni, és amelynek csomóit
környezetnek, öröklődésnek, tradicziónak, konvenczionális
erkölcsnek nevezik.159)

Nietzschenek igaza van. E bölcselők dogmává emelik a tökéletes
passzivitást és mintegy az egyén semmiségét. Elfelejtik, hogy az
egyén maga is erő, jelentős tényezője környezetének és ezt épp úgy
átalakíthatja, mint ahogy ügyesen alkalmazkodhatik hozzá. «Igaz, –
mondja Sighele, – hogy a geniális emberek többek, mint szinészek:
az emberiség drámájának szerzői.»160) De ez megfelelő arányokban ráillik minden
emberi egyénre. Gondoljunk csak arra a megkülönböztetésre, amelyet
a társadalom vizsgálása czéljából a statikus és a
dinamikus szempont között tettünk. Ha statikus szempontból,
azaz az evoluczió egy adott pillanatában, a környezet
elkerülhetetlen akadályt gördít az egyén tevékenysége elé,
dinamikus szempontból, azaz az evoluczió és a társadalmi emelkedés
szempontjából, az egyén visszaszerzi jogait. Mert e szempontból ő a
kezdeményezések elve, a haladás tényezője, a történelem
mozgatója.

Mi a társadalmi dogmatizmus minden formáját visszautasítjuk, az
a posteriori dogmatizmust épp úgy, mint az a priori
dogmatizmust, és ellenük  szegezzük az individualizmust, mint
az igazi társadalmi bölcseletet.

Most tisztán láthatjuk, hogy mi igaz és mi hamis a
szoczializmusban.

A szoczializmus jogos és igaz, amikor az egyéni szabadság és
felszabadulás eszméiért küzd. Ha így nézzük, a szoczializmus csak
egy mozzanat az individualizmus fejlődésében. És jogos,
amennyiben az individualizmus megerősítése.

De a szoczializmusnak nincs igaza, ha azt hiszi, hogy
mozdulatlanul megmaradhat egy lezárt dogmában, valamely egységes
felfogásban, megrögzített ideálban, ha átalakul társadalmi
dogmatizmussá. Mert akkor felveszi minden dogmatizmus
jellemvonását, azt, hogy az egyénre nézve kényszer és korlátozás.
Sok szoczialista észrevette ezt a veszélyt és joggal
visszautasítja, hogy a szoczializmust véglegesen dogmatikus
formulába zárják. A Sozialistische Monatshefte161) egyik czikkében, melyet Nietzsche halála
alkalmából írt, Gystrow visszautasítja azt, hogy a
szoczializmus mozdulatlan és statikus felfogás, és csakis a
dinamikus szoczializmus, a fejlődésben lévő és magát folyvást
meghaladó szoczializmus jogosságát ismeri el. «Engels, az öreg
forradalmár, – mondja Gystrow, – saját maga tabula rasát csinált a
kötelező forradalomból. A végczél (Endziel) felé vezető
szoczialista mozgalomnak törvényes utakon kell lefolynia. Aztán
jött Bernstein, aki eltörölte a «végczél» dogmáját… Minden
mozgalomnak van iránya; de más dolog az irány és más dolog a
végczél.» 

«A történelmi mozgalom nem megszabott vonal, parabola,
archimedesi csavar, hanem olyan görbe, melyet az analitikai
geometria legnagyobb lángelméi is hiába kisérelnének meg
meghatározni. A történelemben nincs végczél, amely abban a
pillanatban, amikor elérnék, ne lenne túlhaladott. Minden végczél
csakis ideiglenes pontot jelenthet a mozgalom irányvonalában. A
végczél felé való haladásában a történelmi mozgalom a végczélt
folyton változtatja. Amit valamely mozgalom eszményének neveznek,
soha sincs a végponton; hanem minden pillanatban ott van a
mozgalommal és vele együtt változtatja helyét: vele vándorol, mint
a tűzoszlop Izraellel. Mindaddig, mig valamely történelmi mozgalom
a szó szoros értelmében végczélt tűz ki, addig éretlen:
gyermekábrándokban él. Ez a fázis természetesen szükséges. De amint
a gyermek nő, elérkezik az a nap, amikor a történelmi mozgalom
kineveti a gyermekes reményeket. Ha a történelmi mozgalom megéli
ezt a napot, ez létjogosultságának próbaköve. A szoczializmus sutba
dobta régi végczélját; de ennek ellenében van eszménye, amely,
ahelyett, hogy előtte lebegne, benne van és rányomja
bélyegét.»162)

Részünkről, miként ez a szocziológus, visszautasítjuk a
dogmatikus és mozdulatlan alakban jelentkező szocziálizmust. De
megengedjük a dinamikus, az örök jövendőjű szoczializmus
lehetőségét, azét a szoczializmusét, melyet egyéni akaratok hoztak
létre és teremtettek meg, amely tehát nem gyüri le az egyéni
akaratokat, egyszóval  annak a szoczializmusnak a lehetőségét,
amely individualizmussá válnék.

De ennek a szocziálizmusnak, mint mondottuk, el kell kerülnie a
társadalmi monizmus veszedelmes ábrándját. És el kell kerülnie a
tökéletes egyenlőség ábrándját is.

Van egyenlőtlenség, melyet meg lehet szüntetni: az
osztályegyenlőtlenség; de van olyan, melyet el nem lehet törölni:
és ez az egyének egyenlőtlensége.

Megszüntethetjük a konvenczionális társadalmi hierarchiákat, de
a lelkek személyes emelkedettségét nem. Mint Mazel mondja: «Mindig
lesznek cselekvők és szenvedők, erélyesek és
lenyügözöttek.»163)

Ebből látjuk, hogy Gystrow paradoxona, – a nietzscheizmus és a
szoczializmus összeegyeztetése, – nem olyan tarthatatlan, mint az
első pillanatra tetszik.

Ugy van. Nietzsche arisztokratikus allürjei mellett sincs oly
távol a szocziálizmustól, mint hiszik. Mert mindenki számára
követelte az arisztokratizálódás jogát. Nietzsche jelmondata:
Nicht nur fest sollt Ihr euch pflanzen, sondern hinauf, a
szoczializmusé és az egész demokrácziáé is lehet. Mert Nietzsche
kifejtette minden valódi szoczializmus és demokráczia igazi
alapelveit: a személy értékét és végtelen becsét. Bátran
visszautasította a végczél-monizmus, az egyformaság és a világbéke
ábrándját valamely lezárt dogma alapján. Mert az ilyen béke a
tespedés és a pangás volna. 

Ma, Gystrow megjegyzése szerint, igen sok szoczialista közeledik
ehhez a felfogáshoz. «Nietzsche és a szoczializmus között, – mondja
ez a társadalomtudós, – van még egy kötelék: az érzelgősség, a
békefurulyázás gyülöletes hangjának megvetése. És egyik is, másik
is befogja orrát ama konyhák bűze előtt, hol a közösen fogyasztott
leves és az öszhang mártása készül. Az egyéniség csak harczban
növekszik meg. Egyetlen egy sztrájk több egyéniséget felébreszt,
mint egy dagályos kötet, mely «a belső fejlődést» tárgyalja»,
stb.

«A hatalom birtokolása drága, – a hatalom elbutít. – De a
hatalomért való harcz minden nagy mozgalom életeleme, és elég
annyi, hogy benne és általa kelnek létre számosabb és gazdagabb
egyéniségek… Egykor a szoczializmus dogma volt. Ma egy nagy
mozgalom. A dogma darabokra esik; de az érzékenység és az egyéni
élet termékenyebben és gazdagabban munkálkodik.»

«Nietzsche a miénk volt. Nem volt a középkorias czéhrendszer
regényességének bölcselője és szakított Wagnerral, aki a
művészetben e regényesség képviselője volt. A kapitalizmusnak sem
volt bölcselője. Hitt a mult nagy embereiben és – ez a csodálatos
és isteni a geniejében – a jövendő nagy emberiségében.
Megjövendölte azt, aminek feladatunk alapelvévé kell lennie, azt,
hogy az emberiség értéke magában az emberben van és hogy az
emberiségnek minden igazi emelkedése arisztokratikus irányú
lesz…»164) 

Igen, demokráczia egyáltalán nincs a tömeg arisztokratizálódása
nélkül. Egyik barátunk elhatározta, hogy népszerű hallgatóság előtt
felolvassa és magyarázza A kötéltánczos részt az Igy
szóla Zarathustra-ból. Azt a tanácsot adták neki, hogy ne tegye
meg ezt, mert ez az olvasmány kevéssé demokratikus és tele van a
tömeg megvetésével. Barátunknak mégis igaza volt. A tömegnek meg
kell nemesednie, le kell ráznia a maga csordalelkét, éreznie kell a
nyájszellem borzalmasságát, amelyet Nietzsche oly gyönyörűen
fejezett ki: «Eredj e városból, óh Zarathustra; sokan vannak, akik
gyülölnek. A jók és az igazak gyülölnek és ellenségüknek és
megvetőjüknek neveznek; az igazi hit hívői gyülölnek és
veszedelmesnek tartanak a tömegre. Szerencséd volt, hogy tréfába
vettek, mert igazán úgy beszéltél, mint egy király. Szerencséd
volt, hogy a döglött kutyával társultál: és így lealacsonyítva
magad, mára megmenekültél. De eredj e városból, mert holnap reád
ugrom…»165)

Most immár megérthetjük a közösség és az egyén igazi
kapcsolatait. Kétségtelenül van bizonyos igazság Goethe e
versében:


Wie viel bist du von andern
unterschieden?

 Erkenne dich, leb’ mit
der Welt in Frieden.





Viszont nem kell félreismerni az egyének egyenlőtlenségét és
különféleségét. Nem kell félreismerni, hogy a küzdelem szükséges az
eszmény  megteremtéséhez, az egyéniség
kifaragásához.

Alapjában véve nincs ellentét az arisztokratikus individualizmus
és a demokratikus individualizmus között. Dicsőíteni a nagyokat, a
szabad emberi egyéniségeket annyi, mint készülni minden
emberi egyéniség dicsőítésére, amennyiben azok a szabadságra és a
nagyságra fogékonyak. Tarde egyik törvénye (az egyoldalúból a
kölcsönösségre való átmenet törvénye) lehetne alkalmas arra, hogy
megmagyarázza az arisztokratikus individualizmusnak a demokratikus
individualizmusba való ezt az átmenetét. Carlyle mondta: «Látom,
hogy a legáldottabb eredmény készülődik: nem a hősök kultuszának
eltörlése, hanem inkább az, amit én egy egész hősi világának
neveznék. Ha az, hogy «hős», az őszinte embert jelenti, miért nem
lehet hős mindegyikünk?»

Demokrácziánk ellensége, valódi veszélye nem a nagy emberek
individualista elmélete, hanem minden olyan elmélet, mely bármily
alapelv, bármily tétel nevében alárendeli a kezdeményezést, az
egyéni tevékenységet a csordaszellemnek.

El kell tünnie e csordaszellemnek. Meg kell szabadulnia a
petyhüdt és gyáva társadalmiság szükségletétől, mely a modern kor
csapása. Kell, hogy tudjunk, önmagunkra eszméljünk, önmagunkban és
önmagunk által éljünk.

Pascal mondása szerint: «Gondoljunk boldogságunkra», földi
boldogságunkra, ami nem másban, mint önmagunk függetlenségében és
önuralmunkban van. Talán önzés ez. De ha önzés, ez az egyszerű és
őszinte önzés többet  ér, mint a társadalmi képmutatás ama
bonyolult és terhes önzése, melyet némelyek a szolidaritás, a
szimbiózis, stb. neve alatt dicsőítenek.

Főként pedig nem kellenek dogmák, nem az egyén védelme,
társadalmi gyámság alá helyezése. Az istenek meghaltak, a vallások
meghaltak. A konvenczionális erkölcsi és társadalmi dogmák pedig
haldokolnak. Az emberi egyéniség nem számíthat csak magára és nem
is szabad másra számítania. Ő a gondolat, ő a szabad cselekvés, a
«tulsó partra mutató vágy csúcsa».166)

Nietzsche nagyszerüen kifejezte ezt az érzést azokban a
sorokban, melyek Guyau «Erkölcs-vázlat»-ának nagyszerü befejező
sorait juttatják eszünkbe. Ugyanaz a gőgös, stoikus, prófétai hang
szólal meg mind a kettőben, a jövendőnek ugyanaz a szellője árad
mindkettőnél a levegőben: «Mi, többi bölcselők és szabad szellemek,
arra a hirre, hogy a régi isten meghalt, úgy éreztük, hogy új
hajnal pirkad; szivünkben túlárad a hála, a csodálat, az aggodalom
és a várakozás, – hogy végül, úgy látszik, újra szabad a szemhatár,
– bárha nem is tiszta; hogy végre hajóink újra kibonthatják
vitorláikat, elröppenhetnek a veszély elől; minden véletlenség,
amely azzal történik, aki az ismereteket keresi, újra megeshetik; a
tenger, végtelen tengerünk újra megnyilik előttünk és talán sohasem
volt ily végtelen a tenger.» (Le gai savoir.)

«Az, aki a veszélyes ismeretek e végtelen,  csaknem
új terére lép, úgy fog szenvedni itélete irányától, mint a tengeri
betegségtől. És valóban száz jó ok van rá, hogy mindenki távol
maradjon, amikor megteheti! Másrészről, ha zátonyra jutottunk
bárkánkkal, hát csak előre! Fogunkat szorítsuk össze! Nyissuk ki
szemünket! És erős kézzel ragadjuk meg a kormányt!
Áthaladunk az erkölcsön, összepréseljük, talán le is
gázoljuk így megmaradt erkölcsi énünket, minthogy megyünk, minthogy
kóválygunk ez irányban, de mi jelentőségünk van nekünk! Soha
még mélységesebb világ nem tárult a rettenthetetlen utasok
és kalandorok szeme elé.»167)




Lábjegyzetek.


 1) Bouglé: Les
scienses sociales en Allemagne (A társadalmi tudományok
Németországban). 160. oldal. (Paris, F. Alcan.)

 2) Bouglé: Les
Idées égalitaires (Az egyenlőségi eszmék), 18. oldal. (Paris F.
Alcan.)

 3) De Roberty:
Morale et Psychologie (Erkölcs és lélektan); Revue philosophique,
1900 október.

 4) Barth: Die
Philosophie der Geschichte als Sociologie (A történelem
filozófiája, mint szocziológia), 10. old.

 5) Laura
Marholm: Zur Psychologie der Frau (A nő lélektanához).
Berlin, 1897.

 6) L. Saroléa:
Henrik Ibsen et son oeuvre (Henrik Ibsen és művei), 71. oldal.

 7) Sighele:
Contre le Parlamentarisme (A parlamentárizmus ellen), 1895.

 8) De Roberty:
Morale et Psychologie (Erkölcs és lélektan), a Revue
Philosophique 1900. októberi számában.

 9) Nietzsche:
Morgenröte (Pirkadat), 105. §.

 10) Carlyle:
Sartor Resartus.

 11) Lásd erre
vonatkozóan: Lapie: Les civilisations tunisiennes (A tuniszi
czivilizácziók) czímű művét, 283. oldal. (Paris F. Alcan).

 12) Remy de
Gourmont, miután elemezte, hogy minő társadalmi hatásokkal
jár a gondolatok szétválasztásának lélektani jelensége, nagyon
helyesen így folytatja: «Meg lehetne próbálkozni az emberiség
történeti lélektanával, amennyiben keresnők, hogy a
szétválasztásnak (disszocziácziónak) mily fokán volt a századok
során bizonyos csoportja azoknak az igazságoknak, amelyeket a
kiváló gondolkodók primordiális (eredendő) igazságoknak
minősítenek. Ez a kutatás joggal lehetne czélja a történelemnek is.
Minthogy az emberben minden visszavezetődik az értelemre, a
történelemben mindennek vissza kell vezetődnie a lélektanra.»
(La Culture des Idées (Az eszmék kulturája) 88. oldal).

 13) Barth
például, véleményünk szerint, igen helyesen kifejezi a
dualista elméletek tudományos hasznavehetetlenségét, mikor
ezt mondja: «Ha jobban meg is értették velünk, hogy a szellem és a
tudat milyen fontos a társadalmi fejlődés szempontjából, úgyszólván
egy szó felvilágosítást sem nyujtottak arról a módról, ahogyan ez a
befolyás – a történeti valóságban – meghatározta a társadalmi
szervezkedést.» (Barth: Philosophie der Geschichte als
Sociologie; 194. oldal).

 14) Barth:
Philosophie der Geschichte als Sociologie.

 15) H. Mazel:
La Synergie Sociale (A társadalmi szinergia), 330. oldal.

 16) A Nietzsche hamis
arisztokratizmusával kapcsolatos eszmék.

 17) Bouglé:
Les sciences sociales en Allemagne (A társadalomtudományok
Németországban), 151. oldal.

 18) Ch.
Andler: Les Origines du Socialisme d’État en Allemagne (Az
állami szocziálizmus eredete Németországban). Bevezetés. (Paris F.
Alcan). Vesd össze e kérdésre vonatkozóan: A. Aulard:
Historie politique de la Révolution française. Avertissement (A
franczia forradalom politikai története. Előszó), Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 186. §.

 19) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 186. §.

 20) Comte de
Gobineau: Essai sur l’Inégalité des races humaines (Tanulmány
az emberi fajok egyenlőtlenségéről), 7. oldal.

 21) Cicero: De
Officiis (A kötelességekről), I. XVII, §.

 22) Bouglé:
Qu’est-ce que la Sociologie? (Mi a szocziológia?) (Revue de
Paris, 1897, augusztus 1.)

 23) S.
Balicki: L’État comme organisation coercitive de la Société (Az
állam, mint a társadalom kényszerítő erejü szervezése). 28.
oldal,

 24) Lazarus
Steinthal: Jahrschrift für Völkerpsychologie; Einleitende
Gedanken, 10. oldal.

 25) Balicki,
idézett műve.

 26) Worms:
Organisme et Société (Organizmus és társadalom), 285. oldal.

 27) Ebben a
fejezetben, az osztályozás történetét illetően, Steinmetz
magvas tanulmányából merítettünk: Classification des types
sociaux (A társadalmi tipusok osztályozása). (Année
sociologique, 1898–1899, Paris, F. Alcan).

 28) Steinmetz:
Classification des types sociaux (A társadalmi tipusok
osztályozása). (Année sociologique, 1898–1899, 90.
oldal.)

 29) Lásd erre
vonatkozóan Bouglé: Analyse de Giddings (Giddings birálata)
czímű tanulmányát (Année sociologique, 1896–1897).

 30) Steinmetz
ezt a fázist kétségbe vonja.

 31) Ezt a
materialista felfogást fejtette ki Greef is, a kinek véleménye
szerint a gazdasági formákra támaszkodnak a családi formák, amelyek
megelőzik a művészi formákat és a tudományos intézményeket; a
lajtorja tetején vannak a legbonyolultabb társadalmi formák: az
erkölcsi, jogi és politikai formák.

 32) Carlyle
csodás költészettel jellemezte az első emberek intuicziójának ezt a
naivitását: «Az ember szemtől-szemben állt elfogulatlanul a
világgal; minden isteni vagy isten volt. Jean Paul még most is igy
van vele, az óriás Jean Paul, akinek van hozzá való esze, hogy
szabaduljon a mende-mondáktól; de akkor nem is voltak mende-mondák.
A Canopus leragyogott a magasból az egész sivatagra kéklő
gyémántfényével. Ez a vad kék fényesség, a mely szellemhez
hasonlatos (sokkal ragyogóbb szellemhez, mint bármi, amit idelent
szemlélünk), szive mélyéig hatolt a vad izmaelitának, akit
keresztül vezérelt az elhagyott sivatagon. Az ő vad szivének, a
melyben benne volt minden érzés, de amely nem talált szót semmiféle
érzésre, úgy tünhetett fel ez a Canopus, mint egy kis szem, a mely
ráveti tekintetét a nagy és mélységes örökkévalóság öléből,
feltárván előtte belső ragyogását… Ez a titka rám nézve a pogányság
minden formájának.» Carlyle: On heroes, hero-worship and the
heroic in history (Hősök, hősök imádása és a hősiesség a
történelemben).

 33) Sighele:
Psychologie des Sectes. (A szekták lélektana), 14. oldal.

 34) Bagehot:
Lois scientifiques du développement des nations (Paris, F. Alcan),
195. oldal.

 35) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, IX. fejezet.

 36) Comte de
Gobineau: Essai sur l’inégalité des races humaines (Az emberi
fajok egyenlőtlenségéről).

 37) Gobineau
elméletét Barth: Philosophie der Geschichte (237. o.) czímű
műve nyomán foglaljuk össze.

 38) Bagehot:
Lois scientifiques du développement des nations (A nemzetek
fejlődésének tudományos törvényei), 74. oldal.

 39) Lásd
Bouglé: Pour la Démocratie francaise (A franczia
demokratizmusért) Paris, Cornély. (Az antiszemitizmus
filozófiája).

 40) Sighele:
La Psychologie des Sectes, 155. és 156. old.

 41) Izoulet:
La Cité Moderne (A modern közösség), 208. oldal. (Paris, F.
Alcan).

 42) Lásd erre
vonatkozólag: L’Esprit de Corps (A testületi szellem) czímű
czikkünket (Revue philosophique, 1899. aug.).

 43) Sighele:
Psychologie der Secten, 221. oldal.

 44) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 204. §.

 45) Descartes:
Discours de la Méthode (A módszer fejtegetése), 3. rész.

 46) Guyau:
Esquisses d’une Morale sans obligation ni sanction (A kötelezettség
és szankczió nélkül való erkölcs vázlata). Paris, F. Alcan.

 47) E. de
Roberty: Morale et Psichologie (Erkölcs és lélektan) (Revue
Phlisophique, 1900, október).

 48) E. de
Roberty idézett értekezése.

 49) E. de
Roberty: Les Fondements de l’Éthique (Az ethika alapjai) 95.
oldal. (Paris, F. Alcan).

 50) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 252. §.

 51) Nietzsche:
Zur Genealogie der Moral, 12. §.

 52) O. Ammon:
A társadalmi rend természetes alapjai (Les Bases naturelles de
l’Ordre social), 40. oldal. Muffang fordítása (Paris, Fontemoing,
1900).

 53) Nietzsche:
Götzendämmerung.

 54) Ch.
Andler: Bevezetés Menger: «A munka teljes eredményére való
jog»-ához.

 55) Novicow:
Conscience et Volonté sociales (Társadalmi tudat és akarat), 310.
oldal.

 56) H. Mazel:
La Synergie sociale (A társadalmi szinergia), 338. oldal.

 57) H. Mazel:
La Synergie sociale, 340. oldal.

 58) Meg kell
jegyeznünk, hogy a trappista rend talán nem jó példa a szabad
szinergiára; mert ott a szabály minden és az egyén semmi.

 59) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 23. §.

 60) Novicow:
Conscience et Volonté sociales (Társadalmi tudat és akarat), 23.
oldal.

 61) Az a rész,
amelyet föntebb Novicowtól idéztünk, egy kis magyarázatra szorul
pótlólag. Novicow levelet írt nekünk, amelyben kijelenti, hogy ő
nem az állami mindenhatóság híve; hogy egyszerűen annyit akart csak
mondani idézett soraiban, hogy a normálissá vált kormányzói
működés (úgy, mint minden normálissá vált működés) tudattalanságra
hajlik.

Ez igaz, vagy legalább is teljesen érthető. – Csakhogy a mi
véleményünk szerint, ez a normális állapot nem lehet egyéb,
mint eszménykép. Csak tökéletesen harmonikussá vált, vagyis
utopisztikus társadalomban képzelhető el. A reális társadalmakban a
kormányzó mechanizmus sohasem fog működni lökdösődés,
fogcsikorgatás és az egyének részéről kifejtett, többé-kevésbbé
tudatos ellenállás nélkül.

Nagyon szívesen elismerjük, hogy Novicow nagyon is
individualista, és hogy minden téren pártolja azt az elvet, hogy
«segíts magadon». De azért, amit általában mondunk a társadalmi
biologizmusról, mégis igaz marad. Ez elmélet hívei közül a
legtöbben (pl. Espinas) oly antiindividualista következtetéseket
vontak le az elméletből, amelyek nyilván beletartoznak ennek a
tannak a logikájába. (Jegyzet a második kiadáshoz.)

 62) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 259. §.

 63) Munkánknak ebben
a részében nagy segítségünkre van Simmel jeles tanulmánya:
Comment les formes sociales se maintiennent? (Hogyan maradnak fenn
a társadalmi formák?) Année sociologique, 1897.

 64) Simmel
idézett munkája, 75. oldal.

 65) Sighele:
Psychologie des Sectes (A szekták lélektana), 111. oldal.

 66) Nietzsche:
Unzeitgemässe Betrachtungen.

 67) Ch.
Andler: A «Droit au Produit intégral du Travail» (A munka egész
eredményéhez való jog) bevezetése.

 68) G. B.
Shaw: A szocziálizmus illúziói. (Humanité nouvelle,
1900. aug.).

 69) Novicow:
Les Gaspillages des Sociétés modernes (A modern társadalmak
tékozlásai). 101. oldal. (Paris, F. Alcan).

 70) Simmel:
Comment les formes sociales se maintiennent? (Hogyan maradnak fenn
a társadalmi formák?)

 71) Simmel: Année
sociologique, 1896–97. (90. oldal.)

 72) Novicow:
Conscience et Volonté sociales (Társadalmi tudat és akarat), 109.
oldal. – Anatole France, aki szocziológusnak is oly kiváló,
mint művésznek, ezt írja a kiválasztottakról: «Minden város, minden
nemzet egynéhány személyben székel, akik több erővel és helyesebben
gondolkoznak, mint a többiek… Az, amit valamely faj geniejének
nevezünk, nem lesz tudatossá, csak elenyésző kisebbségekben: ritkák
minden helyen azok a szellemek, akik elég szabadok ahhoz, hogy a
közönséges félelmeket lerázva, fölfedezhessék az elfátyolozott
igazságot». A. France: M. Bergeret à Paris (Bergeret úr
Párisban).

 73) Rousseau:
Dialogues (Párbeszédek), II. párbeszéd.

 74) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 199. §.

 75) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 261. §.

 76) S. és B.
Webb: Industrial Democracy (Ipari demokráczia).

 77) Sighele:
Psychologie des Sectes (A szekták lélektana), 140. oldal.

 78) Lois
scientifiques du développement des Nations (A nemzetek fejlődésének
tudományos törvényei), Paris, F. Alcan.

 79) Bouglé:
Les Sciences sociales en Allemagne (A társadalmi tudományok
Németországban), 61. oldal. (Paris, F. Alcan).

 80) Néha az Isten és
a társadalom közti kapcsolat fiziológiai kapcsolat. – A tótemes
törzs az istentől ered. A tótemnek és imádóinak egy a húsuk és
vérük. A ritus eredménye ennek a közös életnek a fentartása és
biztosítása. (Lásd Hubert és Maus: Essai sur le sacrifice
(Tanulmány az áldozásról), Année sociologique, 1897–98).

 81) Novicow:
Conscience et Volonté sociales (Társadalmi tudat és akarat), 180.
oldal.

 82)
Machiavelli: Il principe (A fejedelem), XV. fejezet.

 83) A mikor e munka
iveit korrigáljuk, megjelent Challemel-Lacour posthumus
munkája: Études et Réflexions d’un Pessimiste (Egy
pesszimista tanulmányai és gondolatai), Páris, 1901. Csodás könyve
ez az értelmi felszabadulásnak, felségesen bölcs és derüs munka,
fénysugár, amelyet egy teljességgel felszabadult gondolkozó vet a
csorda-ostobaság mélységeibe. Olvassuk el például azt, amit
Challemel-Lacour arról a taktikáról mond, amelyet a társadalom
avégből használ, hogy elhallgattassa azokat, akik nem osztoznak a
kötelező képmutató optimizmusban. «Ha gyönge egészségü vagy, rabja
valami szomorú gyarlóságnak, ha már eléggé megcsúfolt a sors, hogy
azt higyjék rólad, hogy megsavanyodtál: akkor könnyen fognak
diadalmaskodni rajtad. Ezentúl axiomákhoz kell ragaszkodnod, ha azt
nem akarod, hogy olyan hangsullyal, amely nem tűr választ, ezeket a
rettenetes szavakat kiáltsák oda neked: «Beteg vagy!»
(Challemel-Lacour idézett művének 37. oldalán.)

 84) Paul Adam:
La Dame de l’Avenir (A jövő hölgye), Journal, 1899, nov. 27.

 85) Nietzsche:
Le Voyageur et son ombre, 5. §.

 86) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse. 5. §.

 87) Descartes:
Discours de la Méthode, II. rész.

 88) A
tömeghazugságokkal és a társadalmi kajdácsolásokkal kapcsolatban
megjegyezzük, hogy pompás eszköz az ellenük való védekezésre a
gondolatok szétszedésének és széttagolásának az a módja, amelyet
Rémy de Gourmont leir és követ is: A gondolatok szétszedése
(La Dissociation des Idées) czimű és más jeles
tanulmányában. (Rémy de Gourmont: La Culture des Idées, 73.
és következő oldalak.)

 89) Sighele:
Psychologie des Sectes, 53. oldal.

 90) Tarde: Les
Lois sociales (A társadalmi törvények), 42. oldal. (Paris,
F. Alcan).

 91) Marx: Das
Elend der Philosophie.

 92) Durckheim: La
Prohibition de l’inceste (A vérfertőzés tilalma). Année
sociologique, 1897.

 93) Fraser
ismertetése, Année sociologique, 1898–99, 218. oldal.

 94) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 261. §.

 95) Bagehot: Lois
scientifiques du développement des Nations (A nemzetek
fejlődésének tudományos törvényei), 115. oldal. (Paris, F.
Alcan).

 96) Tarde: Les
Lois de l’Imitation (Az utánzás törvényei), 405. oldal (F.
Alcan, Paris).

 97) Tarde: Les
Lois sociales (A társadalmi törvények), 90. oldal.

 98) Tarde: Les
Lois sociales (A társadalmi törvények), 100. oldal.

 99) Lásd Tarde
«L’action intermentale» (A lelki kölcsön hatás) czimű
czikkét a La Grande Revue 1900 nov. 1. számában.

 100) Grande
Revue, 1900 nov. 1. 330. oldal.

 101) Tarde: Les
Lois sociales (A társadalmi törvények), 79. oldal.

 102) Simmel:
Comment les formes sociales se maintiennent? (Hogyan maradnak
fenn a társadalmi formák?)

 103) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 23. §.

 104) Vilfredo
Pareto: Le Péril socialiste (A szoczialista veszedelem), 1900,
26. oldal.

 105) Machiavelli:
Értekezés Titus–Liviusról. I. könyv.

 106) Lásd Rémy de
Gourmont: La culture des Idées (Eszmék kulturája) cimű művében
annak az eszmének kifejtését, hogy a tökéletes igazságszolgáltatás
azonos a tétlenséggel és a halállal. «Az az élet, mely átment a
tökéletes igazságszolgáltatás e holt pontján, nincs többé.»

 107) Tarde:
Criminalité et Santé sociale. Étude de psychologie sociale (A
bűnözés és a társadalom egészsége. Társadalom-pszichologiai
tanulmány). 145. oldal.

 108) Hartmann:
Das sittliche Bewusstsein (Lipcse, Haacke), 589. oldal.

 109) Xénopol: Les
Faits de répétition et les Faits de succession. Revue de Synthèse
historique (Az ismétlődő és szukczessziv megnyilvánulások),
1900. október.

 110) Rousseau:
Dialogues (Párbeszédek), II. párbeszéd.

 111) Bouglé: Les
Sciences sociales en Allemagne. (A társadalomtudomány
Németországban), 57. oldal.

 112) Tarde különben
nem teljesen óhajtott eszményként állítja fel ezt a monizmust.
Elismeri veszélyeit. «Szabad szellemek számára folytatódhatik az a
megbecsülhetetlen szellemi anarchia, ami fölött Auguste Comte
sajnálkozott.» Tarde: Les Lois de l’Imitation (Az utánzás
törvényei), 313. oldal.

 113) Tarde: Les
Lois de l’Imitation (Az utánzás törvényei) czimű művének
végén.

 114) Lásd erre
vonatkozólag Guyau: Problèmes de l’Esthétique contemporaine
(A mai esztétika problémái) czimű művét. (Paris, F. Alcan.)

 115) Jaurès:
Socialisme et Liberté (Szoczializmus és szabadság). Revue de
Paris, 1898, dec. 1.

 116) Bagehot:
Lois scientifiques du développement des Nations (A nemzetek
fejlődésének tudományos törvényei).

 117) Bagehot:
Lois scientifiques du développement des Nations (A nemzetek
fejlődésének tudományos törvényei). 227. oldal.

 118) Tarde:
Études de Psychologie sociale (Tanulmányok a társadalmi
lélektan köréből), 112. oldal.

 119) De Roberty:
Les Fondements de l’Éthique (Az etika alapjai), Paris, F.
Alcan, 126. oldal.

 120) Lásd Tarde:
Les Lois de l’Imitation (Az utánzás törvényei), 165. oldal.

 121) Dr. D.
Matteuzzi: Les Facteurs de l’Evolution des Peuples (A népek
evolucziójának tényezői) 18. oldal. (Paris, F. Alcan, 1900.)

 122) Ziegler: La
Question sociale est une question morale (A szocziális kérdés
erkölcsi kérdés), I. fejezet. (Paris, F. Alcan.)

 123) Bagehot:
Lois scientifiques du développement des Nations (A nemzetek
fejlődésének tudományos törvényei), 67. oldal.

 124) Sighele:
Psychologie des Sectes (A szekták lélektana), 99. oldal.

 125) Tarde: Les
Lois de l’Imitation (Az utánzás törvényei), 166. oldal.

 126) Sighele:
Psychologie des Sectes (A szekták lélektana), 87. oldal.

 127) A haladás
alapjában a kezdeményező elem tulsulyában áll az
utánzó elem fölött. Rémy de Gourmontnak teljesen igaza van,
amikor ezt mondja: «Ha lényegében bonczolgatjuk, a hanyatlás
eszméje azonos az utánzás eszméjével.» (Rémy de Gourmont:
Mallarmé és a hanyatlás eszméje. La Culture des Idées.) (Az
eszmék kulturája). 120. oldal.

 128) Coste: Les
conditions sociales du Bonheur et de la Force (A boldogság és
az erő társadalmi feltételei), Paris F. Alcan.

 129) Lásd erre
vonatkozóan A kis város szelleme (L’Esprit de Petite Ville)
czímű czikkünket a La Plume 1900 nov. 1. számában.

 130) H. Mazel: La
Synergie sociale (A társadalmi szinergia), 145. oldal.

 131) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 21. §.

 132) Bourdeau:
Cause et origine du Mal (A rossz oka és eredete), Revue
Philosophique, 1900. augusztus.

 133) Lapouge: Les
Sélections sociales (A társadalmi kiválasztás), II. könyv.

 134)
Nietzsche: Az erkölcs genealógiája.

 135) Tarde:
L’Action intermentale (A lelki kölcsönhatás), Grande
Revue, 1900. november.

 136) Novicow: Les
Gaspillages des Sociétés modernes (A modern társadalmak
tékozlásai) Paris, F. Alcan, 169. oldal.

 137) Tarde
hivatkozott munkája.

 138) Matteuzzi:
Les Facteurs de l’Évolution des Peuples (A népek evolucziójának
tényezői), 384. oldal.

 139)
Matteuzzi idézett műve, 387. oldal.

 140) Matteuzzi:
Les Facteurs de l’Évolution des Peuples (A népek evolúcziójának
tényezői), 400 oldal.

 141) Max
Nordau: «Les Mensonges conventionnels de notre
civilisation» (Társadalmi hazugságok), Paris, F. Alcan. 29.
oldal,

 142)
Matteuzzi: Les Facteurs de l’Évolution des Peuples (A
népek evolucziójának tényezői), 401. oldal.

 143) Megjegyzendő,
hogy valamely társadalom hanyatlása semmiképpen sem zárja ki azt,
hogy abban a társadalomban szép és hatalmas egyéniségek ne
legyenek. Az a felfogás, mely állandó parallelizmust akart
felállítani a társadalmi tudat és az egyéni tudat között és a
másodikat függésbe akarta hozni az elsőtől, nyujtott módot arra az
elavult szónoki témára, mely azt állítja, hogy csak virágzó
társadalmakban és amint mondani szokás, az emberiség nagy
századaiban, tünhetnek fel a nagy gondolkozók és a nagy művészek.
Ideje, hogy leszámoljunk ezzel a szent balgasággal. «Az
intelligenczia, – mondja Rémy de Gourmont, – személyi, és semmiféle
elfogadható összefüggést nem lehet megállapítani valamely nép
hatalma és egy ember genieje között.» Sőt mi több, – hozzátehetjük,
– a legrosszabb életkörülmények néha a gondolkozásra és az irásra
nézve a legjobbak.

 144) Lásd
Demoor, Massart és Vandervelde: L’Évolution
regressive en biologie et en sociologie (A biologiai és
társadalmi regressziv evoluczió) czímű munkáját. (Paris, F.
Alcan).

 145) L’Évolution
regressive, 294. oldal.

 146) Tarde:
Études de psychologie sociale (Tanulmányok a társadalmi
lélektan köréből) 108. oldal.

 147)
Sozialistische Monatshefte, 1900. okt. Dr. Ernest
Gystrow: Etwas über Nietzsche und uns Socialisten
(Nietzschéről és rólunk, szoczialistákról).

 148) Gystrow:
Etwas über Nietzsche und uns Socialisten (Nietzschéről és
rólunk, szoczialistákról.

 149) Izoulet: La
cité moderne (A modern közösség). (Paris, F. Alcan.)
Bevezetés.

 150) Paulhan:
Physiologie de l’Esprit (A szellem fiziológiája), Páris, F.
Alcan, 176. oldal.

 151) Lásd Max
Nordau könyvét: Les Mensonges conventionnels (Társadalmi
hazugságok) Páris, F. Alcan.

 152) Guy de
Maupassant: Sur l’Eau (A vizen).

 153) Sighele:
Psychologie des Sectes (A szekták lélektana), 201. oldal.

 154) Sighele
idézett munkája, 215. oldal.

 155) Ziegler: La
Question sociale est une question morale (A társadalmi kérdés
erkölcsi kérdés), Paris, F. Alcan, 11. oldal.

 156) Revue de
Paris, 1898, dec. 1.

 157)
Ugyanott: 508. és 509. oldal.

 158) Aristoteles:
Politika, II. könyv.

 159)
Nietzsche ez állásfoglalásáról lásd Th. Ziegler: Die
geistigen und socialen Strömungen des 19-ten Jahrhunderts. (A
XIX. század szellemi és szocziális áramlatai.)

 160) Sighele:
Psychologie der Secten. 224. oldal.

 161)
Sozialistische Monatshefte, 1900. okt. füzet.

 162)
Sozialistische Monatshefte, idézett cikk.

 163) Mazel: La
Sinergie Sociale, 348. oldal.

 164) Gystrow:
Etwas über Nietzsche und uns Socialisten (Socialistische
Monatshefte).

 165) Nietzsche:
Also sprach Zarathustra, 8. §.

 166) Nietzsche:
Imígyen szóla Zarathustra, 8. §.

 167) Nietzsche:
Jenseits von Gut und Böse, 23. §.












TARTALOM.



ELSŐ KÖNYV.


	Bevezetés: A szocziológia meghatározása, módszere és felosztása
1

	I. fejezet. Mi a
szocziológia 3

	II. fejezet. Mi nem a
szocziológia 14

	III. fejezet. A
szocziológia története 19

	IV. fejezet. A módszer a
szocziológiában 22

	V. fejezet. Mi a
társadalom? 29

	VI. fejezet. A
szocziológia felosztása. – Az osztályozás problémája 35



MÁSODIK KÖNYV.


	A társadalmak alakulása 47

	I. fejezet. A
társadalmak teremtőelvére vonatkozó elméletek vizsgálata
49

	II. fejezet. Mi a
társadalmi tudat? 79



HARMADIK KÖNYV.


	Hogy maradnak fenn a társadalmak? 85

	I. fejezet. A társadalmi
fennmaradás általános törvénye 87

	II. fejezet. A
társadalmi egység és folytonosság törvénye 90

	III. fejezet. Az
életalkalmazkodás törvénye 93

	IV. fejezet. A
társadalmi differencziálódás törvénye 95

	V. fejezet. A társadalmi
szolidáritás és a csordaszellem törvénye 101

	VI. fejezet. Az
egyformaság törvénye és a nem egyformák kiküszöbölésének törvénye
107

	

	VII. fejezet. A
társadalmi mozdulatlanság és a változóság törvénye 110

	VIII. fejezet. A
dogmatizmus és a társadalmi optimizmus törvénye 112

	IX. fejezet. A
társadalmi formaságok törvénye. – A csoporthazugság törvénye. – A
társadalmi megmaradásra vonatkozó következtetés 118



NEGYEDIK KÖNYV.


	A társadalmak evolucziója 127

	I. fejezet. Az evoluczió
szó értelme a szocziológiában. – Az evoluczió és az okozatosság
törvényeinek megkülönböztetése 129

	II. fejezet. A
társadalmi evoluczió megértésének két módja 135

	III. fejezet. Az utánzás
és a vele kapcsolatos törvények 139

	IV. fejezet. A
társadalmi ellenkezés és differencziáltság törvényei 147

	V. fejezet. A társadalmi
asszimiláczió és differencziálódás törvényeinek ellentéte
158

	VI. fejezet. A
társadalmi alkalmazkodás és haladás 165

	VII. fejezet. A
társadalmi tudat fejlődése 178



ÖTÖDIK KÖNYV.


	Hogyan bomlanak fel és pusztulnak el a társadalmak. Befejezés.
A szoczializmus és individualizmus 183

	I. fejezet. A
társadalmak pusztulása. – A társadalmak hanyatlásának okai
185

	II. fejezet. A
társadalmi regresszió törvényei 201

	III. fejezet. A
társadalmak ujjáalakulása. – Az osztályok ujjáalakulása. – A
kiválasztottak kérdése 205

	IV. fejezet. Az egyéni
tudat és a társadalmi tudat 209

	V. fejezet.
Szoczializmus és individualizmus 216






Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	23
	csupán it
	csupán itt



	27
	tudiillik
	tudniillik



	30
	vallja mágát
	vallja magát



	57
	philosophique- 1899
	philosophique, 1899



	91
	élső és fő
	első és fő



	118
	ki áltsák
	kiáltsák



	133
	Les Lois socialcs
	Les Lois sociales



	188
	álkotják
	alkotják









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A SZOCZIOLÓGIA VÁZLATA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/483780032076543127_68168-cover.png
Aszocziolégia vazlata

Georges Palante

A YV
—&






