
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Der Marquis de Sade und seine Zeit.

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Der Marquis de Sade und seine Zeit.


Author: Iwan Bloch



Release date: June 25, 2022 [eBook #68400]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: German


Original publication: Germany: Verlag von H. Barnsdorf, 1922


Credits: Peter Becker, Reiner Ruf, and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER MARQUIS DE SADE UND SEINE ZEIT. ***





Anmerkungen zur Transkription

Der vorliegende Text wurde anhand der 1922 erschienenen
Buchausgabe so weit wie möglich originalgetreu wiedergegeben.
Typographische Fehler wurden stillschweigend korrigiert. Ungewöhnliche
und heute nicht mehr gebräuchliche Schreibweisen, Schreibvarianten
sowie fremdsprachliche Passagen bleiben gegenüber dem Original
unverändert.

 Umlaute in Großbuchstaben (Ä, Ö, Ü) werden als deren
Umschreibungen (Ae, Oe, Ue) dargestellt. Die Fußnoten wurden an das
Ende des Texts verschoben.

In der gedruckten Ausgabe wurde durch Verdopplung einer
Zeile an einer Stelle (zwischen ‚Die Namen
von Vol-‘ und ‚IV, 8; V,
252 u. ö.)‘) eine andere Zeile ausgelassen. Diese wurde mit Hilfe der
Ausgabe von 1901, die den Text dieser Passage ansonsten wortgleich
widerspiegelt, wiederhergestellt.

Im Namen-Register wurden
die Namen mit den Anfangsbuchstaben ‚I‘ und ‚J‘ noch traditionell
einheitlich mit ‚J‘ aufgeführt. In der vorliegenden Bearbeitung
wurden diese Namen, entsprechend ihrer Schreibweise im Text, getrennt
angegeben.

Abhängig von der im jeweiligen Lesegerät
installierten Schriftart können die im Original gesperrt gedruckten Passagen gesperrt, in
serifenloser Schrift, oder aber sowohl serifenlos als auch gesperrt
erscheinen.




Studien zur Geschichte

des

menschlichen Geschlechtslebens



I.

Der Marquis de Sade und seine Zeit.

Von

Dr. Eugen Dühren.

Achte Auflage.



Berlin W. 30

Verlag von H. Barsdorf.

1922.

Alle Rechte vorbehalten.

Der Marquis de Sade

und seine Zeit.



Ein Beitrag zur Kultur- und Sittengeschichte

des 18. Jahrhunderts. Mit besonderer

Beziehung auf die Lehre von der

Psychopathia Sexualis.

Von

Dr. Eugen Dühren.

Achte Auflage.



Berlin W. 30

Verlag von H. Barsdorf.

1922.

Alle Rechte vorbehalten.


Verlagssignet


Manuldruck

der Spamerschen

Buchdruckerei in Leipzig.






Inhaltsverzeichnis.





	
Vorwort


	
Seite I.





	
Einleitung


	
„  1.





	

Die Aufgaben einer Wissenschaft des
      menschlichen Geschlechtslebens: 1. Die Liebe als physisches Problem.
      S. 2. —
      Die Liebe als historisches Problem. S. 11.
      — Die Liebe als metaphysisches Problem.
      S. 20. —







	
I. Das Zeitalter des Marquis de Sade


	
Seite 27.





	

Allgemeiner Charakter des 18. Jahrhunderts in Frankreich
      S. 30.
      — Die französische Philosophie im 18. Jahrhundert S. 35.
      — Das französische Königtum im 18. Jahrhundert S. 40. —
      Adel und Geistlichkeit S. 48. — Die Pariser Polizeiberichte
      über die Unsittlichkeit der Geistlichen S. 52. — Die Jesuiten
      S. 63. — Die schwarze Messe S. 67.
      — Die Nonnenklöster S. 72.
      — Die Frau im 18. Jahrhundert S. 76.
      — Die Litteratur S. 88.
      — Die Kunst im 18. Jahrhundert S. 107.
      — Die Mode S. 119. —
      Prostitution und Geschlechtsleben im 18. Jahrhundert
S. 124. — Bordelle, geheime pornologische Klubs
      und Prostituierte S. 125. — Das Freudenhaus der Madame
      Gourdan S. 127. — Justine Paris und das Hôtel du Roule
      S. 132. — Das Bordell der Richard
      S. 138. — Ein Negerbordell
      S. 138. — Die „petites maisons“
      S. 139. — Die geheimen
      pornologischen Klubs S. 141. — Die Freudenmädchen
      S. 144. — Das Palais-Royal und andere öffentliche Dirnenlokale
      S. 162.
      — Die Onanie im 18. Jahrhundert S. 176. —
      Tribadie im 18. Jahrhundert S. 178.
      — Die Paederastie S. 202. —
      Flagellation und Aderlass S. 209. — Aphrodisiaca,
      Kosmetica, Abortiv und Geheimmittel im 18. Jahrhundert S. 214.
      — Gastronomie und Alkoholismus im 18. Jahrhundert S. 234.
      — Diebstahl und Räuberwesen S. 238.
      — Der Giftmord S. 243.
      — Mord und Hinrichtungen S. 246. — Ethnologische und
      historische Vorbilder S. 267.
      — Italienische Zustände im 18. Jahrhundert S. 277.
      — Papst Pius VI. S. 286. — Die Königin
      Karoline von Neapel S. 288. —







	

II. Das Leben des Marquis de Sade


	
Seite 292.





	

Die Vorfahren S. 292.
      — Petrarca’s Laura S. 292. — Die übrigen
      Vorfahren S. 294. —
      Die Kindheit des Marquis de Sade S. 298.
      — Die Jugendzeit S. 301. — Das Gefängnisleben des Mannes
      S. 307. — Die Affäre
      Keller (3. April 1768) S. 308 — Der
      Skandal zu Marseille (Cantharidenbonbons-Orgie) S. 316. —
      Einkerkerung in Vincennes und in der Bastille S. 322. — Teilnahme
      an der Revolution und litterarische Tätigkeit S. 327. —
      Der Tod S. 344. —







	
III. Die Werke des Marquis de Sade


	
Seite 348.





	

„Justine“ und „Juliette“.
      Geschichte der Entstehung S. 348.
      — Die Vorrede S. 350. —
      Analyse der „Justine“ S. 351. —
      Analyse der „Juliette“ S. 362. — Die „Philosophie dans le
      Boudoir“ S. 393. — Die übrigen Werke des Marquis de Sade
      S. 396. —
      Charakter der Werke des Marquis de Sade S. 400. —
      Die Philosophie des Marquis de Sade S. 403. —







	
IV. Theorie und Geschichte des Sadismus


	
Seite 431.





	

Wollust und Grausamkeit S. 431. — Anthropophagie und Hypochorematophilie
      S. 432. — Weitere sexualpathologische Typen
      bei Sade S. 435. — Versuch einer Aufstellung von erotischen
      Individualitäten S. 440. — Sorgfalt im Arrangement obscöner
      Gruppen S. 441.
      — Das Mysterium des Lasters S. 442. — Die
      Lüge als Begleiterin sexueller Perversion S. 443. — Sade’s Ansicht
      über die Natur der sexuellen Entartung S. 444. — Unsere
      Definition des Sadismus S. 446. — Beurteilung des Menschen
      Sade nach seinem Leben und seinen Schriften S. 450. —







	
V. Geschichte des Sadismus im 18. und 19. Jahrhundert


	
Seite 459.





	

Verbreitung und Wirkung der Schriften des Marquis de Sade
      S. 459.
      — Rétif de la Bretonne’s „Anti-Justine“ S. 464. —
      Charles de Villers S. 466. —
      Despaze S. 471. — Der Sadismus
      in der Litteratur S. 471.
      — Einige sadistische Sittlichkeitsverbrechen
      S. 486. —
      Fall von Hypochorematophilie S. 488. —
      Statuenschändung S. 488. — Körperliche Gebrechen als Reizmittel
      S. 488. — Sadistische Venaesectio. (Affäre T....)
      S. 489. —
      Affäre Michel Bloch S. 489.
      — Wort-Sadismus S. 491.
      — Nachahmung des Marseiller Skandals S. 492. — Schluss
      S. 493. —







	
VI. Bibliographie


	
Seite 507.









Vorwort.



Während ich mit den Vorbereitungen für das vorliegende Werk
beschäftigt war, erschien im März dieses Jahres der geistreiche Essay
von A. Eulenburg („Der Marquis de Sade“ in: Die Zukunft 7.
Jahrgang No. 26, vom 25. März 1889, S. 497–515), dem geschätzten
Neurologen und hervorragenden medizinischen Publizisten. Dieser
Artikel und ein von Eulenburg im Berliner Psycholog. Verein
gehaltener Vortrag eröffnen die wissenschaftliche Sade-Forschung
in Deutschland. Um dieselbe Zeit ist auch in Frankreich durch die
Studie des Dr. Marciat über den Marquis de Sade (Lyon
1899) das Interesse an einer der merkwürdigsten Persönlichkeiten
des 18. Jahrhunderts wieder neu belebt worden, nachdem G. Brunet’s
wertvolle biographisch-litterarische Beiträge (1881) wenig Beachtung
gefunden hatten. Mit P. Ginisty’s dankenswerter Publikation
unedierter Briefe der Marquise und des Marquis de Sade
(in der „Grande Revue“ 1899 No. 1) ist hoffentlich der Anfang gemacht
worden, den bisher so ängstlich gehüteten litterarischen Nachlass des
Verfassers der „Justine“ der wissenschaftlichen Welt zu erschliessen.



Ich habe, bereits mit meinem Werke über den Marquis de Sade
beschäftigt, alle diese Publikationen mit Freuden begrüsst als ein
bezeichnendes Symptom, dass man in den gelehrten Kreisen das Bedürfnis
empfindet, genauer über die rätselvolle Persönlichkeit des „joli
Marquis“ unterrichtet zu sein als dies bisher der Fall war. Denn noch
1895 schrieb Eulenburg („Sexuale Neuropathie“ S. 120): „Nur zu
oft habe ich die Beobachtung gemacht, dass man sich in der Litteratur
dieses Gegenstandes fortwährend auf de Sade und seine Werke
bezieht, ohne die allergeringste wirkliche Kenntnis davon zu verraten.“
Dies Dunkel zu lichten, war hohe Zeit.

Seit früher Jugend wuchs ich in der buntesten, farbenreichsten
aller Welten auf, in der Welt der Bücher! Und es ging mir wie jedem
Bibliophilen. Nicht blos das harmonisch Schöne, das Klassische im
beglückenden Sinne des Wortes zog mich an, sondern auch jene, um mit
Macaulay zu reden, „seltsamen Fragmente aus der litterarischen
Geschichte“, jene bizarren Phaenomene menschlicher Einbildungskraft
erregten früh mein Interesse. Der Bücherfreund weiss, dass es kein
Produkt des menschlichen Geistes giebt, welches nicht von einigem Wert
für die Erkenntnis wäre. Der Bücherfreund sucht in den Büchern mit
liebevollem Herzen die Menschen. Nichts „Menschliches“ darf ihm
fern bleiben, nicht nur um sein Wissen, seine Erkenntnis zu mehren,
sondern auch, weil er ein Menschenfreund ist und sein will.

Daher ist dieses Buch nach Anlage, Ausführung und Inhalt das erste
wissenschaftliche Originalwerk über den Marquis de Sade
in einer lebenden europäischen Sprache, kein geistreiches Feuilleton,
auch keine dürre Registrierarbeit, sondern der ernsthafte Versuch,
ein wirklich brauchbares „document humain“ zu liefern, das dem
Erforscher der Menschennatur von einigem Nutzen sein könne. Es
ist geschrieben für den Arzt — ich selbst bin ein solcher — für
den Juristen, den Nationalökonomen, den Historiker, den Philosophen
— für alle die, welche im sozialen Sinne thätig sind und
das Wohl der menschlichen Gesellschaft fördern wollen. Es hat eine
„moralische“ Tendenz. Denn ich glaube, dass es einstweilen noch
moralisch ist, die Ehe als das Fundament der Gesellschaft zu preisen
und in der physischen Liebe mit Plato und Hegel nur ein
Uebergangsstadium zu einer höheren geistigen Bethätigung zu sehen.
Ich habe in diesem Buche alles erreichbare Material über den Marquis
de Sade zusammengetragen. Nichts dürfte fehlen. Aber ich habe
im Sinne dieser „Studien“ sein Leben und seine Werke als Objekte der
geschichtlichen Erfahrung aufgefasst und damit — wie ich glaube
— einen neuen Weg zur Erkenntnis der sexualpathologischen Phaenomene
betreten. Ob er gangbar ist, das mögen die Leser und die Kritiker
beurteilen.

Wenn der berühmte Nationalökonom W. Roscher dem Herausgeber
des „Hermaphroditus“ von Antonius Panormita, dem gelehrten und
ehrlichen F. C. Forberg eine „schimpfliche Sachkenntnis“ zum
Vorwurf macht, wenn Parent-Duchatelet sein grosses Werk über
die Prostitution in Paris mit einigen entschuldigenden Worten über
die darin vorkommenden Obscönitäten einleitet, so finde ich Beides
unaufrichtig und eines Forschers nicht würdig. Ich entschuldige
mich nicht. Mögen die moralisch Entrüsteten kommen! Ich tröste mich
mit dem Worte eines von mir sonst nicht sehr Geliebten: „Niemand
lügt so viel, als der Entrüstete“. (Fr. Nietzsche
„Jenseits von Gut und Böse“ Aphorismus 26, S. 48).

Das Uebel ist in der Welt. Man muss es erforschen, aufdecken
und die Mittel zu seiner Beseitigung zu finden suchen. Dies habe ich
gethan. Im übrigen muss der Mensch sein, wie die Geschichte. Denn
diese ist nicht das Weltgericht, sie führt nicht hinab zu Minos
und Rhadamanthys, sondern sie führt empor und deutet mit dem
ernsten, grossen Auge, mit der ehernen, nie ermüdenden Hand auf
olympische Höhen.

Berlin, den 15. Dezember 1899.

Der Verfasser.


Vorwort zur dritten Auflage.



Diese vorliegende dritte Auflage ist vom Autor vollständig
durchgesehen, verbessert und bedeutend vermehrt worden.

Berlin, den 15. Januar 1901.

Der Verleger.




Vorwort zur vierten Auflage.



Wiederum ist eine starke Auflage des „Marquis de Sade und seine Zeit“
bis auf das letzte Exemplar vergriffen. Die begeisterte Aufnahme,
welche das Werk bei seinem ersten Erscheinen in der wissenschaftlichen
Presse gefunden hat, ist ihm auch ferner zu Teil geworden; es hat
seinen Siegeszug durch die ganze Welt gemacht, und selten nur dürfte
ein wissenschaftliches Buch eine so universelle Verbreitung gefunden
haben!

Diese neue, vierte, Auflage ist in jeder Hinsicht mit aller Sorgfalt
zum Druck befördert worden. Möge auch ihr das Los ihrer Vorgängerinnen
voll und ganz beschieden sein!

Berlin, den 15. Dezember 1905.

Der Verleger.




Vorwort zur fünften Auflage.



Diese fünfte Auflage ist ein unveränderter Neudruck der vierten und
zeugt am besten von dem anhaltenden Interesse, das dieser ersten und
erschöpfenden Monographie über den „célèbre marquis“ in aller Welt
zuteil geworden ist

Berlin, im Juli 1914.

Der Verleger.




Einleitung.



Die Aufgaben einer Wissenschaft des menschlichen Geschlechtslebens.

(Phaenomenologie der Liebe.)

Unter drei Gesichtspunkten ist eine wissenschaftliche Betrachtung
des menschlichen Geschlechtslebens möglich. Zunächst tritt uns die
Liebe als eine Naturerscheinung entgegen, die als solche dem
Gesetze der Kausalität unterworfen ist. Dann aber ist sie, entzogen der
bewusstlosen Notwendigkeit, ein Objekt der Geschichte, jenes
Prozesses, der, um mit einem geistesgewaltigen Worte Hegel’s
zu reden, den „Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit“ darstellt.
Das Ziel der Liebe aber ist, wie alles menschliche Geschehen, die
Freiheit, welche mit dem absoluten Geist, der höchsten
Erkenntnis, identisch ist.

So existieren nur drei Probleme der Liebe, nicht mehr: das
physische, das historische und das metaphysische
Problem.

Für uns, die wir durchweg der historisch-kritischen und dialektischen
Methode Hegel’s folgen, sind diese Probleme ebenso viele
Stufen der Entwickelung, deren genaue Erkenntnis zugleich
das wahre Wesen der menschlichen liebe erleuchten und enthüllen
wird. Es ist jener Weg von der sinnlichen (physischen) zur
platonischen (metaphysischen) Liebe, den bereits Plato
erkannt hat, dessen Hauptpunkte wir kurz andeuten wollen. Dabei ist
zu bemerken, dass die Liebe als Erscheinung der Natur und
als Erscheinung des absoluten Geistes, die Liebe im Reiche
der Notwendigkeit und im Reiche der Freiheit bisher am meisten
Gegenstand einer wissenschaftlichen Forschung gewesen ist. Wir
besitzen ausgezeichnete Werke über das menschliche Geschlechtsleben in
naturwissenschaftlicher und metaphysischer Beziehung.
Dagegen ist jenes grosse Gebiet fortwährender geistiger
Befruchtung des natürlichen Geschehens, welches sich in der
Geschichte darstellt, über Gebühr vernachlässigt worden. Und
doch ist dieses wichtige Zwischenglied, die geschichtliche Erscheinung
des Sexuallebens, ganz allein geeignet, uns über viele dunkle Punkte,
die uns im Wesen und in der Entfaltung der Liebe begegnen, aufzuklären.
Diese „Studien zur Geschichte des menschlichen Geschlechtsleben“
behandeln durchgängig die Liebe als historisches Problem, aber
nicht ohne Verknüpfung mit dem physischen und metaphysischen Probleme.
Mehr als einmal hoffen wir den Beweis zu erbringen, dass diese
geschichtlichen Betrachtungen manches Dunkel lichten, manches Rätsel
des Eros lösen können.

Wir wollen in Kürze das System einer Wissenschaft des menschlichen
Geschlechtslebens darstellen und betrachten zunächst


1. Die
Liebe als physisches (natürliches) Problem.



Die „Kosmogonie“, die Erschaffung der Welt selbst, des gestirnten
Himmels und der seligen Götter wird in den Mythen vieler Völker als
ein Akt der geschlechtlichen Zeugung gedacht. So erhaben, so wunderbar
und rätselvoll erschien schon den ältesten Menschen in grauer Vorzeit
der rein physische Vorgang der Paarung, Befruchtung und Geburt. Materie
ist der „Mutter“ Stoff, das Weltganze, die „Natura“ ist das „Geborene“.
Nach G. Herman[1] hat die neuere Schule der anthropologischen
und mythologischen Forschung eine derartige Anthropomorphisierung der
Weltentstehung als wahrscheinlichste Quelle aller Religionssysteme
angenommen. Himmel und Erde sind dem Chinesen „Vater und Mutter aller
Dinge.“ Auch das „Weltenei“ spielt in den Religionen und Mythen der
verschiedensten Völker eine grosse Rolle.

Die ersten Geschöpfe aber, Götter sowohl wie Menschen, sind Zwitter[2].
Wer kennt nicht die berühmte Erzählung des Aristophanes im
platonischen „Gastmahl“ (Kap. 14)? Einst sei die Natur des Menschen
eine andere gewesen als jetzt. „Denn zuerst gab es drei Geschlechter
von Menschen, nicht wie jetzt nur zwei, das männliche und das
weibliche, sondern noch ein drittes dazu, welches das gemeinschaftliche
war von diesen beiden; sein Name ist noch übrig, während es selbst
verschwunden ist. Mannweib (ἀνδρόγυνος) nämlich war damals
dieses eine.“ Auch aus dem anfangs zweigeschlechtlichen Adam der Bibel
ging das erste Menschenpaar als Mann und Weib hervor.

Die Liebe als kosmogonisches Prinzip spielt bei Empedokles eine
ganz besondere Rolle. Zwei Grundkräfte sind es, durch welche nach
diesem Philosophen alle Veränderung in der Mischung und Trennung der
Stoffe hervorgebracht wird: Die Liebe und der Hass. In unermesslichen
Perioden der Weltentwickelung überwiegt bald die eine, bald die andere
dieser beiden Grundkräfte als herrschende Macht. Ist die Liebe zur
völligen Herrschaft gelangt, so ruhen alle Stoffe in seligem Frieden
vereint in der Weltkugel als in Gott. Durch das Fortschreiten der Macht
des Hasses, auf deren Höhepunkt alles zerstreut und zersprengt ist,
oder umgekehrt, durch das Fortschreiten der Macht der Liebe werden
verschiedene Uebergangszustände in der Weltentwickelung hervorgebracht.
Durch das wiederholte Spiel von Zeugung und Vernichtung blieben
schliesslich allein die Erzeugnisse übrig, welche die Bürgschaft
der Dauer und Lebensfähigkeit in sich trugen. — Wie die oben
erwähnten kosmogonischen Theorien durchweg anthropomorphisierender
Tendenz sind und auf Beobachtungen in der organischen Natur beruhen,
so ist die Idee des Empedokles eine grossartige Konzeption einer
naturwissenschaftlichen Vorstellung, wie sie im modernen Darwinismus
ausgebildet worden ist.

Die neuere Wissenschaft hat die naiven mythologischen und
kosmogonischen Vorstellungen der Vorzeit bestätigt. Wir wissen auch,
dass die physische Liebe des Menschen, also das Anfangsglied
der Entwickelung selbst erst ein sekundäres Erzeugnis, das Produkt
einer Differenzierung ist, nur erklärbar durch die Entwickelung
des organischen Lebens überhaupt. Die Zwitterbildung, d. h.
die Vereinigung der beiden Geschlechtszellen in einem Individuum
ist der älteste und ursprünglichste Zustand der geschlechtlichen
Differenzierung. Erst später entstand die Geschlechtstrennung.
Nach Haeckel[3] findet sich der Hermaphroditismus nicht nur
bei niedersten Tieren, sondern auch alle älteren wirbellosen Vorfahren
des Menschen, von den Gastraeaden bis zu den Prochordoniern aufwärts,
werden Zwitter gewesen sein. Wahrscheinlich waren sogar die ältesten
Schädellosen noch Hermaphroditen. Ein wichtiges Zeugnis dafür liefert
der merkwürdige Umstand, dass mehrere Fisch-Gattungen noch heute
Zwitter sind, und dass gelegentlich als Atavismus auch bei höheren
Vertebraten aller Klassen der Hermaphroditismus noch heute wieder
erscheint.

Die Geschlechtstrennung, der Gonochorismus, wie Haeckel
dies nennt, erscheint später als die Verteilung der beiderlei
Geschlechtszellen auf verschiedene Personen.[4] Dann treten zu den
primären Geschlechtsdrüsen sekundäre Hilfsorgane wie Ausführgänge u. s. w.
hinzu, und zuletzt entwickeln sich durch geschlechtliche
Zuchtwahl, die Selectio sexualis, die sogenannten „sekundären
Sexual-Charaktere“, d. h. diejenigen Unterschiede des männlichen und
weiblichen Geschlechts, welche nicht die Geschlechtsorgane selbst,
sondern andere Körperteile betreffen (z. B. der Bart des Mannes, die
Brust des Weibes).

Hierbei unterliegt die morphologische Ausbildung der
menschlichen Geschlechtsorgane dem berühmten, von Haeckel zuerst
formulierten „biogenetischen Grundgesetz“, das die Ontogenie, die
individuelle Entwickelung, einen abgekürzten, unvollständigen Abriss
der Phylogenie, der Stammesentwickelung darstellt. In den grossen
Lehrbüchern der Entwickelungsgeschichte von Kölliker und
Hertwig findet man die zuverlässigsten Darstellungen der
Ontogenie der Sexualorgane.

In der Beschreibung der ausgebildeten männlichen und weiblichen
Geschlechtsorgane ist das klassische Werk von Kobelt[5]
bisher noch nicht übertroffen worden, wenn auch die Beschreibung der
Geschlechtsorgane in dem grossen „Handbuch der Anatomie des Menschen“
von K. von Bardeleben (Jena 1896 ff.) viele neue Aufschlüsse zu
bringen verspricht.[6]

Die Entstehung der sekundären Geschlechtscharaktere ist
Gegenstand der Darstellung in dem berühmten Buche von Charles
Darwin.[7]

Aus diesen anatomischen Substraten der menschlichen Liebe wird
man die Physiologie derselben im weitesten Umfange ableiten
müssen. Das Hauptwerk über den Vorgang der Zeugung im Gesamtgebiete
des organischen Lebens und beim Menschen besitzen wir in dem Werke von
Hensen.[8]

Der Fundamentalvorgang aller Liebe bei Mensch, Tier und Pflanze,
die älteste Quelle der Liebe ist die Wahlverwandtschaft zweier
verschiedener erotischer Zellen: der männlichen Spermazelle und
der weiblichen Eizelle, das, was Haeckel[9] den „erotischen
Chemotropismus“ genannt hat. Der Zweck und das Endziel der physischen
Liebe ist die Verschmelzung oder Verwachsung dieser beiden erotischen
Zellen. „Alle anderen Verhältnisse und alle die übrigen, höchst
zusammengesetzten Erscheinungen, welche bei den höheren Tieren den
geschlechtlichen Zeugungsakt begleiten, sind von untergeordneter und
sekundärer Natur, sind erst nachträglich zu jenem einfachsten, primären
Kopulations- und Befruchtungsprozess hinzugetreten.“ — „Ueberall ist
die Verwachsung zweier Zellen das einzige, ursprünglich treibende
Motiv, überall übt dieser unscheinbare Vorgang den grössten Einfluss
auf die Entwickelung der mannigfaltigsten Verhältnisse aus. Wir dürfen
wohl behaupten, dass kein anderer organischer Prozess diesem an Umfang
und Intensität der differenzierenden Wirkung nur entfernt an die Seite
zu stellen ist.“ (Haeckel.)

Nachdem dieser fundamentale Vorgang der Zeugung festgestellt ist,
gelangen wir zu einer Betrachtung jener physischen Liebesregungen
beim Menschen, welche sich in Form des Geschlechtstriebes[10]
äussern. Diesen dunkeln Begriff hat Moll in höchst geistvoller
Weise aufgehellt.[11] Er zerlegt den Geschlechtstrieb beim erwachsenen
Menschen in zwei Komponenten, den Detumeszenztrieb und den
Kontrektationstrieb. Der Detumeszenztrieb drängt zu einer
örtlichen Funktion an den Genitalien, und zwar beim Manne zur
Samenentleerung. Er ist als ein peripherer organischer Drang zur
Entleerung eines Sekretes aufzufassen. Der Kontrektationstrieb drängt
den Mann zur körperlichen und geistigen Annäherung an das Weib,
das letztere ebenso zur Annäherung an den Mann. Phylogenetisch
ist die Detumeszenz als Mittel zur Fortpflanzung das Primäre, weil
sie bei niederen und höheren Tieren stattfindet. Erst sekundär kam
die Kontrektation hinzu, indem sich zwei Individuen zur Fortpflanzung
verbanden. In der individuellen Entwickelung des Menschen ist die
Anwesenheit der Keimdrüsen, der Erreger des Detumeszenztriebes,
das Primäre. Der Kontrektationstrieb ist ein sekundärer
Geschlechtscharakter. Der Detumeszenztrieb des Mannes ist die
unmittelbare Folge der Funktion der Hoden. Beim Weibe hängt zwar die
Ausscheidung der Eizelle aus dem Ovarium mit dem Detumeszenztrieb nicht
unmittelbar zusammen, ursprünglich fielen sie aber zusammen, wie man
noch bei den Fischen sieht.

Nunmehr geht Moll[12] zur Erörterung einer höchst wichtigen
Frage über, welche für die Beurteilung vieler Erscheinungen von
der grössten Bedeutung ist, nämlich zu dem Verhältnis zwischen
Ererbtem und Erworbenem in der Geschlechtsliebe. Dies
ist der Punkt, in welchem wir ganz und gar von Moll abweichen,
weil wir durch die geschichtliche Betrachtung zu ganz
anderer Auffassung geführt werden als Moll, welcher durch
seine allerdings ingeniöse naturwissenschaftliche Argumentation
zu beweisen sucht, dass neben dem Detumeszenztriebe — woran
wir nicht zweifeln — auch die mannigfaltigsten Erscheinungen
des Kontrektationstriebes ererbt sind. Kurz, Moll
ist geneigt, sowohl die physischen als auch die pathologischen
Erscheinungen des Geschlechtstriebes zum grössten Teile auf
Vererbung zurückzuführen, während nach seiner Ansicht die
erworbenen Faktoren nur eine sehr geringe Rolle spielen.
Normaler und abnormer Geschlechtstrieb („konträre
Sexualempfindung“, Homosexualität) erklären sich nach Moll
eher aus der Vererbung als auch der durch die Umstände geschaffenen
Gewohnheit. Wir wollen nicht leugnen, dass gewisse körperliche und
geistige Dispositionen vererbt werden. Wir werden aber durch
unsere Studien zu dem Bekenntnis gezwungen, dass die Vererbung in
der Liebe eine viel geringere Rolle spielt, als die Erwerbung
bestimmter Eigenschaften und die stete Wirkung äusserer Einflüsse.
Dies auf geschichtlichem Wege zu erweisen, ist unsere Aufgabe
und wird schon im vorliegenden Bande mehr als einmal zu Tage treten.
Aber auch das rein naturwissenschaftliche Räsonnement vermag
diesen Standpunkt zu rechtfertigen und zu befestigen, wie die ganz
vortreffliche kleine Schrift von K. Neisser aufs evidenteste
dartut.[13]

Den gleichen Standpunkt der kongenitalen Natur zahlreicher
geschlechtlicher Perversionen vertritt R. v. Krafft-Ebing in
seinem ausserordentlich verbreiteten Werke über die „Psychopathia
sexualis“, während hinwiederum von Schrenk-Notzing, sich mehr
unserem Standpunkt nähernd, die Suggestion als Ursache mancher
sexuellen Abnormitäten betrachtet.[14]

Krafft-Ebing hat aber das unbestreitbare Verdienst, das gesamte
menschliche Geschlechtsleben vom Standpunkt des Irrenarztes
einer eingehenden Würdigung unterzogen zu haben.



Als Vorläuferin sexueller Ausschweifungen spielt ferner zweifelsohne
die Onanie eine grosse Rolle, welche ganz kürzlich in dem
Buche von Rohleder[15] die erste kritische und als solche
mustergiltige Bearbeitung gefunden hat.

Wichtige Aufklärungen über die Natur der geschlechtlichen Beziehungen
des Menschen werden auch durch das Studium jener körperlichen Vorgänge
dargeboten, welche nur unmittelbare Einflüsse auf die sexuellen Akte
ausüben. Vor allem gehören hierher die Sinne, der Stoffwechsel
und die psychischen Vorgänge.[16] Gerade aus der Untersuchung
der Beziehung der Sinne zum Geschlechtsleben, vor allem des Geruchs und
Gesichts, wird sich das häufige Erworbensein abnormer Zustände ergeben.
Eine experimentale Psychologie der Liebe existiert nicht.[17]
Was bisher unter dem Namen einer „Psychologie der Liebe“ geboten wurde,
ist in naturwissenschaftlicher Hinsicht kaum beachtenswert wie z. B.
die nach anderer Richtung hin vortreffliche „Psychologie der Liebe“
von Julius Duboc. „Einige wenige sorgfältige Untersuchungen,
die aber noch der Bestätigung und weiterer Ausdehnung bedürfen, einige
Beobachtungen über formlose Tatsachenmassen, die in praktischer
Lebenserfahrung aufgehäuft sind und die ihren Wert haben, wenn sie
auch in mannigfacher Weise missverstanden und falsch ausgelegt werden
können — das ist alles, was die empirische Psychologie bisher über
die intellektuellen Unterschiede der Geschlechter zu bieten hat.“
(Havelock Ellis.)



Die breiteste Grundlage für eine naturwissenschaftliche Erforschung der
psychischen Erscheinungen des menschlichen Geschlechtslebens bildet
unzweifelhaft das von der Anthropologie und Ethnologie
gesammelte Material, wie es in dem klassischen Werke von Ploss
und Bartels[18] vorliegt. Hier beginnen schon vielfach
die Berührungen mit den soziologisch-historischen Problemen des
Sexuallebens.

Die Liebe, als physisches Problem betrachtet, umfasst auch, was
wir zum Schluss nur noch kurz erwähnen wollen, die organischen
Geschlechtskrankheiten des Menschen.


2. Die
Liebe als historisches Problem.



Die Liebe als geschichtliche Erscheinung ist nichts an und für sich.
Sie ist, ganz evolutionistisch gefasst, das zu immer grösserer
Freiheit fortschreitende Verhältnis zwischen der physischen Liebe
und den aus der Selbstentfaltung des Geistes hervorgegangenen Formen
der Gesellschaft, des Rechtes und der Moral,
der Religion, der Sprache und Dichtung. Es ist
wichtig zu betonen, dass es auf diesem Gebiete keine Kausalität, keine
Gesetze in naturwissenschaftlichem Sinne geben kann, dass die von
Herbert Spencer inaugurierte „organische Methode“ der Soziologie
den geschichtlichen Erscheinungen nicht gerecht zu werden vermag. Es
gibt bei der Betrachtung sozialer Phänomene keine Gesetze, sondern
nur Rhythmen[19]. „Den Schritt vom Rhythmus zum Gesetz können
wir heute noch nicht wagen, wenn wir gleich der Ueberzeugung sind,
dass Rhythmen letzten Endes auf (uns noch verborgene) soziale Gesetze
zurückdeuten.“ (Stein.) Trotzdem ist hierbei blinder Zufall
ausgeschlossen. Denn dieser soziale Rhythmus stellt sich bei bestimmten
Bedingungen und Voraussetzungen regelmässig wieder ein und nimmt damit
für uns das Gepräge bestimmter Gesetzlichkeit an. Achelis
(a. a. O. S. 68) macht in dieser Beziehung auf die bekanntesten statistischen
Erhebungen über Wiederkehr derselben Vergehen, über den wahren
Zusammenhang von Moral und wirtschaftlichen Verhältnissen aufmerksam.
Es handelt sich also auch, insofern die Liebe als geschichtliche
und soziologische Erscheinung in Betracht kommt, nur um
Auffindung jener Rhythmen, jener regelmässig wiederkehrenden Formen und
Typen des Geschehens.

Die Liebe als eine soziale Erscheinung, als Produkt der
Gesellschaft, erscheint wesentlich in den beiden Formen der Ehe
und der Prostitution.

Eduard Westermarck, Professor an der Universität in Helsingfors,
hat das für alle Zeit grundlegende Werk über die Geschichte der
menschlichen Ehe geschrieben, welches wir nicht anstehen, den besten
kulturhistorischen und soziologischen Werken eines Buckle,
Tylor, F. A. Lange u. a. ebenbürtig an die Seite zu
stellen.[20] Dies Buch weist in der unwiderlegbarsten Weise mit
der gediegensten wissenschaftlichen Argumentation die Ehe als die
überall wiederkehrende primitive soziologische Form und das
soziologische Endziel der Liebe nach und macht der noch bis
in die neueste Zeit von Bachofen, Mc.-Lennan, Morgan,
Lubbock, Bastian, Lippert, Kohler,
Post vertretenen Lehre von der ursprünglichen geschlechtlichen
Ungebundenheit, der sogenannten Promiscuität für immer ein Ende.
Die „Kritik der Promiscuitätslehre“ (a. a. O. S. 46–130) gehört zu den
glänzendsten Leistungen der modernen Soziologie. Ihr Ergebnis muss auf
die Anschauungen über das menschliche Geschlechtsleben nicht blos in
soziologischer, sondern auch in philosophischer Hinsicht den grössten
Einfluss ausüben.

Nach Westermarck kommt die Ehe schon bei vielen niedrigen
Tiergattungen vor, bildet bei den menschenähnlichen Affen die Regel
und ist bei den Menschen allgemein. Ihr Ursprung muss offenbar einem
durch den mächtigen Einfluss der natürlichen Zuchtwahl zur Entwickelung
gebrachten Instinkt zugeschrieben werden. Dass der Urmensch die Ehe
kannte, darf man mit grösster Zuversicht mutmassen. Denn die Ehe der
Primaten (Menschen und Affen) scheint aus der kleinen Anzahl der
Jungen und aus der Länge des Kindesalters hervorgegangen zu sein. Mit
aller Wahrscheinlichkeit bezeichnet Westermarck die menschliche
Ehe als ein von den affenähnlichen Urmenschen überkommenes
Erbe. Ferner weist er nach, dass gerade bei den am niedrigsten
stehenden Völkerschaften die geschlechtlichen Beziehungen sich am
wenigsten der Promiscuität nähern. Wir haben sogar Grund zu dem
Glauben, dass mit dem Fortschreiten der Kultur die ausserehelichen
Beziehungen der Geschlechter zugenommen haben. Demgemäss hat in
Europa die Zahl der Ehelosen eine Zunahme, das Durchschnittsalter der
Eheschliessung eine Hinaufschraubung erfahren.



Allerdings ist die Lebenslänglichkeit der Ehe durchaus
nicht ganz allgemein. Bei den meisten unzivilisierten und vielen
vorgeschrittenen Völkern darf der Mann der Gattin jederzeit nach
Belieben den Abschied geben. Bei sehr vielen anderen jedoch — auch
solchen auf niedrigster Stufe — bildet die Scheidung den Ausnahmefall.
Es kommt auch vor, dass dem Weibe gestattet ist, dem Gatten den
Laufpass zu geben. Im allgemeinen nimmt die Dauer der Ehe mit der
Vervollkommnung des Menschengeschlechts stetig zu.

Während die Ehe als die eminent soziale Form der Liebe
zu betrachten ist, in welche sich seit jeher das menschliche
Geschlechtsleben gekleidet hat, muss als ihr Gegenpol, als
absolut antisoziale Erscheinung die Prostitution
bezeichnet werden. Man nennt sie, wie bekannt, ein „notwendiges
Uebel“. Eine wissenschaftliche, dem Stande der modernen Forschung
entsprechende Geschichte der Prostitution existiert noch nicht. Das
grosse achtbändige Werk von Dufour[21] enthält zwar eine
grosse Menge Material, dasselbe ist aber gänzlich unübersichtlich
zusammengestellt. Zudem verliert auch diese Zusammenstellung jeden
Wert durch den gänzlichen Mangel der genauen Quellennachweise.
Nur aus einer gleichmässig die Ergebnisse der Soziologie, Hygiene
und Nationalökonomie verwertenden geschichtlichen Darstellung der
Prostitution würde sich ein sicheres Urteil über die Ursache
und die Abhilfe dieses sozialen Uebels gewinnen lassen.
Besonders Bebel’s Werk „Die Frau und der Sozialismus“ hat manche
unrichtigen Anschauungen über die Ursachen der Prostitution verbreitet,
indem dieser Autor dieselben auf die wirtschaftliche Ausbeutung und
die Hungerlöhne zurückführt. Demgegenüber sei nur auf die gediegene,
aus langjähriger Erfahrung hervorgegangene Arbeit über Prostitution
von G. Behrend[22] hingewiesen, der ganz andere Ursachen
derselben aufdeckt, dieselben vor allem in einer fast stets erworbenen
Lasterhaftigkeit sieht und ganz richtig bemerkt, dass man meist die
veranlassenden äusseren Momente für die eigentlichen Ursachen ansieht.
Der bedeutendste Forscher über Prostitution neben Behrend ist
B. Tarnowsky[23], der bemerkenswerter Weise zu den gleichen
Ergebnissen wie jener gelangt ist und als eine Fabel nachweist, dass
die Armut die nie versiegende Quelle der Prostitution sei. Auch A.
Hegar hat den Versuch gemacht, Bebels Behauptungen zu
widerlegen, und zugleich in seiner sozialhygienischen Studie Vorschläge
zu einer Beseitigung des „geschlechtlichen Elends“ gemacht.[24]

Den kühnsten Vorstoss in der Erklärung der Prostitution hat aber
wohl Lombroso unternommen. Er geht von dem unzweifelhaften
Zusammenhange zwischen Prostitution und Verbrechen aus und statuiert,
dass die „Donna delinquente e prostituta“ nur eine besondere Abart
des „reo nato“, des „geborenen Verbrechers“ sei[25]. Ganz richtig
bemerkt er, dass daher die Dirnennatur nicht nur in den unteren
Klassen vorkomme, sondern ihr Aequivalent auch in den höheren
Gesellschaftsschichten habe, was wiederum ein Beleg dafür ist, dass
man nicht die Armut als Ursache der Prostitution anschuldigen kann.
Trotzdem halten wir die Theorie der „geborenen Prostituierten“ für
verfehlt und müssen auch wiederum den äusseren Einflüssen wie falscher
Erziehung, Umgebung u. s. w. mehr Bedeutung zuerkennen. Jedenfalls
bringt das Buch Lombrosos wertvolle Aufschlüsse über den niemals
bestrittenen innigen Zusammenhang von Prostitution und Verbrechen.

Das Verhältnis der Liebe zum öffentlichen Recht spiegelt
sich vor allem in der sogenannten Frauenfrage wieder.
Nimmt man, wie wir gesehen haben, die Ehe als Grundlage der
Gesellschaft und als das soziologische Endziel der Liebe, so ist eine
allgemeine „Frauenemanzipation“, d. h. die völlige Aufhebung aller
gesellschaftlichen, staatlichen und wirtschaftlichen Unterschiede
zwischen Mann und Frau ein Widerspruch in sich selbst. Denn die
Ehe bedingt allein schon durch die Geburt der Kinder, die Sorge
für diese und die wirtschaftlichen Angelegenheiten der Familie
eine Arbeitsteilung zwischen Mann und Frau. Auch lassen sich
trotz glänzender Ausnahmen die grossen körperlichen und geistigen
Verschiedenheiten von Mann und Weib nicht verleugnen. Hiermit ist das
Zugeständnis grösserer Rechte und zahlreicherer Bildungsgelegenheiten
an die Frauen wohl vereinbar, besonders angesichts des grossen
Ueberschusses der Zahl derselben über diejenige der Männer, sowie der
späten Heiraten der letzteren. Anfang und Ende der „Frauenfrage“
ist für uns in dem einen Satze beschlossen: Die Frau ist die
gleichberechtigte aber nicht gleichmächtige Gefährtin des Mannes.

Die rechtliche Beurteilung des Verhältnisses zwischen Mann und Weib
hängt aufs innigste zusammen mit der ethischen Seite. Eine wichtige
Aufgabe einer Wissenschaft des Geschlechtslebens wird darin bestehen,
den Einfluss der jeweiligen Lehren der Moral auf die menschliche Liebe
und ihre Aeusserungen zu studieren und im Zusammenhange darzulegen.
Für Deutschland ist in neuester Zeit ein derartiger, freilich noch
unvollkommener Versuch unternommen worden.[26] In der Tat bildet die
Regelung des sexualen Lebens „innerhalb der Oeffentlichkeit“ einen
integrierenden Teil der Moralgeschichte überhaupt, und Rudeck
hat Recht, wenn er diese zugleich als eine „Kritik der gesamten
Kultur“ bezeichnet, deren Art und Bedeutung sich nirgends so treu
wiederspiegelt wie auf geschlechtlichem Gebiete. Dass die moralische
Beurteilung geschlechtlicher Verhältnisse zu verschiedenen Zeiten und
bei verschiedenen Völkern eine ganz verschiedene gewesen ist, ist
eine längst bekannte Tatsache. Und doch wird auch hier eine kritische
Untersuchung gewisse Normen feststellen können, die Allgemeingültigkeit
beanspruchen. Mit der Vervollkommnung des Menschengeschlechts
entwickelt sich auch eine Ethik des Sexuallebens. So führt
Westermarck in seiner „Geschichte der menschlichen Ehe“ den
stringenten Nachweis, dass das Schamgefühl etwas sekundäres und
zwar die Folge, nicht die Ursache der Bekleidung ist.



Ein sehr grosses Forschungsgebiet ergiebt sich aus den Beziehungen
zwischen Liebe und Religion. G. Herman, dessen Buch
wir oben erwähnten, hat im Detail geschildert, wie alle Mythologie
und Religion auf sexueller Grundlage erwachsen ist, und
deduziert mittelst einer höchst interessanten Beweisführung, dass
aus den geschlechtlichen Feiern und Mysterien der Urvölker die
Riten der heutigen Konfessionen geworden sind. Man darf behaupten,
dass die Religion oder besser der Konfessionalismus das menschliche
Geschlechtsleben im ganzen höchst ungünstig beeinflusst hat. Man
denke nur an die religiöse Mystik mit ihren sexuellen Ekstasen
und Ausschweifungen, an den Kult der „Satanskirche“, die „schwarze
Messe“ u. dgl. mehr. Die monotheistischen Religionen, sobald sie zum
Konfessionalismus entarten, sind hierin um nichts besser als die
heidnischen Religionen, ja vielleicht noch schlimmer, und es liegt
etwas Wahres in Nietzsches Ausspruch[27]: „Das Christentum gab
dem Eros Gift zu trinken: — er starb zwar nicht daran, aber entartete,
zum Laster“. Die meisten erotischen Epidemien sind religiösen
Ursprungs.

Dass die Erscheinungen der Liebe bei verschiedenen Völkern
gewissermassen nationale Formen annehmen, lehrt die Ethnologie.
Die Liebe des Russen ist eine andere als die Liebe des Franzosen, die
Liebe des Griechen eine andere als die des Böhmen. Einen wahrhaft
objektiven Ausdruck findet diese ethnologische Verschiedenheit in der
Sprache. In ihr werden die feinsten Nüancen sexueller Gefühle
durch die betreffenden Worte sichtbar. Abel hat in einer
höchst schätzbaren Abhandlung den ersten Versuch einer derartigen
linguistischen Erforschung der Liebe gemacht.[28] Er untersucht
so die Worte für Liebe in der lateinischen, englischen, hebräischen und
russischen Sprache.

Die Sprache führt uns zur Dichtung. Die Werke der Literatur
bieten uns ein dankbares Feld für vergleichend-geschichtliche
Untersuchungen über die menschliche Liebe. Die Weltliteratur liefert
das Baumaterial für eine historische Psychologie der Liebe.
Sie bietet, wie Stein (a. a. O. S. 33) sagt, „den dankbarsten
vergleichenden Stoff, der seiner sozialgeschichtlichen Bezwinger
harrt“. Hier sind noch wahre wissenschaftliche Schätze zu heben. Homer
und die Bibel, die Veden und Upanishaden, die gesamte Weltliteratur in
allen ihren Auszweigungen enthalten die getreuen Abbilder dessen, was
die Liebe bei jedem Volke und zu jeder Zeit gewesen ist.

Endlich wird das menschliche Geschlechtsleben beeinflusst durch die
materielle Kultur einer bestimmten Epoche. Krieg und Frieden,
städtisches Leben und ländliche Idylle, Kleidung und Nahrung u. v. m.,
verschieden nach Zeit und Ort, üben auch auf die menschliche Liebe die
grössten Wirkungen aus.

So ist die Liebe als geschichtliche Erscheinung unendlich
reich an Beziehungen jeder Art, welche eine höhere Bedeutung des Eros
ahnen lassen als sie die rein physische Liebe erkennen lässt.
Untersuchen wir daher




3. Die
Liebe als metaphysisches Problem.



Dass der menschlichen Liebe eine höhere Bedeutung innewohnt,
leuchtet schon daraus hervor, dass sie allein die Ursache der höchsten
dichterischen Verzückung bei allen Völkern gewesen ist und noch ist.
Und zwar ist es nicht die äussere Erscheinung, sondern das gewaltige
innere Wesen der Liebe, was den Menschen unwiderstehlich
bezwingt. Wie Don Cesar in der „Braut von Messina“ sagt:




Nicht ihres Lächelns holder Zauber war’s,

Die Reize nicht, die auf der Wange schweben,

Selbst nicht der Glanz der göttlichen Gestalt —

Es war ihr tiefstes, ihr geheimstes Leben,

Was mich ergriff mit heiliger Gewalt.







Was ist nun dieses „tiefste und geheimste“ Leben? Was ist der wahre
Zweck, das wirkliche Endziel der Liebe?

Zwei berühmte Philosophen der Neuzeit, Arthur Schopenhauer und
Eduard von Hartmann haben die gleiche metaphysische Betrachtung
über die Liebe angestellt, die das grösste Aufsehen erregte und viele
Nachbeter fand. A. Schopenhauer[29] erblickt die Bedeutung
der Liebe in der Erfüllung der Zwecke der Gattung, welche
in der Reihenfolge und dem endlosen Flusse der Generationen ihr
Leben führt. „Die sämtlichen Liebeshändel der gegenwärtigen
Generation zusammengenommen sind demnach des ganzen Menschengeschlechts
ernstliche meditatio compositionis generationis futurae, e qua iterum
pendent innumerae generationes“. Dabei verlarvt sich aber der
Gattungszweck, indem er in der Gestalt der Geschlechtsliebe eingeht
in den persönlichen Zweck der Individuen und erscheint als
deren höchstes Glück, als der Gipfel aller ihrer Wünsche, daher in der
erhabensten Form, in den überschwenglichsten Gefühlen und Entzückungen,
als das unerschöpfliche Thema aller Poesie, der lyrischen, epischen und
dramatischen, als der Gegenstand des Lustspiels und des Trauerspiels.
Eros spielt seine Rolle auf dem Sokkus und auf dem Kothurn. Dass die
Liebenden die Erfüllung des Gattungszweckes für den Gipfel ihres
persönlichen Glückes halten, darin besteht die tragische Illusion,
der Wahn. Es ist ein schrecklicher Wahn. Denn im Genuss der Wollust
kontrahiert der Mensch eine schwere Schuld, welche das erzeugte
Individuum zu büssen und durch Leiden und Tod bezahlen muss. „Das
Leben eines Menschen, mit seiner endlosen Mühe, Not und Leiden, ist
anzusehen als die Erklärung und Paraphrase des Zeugungsaktes“. Der
Eros als Ausdruck des Willens zum Leben, „wie ist er so sanft und
zärtlich! Wohlsein will er, und ruhigen Genuss und sanfte Freude, für
sich, für andere, für alle. Es ist das Thema des Anakreon. So lockt
und schmeichelt er sich selbst ins Leben hinein. Ist er aber darin,
dann zieht die Qual das Verbrechen, und das Verbrechen die Qual herbei.
Greuel und Verwüstung füllen den Schauplatz. Es ist das Thema des
Aeschylos“. (a. a. O. S. 670.)

Die Illusion, die Täuschung und die Verzweiflung der Liebe schildert
prachtvoll E. v. Hartmann[30]. Sein Schluss ist dieser: „Wer
einmal das Illusorische des Liebesglückes nach der Vereinigung und
damit auch desjenigen vor der Vereinigung, wer den in aller Liebe
die Lust überwiegenden Schmerz verstanden hat, für den und in dem
hat die Erscheinung der Liebe nichts Gesundes mehr, weil sich sein
Bewusstsein gegen die Oktroyierung von Mitteln zu Zwecken wehrt, die
nicht seine Zwecke sind; die Lust der Liebe ist ihm untergraben
und zerfressen, nur ihr Schmerz bleibt ihm unverkürzt bestehen.“

Wer, wie wir, den Begriff der Liebe evolutionistisch fasst,
kann eine solche Metaphysik der Geschlechtsliebe nicht anerkennen.
Es ist richtig, dass das rein Physische der Liebe mehr Unlust
als Lust mit sich bringt durch Vorspiegelung seliger Freuden, die
nachher zerrinnen wie Schaum. Aber die physische Liebe ist nur der
Anfang einer Entwickelung, deren Ende gerade dem Individuum
die grösste Seligkeit verheisst. Die physische Liebe ist nur der als
solcher notwendige Durchgangspunkt zu dem wirklichen Endziele,
der platonischen Liebe. Das metaphysische Endziel der Liebe
ist die Erkenntnis, die vollendete Freiheit. „Und Adam
erkannte Eva“ heisst es tiefsinnig in der Bibel!

Platos und Hegels Dialektik haben aufs treffendste
diese Wahrheit erleuchtet. Ganz richtig bemerkt Wigand[31],
dass die platonische Liebe der natürlichen oder physischen Liebe gar
nicht entgegengesetzt ist, sondern die Liebe zum sinnlichen
und körperlichen Schönen ist die Leiter und die
Leiterin zur Liebe und Erkenntnis alles unsichtbaren
Schönen und Guten in Natur- und Menschenwelt, in Kunst und Wissenschaft
von Stufe zu Stufe bis zur letzten Sprosse dieser Leiter, zur
Anschauung der Allgesetzlichkeit, des Absoluten.

Noch deutlicher wird dies, wenn wir in den Sinn der Worte eindringen,
welche die göttliche Diotima im „Gastmahl“ des Plato spricht,
Worte, die ewig und unvergänglich sind.

„Denn dies ist die rechte Art, sich auf die Liebe zu legen
oder von einem anderen dazu angeführt zu werden, dass man von
diesem einzelnen Schönen beginnend, jenes einen Schönen
wegen immer höher hinaufsteige, gleichsam stufenweise von einem
zu zweien und von zweien zu allen schönen Gestalten und
von den schönen Gestalten zu den schönen Sitten und
Handlungsweisen, und von den schönen Sitten zu den schönen
Kenntnissen, bis man von den Kenntnissen endlich zu jener
Kenntnis gelangt, welche von nichts anderem als eben von jenem
Schönen selbst die Kenntnis ist, und man also zuletzt jenes
selbst, was schon ist, erkenne. Und an dieser Stelle des Lebens,
lieber Sokrates, wenn irgendwo, ist es dem Menschen erst lebenswert,
wenn er das Schöne selbst schaut.“ (Platons Symposion 210, 11.)

Das ist der wahre Sinn der platonischen Liebe. Sie ist der sinnlichen
Liebe nicht entgegengesetzt, sondern geht von ihr aus und erhebt
sich zu höheren Formen, indem sie den innigen Zusammenhang zwischen
physischer und geistiger Zeugung ausdrückt, worin das
Wesen jeder wahren und echten Liebe wurzelt.[32]



Das Endziel der Liebe ist die Erkenntnis. Mit einer Ahnung dieses
Sachverhaltes sagt Schopenhauer in den „Paränesen und Maximen“:
„Zumal wird uns oft da, wo wir Genuss, Glück, Freude suchten, statt
ihrer Belehrung, Einsicht, Erkenntnis, ein bleibendes, wahrhaftes Gut,
statt eines vergänglichen und scheinbaren.“

Die platonische Liebe, so rätselhaft wie sie auf den ersten Blick
erscheint, empfängt ihre hellste Beleuchtung durch die dialektische
Methode Hegels, des „Weltphilosophen“, wie ihn C. L.
Michelet nennt, des Darwin der geistigen Welt, wie wir ihn nennen
möchten.

Für Hegel ist auch der Begriff der Gattung
evolutionistisch.[33] Das Leben enthält ein Problem in sich,
welches durch die blossen Lebensfunktionen nicht aufgelöst wird. Die
Aufgabe oder der Lebenszweck fordert die Erzeugung der Gattung. Die
Lösung der Aufgabe bietet die Erzeugung immer neuer Individuen, welche
selbst wieder Individuen ihrer Art hervorbringen. Das ist der Fluss der
Generationen, die endlose Reihe der Geschlechter, welche entstehen und
vergehen. Es ist die Gattung in der Form des endlosen Prozesses. Nur
in der zeugenden Generation lebt die Gattung wirklich.

In demselben Masse, als eine Generation den Gattungszweck erfüllt hat,
in demselben Masse hat sie ihren Lebenszweck erfüllt. Sie stirbt daher
ab wie ein verbrauchtes Mittel der Gattung, sie vergeht und mit ihr
die Individuen dieser Generation.

Es leuchtet demnach ein, dass in dem Zeugungsprozess die Aufgabe
weder der Gattung noch des Individuums wirklich gelöst wird. Das
Individuum bringt es nur bis zur Generation, die Gattung bringt es
auch nicht weiter. In dem beständigen Flusse der Generationen, in
dem unaufhörlichen Wechsel der Geschlechter wird die Gattung nicht
wahrhaft objektiv und das Individuum nicht wirklich allgemein. Das
einzelne Individuum vergeht wirklich, und die Gattung, da sie
nur in dem Wechsel der Geschlechter, in dem Entstehen und Vergehen
der Individuen erscheint, hört nicht auf zu vergehen. So wird
vermöge des blossen Lebens der Selbstzweck des Allgemeinen in der Tat
nicht erfüllt und verwirklicht.

Wenn man will, so kann man dies die Tragödie der physischen Welt nennen.

Was aber in der physischen Welt unmöglich ist, ist in der geistigen
Welt Regel und Selbstzweck.

Das Individuum soll die Gattung erzeugen, die es im Zeugungsprozess
nicht erreichen und objektiv machen kann. So fordert es der Selbstzweck
der Gattung wie der des Individuums.

Die Gattung will als solche erzeugt sein, als die erzeugende Macht
der Individuen, als das wahrhaft Allgemeine. Es gibt nur eine
Form, die das Allgemeine in diesem Sinne vollkommen ausdrückt: der
Begriff. Es gibt nur eine hervorbringende Tätigkeit, die imstande
ist, den Begriff zu erzeugen: das Denken. In dem begreifenden
Denken allein wird das Allgemeine wahrhaft objektiv und das Individuum
wahrhaft allgemein. Hier löst sich die Aufgabe, die der Begriff des
Lebens fordert, aber selbst nicht löst. Sie löst sich im Denken,
welches die wahren Begriffe erzeugt und dadurch die Objekte erkennt,
welche die Begriffe bilden.

Hier also erscheinen die Begriffe Erzeugen und Erkennen
in einem Zusammenhange und in einer Verwandtschaft, wie sie bereits
Plato erkannt hat, wenn er Sokrates das Erkennen ein
Erzeugen nennen lässt. Der philosophische Eros ist das Ziel des
physischen. Das erzeugende Denken ist unsere wahrhaft allgemeine
Tätigkeit, unsere wirkliche Gattung, die in uns entbunden und
frei wird in demselben Masse, als wir selbst frei werden von den
individuellen und sinnlichen Lebenszwecken.

So erscheint die sinnliche, physische Liebe als das notwendige, mit
Bewusstsein zu ergreifende Anfangsglied einer Entwickelung, die zur
Erkenntnis, zur Freiheit, zum Absoluten führt. Hier offenbart sich,
dass dem reinen Wissen, der höchsten und wahrhaftigsten Erkenntnis
niemals die Wärme des Gefühls fehlen kann. Und die Liebe selbst,
sie ist nichts Dunkles mehr, keine Illusion und kein täuschender Nebel,
sondern ihr Anfang und Ende ist die Erkenntnis.[34]




I.

Das Zeitalter des Marquis de Sade.



Der Marquis de Sade, dessen Leben, Werke und Persönlichkeit
wir in diesem Bande behandeln, ist durchweg ein Mensch des 18.
Jahrhunderts. Zugleich ist er ein Franzose. Wir glauben aber, indem wir
uns anschicken, das erste wissenschaftliche Werk in deutscher Sprache
über diesen seltsamen, dem Namen nach aller Welt bekannten
Mann zu schreiben, wahres Licht über ihn nur dadurch verbreiten zu
können, dass wir ihn zunächst aus seiner Zeit, aus dem Frankreich des
18. Jahrhunderts erklären. Die Medizin hat scheinbar ihre Meinung
über den Marquis de Sade schon ausgesprochen. Aber dieses
Urteil, selbst aus dem Munde der bedeutendsten Nerven- und Irrenärzte,
muss ein einseitiges bleiben, so lange man nicht das tut, was bisher
unterblieben ist, so lange nicht die äusseren Bedingungen, das
Milieu erforscht werden, unter denen dieses merkwürdige Leben
heranwuchs, sich bildete, seine Taten vollbrachte und seine Wirkungen
ausübte. Denn es ist „jedesmal von entscheidender Bedeutung,
aus welchem Jahrzehnt und Jahrhundert, von welchem Volk und Land die
behandelten Tatsachen entlehnt sind.“[35] Mit einem Worte: nicht die
individual-psychologische, sondern nur die sozial-psychologische
Auffassung kann zu einer wahren Erkenntnis der Persönlichkeit
Sades führen. Eine wahrhaft wissenschaftliche Beurteilung
gewisser typischer Persönlichkeiten ist nur auf diesem Wege möglich,
wenn auch keineswegs die Bedeutung der einzelnen Individualität
als solcher verkannt werden soll. Wir müssen uns auf Grund unserer
Studien über den Marquis de Sade durchaus den Ansichten eines
bedeutenden Soziologen der Gegenwart anschliessen[36], dass „das
persönliche Ich nur den Gipfel und Schlusspunkt psychischer Faktoren
überhaupt bildet. Schon psychiatrische Untersuchungen über die
Zersetzung und Entartung unseres Ich haben diesen Gedanken nahe gelegt,
dass unsere Persönlichkeit nicht den Anfang, sondern eher das Ende
einer unendlich langen, in die Nacht des Unbewussten hinabreichenden
psychischen Tätigkeit darstellt, die wir freilich nicht überall bis
auf den letzten Ursprung hin erfassen können. Durch die Beobachtung
des gesellschaftlichen Lebens und insbesondere der stetigen
Wechselwirkung des Einzelnen mit der ihn umgebenden Gemeinschaft
ist diese Hypothese zum Range einer wissenschaftlich beglaubigten
Tatsache erhoben. Hier ist in den allermeisten Fällen nicht
vorbedachte Ueberlegung und völlig freie Selbstbestimmung entscheidend,
sondern gewohnheitsgemässe Anpassung, das Wirken dunkler,
unbewusster Triebe und Regungen, ohne dass der Einzelne sich
jederzeit der treibenden Gründe klar bewusst wird.“ Sitten und Bräuche,
rechtliche, ästhetische und religiöse Gebilde sind grösstenteils
organische Entwickelungen ohne bestimmtes, zweckbewusstes
Eingreifen seitens des Individuums. Unsere Gefühle und Empfindungen
entspringen trotz ihres eigenartigen individuellen Charakters „aus
jenen Tiefen des Unbewussten, welche der endgültigen Fixierung des
Ichs vorausgehen.“ Das sind aber Gedanken Hegels, das ist
Hegels Lehre vom objektiven Geist, aus dem der subjektive
immerwährend schöpft, und der seine eigene Entwickelung hat. Das
ist in Wahrheit die berühmte und viel verschrieene „Selbstbewegung
des Begriffs“. Hegel, dieser grösste Denker des neunzehnten
Jahrhunderts, wird endlich zu Ehren kommen, und es ist kein Zweifel,
dass seine Lehre im 20. Jahrhundert die grössten Triumphe feiern
wird. Nach den Stürmen der Schopenhauer-Hartmann’schen und
Nietzsche’schen Philosophie wird die Sonne Hegel’schen
Geistes über der Erde leuchten. Die dialektische Methode hat die
neuere Geschichtswissenschaft mit den wertvollsten Ideen befruchtet
und zur Höhe ihrer gegenwärtigen Entwickelung geführt, sie wird auch
der Naturwissenschaft neue Impulse geben, da sie, wie sich immer mehr
herausstellen wird, nirgends der Erfahrung und den Gesetzen der Natur
widerstreitet. Hegel, nicht Schopenhauer, ist der „wahre
und echte Thronerbe Kants“.

So wollen wir, in einer kurzen Formel ausgesprochen, in diesem
Abschnitt die Fäden aufsuchen, welche den subjektiven Geist
des Marquis de Sade mit dem objektiven Geist seines Zeitalters
verknüpfen. Er ist zugleich ein Vertreter des „ancien régime“ und der
Revolution. Seine beiden berüchtigten Hauptwerke sind unverkennbare
Erzeugnisse der grossen französischen Revolution. Also haben wir zu
untersuchen, was Sade von seiner Zeit empfangen hat, um zu
erfahren, was er ihr gegeben hat. Wir wiederholen nicht bekannte
Tatsachen der französischen Kulturgeschichte des 18. Jahrhunderts,
sondern wir erklären die Werke des Marquis de Sade aus jener
Zeit, aus allen innerlichen und äusserlichen Verhältnissen des
sozialen Lebens im 18. Jahrhundert.


1.
Allgemeiner Charakter des 18. Jahrhunderts in Frankreich.



Sade nennt (Justine I, S. 2) das 18. Jahrhundert „le siècle
absolument corrompu“ und lässt an einer anderen Stelle (Juliette
I, 261) den Noirceuil sagen, dass es gefährlich sei „in einem
verderbten Jahrhundert tugendhaft sein zu wollen“. Ihm
wie anderen drängte sich also das Bewusstsein der allgemeinen
Schlechtigkeit in jener Zeit zur Genüge auf. Den treffendsten Ausdruck
für alle Verhältnisse dieser Epoche hat Hegel gefunden. Er
sagt in seiner „Philosophie der Geschichte“[37]: „Der ganze Zustand
Frankreichs in der damaligen Zeit ist ein wüstes Aggregat von
Privilegien gegen alle Gedanken und Vernunft überhaupt, ein unsinniger
Zustand, womit zugleich die höchste Verdorbenheit der Sitten, des
Geistes verbunden ist, — ein Reich des Unrechts, welches mit
dem beginnenden Bewusstsein desselben schamloses Unrecht wird“. Sind
nicht Sades Werke ein getreuer Spiegel dieser Zeit des Unrechts?
Auch sie predigen das Unrecht und verraten doch überall Spuren des
Bewusstseins dieses Unrechts. Ist das „Glück des Lasters“, sind die
„Verbrechen der Liebe“ nicht schamloses Unrecht?

Das 18. Jahrhundert gehört zu jenen frivolen Zeitaltern, deren
Wesen ein bedeutender Schüler Hegels, Kuno Fischer,
in vollendeter Weise geschildert hat.[38] Frivole Zeiten sind jene,
die immer ein ablaufendes Weltalter beschliessen und das Leben
der Menschheit völlig zersetzen, damit es ganz von neuem wieder
anfangen könne. Fichte nannte es einst die vollendete
Sündhaftigkeit. „In allen grossen Wendepunkten der Geschichte
gleichen sich die Züge der verschiedenen Zeiten; sie sind abgespannt
von dem alten Tagewerke und sehen so welk und ohnmächtig aus, dass
man an einem neuen verzweifeln möchte. Und in der Tat, wenn sich ein
Weltalter völlig abgelebt hat, so bleibt von seinem sittlichen Leben
nur noch das körperliche übrig, und dieses bedarf künstlicher Reize
von aussen, um erregt zu werden, da ihm die innere Kraft fehlt, die
es in jugendlicher Frische hervorbringt. Es ist ein ungebundenes und
doch mattes Leben, es sind fessellose und doch abgestumpfte Kräfte,
die das Drama des Lebens vollbringen, ohne irgend einen sittlichen
Verstand in ihm darzustellen. Es gibt keine Natur, es gibt keine
Bildung in diesen Zeiten, überall nur die Prosa der Selbstsucht ohne
ihre Kraft, die Ohnmacht des Genusses ohne seine Poesie“. Die Welt
der Cäsaren, die Zeit des ausgelebten Papsttums, das französische
Königtum vor der Revolution sind solche Perioden. Jene zweite war die
vollendete Sündhaftigkeit des Katholizismus, diese letzte ist
die vollendete Sündhaftigkeit des Königtums.

Der Genuss à tout prix ist die Parole im 18. Jahrhundert. Der
Mensch aber, der um jeden Preis geniessen will, ist der Egoist. Niemals
war in Frankreich der Egoismus so gross wie unter dem ancien
régime und während der Revolution. Der Minister Saint-Fond,
eine getreue Kopie eines Ministers unter Ludwig XV. sagt
(Juliette II, 37): „Der Staatsmann würde ein Narr sein, der nicht das
Land für seine Vergnügungen bezahlen liesse. Was geht uns das Elend
der Völker an, wenn nur unsere Leidenschaften befriedigt werden?
Wenn ich glaubte, dass Gold aus den Adern der Menschen fliessen
würde, dann würde ich einen nach dem anderen zur Ader lassen, um mich
mit diesem Blut zu füttern“. Diese Aeusserung findet Sade
charakteristisch für das ancien régime.[39] Vor der Revolution war
dieser Egoismus nur bei den herrschenden Ständen, bei Königtum,
Adel und Geistlichkeit zu Tage getreten. In der Revolution ergriff
er alle Schichten der Bevölkerung. Adolf Schmidt, der seine
Schilderung der Revolutionszeit aus authentischen, zeitgenössischen
Dokumenten schöpft, sagt darüber[40]: „Das war der scharf
ausgeprägte Egoismus, die Selbstsucht und Habgier, die nicht nur
die höheren Schichten der Gesellschaft, sondern alle Klassen des Volks
und vornehmlich den an Zahl weit überwiegenden Bauernstand durchdrang,
ja dermassen beherrschte, dass darüber alle anderen Empfindungen,
auch der Vaterlandsliebe und der Menschlichkeit weit zurücktraten.
Es gereicht zum Erstaunen und zum Entsetzen, wenn man wahrnimmt, wie
während der ganzen Revolutionszeit, und mitten unter den glänzendsten
Deklamationen über Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, über
Menschenrechte und Menschenliebe, über Aufopferung für Wohl, Grösse
und Ruhm des Vaterlandes, in fast allen Schichten ein Wettrennen um
Hab’ und Gut, eine kalte Berechnung zur Ausnutzung der Umstände, ein
gieriges Spekulieren auf das Unglück des Staats und auf das Elend
der Mitmenschen massgebend war und blieb. Jeder wollte den anderen
übervorteilen und überlisten; jeder wollte im Trüben fischen, wollte
persönlich sein Glück machen, sich bereichern und emporkommen“. Ebenso
spricht der berühmte Mercier, der Cicerone Schopenhauers
bei dessen Aufenthalt in Paris, von diesem „siècle d’égoïsme
renforcé“[41]. Wir werden diesen Egoismus, diesen Hauptcharakterzug des
18. Jahrhunderts in seinen verschiedenen Formen zu studieren haben.

Der Egoismus zeitigt die Genusssucht, die Genusssucht gipfelt aber
in der geschlechtlichen Lust. Das achtzehnte Jahrhundert ist das
Jahrhundert der zum System erhobenen geschlechtlichen Lust.
Moreau[42] unterscheidet drei Epochen in der Geschichte der
geschlechtlichen Ausschweifungen und Verirrungen. Die erste ist die
Epoche der römischen Kaiserzeit, die zweite umfasst jene grossen
Epidemien „de névropathie de toutes sortes“ im Mittelalter, besonders
den Glauben an die Existenz des Incubus und Succubus, den Kult der
sogenannten „Satanskirche“ mit seinen ungeheuerlichen geschlechtlichen
Monstrositäten. Die dritte Periode fällt in das 18. Jahrhundert, hell
erleuchtet in ihrer ganzen spezifisch französischen Eigenart durch die
Saturnalien der Regentschaft und des fünfzehnten Ludwig.

„Wollust! das ist das Wort des achtzehnten Jahrhunderts,
schreiben die besten Kenner dieser Zeit, Edmond und Jules de
Goncourt.[43] Das ist sein Geheimnis, sein Reiz, seine Seele. Es
atmet Wollust und macht sie frei. Die Wollust ist die Luft, von der
es sich nährt und welche es belebt. Sie ist seine Atmosphäre und sein
Atem, sein Element, seine Inspiration, sein Leben und sein Genie. Sie
zirkuliert in seinem Herzen, seinen Adern und seinem Kopfe. Sie gibt
seinem Geschmack, seinen Gewohnheiten, seinen Sitten und seinen Werken
einen eigenen Reiz. Die Wollust geht aus dem innersten Wesen dieser
Zeit hervor, sie redet aus ihrem Munde. Sie fliegt über diese Welt
dahin, nimmt sie in Besitz, ist ihre Fee, ihre Muse, das Bestimmende
ihrer Moden, der Stil ihrer Kunst. Und nichts ist von dieser Zeit übrig
geblieben, nichts hat dies Jahrhundert der Frau überlebt, was nicht von
der Wollust geschaffen, berührt und bewahrt wurde, wie eine Reliquie
der göttlichen Gnade in dem Dufte des Genusses.“

Was das französische achtzehnte Jahrhundert vor allen übrigen
auszeichnet und in dieser Art weder vorher noch nachher da war, das
ist die Systematisierung der geschlechtlichen Liebe. Diesem
Jahrhundert blieb es vorbehalten, einen Codex der Immoralität
aufzustellen. Das ganze Leben zielt auf den Geschlechtsakt ab,
Wissenschaft, Kunst, die Konversation, die Gastronomie. Alles
durchdringt der erschlaffende Hauch der rein physischen Liebe und
hinterlässt jenen schweren Duft, welcher alle geistige Energie lähmt.
Und als diese sich erhob in der grossen glorreichen und unvergesslichen
Revolution, welche die neue Zeit geboren hat, da hing ihr jener schwere
Duft noch an, zog sie wieder herab und knechtete sie und verkehrte die
heftig angespannte in wilde Grausamkeit und erbarmungslosen Blutdurst.

Haben wir also als die Hauptcharaktere dieses Jahrhunderts des Unrechts
den Egoismus und die geschlechtliche Unsittlichkeit nachgewiesen,
welche allgemeinen Züge in dem Leben und den Werken des Marquis de
Sade aufs höchste gesteigert, uns ebenfalls entgegentreten, so
liegt uns nunmehr ob, immer in Beziehung auf die Persönlichkeit
Sades die Ursachen jener Frivolität näher zu ergründen, zu
erforschen, aus welchen Faktoren jene allgemeinen Charaktere des
Jahrhunderts sich zusammensetzen.


2.
Die französische Philosophie im 18. Jahrhundert.



In der Philosophie stellt sich der Geist eines Zeitalters am reinsten
und bestimmtesten dar. So war auch die französische Philosophie
gleichsam der wissenschaftliche Ausdruck für den Egoismus, die
Genusssucht und die Geschlechtslust jener Zeit. Sie war durchweg
sensualistisch und materialistisch gerichtet. Sehr
drastisch lässt Sade die Dubois sagen (Justine I, 122): „Das
Element der Philosophie ist der Geschlechtsgenuss!“ Die
Philosophie spielt in den Werken Sades eine grosse Rolle. Sehr
häufig kehrt der Ausspruch wieder: „Das Feuer der Leidenschaft wird
stets an der Fackel der Philosophie entzündet“ (z. B. Juliette I, 92,
158, 319 u. s. w.). Einen sehr grossen Teil der Bücher Sades
nehmen langatmige philosophische Exkurse ein, die wir in einem
späteren Abschnitt zu würdigen haben. Dabei verfährt Sade sehr
eklektisch und unkritisch. Er nennt z. B. in einem Atem Spinoza,
Vanini und Holbach, den Verfasser des „Système de la
Nature“ (Juliette I, 31). Dann Buffon (Philosophie dans le
Boudoir I, 77), welcher noch den Versuch einer Milderung des starren
Materialismus macht. Die Namen von Voltaire (Juliette I, 88) und
Montesquieu (Juliette IV, 8; V, 252 u. ö.) dürfen natürlich auch
nicht fehlen. Montesquieu ist aber nur ein „demi-philosophe.“
An Rousseaus Ideen klingt der Ausdruck an: „Die Menschen sind
nur rein im natürlichen Zustande, sobald sie sich daraus entfernen,
erniedrigen sie sich“ (Juliette IV, 242). Den grössten Einfluss scheint
La Mettrie auf Sade ausgeübt zu haben. Wenigstens
erscheint uns das philosophische System des Marquis de Sade,
wenn man den eklektischen Mischmasch als solchen bezeichnen darf,
mit Vorliebe Gedanken La Mettries zum Ausdruck zu bringen.
Beide suchen die Legitimation und Erhöhung des Geschlechtsgenusses in
der philosophischen Analyse. Hierbei wird La Mettrie
ausdrücklich erwähnt (Juliette III, 211). Als Philosoph ist entschieden
La Mettrie den Ideen Sades am nächsten gekommen.

Montesquieu und Voltaire hatten die sensualistische
Philosophie Lockes in Frankreich bekannt gemacht, wo schon der
Skeptizismus Pierre Bayles die Philosophie dem christlichen
Glauben als das Höhere und Wahrere entgegengestellt hatte. Während
bei den englischen Philosophen, sowie bei Voltaire und
Montesquieu die sensualistischen Anschauungen nur theoretisch
entwickelt wurden, der Sensualismus wesentlich Erkenntnislehre
blieb, machten sich bald Bestrebungen geltend, den Sensualismus und
seine natürliche Konsequenz, den Materialismus, auf das praktische
Gebiet zu übertragen. Die Erkenntnis ist eine Funktion der Sinne. Die
Grundlage der Moral ist das eigne Wohl, der Egoismus. Ewig ist nur
die Bewegung, die aus sich selbst alle Dinge hervorbringt und keines
Schöpfers bedarf. Freier Wille und Unsterblichkeit der Seele, sowie
der Gottesbegriff sind daher Utopien. Die Materie ist das einzig
Sichere. Eine Seele gibt es nicht. Der Atheismus ist die einzige
Religion, die in der Anbetung der Natur, im glücklichen Leben und
physischen Genuss ihre Befriedigung findet. Aus diesen vorzüglich
von La Mettrie und Holbach formulierten Sätzen ergab
sich das, was die französische Philosophie des 18. Jahrhunderts
besonders charakterisiert, ihre Opposition gegen Kirche
und Religion, ihr Eintreten für die Freiheit des einzelnen
Individuums. Niemals ist die Philosophie mit solcher Energie auf
alle Lebensverhältnisse angewendet worden, mit bewusster Tendenz,
diese umzugestalten, wie im 18. Jahrhundert. Die französische
Revolution war vor allem ein Werk der Philosophen; und das hat man
schon frühzeitig erkannt. So sagt Barruel, ein fanatischer
Verteidiger des ancien régime[44]: „Diese Revolution wurde seit langer
Zeit von Menschen geplant, welche unter dem Namen von Philosophen
sich in die Rolle geteilt hatten, Thron und Altar zu stürzen.“ Es
gab daher politische und religiöse Philosophen. Der
Hauptrepräsentant der politischen Philosophie ist Mirabeau, der
leidenschaftliche Anwalt des dritten Standes. Er tat aber auch den
berühmten Ausspruch: „Wenn Ihr eine Revolution wollt, so müsst ihr
zuerst Frankreich entkatholisieren.“ (Si vous voulez une révolution, il
faut commencer par décatholiciser la France). Wie sehr der Atheismus
eines La Mettrie und Holbach[45] ins Volk gedrungen war,
beweist folgender von Dutard erzählte wirkliche Vorfall[46]:
Drei Priester kehrten von einer traurigen Amtsverrichtung zurück. Der
Vordere stiess mit dem silbernen Kreuz an einem beladenen Lastträger,
der mit einem unbeladenen Kameraden daherschritt. „Nanu!“ rief der
Gestossene, „du da, pack dich mit deinem Kreuz.“ — „St!“ sprach sein
Kamerad, „es ist ja der gute Gott!“ — „Ach was, der gute Gott!“
versetzte jener, „es gibt keinen guten Gott mehr!“ — Man schritt daher
konsequenterweise zu praktischer Ausführung dessen, was der Marquis
de Sade als Einer von Vielen in seinen Werken immer und
immer wieder predigt, zur Abschaffung der verhassten Religion. In
der Sitzung des Konvents vom 17. November 1793 sagt Cloots,
dass die Religion das grösste Hindernis der Glückseligkeit sei. Es
gäbe keinen anderen Gott als die Natur, keinen anderen Herrn als das
Menschengeschlecht, der Gott des Volkes, die Vernunft müsse alle
Menschen vereinigen. — Feierlich schwor am 7. November 1793 im Schosse
des Konventes der Bischof Gobel mit einem Häuflein seiner
Geistlichkeit den katholischen Kultus und das Christentum ab. Die
priesterlichen Mitglieder des Konventes folgten sofort seinem Beispiel.
Am 10. November wurde dann in der Kirche Notre-Dame der seltsame
Kultus der Vernunft eingeweiht. Die Vernunft wurde Fleisch in Gestalt
einer schönen jungen Frau, die der Präsident des Konventes mit dem
Bruderkusse umarmte. „So wurde die abstrakte Vernunft zur sinnlichen
Göttin gestempelt, die Göttin zum Menschenweibe degradiert und die
Gottheit zu einer Vielheit von menschlichen Göttinnen oder
Gottweibern gestaltet.“[47] Man sieht also, dass der Atheismus, der bei
Sade oft abschreckende Formen annimmt, nichts ihm Eigentümliches
ist, sondern jener Zeit gemäss war. Man sieht ferner, wie schliesslich
dieses ganze atheistische Gebahren auf den geschlechtlichen Genuss
hinausläuft, der in der Revolutionszeit wahrhaft ungeheuerliche
Dimensionen annahm. Die „Vernunft“, deren Kultus aufgerichtet wurde,
d. h. die Philosophie, hatte ihn längst verherrlicht. So erwähnt
Sade (Juliette IV, 198) La Mettries Schrift „Sur la
volupté“, womit wahrscheinlich die „L’art de jouir“ (1751) gemeint
ist. Hier entwickelt La Mettrie die Regeln für den Genuss
der physischen Liebe, die er als das Schönste und Begehrenswerteste
auf der Welt preist, wobei er die Befriedigung aller „caprices de
l’imagination“ für geheiligt erklärt.

Die Philosophie, in welcher die geistige Bewegung jener Zeit ihren
allgemeinsten und intensivsten Ausdruck fand, kämpfte für politische,
religiöse und moralische Freiheit. Sie richtete sich gegen Staat,
Kirche und konventionelles Herkommen. Alle diese Faktoren macht
auch der Marquis de Sade zum Gegenstande seiner heftigsten
Angriffe. Wir gehen daher über zur Untersuchung der einzelnen konkreten
Verhältnisse in Staat, Kirche, Literatur und öffentlichem Leben,
insofern dieselben zur Erklärung der Persönlichkeit und der Werke des
Marquis de Sade beizutragen vermögen.


3.
Das französische Königtum im 18. Jahrhundert.



Die Jugend des Marquis de Sade gehört der Regierungszeit
Ludwigs XV. an, sein Mannesalter der Zeit Ludwigs XVI.
Er war 34 Jahre alt, als der verderbteste König, der Frankreich je
regiert hat, Ludwig XV., starb (1774). Die politische Misswirtschaft
der französischen Herrscher des 18. Jahrhunderts, welche mit dem
grossen Staatskrache Laws unter dem Regenten ihren
Anfang nahm, unter Ludwig XV. zu dem Verluste der wichtigsten
Kolonien und unter Ludwig XVI. zur Revolution führte, die
einseitige Begünstigung des Adels und des Klerus, übergehen wir als
zu bekannte Tatsachen, welche unser Thema nicht näher berühren. Die
Genusssucht und die geschlechtlichen Ausschweifungen
des Königtums werden besonders von Sade gebrandmarkt. Auch
hier hatte er die Vorbilder in der Wirklichkeit. „Wenn ein Prinz von
Geblüt den Weg der Wollust betritt, betritt ihn die ganze Umgebung
und Gesellschaft“ sagt Moreau mit Recht[48]. Das von den
französischen Herrschern des 18. Jahrhunderts gegebene Beispiel
musste die verderblichste Wirkung auf die ohnehin durch und durch
materialistisch gesinnte Gesellschaft des ancien régime ausüben. Die
Zeit der Regentschaft schuf Namen und Typus des „Roué“, der eine für
das ganze Jahrhundert charakteristische Erscheinung wurde. Der Roué
par excellence war König Ludwig XV., berühmt durch die Zahl seiner
Maitressen und durch seinen Hirschpark. Die Maitressenwirtschaft
Ludwigs XV. hat unübertroffene Schilderer gefunden in den
beiden Goncourts, auf deren Werke wir verweisen[49]. Sein Leben
war, wie Moreau sagt, eine „beständige Unzucht.“ So konnten
ihm bald seine Geliebten trotz ihrer grossen Zahl und des häufigen
Wechsels nicht mehr genügen. Er schuf sich in seinem berühmten
Hirschpark das Vorbild aller geheimen Bordelle, die auch
in den Werken des Marquis de Sade eine grosse Rolle spielen.
Man denke sich: ein König unterhält ein eigenes Bordell für
seinen Privatgebrauch! Erscheint dann nicht alles, was Sade in
seinen Werken gegen das Königtum sagt, in einem ganz anderen, milderen
Lichte? — Ueber den Hirschpark existiert ein Werk, welches uns leider
nicht zugänglich war.[50] Der Hirschpark wurde um 1750 in der Eremitage
zu Versailles in dem Parc-aux-Cerfs genannten Stadtviertel von der
Marquise de Pompadour für den König eingerichtet, dem sie, um
sich am Ruder zu erhalten, diese neue Art von Vergnügungen verschaffte.
Die Vorsteherin des Bordells war eine gewisse Bertrand, der
Lieferant von jungen Mädchen hiess Lebel. Anfangs befanden
sich nur zwei oder drei Insassinnen in dem Hause. Nach dem Tode der
Pompadour wurde es sehr bevölkert (très peuplée[51]). Nach
einer anderen Darstellung musste schon die Pompadour, da
„sie Oberaufseherin seiner (des Königs) Belustigungen geworden war,
unaufhörlich im ganzen Lande neue und unbekannte Schönheiten anwerben
lassen, um das Serail, worüber sie unumschränkt gebot, zu besetzen,
dazu entstand der sogenannte Hirschgarten (Parc-aux-Cerfs),
diese Fallgrube der Unschuld und Aufrichtigkeit, der diese Menge von
Opfern einschlang, die, wenn sie der menschlichen Gesellschaft wieder
zurückgegeben wurden, Sittenverderbnis, Geschmack an Ausschweifungen
und alle Laster in dieselbe zurückbrachten, womit sie notwendig
durch den Umgang mit den infamen Unterhändlern dieses Aufenthaltes
angesteckt werden mussten. Wenn man auch den Schaden bei Seite setzt,
den dieses abscheuliche Institut den Sitten getan hat, so ist es
schon schrecklich genug, wenn man das ungeheure Geld berechnet, das
es dem Staate gekostet hat. Und wer kann sie berechnen, die Unkosten
dieser Legion von Ober- und Unterkupplern, die in beständiger Bewegung
waren, um an den entferntesten Grenzen des Reiches die Gegenstände
ihrer Nachforschungen aufzuspüren und herbei zu holen, sie an den
Ort ihrer Bestimmung zu bringen, ihnen daselbst die nötige Politur
zu geben, sie auszustaffieren und zu räuchern und sie durch alle
Mittel der Kunst reizend zu machen.“[52] Es wird ausgeführt, dass
jede Einzelne dem öffentlichen Schatz eine Million Livres gekostet
habe. „Wenn nun nur wöchentlich zwei an die Reihe gekommen sind,
so beträgt dies in 10 Jahren tausend, und ist die Ausgabe also
1000 Millionen.“ Dabei sind noch nicht einmal die zahlreichen im
Hirschpark geborenen Kinder mitgerechnet, die freilich wohl weniger
Kosten verursacht haben mögen. Es ist also einigermassen berechtigt,
dass der Verfasser der letztgenannten Schrift den Hirschpark als die
Hauptursache der finanziellen Zerrüttung unter Ludwig XV. angibt.
Ueber die im Hirschpark veranstalteten Orgien schwirrten zahlreiche
Gerüchte umher, die jedenfalls nichts übertrieben haben.[53] Nach
einem deutschen, allerdings weniger glaubwürdigen Autor[54] waren
„selbst die Saturnalien der Römer zur Zeit der Cäsarenherrschaft,
die schauderhaften Lupercalien eines Tiberius, Caligula, Nero, einer
Agrippina, Messalina, Locusta und anderer menschlichen Ungeheuer nur
blosse Vorbilder solcher Auftritte, die im Hirschpark ausgeführt
wurden“. „Der Rausch war hier ein vielfältiger, durch Spiel, durch
Gewürze, Wein oder andere Getränke, durch Wohlgerüche, durch
Visionen aus Zauberlaternen, durch Musik und jede Gattung tierischer
Genüsse hervorgebracht.“ Der Verfasser lässt sogar den Marquis de
Sade an diesen Ausschweifungen teilnehmen![55] Authentisch
ist, was Moreau nach dem „Journal de Barbier“, nach
Sismondi u. a. über jene eigentümliche Verknüpfung von
Religion und Wollust berichtet, welche Ludwig XV.
selbst im Hirschpark vornahm.[56] „Jedesmal, wenn Ludwig XV. eine
Nacht im Hirschpark zubringen wollte, erfüllte er nicht nur mit
Eifer seine religiösen Pflichten, sondern litt auch nicht, dass die
jungen Priesterinnen eines anderen Kultus es an den Betätigungen
ihres christlichen Glaubens fehlen liessen. Sobald er sich mit einer
seiner Odalisken eingeschlossen hatte, befahl er ihr, sich hinter
einem Vorhang zu entkleiden, während er selbst das gleiche tat.
Sodann knieten beide in Adams Kostüm auf dem Teppich und verrichteten
die Tagesgebete, indem sie sich die Stirn mit Weihwasser benetzten,
welches sich in einem Krystallgefässe am Kopfende des Bettes befand.
Nach beendetem Gebet und nach geschehener Bekreuzigung, streichelte
der König den nackten Busen der Kleinen mit seinem frommen Finger.
Man erhob sich, stieg ins Bett, zog die Vorhänge zu, und die Namen
des Herrn, der Jungfrau Maria und der Heiligen wurden solange
geflüstert, bis der Ritus der Liebe ein anderes Vokabular zum Ausdruck
brachte“.[57] Ludwig XV. besass auch, was ebenfalls wohl einzig
in seiner Art dasteht, einen eigenen Beamten für das Arrangement
seiner Orgien in der Person des „Intendant des Menus-Plaisirs“, La
Ferté. Dieses ungeheuerliche Institut wurde dann auch sofort
unter Ludwig XVI. abgeschafft. Am Donnerstag, 19. Mai 1774,
als Ludwig XVI., 9 Tage nach dem Tode seines Vorgängers, mit
der Königin und mit den Prinzen im Bois de la Boulogne lustwandelte,
stellte sich Herr La Ferté vor. Der König betrachtete ihn
blinzelnd von oben bis unten und fragte dann: „Wer sind Sie?“ —
„Sire, ich heisse La Ferté.“ - „Was wollen Sie von mir?“ —
„Sire, ich komme, die Befehle Eurer Majestät entgegenzunehmen.“ —
„Weshalb?“ - „Weil — weil ich der Intendant — der Menus —“ „Was
heisst Menus?“ — „Sire, es sind die Menus-Plaisirs Eurer Majestät“.
— „Meine Menus-Plaisirs bestehen darin, zu Fusse im Parke zu
promenieren. Ich brauche Sie nicht.“ Darauf drehte ihm der König den
Rücken zu und ging.[58] Ludwig XV. hatte aber an seinen eigenen
Ausschweifungen noch nicht genug, er musste auch die seiner Untertanen
kennen lernen. So liess er sich von der Pariser Polizei regelmässig
alle obscönen Vorkommnisse, alle pikanten Einzelheiten über die
Skandalaffären der Hauptstadt berichten.[59]

Ludwig XVI. und seine Gemahlin Marie Antoinette sind
persönlich von dem Vorwurfs der Sittenlosigkeit freizusprechen. Doch
da unter ihrer Regierung das Genussleben am Hofe fortdauerte und
der Bruder des Königs, der Graf von Artois in der Tat ein
berüchtigter Wüstling war, so konnte es nicht ausbleiben, dass auch
das Privatleben des Königs und besonders der Königin, welche sich als
österreichische Prinzessin geringer Sympathien erfreute, verdächtigt
wurde. Die bekannte Halsbandgeschichte wurde weidlich zur Verleumdung
der Königin ausgebeutet. „Geheime und unversöhnliche Feinde machten aus
einigen Leichtfertigkeiten und Unklugheiten Marie Antoinettes
verdächtige und verabscheuenswerte Handlungen.“[60] Schon 5 Jahre
nach dem Regierungsantritt Ludwigs XVI. erschien ein obscönes
Gedicht, welches später in zahlreichen Nachdrucken verbreitet wurde,
dessen erste Ausgabe zu einer Rarität geworden ist.[61] Das Gedicht
behandelt die angebliche Liebschaft zwischen Marie Antoinette
und ihrem Schwager d’Artois (späteren König Karl X.). Die
Königin wird hier in den obscönsten Versen als eine wahre Messalina
geschildert, welche der impotente König nicht befriedigen kann.

„Charlot“, der Graf d’Artois war allerdings ein Hauptteilnehmer
an den von dem höfischen Adel in der Residenz veranstalteten Orgien,
ebenso wie der Herzog von Orléans, Philippe Egalité.
Auf den berüchtigten nächtlichen Promenaden im Palais Royal war der
Graf von Artois eine gewöhnliche Erscheinung. „Der Herr Graf
von Artois, der an diesen modernen Saturnalien Vergnügen
findet, trägt viel zur Vermehrung des Vergnügens und des Zulaufes
bei. Er begibt sich fast jeden Abend dorthin.“[62] In den „Nuits de
Paris“ (Band XVI, S. 529) erzählt Rétif de la Bretonne, dass
im Faubourg Saint-Antoine ein Bordell existierte, welches der Herzog
von Orléans, der Graf von Artois und andere häufig
besuchten. „Dort gab man sich allen Infamien hin, welche nachher
von de Sade in seinem schrecklichen Roman ‚Justine ou les Malheurs
de la vertu‘ beschrieben wurden.“ Dort wurden jene Bestialitäten
begangen, welche Sade schildert.[63] Als die Gemahlin des Grafen
d’Artois 1775 in Paris einzog, wurde sie von den Fischweibern
(poissardes) auf offener Strasse mit folgendem durchsichtigen Liede
begrüsst, das ebenfalls ein charakteristischer Beweis dafür ist, wie
sehr die Unzucht bereits eine öffentliche geworden war:




Célébrons tous à Paris

Un vaillant enfant de France;

Au moment qu’il entre en danse —,

Zeste, il vous a fait un fils!

C’est un vi..... c’est un vi.....

C’est un vigoureux mari!




La moitié que nous voyons,

On dirait qu’elle n’y touche,

Mais en nuptiale couche

A des talents non moins bons.

Le beau con.... le beau con...

Ah! le beau concert, dit-on.




Pour chanter les deux époux

En riant Bacchus s’avance;

Déjà dans la cuve immense,

S’entassent ses raisins doux.

Allons fou.... allons fou.....

Allons, allons fouler tous.[64]







Sade nennt (Juliette IV, 16) Marie Antoinette „la
première putain de France“, er lässt keine Gelegenheit vorübergehen,
ohne sie zu beschimpfen (Juliette V, 252, 235 u. s. w., Phil. dans
le Boud. I, 82), wie er überhaupt gegen die ganze „morgue allemande“
einen wütenden Hass hegt (Jul. IV, 16), insbesondere gegen das Haus
Oesterreich (Juliette V, 340). Darüber hinaus aber möchte er überhaupt
alle Könige auf der Erde vertilgen, welche die Völker berauben, und
mochte eine „république universelle“ begründen. (Jul. V, 119).


4.
Adel und Geistlichkeit.



Adel und Geistlichkeit spielen in den Romanen des Marquis de
Sade die Hauptrolle. Prinzen, Herzöge, Grafen, Marquis, Chevaliers
treten neben dem Päpste, Kardinälen, Erzbischöfen, Bischöfen, Mönchen
aller Orden, Geistlichen, Abbés, Aebtissinnen und Nonnen als erotische
und atheistische Scheusale auf. Die ganze Korruption des ancien régime
zieht vor unserem Auge vorüber. Adel und Klerus bildeten in Frankreich
eigentlich nur einen einzigen Stand, da die Geistlichkeit grösstenteils
aus dem Adel sich rekrutierte. Der älteste Sohn eines Edelmannes wurde
Offizier, der zweite Sohn Priester oder Mönch, die Töchter, die sich
aus Mangel an Mitgift nicht verheiraten konnten, wurden Nonnen.[65] Die
Begünstigung des Adels von Seiten des Staates hatte im 18. Jahrhundert
unerhörte Dimensionen angenommen. „Alle Staatsämter, Pfründe, Richter-
und militärischen Stellen wurden zum grössten Teile an Adlige vergeben.
Mit 18 bis 20 Jahren erlangten die jungen Edelleute ein Regiment, ohne
von der militärischen Praxis eine Ahnung zu haben. Sie verbringen ihre
Jugend in Luxus und Sinnengenuss mit Weibern.“[66]

Eine merkwürdige Mittelstellung zwischen Klerus und Adel nahm
das Institut der Abbés ein, „jener entarteten Rasse und
Amphibienart, die man überall fand und die nichts war.“[67]
Mercier[68] erzählt, dass Paris voll von Abbés sei, Geistlichen
mit Tonsur, die aber weder der Kirche dienten noch dem Staat, die
im ödesten Müssiggange dahinlebten, und nur unnütze Dinge und
Albernheiten trieben, nebenbei aber keine unwichtige Rolle als
„Hausfreunde“, Erzieher, Schriftsteller u. s. w. spielten. Auch waren
sie in allen Bordellen zu Hause, obgleich früher jede Kourtisane,
die den Besuch eines Abbé anzeigte, 50 Francs bekam. Das hatte aber
unter Ludwig XVI. aufgehört. Eine köstliche Schilderung
eines Abbé des 18. Jahrhunderts entwirft der berühmte Gastronom
Brillat-Savarin[69]: „Wenn eine adlige Familie viele Söhne
hatte, so bestimmte man einen der Kirche. Er bekam anfänglich einfache
Präbenden, welche zu den Kosten seiner Erziehung hinreichten, später
wurde er Domherr, Abt oder Bischof, je nachdem er mehr Fähigkeit
zum geistigen Berufe zeigte. Das war der legitime Typus der Abbés.
Aber es gab auch viele falsche, und viele wohlhabende junge Leute
traten in Paris als Abbés auf. Nichts war bequemer — durch eine
leichte Veränderung der Kleidung gab man sich das Aussehen eines
Benefiziaten und stellte sich jedermann gleich, man hatte Freunde,
Geliebten und Gastgeber, denn jedes Haus hatte seinen Abbé! —
Die Abbés waren klein, dick, rund, wohlgekleidet, sanft, gefällig,
neugierig, Feinschmecker, lebhaft und einschmeichelnd. Die, welche noch
leben, sind fette Betbrüder geworden.“ Sade hat diesen Typus
im Abbé Chabert (Juliette III, 280 ff.), dem Freunde Juliettes und
Erzieher ihrer Tochter gezeichnet. Die Abbés figurieren auch in den
Polizeiberichten Manuels über die Unzucht der Geistlichkeit in
Paris, wie wir später sehen werden.

Eine zweite für das 18. Jahrhundert spezifische Erscheinung war
der „Ritter“, der Chevalier. Auch er hat in Brillat-Savarin
einen liebevollen Schilderer gefunden: „Viele Ritter hatten es
vorteilhaft gefunden, sich selbst den Bruderkuss zu geben. Sie waren
meist hübsche Männer. Sie trugen den Degen senkrecht, den Kopf hoch,
die Nase im Winde, das Bein steif; sie waren Spieler, Verführer,
Zänker und gehörten wesentlich zum Gefolge einer Modedame. Zu Anfang
der Revolutionskriege gingen die meisten Ritter zur Armee, andere
wanderten aus, die übrigen verloren sich unter der Menge. Die wenigen
Ueberlebenden lassen sich noch am Gesichtsausdruck erkennen. Aber sie
sind mager und können nur mühsam gehen. Sie haben die Gicht.“[70]

Die Vertreter des Klerus sind in Sades Romanen die Verüber der
allerärgsten Greuel. Mit besonderer Vorliebe setzt Sade die
Schandtaten, die Heuchelei und die Gottlosigkeit der Geistlichen jeden
Ranges ins rechte Licht, er überhäuft den Klerus mit den gemeinsten
Schimpfworten. Und er hat Grund dazu. Gerade bei der Erörterung
der Lasterhaftigkeit des französischen Klerus im 18. Jahrhundert
werden wir uns stets auf authentische historische Dokumente stützen.
Nicht wir reden, sondern der Bericht der Augenzeugen, die Entdeckungen
der Polizei reden und geben Sade Recht, dessen Werke
bekanntlich auf den Index gesetzt wurden, wohl weniger wegen ihrer
Obscönität als wegen ihres antiklerikalen Inhaltes.

So redet Juliette den Papst als „alter Affe“ an (Juliette IV, 285), und
die übrigen Prälaten, Mönche u. s. w. werden nicht besser behandelt.
Die Tribade Clairwil hält (Juliette II, 336) folgende Rede: „Welches
sind die einzigen und wahren Zerstörer der Gesellschaft? Die Priester!
Wer verführt und notzüchtigt täglich unsere Frauen und Kinder? Die
Priester! Wer ist der grösste Feind jeder Regierung? Die Priester!
Urheber der Bürgerkriege? Die Priester! Wer vergiftet uns beständig
mit Lügen und Betrug? Bestiehlt uns bis aufs Letzte? Arbeitet am
meisten an der Vernichtung des Menschengeschlechts? Beschmutzt sich am
meisten mit Verbrechen und Infamien? Welche sind die gefährlichsten und
grausamsten Menschen? Und wir zögern noch, dieses Pestgewürm auf der
Erde zu beseitigen? Wir verdienten dann wirklich alle Uebel.“ Alle
Schmerzen Frankreichs sind das Werk der Jesuiten (Juliette III, 169).
Zahllos sind die Orgien und Ausschweifungen, welche von Geistlichen in
den Romanen Sades veranstaltet werden. Alle sexualpathologischen
Typen sind vertreten. Der Päderast, der Pathicus, der „lécheur“, der
„sanguinaire“ u. s. w. Wir erwähnen nur die schauerlichen Orgien im
Karmeliterkloster (Jul. III, 143), beim Erzbischof von Lyon (Jul. I,
234), in der Abtei von Saint Victor (Jul. I, 238), in den Katakomben
des Klosters Panthémont zwischen Mönchen und Nonnen (Jul. I, 96) beim
Papst Pius V. und den Kardinälen Albani und Bernis in
Rom (Jul. IV, 100 ff.). Diese Geistlichen sind alle Atheisten und
Gotteslästerer, Sade lässt sogar — ein Unikum in seinen Werken
— im vierten Bande der „Juliette“ zwei obscöne, gotteslästerliche
Gedichte des Kardinals Bernis vorlesen (S. 162–169). Wir
gehen dazu über, aus den Zeitberichten die Beweise zu liefern, dass
der Marquis de Sade nicht Unrecht hatte, wenn er gerade die
Geistlichkeit in seinen Werken in so schimpflicher Weise blosstellt.


5.
Die Pariser Polizeiberichte über die Unsittlichkeit der Geistlichen.



Pierre Manuel hat uns in seinem berühmten Werke „La Police
de Paris dévoilée“ (Paris 1794) ein Werk hinterlassen, welches ein
photographisch getreues Bild der sittlichen Zustände in der Stadt Paris
vor dem Ausbruche der grossen Revolution genannt werden darf. Adolf
Schmidt, einer der besten Kenner der französischen Geschichte im
18. Jahrhundert, welcher selbst in seinen „Tableaux de la Révolution
Française“ ähnliche Berichte wie Manuel zusammengestellt hat,
bezeichnet das Buch von Manuel als eine der zuverlässigsten
Quellenschriften des 18. Jahrhunderts.[71]

Manuel hat in seinem berühmten Werke ein eignes Kapitel
„De la police sur les prêtres.“[72] Er ergeht sich zunächst in
bitteren satirischen Worten über die Keuschheitsgelübde der Priester
und sagt (S. 294): „Ich will die wollüstigen Handlungen dieser
Himmelsmissionare enthüllen, welche selbst die Leidenschaften der edlen
und zartfühlenden Menschen in die Hölle verweisen. Diese Schuldigen
zu nennen, heisst nicht sie entehren. Denn der keusche
Mensch ist derjenige, welcher bei seiner Frau schläft.“ Kann die
Unsittlichkeit des Zölibats besser und würdiger charakterisiert werden,
als Manuel es mit diesen Worten getan hat?

Die nun folgenden Berichte beruhen auf den Protokollen des
Polizeiinspektors, auf den Berichten der Kommissare, auf den
Geständnissen der Schuldigen und auf den Mitteilungen ihrer
Vorgesetzten. Wir geben die hervorstechendsten Berichte wörtlich wieder.

Franziskaner (S. 295–297): 12. Februar 1760. Der Bruder François
Lortal, Profess des Hauses von Toulouse, im Hause der Laurent, rue de
Chantre, bei der Zéphire. Er hat die Maxime des Virgil ins Praktische
umgesetzt: nudus ara? sere nudus! Kommissar Thierion, Inspektor Marais.

2. Juli 1766. George le Payen, Pfarrverweser in Cerny, bei der Flora,
sponsus super sponsam. Kommissar Grimperil, Inspektor Marais.

Bernhardiner (S. 297): 30. März 1764 J. Ignace-Xavier Dreux,
Lizentiat, Professor der Theologie, bei der Agathe, oculoque manuque.
Kommissar Mutel u. s. w.

Karmeliter (S. 298): 8. Februar 1763. Jacques Brebi, vom
Maubert-Platze. Er war unter dem Namen Jacques Mazure bei der Garde
„qu’il prenait pour un autel à la romaine.“ Bericht des Priora Amable
Martin, Kommissar Duruiman u. s. w.

Dominikaner (S. 299): 4. November 1763. Pierre Simon, 46 Jahre
im Beruf. Er hat mit zitternder Hand sein Vergnügen beschrieben.
Kommissar Mutel u. s. w.

Kapuziner (S. 300): 14. Dezember 1762. Laurent Dilly,
Bettelmönch aus der Rue St. Honoré, bei der Boyerie, wo er sang:
tirez-moi par mon cordon! Bericht des Gardians, Pater Grégoire,
Kommissar Sirebaud.

9. November 1765. J. Joseph Biache, genannt Bruder Constant, und Joseph
Etienne, genannt Bruder Constantini, aus dem Kloster Crépy, alle beide
im Gasthause „Cerf montant“, wo sie ein Bett zu Dreien verlangten, da
sie nur die Marin bei sich hatten. Kommissar Mutel u. s. w.

Rekollekten (Franziskaner strengster Observanz) S. 301: 30. Juni
1763. Noel-Clément Berthe, genannt Bruder Paul, bei der Leblanc, welche
ihn geisselte. Kommissar Mutel u. s. w.

1. März 1765 Gabriel Anheiser, genannt Pater Gabriel, im Hemde unter
dem Bette der Agnes Viard. Er lebte mit dieser früheren Marketenderin
seit 7 oder 8 Jahren zusammen. Kommissar Fontaine u. s. w.

19. Februar 1767. Der Pater Constance zwischen Victoire und Emilie,
sich selbst dem Esel Buridans vergleichend. Kommissar de Ruisseau
u. s. w.

Minimen (Pauliner) S. 302: 17. Januar 1760. André Carron, indem
er auf die Wand im Zimmer der Zaire schrieb: ego ad flagella paratus
sum. Kommissar Sirebeau u. s. w.

Feuillantiner: 30. Dezember 1762. Dom Claude Jousse, 63 Jahre
alt, bei Marie la Neuve, ubi non horruit virginis uterum. Bericht des
Subpriors Jean Baptiste de St. Marie-Maddelaine. Kommisar de Ruisseau.



Augustiner (S. 303): 5. November 1763. Bernard-Nicolas, vom
Hause Palais-Royal, in der Avenue von Vincennes mit drei Franziskanern
und der Rosalie, qui leur faisait la chouette. Kommissar Mutel u. s. w.

26. Oktober 1765. „Ich, der Unterzeichnete Honoré Regnard, 53 Jahre
alt, Kanonikus des heiligen Augustinerordens, Prokurator des Hauses
St.-Cathérine, bestätige, dass der Inspektor Marais mich bei der
St.-Louis, rue du Figuier, gefunden hat, zu welcher ich gestern aus
eigenem Antriebe gegangen bin, um mich mit der Félix zu vergnügen.
Ich liess diese sich ausziehen und berührte sie mit der unter dem
Mantel verborgenen Hand. Und heute spielte ich mit der Félix und ihrer
Freundin Julie, die mir meine geistlichen Gewänder auszogen und mich
als Frau kleideten und schminkten. Der Inspektor hat mich in diesem
Zustande überrascht. Ich erkläre, dass ich seit mehreren Jahren diese
Phantasie habe, welche ich aber bis heute nicht befriedigen konnte. Als
Beweis der Glaubwürdigkeit unterzeichne ich die vorliegende Erklärung,
welche die genaue Wahrheit enthält, mit meinem Namen Honoré Regnard.“
Kommissar Mutel, Inspektor Marais.

18. Juli 1768 Simon Boucel, bei den Prévilles, Louise und Sophie.

Praemonstratenser (S. 306): 17. März 1760. François de Maugre,
von der rue Haute-Feuille, zwischen Desirée und Zaire, alle drei
glücklich. Kommissar Sirebeau u. s. w.

Büsser von Nazareth (S. 307): 2. Mai 1766. Bruder Nicephorus,
bei der Laville, welche ihm zeigt albentes coxas, inguina, crura,
nates. Kommissar Mutel u. s. w.

Theatiner (S. 307): 28. Februar 1765. Laurent Durand, bei der
Dumoulin, nach der Vorschrift handelnd:




Entre la chair et la chemise

Il faut cacher le bien qu’en fait.







Kommissar Sirebeau u. s. w.

Coelestiner (S. 308): 3. Dezember 1760. J. D. Tordoir, Subprior
von Nantes, bei der Mausy, in der Haltung des Propheten, welcher den
Sohn der Sunamitin auferweckt.

Barmherzige Brüder (S. 308): 19. Oktober 1762. Jacques François
Boulard, ehemaliger Aufseher der Novizen und Prior, bei der Lagarde,
vor Victoire und Julie, quaerens quam devoret. Kommissar de Ruisseau
u. s. w.

Oratorianer (S. 309): 14. November 1761. Etienne Leroi mit
der Chantrelle, welche... Die Grazien hatten dem Amor die Flügel
abgeschnitten. Venus nimmt ihn an ihren Busen, und sie wachsen wieder.
Kommissar Mutel u. s. w.

Stiftsherren von St.-Geneviève (S. 311): 9. Mai 1761. Jean
Pierre Bedosse bei der Zéphire, per ipsam, cum ipsa et in ipsa.
Kommissar Sirebeau u, s. w.

2. August 1752. Der Pater Bernard, berühmter Prediger. Er nahm sich
zwei oder drei Dirnen bei der Lasolle. Das kostete ihn das Vermögen
einer Herzogin. Er gab 6½ Louisdors. Und der Chirurg Pouce verlangt
von ihm in der Folge 40 Taler, und drei Livres für den Besuch.[73]



Eremiten (S. 311): 5. August 1773. Bruder Camille, aus dem
Kloster Hayet, bei Therese, wo er sich als „Portier des Chartreux“
bezeichnet. Kommissar Mutel u. s. w.[74]

Christliche Schulen (Ecoles Chrétiennes): 14. September 1763.
Bruder Firmin bei der Royer, die ihn mit jenen schlechten Lesern
verglich, welche ein Buch zu lesen anfangen, ohne die Lektüre zu
vollenden, Kommissar Mutel u. s. w.

Stiftsherren von St.-Antoine (S. 312): 27. September 1765.
François Canova, bei der Lamourette Kommissar Mutel, Inspector Marais,
welche eintraten cum pariter victi, femina virque jacent.

Jesuiten (S. 313): 5. November 1764. François
Terrasse-Desbillon, 52 Jahre alt, bei der Mouton, wo er sich wie ein
anderer vergnügte. Kommissar Mutel u s. w.[75]

Dekane, Würdenträger und Domherren (S. 313–315): 3. April 1764.
Blaise Messier, Domherr von Beauvais, bei der Blampié. Er schien
gleicher Ansicht mit Rubens zu sein, welcher nur Schönheiten von
200 Pfund Gewicht liebte. Kommissar Rochebrune u. s. w.



14. August 1761. Marx-Antoine Montal, von der heiligen Kapelle, bei der
Provençale, anhelantem alte stratis in lectis. Kommissar de Ruisseau
u. s. w.

8. Juli 1760. Marie Mocet, Erzpriester von Tours, 60 Jahre alt. Nudus
una manu ad mammam, altera pudendis adhibita, inguniculabat.

3. August 1760. Jean B. Thévenet, Domherr von Poitiers, bei der
Adelaide, welche, wenn sie es gekonnt hätte, gern ihre Aktäons, den
Kommissar Sirebeau und den Inspektor Marais, in Hunde verwandelt hätte.

Pfarrer (Curés) S. 316: 20. Juni 1765. Jean Pierre Pelletier bei
der Lambert, per cuncta cava corporis libidinem recipientem.
Kommissar Mutel u. s. w.

22. August 1760. Pierre Louis Thorin. Zaire in dextrum semisupina
latus. Kommissar Sirebeau u. s. w.

Abbés (Clercstonsurés) S. 317: 27. Oktober 1763. Charles Marie
Thibault de Monsauche wird nach Saint-Lazare geführt, weil er zum
dritten Male bei der Aurora gefunden wurde. Man fand bei ihnen einen
Brief in Versen, in denen der Abbé Tethon das besang, was Hebe den
Göttern zeigte, und was die Könige sehen wollen, wenn sie, um Vergnügen
zu haben, bis in den fünften Stock steigen, was endlich, nach ihm,
einen Schemel bei Hofe haben sollte.

Doktoren der Sorbonne (S. 318): 8. Mai 1765. J. Baptiste R.....
qui truncus iners jacuerat et inutile lignum bei der Guerin.

23. Mai 1763. Fél. Auguste Tomolle quidquid liberet prolicito indicans
bei der Desnoyers. Das war seine dritte These.

Erzieher (S. 319): 24. Februar 1761. P....; Hauslehrer der
Kinder des Marquis de P. bei der Perle. Ille vero statim solvit zonam
et leges inierunt benevolae Veneris. Kommissar Sirebeau u. s. w.



Auswärtige Priester (S. 319–320): 28. Oktober 1762. François
Detraussin de Jausse, aus Florenz, Professor der Beredtsamkeit. Sophie
kämpfte nicht ganz nach der Weise der Parther, indem sie beständig den
Rücken wandte. Kommissar Fontaine u. s. w. —

Das wäre einiges aus der langen Liste. Ein Kommentar ist überflüssig.
Facta loquuntur. Schon diese Tatsachen, diese authentischen Dokumente
geben eine genügende Erklärung und — Rechtfertigung für den
Löwenanteil, der dem Klerus an den Orgien in Sades Romanen
zukommt, und für den Hass, mit dem die Geistlichkeit nicht blos von
Sade bedacht wird. Denn Unsittlichkeit an sich ist schlimm,
Unsittlichkeit aber, begangen von Predigern der Sittlichkeit,
ist das Verabscheuungwürdigste in dieser frommen Welt, welcher mehr
Intelligenz gut täte als Frömmigkeit.

Manuel bemerkt am Schlusse dieser Aufzählung, dass kein
Bischof in derselben genannt sei. Das erklärt er daraus, dass
man nicht einmal von einer Krankheit des Bischofs reden dürfe, um wie
viel weniger von seinen geschlechtlichen Ausschweifungen. Er deutet
aber doch diejenigen des Erzbischofs von Cambrai an, in dem wir
vielleicht ein Vorbild für den Erzbischof von Lyon bei Sade zu
suchen haben.[76]

Ausser diesen Berichten Manuels existiert noch ein sehr
grosses Werk über die Unsittlichkeit des französischen Klerus im
18. Jahrhundert. Nach der Erstürmung der Bastille im Jahre 1789
erschienen die in der Bastille gefundenen Prozessakten über die
Sittlichkeitsvergehen der Geistlichkeit in zwei Bänden.[77] Ludwig
XV. liess sich jeden Morgen über die Auffindung von Geistlichen in
Bordellen berichten. Ebenso der Erzbischof von Paris. Diese Bulletins
nannte man die „Nuits de Paris“. Die beiden Bände umfassen 189 Berichte
vom 10. April 1755 bis zum 7. Juni 1766, sie sollten wahrscheinlich
eher „raviver la lubricité caduque du monarque“ als den Interessen der
Moral und der Würde des Königs dienen.

In dieselbe Kategorie gehört die Affäre des Pfarrers
von Bagnolet und der Mademoiselle Mimie. In der
Autographensammlung von Lucas-Montigny befindet sich der
folgende Brief des Erzbischofs von Paris, M. de Inigué an den
Polizeiintendanten Le Noir[78]:

Le clerc de Inigué.

Conflans, den 30. Juli 1786.

Mein Herr!

Man hat mir mitgeteilt, dass der Herr Pfarrer von Bagnolet bei Paris
oft eine Dirne Mimie besucht, welche in der rue Pierre-Poissons
wohnt. Wenn es Ihnen möglich wäre, diese Tatsache zu verifizieren,
die zu erfahren ich sehr begierig bin, so würden Sie mich zu grösstem
Danke verpflichten.

Ich verbleibe mit respektvoller Anhänglichkeit Ihr gehorsamer und
ergebener Diener.

Antoine E. L., Erzbischof von Paris.



Der sehr bezeichnende Brief enthält folgende Randbemerkung des
Empfängers: „An den Herrn Quidor, um sofort und im Geheimen die
Tatsache zu verifizieren und mir Material zu einer Antwort zu liefern.“

Weitere interessante Einzelheiten über das Treiben der Pariser
Geistlichkeit finden sich in den „Confessions d’une jeune fille.“[79]
Wir werden in das Bordell der Madame Richard geführt. Sapho (so
heisst das junge Mädchen) beobachtet durch ein Guckloch das Tête-à-Tête
der Richard mit einem Geistlichen. Diese nimmt aus einer Schublade
einen doppelten Rosshaarpanzer (double cuirasse de crins), der innen
mit einer unzähligen Menge von oben abgerundeten Eisenspitzen besetzt
ist, legt ihn um Brust und Rücken des Geistlichen, bindet ihn an beiden
Seiten mit Stricken fest und befestigt dann um den Unterleib eine
Eisenkette, welche sie unter den Testikeln hindurchführt, so dass diese
durch eine Art von Suspensorium unterstützt werden, das sich in der
Mitte dieser Kette befindet. Auch dieses Suspensorium ist mit Haaren
besetzt, aber weit geflochten, de manière à ne point empêcher les
attouchements de la main sur ces sources de plaisir. Um die Handgelenke
wurden ähnliche „Armbänder“ gelegt. Hierauf erfolgt Erektion. Nunmehr
schreitet die Richard zur Flagellation aliaque incitamenta amoris.

Weiter erzählt Sapho, wie sie die Geliebte eines Bischofs wird, dessen
Vikare ihm in der Lebensweise sekundierten, und entwirft eine lebhafte
Schilderung des unsittlichen Treibens der Geistlichkeit in dieser
Diözese. Sie erlebt ein Abenteuer mit vier Pfarrern (S. 318 ff.) Einer
von ihnen ist ein Paederast dessen Devise ist tout est c.. dans une
femme.[80]

Auch durch Gedichte und Bilder wurde die sexuelle
Liederlichkeit des Klerus gegeisselt. Das kräftigste in dieser
Beziehung hat wohl der Exjesuit Cerutti geleistet, wenn er
sagt[81]:




Des mensonges sacrés le commerce sordide

Partout du sacerdoce a grossi le trésor.

Partout le sacerdoce a bu le sang et l’or.

Souvenez-vous des Juifs que massacra Moïse;

Contemplez les bûchers que Rome canonise;

Tout prêtre est un bourreau, patenté par la foi.







Die folgenden Verse führen ebenfalls eine nur zu deutliche Sprache[82]:




On a choisi cinq Evêques paillards,

Tous cinq ronges de vérole et de chancre,

Pour réformer des Moines trop gaillards.

Peut-on blanchir l’ébène avec de l’encre?







Dies Gedicht bezieht sich auf eine Sittlichkeits-Enquête, mit welcher
man die Erzbischöfe von Rheims, Arles, Narbonne, Bourges und Toulouse
betraut hatte. Diese Enquête ist gewiss auch ein Zeichen der Zeit! Wie
sie aber von der Volksmeinung beurteilt wurde, zeigen jene Verse und
das zeigte noch deutlicher eine allegorische, nur in wenigen Exemplaren
hergestellte Zeichnung, die der Verfasser des „Espion anglais“ sah.
Auf derselben sind die fünf Erzbischöfe abgebildet. Der Erzbischof von
Rheims (De la Roche-Aymon) befindet sich vor einer katholischen
Kirche neben einer Frau, welche ihm Gesichter schneidet und einen
Hut unter ihrem Kleide verbirgt. Mit der anderen Hand überreicht sie
dem Erzbischof von Arles (de Jumilhac) den Orden vom heiligen
Geiste, zieht ihn (den Erzbischof) an sich, streichelt ihn und spielt
mit ihm. Ein Jagdwagen zieht die grösste Aufmerksamkeit des Erzbischofs
von Narbonne (Dillon) auf sich. Der Erzbischof von Toulouse
(de Brienne) ist in seinem Amtszimmer und hat zwei Bände der
„Encyclopédie“ vor sich aufgeschlagen, den einen mit dem Artikel
„Zölibat“, den andern mit dem Artikel „Mönche“. Endlich überreicht der
Erzbischof von Bourges (Phelyppeaux) einer jungen Dame einen
Blumenstrauss, die ihn liebkost und deutlich alle Kennzeichen eines
Freudenmädchens trägt.


6. Die Jesuiten.



In seinen „persischen Briefen“ lässt Montesquieu den Rica auch
eine Klosterbibliothek besuchen, wo ein Mönch den Inhalt der Bücher
erklärt. Unter den Theologen sind besonders die „Kasuisten“ zu nennen,
welche „die Geheimnisse der Nacht ans Tageslicht ziehen; welche
in ihrer Phantasie alle Ungetüme erschaffen, die der Dämon der Liebe
hervorbringen kann, sie nebeneinander stellen, mit einander
vergleichen und sie zum Gegenstand ihrer Gedanken machen. Glücklich
noch, wenn sich das Herz nicht darin einmischt und nicht selbst der
Spiessgesell so vieler Verirrungen wird, die so naiv geschildert und so
nackt hingemalt werden!“[83]

Auf diesem Gebiete der „sexuellen Kasuistik“ finden wir nun im 18.
Jahrhundert die Jesuiten als Meister. Kein Orden hat es so verstanden,
die Wollust durch die Religion zu legitimieren, und die eigenen
unsittlichen Handlungen in ein mystisch-pietistisches Gewand zu
kleiden. Der Jesuit hatte es nicht nötig, die Wollust in den Bordellen
aufzusuchen. In seiner Eigenschaft als Beichtvater und Erzieher wurde
es ihm leicht gemacht, seine niemals geringen sexuellen Gelüste zu
befriedigen, die als „göttliche Eingebungen“ gegen polizeiliche
Recherchen zur Genüge geschützt waren.

Schon im 17. Jahrhundert musste Cornelius Jansen gegen die
jesuitischen Beichtväter auftreten, „welche an Höfen Galanteriesünden
schonten und den Nonnen erlaubten, sich von ihren geistlichen Tröstern
Brüste und Schenkel wollüstig betasten zu lassen“[84]. Denn der
Jesuit Benzi lehrt ausdrücklich: Vellicare genas, et mammillas
monialium tangere, esse tactus subimpudicos atque de se veniales[85].
In Konsequenz dieser Vorschriften schändete de la Chaise, der
Beichtvater Ludwigs XIV. die Hofdamen und führte dem Könige
von England Maitressen zu[86]. Junge Damen in Holland liessen sich
von Jesuiten aus Wollust geisseln. Ebenso die Hofdamen zu Lissabon
unter Nunez.[87] Der Jesuit Herreau lehrte 1642, dass
es erlaubt sei, sich die Frucht abtreiben zu lassen, und diktierte
dies seinen Schülern und Schülerinnen.[88] Jesuiten verleiteten im 16.
Jahrhundert die Damen in Lyon dazu, geschlitzte Hemden zu tragen, was
im Jahre 1789 wieder nachgeahmt wurde.[89]

Bezüglich der berüchtigten „Mordtheologie“ der Jesuiten, welche der
Apologie des Mordes durch Sade in nichts nachgibt, sei auf die
Abhandlung ihres Urhebers J. de Mariana[90], sowie auf die
berühmten, die ganze Immoralität der Jesuiten in helles Licht setzenden
„Lettres provinciales“ von Blaise Pascal verwiesen (Cologne
1657). Auch im 18. Jahrhundert erlaubten selbst die Ordensgenerale den
Beichtvätern unzüchtige Handlungen, insofern dies dem Orden vorteilhaft
war. So schrieb der letzte Ordensgeneral vor der Aufhebung, Lorenzo
Ricci, in einem im Brüsseler Archiv aufbewahrten Briefe, wie die
jungen Jesuiten sich gegenüber den jungen und — reichen Witwen zu
benehmen haben. Sie sollen sich alle mögliche Mühe geben, um sie von
einer zweiten Heirat abzuhalten, indem sie ihnen die Unannehmlichkeiten
derselben, die Gefahr für ihre Seele u. s. w. recht lebhaft schildern.
Wenn aber trotz alledem die jungen Witwen grosse Sehnsucht nach einer
zweiten Ehe haben, wenn sie sich in dem Falle befinden: melius est
nubere quam uri, dann darf ein kluger und diskreter Pater ihnen
seine Dienste gegen die Verlockungen des Fleisches anbieten.[91]

Weltberühmt wurde die Skandalaffäre zwischen dem Jesuiten Jean
Baptiste Girard und seinem Beichtkind Cathérine Cadière zu
Toulon, die im Mai 1728 ihren Anfang nahm. Dieselbe hat eine ungeheure
Literatur gezeitigt[92] und vielen pornographischen Romanen zum Vorbild
gedient.[93] Die Prozessakten sind in dem „Recueil général des Pièces
concernant le Procès entre la Demoiselle Cadière et le Père Girard“
(1731) niedergelegt. Ein Folioband voll Kupfern soll die pikanten
Situationen verbildlicht haben; seine Zusammenstellung wird dem Marquis
d’Argens, dem Grafen Caylus, sowie Mirabeau
zugeschrieben. Auch hat man behauptet, dass der Marquis de Sade zu
seiner „Justine“ durch obiges Werk angeregt worden sei.[94]

Der Jesuit Girard hatte als Rektor des Seminars und
Schiffsprediger in Toulon auch eine heimliche Bussanstalt für
Frauen eingerichtet, in welche die schöne und fromme Katharina
Cadière, Tochter eines reichen Kaufmanns, eintrat. Es gelang
Girard, durch die Anwendung der raffiniertesten sexuellen Mystik
das unschuldige Mädchen zu verführen und dessen Träume und Visionen für
seine lüsternen Zwecke auszunutzen. Wollüstige Rutenschläge, oscula ad
nates und die fürchterlichste geistige Unzucht führten bald zu schwerer
Hysterie des armen Mädchens, in deren Verlaufe Girard dasselbe
schwängerte, aber sofort nach jesuitischer Moral durch ein wirksames
Abtreibungsmittel die Folgen zu verhindern wusste. Endlich wurde gegen
ihn der Prozess eröffnet, in dem er aber zur allgemeinen Entrüstung
freigesprochen wurde.

Dies Urteil veranlasste Voltaire zu dem sarkastischen Ausspruche:




Le P. Girard, rempli de flamme,

D’une fille a fait une femme;

Mais le parlement, plus habile,

D’une femme a fait une fille.







Derselbe Dichter schrieb unter ein Bild, das Girard und die Cadière
darstellte, die Verse:




Cette belle voit Dieu, Girard voit cette belle:

Ah, Girard est plus heureux qu’elle.








7. Die schwarze Messe.



Den Gipfel erreicht die religiöse Sexualmystik in dem Kult
der sogenannten Satanskirche. „Satan“ wird hier zu einer
„Personifikation des physischen Begattungs-Mysteriums“ als
Protest gegen die ausschliessliche Herrschaft der „metaphysischen
Vergottungs-Mystik.“[95] Die Geschichte dieser merkwürdigen Sekte,
die sogar in dem kürzlich dahingeschiedenen Félicien
 Rops
einen ihre entsetzlichen Phantasiegebilde bildnerisch festhaltenden
Künstler besessen hat, ist von G. Legué[96] und vor allem von
Stanislaus Przybyszewski[97] geschrieben worden. Satan-Satyr,
Satan-Pan und Satan-Phallus war der antike „Gott der Instinkte und der
fleischlichen Lust, im selben Masse verehrt von dem Höchsten im Geiste
wie vom Niedrigsten, er war der unerschöpfliche Quell der Lebensfreude,
der Begeisterung und des Rausches.

Er hat das Weib die Verführungskünste gelehrt, die Menschen in doppelt
geschlechtlichen Trieben ihre Lust befriedigen lassen, in Farben hat
er geschwelgt, die Flöte erfunden und die Muskeln in rhythmische
Bewegung gesetzt, bis die heilige Mania die Herzen umfing und der
heilige Phallus mit seinem Ueberfluss den fruchtbaren Schoss besamte.“
Das war die Zeit der naturfrohen Mutterschafts-Mysterien. Dann kam
das juden-griechische Christentum und predigte die übernatürliche,
asketische Vaterschafts-Mystik. Die Kirche riss den Menschen gewaltsam
von der Natur los. „Sie zerstört die unbewusste Zuchtwahl der Natur,
die sich nach aussen in Schönheit, Kraft und Herrlichkeit äussert, sie
beschützt all’ das, was die Natur ausstossen will, den Schmutz, die
Hässlichkeit, die Krankheit, den Krüppel und den Kastrierten“. Aber
die Natur lässt sich nicht austreiben. Und so musste auch die Kirche
nachgeben und schliesslich den heidnischen Kultus mit dem ihrigen
verquicken. „Die Bacchanalien bei den Festen der Ceres Libera wurden
bei den Prozessionen an den Mariafesten mit grösserer Ausgelassenheit
gefeiert als je zuvor, und bis in das 13. Jahrhundert feierte das Volk
zusammen mit dem Priester laszive und orgiastische Feste, das Fest des
Esels,[98] das Fest der Idioten (fatuorum) — Reste des Phalluskultus
verkrochen sich in die Kirche, die Säulen-Kapitäle strotzten von
obscönen Figuren, und ein beliebter Vorwurf für die Reliefs an den
Kirchen war Noah, wie er den Beischlaf mit seinen Töchtern ausübt.“
Der eigentliche Kult der Satanskirche wurde aber von dem Manichäismus
im südlichen Frankreich geschaffen. „Von hier aus beginnt Satan
den ungeheuren Triumphzug über ganz Europa.“ Die Geheimbünde der
„Vollendeten“, der „Perfekti“ bilden sich überall, ausschliesslich der
obscönsten Geschlechtslust frönend, mit einem glühenden Hasse gegen
die christliche Lehre. „Sie beschimpften und töteten die Priester,
wo sie sie nur auffangen konnten, benutzten die heiligen Geräte zu
obscönsten Zwecken, und ein grosser Teil ihres Ritus ist nur die
Parodie des katholischen Kultus. In ihren Zusammenkünften, ihren
parodistischen Messen ist bereits der satanistische Sabbat völlig,
sogar in Einzelheiten vorgeformt. Jeder Novize musste bei der Aufnahme
allen katholischen Glauben abschwören, das Kreuz bespeien, der Taufe
und der Oelung entsagen“. Trotz der Verfolgungen der Kirche erhielt
sich die Sekte und ihr Wahlspruch: „Nemo potest peccare ab umbilico et
inferius“ fand besonders unter „unbefriedigten“ Priestern Anhänger.
Die Sünde durch die Sünde töten! Das war ihr grosses Prinzip der
geschlechtlichen Orgien. Der Priester heiligt alle Weiber, die mit ihm
sündigen. Die Nonnen sind die „Consakrierten“, d. h. Maitressen der
Priester. Der schwarze Tod im 14. Jahrhundert, der Flagellantismus, die
Tanzwut, die Hungersnot steigerten die geschlechtliche Hysterie bis
aufs Höchste. Jetzt feierte die Sekte der Satansanbeter ihre Triumphe.
Seitdem ist sie trotz grausamster Verfolgungen bestehen geblieben und
hat ihre unheimlichen Messen weiter gefeiert. Noch in der Neuzeit ist
sie in einzelnen Verzweigungen wieder hervorgetreten. Die „Adamiten“
oder „Nikolaiten“, „Picarden“ in Böhmen, die sich nackt versammeln, das
Christentum verwerfen und Weibergemeinschaft haben, die schon 1421 auf
einer Insel im Flusse Luschwitz von Johannes Ziska ausgerottet
wurden, traten noch im Jahre 1848 in fünf Dörfern des Chrudimer Kreises
als „Marokkaner“ wieder hervor. Dieser Name wurde deshalb gewählt,
weil sie die Ausrottung aller Katholiken durch einen aus Marokko
kommenden Feind erwarteten. Aehnlich ist die „Oneidagemeinde“ oder die
den alten Namen der „Perfekti“ wieder erneuernden „Perfektionisten“ im
Staate New-York (seit 1831). Noch heute wird der Satans-Kult in Paris
gefeiert, wie dies die Werke von Huysmans[99] u. a. schildern.

Berühmt wurde der Prozess der Magdalaine Bavent im 17.
Jahrhundert, der vieles über die schwarze oder Satans-Messe an
die Oeffentlichkeit brachte[100]. Ferner derjenige des Abbé
Guibourg, bei dem Racine, Lord Buckingham und die
Marquise de Montespan die schwarze Messe hörten[101].

Der Marquis de Sade bekundet sich in seinen Romanen als einen
fanatischen Anhänger des Satanskultus. Mehrere schwarze Messen kommen
in „Justine“ und „Juliette“ vor. In „Justine“ (Bd. II, S. 239 ff.)
wird eine solche Messe in einem Kloster ausführlich geschildert.
Ein Mädchen wird als heilige Jungfrau in der Kirche in einer Nische
festgebunden, mit zum Himmel erhobenen Armen. Später wird sie nackt
auf einen grossen Tisch gelegt, Kerzen werden angezündet, ihr Gesäss
wird mit einem Kruzifix geschmückt und „sie feierten auf ihrem Gesäss
die absurdesten Mysterien des Christentums“. Dann wird auf den Nates
der Justine eine Messe gelesen. „Sobald die Hostie Gott geworden ist,
ergreift sie der Mönch Ambroise et in anum filiae immittit“, wobei der
Hostienaberglauben mit den wütendsten Ausdrücken verhöhnt wird.

Ein ander Mal erfolgt (Juliette III, 35) der Eintritt in den Saal der
„Société des amis du crime“ nackt auf einem grossen Kruzifix, das mit
Hostien bedeckt ist und an dessen Ende die Bibel liegt.

Zwei Satansmessen werden (Juliette III, 147) in cunnis duarum tribadum
gelesen, darauf die Hostie in faece posita ano inseritur, worauf der
Hauptaltar zur Stätte der wildesten Orgien gewählt wird.

Endlich liest Papst Pius VI. selbst (Juliette V, 1) in der Peterskirche
eine schwarze Messe, wobei die Hostia in pene papae posita postea ano
filiae inseritur.




8. Die Nonnenklöster.



Im Vorhergehenden sind auf das Leben der Nonnen im 16. Jahrhundert
schon so viele Streiflichter gefallen, dass wir uns kürzer fassen
können. Das bei Sade (Juliette I, 1 ff.) geschilderte
Nonnenkloster Panthémont in Paris existierte wirklich!
„Das grosse Kloster des 18. Jahrhunderts nach dem Kloster von
Fontevrault, das gewöhnliche Erziehungshaus der ‚Filles de France‘,
ist das Kloster Panthémont, das Fürstenkloster der rue de Grenelle,
wo die Prinzessinnen erzogen wurden, wohin der höchste Adel seine
Töchter schickt.“[102] Panthémont war das teuerste aller Klöster.
Die gewöhnliche Pension für junge Mädchen betrug 600 Livres, die
aussergewöhnliche 800 Livres. Gegen Ende des Jahrhunderts stieg sie
auf 800 bezw. 1000 Livres, welche letztere Summe die mit der Aebtissin
speisenden Pensionärinnen zahlen mussten.

Im 18. Jahrhundert waren die Klöster immer mehr verweltlicht. „Das
über dem Giebel des Klosters der ‚Nouvelles Catholiques‘ stehende
Wort: Vincit mundum fides nostra, war längst nur noch ein toter
Buchstabe. Die Welt hatte im Kloster Fuss gefasst.“[103] Zwar wohnten
die weltlichen Pensionärinnen getrennt von den eigentlichen Nonnen.
Aber es fand trotzdem ein Verkehr zwischen ihnen statt, und durch die
Laienschwestern wurden auch die Nonnen über die Ereignisse ausserhalb
des Klosters unterrichtet. Der Klatsch und Skandal blieben dem Kloster
nicht fern, wie auch der Verkehr mit den jesuitischen Beichtvätern
und das intime Zusammensein so vieler junger und alter Frauen gewiss
die aus früheren Jahrhunderten bekannten sexuellen Verirrungen
in Nonnenklöstern nicht haben aufhören lassen. Wenn die Gebrüder
Goncourt sich darüber wundern, dass im Kloster Panthémont
ein Buch wie die „Confidences d’une jolie femme“ der Mademoiselle
d’Albert geschrieben werden konnte, mit seinen wenig moralischen
Enthüllungen, so wundert uns noch mehr, dass die Goncourts in
ihrer bekannten Vorliebe für das 18. Jahrhundert, für die „gute, alte
Zeit“ eine Unsittlichkeit in den geistigen Klöstern nicht anerkennen.
Freilich haben wir gerade über die französischen Nonnenklöster wenig
zuverlässige Berichte. Wir haben z. B. über das Kloster Panthémont nur
eine einzige Skandalgeschichte auffinden können.[104] Aber was beweist
das? Die gesamte geistliche Korruption lag offen zu Tage. Sie war
es, gegen die sich von Anfang des Jahrhunderts bis zur französischen
Revolution die heftigsten Angriffe von Seiten der klar blickenden
Geister richteten. Man lese z. B. die auf zuverlässige Berichte
gestützte Darstellung dieser Verhältnisse bei dem freilich weniger
für das ancien régime begeisterten Buckle.[105] Man denke an
das früher Mitgeteilte, an die Aufhebung des Jesuitenordens, an den
historisch beglaubigten Verkehr der „Confesseurs“ mit den Nonnen.
Selbst Tocqueville, ein erklärter Gegner der freiheitlichen
Bestrebungen des 18. Jahrhunderts, sagt: „Le clergé prêchait une
morale, qu’il compromettait par sa conduite“, was Buckle
als besonders bemerkenswert hervorhebt.[106] Was ferner die
Goncourts ganz übersehen haben, ist der entscheidende Umstand,
dass das Treiben in den Nonnenklöstern sogar Gegenstand der Verspottung
in Theaterstücken wurde, wie Lanjons „Kloster“, „Päpstin
Johanna“; „Der Dragoner und die Benediktinerinnen“ dartun.[107] Das
beweist ferner die ungeheure Verbreitung der Tribadie in
Frankreich im 18. Jahrhundert, die wir später untersuchen, und die doch
in den Nonnenklöstern den geeignetsten Schauplatz ihrer Taten fand. Das
beweist schliesslich der berühmte Roman Diderots „Die Nonne“,
und die vielen Darstellungen der Korruption in den Nonnenklöstern bei
den übrigen erotischen Schriftstellern des 18. Jahrhunderts.[108]

So dürfen wir Sade schon glauben, wenn er (Juliette I, 1) sagt,
dass aus dem Kloster Panthémont seit vielen Jahren die „hübschesten
und unzüchtigsten Frauen von Paris hervorgegangen sind“, wenn er
die Tribade Zanetti (Juliette VI, 156) sagen lässt: Les églises
nous servent de bordels, und wenn er ein von Frauen vielgebrauchtes
Instrument der Wollust als „bijou de réligieuse“ bezeichnet (Juliette
III, 56).



Im benachbarten Italien war jedenfalls im 18. Jahrhundert die
Unsittlichkeit in den Nonnenklöstern bis zu einem hohen Grade
gestiegen. Gorani, dessen Zuverlässigkeit sich immer mehr
herausstellt, berichtet von wüsten Orgien in den neapolitanischen
Nonnenklöstern.[109] Die Entdeckung der geschlechtlichen
Ausschweifungen der Nonnen von Prato (bei Florenz) hat
einen der berüchtigsten geistlichen Skandale des 18. Jahrhunderts
ans Licht gezogen. v. Reumont gibt darüber folgende
Nachricht[110]: „Sowohl in Pistoja wie in Prato hatten seit Jahren
in Dominikanerinnen-Klöstern Unordnungen schlimmster Art
sich gewissermassen eingenistet, ein Gemisch von Pietismus und von
fleischlichen Verirrungen, das an eine Art Wahnsinn grenzte und
längst für die geistlichen Obern kein Geheimnis war. In Pistoja
wurde einigermassen Ordnung geschaffen, in Prato aber, wohin die
am meisten kompromittierten Nonnen hatten übersiedeln müssen, kam
es zu Ostern 1781 zum Ausbruch. Auf des Bischofs Anzeige schritt
der Grossherzog ein, liess durch einen Kanzler des Kriminalgerichts
eine Untersuchung einleiten, zwei der vornehmsten Schuldigen erst
in Prato einsperren, dann nach Florenz in das Spital von Bonifazio
bringen und einem regelmässigen Prozess unterwerfen. Zugleich liess
er allen Dominikanern die Verbindung mit den Frauenklöstern ihres
Ordens untersagen und im Falle von Ungehorsam den Provinzial mit
allgemeiner Ausweisung bedrohen. Die Sache machte um so grösseres
Aufsehen, da die inkriminierten Nonnen angesehenen Familien angehörten,
und der Skandal in der Tat entsetzlich war.“ Eine ausführliche
Schilderung aller Arten der scheusslichsten Unzucht zwischen den
Dominikanerinnen von Prato und den Mönchen desselben Ordens, wobei
auch das „Herz Jesu“ eine Rolle spielt, findet man in der Biographie
des edlen, antipäpstlich gesinnten Bischofs von Prato, Scipione de’
Ricci (nicht zu verwechseln mit dem Jesuitengeneral Lorenzo
Ricci) von Potter.[111]


9. Die Frau im 18.
Jahrhundert.



Das 18. Jahrhundert ist wenigstens in Frankreich das Jahrhundert
der Frau. Mit Recht meint Georg Brandes[112], dass die
Goncourts, diese so fein empfindenden Verehrer weiblichen Wesens
sich deshalb gerade von der Geschichte des 18. Jahrhunderts angezogen
gefühlt hätten, weil der „Einfluss der Frauen damals am grössten war.“
Das Buch der Goncourts über die „Frau im 18. Jahrhundert“ gehört
zu den anziehendsten kulturhistorischen Werken, wenn es auch als ein
Werk der Galanterie mehr die Licht- als die Schattenseiten seines
Gegenstandes hervorhebt.



Der allmächtige Einfluss der Frau hat in dem Kapitel „Die Herrschaft
und Intelligenz der Frau“ dieses Buches eine bisher unübertroffene
Schilderung gefunden[113]. „Die Seele dieser Zeit, das Zentrum
dieser Welt, der Punkt, von dem alles ausstrahlt, der Gipfel, von
dem alles herabsteigt, das Bild, nach dem alles sich gestaltet, ist
die Frau.“ Vom Anfang bis zum Ende des Jahrhunderts war die
Regierung der Frau die allein sichtbare, die Regierung der Mesdames
de Prie, de Mailly, de Châteauroux, de
Pompadour, du Barry, de Polignac. Im Staat, in
der Politik, in der Gesellschaft herrschte die Frau, ihr Einfluss
machte sich auf allen Gebieten des Lebens geltend. Ueber Krieg und
Frieden wurde nach dem Willen einer Frau entschieden, nicht zum Heile
Frankreichs. Und in den berühmten „Salons“ des 18. Jahrhunderts, einer
Du Deffand, Necker, Lespinasse, Geoffrin,
im Salon des Grandval, gaben Frauen als die Schöpferinnen
dieser Einrichtungen den Ton an bei der Erörterung der Tagesfragen und
der wissenschaftlichen Probleme. Hier wurde die moderne „gebildete
Gesellschaft“ geschaffen.[114]

Das Frankreich des 18. Jahrhunderts liefert aber auch den Beweis dafür,
dass dort, wo der Einfluss der Frauen zu gross wird, die Bande der
Familie, dieses Fundamentes jeder Gesellschaft, sich lockern, dass die
Liebe unsittliche Formen annimmt, und dass neben diesem allmächtigen
Einflusse der Frauen ganz gut eine Verachtung des weiblichen
Geschlechts bestehen kann, wie dies im 18. Jahrhundert der Fall ist.

Die Liebe des 18. Jahrhunderts war durchweg sinnlich. Sie war Wollust
geworden. Die Leidenschaft wurde durch die Begierde ersetzt und der
Ehemann brachte seiner Gattin alle Liebeskünste einer Maitresse bei.
(Goncourts a. a. O. S. 158.) Die Philosophie diente dazu, die
Wollust zu rechtfertigen, sie war eine Apologie der Schande. „Bei einem
Souper im Hause einer berühmten Schauspielerin, an der Tafel einer
Quinault, unter den unzüchtigen Reden eines Duclos und
Saint-Lambert, berauscht von den Paradoxen des Champagners,
hörte die Frau in süsser Geistestrunkenheit von der Scham sagen:
Schöne Tugend! die man mit Nadeln an sich befestigen muss.“[115]
Bequeme Sophismen verwirrten alle sittlichen Begriffe der Frau. Die
rein physische Liebe, welche von dem Naturalismus und Materialismus als
das Ideal verkündet worden war, welche von Helvétius u. a. vor
ihrer Heirat praktisch ausgeübt und von Buffon in der berühmten
Phrase: Nur das Sinnliche ist gut in der Liebe, verherrlicht wurde,
erschien endlich bei der Frau „in all ihrer Brutalität“[116].

Die Geschlechtsverbindungen erhielten ganz sinnliche Zwecke, und
diejenigen, welche die Liebe zu verschönern suchten, beschränkten sich
darauf, die gröbsten Begierden durch kurze Hindernisse und Beimischung
solcher Verzierungen, woran der Verstand mehr Anteil hatte als das
Herz, schmackhafter und dauernder zu machen. Das Wort „Galanterie“
erhielt eine ganz neue Bedeutung. Es bezeichnete sittenlose Aufführung,
die sich nur von der Ausgelassenheit gemeiner Dirnen durch Beobachtung
solcher Formen unterschied, welche zur Erhöhung des Vergnügens und
zur Bewahrung des Scheins der Achtung vor dem Publikum dienten.
Bernards berühmte Nachäffung des Ovid, die „l’art
d’aimer“ predigte conventionelles Benehmen in der grössten Unzucht.
Nicht viel besser waren die „amours platoniques“, die „Intérêts oder
Liaisons de Société“, die „Commerces d’habitude“ jener Zeit. Der
Abbé Galiani sagt: „Die Frauen dieser Zeit lieben nicht mit dem
Herzen, sie lieben mit dem Kopfe“.[117] Die Liebe ist eine „libertinage
de la pensée.“ Man verwirklichte in ihr die schmutzigen Träume einer
künstlich erregten Einbildungskraft, die Versuchungen der geistigen
Korruption, die sonderbarsten Einfälle einer unersättlichen Wollust.
Die Liebe wurde zu einem aufregenden Spiel, bei dem alles Raffinement
der geistigen Unzucht aufgeboten wurde, um den Genuss zu erhöhen.[118]

Man bereitete sich durch die obscönste Unterhaltung auf die Genüsse
vor. Immer wieder wird von Sade in seinen Romanen betont,
wie sehr durch die wollüstige Unterhaltung, durch das Aussprechen
drastischer und gemeiner Worte der Liebesgenuss gesteigert werde. Er
hatte diese Erfahrung aus der Wirklichkeit entnommen. Mercier
erzählt[119], dass die grosse Zahl der öffentlichen Dirnen den jungen
Männern einen sehr freien Ton gegeben habe, dessen sie sich auch
gegenüber den ehrbarsten Frauen bedienen, so dass man in diesem so
höflichen Jahrhundert „grob in der Liebe sei“. Die Konversation mit den
am meisten geachteten Frauen sei selten zartfühlend, sondern überreich
an schlechten Scherzen, Zweideutigkeiten und Skandal-Geschichten.
„Schmutzige, ungezogene Scherze, die sogar die Würze der Zweideutigkeit
verschmähten: Stellungen und Geberden, welche die ekelhaftesten Ideen
erweckten und überhaupt ein Ton von offenbarer Vertraulichkeit, der die
geheimere ahnen liess, die kurz vorher eingetreten war, oder gleich
darauf eintreten sollte“, das waren gewöhnliche Reizmittel der Liebe in
jener Zeit.[120]

Daraus resultierte eine unerhörte Schamlosigkeit des Weibes.
Mit 30 Jahren hatte die Frau den letzten Rest von Schamgefühl
verloren. Es blieb nur noch die „Eleganz in der Unzucht“ übrig, die
Grazie in der Wollust. Die Frau nahm alle Gewohnheiten des männlichen
Wüstlings an; ihr grösstes Vergnügen war, „den Verlust ihres guten
Rufes zu geniessen.“[121] So jauchzen und freuen sich auch die Frauen
in Sades Romanen, dass sie Dirnen sind, dass sie aller Welt
angehören und den Ehrennamen der „putain“ tragen dürfen! Selbst ein so
frommes Gemüt, eine so zart empfindende Seele wie Madame Roland
kennt kein Gefühl der Zurückhaltung. Sie beschreibt in ihren
Denkwürdigkeiten sich selbst und ihre Körperbildung aufs Genaueste; sie
berichtet von ihrer Brust, ihren Hüften, ihren Beinen so kaltblütig,
als gelte ihre Kritik einer Marmorbildsäule.[122] Dürfen wir uns dann
wundern, wenn z. B. bei Sade (Juliette IV, 103) Juliette mit
grenzenlosem Cynismus ihre eigenen Reize beschreibt?

Vornehme Frauen trieben die Schamlosigkeit so weit, dass sie gleich
männlichen Wüstlingen sogenannte „petites maisons“ ähnlich den
petites maisons der Roués mieteten, um wie die Goncourts sich
ausdrücken, „die Wollust einzuquartieren“. Ja, es kam vor, dass
Aristokratinnen in Bordellen ihr Vergnügen suchten. Rétif de la
Bretonne glaubte die Gräfin d’Egmont in einem Freudenhaus
als Dirne gesehen zu haben.[123] Umgekehrt war es keine Seltenheit,
dass Bordellmädchen in vornehme Kreise hineinheirateten. In den
„Contemporaines“ heisst es[124]: „Ich habe wohl noch etwas Aergeres
gesehen, nämlich, dass die Tochter einer Salzhökerin, nachdem sie
schon durch die Hände der Weiber gegangen war, ein Kind gehabt, in
der Strasse Saint-Honoré als öffentliche Hure gelebt hatte, und in
der neuen Halle nochmals war erwischt worden u. s. f., dass diese,
sage ich, doch noch einem reichen Manne gefiel, ihn heiratete und
ihm Kinder brachte.“ Wir brauchen nur noch ein weiteres Beispiel zu
nennen: die Du Barry! Tochter eines niedrigen Steuerbeamten,
war sie zuerst Modistin in Paris und kam dann in das Freudenhaus der
Madame Gourdan, von dem später noch die Rede sein wird. Hier,
also im Bordell, lernte sie Graf Jean Du Barry kennen, an
dessen Bruder sie später bei ihrem Avancement zur Maitresse Ludwigs
XV. verheiratet wurde. Kein Wunder, dass die hohe Aristokratie solchem
Beispiel mit Begierde nacheiferte und eine wahre Jagd auf die „beautés
populaires“ veranstaltete. So entstand ein neues Modewort, das Wort
„s’encanailler“.[125]

So ergriff, je mehr man sich den Zeiten der Revolution näherte, die
sittliche Korruption auch die Frauen des Volkes. Vorbereitet und
genährt wurde sie durch die berühmten „Convulsionen“, jene
merkwürdigen hysterischen Krampfepidemien, welche fast 40 Jahre lang
(von 1727 bis 1762) besonders in den niedrigeren Volksschichten
herrschten. Sie hatten den St.-Medarduskirchhof mit der Grabstätte
des einst durch seine Askese so berühmten Abbé Paris zum
Mittelpunkte. „Von allen Vierteln der Stadt bewegten sich die Massen
zu dem St.-Medarduskirchhofe, um Anteil zu nehmen an den Verkrümmungen
und Verzückungen. Der ganze Kirchhof mit den angrenzenden Strassen
war dicht gefüllt mit Mädchen, Frauen, Kranken jeden Alters, die
gewissermassen mit einander um die Wette convulsionierten.“[126] Frauen
luden, hingestreckt in ganzer Länge, die Zuschauer ein, auf ihren Bauch
zu schlagen und beruhigten sich nicht eher, als bis die Last von 10
oder 12 Männern sich mit voller Gewalt über ihnen aufgetürmt hatte.
Leidenschaftliche Tänze, wie der berühmte, von Abbé Bécherand
ausgeführte „saut de carpe“ gaben bald diesen „Convulsionen“ eine
erotische Färbung. Dulaure hat beschrieben, welche Rolle zuletzt
die Wollust bei dieser merkwürdigen Form von Hysterie gespielt hat,
und wie diese Convulsionen nicht wenig dazu beigetragen haben, die
sexuelle Zügellosigkeit zu verbreiten[127]. Man konnte den Erotismus in
diesen Konvulsionen daran erkennen, dass die jungen Mädchen bei ihren
Anfällen „niemals Frauen zur Hilfeleistung verlangten, sondern stets
Männer, und zwar junge und kräftige Männer.“ Dazu kleideten sie sich
höchst indecent, zeigten stets Neigung zur adamitischen Entblössung,
nahmen lascive Stellungen an, warfen verlangende Blicke auf die ihnen
zu Hilfe eilenden jungen Männer. Ja, einige riefen mit lauter Stimme:
Da liberos, alioquin moriar! So liessen Unzucht und Ausschweifungen
nicht auf sich warten, und wenn die Frauen in ihrem Orgasmus die Männer
eingeladen hatten, ihren „Bauch, Busen und ihre Schenkel zu Promenaden
zu benutzen“, mit ihnen zu „kämpfen“, konnten die in der Folge
„zahlreichen Entbindungen“ von Convulsionärinnen auf die natürlichste
Weise erklärt werden.

Die Hysterie („vapeurs“) war im 18. Jahrhundert unter den
französischen Frauen ungemein verbreitet, wie das Buch der Madame
Abricossoff zeigt.[128] Sauvages hielt nicht mit Unrecht
für die Ursachen dieser Hysterie den krassen Egoismus (amour excessif
de soi-même), das weichliche, wollüstige Leben der Damen jener
Zeit.[129] Die „Hysteria libidinosa“ zeitigte denn auch merkwürdige
Exzentrizitäten.



Die Frauen haben im 18. Jahrhundert das geschaffen, was die neuere
Zeit im engeren Sinne als „Sadismus“ bezeichnet, was wir aber
später in einem bedeutend erweiterten Sinne definieren werden.
Die „méchanceté“, die Schlechtigkeit, und die „noirceurs“, die
heimtückischen Streiche werden Mode in der Liebe, die verbrecherische
Gesinnung („scélératesse“) wird ein notwendiger Bestandteil des
Liebesgenusses.[130] „Die Wollust wird eine Kunst der Grausamkeit,
der Treulosigkeit, des Verrats und der Tyrannei. Der Macchiavellismus
beherrscht die Liebe.“ Kurz vor der Revolution treten nach den „petits
maîtres“ der Liebe die „grands maîtres“ der Perversität auf, die
herzlosen Verteidiger der theoretischen und praktischen Immoralität.
Menschen ohne Gewissen, freche Heuchler, die jede Gelegenheit zu ihren
Untaten benutzen, die mit kaltem Blute überlegen, welche „horreurs“
sie begehen wollen, die vor nichts zurückschrecken, und nur verführen,
um zu verderben. Die Typen der Gestalten Sades lebten! Darüber
kann kein Zweifel bestehen. Und sie fanden in den entarteten Frauen
bei ihren Schandtaten Helferinnen, die noch schlimmer waren als sie
selbst. „Das Rouétum steigerte sich in einigen fürchterlichen Frauen
bis zum Satanismus.“[131] Diese Scheusale marterten die anständige
Frau, deren Tugend ihnen zuwider war, sie liessen meuchelmörderisch und
in boshafter Freude die Gegenstände ihres Hasses, aber auch ihrer —
Liebe aus dem Wege räumen. Sie verkörperten die Wollust des Bösetuns,
die „libertinage des passions méchantes.“[132]



Man glaube nicht, sagen die sonst so schönmalenden Goncourts,
dass diese Typen Gebilde der Phantasie seien. Es sind wirkliche
Menschen, die dieser Gesellschaft das Gepräge geben, deren Existenz
durch zahlreiche Persönlichkeiten bezeugt wird. Die Goncourts
nennen den Herzog von Choiseul, den Marquis de Louvois,
den seine Geliebte, Madame de Blot, folternden Grafen de
Frise als solche männliche Wollust-Teufel. Und eine vornehme Dame
von Grenoble, die Marquise L. T. D. P. M., war das weibliche Gegenstück
dieser Helden, vielleicht ein Vorbild für Sades Juliette.[133]
Die Schreckenszeit war für die Liebe schon vor der Schreckensherrschaft
der grossen Revolution angebrochen, noch bevor Sade, berauscht
von dem in Strömen fliessenden Blute auf den Guillotinen, in den
merkwürdigsten literarischen Dokumenten das ausmalte, was jener
mordsüchtigen Zeit nicht fremd war: la Terreur dans l’Amour! Und als in
der Schreckenszeit unter Chaumettes Leitung die „theosophischen
Orgien der Wollust“ gefeiert wurden, als die „Göttinnen der Vernunft“
wie die Maillard, die Moncoro, die Aubry auf sehr
irdische Weise verehrt wurden, da erschienen auch urplötzlich die
„tricoteuses de Robespierre“, die „flagelleuses“ und die schrecklichen
„furies de guillotine“.




Da werden Weiber zu Hyänen

Und treiben mit Entsetzen Scherz;

Noch zuckend, mit des Panthers Zähnen,

Zerreissen sie des Feindes Herz,







wie unser Schiller mit unverkennbarer Andeutung diese
entarteten Geschöpfe, diese in Blut getauchten Gestalten der Hölle
charakterisiert, wie sie auch in einer französischen Gedichtsammlung
jener Zeit, „La République ou le livre de sang“ geschildert werden, wo
es heisst:




De ces effrayantes femelles

Les intarissables mamelles

Comme de publiques gamelles,

Offrent à boire à tout passant;

Et la liqueur qui toujours coule,

Et dont l’abominable foule

Avec avidité se saoule,

Ce n’est pas du lait, mais du sang.[134]







Wir haben gesehen, wie im 18. Jahrhundert in Frankreich die Frauen
bestrebt waren, sich zum Teil wenigstens in Männer zu verwandeln, wie
sie in der Politik, in der Liebe und in der Wissenschaft den grössten
Einfluss ausübten, wie zwar eine Emanzipation de iure nicht bestand,
de facto aber sich geltend machte. Und doch war die Missachtung des
Weibes nie so gross gewesen wie in diesem Jahrhundert. Was nützten
alle geistreichen Einfälle, alles wissenschaftliche Streben der Frau,
das z. B. die junge Gräfin Crigny zur Teilnahme an Sektionen
trieb[135], wenn dabei sichtlich das Familienleben zerstört wurde,
wenn der Schwerpunkt des weiblichen Wirkens ausserhalb des eignen
Hauses fiel. Wir fürchten beinahe, dass wir im Frankreich des 18.
Jahrhunderts das Spiegelbild einer nahen Zukunft vor uns haben, und es
wäre eine dankbare Aufgabe, zu untersuchen, wovon die wahre Schätzung
des Weibes als solches abhängig ist, und ob wirklich die sogenannte
Frauenemanzipation die Würde des Weibes für alle Zeit sichern wird.

Die vier grössten Denker Frankreichs im 18. Jahrhundert:
Montesquieu, Rousseau, Voltaire und Diderot
haben die Verachtung des Weibes gepredigt. Man denke nur an
Voltaires bitter-sarkastische Aeusserungen über seine treue
Freundin Madame Du Châtelet. Das Weib ist nach Rousseau
nur zum Vergnügen des Mannes geschaffen worden. Nach Montesquieu
hat der Mann die Kraft und Vernunft, die Frau nur Anmut, und
Diderot sah in der Frau einzig und allein ein Objekt der
Sinnenlust. „So ist die Frau nach Diderot eine Courtisane,
nach Montesquieu ein anmutiges Kind, nach Rousseau ein
Gegenstand des Vergnügens, nach Voltaire — Nichts.“[136]
Als in der Revolution Condorcet und Siéyès für die
häusliche und politische Emanzipation der Frauen eintraten, da „wurden
ihre Proteste erstickt durch die mächtigen Stimmen der drei grossen
Fortsetzer (continuateurs) des 18. Jahrhunderts, durch Mirabeau,
Danton und Robespierre.“ Und für Napoléon I.
gab es eins in der Welt, das nicht französisch sei: eine Frau tun
zu lassen, was ihr gefällt. Einer der besten Kenner der Frau im 18.
Jahrhundert, Rétif de la Bretonne, äussert oft in starken
Worten seine Geringschätzung des Weibes.[137] Die Ursache dieser
Verachtung ist klar. Die Ehe ist, wie Westermarck in seinem
klassischen Werke zur Evidenz nachgewiesen hat, dasjenige Institut,
dem die Menschheit ihre sittliche Vervollkommnung verdankt, sie ist
das absolut sittliche Institut. In der Ehe ist das Weib dem
Manne ebenbürtig, weil es ihn ergänzt. Ausserhalb der Ehe
kann das Weib den Mann nicht ersetzen, wird folglich alsbald
minderwertig erscheinen. Eine vollständige Emanzipation muss an den
unleugbaren Verschiedenheiten zwischen männlichem und weiblichem
Wesen scheitern. Eine Gefährdung der Ehe ist gleichbedeutend mit
der Verringerung der sittlichen Achtung, die der Mann dem Weibe
entgegenbringt. Dies zu sagen, klingt heute noch spiessbürgerlich, wird
aber nach vollendeter Emanzipation des Weibes bestätigt werden.


10. Die Litteratur.



Die französische Litteratur des 18. Jahrhunderts steht unter dem
Zeichen der Pornographie! Zu keiner Zeit der Weltgeschichte, selbst
nicht unter den Cäsaren, ist die schöne Litteratur in so systematischer
Weise zu einem Werkzeug der Wollust gemacht worden, wie unter dem
ancien régime. Zwar ist „die Darstellung geschlechtlicher Lust alt in
der französischen Literatur, wie zahlreiche mittelalterliche Fabliaux
beweisen, allein erst im 18. Jahrhundert begann man an die Stelle
der gesunden, derben Natur und Naivität dieser älteren Produkte der
Zotologie Gemälde der Sinnlichkeit zu setzen, deren raffinierte
Absichtlichkeit einer erschlafften Gesellschaft zu giftigem Reizmittel
diente.“[138] Das 18. Jahrhundert hat den grössten Teil der heute
existierenden pornographisches Litteratur hervorgebracht, an Zahl der
einzelnen erotischen Werke sicher mehr als alle anderen vorhergehenden
Jahrhunderte zusammengenommen. Den Löwenanteil an dieser Produktion
pornographischer Werke beansprucht die Zeit von 1770 bis 1800, jene
Epoche, welche der geistvolle Aubertin als die Periode der
Talentlosigkeit, der „race intermédiaire“ bezeichnete, in welcher die
platte Mittelmässigkeit den Ton angab und nur durch eine widerliche
Erotik das Publikum zu reizen wusste.[139] Diese Bücher machen den
Kultus des Fleisches zu ihrem Hauptthema. Sie kennen nichts
Höheres als wollüstige Formen und die mannigfachsten Varietäten
des Liebesgenusses. Das Bordell ist ein Paradies, und die Dirne
ehrbarer als die treueste Gattin. „Welches Zeitalter hat sich mit
obscönen Büchern so beschmutzt wie dieses grosse Jahrhundert?“ ruft
Jules Janin aus[140], „dass sogar Männer wie Voltaire,
Rousseau, Diderot, Montesquieu und Mirabeau
dem Geschmacke der Zeit nachgebend derartige Werke verfassten.“ Kurz
vor und während der Revolution schien die Schmutzlitteratur alle
edleren geistigen Erzeugnisse verdrängt zu haben. Die Bücherläden
waren pornographische Bibliotheken geworden. Aus dem Jahre 1796
berichtet Mercier[141]: „Man stellt nur noch obscöne Bücher aus,
deren Titel und Kupferstiche gleicherweise die Scham und den guten
Geschmack verhöhnen. Ueberall verkauft man diese Ungeheuerlichkeiten
auf Tischkörben, an den Seiten der Brücken, in den Türen der Theater,
auf den Boulevards. Das Gift ist nicht teuer, 10 Sous das Stück.
Die ausgelassensten Erzeugnisse der Wollust überbieten einander und
greifen ohne Zügel und ohne Scheu den öffentlichen Anstand an. Diese
Broschürenverkäufer sind gewissermassen privilegierte Zotenhändler;
denn jeder Titel, der nicht ein unflätiger ist, wird augenfällig
von ihrem Schaubrett ausgeschlossen. Die Jugend saugt hier ohne
Hindernis und ohne Bedenken die Grundstoffe aller Laster ein“. Der
hauptsächlichste Verkaufsort war das berüchtigte Palais-Royal, von
dem später ausführlicher die Rede sein wird. Dieses Zentrum aller
Lustgenüsse war auch der Hauptmarkt für die obscönen Schriften,
welche die Pariser Lebewelt mit einer Sündflut von Lustreizen
überschwemmten. Selbst auf den Toilettentisch der Pariser Damen
wanderten diese Schandbücher[142], worüber auch Bérard eine
interessante Geschichte erzählt, die zugleich ein Streiflicht auf die
ungeheure Verbreitung der Werke des Marquis de Sade wirft:
„Ich erinnere mich, dass eine durch Stand und Alter achtbare Frau,
die mich gebeten hatte, ihr für sich und ihre Kinder einige Bücher
zum Mitnehmen aufs Land zu besorgen, auf dieser Liste vermerkt
hatte: ‚Justine ou les Malheurs de la vertu‘, in welchem Buche
sie wahrscheinlich ein pädagogisches Werk vermutete“[143]. Dass in
Bordellen derartige Schriften in überreicher Fülle vorhanden waren,
nimmt nicht Wunder und wird auch wohl heute noch der Fall sein.
Parent-Duchatelet erfuhr von Peuchet, einem ehemaligen
Archivar der Polizeipräfektur, dass Napoleon I. zu Ende seines
Konsulats alle derartigen im Besitze von Dirnen befindlichen Bücher
wegzunehmen und zu vernichten befahl. Nur ein Exemplar von jedem wurde
in der Nationalbibliothek aufbewahrt. Diese Angabe Peuchets
ist nach Parent-Duchatelet begründet, dem von dem Bibliothekar
Van-Praët das Verzeichnis der Bücher vorgelegt wurde, sowie
diese selbst in einem Winkel des Erdgeschosses der Nationalbibliothek
gezeigt wurden.[144]

Von obscönen Büchern ist denn auch bei Sade recht häufig die
Rede. Die interessanteste Stelle ist diejenige im dritten Bande
der Juliette (S. 96 ff.), wo Juliette und Clairwil die Wohnung des
Karmelitermönches Claude durchstöbern und ausser „guten Weinen und
weichen Sofas“ eine ausgewählte pornographische Bibliothek finden.
Juliette sagt darüber: „Man macht sich keine Vorstellung davon, was
für obscöne Bilder und Bücher wir dort fanden!“ Zuerst bemerkten sie
den „Portier des Chartreux“, ein mehr „scherzhaftes als wollüstiges
Buch, dessen Abfassung der Verfasser trotzdem auf dem Sterbebette
bereut haben soll.“ — Zweitens die „Académie des Dames“, ein dem
Plane nach gutes, der Ausführung nach schlechtes Buch. — Drittens die
„Education de Laure“, ein elendes Machwerk, das nach Juliette viel zu
wenig Wollust, Mordtaten und „goûts cruels“ enthält. Endlich „Thérèse
philosophe“, „das bezaubernde Buch des Marquis d’Argens“ mit
den Bildern von Caylus, das einzige von diesen vier Büchern,
welches Wollust mit Gottlosigkeit vereinigt. Ausserdem fanden Juliette
und Clairwil bei dem Mönche noch zahllose „elende kleine Broschüren,
die in den Cafés und Bordellen ausliegen“, zu denen auch die Werke des
„nichtigen Mirabeau“ gehören.

Auch die Delbène hat in ihrer Bibliothek eine grosse Collektion
schmutziger Bücher. Sie will der Juliette diese Werke leihen, damit
diese sie während der Messe lese und so getröstet werde über den Zwang,
einer „solchen abscheulichen Zeremonie“ beiwohnen zu müssen. (Juliette
I, 32). Sade hat sogar seine eigenen Werke als Muster obscöner
Lektüre hingestellt. Ein Abbé liest in dem „Hinrichtungssaale“ des
Erzbischofs von Grenoble die „Philosophie dans le Boudoir“ (Justine IV,
263.)

Zur Orientierung geben wir einen ganz kurzen Ueberblick über die
wichtigsten französischen Erotica des 18. Jahrhunderts. Die grossen
bibliographischen Werke von Gay[145] und Cohen[146]
vermitteln eine weitgehende Kenntnis dieser pornographischen
Riesenlitteratur, aus der wir nur die am meisten charakteristischen
Beispiele anführen wollen.

In Pierre Joseph Bernard (1708–1775), von Voltaire
„Gentil-Bernard“ genannt, hatte das 18. Jahrhundert seinen Ovid. Im
Jahre 1761 erschien die „L’art d’aimer“[147] in drei Gesängen, eine
vergröberte Nachahmung der ovidischen Ars amandi, die aber grosses
Aufsehen erregte und auf dem Toilettentische keiner vornehmen Dame
fehlte. „Die Verse sind mit einem Rosa-Bande an einander geknüpft. Die
Gedanken darin sind nur ein Girren“[148]. Aber dieses Girren war sehr
wollüstig, und die Deutlichkeit der Sprache konnte sich neben der des
Ovid sehen lassen. Bernard erteilte in seinem Gedicht einen
ganzen Kursus der raffiniertesten Geschlechtsliebe, in dem er auch das
Lesen schlüpfriger Schriftsteller empfahl.[149]

Der jüngere Crébillon (Claude Prosper Jolyot de Crébillon
1707–1777) kann als der eigentliche Schöpfer der lasziven
Schriftstellerei im 18. Jahrhundert bezeichnet werden. Seine Schriften
sind charakterisiert durch einen „eleganten Zynismus und eine Grazie in
der Wollust“.[150] Am berühmtesten ist das „Sofa“, dessen Titel schon
den Inhalt verkündigt.[151] Aehnlicher Art sind „L’Ecumoire“ (Paris
1735), „Les amours de Zeo Kinizal, roi de Cofirons“ (Amsterdam 1746),
in denen die Liebesabenteuer des fünfzehnten Ludwig geschildert werden.
Ferner „La nuit et le moment“ (Amsterdam 1755), „Ah! quel conte“ (Paris
1751), „Les égarements du cœur et de l’esprit“ (Brüssel 1796) u. s. w.
In Crébillons Romanen macht sich bereits die Neigung bemerkbar,
die gemeinste Sinnlichkeit durch Umkleidung mit einem philosophischen
Gewande zu verschönern und zu rechtfertigen.

Jean François Marmontel (1723–1799) hat in seinen „Incas“ den
Typus des antiklerikalen Romans im 18. Jahrhundert geschaffen,
dessen Inhalt auf spätere Darstellungen des Klerus in erotischen
Romanen unverkennbar eingewirkt hat.[152]

Die bei Sade von Juliette erwähnte „Thérèse philosophe“,[153]
stellt im Anschlusse an den Fall Girard (Dirrag) und Cadière
(Eradicée) die sexuellen Ausschweifungen der Jesuiten dar. Wie wir
sahen, schreibt Sade diesen Roman dem Marquis d’Argens
und die Bilder dem Grafen Caylus zu, welche Ansicht auch von
Gay geteilt wird. Wahrscheinlicher ist aber die vom Abbé
Sephe und von Barbier zuerst entdeckte Urheberschaft des
Kriegskommissars de Montigni (genannt Lucas-Montigni).
Statt Caylus soll Antoine Pesne, der bekannte Hofmaler
Friedrichs des Grossen, die obscönen Bilder gezeichnet
haben.[154]

André Robert Andréa de Nerciat (1739–1800) war zwei Jahre
lang (1780–1882) Bibliothekar in Kassel und wurde später (von 1788
an) Vertrauter der Königin Karoline von Neapel. Er schrieb
die berüchtigte „Félicia ou mes Frédaines“ (Paris 1778, 2 Bde.) und
als Fortsetzung derselben „Monrose ou le libertin par fatalité“
(Paris an V). Seine obscönste Schrift ist der „Diable au Corps“
(Paris 1803, 6 Bde), der die angebliche Schrift eines Doktor
„Cazzone“ (!), ausserordentlichen Mitgliedes der „joyeuse faculté
phallo-coïro-pygo-glottonomique“ vorstellen soll, wie der Verfasser im
Vorwort versichert.[155]

Dass die Pornographie in jener Zeit Mode war und zum guten Ton gehörte,
beweist ja am schlagendsten der Umstand, dass die hervorragendsten
Geister des Jahrhunderts es nicht verschmähten, diesen billigen Ruhm
zu erwerben. Wir haben schon auf den berühmten Altertumsforscher
Caylus hingewiesen. Aber auch Geisteshelden wie Mirabeau
und Diderot haben sich nicht gescheut, ihre litterarische
Tätigkeit durch die Veröffentlichung von schmutzigen Erzählungen zu
schänden. Besonders Mirabeau wird vom Marquis de Sade
öfter genannt, und es ist kein Zweifel, dass Mirabeaus
„Education de Laure“ das Vorbild der „Philosophie dans le Boudoir“
gewesen ist, wie dies schon Eulenburg erkannt hat.[156] In
„Ma conversion“ (London 1783) hat Mirabeau die Erlebnisse
eines männlichen Prostituierten geschildert, der sich für seine
Dienstleistungen von den vornehmen Damen, Nonnen u. s. w. bezahlen
lässt. Ein drittes obscönes Buch Mirabeaus ist „Erotica Biblion“
(Rom 1783).

In Denis Diderots „Jacques le Fataliste“ (Paris 1746) kommen
schlüpfrige Geschichten vor, die Diderot „tief unter
Crébillon herabsetzen“.[157] In der berühmten „Nonne“[158]
bringt Diderot eine Schilderung des Klosterlebens, in der
tribadische und andere lasterhafte Ausschweifungen der Nonnen und
Oberinnen beschrieben werden. Auch die „Bijoux indiscrets“ (Paris
1748) haben erotischen Inhalt. Insbesondere hat vielleicht die auch
bei Sade wiederkehrende Vorliebe Diderots für paradoxe
Behauptungen auf sexuellem Gebiete auf Ersteren einen Einfluss ausgeübt.

Choderlos de Laclos war nach Nodier der „Petron
einer weniger litterarischen und mehr verderbten Epoche als diejenige
des wirklichen Petronius war.“ Seine vielgenannten „Liaisons
dangereuses“[159] schildern die Korruption der Aristokratie, welche
der Verfasser als Freund des berüchtigten Philippe Egalité
aus eigenster Anschauung kennen gelernt hatte. Charles Nodier
erzählt in einer interessanten Notiz „über einige satirische Werke
und ihren Schlüssel“, dass man ihm in seiner Jugend in verschiedenen
Provinzialhauptstädten mehrere „unreine und lasterhafte Helden dieses
Garnison-Satyricon gezeigt habe.“ Nach ihm verdienen die „Liaisons
dangereuses“ dasselbe Schicksal (der Verachtung) wie die „scheusslichen
Obscönitäten eines frechen Nachahmers des Herrn Laclos, des
Marquis de Sade, welchem der Preis eines Ekel erregenden
Cynismus gebührt.“[160]

Weniger zynisch, aber ebenfalls die Lasterhaftigkeit des Adels
schildernd, hat J. B. Louvet de Couvray in seinem „Faublas“[161]
den Typus des „Chevalier“ gezeichnet. In Faublas’ zahlreichen
Liebesabenteuern spielt die der Wirklichkeit (des Chevalier
d’Eon) entlehnte künstliche Effeminatio des Helden eine Rolle,
die auch bei Sade am Schlusse der Juliette Verwendung findet, wo
Noirceuil als Frau verkleidet einen Mann heiratet.

Neben dem Marquis de Sade ist der berühmteste erotische
Schriftsteller der Revolutionszeit der ungemein produktive
Restif (Rétif de la Bretonne). Paul Lacroix hat
diesem merkwürdigen Manne ein Muster- und Meisterwerk der modernen
Bibliographie gewidmet[162], das jeder Bücherliebhaber immer wieder
mit neuem Vergnügen lesen wird. Wir werden später Rétif de la
Bretonne als einen der ersten Schriftsteller über Sade zu
würdigen haben. Hier interessiert er uns nur als ein gleichzeitig
mit Sade wirkender Autor, von dem dieser letztere sicher
nicht unbeeinflusst geblieben ist. Es ist offenbar Rétif, den
Sade an einer Stelle in seiner Abhandlung über den Roman höchst
ungünstig beurteilt. Er sagt dort: „R... überschwemmt das Publikum
und braucht eine Druckpresse neben seinem Bette. Glücklicherweise
seufzt diese allein unter seinen schrecklichen Geistesprodukten; ein
platter und kriechender Stil, ekelhafte Abenteuer in schlechtester
Gesellschaft; kein anderes Verdienst als eine grosse Weitschweifigkeit,
für die ihm nur die — Pfefferhändler dankbar sein werden.“[163] Sollte
bei diesem Urteile Sades nicht etwas Konkurrenzneid im Spiele
sein? Wir werden später sehen, dass Rétif über Sade
nicht besser dachte. Auch mochte sich wohl der hochgeborene Marquis
weit erhaben dünken über dem aus niedrigstem Stande hervorgegangenen
Rétif.

In der Tat hat Rétif de la Bretonne (1734 bis 1806), wenn er
auch den Adel keineswegs vergessen hat, hauptsächlich die sittliche
Korruption auch der niederen Volksschichten dargestellt[164] und
ergänzt gewissermassen die Schriften des Marquis de Sade
nach dieser Richtung hin, mit dem er sonst viele Aehnlichkeit hat.
Eulenburg macht darüber folgende interessante Bemerkungen[165]:
„Einem de Sade unendlich näher als die trotz allem grosse und
ergreifende Gestalt Rousseaus steht jener ‚Rousseau du ruisseau‘“,
Rétif de la Bretonne, über den Dessoir urteilt: „Er wurde
von wütendster Sinnlichkeit gepeitscht und durch den Götzendienst
des eigenen Ich in eine Art Exhibitionismus hineingetrieben. Daher
hat er wie kein Zweiter verstanden, die Entstehung, Eigentümlichkeit
und Gewalt der Geschlechtsliebe zu analysieren und dem Ich einen
geradezu raffinierten Kultus zu widmen.“ Da haben wir im Keime den
literarischen de Sade, nur schwächlicher, passiver, sozusagen
unblutiger. Wäre Rétif eine mehr aktiv und impulsiv., weniger
kontemplativ veranlagte Natur gewesen und hätten ihm, dem armen
Bauernsohne, die Mittel und die Atmosphäre des „célèbre Marquis“ von
früh auf zur Verfügung gestanden, so wäre vielleicht ein zweiter de
Sade aus ihm geworden, der schriftstellerisch dem anderen an Kraft
und jedenfalls an Feinfühligkeit der Schilderung überlegen gewesen
wäre. Nicht umsonst ertönt bei Rétif aus allen Tonarten das
Lob dieser ungemeinen Feinfühligkeit dieser „sensibilité quelquefois
délicieuse, quelquefois cuisante, affreuse, déchirante.“ Wir fügen noch
zur Charakteristik dieses merkwürdigen Schriftstellers hinzu, dass er
ein leidenschaftlicher Liebhaber der Frauen war und, sich mit seinen
zahlreichen Maitressen nicht begnügend, auf der Strasse jedem hübschen
Mädchen nachlief und nicht eher ruhte, als bis er ihre Bekanntschaft
gemacht hatte. Dabei war er von der grössten Unreinlichkeit. Er erzählt
höchst naiv in den „Contemporaines“: „Seit 1773 bis heute, 6. Dezember
1796 habe ich keine Kleider gekauft. Es fehlt mir an Hemden. Ein
alter blauer Rock ist meine tägliche Kleidung“. Dieser war zerrissen
und voll von Flecken. Dabei liebt Rétif die Reinlichkeit sehr
bei den — Frauen. Er spricht immer wieder davon, giebt in seinem
„Pornographe“ genaue Vorschriften in dieser Beziehung und konstatiert
mit Befriedigung die grosse Verbreitung dieser Tugend unter den Pariser
Prostituierten.[166]

Für die Art seiner Schriftstellerei ist bezeichnend, dass er neben der
eigenen unermüdlichen Beobachtung auch diejenigen anderer verwertete.
So erzählt Graf Alexander von Tilly in seinen Memoiren[167],
dass Rétif de la Bretonne zu ihm kam mit der Bitte um Erzählung
seiner erotischen Abenteuer, die er in einem Werke verarbeiten wolle.
Sehr wichtig ist ferner das Verhältnis Rétifs zu Mathieu
François Pidanzat de Mairobert (1727–1779), dem berühmten Verfasser
des „Espion anglais“ und dem Sammler der Materialien zu den „Mémoires
secrets de Bachaumont.“ Dieser liess nicht nur einzelne Werke in der
geheimen Druckerei Rétifs herstellen, sondern war selbst Mitarbeiter
an dessen eigenen Schriften. So rührt von ihm die wertvolle Abhandlung
über die 16 Klassen der Prostituierten und über die Zuhälter in
Rétifs „Pornographe“ her. Auch für die „Contemporaines“,
den „Hibou“, und die „Malédiction paternelle“ hat Pidanzat de
Mairobert zahlreiche Notizen beigesteuert[168].

Das ohne Zweifel wertvollste Werk Rétifs sind die „Nuits
de Paris“[169], eine unerschöpfliche Fundgrube für die Kenntnis
des Sittenlebens der Revolutionszeit, eine „in ihrer Art einzige
Darstellung der moralischen Physiognomie von Paris“ am Ende des 18.
Jahrhunderts, das wahre „Tableau nocturne de Paris“, dessen Inhalt eine
20jährige Arbeit erfordert hat. „Jeden Morgen schrieb ich nieder, sagt
Rétif, was ich in der Nacht gesehen hatte.“ Lacroix gibt
eine ausführliche Analyse des reichen Inhaltes dieses „nächtlichen
Zuschauers“, auf dessen unzählige Details wir an dieser Stelle nicht
näher eingehen können.

In „Monsieur Nicolas“ (Paris 1794–1797. 16 Bde.) hat Rétif de la
Bretonne die Geschichte seines Lebens erzählt, wahrheitsgetreuer
als dies in ähnlichen Büchern wie „Faublas“, „Clarissa“ und
Rousseaus „Héloise“ geschieht. Von besonderem Interesse ist der
dreizehnte Band („Mon Calendrier“), in welchem Rétif Tag für
Tag alle Frauen aufzeichnet, deren Bekanntschaft er gemacht, die er
verführt und die er zu — Müttern gemacht hat.[170]

In Deutschland am bekanntesten sind die berühmten
„Contemporaines“[171], eine Sammlung von Erzählungen, die auf
wirklichen Ereignissen beruhen. Die Helden dieser Novellen sollen
den Verfasser dazu ermächtigt haben, sie unter ihren wahren Namen zu
nennen. Es sind wesentlich Sittendarstellungen aus dem Volksleben.

„Le Paysan et la paysanne pervertis, ou les dangers de la ville“ (A la
Haye 1784. 16 Teile in 4 Bänden) sind nach dem Grafen von Tilly
die „Liaisons dangereuses der niederen Volksklassen“, welche die
traurige Wahrheit predigen, dass die Tugend durch beständigen Verkehr
mit dem Laster notwendig vernichtet wird.

Hieran reiht sich der „Pied de Fanchette“ (A la Haye 1769), die
Geschichte einer jungen Modistin aus der Rue Saint-Denis, deren
kleiner Fuss Rétif bezaubert hatte. Ueberhaupt ist Rétif
ausgesprochener Fussfetischist. Für hübsche Frauenfüsse und
Frauenschuhe hatte er eine fanatische Leidenschaft. Fanchettens Fuss
ist wirklich der Held dieses Romans. „Son pied, le pied mignon, qui
fera tourner tant de têtes, était chaussé d’un soulier rose, si bien
fait, si digne d’enfermer un si joli pied, que mes yeux, une fois
fixés sur ce pied charmant, ne purent s’en détourner... Beau pied!
dis-je tout bas, tu ne foules pas les tapis de Perse et de Turquie, un
brillant équipage ne te garantit pas de la fatigue de porter un corps,
chef-d’œuvre des Grâces: tu marches en personne, mais tu vas
avoir un trône dans mon cœur.“[172] Rétif gibt sogar in den Anmerkungen
eine Geschichte der hübschen Frauenfüsse. In allen übrigen Werken
kehren immer diese kleinen beschuhten Füsse wieder. Er sah eines Tages
„Fanchette“ wirklich in der Rue Saint-Denis, und ihr Fuss, ein „Wunder
an Kleinheit“, inspirierte ihn zu seiner Erzählung.

Ein Buch Rétifs, das am meisten an die Werke des Marquis de Sade
erinnert, ist „Ingénue Saxancour, ou la femme séparée“ (Liège, 1789,
3 Bände), angeblich die Geschichte seiner unglücklichen verheirateten
Tochter Agnes. Rétif hat in diesem Buch „die Grenzen des kühnsten
Zynismus überschritten“, und der Verfasser sagt selbst, dass man in dem
Werke finden wird „ce qu’on nomme dans le monde des horreurs“.
Die unglückliche Gattin wird nach der Hochzeit von ihrem Ehemanne
allen Launen eines entnervten Wüstlings unterworfen, sie erduldet
die unglaublichsten Infamien und Grausamkeiten ihres „wollüstigen
Henkers“.[173] Alexander Dumas der Aeltere, der im Jahre 1851
auf Veranlassung von Paul Lacroix im „Siècle“ unter dem Titel
„Ingénue“ eine ganz harmlose Erzählung veröffentlicht hatte, deren
Helden Rétif und seine Tochter Agnes waren, wurde von der
Familie Rétif de la Bretonne verklagt und zu einer Geldstrafe
verurteilt.[174]



Einige andere Schriften unseres Autors werden wir an anderer Stelle
anführen, weil sie weniger zur schönen Litteratur gehören. Zum Schlusse
gedenken wir in unserer kurzen Uebersicht, welche nur das am meisten
Charakteristische hervorheben sollte, noch zweier sehr bekannter
obscöner Gedichte des 18. Jahrhunderts. Das erste ist „La Foutromanie.
Poème lubrique, à Sardanopolis, aux dépens des amateurs. 1775“[175].
Es enthält sechs Gesänge zu je 300 Versen. Der Zensor Le Noir
bekam die strengsten Weisungen von der Regierung, die Verbreitung des
Gedichtes zu verhindern. Trotzdem gelangten einige Exemplare zu dem
hohen Preise von 9 Livres in den Handel. Das Gedicht beginnt mit den
Versen:




Vous les voulez... je vais souiller mes rimes,

Poétiser en jargon ordurier...

Toi dont les feux raniment la nature,

Qui, maîtrisant l’homme et les animaux,

Brûle en secret le cuistre et le héros,

Sois ma déesse, adorable Luxure!







Die „Foutromanie“ ist das Glück der Götter, das ihnen die Langeweile
vertreibt. Aber auch die Menschen macht sie glücklich. Der Verfasser
eröffnet den Reigen dieser Glücklichen mit Fräulein Dubois,
einer Schauspielerin der Comédie Française. Dann folgen die
Damen Arnoux und Clairon, letztere mit dem Grafen
Valbelle, Madame Allard mit dem Duc de Mazarin.
Auch die Opernsängerin Fräulein Vestris hat ihre Freude daran.
Gegen Ende dieses ersten Gesanges erscheinen die Herzoginnen
und Hofdamen, die sich mit ihren Lakaien vergnügen. Zuletzt wird die
unersättliche Libido der alten Polignac de Paulien geschildert.

Der zweite Gesang beginnt mit der Beschreibung der Reize einer
jungen Anfängerin, welche der Leidenschaft eines jungen Wüstlings zum
Opfer fällt. Eingeschaltet wird ein Gedicht „Père Chrysostome“ gegen
die sexuellen Ausschweifungen in den Klöstern. Weiter dringt ein von
Satyriasis Ergriffener in ein Nonnenkloster ein. Hier folgt ein Ausfall
gegen Tribadie und Paederastie. Der alte Duc d’Elbœuf war einer
der ersten, der die Secte der Paederasten nach Frankreich einführte.
Zum Schluss Excurs über Syphilis.

Der dritte Gesang ist fast ganz der Rolle der Syphilis in der
Liebe gewidmet. Zuerst wird die hohe Vollendung in der Heilkunst
dieses galanten Leidens gepriesen; die „syphilitischen Liebeshelden“
werden gefeiert, insbesondere die am Mal de Naples leidenden Prälaten.
Herr de Montazet, Erzbischof von Lyon, wird hier im Verein
mit der Duchesse de Mazarin genannt. Nach höchst indezenten
Aeusserungen über den Herzog von Orléans und Madame de
Montesson wird die Liaison zwischen der verstorbenen Herzogin
von Orléans und den Herren de l’Aigle und de Melfort
enthüllt, welche letzteren von der Herzogin syphilitisch angesteckt
wurden. Der Prinz de Beauffremont fiel in Ungnade, weil er sich
mit einem Schweizer abgab. Am Schlusse Lob des Aretino, des
Erfinders der „plastischen Stellungen“.

Der vierte Gesang ist ein Loblied auf das Bordell. Die
berühmtesten Kupplerinnen und Bordellwirtinnen werden vorgeführt, so
die Paris, Carlier, Rokingston, Montigny,
d’Héricourt und Gourdan. Beschreibung der wollüstigen
Orgien an diesen infamen Orten. „Bett und Tisch“ müssen sich folgen,
daher sind die deutschen Frauen geeigneter für die „Foutromanie“. Der
Autor verwünscht Italien, wo er Geld und Gesundheit verloren hat.

Im fünften Gesang werden zunächst die Syphilophoben ermutigt.
Alle Frauen haben ja nicht die Syphilis. Montesquieu war im
Feuer ebenso wie Rousseau und Marmontel. Grosses Lob
des Dorat, des „poète foutromane“. Exkurs über die Holländer,
die nur das Geld lieben. Schilderung der unkeuschen Kardinäle.
Spinola schläft bei Palestrina, Albani bei
Altieri, Bernis bei Saint-Croix, Borghese
ist B..... Auch die Kaiserinnen Maria Theresia und
Katharina II. verstehen ihre Sache, ebenso der König von Polen
und die verstorbene Königin von Dänemark. Es ist nur ein Jammer, dass
die „Dames de France“, die Tanten Ludwigs XVI. im Zölibat leben.

Agyroni ist der Held des sechsten Gesanges[176]. Dieser
Charlatan hat den Verfasser wohl von einem galanten Leiden geheilt.
Zahlreiche medizinische Details wie in Robés Gedicht über
Syphilis. Schliesslich wird wieder die „Foutromanie“ gepriesen als die
Seele des Weltalls.[177]

Das zweite Gedicht „Parapilla“ ist eine Uebersetzung des italienischen
Originals „La Novella dell’ Angelo Gabriello oder Il Cazzo“ (=
Phallus),[178] ein Wort, welches Papst Benedikt XIV. beständig
im Munde hatte. Als ihm ein Höfling die Schmutzigkeit des Wortes
vorhielt, erwiderte er: „Cazzo, cazzo! Ich werde es so oft sagen, bis
es nicht mehr schmutzig ist.“ Das französische Gedicht besteht aus fünf
Gesängen, deren Inhalt ganz kurz dieser ist:

Rodric empfängt vom Himmel ein gewisses Instrument, das alle
Damen beglückt. Zunächst in Florenz die berühmte Donna Capponi.
Dann gerät es in ein Nonnenkloster, in die Hände der Lucrezia,
der Tochter Alexanders VI. Hierbei werden die Ausschweifungen
in Rom unter diesem Papste geschildert, und das Gedicht schliesst mit
einem obscönen Gespräch zwischen ihm und seiner Tochter.

Erwähnen wir noch, dass ein gewisses Incitamentum amoris, das in den
Romanen des Marquis de Sade eine grosse Rolle spielt, sogar in
einem eignen Poem als solches gepriesen wurde.[179]

Wir konnten nur das Allerwichtigste aus der erotischen Literatur
des 18. Jahrhunderts flüchtig berühren. Der Einfluss derselben auf
die Sitten war gewaltig, und der Marquis de Sade selbst hat
diesen Einfluss der Litteratur empfunden. Er hat selbst eine treffende
Charakteristik derselben zu geben versucht, die erkennen lässt, dass
er die Bedeutung dieser pornographischen Litteratur wohl erkannt
hat. Er sagt[180]: „Der Epicuräismus der Ninon-de-Lenclos,
der Marion-de-Lorme, der Marquise de Sévigné und
de Lafare, der Chaulieu, der St.-Evremond,
dieser ganzen feinfühligen Gesellschaft fing endlich an, müde des
cytherischen Liebessehnens, mit Buffon ‚nur das Physische
in der Liebe für gut zu halten‘ und veränderte bald den Ton in den
Romanen. Die Schriftsteller empfanden, dass die galanten Schwätzer
nicht mehr ein durch den Regenten entsittlichtes Jahrhundert, das von
den Kavaliertorheiten, der religiösen Schwärmerei und der Verehrung
der Frauen zurückgekommen war, unterhalten konnten. Sie fanden es
einfacher, diese Frauen zu amüsieren und zu verderben, als ihnen zu
dienen und sie zu verherrlichen. Sie schufen Ereignisse, Gemälde,
Konversation mehr nach dem Geiste der Zeit und entwickelten in einem
angenehmen, leichten und bisweilen selbst philosophischen Stile den
Zynismus und die Immoralität.“


11. Die Kunst im 18.
Jahrhundert.



Auch die französische Kunst des 18. Jahrhunderts ist ein getreuer
Spiegel der Zeit. Baukunst, Malerei, Schauspiel- und Tanzkunst dienen
dazu, die Sinne zu erregen. Das berühmte „Rococo“ ist nichts
weniger als ein Bild der Harmonie. Es wäre dies ja auch ein Wunder
gewesen. Denn niemand kann aus seiner Zeit heraus. Der Rococostil
folgte in der Kunst den Eingebungen der künstlich erregten Sinne,
die an überladenen Verzierungen, an unruhig verschlungenen Linien
ein Gefallen fanden, sowie an den Darstellungen wollüstiger Szenen,
raffiniert erdachter „Nudités.“ Eine prachtvolle Schilderung der
bildenden Kunst, vorzüglich der Architektur im 18. Jahrhundert,
entwirft Georg Brandes: „Was man unter Ludwig XIV. in der
Baukunst erstrebt hatte, war das Imponierende. Man opferte sogar jede
Rücksicht auf Behagen und Bequemlichkeit der kalten Prunksucht und der
steifen Etikette auf. Wer das Schlafzimmer Ludwigs XIV. in Versailles
gesehen hat, wird einräumen, dass ihm selten ein unleidlicher
gelegenes Schlafgemach vor Augen kam. Jetzt werden die unbewohnbaren
und majestätischen Säle von den ‚petites maisons‘ abgelöst, wie
damals jeder Mann von Welt sie besass, und in welchem die tändelnde
Konversation und der üppige Leichtsinn sich ebenso gut befanden. Daher
verschwinden in der Architektur die grossen, einfachen Verhältnisse,
die reinen und klaren Massenwirkungen. Die Härte und Schwere des Steins
wird verleugnet, die Strenge der Linien gebrochen, alles wird rund
und schwellend, alle Linien werden ausschweifend und übermütig. Der
Barockstil erreicht sowohl in der Baukunst wie in der Bildhauerkunst
seinen Gipfel. Ueberall stösst man auf unendlich wiederholte Amoretten
und Grazien, ganz wie auf den Kupferstichen zu Voltaires ‚Poésies
fugitives‘. In den Gärten umarmt der bockfüssige Pan schlanke, weisse
Nymphen am künstlichen Wasserfalle. In der Malerkunst entstehen jene
ländlichen Bilder, deren entferntes Vorbild Rubens Liebesgarten ist,
die aber statt seiner breiten Lebenslust und schweren Figuren gleichsam
hingehauchte und feine Gestalten in koketten Trachten, und statt Rubens
derber Sinnlichkeit ein erotisches Spiel, ein Liebeln und Flüstern
aufweisen, einen Hintergrund schattiger Gänge, mit stillen Verstecken,
mit üppigen Statuen und frischen Rasenteppichen.

Unter Ludwig XIV. war die ganze Tracht steif gewesen; man trug grosse
Ueberschläge und Kragen, selbst die Rock- und Westenschösse waren
gesteift, Halskragen und Manschetten gestärkt, so dass nicht eine
Falte sich verändern konnte; die unbequeme Allongeperrücke machte eine
gravitätische Haltung zur Notwendigkeit. Unter der Regentschaft war
alles auf Zwanglosigkeit und Leichtigkeit gerichtet. Das steife Futter
der Schösse verschwand, an die Stelle der grossen Allongeperrücke trat
das gepuderte Haar, steif frisiert, so dass keine noch so hastige
Bewegung es in Unordnung bringen konnte; überall in Tracht und Benehmen
überliess man sich einer gewissen Nachlässigkeit. Man verweilte in
Boudoirs. Wie Tee und Kaffee aus dem Orient eingeführt wurden, so auch
das orientalische Sofa, welches dem jüngeren Crébillon den Titel für
seine bekannteste und berüchtigste Erzählung gibt.[181] Der weiche
Lehnsessel verdrängt den hohen, unbequemen Armstuhl mit schnurgerader
Rückwand. Das Zimmergerät besteht aus schweren Seidengardinen, welche
wollüstig das Licht dämpfen, aus grossen Spiegeln in Goldrahmen, aus
reich verzierten Pendeluhren, aus üppigen Malereien und schnörkelhaften
Möbeln. Das ganze Zimmer duftet von einem wollüstigen Parfüm.“[182]

Noch deutlicher als die Architektur bringt die Malerei des 18.
Jahrhunderts den Charakter desselben zum Ausdruck. Der Wunsch Neues
zu bringen, den „blasierten Appetit zu reizen“ verlieh den Künstlern
des 18. Jahrhunderts ein raffiniertes Erfindungstalent. Boucher,
Watteau, Fragonard, Lancret, der Maler der „fêtes
galantes“, verschmähten die einfache und naive Nacktheit der Göttinnen
eines Lebrun und Nicolas Mignard. Ihre „baigneuses“ und
„bergères“ sind nicht mehr mythologische Figuren, sondern Pariser
Dirnen, die sich gern den Beschauern nackt im Bade oder auf dem
Ruhelager zeigen. Diese vorgeblichen Najaden und koketten Schäferinnen
mit entblösstem Busen, mit mehr oder weniger aufgehobenem Kleide, sind
Frauen der Zeit, Dämchen „fort en vogue aux petites soirées de Trianon
et de Luciennes“.[183]

Richard Muther hat in seiner neuen Darstellung der Geschichte
der Malerei[184] in dem Kapitel „Die Frivolen“ diese erotische
Richtung in der französischen Malerei des 18. Jahrhunderts glänzend
geschildert. Er sagt u. a.: „Mit den zierlich gemessenen Menuetten
Watteaus hatte die Redoute begonnen. Um Mitternacht, unter
der Anführung Bouchers, wurde der Cancan getanzt. Jetzt vor
Tagesgrauen, folgt noch der Kotillon. Man hatte zu viel getanzt und
zu viel geliebt. Statt sich selbst zu bemühen, will man nur noch
zusehen, so wie der Pascha, Opium rauchend, apathisch in seinem Harem
sitzt. Auch Balletteusen tanzen zu lassen, hat keinen Reiz mehr. So
beginnt am Schlusse des Rokoko die eigentlich galante Kunst, das
Tableauvivant. Stramme Burschen und hübsche Mädchen aus dem
Volke müssen den vornehmen Herren Liebesszenen vorspielen, für die
sie selbst zu blasiert geworden .... Als geistreichster dieser Gruppe,
überhaupt als einer der feinsten des Jahrhunderts ist Fragonard,
der nervöse Charmeur, zu feiern, in dem sich noch einmal alle
Lebenslust und Leichtlebigkeit, die ganze Grazie des Rokoko sammelt...
Wenn der Name Fragonard genannt wird, denkt man an Reifröcke,
seidene Garnierungen und hochgeschürzte Jupons, an lustige Schaukeln,
die pikante graue Strümpfe sehen lassen, an feine Battisthemden,
die von rosigen Schultern herabgleiten, an Amoretten, Küsse und
Liebesspiel.“

„Kurz nach Schluss der Salonausstellung 1763,“ erzählt Fragonard
selbst, „schickte ein Herr zu mir und bat mich, ihn zu besuchen. Er
befand sich, als ich bei ihm vorsprach, gerade mit seiner Maitresse auf
dem Lande. Zuerst überschüttete er mich mit Lobsprüchen über mein Bild,
und gestand mir dann, dass er ein anderes von mir wünschte, dessen Idee
er angeben würde: ‚Ich möchte nämlich, dass Sie Madame malen auf einer
Schaukel. Mich stellen Sie so, dass ich die Füsse des hübschen Kindes
sehe — oder auch mehr, wenn Sie mich besonders erfreuen wollen.‘“
Diesem seltsamen Liebhaber dankt man das Bild „Die Schaukel“, das
erste, das den eigentlichen Fragonard zeigt.... Fragonard
ist der Pierrot lunaire, der beim Morgengrauen blass und
geisterhaft seine Sprünge macht. Manche seiner Bilder, so toll sie
sind, haben etwas von Gebeten. Altäre sind errichtet, Opferflammen
züngeln lohend gen Himmel, und bleiche Menschen legen weisse Kränze
zu Füssen des allmächtigen Eros nieder. Da heben Weiber flehend ihre
Hände zu Satan empor und beten, ihnen das Geheimnis neuer unbekannter
Sensationen zu enthüllen.



Bildet schon die Verherrlichung der Geschlechtslust in einem gedruckten
Buche einen die Sinne aufs Höchste anstachelnden Reiz, der daher im 18.
Jahrhundert sehr begehrt war, so muss die bildliche Darstellung
der Wollust noch tausendmal schlimmer wirken. „Le réalisme de la
peinture, se traduisant dans les actes et les paroles, les livres
et les chants, doit exercer une funeste influence sur la jeunesse
en surexcitant le sens génital“[185]. Und der Marquis de
Sade, der in seinen Romanen alles aufzählt, was den sexuellen
Genuss zu steigern vermag, lässt Saint-Fond (Juliette II, 15) nach
einer wilden Orgie ausrufen: „O wie nötig hier ein Maler wäre, um der
Nachwelt dieses wollüstige und göttliche Bild zu überliefern!“

So konnte es denn nicht fehlen, dass neben den pikanten Nudités eines
Fragonard und Lancret bald die Schmutzbilder in
der erschrecklichsten Weise sich verbreiteten. Dass die Maitressen sich
für ihre Liebhaber nackt und in irgend einer plastischen Stellung malen
liessen, war nichts seltenes. Bekannt ist die Geschichte der O’Morphi,
einer Maitresse Ludwigs XV. und Insassin des Hirschparks,
deren Besitz der König dem berühmten Abenteurer Casanova
auf folgende Weise verdankte[186]. Casanova hatte bei einem
seiner zahlreichen Liebesabenteuer in Paris auch die Bekanntschaft
einer flämischen Schauspielerin O’Morphi gemacht, welche eine junge
Schwester von hervorragender Schönheit besass, in die Casanova
sich sterblich verliebte, und deren Reize er enthusiastisch schildert.
Er bekam Lust, diesen herrlichen Körper gemalt zu besitzen, und ein
deutscher Maler malte sie auf eine „göttliche“ Weise für sechs
Louisdors. Die Lage, in der er sie darstellte, war „entzückend“. „Sie
lag auf dem Bauche, stützte den Arm und den Busen auf ein Kissen und
hielt den Kopf gewendet, als läge sie drei Viertel auf dem Rücken.
Der gewandte und mit Geschmack begabte Künstler hatte ihren unteren
Teil mit soviel Kunst und Wahrheit gemalt, dass man sich nichts
Schöneres denken konnte.“ Ein Freund Casanova’s bekam Lust,
eine Copie dieses Bildes zu besitzen. Der Maler zeigte in Versailles
diese Copie, welche Herr von Saint-Quentin so schön fand, dass
er nichts Eiligeres zu tun hatte, als sie dem König zu zeigen. „Seine
allerchristliche Majestät, ein grosser Kenner auf diesem Gebiete,
wollte sich mit eigenen Augen überzeugen, ob der Maler treu kopiert
hätte, und wenn das Original ebenso schön war, wie die Copie, dann
wusste der Enkel des heiligen Ludwig wohl, wozu es ihm dienen würde.“
So verlor Casanova seine Geliebte an den König Ludwig
XV., der sie nach Zahlung von 1000 Louisdors an die Schwester sofort
in seinem Hirschpark unterbrachte, wo sie nach Ablauf eines Jahres mit
einem Kinde niederkam, das „gleich so vielen weggetan wurde, ohne dass
man wusste, wohin; denn so lange die Königin lebte, erfuhr man nie,
wohin die natürlichen Kinder Ludwig’s XV. kamen.“

Dieses berühmte Bild zeigte Casanova später einer französischen
Nonne in Aix, mit der er ein Liebesverhältnis angeknüpft hatte, und
diese Nonne liess sich in eben derselben obscönen Stellung für Casanova
malen![187]



Nach Parent-Duchatelet[188] vertrieb man während des vorigen
Jahrhunderts und besonders vor der Revolution in den Bordellen
die unzüchtigsten Kupferstiche, ohne dass sich die Polizei darum
bekümmerte. Von 1790 bis 1793 verteilte man an alle Bordellbesucher
die schändlichsten Karikaturen auf Ludwig XVI., Marie
Antoinette und andere Personen. Man könnte daher wohl sagen, dass
die Orte der Unzucht zu den politischen Unfällen Frankreichs wesentlich
beigetragen hätten. Unter der Schreckensherrschaft fanden sich solche
schändlichen Bilder nicht nur in den Bordellen, sondern viele Kaufleute
schämten sich nicht, in den Gallerien des Palais Royal und an anderen
Orten die frechsten Kupferstiche aufzuhängen, wo die Genüsse der
Geilheit, der Paederastie, der seltsamsten Wollust den Blicken aller
Vorübergehenden preisgegeben wurden.

Dass die Erotica mit obscönen Bildern reichlich ausgestattet wurden,
verstand sich von selbst. So sind auch die Romane das Marquis de
Sade durch eine grosse Fülle von scheusslichen Darstellungen
„schmackhafter“ gemacht. Wir werden später auf diese Bilder
zurückkommen.

Ueber ein sehr merkwürdiges Versteck von obscönen Bildern berichtet die
„Chronique scandaleuse“[189]. Eine derartige Idee konnte nur die nach
immer neuen Reizen lüsterne Phantasie eines abgelebten Wollüstlings
ersinnen. Es war eine „neue Art der Obscönität“, bis zu diesem
Jahrhundert unbekannt, eine „epochemachende Entdeckung“. Das waren
die „vestes de petits soupers“. Da nach der damaligen Mode die Röcke
zugeknöpft wurden, konnte man den oberen Teil der Weste nicht sehen.
Aber bei den Orgien „d’un certain genre“ knöpften die Wüstlinge den
Rock auf und zeigten ihren Messalinen Bilder und Stickereien auf ihrer
Weste, welche den Gegenstand der Orgien und alle Wollust derselben
darstellten. Diese raffinierte Idee macht selbst den bekannten
Ausspruch des Ben Akiba illusorisch.

Noch einer letzten Gattung von Schmutzbildern haben wir zu gedenken.
Bei Sade ist auch die Defaecation wie alles Schmutzige
und Widerliche ein Gegenstand der Wollust. Der Kot ist deliciös und
wird von Männern und Weibern als Delicatesse verschlungen. Sollte man
es glauben? Auch der Akt der Defaecation wurde den Parisern im 18.
Jahrhundert bildlich vor Augen geführt. Konnte es ausbleiben, dass
einige, besonders starker Reize bedürftige Wüstlinge auch an diesem
Akte Gefallen fanden und ihn zur Erhöhung ihrer Genüsse verwendeten?
Johann Friedrich Reichardt erzählt, dass den Vorübergehenden an
allen Ecken die schmutzigsten und niederträchtigsten Poissardenlieder
und Gespräche, mit ekelhaften illuminierten Holzschnitten, die alle
den schmutzigsten Ausleerungsakt scheusslich natürlich darstellten,
angeboten und aufgedrungen wurden. Bei den Parisern sei dies Letzte
nicht einmal nötig. Man sähe die anständigsten (?), ernsthaftesten
Leute solche Blätter zu beliebiger Scherzanwendung in die Tasche
stecken[190].

Auch in der Skulptur machte sich, wenn gleich natürlich in
beschränkterer Weise, das Bestreben nach Hervorhebung des rein
Sinnlichen geltend. Mit den drei Coustou’s „versinkt die Kunst
in die Wollust“. „Das jungfräulich Nackte wird durch den Ausdruck
sinnlicher Liebe entweiht. Der Marmor wird Fleisch und zeigt das
wollüstige Beben und die Weichheit der lebenden Arme und Brüste.
Die Frauen werden dargestellt als ‚petites filles‘, bleich, in der
wollüstigen Erschlaffung lasciver Courtisanen oder wie Fischerinnen
am Hofe Ludwig’s XV. und der Pompadour“[191]. Der
berühmte Houdon, nach Arsène Houssaye der „letzte
Ausdruck (expression) des 18. Jahrhunderts“, stellte in seinen Büsten
„alle Ideen, alle Leidenschaften und alle Physiognomien“ dar. Seine
„Diana“, seine „Frileuses“ und „Baigneuses“ zeigen alle eine wollüstige
Nacktheit.

André Grétry, der Hauptvertreter der französischen Musik
des 18. Jahrhunderts, der stets mehrere „filles et fillettes“
zu gleicher Zeit liebte, zeigte in seinen musikalischen Werken
keine echte Leidenschaft, sondern nur Wollust.[192] Wie sehr der
Marquis de Sade ein Mensch seiner Zeit war, der nur aus ihr
erklärt werden kann, zeigt vor allem der Umstand, dass auch er von
jener dem 18. Jahrhundert eigentümlichen Manie ergriffen war: der
Theaterwut, der Mimomanie! de Sade hat nicht nur
zahlreiche Theaterstücke geschrieben, sondern auch dilettantische
Theateraufführungen veranstaltet.

Die Leidenschaft des Theaterspielens, die „Mimomanie“, herrschte in
Frankreich während des ganzen Jahrhunderts mit einer uns heute kaum
verständlichen Macht. Ueberall im Lande bildeten sich förmliche
Dilettantengesellschaften. Ein Haustheater gehörte zu jedem Schloss, zu
jedem vornehmen Haus. „Es ist eine unglaubliche Manie“, heisst es in
Bachaumont’s Memoiren, „selbst jeder Prokurator will in seinem
Landhäuschen eine Gauklerbühne und eine Komödientruppe haben.“ Sogar in
die Kreise des Klerus drang die Theaterwut. Durch die Pompadour
wurde das Theaterspielen am Hofe Ludwig’s XV. eingeführt. „Die
Damen studieren mit den Schauspielern die Stücke ein, die sie an
ihrer Privatbühne aufführen. Es war so lustig, bot so viel Stoff zu
niedlichen Intriguen und galanten Erlebnissen, den bunten Flitter des
Pierrot und der Colombine zu tragen.“ (Muther).

Die Theaterstücke hatten, besonders seit dem letzten Jahrzehnt vor
der Revolution, einen immer freieren Charakter angenommen. Wir
haben schon auf Lanjon’s Klosterstücke hingewiesen. Kurz
vor und während der Revolution kam eine wahre Ueberschwemmung von
obscönen, gegen das Königtum und die Kirche gerichteten Komödien. Die
Zahl dieser sogenannten „Pièces révolutionnaires“ ist sehr gross.
Die scheusslichsten sind von Guigoud Pigale („Le triomphe
de la raison publique“), Léonard Bourdon („Le tombeau des
imposteurs et l’inauguration du temple de la vérité sansculotide,
dédiée au Pape“), Sylvain Maréchal („Le jugement dernier
des rois“), Desbarreaux („Les potentats foudroyés par la
montagne et la raison ou la déportation des rois de l’Europe“). In
letzterem Stücke zanken sieh die Fürsten Europas um ein Stück Land.
Die Kaiserin Katharina sagt zum Papst: As-tu avalé ton goujon,
Saint-Père? Dieser antwortet: Vous avez un avaloir où les grands
morceaux passent aisément. Hierauf giebt jene dem König von Preussen
eine Ohrfeige, und dieser antwortet durch einen Fusstritt, und so
gehen die Gemeinheiten und schmutzigen Reden fort. Der Marquis de
Sade hatte ein weiteres Vorbild für seine obscönen Komödien, die
er in Bicêtre und in Charenton seine Mitgefangenen spielen liess,
in dem berüchtigten „Théâtre gaillard“ (London 1788, 2 Bände), für
welches sogar Grandval, Caylus, Crébillon und
Piron Stücke geschrieben hatten[193]. Ja, es blieb nicht bei
blossen Worten und unzüchtigen Gesten! Noch im April 1791 existierte
nach Mercier im Palais Royal ein öffentliches Theater, wo ein
sogenannter Wilder und eine Wilde, ganz im Stand der Natur, vor den
Augen eines zahlreichen Publikums beiderlei Geschlechts das Werk der
Begattung vollzogen. Der Coitus als Schauspiel! Das war etwas für
die zahlreichen „voyeurs“ der Hauptstadt, die auch in Sade’s
Romanen vertreten sind. „La vue des plaisirs d’autrui nous en donne“
hatte schon La Mettrie in seiner „L’art de jouir“ (1751, S. 131)
gesagt. Der Friedensrichter liess endlich die beiden Akteurs vorfordern
und da fand es sich, dass der Wilde ein Kerl aus der Vorstadt St.
Antoine und die Wilde eine gemeine Hure war, die sich sehr ansehnliche
Summen Geldes von den neugierigen Zuschauern auf diese Art verdient
hatten.[194]

Die Schauspielerinnen, Opernsängerinnen, Choristinnen und Tänzerinnen
bildeten einen sehr begehrten Bruchteil der Prostitution, wie wir
später sehen werden. Aber auch die Foyers der Theater waren die
„Bazare, auf denen die Liebhaber ihre Talente ausübten, um Intriguen
anzuknüpfen“[195].


12. Die Mode.



Die Laster müssen das Volk beherrschen und unter demselben verbreitet
werden. Sonst will es selbst herrschen. Viele Theater, der Luxus,
viele Cabarets, Bordelle müssen diesem Zwecke dienen. Es muss eine
Straflosigkeit für die Unzucht geben. Dann endlich die Moden,
die ja in Frankreich so einflussreich sind! Männer und Frauen sollten
Kleider tragen, die dass Gesäss besonders freilassen, Feste, ähnlich
denen der Flora, sollten gegeben werden, wobei die Mädchen nackt
tanzen. — Das ist die Rolle, welche der Marquis de Sade durch
den Minister Saint-Fond (Juliette II, 197) der Mode zuerteilen lässt.
Derselbe Saint-Fond empfiehlt der Juliette, sie sollte sich, um den
letzten Rest von Scham zu ersticken, halbnackt dem Publikum auf der
Promenade zeigen (Juliette III, 125).

Auch hier lässt de Sade die Wirklichkeit sprechen. Der Rat des
Saint-Fond wurde wirklich befolgt. „In der Kühnheit des Nackten gab es
noch Kühnheiten! An einem Ruhetage des Jahres V spazierten zwei Frauen
auf den Champs-Elysées, vollständig nackt, nur mit einer dünnen
Gaze bekleidet. Eine andere zeigte sich dort mit gänzlich entblössten
Brüsten. Bei diesem Gipfel der Schamlosigkeit ertönten laute Rufe. Man
führte diese Griechinnen im Kostüm einer Statue unter Hohngelächter
und heftigem Schelten zu ihren Wagen zurück.“[196]

Kleidung der Frau und Detail der Kleidung wurden im 18. Jahrhundert
von der Wollust erfunden. Die Kleidung wurde den Bedürfnissen einer
üppigen Sinnlichkeit angepasst. Die Blasiertheit geriet auf merkwürdige
Einfälle. Junge Männer und junge Frauen glaubten die Natur zu
verbessern und ihr eine Lection zu erteilen, indem sie ihren Haaren
das Weiss des Alters verliehen.[197] Die Goncourts schildern
unübertrefflich[198] die unaufhörlichen Wandlungen der Mode im 18.
Jahrhundert mit ihren bizarren Einfällen, ihren raffinierten Ent- und
Verhüllungen, die gigantischen Frisuren der Frauen, das Schminken,
die Schönheitspflästerchen, die Schuhe, Schleifen und Bänder. Die
Mode huldigte dem Moment. Nach dem Prozesse des Pater Girard
erschienen die Bänder à la Cadière, deren Stickereien Szenen aus
dieser Affaire darstellten. Laws System hatte Schleifen „du système“
zur Folge. Den „rubans à la Cadière“ im Anfange des Jahrhunderts
entsprechen am Ende die „rubans à la Cagliostro.“

Je mehr man sich dem Zeitalter der Revolution näherte, desto mehr
traten die Nuditäten in der Mode hervor. Der Cult der
Gaze, die Vorliebe für ausschliesslich gazeartige Umhüllungen
trat auf. Die Kleidung der „Göttinnen der Vernunft“ wurde immer
durchsichtiger. Das Kleid zog sich immer mehr vom Busen zurück, die
Arme wurden bis zur Schulter entblösst. Dann folgten Beine und
Füsse. Man trug Riemen um die entblössten Fussknöchel und goldene
Ringe an den Zehen. In den öffentlichen Gärten ergingen sich
nacktbeinige Terpsichoren, die nur mit einem Hemde bekleidet, ihre mit
diamantverzierten Ringen geschmückten Oberschenkel sehen liessen.[199]
Ein Journalist, welcher der Eröffnung des Pariser Tivoli beiwohnte,
erzählt, dass an diesem Tage mehrere Göttinnen in so leichten und
durchsichtigen Kostümen erschienen, dass man alles sehen konnte,
was man sehen wollte. Die Baronin de V... traf einmal in den
Champs-Elysées eine ebensolche „nackte“ Dame am Arme eines vornehmen
Herrn.[200] Ein deutscher Berichterstatter schrieb: „Besuchen Sie
einmal das Konzert im Theater de la rue Feydeau, und Sie werden von
der Menge Juwelen und Gold geblendet werden, womit die Damen bedeckt
sind. Betrachten Sie diese brillanten Geschöpfe näher, und Sie werden
leicht bemerken, dass sie entweder gar keine oder höchstens nur halbe
Hemden tragen. Der ganze Arm, der halbe Nacken, die ganze Brust ist
bloss. Verschiedene haben ihren dünnen Florrock noch auf jeder Seite
hinaufgeschürzt, so dass sie auch noch die schöne Wade sehen sollen;
kurz, die Indecenz der Trachten dieser Impossibles ist unbeschreiblich.
Madame Tallien erschien auf dem letzten grossen Balle im Opernhaus
und hatte nicht nur den Kopf, die Brust, Arme und Hände mit Juwelen
bedeckt, sondern sie hatte sogar die Füsse auf römische Art mit
Bändern umwunden und an jeder Zehe einen prächtigen Ring stecken“.[201]
Diese Kostüme à la grecque, deren Trägerinnen die „Merveilleuses“
genannt wurden, hatte Therese Cabarrus, die Geliebte
Tallien’s, in Paris eingeführt, nachdem sie schon während der
Schreckenszeit in Bordeaux öffentlich sich in einer überfrivolen
Kostümierung gezeigt hatte.[202] Den „Merveilleuses“ entsprachen auf
der männlichen Seite die „Incroyables“, die sich nach dem Ideale des
Hässlichen kleideten. Denn beim Manne galt zur Revolutionszeit nicht
die Schönheit, sondern die Kraft, die Stärke der Muskeln für das
höchste Gut. Die Don Juans verwandeln sich in Herkulesse, die Wollust
wird brutal.[203]

Auch die perversen sexuellen Neigungen fanden im 18. Jahrhundert einen
Ausdruck in der Mode. Die weit verbreitete, auch zwischen Frau und Mann
geübte Paedicatio erzeugte im 18. Jahrhundert die merkwürdige Mode des
sogenannten „Cul de Paris“. „Eben weil dieser wunderliche Teil, der
in anderen Hinsichten doch so verrufen und so garstig ist, so sehr
die Sinnlichkeit reizt und fesselt, haben die öffentlichen Weiber der
Freude die Manier, eben diesen Teil, den die verschämte Sittsamkeit
bescheiden in den gehörigen Hintergrund zurückzieht, recht
frechlüstig zu präsentieren, und durch Bewegungen im Gange alle seine
Formen recht anschaulich zu machen.“[204] Unter Ludwig XVI
war bei den Frauen jene das Gesäss stark hervortretenlassende Mode
sehr verbreitet, von der Dulaure sagt, dass er die Trägerinnen
der „Vénus Hottentotte“ ähnlich gemacht habe[205]. Damals besang
Piron in „wilder Lust“ diese Spekulation auf die männliche
Sinnlichkeit folgendermassen[206]:




L’aimable C.. de Briséis

N’a point de pareil ni de prix!

Plus rond qu’une boule d’ivoire —

Le croira qui le voudra croire.




J’en ai presque mes sens ravis

Mon cœur de joie en est épris

Et j’ai toujours dans ma mémoire.

L’aimable C...!







Auch die Männer zeigten in der Blütezeit des Rokoko eine gewisse
Effeminatio in ihrer Kleidung. „Sammet und Seide in allen
Nüancen, Spitzen als Halsschmuck und als Manschetten, Stickereien in
Gold, Silber und Seide, werden selbst von alten Herren getragen. Alle
sind so elastisch, schlank, so effeminiert und ewig jung, so anmutig
und von Rosenduft umhaucht, als ob es gar keine Männer, sondern
erwachsene Amoretten wären“[207].

Andererseits war die immer mehr um sich greifende Tribadie
Ursache besonderer Kostümierung. Die Tribaden mit männlichen Neigungen
hatten sich unter der Schreckenszeit auffallend vermehrt. Die Virago
auf der Strasse war eine allbekannte Erscheinung.[208] Sie hatte ihr
eigenes Kostüm. Mercier erzählt: „Ich habe in meinem Laden, wo
man oft über die Moden spricht, mir erzählen lassen, dass diejenigen
Frauen Tribaden sind, welche die Sitte aufgebracht haben, sich
wie ein Mann zu frisieren, Hüte und Männerstiefel zu tragen.“[209]


13.
Prostitution und Geschlechtsleben im 18. Jahrhundert.



In Paris hat der Marquis de Sade seine Studien für die beiden
berüchtigten Romane „Justine“ und „Juliette“ gemacht. Hier hat er
den grössten Teil des Inhalts derselben erlebt und erdacht. Pariser
Ereignisse und Zustände haben fortwährend seine Phantasie befruchtet,
und die Vorbilder für die Schilderungen einzelner Verhältnisse in
seinen Werken sind leicht zu finden. Dies wird sich in geradezu
überraschender Weise aus der Betrachtung der Prostitution und des
Geschlechtslebens in Paris ergeben. Von Paris gilt ja heute noch,
was Montesquieu im 106ten persischen Briefe sagt, dass es
die „sinnlichste Stadt der Welt“ sei, wo man die „raffiniertesten
Vergnügungen“ ersinnt. Die Schilderungen der grossen Bordelle bei
Sade mit ihren ingeniösen Einrichtungen beziehen sich fast
durchweg auf Pariser Bordelle. Die meisten Heldinnen in seinen Romanen
sind Pariser Dirnen. Es wird daher angemessen sein, dass wir diese
Verhältnisse zunächst ins Auge fassen.




14.
Bordelle, geheime pornologische Clubs und Prostituierte.



In „Juliette“ (I, 187) schildert der Marquis de Sade das Bordell
der Duvergier in einer Vorstadt von Paris. Diese Kupplerin hat ein
Frauen- und Männerbordell. In dem einsam in einem schönen Garten
gelegenen Hause hält sich die Duvergier einen eigenen Koch, deliciöse
Weine und charmante Mädchen, die für das einfache Tête-à-Tête 10
Louisdors bekommen. Das Haus hat zwei entgegengesetzte Ausgänge, so
dass alle Rendez-vous mit dem nötigen Mysterium umgeben werden können.
Die Möbel sind prächtig, die Boudoirs ebenso wollüstig wie vornehm
ausgestattet. Ohne Moral und ohne Religion konnte die Duvergier, von
der Polizei heimlich unterstützt, als Lieferantin sehr vornehmer
Herren, sich mehr erlauben als ihre Concurrentinnen und straflos Greuel
aller Art begehen. Das Bordell versorgt Prinzen, Adlige, reiche Bürger
mit seiner Waare. Als Juliette später selbst in Paris ein Freudenhaus
einrichtet, sind 6 Kupplerinnen (maquerelles) für dasselbe tätig, die
aus Paris und den Provinzen die jungen Mädchen herbeiholen (Juliette
VI, 306). Clairwil führt Juliette in das Haus der „Société des amis du
crime“ ein, welches zwar im Herzen von Paris liegt, aber indiscreten
Blicken durch die umgebenden Häuser entzogen wird. Es enthält herrliche
Empfangssäle, düstere Zimmer, Galerien, Boudoirs, „cabinets d’aisance“
und Harems oder Serails, wie de Sade sie nennt, in
denen die Opfer von beiden Geschlechtern für die Orgien gezüchtet
und gepflegt werden. Diese Unglücklichen sind meist mit Gewalt ihren
Eltern entrissen worden, unter dem Schutze der Polizei. Hier feiert
die vornehme Welt ihre schauerlichen Wollustorgien unter Assistenz von
Henkern, Abdeckern, Kerkermeistern und Flagellatoren! (Juliette III, 33
ff.). Aehnlich ist das Haus Vespoli’s zu Salerno eingerichtet (Juliette
V, 343 ff.), ferner das Bordell, welches Juliette und die Durand
gemeinschaftlich zu Venedig errichten (Juliette VI, 144).

Alcide Bonneau meint, dass der Hirschpark dem Marquis de
Sade als Vorbild für seine Bordell-Schilderungen gedient habe[210],
die übrigens auch in der „Justine“ wiederkehren z. B. die der
Benediktinerabtei Sainte-Marie-des-Bois (Justine II, 40 ff.). Indessen
hat der Marquis de Sade doch ganz sicher die Pariser Bordelle
eingehend studiert und danach seine Schilderungen entworfen. Er spricht
(Juliette I, 333) davon, dass „in mehreren Bordellen von Paris“
Truthähne zu wollüstigen Zwecken für Zoophile gehalten werden. Dass
er, der beim Tode Ludwig’s XV. 34 Jahre alt war, den Hirschpark
aus eigener Anschauung gekannt hat, halten wir allerdings auch für
wahrscheinlich. Der oben erwähnte deutsche Autor, der ihn sogar als
maître de plaisir des fünfzehnten Ludwig auftreten lässt, versichert,
seine Nachrichten aus glaubwürdigen Quellen zu haben.

Wie dem auch sein mag, so viel steht fest, dass der Marquis de
Sade seine Schilderungen der Prostitution und des Geschlechtslebens
der Wirklichkeit entlehnt hat. Wir haben daher die Pflicht,
diese Wirklichkeit näher zu untersuchen. Wir stützen uns auch hier
durchweg auf authentische Berichte. Die berühmtesten Bordelle von
Paris, die geheimen pornologischen Clubs und die Verhältnisse der
Prostituierten sollen im Folgenden geschildert werden.


a.
Das Freudenhaus der Madame
Gourdan.[211]



Das berühmteste, besuchteste und am meisten von den gleichzeitigen
Schriftstellern erwähnte Pariser Bordell im 18. Jahrhundert ist das
Freudenhaus der Madame Gourdan in der Rue des deux Portes, das
unter den Regierungen Ludwig’s XV. und Ludwig’s XVI. als
Bordell für den Hof und die vornehmen Fremden galt.

Dies Bordell zeichnete sich durch die raffiniertesten Einrichtungen
aus, welche alle Bedürfnisse der Besucher und Besucherinnen zu
befriedigen versuchten. Entwerfen wir eine kurze Skizze derselben,

1. Das Serail. Dies war ein grosser Empfangssalon mit „plastrons
de corps-de-garde“, d. h. zwölf Dirnen, die stets in demselben anwesend
sein mussten, um den Wünschen der Besucher nachzukommen. Dort wurden
die Preise und die Einzelheiten der Wollust verabredet. Es wurde alles
aufs genaueste festgesetzt. „Jugez que d’ordures doivent se débiter
dans un pareil cercle! que d’horreurs et d’infamies doivent s’y
commettre!“ ruft Pidanzat de Mairobert bei dieser Schilderung
aus. Es ist kein Zweifel, dass dies Serail der Gourdan den Namen für
die „Serails“ bei Sade hergegeben hat. Ebenso lässt de
Sade in seinen Romanen häufig den Preis der Liebe vereinbaren
und vor allem die Details der zu veranstaltenden Orgie vorher genau
analysieren.



2. Die „Piscine“. Dies war ein Badekabinet des Bordells,
wohin man zuerst die in der Provinz und in Paris für die Gourdan
aufgegriffenen Mädchen führte. Dort wurde die Betreffende gebadet, die
Haut „weich gemacht“, gepudert und parfümiert. In einem Toilettentische
befanden sich verschiedene Essenzen, Mund- und Schönheitswässer. Auch
das berühmte „Eau de pucelle“, ein starkes Adstringens, mit welchem
Madame Gourdan etwas „verwüstete Schönheiten“ wieder herstellte
und das wieder zurückgab, was man „nur ein Mal verlieren kann“. Dass
der Marquis de Sade dieses merkwürdige Mittel sehr oft erwähnt
und praktisch anwenden lässt, wie wir später bei der Besprechung der
Kosmetica und Aphrodisiaca sehen werden, beweist wohl schlagend seine
Arbeit nach berühmten Mustern. — Weiter fand sich in der „piscine“
die „Essence à l’usage des monstres“, die durch ihren scharfen Geruch
Impotente wieder potent machte und die „Ungeheuer“ zu wollüstiger
Grausamkeit anreizte. — Das „Spezificum“ des Doktor Guilbert de
Préval (von welchem Charlatan später ausführlich die Rede sein
wird), war ein wahres Wundermittel. Denn es diente zur Verhütung,
Diagnostik und Heilung der Syphilis zugleich! Madame Gourdan
injicierte etwas davon den neu ankommenden Mädchen, um zu sehen,
ob sie gesund seien. Also ein sexuelles Tuberkulin des 18.
Jahrhunderts! Alles ist schon dagewesen.

3. Das „Cabinet de Toilette“. Hier empfingen die
Schülerinnen dieses Venusseminars ihre zweite Vorbereitung.

4. Die „Salle de bal.“ Aus diesem Saale führte ein
geheimes Zimmer in das Haus eines Kaufmannes in der Rue Saint-Sauveur,
der mit der Gourdan unter einer Decke steckte. Durch sein Haus
gelangten die Prälaten und Richter (gens à simarre) und die Damen von
vornehmer Abkunft in das Bordell hinein. In diesem geheimen Zimmer
waren Kleider aller Art, sowie „Gegenstände der Raffinerie.“ Hier
konnte sich der Geistliche in einen Weltmann verwandeln, der Beamte
in einen Soldaten, die Damen in Köchinnen und „Cauchoisen“ (aus der
Provins Caux). Hier „erduldeten die vornehmen Damen standhaft die
kräftigen Umarmungen eines groben Bauern, welchen ihnen ihre vertraute
Lieferantin ausgewählt hatte, um ihr unbezähmbares Temperament zu
befriedigen.“ Andrerseits glaubte der Bauer mit seinesgleichen zu tun
zu haben und genierte sich wenig in Ausdrücken und Handlungen.

5. Die „Infirmerie.“ Das war das Gemach für Impotente, deren
erschöpfte Kraft durch alle möglichen Reize wieder aufgestachelt
wurde. Das Licht fiel von oben herein; an den Wänden hingen wollüstige
Bilder und Kupferstiche, in den Ecken standen ebensolche plastische
Kunstwerke, auf den Tischen lagen obscöne Bücher. In einem Alkoven
befand sich ein Bett von schwarzer Seide, dessen Himmel und Seitenwände
aus Spiegelglas bestanden, welches alle Gegenstände dieses wollüstigen
Boudoirs und alle Vorgänge in demselben wiederspiegelte. Parfümierte
Stechginster-Ruten dienten zur Flagellation. Dragée-Pastillen in
allen Farben wurden zum Essen angeboten, von denen „man nur eine zu
geniessen brauchte, um sich bald als einen neuen Menschen zu fühlen.“
Sie hiessen „Pastilles à la Richelieu“, weil dieser sie oft den Frauen
als Aphrodisiacum gegeben hatte. Man sieht, dass die berüchtigte
Marseiller Cantharidenbonbons-Affaire des Marquis de Sade
in jener Zeit nicht vereinzelt war. —- Auch für die Frauen war in
dieser „Infirmerie“ gesorgt. Zahlreiche kleine Kugeln aus Stein waren
vorhanden, sogenannte „pommes d’amour“, die in die Vagina eingeführt
wurden. Mairobert konnte nicht erfahren, ob „die Chemiker diesen
Stein analysiert hätten, der eine bestimmte chemische Zusammensetzung
haben sollte und von dem die Chinesen oft Gebrauch machten.“ — Der
„Consolateur“ war ein ingeniöses Instrument, „in den Nonnenklöstern
erfunden“, um den Mann zu ersetzen. Die Gourdan trieb mit
diesen künstlichen Phalli ein Engros-Geschäft. Man fand in ihrem
Nachlass „zahllose“ Briefe von Aebtissinnen und einfachen Nonnen mit
der Bitte um Uebersendung eines solchen „Trösters“. Wie man sieht, war
unsere früher geäusserte Ueberzeugung von der sittlichen Korruption
in den Nonnenklöstern nicht übertrieben. — Grosser schwarzer Ringe,
der sogenannten „aides“ bedienten sich die Männer zur künstlichen
Irritation der Frauen. Manche dieser Ringe waren sogar mit harten
Buckeln besetzt, was das Vergnügen noch vermehren sollte. Endlich war
ein ganzes Arsenal von „redingotes d’Angleterre“ vorhanden, die heute
„Condome“ heissen und welche, wie Mairobert sich ausdrückt „gegen das
Gift der Liebe schützen sollen, aber nur das Vergnügen abstumpfen“.
Also gebührt die Priorität für das berühmte Wort von dem „Panzer
gegen das Vergnügen und dem Spinngewebe gegen die Gefahr“ nicht
Ricord, sondern Pidanzat de Mairobert, der es 70 Jahre
früher aussprach![212]



6. Die „Chambre de la question“. — Das war ein Kabinet, in
welches man durch eine verborgene Luke hineinschauen konnte, so dass
die Vorsteherin des Bordells und ihre Vertrauten alles sehen und hören
konnten, was in dem Zimmer geschah. Eine Einrichtung für „Voyeurs“.

7. Der „Salon des Vulcan“. — In ihm befand sich ein Fauteuil
von sonderbarer Form. Setzte man sich hinein, so drehte sich sofort
eine Klappe. Die betreffende Person sank nach rückwärts, mit
gespreizten Beinen, die an den Seiten gefesselt wurden. Dieser Stuhl
war eine Erfindung des Herrn de Fronsac, Sohnes des Herzogs von
Richelieu, welcher ihm Widerstand leistende Mädchen mit Gewalt
in diesen Klappstuhl presste und so verführte, wofür er, aber nur
zeitweilig, vom Hofe verbannt wurde, um später sein Treiben unbehelligt
fortzusetzen. Der „Salon des Vulcan“ war so gelegen, dass „das durch
die Schmerzensrufe, durch Weinen und Schreien verursachte Geräusch auf
keine Weise von Aussenstehenden gehört werden konnte.“ Dieses Mysterium
des Lasters finden wir auch bei de Sade wieder.

Die Gourdan war die Hauptlieferantin für die vornehme Welt.
Sie konnte alle Wünsche befriedigen und verfügte über grosse Mittel.
In Villiers-le-Bel hatte sie ein im Walde einsam gelegenes
Landhaus, wohin sie selten kam, aber öfter kranke Mädchen hinschickte,
auch die Schwangeren. Zugleich war diese ländliche Villa ein viel
benutztes Versteck für besonders raffinierte Ausschweifungen. Die
Bauern nannten dasselbe ironisch das „Kloster“.



Man unterschied in Paris zwei Arten von Kupplerinnen, erstens die
Verführerinnen der Unschuld, zweitens die Lieferantinnen von schon
deflorierten Mädchen. Nur die Ersteren wurden dadurch bestraft, dass
man sie rückwärts auf einem Esel reiten liess. Die Gourdan
gehörte zu der zweiten Klasse, welche dafür sorgte, dass ihre Novizen
zunächst offiziell von irgend einem ihrer zahlreichen Helfershelfer
prostituiert wurden. Zugleich mussten diese der Bordellvorsteherin
einen Bericht über die körperliche Beschaffenheit der Betreffenden
erstatten. Wir werden später einen solchen Bericht mitteilen.[213]

Im Hause der Gourdan wurden die Maitressen für die vornehme
Welt herangebildet. So hatte die spätere Gräfin Du Barry ihre
glänzende Laufbahn dem Aufenthalte im Bordelle der Gourdan zu
verdanken. Aber auch viele Aristokratinnen suchten hier neue Genüsse.
Eine vornehme Dame, Madame d’Oppy wurde 1766 von der Polizei bei der
Gourdan entdeckt, bei der sie zeitweise als Dirne fungierte.


b.
Justine Paris und das Hôtel du Roule.



Am 14. November 1773 hielt Madame Gourdan auf ihre verstorbene
Kollegin Justine Paris eine Leichenrede, die im „Espion anglais“
(Bd. II, S. 401 bis 412) abgedruckt ist und so voll sadischen
Geistes ist, dass wir einen kurzen Auszug aus derselben hier
mitteilen. Die Idee zu dieser Leichenrede concipierte der Prinz
Conti, einer der berüchtigsten Lebemänner des ancien régime.
Ausgeführt wurde sie von der Gourdan, welche die Rede
bei einer Orgie in Conti’s Hause vorlas. Die „Oraison funèbre
de la très-haute et très-puissante Dame, Madame Justine Paris,
grande-prêtresse de Cythèrè, Paphos, Amathonte, etc. prononcée le 14.
Novembre 1773, par Madame Gourdan, sa coadjutrice, en présence de
toutes les nymphes de Vénus“ hatte das charakteristische Motto:




La vérole, o mon Dieu,

M’a criblé jusq’aux os.







Justinen’s Eltern predigten ihr auf dem Sterbebett die Unzucht als
einziges Heil der Zukunft. „Comptez pour rien tous les jours que
vous n’aurez pas consacré au plaisir!“ Justine setzt diesen Rat, den
man in den Romanen des Marquis de Sade fast auf jeder Seite
findet, schleunigst in die Tat um und giebt sich bereits auf dem Sarge
ihrer Eltern hin. Darauf tritt sie in ein Pariser Bordell ein, wo sie
schnell grosse Fortschritte im Dienste der Venus macht, und durch ein
Verhältnis mit dem türkischen Gesandten bald berühmt wurde. Reisen
nach England, Spanien und Deutschland lehrten sie phlegmatisch mit
dem Engländer, ernst mit dem Spanier und hitzig (emportée) mit dem
Deutschen zu sein. Zuletzt kommt sie nach Italien und ist in Rom
die „Königin der Welt und das Centrum der paillardise“. Sie durchreist
ganz Italien, von Fürsten und Geistlichen verehrt und begehrt. Leider
macht sich von Zeit zu Zeit ihre hereditäre Syphilis wieder geltend,
die sie aber nicht abhält, nach ihrer Rückkehr in Paris neue Orgien
zu feiern und neue Erfolge zu erringen und sich grosses Ansehen als
Besitzerin eines Bordells zu erwerben. Doch endet sie im Hospital.

Sollte dem Marquis de Sade diese Leichenrede ganz unbekannt
geblieben sein? Wir glauben es kaum und waren jedenfalls überrascht,
in Madame Paris und ihrer Reise durch Italien ein Vorbild der
Juliette zu finden, die ebenfalls in Italien, in Florenz, Rom und
Neapel als Königin der Welt und als Idealhure gefeiert wird.

Casanova, dieser geniale Schilderer, dessen historische
Glaubwürdigkeit u. a. durch die vortreffliche Schrift von
Barthold[214] überzeugend dargetan ist, erzählt in seinen
Memoiren von einem Besuche im Bordell der Paris im Jahre 1750,
dem sogenannten Hôtel du Roule, und führt uns ein lebendiges Bild
von dem Leben und Treiben in einem Pariser Bordell des achtzehnten
Jahrhunderts vor Augen, das als Ergänzung der mehr systematischen
Beschreibung des Hauses Gourdan hier Platz finden möge.[215]
„Das Hôtel du Roule war in Paris berühmt, mir aber noch unbekannt.
Die Besitzerin hatte es elegant möbliert und hielt zwölf
bis vierzehn ausgezeichnete Nymphen. Man fand bei ihr
alle wünschenswerten Bequemlichkeiten; guten Tisch, gute Betten,
Reinlichkeit, Einsamkeit in herrlichen Gebüschen; ihr Koch war
vortrefflich, ihre Weine ausgezeichnet.

„Sie hiess Madame Paris, ohne Zweifel ein angenommener Name, der aber
Alle befriedigte.

„Durch die Polizei geschützt, war sie weit genug von Paris
entfernt, um überzeugt zu sein, dass die Besucher ihrer Anstalt Leute
waren, die über der Mittelklasse standen.

„Die innere Polizei war geordnet wie nach Noten, und alle Vergnügungen
hatten einen gewissen Tarif.

„Man zahlte sechs Francs für ein Frühstück mit einer Nymphe, zwölf für
ein Diner und das Doppelte für eine Nacht“.

Hier machen wir einen Augenblick Halt und konstatieren, dass diese
Schilderung Casanova’s fast Wort für Wort mit der oben gegebenen
Beschreibung des Bordells der Duvergier in de Sade’s „Juliette“
übereinstimmt. Das Haus der Duvergier liegt wie das der Justine Paris
„einsam“ in einem „Garten“, auch sie hatte einen vortrefflichen „Koch“,
ausgezeichnete „Weine“, und last not least war auch sie „durch die
Polizei geschützt“ (soutenue à la Police). Vergegenwärtigen wir uns,
dass bei der genauen Beschreibung des Bordells der Gourdan sowie auch
bei anderen Pariser Freudenhäusern nirgends ein Koch erwähnt
wird, dass die Reihenfolge der übrigen Epitheta bei Casanova
und de Sade genau dieselbe ist, endlich dass Casanova,
der im Juni 1798 starb, nachdem seine nur bis 1773 reichenden Memoiren
längst im Manuscripte vollendet waren, die im Jahre 1797 erschienene
„Juliette“ sicher nicht mehr für diese verwertet hat und auch früher
den Marquis de Sade nicht gekannt hat, dass ferner seine
Memoiren erst im Jahre 1822 in der Oeffentlichkeit erschienen, so
lässt sich daraus der sichere Schluss ziehen, dass beide Männer, die
deshalb kulturhistorisch so wichtig sind, weil in ihren Schriften
ein photographisch getreues Bild der sittlichen Corruption des 18.
Jahrhunderts uns dargeboten wird, mit fast den gleichen Worten dasselbe
Bordell schildern. Der Marquis de Sade hat unter dem Namen der
Duvergier das Treiben der Justine Paris geschildert. Wir sind
überzeugt, dass spätere Forscher den von uns gefundenen zahlreichen
Analogien neue hinzufügen werden. Daraus ergiebt sich, dass die Werke
des Marquis de Sade ebenso ein Objekt der Kulturgeschichte wie der
Medizin sind. Dieser merkwürdige Mensch hat uns von vornherein ein
lebhaftes Interesse eingeflösst. Wir wollten ihn verstehen,
um ihn erklären zu können, und wir überzeugten uns bald,
dass auch der Arzt hier die wichtigste Belehrung nur aus der
Kulturgeschichte empfangen kann. Das Individuum de Sade
wird erleuchtet durch den geschichtlichen Menschen.

Kehren wir nach diesem Excurse zu der Schilderung Casanova’s
zurück. „Wir stiegen in einen Fiaker und Zatu sagte zu dem Kutscher:
‚Nach Chaillot‘.

„Nach einer halbstündigen Fahrt hielt dieser vor einem Torwege, über
dem man ‚Hôtel du Roule‘ las.

„Das Tor war geschlossen. Ein Schweizer mit grossem Bart trat aus einer
Seitentür und mass uns ernsthaft mit den Augen. Er fand uns anständig,
öffnete und wir fuhren hinein.

„Eine einäugige Frau von ungefähr fünfzig Jahren, welche aber noch
Spuren früherer Schönheit erkennen liess, redet uns an, und nachdem sie
uns artig begrüsst hatte, fragte sie, ob wir bei ihr dinieren wollten.

„Auf meine bejahende Antwort führte sie uns in einen schönen Saal,
in welchem wir vierzehn junge Mädchen sahen, die sämtlich schön und
gleichmässig in Mousselin gekleidet waren.

„Bei unserem Eintritt erhoben sie sich und machten uns eine sehr
anmutige Verbeugung.

„Alle waren ungefähr von gleichem Alter, die Einen blond, die Anderen
braun oder brünett, oder mit schwarzem Haar.

„Jeder Geschmack konnte hier befriedigt werden.



„Wir sprachen mit allen ein Wort und bestimmten unsere Wahl.

„Die beiden Erwählten stiessen einen Freudenruf aus, umarmten uns mit
einer Wollust, die ein Neuling für Zärtlichkeit hätte halten können,
und wir gingen nach dem Garten, in Erwartung, dass man uns zum Diner
rufen würde.

„Dieser Garten war umfangreich und künstlich so eingerichtet, dass er
den Freuden der Liebe dienen konnte.

Madame Paris sagte:

„Gehen Sie, meine Herren, und geniessen Sie die frische Luft und halten
Sie sich sicher in jeder Beziehung; mein Haus ist der Tempel der Ruhe
und der Gesundheit.“

„Während der süssesten Beschäftigung rief man uns zum Essen.

„Wir wurden recht gut bedient; die Mahlzeit hatte in uns neue Neigung
erregt, aber mit der Uhr in der Hand trat die Einäugige auf uns zu, um
uns zu benachrichtigen, dass unsere Partie beendigt sei.

„Das Vergnügen wurde hier nach der Stunde gemessen“.

Schliesslich lassen sich Casanova und sein Freund dazu bewegen,
die Nacht in dem Bordell zu verleben.

Das Hôtel du Roule ist auch in zwei galanten Gedichten des 18.
Jahrhunderts verherrlicht worden. Das eine hat den Titel „Le Temple de
l’Amour“ (Paris 1751; Neudruck: Brüssel 1869, 8 Seiten); es schildert
die mannigfaltigen dort begangenen Ausschweifungen. Der Anfang lautet:




Au milieu de Paris, dans un obscur séjour,

Est un temple charmant consacré par l’Amour;

C’est là que maint f......, dans l’ardeur qui le presse

Va porter son encens an dieu de la tendresse.









Das zweite Gedicht heisst „Les Reclusières de Vénus“ (Allégorie, A
la nouvelle Cythéropolis 1750; Neudruck: Brüssel 1869, 16 Seiten).
Ich citire eine interessante Stelle daraus, wo erzählt wird, dass die
Paris ihren Mädchen andere wohlklingendere, suggestivere Namen
zu geben pflegte, ganz wie dies auch in unseren heutigen Bordellen noch
geschieht:




Des noms mignards, respirant la luxure,

Feront an cœur la première blessure;

Margot sera la charmant Aglaé,

Fanchon Victoire, et Pernette Daphné,

Dodon Fatime, et Charlotte Emilie,

Cateau Lolotte, et Jeanette Julie.








c.
Das Bordell der
Richard.[216]



Dieses Freudenhaus wurde hauptsächlich von Geistlichen
besucht. Madame Richard hatte ihre Thätigkeit damit begonnen,
systematisch junge Beichtväter zu verführen. Diese Spezialität der
Erotomanie gab ihr den Gedanken ein, ein Bordell für Geistliche zu
eröffnen. Dasselbe florierte glänzend. Madame Richard wurde die
Lieferantin von jungen Mädchen für ein „Missionshaus, für Prälaten und
andere Geistliche.“ Eine erotische Szene aus diesem Freudenhause haben
wir bereits erzählt.


d. Ein
Negerbordell.



Ein Lüstling in Venedig bringt stets in das Bordell der Juliette zwei
Negerinnen mit, weil der Kontrast zwischen weissen und schwarzen
Menschen ihm besondere Befriedigung verschafft (Juliette VI, 152).
Neger und Negerinnen spielen auch bei dem anthropophagischen Diner
in Venedig eine Rolle (Juliette VI, 204). In dem Schlosse des
Cardoville bei Grenoble, wohin Justine als ein Opfer der Lüste dieses
Wüstlings geführt wird, sind zwei Neger als Helfershelfer bei diesen
Orgien thätig. (Justine IV, 331.) — Im dritten Bande von „Aline et
Valcourt“ findet sich auf Seite 200 ein obscönes Bild, drei nackte
Weiber darstellend und einen Mann, der die Genitalien des einen Weibes
berührt, während von vier dabei stehenden Negern zwei mit wildem
Ausdruck Keulen schwingen.

Die Neger sind auch keine Erfindung Sade’s! Es existierte schon
vor 1790 in Paris ein Negerbordell! Dies befand sich im Hause
einer Mlle. Isabeau, früher rue neuve de Montmorency, später
rue Xaintonge, welches letztere Haus einem gewissen Marchand
gehörte. In diesem Bordell waren Negerinnen, Mestizen und Mulattinnen
vorrätig. Es gab keine festen Preise, sondern die Insassinnen wurden
„verkauft wie man die Sklavinnen einer Karawane verkauft.“[217]

Fraxi meint[218], dass der Geschmack für schwarze Frauen
vielleicht den Franzosen eigentümlich sei. Jedenfalls findet man
noch heute in mehreren Bordellen von Paris und in den Provinzen
ständig Exemplare dieser schwarzen Schönheiten. Auch Hagen
macht in seiner „Sexuellen Osphresiologie“ (S. 179–181) ausführliche
Mitteilungen über diese Vorliebe der Franzosen für Negerinnen, die er
vielleicht mit Recht auf Geruchsreize zurückführt.


e. Die
„petites maisons“.



Indem wir bezüglich der anderen grossen Pariser Bordelle des 18.
Jahrhunderts auf das berühmte Werk von Rétif de la Bretonne
verweisen[219], sowie auf die Schrift „Les bordels de Paris“ (1790),
erwähnen wir nur noch das Freudenhaus im Faubourg Saint-Antoine, wo
nach Rétif’s Erzählung der Herzog von Orléans, der Graf
von Artois sich den wildesten Ausschweifungen und Grausamkeiten
hingaben, wo man „Bestialitäten“ beging, die später der Marquis de
Sade in seinem „exécrable roman“: Justine ou les Malheurs de la
vertu beschrieben habe.[220]

Offenbar genügte diese grosse Zahl von Bordellen noch nicht dem
Unsittlichkeitsbedürfnisse des ancien régime. Man musste die Wollust
bei sich selbst einquartieren. So schufen sich die vornehmen Herren
und reichen Wüstlinge jener Zeit in den sogenannten „petites maisons“
gewissermassen ihre eignen Privatbordelle, Freudenhäuser en miniature.
Jeder hat sein „kleines Haus“ mit mehreren Maitressen. Das gehörte zum
vornehmen Ton bei Jung und Alt. Casanova lernte in Paris den
80jährigen Chevalier d’Arzigny kennen, den „Aeltesten
der petits maîtres“, der sich rot schminkte, geblümte Kleider trug,
die Perrücke pomadisierte, die Augenbrauen braun malte und ebenfalls
parfümierte und ein Gebiss von Elfenbein trug. Selbst dieser alte
Lebemann war „seiner Geliebten zärtlich zugetan, die ihm sein
kleines Haus führte, in welchem er stets in Gesellschaft ihrer
Freundinnen zu Abend ass, die sämtlich jung, sämtlich liebenswürdig
waren und jede Gesellschaft für die seinige aufgaben“.[221]

Auch der Marquis de Sade besass im Jahre 1772 auf der butte
Saint-Roch sein „petite maison“.[222]


f.
Die geheimen pornologischen Klubs.



Das, was der Marquis de Sade in der „Société des amis du crime“
geschildert hat, was wir später als das „Mysterium des Lasters“ in den
Romanen dieses Autors bezeichnen werden, existierte in Wirklichkeit.
Es gab in Paris geheime Klubs, deren Mitglieder sich zum Zwecke
des praktischen Studiums der Wollust vereinigten, die ihre „Tempel“
hatten mit den Statuen des Priapus, der Sappho und anderer Symbole der
geschlechtlichen Lust, ihre besondere Sprache und Erkennungszeichen.

Die „Insel der Glückseligkeit“ oder „der Orden der Glückseligkeit“
oder die Gesellschaft der „Hermaphroditen“ war der berüchtigste
Liebesklub. Gegründet wurde er vom Herrn von Chambonas.[223]
Diese geheime Gesellschaft entlehnte alle Bezeichnungen, alles
Ceremoniell und alle Formen dem Seemannsleben und richtete ihre
Gesänge und Anrufungen an den heiligen Nicolaus. „Maître“, „Patron“,
„Chef d’escadre“; „Viceadmiral“ waren die Namen der einzelnen Grade
der „Ritter“ und „Ritterinnen“, die einen Anker auf dem Herzen trugen
und ewige Treue und Verschwiegenheit geloben mussten, wenn sie sich
auf die Insel des Glückes führen liessen.[224] In ihren „mehr als
galanten Versammlungen“ wurden die obscönsten Reden geführt.[225]
Ein sehr eifriges Mitglied dieses obscönen Klubs war Moët,
der Verfasser des „Code de Cythère“ (Paris 1746) und Uebersetzer der
englischen Schrift „Lucina sine Concubitu“ (Vgl. über diese Bd. II von
Dühren „Das Geschlechtsleben in England“). Er verfasste für
seinen Klub das merkwürdige Buch „L’Anthropophile, ou le Secret et les
Mystères de l’Ordre de la Félicité dévoilés pour le bonheur de tout
l’univers“, Arétopolis (Paris) 1746. Es enthält die Regeln und Statuten
der Vereinigung, das „Wörterbuch“ derselben und Gedichte. Aus dem
Dictionnär teile ich einige Ausdrücke mit: „Chaloupe“ = petite fille;
„flute“ = grosse femme; „frégate“ = femme; „gabari“ = fille ou femme
bien faite; „goudron“ = fard; „hisser une frégate“ = enlever une femme;
„mât“ = le corps; „mer“ = amour, intrigue; „sondes“ = les doigts. Den
Zweck des Klubs verkündigen folgende Verse:




L’isle de la Félicité

N’est pas une chimère;

C’est où règne la volupté

Et de l’amour la mère;

Frères, courons, parcourons

Tous les flots de Cythère

Et nous la trouverons.[226]







Sehr mysteriös war die Gesellschaft der „Aphroditen“, die durch
einen heiligen Eid, durch häufigen Wechsel der Versammlungsorte ihr
Geheimnis zu hüten suchten. Sie benannten die Männer mit Namen aus dem
Mineralreiche, die Frauen nach dem Pflanzenreiche.[227]

Dagegen hat man von einem andern Klub das Manuscript der Statuten,
der Erkennungszeichen, des Mitgliederverzeichnisses mit den „noms
de plaisir“ aufgefunden. Das war die „Société du Moment“. Dieses
Manuscript gewährt einen tiefen Einblick in den widerlichen Schmutz,
in dem sich diese „sociétés de cynisme“, wie die Goncourts sie
nennen, wälzten.[228]

Eine vierte geheime pornologische Gesellschaft war die „Secte
Anandryne“, der Club der Tribaden, der im „Tempel der Vesta“ seine
Orgien feierte. Wir werden weiter unten diesem Klub und seinen
Versammlungen eine ausführliche Darstellung widmen.

Die Entstehung dieser geheimen Gesellschaften erklärt ein Wort der
Delbène (Juliette I, 25): „Die Laster darf man nicht unterdrücken,
da sie das einzige Glück unseres Lebens sind. Man muss sie nur mit
einem solchen Mysterium umgeben, dass man niemals ertappt wird.“ de
Sade’s Schilderung des geheimen Klubs der „Gesellschaft der Freunde
des Verbrechens“ (Juliette III, 30 ff.) ist offenbar nach den ihm
bekannten Vorbildern entworfen. Diese Gesellschaft besitzt eine eigene
Druckerei mit zwölf Kopisten und vier Lesern. Im Klubgebäude befinden
sich zahlreiche „cabinets d’aisance“, die von jungen Mädchen und Knaben
bedient werden, die sich dabei allen Gelüsten der Besucher dieser
appetitlichen Orte hingeben müssen. Daselbst findet man „seringues,
bidets, lieux à l’anglaise, linges très fins, odeurs“. Aber man kann
auch linguam puellarum sive puerorum nachher zur Reinigung benutzen.

In den beiden „Serails“ des Hauses werden Knaben, Mädchen, Männer,
Frauen und — Tiere zur Befriedigung jeglicher Art von Wollust
gehalten. Der „Mord“ kostet 100 Thaler. Der Eintritt in den
Hauptversammlungssaal erfolgt nackt auf einem mit Hostien bedeckten
Cruzifix, an dessen Ende die Bibel liegt. Vor der Aufnahme wird
Juliette befragt, ob sie die Arten der Unzucht und die Verbrechen, die
man ihr nacheinander aufzählt, begehen würde. Nachdem sie bejaht hat,
empfängt sie die „Instruktionen für die in die Gesellschaft der Freude
aufgenommenen Frauen“. Die in dem geheimen Club stattfindenden Orgien
werden in der Analyse der „Juliette“ erwähnt werden.[229]


g.
Die Freudenmädchen.



Es ist schon aus der bisherigen Darstellung zur Genüge hervorgegangen,
dass das 18. Jahrhundert mit seiner Selbstsucht und seiner tierischen
Wollust das Jahrhundert der Dirne ist. Die Dirne wird
vergöttert, idealisiert. Sie steht um so höher über der ehrbaren
Frau, je mehr Wollust, je raffiniertere Genüsse sie geben kann. In
der „Philosophie dans le Boudoir“ (I, 52) fragt die Novize Eugenie
ihre Lehrerin in der Liebe, Madame de St.-Ange, was eine „putain“ sei,
welches Wort sie zum ersten Male höre. Diese erwidert (S. 52–53): „So
nennt man diese öffentlichen Opfer männlicher Ausschweifungen, welche
stets bereit sind, sich ihrem Temperament oder ihrem Interesse zu
ergeben. Es sind glückliche und ehrenwerte Geschöpfe, die aber von der
allgemeinen Meinung entehrt werden, während die Wonne sie krönt. Sie
sind der Gesellschaft nützlicher, als alle prüden Personen, weil sie
den Mut besitzen, ihr zu dienen. Sie sind die wahrhaft liebenswürdigen
Weiber, die einzigen Weltweisen! Was mich betrifft, die ich seit 12
Jahren diese Benennung zu verdienen mich bestrebe, so bin ich fern
davon, mich dadurch beleidigt zu fühlen, wenn man mich so nennt. Es
freut mich sogar und ich liebe es, wenn ich inmitten des Genusses diese
Benennung höre. Denn diese Beschimpfung bringt mein Blut in Wallung“.
Das ist das, was die Goncourts „den Verlust seines guten Rufes
geniessen“ nennen und für ein allgemeines Merkmal der Frauen des 18.
Jahrhunderts erklären.

Rétif de la Bretonne erhebt sich im „Monsieur Nicolas“ zu
folgendem „Schwanengesange“ der Prostitution: „Wenn Ihr (die Dirnen)
nicht zur Monandrie gelangen könnt, verzweifelt deshalb nicht. Ihr seid
doch noch nützlich. Durch die ausgesuchten Vergnügungen, welche Ihr
gewährt, durch die Wonnen Eures Berufes haltet Ihr die sinnlichsten
Männer in den Schranken der Natur und verhindert sie, sich mit anderen
unsittlicheren Weibern abzugeben oder bei weniger Vorsichtigen ihre
Gesundheit einzubüssen. Seid niemals herausfordernd und zänkisch, denkt
daran, dass Mädchen Eurer Art eine Erholung für den Mann sind, wahre
Priesterinnen der Wollust. Achtet Euch!“[230]

Diese Verherrlichung der Dirne nahm oft sonderbare Formen an. So sprach
ein Chevalier de Forges bei seinen Lebzeiten oft den Wunsch
aus, in den Armen eines Freudenmädchens zu sterben. Er hatte im Leben
seine Lust und sein Glück bei Dirnen gesucht. Er wollte sie auch im
Sterben dort finden. Dieser Wunsch wurde ihm erfüllt. Er starb mitten
im Genusse, in den Armen einer Prostituierten.[231]

Dieses grosse Ansehen der Prostituierten im 18. Jahrhundert spiegelt
sich am einleuchtendsten in dem Verhalten der Polizei ihnen
gegenüber wieder. Wir sahen, dass de Sade das Bordell der
Duvergier ausdrücklich durch die Polizei geschützt sein lässt. So
war es in der That zur Zeit der Entstehung der „Juliette“, während
der Schreckensherrschaft und unter dem Direktorium. Doch unter der
Regentschaft wurden aufgegriffene Dirnen bestraft, einzelne sogar
nach Neu-Orléans geschickt. Es sei nur an „Manon Lescaut“ erinnert,
jene berühmte Erzählung des Abbé Prévost, mit welcher übrigens
die Verherrlichung der Dirne in der französischen Litteratur des 18.
Jahrhunderts beginnt. Bald aber fiel jede Aufsicht fort. Wohl wurden ab
und zu kranke Dirnen nach Bicêtre geschickt. Wohl musste der bekannte
Polizei-Inspektor Marais dem Könige Ludwig XV. über
die Dirnen von Paris regelmässige Berichte erstatten[232]. Aber eine
ernsthafte Aufsicht fehlte. Parent-Duchatelet hat die Archive
der Pariser Polizeipräfektur vom Jahre 1724 bis 1788 durchgesehen und
aus dieser entnommen[233]: „Dass die Duldung der Polizei in Betreff
der öffentlichen Dirnen und Häuser unbegrenzt war, dass sie nur in
sehr argen Fällen einschritt und unsern jetzigen Duldungsscheinen
entsprechende Bewilligung gab. Dass sie nie Haussuchungen anstellte,
ausgenommen wenn von Seiten der Nachbarn Klagen angebracht wurden.

„Dass in manchen Häusern Mordthaten vorfielen, in anderen Mädchen und
Männer zum Fenster hinausgeworfen wurden, der Lärm hauptsächlich von
verkleideten Soldaten herrührte, die Nachbarn beim Heimkehren die
grösste Gefahr liefen und oft nicht heimkehren konnten.

„Dass bei allen Verhaftungen die grösste Willkür obwaltete, durch
keine Vorschrift etwas geordnet war, alles von der Laune der
Polizeikommissare und ihrer Diener abhing.

„Dass in dem Masse, als man sich von den ersten Zeiten des verflossenen
Jahrhunderts entfernte, die Strafe minder hart, das Verfahren minder
roh und eilig war“.

Die Revolution war dann die goldene Zeit des Dirnentums. Jene Zustände,
wie sie de Sade in seinen Werken schildert, waren Wirklichkeit.
Nach Parent-Duchatelet[234] wurden von 1791 an alle alten
Einrichtungen abgeschafft. Das Gewerbe der Lustdirne war nicht mehr
besonderer Gegenstand gesetzlicher Verfügungen. Das Gesetz vom 22.
Juli dieses Jahres handelt zwar im zweiten Titel, unter dem Kapitel
der Zuchtpolizei in sehr unbestimmter Art, unter Bezeichnung von
öffentlichen Eingriffen in die Sitten, davon; allein offenbar wollte
der Gesetzgeber jener Zeit nur die Geschöpfe erreichen, welche junge
Leute des einen und des andern Geschlechts verführen, um sie einem
Richter zu überliefern. Von dem Treiben der Lustdirnen sagt er nichts,
und es scheint, dass er dies für ein Gewerbe ansah, welches jede zu
üben berechtigt wäre, dass eine Vorschrift deshalb ein Eingriff gegen
die persönliche Freiheit sei.

So waren also diese Mädchen von aller Aufsicht befreit und denen gleich
gestellt, welche irgend ein Gewerbe treiben, über ihre Tätigkeit
frei gebieten können; durch einen unbegreiflichen Missgriff der
Nationalversammlung sahen sie sich emanzipiert, eine Wohltat, die sie
zu keiner Zeit und in keinem Lande genossen hatten.

Eine zügellose Frechheit, ein beispielloses Aergernis war die
Folge. Schreckensherrschaft und Direktorium bezeichnen den höchsten
Gipfel der Freiheit und Zuchtlosigkeit, welche die Prostitution zu
irgend einer Zeit und bei irgend einem Volke jemals erreicht hat. Wir
erinnern schon jetzt daran, dass der Marquis de Sade diese ganze
Zeit, von 1790 bis 1801, mit der kurzen Unterbrechung eines halben
Jahres, in voller Freiheit in Paris zugebracht hat, dass er also Zeuge
des Triumphes des Dirnentums und der widerlichsten öffentlichen Unzucht
gewesen ist.

Jetzt wurde die Dirne zur „Göttin der Vernunft“, die alle
anbeten müssen, und jedes Weib wurde Dirne. Im Juli 1793 wurde auf dem
Theater der Republik ein neues Stück gegeben, betitelt „Die Freiheit
der Frau“. Es schildert aber in Wirklichkeit die „Frechheit des
Lasters“. Die Hauptfigur war ein Ehemann, der aus Neigung liederlich,
von Charakter unbeständig, und aus Berechnung Feind des Anstandes,
das Bekenntnis ablegt: „Die Reize meiner Frau müssen mehr als
Einem Glücklichen zu Teil werden!“[235] Die öffentlichen Dirnen
„vervielfältigten“ sich auf allen Strassen, hauptsächlich im Palais
Royal, der Maison-Egalité und den Champs Elysées; in den Logen der
Theater, in den Kneipen, in den grossen Restaurationen erblickte
man die scheusslichste Unzucht. Paris wurde die „Kloake der ganzen
Republik“, die allen Schmutz der Provinzen an sich zog, das Genussleben
nahm einen immer unerträglicheren Charakter an und steigerte sich bis
zur äussersten Brutalität. Namentlich bot im Sommer 1796 der Boulevard
des Temple das Schauspiel der ekelhaftesten Unzucht dar, geübt von
Militärs. In Gemeinschaft mit ganz in Lüsten verkommenen Weibern trugen
sie ein wahrhaft viehisches Verhalten zur Schau, und mit diesen Weibern
waren zugleich Mädchen von 12 und 13 Jahren, die hier einer empörenden
Prostitution sich hingaben. Aber trotz aller Entrüstung, die selbst die
Polizei darüber empfand, boten noch später das Palais-Royal und die
Champs-Elysées mit der Fülle ihrer öffentlichen Orte tagtäglich völlig
ähnliche „Schauspiele der scheusslichsten und unverschämtesten“ Unzucht
dar.[236]

Hier wurde das Ideal, das der Marquis de Sade in seinen Romanen
aufstellt, verwirklicht: Die Massensuggestion der Wollust! Zu
dem unzüchtigen Gebahren gesellten sich die Kostüme à la grecque,
die unglaublichen Nuditäten der Kleidung, die wir oben geschildert
haben, um auch die reinen Menschen schnell in den Strudel der
wildesten Begierden hinabzuziehen. Diese Infection der Moral
durch das Gift der Wollust hat Rétif de la Bretonne sehr
schön wiedergegeben in seiner Schilderung des Treibens der Dirnen
auf den Strassen[237]: „Die Mädchen gehen aus und spazieren; einige
machen sich durch ihre elegante Kleidung, noch öfter aber durch die
unanständige Blosstellung ihrer verführerischen Reize bemerklich. Junge
unverständige Menschen erlauben sich, ganz öffentlich sogar, strafbare
Freiheiten — und unsere Kinder, die Zeugen der Abscheulichkeiten sind,
schlürfen das Gift; es gährt, es entwickelt sich mit dem Alter, und der
gefahrbringende Anblick leitet sie zum Verderben. Die Tochter eines
Handwerkers, eines Bürgers wohl gar, noch in dem Alter stehend, wo die
angeborene Unschuld sie nirgends etwas Böses argwöhnen lässt, sieht
ein wohlgekleidetes Weib, welchem die jungen Federhelden auf dem Fusse
nachgehen, sie anreden und liebkosen. Das unschuldige Mädchen fühlt
ein Verlangen, ihr gleich zu sein; es ist allerdings noch schwach,
aber wird schon an Stärke gewinnen und ihr eines Tags vielleicht die
Bahn des Lasters öffnen. Dabei bleibt es noch nicht; junge Leute, die
oft noch unter der Rute stehen, finden so leicht Gelegenheit, zu frühe
Genüsse zu kosten und sich zu entkräften, ehe sie noch ausgebildet
sind. Um dieser Gefahr zu entgehen, müsste eine Tugend vorhanden
sein, die jede Probe besteht, oder alle Sinnlichkeit fehlen. Welche
Unanständigkeit! Unter dem Schleier des Halbdunkels wagt man Derartiges
— Kinder haben es vor Augen — und man wundert sich noch über die
Verderbnis der Sitten vom zartesten Alter an.“ Und als Illustration
zu diesen Worten berichtet A. Schmidt nach Polizeiberichten —
wir betonen das, weil das Factum sonst kaum glaublich erscheint —
dass im Oktober 1793 alltäglich der Revolutionsgarten und namentlich
die Gallerien bei dem Theater Montansier mit ganz jungen Burschen und
Mädchen im Alter von 7 bis 14 und 15 Jahren angefüllt waren,
die sich fast öffentlich den Ausschweifungen der infamsten Unzucht
hingaben. Und dabei waren dieselben „fast nackt wie die Hand und boten
den Vorübergehenden das entwürdigendste Schauspiel“.[238] Es ist kein
Zufall, dass diese Monstrositäten sich in dem Herbste des Jahres 1793
zeigten, nach jenen grauenvollen Septembertagen, an denen das Blut in
Strömen floss. Es ist kein Zufall, dass der Gipfel der Wollust in der
Zeit der Terroristen erreicht wurde. de Sade, der im Dezember
dieses Jahres wieder gefangen gesetzt wurde, hatte während dieser Zeit
mit Wollust im Blute gewatet, und die entsetzlichen Ideen seiner Werke
eingesogen. Das war jene Zeit, wo sogar die geheimen pornologischen
Clubs an die Oeffentlichkeit traten und im Opernhause „nackte
Bälle“, bei denen nur das Gesicht maskiert war, feierten[239], wo
die Zahl der täglichen Dirnenbälle auf mehrere Hundert
stieg[240], auf denen die „Nacktheiten der Griechen und Römer“ zur
Schau getragen wurden, wo in 23 Theatern der Unzucht gefröhnt wurde.

Was die Zahl der Pariser Prostituierten im 18. Jahrhundert betrifft, so
betrug dieselbe um 1770 etwa 20000 bei einer Einwohnerzahl von 600000.
Zur Zeit der Revolution wuchs die Zahl auf 30000 an[241].

Wenn wir nun noch einen Blick auf die verschiedenen Arten der Dirnen
werfen, so konstatieren wir zunächst, dass das Maitressentum des
ancien régime sich grösstenteils aus der Theaterwelt rekrutierte.
Schauspielerinnen, Operntänzerinnen, Opernsängerinnen kommen hier
besonders in Betracht.



Mercier erzählt, dass die „filles d’Opéra“ auf die Männer einen
ganz besonderen Reiz ausüben[242]. La Mettrie ruft emphatisch
aus: „Transportons-nous à l’Opéra, la Volupté n’a point du Temple plus
magnifique, ni plus fréquenté“, und rühmt die Reize der berühmten
Tänzerin Camargo und der Jalé[243]. d’Alembert
meinte derb-cynisch, dass das häufige Glück und der Reichtum der
Tänzerinnen und Sängerinnen „eine notwendige Folge des Gesetzes der
Bewegung sei“.[244]

Grelles Licht fällt auf diese Verhältnisse durch zwei von
Casanova erzählte Erlebnisse. Sein Freund Patu führte
ihn zu einer berühmten Sängerin der Oper, der Mademoiselle Le
Fel, beliebt in ganz Paris und Mitglied der königlichen Akademie
der Musik. Sie hatte drei allerliebste kleine Kinder, welche in dem
Hause umherflatterten. — „Ich bete sie an,“ sagte sie. „Sie verdienen
es durch ihre Schönheit“, erwiderte ich (Casanova), „obgleich ein
jedes einen anderen Gesichtsausdruck hat.“ — „Das glaube ich gern!
Der älteste ist der Sohn des Herzogs von Anneci, der zweite
der des Grafen von Egmont und der jüngste verdankt sein Leben
Maisonrouge, der eben die Romainville geheiratet hat.“
— „Ach, entschuldigen Sie, ich glaubte Sie wären die Mutter der drei
Knaben.“ — „Darin haben Sie sich auch nicht getäuscht; ich bin es
wirklich.“ Indem sie dies sagte, sah sie Patu an und brach
gemeinschaftlich mit ihm in ein lautes Gelächter aus. Ich war Neuling
und nicht gewohnt die Frauen anmassende Angriffe auf das Privilegium
der Männer machen zu sehen.

„Mademoiselle Le Fel war gleichwohl nicht frech und gehörte
sogar der guten Gesellschaft an, aber sie war, was man ‚über
die Vorurteile erhaben‘ nennt. Hätte ich die Sitten der Zeit besser
gekannt, so würde ich gewusst haben, dass dergleichen Dinge in der
Ordnung waren. Die grossen Herren, welche so ihre Nachkommenschaft
umherstreuten, liessen ihre Kinder in den Händen der Mütter, indem sie
denselben starke Pensionen zahlten. Folglich lebten diese Damen um
so mehr im Wohlstande, je fruchtbarer sie waren.“[245]

Die zweite Anekdote ist noch charakteristischer. Eines Tages sah
Casanova bei Lani, dem Balletmeister der Oper fünf
bis sechs junge Mädchen von 13 bis 14 Jahren, sämtlich von ihren
Müttern begleitet und von bescheidenem, feinem Wesen. Er sagte ihnen
Schmeicheleien, die sie mit niedergeschlagenes Augen anhörten. Eine
von ihnen beklagte sich über Kopfschmerz. Während Casanova ihr
sein Riechfläschchen bot, sagte eine ihrer Gefährtinnen: „Ohne Zweifel
hast Du schlecht geschlafen.“ „Nein, das ist es nicht“, erwiderte die
unschuldige Agnes, „ich glaube ich bin in anderen Umständen.“ Bei
dieser so unerwarteten Antwort eines jungen Mädchens, das er nach
ihrem Alter und Aussehen für eine Jungfrau gehalten hatte, sagte
Casanova: „Ich glaubte nicht, dass Madame verheiratet wären.“
Sie sah ihn einen Augenblick überrascht an. Dann wandte sie sich gegen
ihre Gefährtin und beide lachten um die Wette.[246]



Die Figurantinnen und Choristinnen der Oper empfingen keine Gage,
sodass „zahlreiche Herren den Mangel des Honorars ersetzen mussten“.
Diese Kaste suchte mit wenigen Ausnahmen einen Stolz darin zu setzen
„verächtlich zu sein“. Es gab in jener Zeit bei der Oper mehrere
Figurantinnen und Sängerinnen, die eher hässlich als nur leidlich zu
nennen waren, kein Talent hatten und dennoch sehr behaglich lebten.
Denn es verstand sich von selbst, dass ein solches Mädchen, auf jede
Tugend verzichten musste, um nicht zu verhungern.[247]

Aus einem im „Espion anglais“ mitgeteilten Dialog über die
berühmtesten Dirnen von Paris erfahren wir, dass dieselben fast
durchweg der Theaterwelt angehören.[248]

Die Opernsängerin La Guerre war jene Dame, für welche der Herzog
von Bouillon in drei Monaten 800000 Livres verschwendet hatte.

Die Dirne La Prairie gehörte zu denjenigen Weibern, welche sich
dem Marschall Prinzen von Soubise in dessen „petite maison“
nackt zeigen mussten. „C’est le costume chez Son Altesse comme chez
l’Abbé Terrai!“ Dieser moralische Geistliche hatte in seinem Hause in
der Rue Notre-Dame ein Zimmer mit einem kostbaren Bette. Stieg die
jeweilige Angebetete hinein, so fand sie ein verhülltes Gemälde, das
nach der Enthüllung den schönen Körper einer nackten Frau zeigte.
„Madame, c’est le costume“, bemerkte der Abbé kaltblütig, indem
er ihr durch diese Worte anzeigte, dass er auch sie in diesem Kostüm
bei sich zu haben wünschte.

Die berühmte Mademoiselle Du Thé war anfänglich als „Rosalie“
Choristin der Oper und als solche wurde sie ausersehen, den jungen
Herzog von Chartres in die „Uebungen der Venus“ einzuweihen. Als
sie von diesem Prinzen verlassen wurde, ging sie nach London, ruinierte
dort mehrere Lords, kehrte nach Paris zurück, wo sie eine Spielhölle
eröffnete, die ihr viel Geld einbrachte und nur sehr Reichen Zutritt
gestattete. Diese Messalina war überaus geldgierig und eigennützig.
Später wurde sie die Geliebte des Grafen von Artois. Ein junger
in sie verliebter Musketier, der keine Erhörung fand, sandte ihr
folgendes malitiöse Gedicht:




Du Thé tu cherches à plaire

A qui peut t’enrichir;

Moi qui suis mousquetaire

Je n’ai rien à t’offrir.

Mais je sais faire usage

D’un moment de loisir,

Un homme de mon âge

Ne paie qu’en plaisir.[249]







Die Du Thé schwelgte nicht immer in Gold. In einem Bericht
des Polizeiinspektors Marais vom 12. Dezember 1766 heisst es:
„Gestern hatte die Du Thé keinen Sou! sie musste sich
einen Thaler und 6 Livres leihen, um in die Italienische Oper gehen zu
können.“[250]

Die Schauspielerin Dubois von der Comédie française hatte einen
Katalog ihrer Liebhaber angefertigt, deren sie im Jahre 1775 bereits
16527 zählte, nach 20 jähriger Geschäftstätigkeit, d. h. etwa drei pro
Tag, da sie mit mehreren zu gleicher Zeit vorlieb nahm. „Sie hat die
gleiche Gier nach dem Gelde und nach dem Vergnügen.“

Diese sehr bekannte Geschichte hat offenbar den Marquis de Sade
beeinflusst, wenn er in der „Philosophie dans le Boudoir“ (I, 94)
die Madame St.-Ange erzählen lässt, dass sie in 12 Jahren sich 10-
bis 12000 Männern hingegeben habe. Wieder eine Entlehnung aus der
Wirklichkeit.

Die La Chanterie, ursprünglich Choristin an der Oper, war von
einer seltenen Schönheit, ein weiblicher Engel. Die Maler benutzten
sie als Modell. So wurde sie auch als Madonna für ein Bild über
dem Hauptaltar einer Kirche gemalt. Als ein Engländer, der die
Sehenswürdigkeiten der Pariser Kirchen besichtigte, nachdem er vorher
diejenigen der Theater nicht ohne bitteren Nachgeschmack genossen
hatte, in diese Kirche kam und den Kopf der Madonna erblickte, rief er
überrascht aus: „Ah! voilà la Vierge qui m’a donné la chaude-p...!“[251]

Neben den Theaterdamen erfreuten sich die Modistinnen und
Verkäuferinnen einer grossen Beliebtheit. Die „jeunes
ouvrières“ kommen denn auch bei de Sade mehr als einmal
vor. Rétif de la Bretonne hat diese Klasse der Prostituierten
mit besonderer Vorliebe in seinen Werken geschildert. Er unterhielt
lange Zeit einen heimlichen Briefwechsel mit den Modistinnen eines
grossen Modewarengeschäftes in der rue de Grenelle-Saint-Honoré. Die
Inhaberin dieses Ladens war eine Madame Devilliers, die für
die Gräfin du Barry arbeitete. Letztere war selbst früher
Modistin gewesen, bevor sie in das Bordell der Gourdan eintrat.
Das Leben und Treiben dieser Modistinnen schildert Rétif
besonders in „Le Quadragénaire“ (Genf 1777, 2 Bände).[252] Nach
Parent-Duchatelet[253] traten Lustdirnen während der
Revolutionszeit mit Vorliebe in Verkaufsläden ein. Man rechnete mehr
als 20 dergleichen im Palais-Royal und unter ihnen acht, die sich
in den alten hölzernen Gallerien befanden. Sie hatten zum Zeichen
Gefässe, die mit Pulver von verschiedener Farbe gefüllt und in ganz
eigentümlicher Art aufgestellt waren, so dass sie Jedermann kannte.
Bisweilen bekränzte man sie noch mit Blumen. Jetzt denke man sich,
was in diesen Orten geschah, welche aus zwei Teilen bestanden, einem
Vorder- und einem Hinterladen, die beide meist sehr eng waren, statt
aller Geräte aber nur einige Stühle und — eine spanische Wand hatten.
Die Berichte jener Zeit schildern auch die Abscheulichkeiten, welche
hier vorgingen, die täglichen Störungen, welche dadurch im Garten
und in den Gallerien veranlasst wurden. Letztere konnte kein nur
einigermassen anständiger Mensch mehr besuchen.



Dass in den Restaurationen, Cafés, Kneipen
u. s. w. die Prostitution kühn ihr Haupt erhob, wird nicht Wunder nehmen.
Casanova pflegte, wenn er Liebesabenteuer suchte, zuerst in ein
Café zu gehen, um dort eine Schöne zu ergattern. Der Paragraph 14 der
französischen Polizeiverordnung vom 8. Oktober 1780, der gegen alle
Schankwirte, Limonadenverkäufer u. s. w., welche unzüchtige Mädchen bei
sich hatten, 100 Francs Strafe verhängte, wurde niemals angewendet.
Ausserdem galt er nur für die, welche an solche Mädchen vermieteten,
nicht aber für jene, welche den bei ihnen Eintretenden zu trinken
vorsetzten, wobei man annahm, dass sie letztere gar nicht kannten.[254]

Auch das Zuhältertum war bereits im 18. Jahrhundert stark
entwickelt. Der Marquis de Sade zeichnet mehrere Typen
desselben, z. B. den Dorval (Juliette I, 196 ff.), der es
bereits durch die Arbeit seiner Dirnen zum Besitz von 30 Häusern
gebracht hat. Im Jahre 1789 spricht Peuchet in seiner
Encyclopädie von den Zuhältern und Rétif de la Bretonne ebenso
in seinem 1770 zum ersten Male erschienenen „Pornographe“. Im Laufe des
vorigen Jahrhunderts wurde dem Pariser Polizeileutnant eine Denkschrift
übergeben, deren Verfasser sich darüber so äusserte: „Die Mädchen
können nicht ohne Beschützer bestehen. — Gewöhnlich fällt ihre Wahl
auf den ärgsten Bösewicht, um anderen desto mehr Schrecken einzuflössen
und gegen sie im Guten wie im Bösen eine Stütze zu haben. Hat einmal
ein Mädchen ihre Wahl getroffen, so vermag sie nicht mehr, sich von
ihm loszumachen; sie muss ihn in seiner Faulheit, seinem Trinken,
Spielen und Ausschweifungen mit anderen Mädchen unterhalten (denn es
giebt unter diesen Menschen einige, welche wegen ihres Rufes mehrere
auf einmal haben), und kann sie der Tyrannei desselben nicht mehr
widerstehen. So muss sie, um ihn loszuwerden, einen noch furchtbareren
finden, der aber gerade darum noch ärgerer Tyrann und Despot ist.“[255]

Zahlreich waren endlich die Unterhändlerinnen,
Kupplerinnen, Begleiterinnen u. s. w., dieses notwendige
Correlat der Prostitution, das natürlich bei Sade in allen
Gattungen vertreten ist. Auf den letzten Seiten des „Pornographe“
findet sich ein Verzeichnis dieser „mamans publiques“ von Paris
im vorigen Jahrhundert. Solche Frauen hatten mannigfaltige Namen.
Diejenigen „Begleiterinnen“, die nicht mehr ihr Gewerbe treiben konnten
und sich an liederliche Orte begaben, um es wenigstens bei anderen zu
befördern, hiessen „Pieds-levés“, welchen die verschiedenartigsten
Vermittelungsgeschäfte oblagen.[256]

Die eigentlichen Kupplerinnen und Mädchenverkäuferinnen hiessen
„maquerelles“, „baillives“ („Amtmänninnen“), „abbesses“, „supérieures“,
„mamans“. Der Name „Maîtresse“ oder „Dame de maison“ kam erst seit 1796
auf.[257]

In „Justine“ und „Juliette“ sind alle Bordelle und Häuser der Unzucht
reichlich mit Knaben und besonders kleinen Mädchen versehen, die
hier den Zwecken der Wollust dienen und oft in Menge den grausamen
Gelüsten geopfert werden. Das lässt auf eine grosse Ausdehnung des
Knaben- und Mädchenhandels im 18. Jahrhundert schliessen.
Wie wir sahen, musste schon allein für den Hirschpark ein umfassender
Mädchenhandel ins Werk gesetzt werden. Aber auch für andere ähnliche
Institute und für Privatbedürfnisse existierte derselbe in grösstem
Umfange.[258] Im 16. Bande der „Nuits de Paris“ giebt Rétif de la
Bretonne ausführliche Nachricht über diese Schändlichkeiten, die
„haarsträubend“ sind. Man sah 1792 unter den Arkaden des Palais-Royal
Kinder beiderlei Geschlechts, im „zartesten Alter“, auffällig
gekleidet, von Kupplerinnen geführt, die die Kindheit profanierten und
frühzeitig zu Grunde richteten. Bisweilen starben die unglücklichen
Opfer nach den Schändlichkeiten, die man mit ihnen vornahm. „Man
bezahlt das Kind,“ sagt Rétif, „wie man ein Tier bezahlt. Der
Preis wird vorher zwischen Eltern und Kupplerin vereinbart, welche
dabei immer den Vorteil hat.“ Rétif berichtet, dass dieser Handel schon
unter dem ancien régime existierte und — horribile dictu — eine
Haupteinnahmequelle des Inspektors der Prostituierten bildete,
der davon vielleicht dem Polizeileutnant abgegeben habe! Dieser Handel
wurde daher niemals unterdrückt. Der Censor Mairobert kannte
alle Details und machte Rétif damit bekannt. Dieser erfuhr noch
näheres von einer solchen teuflischen Händlerin, die ihm alle Mysterien
ihres Geschäftes enthüllte.[259]



Rétif de la Bretonne hat sich vielfach mit der
Organisation der Prostitution beschäftigt, vor allem in
seinem „Pornographe“ (1769, 1770, 1786), einem Buche, in dem man
nach Parent-Duchatelet „Fragen von Ernst und Zurückhaltung
auf eine sehr leichtsinnige Art behandelt findet.“ Das Buch
entstand unter Mitwirkung eines Engländers Lewis Moore, des
Advokaten Linguet und des königlichen Censors Pidanzat de
Mairobert.[260] Rétif schlug darin der Polizei vor, in
grossen Städten mehr oder weniger weitläufige Gebäude zu errichten, in
welche alle (!) öffentlichen Mädchen gehen müssten. Er gab den
Plan zu den Häusern an und entwarf ein Reglement von 70 Artikeln, in
welchem sich die seltsamsten Dinge finden, die man sich nur vorstellen
kann. So teilt er die Mädchen in verschiedene Klassen, nach Massgabe
ihrer Schönheit und Reize; er setzt die Preise fest und organisiert
ein Personal für den inneren wie für den äusseren Dienst des Hauses;
ebenso nimmt er im Voraus auf die Verheirateten, auf die Mädchen,
welche schwanger werden, auf ihre Kinder dem Alter und Geschlecht
nach Rücksicht; er beschäftigt sich mit dem Schicksale der Kranken,
Schwachen und Bejahrten. Selbst den Kaplan oder Pfarrer vergisst er
nicht. Endlich geht er auf die kleinsten Umstände, auf Wäsche, Nahrung,
wahrscheinlichen Aufwand des Hauses ein. Rétif wurde wegen dieser
Schrift mit Recht vielfach verspottet. Fast zur gleichen Zeit gab ein
vielleicht von Rétif’s Schrift begeisterter Anonymus in einer
Handschrift seine besonderen Ansichten über die Lustdirnen in Paris
heraus. Die von ihm vorgeschlagenen Verbesserungen gründeten sich auf
Errichtung von besonderen Häusern, deren jedes eine Superiorin
haben sollte. Ihre Anzahl wünschte er, um die Aufsicht darüber zu
erleichtern, auf fünfhundert (!) beschränkt.[261]

Rétif’s „Pornographe“ wurde eine der bekanntesten Schriften
dieses Genres und erlebte wiederholte Auflagen. Ein Arzt, Dr.
Robert nahm in einer Schrift „De l’influence de la révolution
française sur la population“ (Paris, an X, 2 Bände) den Plan
Rétif’s wieder auf und schlug für diese Art von Bordellen den
Namen „Korinthenäen“ vor. Der Marquis de Sade, der vielfach ein
grosses Nachahmungstalent zeigt, versuchte gleichfalls dieses Thema
in seiner Weise zu bearbeiten. Ein Pariser Bibliophile (M. H. B.)
besitzt unter anderen auf Sade sich beziehenden Autographen und
Dokumenten auch den von dem Marquis entworfenen Plan eines Lupanars,
in dem die Einrichtung des Hauses, das Vestibül, die Frauengemächer,
die „Folterkammern“ — jede derselben dient einer besonderen Art von
Folterung — genau beschrieben werden. Er vergisst sogar nicht den
Kirchhof, auf dem die Opfer begraben werden, welche bei diesen Orgien
getötet werden. Geheime Thüren erleichtern den unbemerkten Eintritt
oder Austritt. Zum Schlusse wird das „Menu eines aufregenden Diners“
beschrieben.[262]


15.
Das Palais-Royal und andere öffentliche Dirnenlokale.



Das Palais-Royal ist eine Stadt in der Stadt. Es ist die
Dirnenstadt von Paris und zugleich das Centrum des
Pariser Lebens im 18. Jahrhundert, ein gesondert zu betrachtendes
kulturgeschichtliches Objekt, das „mit seinen Spielhäusern, seinen
royalistischen und jacobinischen Verschwörern, seinen Dirnen und
Banditen, seiner vornehmen und doch verkommenen Kundschaft, seinem
Luxus und seinem Elend eine kleine, aber keineswegs schöne Welt für
sich darstellte.“[263]

Das Palais-Royal, nicht weit vom Louvre, wurde in den Jahren 1629
bis 1634 von Lemercier an der Stelle der ehemaligen Hôtels
de Mercœur und de Rambouillet für den Kardinal de
Richelieu erbaut und später eine Zeit lang von Ludwig XIV.
bewohnt, der es umbauen liess und es seinem Enkel, dem Herzog von
Chartres schenkte, wodurch es an die Familie Orléans kam. Der
Regent Philipp von Orléans inaugurierte das Palais-Royal
als Hauptstätte des Vergnügens und der Ausschweifungen für die
vornehme Welt. Sein Urenkel, Herzog Louis Philipp Joseph von
Orléans, der berüchtigte Philippe-Egalité liess in den
Jahren 1781 bis 1786 den Palast gänzlich umbauen, so dass er seine
heutige Gestalt annahm und sich zu einem grossen Complexe von Palast,
Garten, Arkaden, Kaufhallen, Theatern, Cafés, Spiel- und Speisehäusern
und zahlreichen Vergnügungsorten gestaltete. Die Hauptgalerien des
Palais-Royal waren im Osten die „Galerie de Valois“, im Westen die
„Galerie de Montpensier“, an deren nördlichem Ende das seit 1784
bestehende Théâtre du Palais-Royal lag, im Norden die „Galerie de
Beaujolais“. 186 Arkaden umgaben den prächtigen Garten des
Palais-Royal, der in Form eines Parallelogrammes sich ausdehnte. In
seiner unmittelbaren Nähe wurde das Theater der „Comédie française“
erbaut.[264]

In Palais-Royal entwickelte sich nun vor und während der Revolution
jenes überaus lebhafte und bunte Treiben, das so viele vortreffliche
Schilderer aus allen Ländern gefunden hat. Wie es hier im Jahre 1750,
also vor dem Umbau aussah, erzählt Casanova[265]: „Neugierig
auf diesen so vielgerühmten Ort, beobachtete ich Alles. Ich sah einen
ziemlich hübschen Garten, Alleen grosser Bäume, Bassins, hohe Häuser,
welche ihn umgaben, viele Männer und Frauen, die spazieren gingen, hier
und dort Bänke, auf denen man Broschüren, Parfums, Zahnstocher und
Kleinigkeiten verkaufte. Ich sah ganze Haufen von Strohstühlen, die man
für einen Sou vermietete, Zeitungsleser die sich im Schatten hielten,
Mädchen und Männer, die allein oder in Gesellschaft frühstückten,
Kellner, welche schnell die unter Laubwerk verborgenen Treppen hinauf
und hinabeilten.“ Ein Abbé nannte Casanova die Namen aller
Dirnen, die dort herumspazierten.

Aus dem Beginne der Revolution besitzen wir eine höchst interessante
und wahrheitsgetreue Schilderung des Palais-Royal, dieser „capitale de
Paris“, wie er es nennt, von dem oldenburgischen Justizrat Gerhard
Anton von Halem, dem Freunde der Grafen Stolberg und
Verfasser der Geschichte des Herzogtums Oldenburg. Er war im Jahre 1790
in Paris. Schon beim Einzug lernte er das Hauptmerkmal dieser Stadt
kennen.[266] Als die Reisenden hineinfuhren, wanden sich Haufen von
Buben in Ringelreihen und sangen ein Chanson mit dem Refrain:




Viva l’amour

Viva l’amour!







Dann heisst es in dem dreissigsten Reisebriefe: „Die Inschrift von
Epikurs Gärten:




„Fremdling! hier wird dir wohl sein!

Das grösste Gut ist hier Wollust,“







würde ganz für das Palais-Royal passen. Das Detail von seinen
Herrlichkeiten, sowie von denen der Boulevards und des Pont-neuf, las
man schon vor meiner Abreise in mehreren deutschen Journalen; und
wenn ich Sie also geradezu in die allée des Soupirs führe, so kommen
Sie an keinen unbekannten Ort. Hier muss ich Sie aber Ihrem Schicksal
überlassen. Sehen Sie zu, wie Sie sich durch Scylla und Charybdis, die
Braune und die Blonde, ohne zu scheitern durchschiffen. Verbinden Sie
Ihre Augen, um nicht die vorüberrauschenden Schönen, deren Reize der
Abend hebt, nicht ihre schmachtenden Blicke, nicht die Blumensträusse,
die sie so freundlich darbieten, zu sehen; verstopfen Sie, wie Ulyss,
Ihre Ohren, um weder jenes sanfte Gelispel, jene Tassoischen sorrisi,
parolette e dolci stille di pianto o sospiri, jene lockenden „Viquets“
(wie geht’s) und „good night, my dear Sir!“ noch den Sirenengesang zu
vernehmen:




„Aimons au moment du réveil,

Aimons au lever de l’Aurore,

Aimons au coucher du soleil,

Durant la nuit aimons encore.“







Trotz der etwas idealisierenden Erzählung Halem’s erkennt man, dass
das Palais-Royal nichts weiter war als der Hauptversammlungsort der
Freudenmädchen. Halem’s Schilderung ist deswegen von Interesse,
weil ihr die Ehre widerfahren ist, von Arthur Chuquet, dem
treuen Teutophilen, Freunde unserer Literatur und alter deutscher
Bücher, ins Französische übersetzt zu werden[267]. Halem, der
Mitglied des Jakobinerklubs wurde, berichtet auch haarsträubende Dinge
über die sittliche Korruption in dem Hause, wo er Wohnung genommen
hatte.

Wenn im Jahre 1772 der Marquis de Carraccioli noch bemerkt,
dass das Palais-Royal die Promenade der Elegants sei, der Luxembourg
die der Träumer, die Tuilerien, die „von aller Welt“, vor und nach
der Oper, besonders des Abends, so konzentrierte sich nach dem
Brande der Oper (1781) und nach der Umgestaltung des Palais-Royal
durch den Bau von Galerien und Arkaden das gesamte Nachtleben von
Paris an diesem Orte.[268] Hier spielten sich dann, besonders mit
beginnender Dunkelheit, während der Revolution und des Direktoriums
alle jene scheusslichen Szenen ab, deren wir zum Teil schon oben
gedacht haben. Das Palais-Royal wurde eine „Höhle der Schurken und
Dirnen“[269], die „Kloake von Paris“, wie es Mercier in „Le
nouveau Paris“ und Rétif de la Bretonne in seinem grossen Werke
über das Palais-Royal geschildert haben. Rétif hat das Leben im
Palais-Royal untersucht wie „der Anatom den Leichnam“. Im „Monsieur
Nicolas“ schreibt er 1796: „Man weiss, dass das neue Palais-Royal
das allgemeine Rendez-vous der Leidenschaften, Unternehmungen, der
Wollust, Prostitution, des Spiels, der Agiotage, des Geldverkehrs,
der Assignaten, und daher das Zentrum für alle Beobachtungen
geworden ist. Dieser berühmte Bazar zog mich nicht blos durch seine
Sehenswürdigkeiten an, sondern auch durch die Vergnügungen, welche ich
dort fand.“[270]

Mercier wünscht lebhaft, dass doch Lavater, der berühmte
Physiognomiker, an einem Freitag Abend im Palais-Royal anwesend sein
möge, um dort auf den Gesichtern alles zu lesen, was der Mensch sonst
im innersten Herzen zu verbergen pflegt. Dort seien die Dirnen,
die Courtisanen, die Herzoginnen und die ehrbaren Bürgerfrauen und
Niemand täusche sich dort. Aber vielleicht würde dieser grosse
Doktor mit all seiner Wissenschaft sich täuschen. Denn hier handelt es
sich um Unterscheidung sehr feiner Nüancen, die man an Ort und Stelle
studieren müsse. „Ich behaupte nun, dass Herr Lavater sehr
grosse Mühe haben würde, eine Frau von Stellung von einer unterhaltenen
Dirne zu unterscheiden, und dass der gewöhnlichste Kaufmannsgehilfe
ohne grosses Studieren mehr davon weiss als er.“ Dort betrachtet man
sich mit einer Ungeniertheit, die nirgends in der Welt üblich als in
Paris, und in Paris nur im Palais-Royal. Man spricht laut, man ruft
sich an, man nennt die vorbeigehenden Frauen mit Namen, ebenso ihre
Gatten, ihre Liebhaber. Man charakterisiert sie mit einem Wort. Man
lacht sich ins Gesicht. Und alles ohne beleidigende Absicht. Man
wird im Wirbel mit fortgerissen und lässt sich alle Blicke und Worte
gefallen. Ja, in Paris und im Palais-Royal hätte Lavater seine
physiognomischen Studien machen müssen.[271]

Dort empfingen auch die geistvollen Leute ihre Anregungen, suchten dort
ihre Gesellschaft, gaben sich dort ihren Gedanken hin. „Es mag schön
oder hässlich Wetter sein, meine Gewohnheit bleibt auf jeden Fall um
5 Uhr abends im Palais-Royal spazieren zu gehen. Mich sieht man immer
allein, nachdenklich auf der Bank d’Argenson. Ich unterhalte mich mit
mir selbst von Politik, von Liebe, von Geschmack oder Philosophie,
und überlasse meinen Geist seiner ganzen Leichtfertigkeit. Mag er
doch die erste Idee verfolgen, die sich zeigt, sie sei weise oder
thöricht! So sieht man in der Allée de Foi unsere jungen Liederlichen
einer Courtisane auf den Fersen folgen, die mit unverschämtem Wesen,
lachendem Gesicht, lebhaften Augen, stumpfer Nase dahingeht; aber
gleich verlassen sie diese um eine andere, necken sie sämtlich und
binden sich an keine. Meine Gedanken sind meine Dirnen.“ So spricht
Diderot im Anfange von „Rameaus Neffe“ nach der Uebersetzung
unseres Goethe. Wieder ein köstliches Genrebild aus dem
Palais-Royal und eine merkwürdige Vergleichung.

Diese „nächtlichen Promenaden“ im Palais-Royal waren in der ganzen
Welt berühmt und repräsentierten die erste Pariser Sehenswürdigkeit.
Hier suchte man pikante Abenteuer und fand sie. Es kam oft vor, dass
Männer, die im Palais-Royal ihr Vergnügen suchten, bei den nächtlichen
Promenaden ihre eigenen Frauen in gleicher Absicht lustwandelnd
ertappten oder gar mit einem Galan überraschten.[272] Die Frauen des
Palais-Royal waren alle Dirnen, ob sie nun zur engeren Prostitution
gehörten oder nicht. Wer sich nächtlicher Weile dorthin begab,
hatte sich damit einen gewissen Stempel aufgedrückt. Ein galantes
Gedicht feiert diese nächtlichen, sternenbeglänzten Schönheiten des
Palais-Royal.[273]




Vivent les nuits étoilées

De ce jardin enchanteur

Où nos femmes sont voilées,

Aux dépens de la pudeur!

Dessous ces fraiches allées

La moins sage est à l’abri

De la honte et du mari.




Ce mélange d’impudence,

De tendresse et de gaîté,

Depuis quelque temps en France,

Fait notre amabilité.

La prude et froide décence

Combat, brouille tous les goûts;

La licence les joint tous.







Die berühmte „Seufzerallee“ (Allée des Soupirs) war die Promenade
der schönsten und verführerischsten Mädchen und Frauen, die sich
aus allen Gesellschaftsklassen rekrutierten. Vornehme Damen, die
Theaterwelt, die höhere Demi-monde und die feineren Dirnen waren
hier das Ziel der beutelustigen Lebemänner. Aber auch in den übrigen
Alléen, in der „Allée de la Foi“, den „Allées de Club“, unter den
Colonnaden und Arcaden tummelten sich unzählige Spenderinnen der
Lust, begehrt, verfolgt und umworben von jungen und alten Wüstlingen
aus allen Teilen der Welt. Hier war das Eldorado der Prostitution.
Hier waren ihre Schlupfwinkel in Gestalt zahlreicher Verkaufsläden,
Kneipen, Spielhäuser, Variétés, Theater. Hier lernte Rétif de la
Bretonne von seinem Freunde, dem berüchtigten Charlatan Guilbert
de Préval, der in alle Geheimnisse und Arten der Wollust im
Palais-Royal eingeweiht war, „die verschiedenen Arten, sich mit
Frauen zu amüsieren“ kennen oder „wie man die Frauen zum Vergnügen
der Männer abrichtet“. Rétif konnte aus der Erinnerung die
Namen der Dirnen der Seufzerallee aufschreiben, er kannte auch die
„Huris“, die „Exsunamitinnen“, die „Berceuses“, die „Chanteuses“, die
„Converseuses“, lauter „dem 18. Jahrhundert eigentümliche moralische
Phänomene“ oder wie wir heute sagen würden, lauter verschiedene
sexualpathologische Typen. Rétif’s Werk über das Palais-Royal
ist uns durch einen Neudruck (bei A. Christiaens in Brüssel,
3 Bände) zugänglich geworden. Der Verfasser sagt über den Inhalt
desselben in der Vorrede: „Pfui! welch eine Geschichte!“ — Ha! ha!
gnädiger Herr, gnädige Frau, gnädige Fräulein, machen Sie nicht immer
so ‚Pfui‘! Sie lesen doch die Geschichte des Affen, des Ochsen,
des Elephanten, des Rhinoceros, und Buffon hat Sie für den
Esel zu interessieren gewusst. .. Wir werden Ihnen von menschlichen
Wesen erzählen und ein sehr moralisches Buch über sehr unmoralische
Geschöpfe schreiben, die trotz einiger Aehnlichkeiten sich weit über
Stuten, Eselinnen und alles mögliche Getier erheben. Die Schönen des
Palais-Royal sind sehr hübsch, besonders die jungen. Was die Alten
betrifft, so ist es damit wie überall: ein altes Tier ist niemals
schön. — Wie es sich auch verhalte, wir werden Ihnen merkwürdige,
unerhörte Sitten vorführen, viel pikantere als vor sechs Monaten. Aber
vorher wollen wir eine Vorstellung geben von dem Gesichte, dem Alter,
dem Wuchse, der Haltung, dem Gange, den Sitten und Talenten dieser
Schönen, unter den „noms de guerre“, die sie angenommen haben.“ Hierauf
beschreibt Rétif 32 Freudenmädchen aus der „Allée des Soupirs“,
die man auch auf einem dem ersten Bande beigegebenen Bilde erblickt.
Er erzählt dann die Geschichte jedes einzelnen Mädchens, wobei häufig
die interessantesten Streiflichter auf die Sitten der Revolutionszeit
fallen. Der zweite Band führt uns in den berühmten „Cirkus“ des
Palais-Royal. „Die Majestät dieses Saales, der Reiz des Orchesters,
die anmutigen Bewegungen der Tänzerinnen, die Schönheit, die Eleganz
der Zuschauerinnen, alles trug dazu bei, um diesem schönen Souterrain
ein magisches Aussehen zu geben. Ferner wurde die Aufmerksamkeit durch
Spiele erregt, durch Kaffeetische und heimliche Cabinette, welche
der Wollust und selbst der Liebe als Zufluchtsort dienen konnten.
Nachdem wir alles dies geprüft hatten, bemerkten wir gegen neun Uhr,
in dem Augenblick, wo alle anständigen Frauen hinausgingen, um fein zu
soupiren, dass nur die öffentlichen Mädchen dort blieben. Wir
beobachteten sie neugierig in unserer Eigenschaft als Aushorcher.“ Eins
der zurückbleibenden Mädchen diente ihnen als Cicerona und berichtete
ihnen über die anderen, die sogenannten „Sunamitinnen“.

Die Sunamitinnen trugen ihren Namen nach der bekannten
Beischläferin des Königs David, welche durch ihre Lebenswärme
die Kräfte des alternden Königs neu beleben sollte. In Paris gab es
im vorigen Jahrhundert Unternehmerinnen im Palais-Royal, die sich zu
diesem Zwecke zahlreiche Mädchen hielten, die in der ersten Blüte ihres
Alters und vollkommen gesund sein mussten, was man durch den Genuss
ausgewählter Speisen und durch tägliche Bewegung zu unterstützen
suchte. Zu der Kur eines einzigen Mannes werden sechs Mädchen
erfordert. Das erste Mal war die Matrone selbst gegenwärtig, liess den
Patienten in ein aromatisches Bad steigen und nahm eine gründliche
Reinigung seines Körpers vor. Dann legte sie ihm einen festen Maulkorb
an, führte ihn zu Bette und legte zu beiden Seiten von ihm eine
Sunamitin, deren Haut die seinige berührte. Ein paar Mädchen konnten
diesen Dienst nur 8 Nächte hintereinander versehen, dann lösten ein
paar frische sich ab und die beiden ersten ruhten aus, badeten sich die
ersten beiden Tage, und vergnügten sich 14 Tage lang, bis die Reihe
wieder an sie kam. Der Alte musste nicht nur das dienstthuende, sondern
auch die ausruhenden Mädchen bezahlen, im ganzen drei Louisdors. Jedes
Mädchen bekam sechs Francs und die Matrone behielt die zwölf übrigen
für sich. Man gab sorgfältig Acht, dass die jungfräuliche Keuschheit
dieser Sunamitinnen unangetastet blieb. Denn sonst würden die
Lebensverlängerinnen, besonders während der Schwangerschaft, schädlich
statt nützlich sein. Erlaubte sich der Patient den Genuss eines solchen
Mädchens, so würde er sich nicht allein sehr schaden, sondern musste
auch eine beträchtliche Summe verlieren, die er gleich anfangs in die
Hände der „Wiederherstellerin“ niederzulegen verpflichtet war. Ein
Mädchen diente zu diesem Gebrauche drei Jahre, von dem Zeitpunkt an
gerechnet, wo sie mannbar wurde. Später würde sie den Greis beherrschen
und „seine Ausflüsse zurückstossen, statt durch ihre Einflüsse auf ihn
zu wirken“, und würde sie ihm die „verderbten Auswurfsflüssigkeiten
zurückgeben, die sie von ihm empfangen hatte.“ Ein Mädchen, das täglich
gebraucht wurde, konnte höchstens nur ein Jahr tauglich bleiben.
Die Periode des sunamitischen Dienstes war gleichsam das Noviziat
zum Orden der Buhlerin. War jene vorüber, so wurden sie in diesen
eingeweiht.[274]

Auch in der „Justine“ des Marquis de Sade muss die Titelheldin
einem greisen Mönche diese nächtlichen sunamitischen Dienste leisten
(Justine II, 228).

Der dritte Band von Rétif’s „Palais-Royal“ spielt in den
„Colonaden“ und führt uns dort die „Converseuses“ oder „Exsunamitinnen“
vor, 43 an der Zahl, die vornehme Damen auf die mannigfaltigste Weise
unterhalten mussten.

Von einer anderen Spezialität des Palais-Royal erzählt
Mercier[275]. In einem Restaurant, das gleichzeitig ein Bordell
war, öffnete sich während der Mahlzeit in einem Salon particulier auf
ein gegebenes Zeichen beim Rauschen einer sanften Musik und unter einer
Wolke von Wohlgerüchen der Balkon, und herabstiegen, wie aus einem
Olymp, ebenso schön als — leicht gekleidete Nymphen, die dann — die
Verdauung befördern halfen. Eine „satanisch geistreiche“ Erfindung.

Die vierundvierzig Figurae Veneris, die ein lasciver französischer
Schriftsteller zusammengestellt hat, könnten wohl bis aufs halbe
Hundert vermehrt werden, wenn man alle die Anerbietungen addierte,
welche einem zwischen elf und zwölf Uhr in einer schönen Sommernacht
in den hölzernen Gallerien des Palais-Royal von den ebenso viele
Spezialitäten der Liebe durch ihre verschiedenen Namen ausdrückendes
Dienerinnen der Venus gemacht wurden[276].

In der Schreckenszeit wurde das Palais-Royal ein Schauplatz der
wüstesten Orgien und ein ständiger Aufenthaltsort für den Auswurf
der Prostitution, für die Soldatendirne. Der Garten, die
Gallerie und andere öffentliche Räumlichkeiten des Palais-Royal
wurden „ebenso ekelhafte als ruhestörende Tummelplätze des Militärs
und der Freudenmädchen. Auf die schamloseste Weise ergingen sie sich
beiderseits öffentlich und rudelweise in den schmutzigsten Handlungen
und Zoten, so dass die Passage gehemmt ward und kein anständiger Mensch
sich blicken lassen durfte. Im Verlaufe des Jahres gestaltete sich
auch die Wasserseite des Tuileriengartens abends zu einem ähnlichen
Stelldichein in Masse zwischen Soldaten und liederlichen Weibsbildern,
die, den Skandal nicht achtend, hier offen Unzucht trieben und
Frechheiten aller Art. Ausserhalb und innerhalb der Stadt feierten die
Soldaten schauerliche Orgien.“[277] Fast alle Soldaten in der Garde
waren Zuhälter. Ja, viele nahmen in diesem Corps nur Dienste, um auf
Kosten einiger Dirnen zu leben.[278]

Schliessen wir unsere Schilderung des Palais-Royal mit den Worten eines
der besten Kenner der gesamten Pariser Korruption im 18. Jahrhundert.
Mairobert ruft im „Espion anglais“ aus: „Tous ces monuments du
luxe et de la volupté française n’approchent pas d’une sorte de
spectacle qui s’est établi naturellement et sans frais, bien
supérieur, suivant moi, par l’aisance, la familiarité, l’abandon qui y
règnent. Ce sont les
promenades nocturnes du Palais-Royal.“[279]

Gegenüber dem Palais-Royal verschwanden die übrigen Vergnügungslokale,
die trotzdem in grosser Zahl vorhanden, aber nur von kurzer Dauer
waren, zumal da sie im Gegensatze zum Palais-Royal ein Entrée erhoben.
Die Vaux-hall d’été und d’hiver, das Colisée waren
die besuchtesten Unterhaltungsorte, in denen man nach Entrichtung von
1 bis 3 Livres Entrée sich ebenfalls der verschiedenartigsten Genüsse
erfreuen konnte.

Ein italienischer Artist Torré oder Torres eröffnete
das Vaux-hall d’été im Jahre 1764 am Boulevard Saint-Martin.
Hier wurden Feuerwerk, Illuminationen veranstaltet, Ausstattungsstücke
gegeben. Von 1768 an kamen Bälle, ländliche Feste, Pantomimen und
Clownkunststücke hinzu.

Das Vaux-hall d’hiver befand sich im westlichen Teile des
Stadtteils Saint-Germain, nahe der rue Guisard. 1769 erbaut, wurde
es am 3. April 1770 eröffnet. Hier wurden hauptsächlich Ballets von
schönen Tänzerinnen aufgeführt. Im Jahre 1785 musste das Unternehmen
aufgegeben werden.

Das Colisée war ein Gebäude mit Garten für Tänze, Gesang,
Schauspiele, Feste, Feuerwerk u. s. w. Es lag im äussersten Westen
der Champs-Elysées, rechts von der Avenue Neuilly und wurde bei der
Vermählung des Dauphins (späteren Ludwig XVI.) eröffnet. Schon
1778 ging das Etablissement ein.

Nach Dulaure war der öffentliche Zweck dieser Etablissements,
wie der vieler ähnlicher, die Pariser zu amüsieren. Der geheime Zweck
aber war der, sie „zu verderben, zu betäuben und auszuplündern.“ Es
wimmelte dort von Tänzerinnen und öffentlichen Dirnen.[280]


16.
Die Onanie im 18. Jahrhundert.



Wir gehen nach der Schilderung der Verhältnisse der Prostitution
und nach der Beschreibung ihrer Hauptsitze nunmehr dazu über, die
hauptsächlichsten Verirrungen des Geschlechtslebens zu untersuchen und
beginnen mit der gewöhnlichsten, der Onanie.

Das „branler“ wie der technische Ausdruck bei Sade lautet,
kehrt fast auf jeder Seite wieder. Gleich im Anfang der „Justine“, als
Justine über den Verlust ihrer Eltern trauert, zeigt ihr Juliette, die
im Kloster diese Praktiken erlernt hat, an sich selbst die Befriedigung
durch Manustupration. Diese wollüstige Erregung, die man sich jeden
Augenblick ohne einen anderen verschaffen könne, sei der beste Trost
über alles Leid, da die Onanie mit Sicherheit alle Schmerzempfindungen
zum Verschwinden bringe. (Justine I, 5). Delbène, die Oberin des
Klosters, in dem Juliette erzogen wurde, eine sehr wollüstige Frau,
hatte schon im Alter von neun Jahren „ihre Finger daran gewöhnt, den
Wünschen ihres Kopfes zu antworten“ (Juliette I, 3). In der „Société
des amis du crime“ existiert sogar ein eigner „Saal für Masturbation“
(Juliette III, 65). Der Herzog von Chablais rühmt denn auch die
„französische Methode“ der Onanie als die beste (Juliette III, 292).
Madame de St-Ange, welche der Eugenie im Anfang der „Philosophie dans
le Boudoir“ einen ganzen Lehrkursus in den Künsten und technischen
Ausdrücken der Liebe erteilt, vergisst auch nicht, sie mit der Onanie
bekannt zu machen, dieser bequemen Art „de se donner du plaisir“
(Philosophie dans le Boudoir I, 43). —[281]

Mairobert lässt die Madame Richard sich in
charakteristischer Weise über die ungeheuere Verbreitung der Onanie
in Frankreich äussern. Diese so raffinierte Kunst, welche, wie
sie von einem Geistlichen und Mitglied der Akademie der schönen
Wissenschaften erfahren habe, bei den Alten sehr in Flor gewesen,
später aber vernachlässigt worden sei, werde immer mehr Mode in diesem
Jahrhundert der Wollust und der — Philosophie. In den berühmten
Bordellen der Florence, der Paris, der Gourdan,
der Brisson, könne man diese Künste sehen. „Viele treiben auch
einfache und mutuelle Onanie, um keine Kinder zu bekommen oder die
syphilitische Ansteckung zu vermeiden.“[282]

Höchst realistisch, in glühend sinnlichen Farben schildert La
Mettrie die „voluptueuse approche des doigts libertins“[283], und
die mutuelle Onanie zwischen Frauen muss sehr verbreitet gewesen sein,
um das folgende boshafte Couplet hervorzurufen[284]:




Il est des Dames cruelles,

Et l’on s’en plaint chaque jour:

Savez-vous pourquoi ces belles

Sont si froides en amour?

Ces Dames se font entr’elles,

Par un généreux retour

Ce qu’on appelle un doigt de cour.









Für immer verewigt sind die zügellosen Ausschweifungen der Onanie im
18. Jahrhundert durch die berühmte Monographie von Simon André
Tissot über die Onanie,[285] das erste Werk seiner Art, das „in
glühendsten Farben, in brillantem, geradezu klassischem Stile die
Folgen unseres Lasters, überhaupt sexueller Ausschweifungen der
damaligen verlotterten französischen Bourgeoisie vor Augen führte, ein
Werk, das trotz seiner Ueberhebungen und Uebertreibungen der Folgen der
Onanie oder wohl auch infolge derselben ein ungeheures Aufsehen erregte
und zu europäischer Berühmtheit gelangte, das viele Auflagen erlebte
und von der damaligen Zeit fast verschlungen wurde.“[286]


17.
Die Tribadie im 18. Jahrhundert.



Dieses Kapitel ist vielleicht das kulturgeschichtlich merkwürdigste in
Beziehung auf das Geschlechtsleben Frankreichs im 18. Jahrhundert. Wir
glauben nicht, dass selbst das antike Lesbos derartige Zustände gesehen
hat, wie sie in Frankreich im vorigen Jahrhundert herrschten. Auch hier
spiegeln die Werke de Sade’s getreu das Bild jener Zeit wieder
und belehren über die Häufigkeit des amor lesbicus oder der sapphischen
Liebe.

Die „Juliette“ wird gleich eröffnet mit der Beschreibung der
wollüstigsten tribadischen Szenen zwischen den Nonnen des Klosters
Panthémont (Juliette I, 43 ff.); Mondor ergötzt sich an einer
ihm vorgeführten lesbischen Liebesszene (Juliette I, 283). Ein
ausgezeichneter Typus einer Tribade wird in der von einem glühenden
Männerhasse erfüllten Clairwil gezeichnet (Juliette II, 106), die dann
gleich mit Juliette und vier anderen Frauen eine Orgie veranstaltet
(Juliette II, 138–150 auch III, 157.) Die höchste tribadische Kunst
findet sich in Bologna (Juliette III, 306 ff.). Die Prinzessin Borghese
(Juliette IV, 100 ff.), die Königin Karoline von Neapel (Juliette V,
259, VI, 12 ff.) sind Tribaden. Sehr zahlreiche Anhänger hat diese
Spezialität der Liebe in Venedig (Juliette VI, 156 ff.).

In „Justine“ kommen ebenfalls, wenn auch nicht so häufig, lesbische
Szenen vor, z. B. zwischen Dorothée und Madame Gernande (Justine III,
284); Séraphine ist eine Verehrerin der sapphischen Kunst (Justine IV,
116).

Auch an Andeutungen zu einer Erklärung der Tribadie lässt es
Sade nicht fehlen. Eine tribadische Orgie zwischen Juliette und
der Durand betrifft eine junge und alte Frau, welche letztere im Herbst
ihres Lebens wohl keine Männer mehr anlockt und daher gern geneigt ist,
als Surrogat die Liebe beim gleichen Geschlecht zu suchen (Juliette
III, 60–64). Vielleicht prädestinierte sie aber auch ihre „lange
Clitoris“ zu diesem Geschicke. Wenigstens hebt Sade bei einer
anderen Tribade Madame de Volmar (Juliette I, 34) dies ausdrücklich
hervor. Diese, erst 20 Jahre alt, ist „die wollüstigste Gefährtin der
Delbène und hat eine ‚clitoris de trois pouces‘, wodurch sie befähigt
wird, die Rolle eines Mannes und Paederasten zu spielen.[287] Solch ein
Weib mit männlichen Allüren ist auch die venezianische Tribade Zatta
(Juliette VI, 194). Sade behauptet, dass fast alle Tribaden die
Praktik der Paedicatio übten. Denn mit den Leidenschaften der Männer
hätten sie auch deren Raffinements sich angeeignet und „comme celui
de la sodomie[288] est le plus délicat de tous, il est tout simple
qu’elles en composent un de leurs plus divins plaisirs“. (Justine I,
253).

Eine grosse von 30 Hofdamen ausgeführte Tribadenszene beschreibt auch
Mirabeau in „Ma conversion“.[289]

Die Schilderungen dieser Autoren, denen sich noch Diderot mit
seiner „Nonne“ und zahlreiche Andere anreihen liessen, haben die
Wirklichkeit nicht überboten. Mairobert hat nämlich in seinem
„Espion anglais“ mehrere hochinteressante Dokumente beigebracht, welche
uns einen überraschenden Einblick in das Treiben und die Organisation
der Pariser Tribaden des 18. Jahrhunderts gewähren. Es ist die schon
öfter erwähnte „Confession d’une jeune fille“, welcher wir hier
folgen[290] und welche uns ein lebensvolles Bild der Mysterien der
berüchtigten „Secte Anandryne“ entrollt, welche im „Tempel der Vesta“
ihre Orgien feierte.

Ein junges Mädchen aus dem Dorfe Villiers-le-Bel, Tochter eines
Bauern, war von der Madame Gourdan für ihr Bordell eingefangen
worden. Eines Tages traf der Vater sie als Dirne bei den Tuilerien.
Es kam zu einem grossen öffentlichen Skandale. Die Tochter war aber
bereits für die königliche Akademie der Musik verpflichtet worden, so
dass der Vater unverrichteter Sache heimkehren musste. Ausserdem war
sie schwanger. Mairobert, der dem Auftritte beiwohnte, liess
sich von dem Mädchen, die sich Mademoiselle Sapho nannte, ihre
Lebensgeschichte erzählen. Es ist aber mit Sicherheit anzunehmen,
dass Mairobert, als königlicher Censor in alle Geheimnisse
der Pariser Gesellschaft eingeweiht, in die „Confession d’une jeune
fille“ seine eigenen Erfahrungen verwebt hat. Auf jeden Fall stellt
diese seltsame Beichte einen der allerwichtigsten Beiträge zur Kultur
und Sittengeschichte des vorigen Jahrhunderts dar, dem wir daher eine
ausführliche Besprechung widmen.

Von Jugend auf war Sapho zur Koketterie geneigt, putzsüchtig, eitel,
faul und vergnügungssüchtig, kurz sie besass alle Anlagen, um eine
Dirne zu werden. Mit 15 Jahren war sie bereits sehr lasciv, so dass
sie sich in ihrer Nacktheit selbst bewunderte und den Spiegel häufig
benutzte,[291] wobei sie sich selbst am ganzen Körper liebkoste. „Je
caressais ma gorge, mes fesses, mon ventre; je jouais avec le poil noir
qui ombrageait déjà le sanctuaire de l’amour;[292] j’en chatouillais
légèrement l’entrée. Cependant je sentais en cette partie un feu
dévorant; je me frottais avec délice contre les corps durs; contre
une petite sœur que j’avais.“ Dieses Geständnis ist sehr lehrreich
und beweist, wie so häufig eine sexuelle Perversität zu Stande kommt.
Nehmen wir an, Sapho wäre nicht von der Gourdan entführt
worden, wäre weiter so streng von ihren Eltern im Hause gehalten
worden, ohne Gelegenheit zum Verkehr mit einem Manne zu finden, so
ist es klar, dass eine solche zügellose und feurige Natur ganz von
selbst auf den Weg der Tribadie gedrängt worden wäre, indem sie sich
immer mehr an ihre Schwester gewöhnt hätte, und schliesslich dieser
Umgang ihr ein Bedürfnis geworden wäre. Die Gewohnheit, das
Erworbensein der conträrsexuellen Gefühle spielt die Hauptrolle.
Wir betrachten die Heredität sehr skeptisch.

Eines Tages wurde Sapho bei diesen Manipulationen von ihrer Mutter
überrascht und sehr hart bestraft, so dass sie beschloss, aus dem
Elternhause zu entfliehen. Wie wir früher erwähnten, hatte Madame
Gourdan eine Filiale ihres Pariser Bordells in Villiers-le-Bel,
deren Insassinnen Sapho oft schön geschmückt, lachend, singend und
tanzend im Dorfe umhergehen sah. Sie beschloss, dorthin zu gehen,
wurde natürlich mit Freuden aufgenommen und von der Gourdan
nach Paris gebracht, wo sie zunächst bei einem Helfershelfer, einem
Gardisten, untergebracht wurde, dessen Frau die erste Prostituierung
der Gourdan’schen Novizen besorgen musste. Nachdem dieselbe aber
eine genaue Inspektion des Mädchens vorgenommen hatte, verzichtete sie
auf ihr gewöhnliches Vorhaben und richtete folgenden charakteristischen
Brief an die Gourdan[293]:

„Sie haben ein Peru in diesem Kinde gefunden; sie ist bei meiner
Ehre ‚pucelle‘, wenn sie nicht ‚vierge‘ ist. Aber sie hat clitoridem
diabolicam. Sie wird sich daher mehr für Frauen als für Männer
eignen. Unsere renommierten Tribaden müssen Ihnen diese Acquisition
mit Gold aufwiegen.“

Von dieser Entdeckung benachrichtigte die Gourdan sofort Madame
de Furiel, eine der berühmtesten Tribaden von Paris, durch den
folgenden Brief:

„Madame,

ich habe für Sie ein Königs- oder vielmehr ein Königinnenstück
entdeckt — für diejenigen wenigstens ist es das, die Ihren
depravierten Geschmack haben — denn ich kann eine meinen Neigungen
ganz entgegengesetzte Leidenschaft nicht anders beurteilen. Aber ich
kenne Ihre Freigebigkeit, die mich veranlasst, meine Rigorosität
etwas zurückzuhalten, und benachrichtige Sie, dass ich zu Ihren
Diensten pulcherrimam clitoridem von Frankreich halte, eine Jungfrau
von höchstens 15 Jahren. Probieren Sie dieselbe (essayez-la) und
ich bin überzeugt, dass Sie mir nicht dankbar genug sein können.
Andernfalls senden Sie mir dieselbe zurück, vorausgesetzt, dass
Sie ihr nicht zu viel angethan haben. Es wird immer noch eine
ausgezeichnete Jungfrauenschaft für die besten Feinschmecker sein.

Verbleibe in Hochachtung u. s. w.

Ihre Gourdan.“

Das Geschäft kam zu Stande, und Sapho wurde für 100 Louisdors an die
Furiel verkauft.

Es folgt nun eine Schilderung des üppigen Hauses der Madame de
Furiel. Zuerst musste Sapho ein Bad nehmen, erhielt ein opulentes
Souper und musste dann schlafen gehen. Am folgenden Morgen untersuchte
zunächst der Zahnarzt der Furiel Saphos Mund, brachte die Zähne
in Ordnung, reinigte sie und gab ihr ein aromatisches Mundwasser.
Dann erfolgte wieder ein Bad, sorgfältiges Beschneiden der Nägel an
Händen und Füssen und Entfernen der Hühneraugen und — überflüssigen
Haare; Kämmen der Haare. Zwei junge Gartenmädchen reinigten ihr alle
Körperöffnungen, aures, anum, vulvam,[294] massierten voluptueusement
alle Gelenke nach Art der „Germanen“, um sie biegsamer zu machen.
Darauf begoss man sie mit wohlriechenden Essenzen in grossen Mengen,
frisierte sie mit einem sehr lockeren Chignon, dessen Locken auf
Schultern und Busen wallten und steckte ihr Blumen ins Haar. Ein Hemd
à la tribade, d. h. vorn und hinten offen (vom Gürtel an bis unten)
und mit Bändern geschmückt, ein Mieder um die Brust und ein „Intime“
d. h. ein aus Mousselinstoffen bestehender Unterrock, der sich eng an
den Körper anschmiegte, darüber eine rotseidene Polonaise bildeten ihre
neue Kleidung. So wurde sie zu Madame de Furiel geführt.

Madame de Furiel empfing sie, auf einem Sopha ruhend. Sie war
eine Frau von 30 bis 32 Jahren, brünett mit sehr schwarzen Brauen,
etwas beleibt und etwas Männliches (hommasse) in ihrem ganzen Habitus
darbietend. Doch geberdete sie sich als die zärtliche „Mama“, die nur
„ein wenig Liebe“ beanspruchte, zeigte ihr das Symbol der Tribadie,
zwei mit einander schnäbelnde Tauben. Elle darde sa langue dans la
bouche, bewunderte die mammas duras, marmoreas und fragte, ob man ihr
schon einmal das Gesäss gegeisselt habe. Das könne Niemand so gut wie
sie. Nates levissime flagellavit quod maximam dedit voluptatem filiae.
Defigit illa postremum in cunnum oculus. „O clitoridem pulcherrimam
magna voce clamat, qua Sappho ipsa non habuit pulchriorem. Eris mihi
Sappho.“ Et per duas horas artifex filiae fuit Veneris novae.

Nach zweistündiger Einweihung Sapho’s in die Mysterien der lesbischen
Liebe, rief Madame de Furiel zwei Kammerfrauen, von denen
sie Beide gewaschen und parfümiert wurden, um sich dann bei einem
deliciösen Souper zu erholen, bei welchem die Furiel Sapho
Aufklärungen über die Tribadie in Paris gab, die als „Secte Anandryne“
organisiert im „Tempel der Vesta“ ihre geheimen Feste feierte. Nicht
jede Frau erhielt Zutritt. Es gab Proben für die, welche den Eintritt
wünschten. Besonders jene für verheiratete Frauen waren sehr streng
und von zehn bestand dieselben nur eine. Man schloss die Betreffende
in ein Boudoir ein, in dem sich eine Statue des Priapus „dans toute
son énergie“ befand. Ausserdem erblickte man verschiedene Gruppen
sich paarender Männer und Frauen in den obscönsten Stellungen. Die
Wandfresken stellten dieselben Bilder dar. Zahlreiche Nachbildungen
männlicher Glieder reizten die Sinne; Bücher und Bilder obscönen
Inhalts lagen auf einem Tische. Am Fusse der Statue befand sich ein
Feuer, das durch sehr leicht verbrennbare Stoffe unterhalten werden
musste, so dass die „postulante“ immerwährend Acht darauf haben
musste und genötigt war, von diesen Materialien ununterbrochen etwas
hineinzuwerfen; vergass sie dieses nur einige Minuten, indem sie beim
Anschauen so vieler Gegenstände der männlichen Wollust ihrer Phantasie
das kleinste Spiel einräumte, so erlosch das Feuer und gab den Beweis
ihrer Zerstreuung und Schwäche. Diese Prüfungen dauerten drei Tage und
an jedem Tage drei Stunden.



Nach dieser Erzählung versprach Madame de Furiel unserer Sapho
schöne Kleider, Hüte, Diamanten, Kleinodien, Theater, Promenaden,
Unterricht im Lesen, Schreiben, Tanzen und Singen, wenn sie ihr treu
die Liebe bewahren wolle und nie mit Männern verkehren werde. Dazu
erklärte sich Sapho bereit.

Darauf begann am anderen Tag die grosse Metamorphose. Wäscherinnen,
Modistinnen, Toilettenverkäuferinnen kamen und versorgten Sapho mit
allem Comfort, worauf sie in die Oper geführt und von den übrigen
Tribaden lebhaft bewundert wurde. Die Männer aber sagten in den
Corridoren: „Die Furiel hat frisches Fleisch; wirklich ganz
neues; welch ein Jammer, dass es in so schlechte Hände fällt.“

Am folgenden Tage geschah die Einführung der Sapho in die Mysterien
der anandrynischen Sekte mit grosser Feierlichkeit und merkwürdigen
Ceremonien. In der Mitte des „Tempels der Vesta“ befand sich ein
Saal von runder Form, der durch eine Glasdecke von oben und von den
Seiten Licht empfing. Eine kleine Statue der Vesta befand sich im
Saale. Die Göttin war dargestellt, als ob sie, die Füsse auf einen
Globus gestützt, majestätisch in die Versammlung herabstiege, um ihr
zu präsidieren. Sie schwebte ganz in der Luft, ohne dass dies
Wunder die Eingeweihten überraschte.[295]



Um dieses Heiligtum der Göttin zog sich ein schmaler Korridor, in dem
2 Tribaden während der Versammlung auf und ab gingen und alle Zugänge
bewachten. Dem aus zwei Flügelthüren bestehenden Eingang gegenüber
befand sich eine schwarze Marmortafel mit goldenen Versen, zu beiden
Seiten Altäre mit dem vestalischen Feuer. Neben dem vornehmsten Altar
stand die Büste der Sappho, der Schutzheiligen des Tempels, der
ältesten und berühmtesten Tribade; neben dem anderen Altar die von
Houdon angefertigte Büste der Mademoiselle (alias Chevalier)
d’Eon, der „berühmtesten neueren Tribade“.[296] Rund umher
an der Wand standen die Büsten der von Sappho besungenen
griechischen Tribaden, der Thelesyle, Amythone,
Kydno, Megare, Pyrrhine, Andromeda,
Cyrine u. s. w. In der Mitte des Saales stand ein grosses
Ruhelager von mehr rundlicher Form, auf dem die Präsidentin und ihre
Schülerin ruhten. Ringsherum sassen nach türkischer Sitte auf kleinen
viereckigen Fusspolstern die einzelnen tribadischen Paare „les jambes
entrelacées, chaque couple composée d’une mère et d’une novice“,
oder nach mystischer Terminologie eine „Incuba“ und eine „Succuba“.
Die Wände des Saales waren mit hundert Reliefs geschmückt, welche
die verschiedenen geheimen Teile des Weibes darstellten, wie sie in
dem „Tableau de l’amour conjugal“[297], in Buffon’s „Histoire
naturelle“ und bei den „geschicktesten“ Anatomen abgebildet waren.

Die Aufnahme unserer Sapho gestaltete sich folgendermassen: Alle
Tribaden sassen auf ihren Plätzen, in ihren Festkleidern. Die „Mütter“
trugen eine rote Levite mit blauem Gürtel, die Novizen eine weisse
Levite und einen roten Gürtel, Jacke und Hemd, mit vorn offenen oder
ganz empor geschlagenen Unterröcken. Als Sapho eintrat, erblickte sie
zuerst das heilige Feuer das auf einer goldenen Pfanne mit lebhafter
und aromatisch duftender Flamme brannte und durch Hineinwerfen
gepulverter Substanzen fortwährend von zwei Tribaden unterhalten
wurde. Sapho musste sich zu den Füssen der Präsidentin Mademoiselle
Raucourt, einer berühmten Schauspielerin der Comédie Française,
niederlassen, und ihre „Mutter“, Madame Furiel sagte: „Schöne
Präsidentin und Ihr, liebe Gefährtinnen, hier ist eine ‚postulante‘:
Sie scheint alle verlangten Eigenschaften zu haben. Sie hat niemals
mit einem Manne verkehrt, ist wunderbar schön gebaut, und hat bei
den ‚Versuchen‘, die ich mit ihr angestellt habe, viel Feuer und
Eifer gezeigt. Ich bitte Euch, dass sie unter dem Namen ‚Sapho‘ bei
uns zugelassen werde.“ Nach dieser Rede mussten sich beide zusammen
zurückziehen. Kurz darauf meldete eine der Wächterinnen der Sapho,
dass sie einstimmig zur Probe zugelassen worden sei, und entkleidete
sie vollständig, gab ihr ein Paar weiche Pantoffeln, hüllte sie in
einen lichten Mantel und führte sie in die Versammlung zurück. Hier
wurde sie auf den von der Präsidentin verlassenen Sitz geführt,
gänzlich entblösst und von allen anwesenden Tribaden genau daraufhin
untersucht,[298] wie viele von den auf der Marmortafel aufgezeichneten
dreissig Reizen des Weibes sie besässe. Hierbei las eine der
ältesten Tribaden die folgende französische Uebersetzung eines alten
lateinischen Gedichtes vor.[299]




Que celles prétendant à l’honneur d’être belle,

De reproduire en soi le superbe modèle.

D’Hélène qui jadis embrasa l’univers,

Etale en sa faveur trente charmes divers!

Que la couvrant trois fois chacun par intervalle

Et le blanc et le noir et le rouge mêlés

Offrent autant de fois aux yeux émerveillés,

D’une même couleur la nuance inégale.

Puisque neuf fois envers ce chef d’œuvre d’amour

La nature prodigue, avare tour à tour,

Dans l’extrême opposé, d’une main toujours sûre

De ses dimensions lui trace la mesure:

Trois petits riens encore, elle aura dans ses traits,

D’un ensemble divin les contrastes parfaits.

Que ses cheveux soient blonds, ses dents comme l’ivoire,

Que sa peau d’un lys pure surpasse la fraicheur,

Tel que l’œil, les sureils, mais de couleur plus noire,

Que son poil des entours relève la blancheur.

Qu’elle ait l’ongle, la joue et la lèvre vermeille.

La chevelure longue et la taille et la main,

Ses dents, ses pieds soient courts ainsi que son oreille.

Elevé soit son front, étendu soit son sein:

Que la nymphe surtout aux fesses rebondies,

Présente aux amateurs formes bien arrondies:

Qu’u la chute des reins, l’amant sans la blesser,

Puisse de ses deux mains fortement l’enlacer,

Que sa bouche mignonne et d’augure infaillible,

Annonce du plaisir l’accès étroit pénible.

Que l’anus, que la vulve et le ventre assortis,

Soient doucement gonflés et jamais applatis.

Un petit nez plaît fort, une tête petite.

Un tétin repoussant le baiser qu’il invite;

Cheveux fins, lèvre mince, et doigts fort délicats

Complettant ce beau tout qu’on ne rencontre pas.[300]







Von diesen Reizen brauchte die zur Aufnahme bestimmte aber nur etwas
mehr als die Hälfte zu besitzen, um aufgenommen zu werden, d. h.
mindestens sechzehn. Jedes Tribadenpaar stimmte ab und sagte seine
Meinung der Präsidentin ins Ohr. Diese zählte und verkündete das
Resultat. Alle stimmten für die Aufnahme unserer Novize. Dieser
Beschluss wurde dann durch einen „baiser à la florentine“ bekräftigt,
worauf Sapho als Tribade gekleidet ward und vor der Präsidentin
einen Eid ablegen musste, nie mit Männern zu verkehren und nie die
Mysterien der Versammlung zu verraten. Hierauf wurde auf jede Hälfte
eines goldenen Ringes von Madame Furiel und der Sapho ihr Name
eingeritzt. Dann hielt die Präsidentin, Mademoiselle Raucourt
eine Aufnahmerede,[301] deren Inhalt in Kürze angegeben werde.

„Femmes, recevez-moi dans votre sein, je suis digne de vous“. Diese
Worte stehen in dem 2ten „Lettre aux femmes“ der Mlle. d’Eon.
Diese d’Eon ist das Muster einer Tribade die überall dem männlichen
Geschlechte Widerstand geleistet hat. Ihr Ausspruch kann als Motto der
Rede gelten.

Zunächst verbreitete sich die Raucourt über den Ursprung der
„Secte anandryne“. Schon Lykurg habe zu Sparta eine Tribadenschule
eingerichtet. Die Nonnenklöster im modernen Europa, eine Emanation
des Collegiums der Vestalinnen, verkörperten das beständige
Priestertum der Tribadie, wenn auch nur als ein schwaches Abbild
der wahren lesbischen Liebe wegen des Gemisches von „pratiques
minutieuses et de formules puériles.“

Weiter wird nur allzu wahr ausgeführt, wie ein junges Mädchen überall
Gelegenheit findet, ihren wollüstigen Kitzel zu befriedigen, viel eher
als ein Mann. „Elle les trouve dans presque tout ce qui l’environne,
dans les instruments de ses travaux, dans les utensiles de sa chambre,
dans ceux de sa toilette, dans ses promenades et jusque dans les
comestibles.“ Dann helfe man sich gegenseitig und werde einander
unentbehrlich,[302] und das neue Leben triumphiere über alle
Eitelkeiten dieses Jahrhunderts. Die Busskleider verwandeln sich in
Kleider der Lust. Die Tage der allgemeinen Geisselung würden zu Orgien;
denn die Flagellation sei ein mächtiges Reizmittel der Wollust. So wird
man im Kloster Tribade.

Ueberallhin muss nun die Tribade den Kultus der Vesta bringen und
eifrig Propaganda für denselben machen. Die Raucourt nennt
jetzt die bekanntesten Tribaden: die Herzogin von Urbsrex,
die Marquise de Terracenès, Madame de Furiel (die
Beschützerin unserer Sapho und Gemahlin des Generalprocurators); die
Marquise de Téchul[303] (die sich als Kammerfrau, Coiffeuse,
Köchin verkleidete, um ihre Zwecke bei den Gegenständen ihrer Liebe
zu erreichen), Mademoiselle Clairon (berühmte Schauspielerin
des Théâtre Français), die Schauspielerin Arnould, die deutsche
Tribade Sonck (unterhalten von einem Bruder des preussischen
Königs).

Als Novize wird Mlle Julie, eine junge Tribade, erwähnt, die von der
Arnould und der Raucourt in die lesbische Liebeskunst
eingeweiht wurde. Zum Schluss verherrlichte die Rednerin die Freuden
der Tribadie. Der Genuss zwischen zwei verschiedenen Geschlechtern
ist flüchtig, kurz und illusorisch. Nur der zwischen Frauen ist wahr,
rein und dauerhaft und hinterlässt keine Reue. Sind Defloration,
Schwangerschaft und Geburt ein Genuss?



Die Tribadie gewährt nur reine, immer herrlicher werdende Freuden.
Den Mann schwächen die Ausschweifungen mit zunehmendem Alter. Bei
der Tribade wächst die Nymphomanie mit dem Alter. Sie wird aus
einer Succuba zu einer Incuba d. h. activ. Sie bildet selbst neue
Schülerinnen aus.

„Die Tribadie hinterlässt keine Reue und ist die ‚sauve garde‘ unserer
jungen Mädchen und Witwen, sie vermehrt unsere Reize, erhält sie
länger, ist der Trost unseres Alters, wenn kein Mann uns mehr will,
eine wirkliche Rose ohne Dornen durch das ganze Leben.“

Nach dieser effektvollen Rede[304] liess man das heilige Feuer ausgehen
und begab sich zum Bankett ins Vestibül, wobei die „feinsten Weine“,
besonders griechische getrunken, heitere und sehr wollüstige Lieder
gesungen wurden, meist aus den Werken der Sappho. Als alle
berauscht waren und ihre Leidenschaft nicht mehr zügeln konnten,
wurde das Feuer im Sanctuarium wieder angezündet, die Wächterinnen
wurden wieder aufgestellt, und eine wilde Orgie nahm ihren Anfang.
„Ce sénat auguste, sagt ein berühmter Schriftsteller, est composé
des Tribades les plus renommées, et c’est dans ces assemblées que se
passent des horreurs que l’écrivain le moins délicat ne peut citer sans
rougir.“[305] Die Teilnehmerinnen erröteten jedenfalls nicht, und den
beiden Heldinnen, welche am längsten die „Liebesstürme“ ausgehalten
hatten, winkte als Belohnung eine goldene Medaille mit dem Bilde der
Vesta und den Bildern und Namen der beiden Heldinnen. Das waren an
diesem Tage Madame de Furiel und Sapho.[306]

Fräulein Raucourt,[307] die Präsidentin dieser etwas sehr
emanzipierten Versammlung, wusste das Angenehme mit dem Nützlichen
zu verbinden. Sie verliess den Marquis de Bièvre, dessen
Maitresse sie gewesen war, um fortan sich ganz ihrem tribadischen Leben
zu widmen. Aber nicht ohne sich vorher eine Rente von 12000 Livres
zusichern zu lassen. Dieser Seigneur machte darüber einen Calembour,
indem er seine ehemalige Freundin als „l’ingrate Amaranthe“ (l’ingrate
à ma rente) bezeichnete.

Eine französische Zeitschrift teilt den folgenden hochinteressanten
sapphischen Brief der Raucourt mit, der ebenfalls dazu beiträgt,
die Mitteilungen des „Espion Anglais“ als vollkommen glaubwürdig
erscheinen zu lassen:

„An Madame de Ponty,

Schloss La Chapelle-Saint-Mesmier, bei Orléans.

Brüssel, 21. Messidor.

Sonntag, 10. Juli.

Wie mein Herz Dir dankt, meine Liebe, für Deinen schönen Brief vom
fünften! Wie ich denselben nötig hatte, um mich von der Aufregung
zu erholen, die mir Dein letzter verursacht hatte! Ich werde Dir
niemals den Zustand schildern können, in den er mich versetzt
hatte, die Gedanken, die er in mir hervorrief. Welch’ seltsames
Ding ist doch das menschliche Herz! Ich würde verzweifeln, wenn
Du Dich so sehr vergnügtest, dass Du meine Abwesenheit gar nicht
bemerktest, und doch, wenn Du mir sagst dass Du Dich langweilst,
dass Du traurig bist, so würde ich mich so sehr darüber grämen
und beunruhigen, dass ich alles verlassen und mich in die Eilpost
werfen würde, um Dich wieder aufzusuchen. Ja meine Henriette, ich
fühle mich dessen fähig; für mich ist das einzige unmögliche Ding:
ohne Deine Liebe zu leben. — Ich bin entzückt, dass das Badezimmer
und Deine Boudoirs nach englischer Art Dir gefallen; sie sind von
mir für Dich eingerichtet worden, und ich darf wohl hoffen, dass
Du, wenn Du sie benutzest, an diejenige denken wirst, welche die
Arbeiten leitete. Du hast mir nicht gesagt, ob Du mit den Blumenvasen
zufrieden bist, unglücklicher Weise giebt es augenblicklich keine
mehr. Lass Nelken auf dem Markte kaufen, es können gewöhnliche sein.
Wir brauchen sie für die Boudoirs. — Ich bin überrascht, dass Du
Mme. Dugazon nicht gesehen hast; sie sollte zwei Tage nach mir
abreisen, wie mir Labuxière sagte. Riboutet hatte mir versprochen,
dass seine Frau Dich bald besuchen würde. Aber ich wünsche, dass alle
diese Zerstreuungen, für die ich gesorgt habe, Dir unbefriedigend
erscheinen, und dass Du meiner inständigen Bitte nachkommst und
mich besuchst. Ich versichere Dich, dass Du es nicht bereuen wirst.
Von allen Ländern, die wir zusammen bereist haben, giebt es nicht
eines, welches so vortreffliche Spaziergänge hat wie dieses; dies
ist auch mein einziges Vergnügen. Ich ermüde meinen Körper, um meine
Gedanken zu zerstreuen, immer wenden sie sich trotzdem zu Dir; dann
krampft sich mein Herz zusammen; und alle meine Freuden sind in der
Vergangenheit und in der Zukunft. Ich habe indessen gestern grosse
Abenteuer erlebt. Ich habe Dir erzählt, dass Barras mich mehrere Male
besucht hat; gestern hatte er mich zu Tische geladen. Ich war dort,
ebenso Talma und seine Frau. Wir waren in guter Gesellschaft. Nach
dem Essen fuhr er mit mir in einer Kalesche in der Force spazieren.
In meinem Leben habe ich so etwas Schönes nicht gesehen. Wie ich Dich
herbeiwünschte! Um 9 Uhr kehrte ich zurück und machte Toilette, um
bei dem Praefekten zu soupiren, dessen Frau mich eingeladen hatte.
Der Garten war illuminirt, es waren 60 Personen dort, unter ihnen
wenigstens 20 Frauen, alle vortrefflich gekleidet, und mehr als die
Hälfte sehr hübsch..... Oh, sage mir aufrichtig in Deiner Antwort,
ob Dich meine Briefe nicht langweilen. Es ist mein einziger Genuss,
mich in Gedanken zu Dir zu versetzen. Es ist mir als ob ich mit Dir
spräche, wenn ich Dir schreibe, und wenn ich mir diese Illusion
mache, habe ich täglich eine Stunde des Glückes. Gute Nacht, meine
theure, vielgeliebte Henriette; denn ich schreibe Dir nächtlicher
Weile. Ich komme gerade von einem Spaziergange mit Mlle Mars zurück,
die von den Schönheiten dieses Landes entzückt ist. Bei jedem Schritt
sagten wir alle Beide: Wenn Mme de Ponty hier wäre, würde sie das
reizend finden. Du, immer Du, kann das anders sein, da Du ja mein
einziger Gedanke bist? Noch einmal eine gute Nacht der Gefährtin,
welche sich mein Herz erwählt hat. Es ist so voll von ihr, dass ich
hoffe, dass ein tröstender Traum mich an ihre Seite, in ihre Arme
trägt. Henriette! noch vierzehn Tag! und heute ist erst der sechste
meiner Enthaltsamkeit.. Es ist zum Sterben.“[308]

Auch einige witzige Verse über diese berühmteste Tribade haben sich
erhalten:[309]




Pour te fêter, belle Raucourt,

Que n’ai-je obtenu la puissance

De changer vingt fois en un jour

Et de sexe et de jouissance!

Qui, je voudrais, pour t’exprimer

Jusqu’à quel degré tu m’es chère,

Etre jeune homme pour t’aimer,

Et jeune fille pour te plaire.







Wer war aber die Mlle. d’Eon, deren Büste im Tribadenheiligtum
der „Secte Anandryne“ aufgestellt war? Die Geschichte dieses Fräuleins
d’Eon bildet eines der merkwürdigsten kulturgeschichtlichen
Vorkommnisse, dessen wir kurz gedenken wollen.

Der Chevalier d’Eon[310] war ein talentvoller burgundischer
Landjunker, der sich in Paris zum Doktor der Rechte, Censor,
litterarischen Dilettanten, vor Allem aber zum Liebling hochadliger
Familien emporgearbeitet hatte. Er galt als findiger Kopf. Den
entscheidenden Umschwung seines Geschickes führte aber seine
eigentümliche, frauenhaft zarte Erscheinung herbei. Als
Ludwig XV. kurz vor dem Ausbruch des siebenjährigen Krieges
einen geheimen Agenten Douglas nach Petersburg schickte,
gesellte man diesem d’Eon bei, der — auf Wunsch Conti’s
oder des Königs Frauentracht anlegte und in dieser Verkleidung
wirklich bei Hof Eingang gewann, der Kaiserin eigenhändige Briefe
Ludwigs XV. in die Hände spielte, das Wohlgefallen der Czarin
erregte und sich so als geheimer diplomatischer Agent grosse Verdienste
um sein Vaterland erwarb. Später, nach Ablegung seiner Frauentracht,
machte er den siebenjährigen Krieg mit, ging dann wieder als geheimer
Agent nach London, welche Rolle er jedoch als Mann durchführte. Hier
geriet er aber mit dem französischen Gesandten Guerchy in Zwist.
Es kam soweit, dass d’Eon drohte, alle in seinem Besitze befindlichen
geheimen Papiere der englischen Regierung auszuliefern. Es gelang
jedoch Ludwig XV. den Chevalier vorläufig durch eine Rente von
12000 Livres zu beschwichtigen, und damit dieser sich gegen seine
Feinde schützen könne, riet der König ihm in einem unter dem 4. Oktober
1763 geschriebenen Briefe, dass er wieder Frauenkleider anlegen solle,
was aber d’Eon noch nicht befolgte. Nach dem Tode des Königs
wiederholte d’Eon seine Drohungen, als er Gefahr lief seine
Rente zu verlieren. Nun taucht eine neue Person in dieser Komödie
auf. Das war kein Geringerer als der Autor der „Hochzeit des Figaro“,
Beaumarchais, der als Abgesandter König Ludwig’s XVI.
nach London ging, um d’Eon zur Auslieferung der Geheimpapiere
zu bewegen. Schon scheint die Rückkehr d’Eons gesichert, die
Auslieferung der Papiere unmittelbar bevorzustehen, da erklärt der Sohn
des ehemaligen französischen Gesandten Guerchy, dass er das
Andenken des Vaters an diesem Nichtswürdigen rächen würde, wann und wo
er es immer wagen sollte, sich in seinem Vaterlande zu zeigen.

Bei diesem precären Stand der Sache kam ein sinnreicher Kopf —
wahrscheinlich Beaumarchais selbst, — auf den Einfall,
alle Schwierigkeiten in der Art zu heben, dass man d’Eon
zu der öffentlichen Erklärung vermöchte: er sei überhaupt kein
Mann, sondern ein — Weib. Alle Weiterungen wären damit auf
einen Schlag beseitigt: alle Vergehen wider die Beamten-Disciplin,
alle litterarischen Anfeindungen Guerchy’s würden dadurch
als Unarten einer in ihrer Eitelkeit verletzten Frau entschuldbar
und jede Forderung von Genugthuung als Narretei erscheinen. In den
Friedens-Unterhandlungen Beaumarchais’ war es mithin der
erste und der entscheidende Punkt, d’Eon zu der unumwundenen,
feierlichen Versicherung zu bestimmen, er sei seit jeher ein Weiblein
gewesen, das nur durch wunderbare Schicksalsfügung sich alle Zeit als
Mann im Leben umgethan habe.[311]

So kam am 25. August 1775 der folgende seltsame Vertrag zu Stande, ein
Unicum in der Weltgeschichte:


„Wir Endesgefertigte, Pierre Augustin Caron de Beaumarchais
einerseits (mit besonderer Vollmacht des Königs von Frankreich ddo.
25. August 1775 beglaubigt, welche dem Chevalier d’Eon vorgewiesen
und abschriftlich dem gegenwärtigen Protokolle angeschlossen wurde)
und

Fräulein Charles Geneviève Louise Auguste Andrée Thimothée
d’Eon de Beaumont, grossjährig, vormals Dragonerhauptmann, Ritter des
königlichen Ludwigsordens, Adjutant des Marschalls und des Grafen
von Broglie, vordem Doctor des kanonischen und des bürgerlichen
Rechtes, Advokat am Parlament von Paris, königlicher Censor für
belletristische und historische Werke, mit dem Chevalier Douglas nach
Russland entsendet, um die Annäherung beider Höfe herbeizuführen,
französischer Botschaftssekretär des bevollmächtigten Ministers
am russischen Hofe, Marquis l’Hôpital, Gesandtschaftssekretär des
Herzogs von Nivernais etc. andererseits — sind über folgende
Vertrags-Bestimmungen einig geworden:

Art. I. Ich Caron de Beaumarchais fordere u. s. w. (Uebergabe der
politischen Papiere.)

Art. II. Ich Caron de Beaumarchais fordere u. s. w. (Uebergabe der
Correspondenz d’Eons.)

Art. III. Verpflichtet sich d’Eon, Guerchy’s Andenken und Familie
fortan in Frieden zu lassen.

Art, IV. Und damit eine unübersteigliche Schranke zwischen den
Streitteilen aufgerichtet werde, fordere ich im Namen Sr. Majestät,
dass die Verkleidung, welche bis zu diesem Tage die Person eines
Mädchens fälschlich in Gestalt eines Chevalier d’Eon hat erscheinen
lassen, völlig aufhöre. Und ohne weiter Charles Geneviève
Louise Auguste Andrée Thimothée d’Eon de Baumont einen Vorwurf aus
dieser Veränderung ihres Standes und Geschlechtes zu machen, deren
Schuld einzig und allein ihre Eltern trifft: ja, indem wir dem
tapferen und kraftvollen Betragen volle Gerechtigkeit widerfahren
lassen, das sie stets in der Tracht ihrer Wahl (habits d’adoption)
bewährt hat, verlange ich unbedingt, dass zur Behebung aller Zweifel
über ihr Geschlecht, welches bis heute unerschöpflichen Anlass zu
Gerede, unziemlichen Wetten und schlechten Spässen gegeben, die
sich immerfort erneuern könnten, vor Allem in Frankreich: verlange
ich also, dass das Phantom eines Chevalier d’Eon völlig verschwinde
und eine öffentliche unzweideutige Erklärung über das wahrhaftige
Geschlecht von Charles Geneviève etc. d’Eon vor ihrer Ankunft in
Frankreich und vor der Wiederaufnahme ihrer Mädchenkleider diese
Frage für alle Welt endgiltig zur Entscheidung bringe. Fräulein d’Eon
kann sich heute diesem Begehren um so weniger verschliessen[312],
als sie durch dessen Erfüllung in den Augen beider Geschlechter,
welche sie gleicherweise durch ihre Lebensführung, ihren Mut und
ihre Talente geehrt hat, nur desto interessanter erscheinen wird.
Unter diesen Bedingungen werde ich ihr urkundlich freies Geleit
zusichern, kraft dessen sie nach Frankreich gehen und daselbst unter
dem besonderen Schutz Sr. Majestät verweilen kann; und nicht blos
Schirm und Sicherheit wird ihr der König zu Teil werden lassen, er
hat auch die Güte, die Jahrespension von 12000 Livres, welche ihr
der verstorbene Herrscher im Jahre 1766 bewilligt hat, in einen
Leibrentenvertrag auf die gleiche Summe umzuwandeln.“



d’Eon verpflichtete sich zur Annahme all dieser Bedingungen,
erhob aber noch Anspruch auf allerlei grosse und kleine Vorteile und
Ehrenrechte. So wünschte er auf den Frauenkleidern das Ludwigskreuz
tragen zu dürfen. Weiter einen ansehnlichen Geldbetrag zur Anschaffung
von — Mädchenwäsche und Frauenkleidern.

Endlich war alles geordnet und der ehemalige Dragonerkapitän galt in
ganz Frankreich — mit Ausnahme der Eingeweihten — als Mädchen.[313]
Daher die Büste, welche ihm seine „Geschlechtsgenossinnen“ im „Tempel
der Vesta“ errichteten. Casanova erklärt geradezu: „Der König
wusste und hat es stets gewusst, dass er (d’Eon) eine Frau sei,
und der ganze Streit, den dieser falsche Chevalier mit dem Bureau der
auswärtigen Angelegenheiten hatte, war eine Posse, welche der König
bis zu Ende spielen liess, um sich dadurch zu unterhalten.“[314]

Louvet de Couvray lässt seinen „Faublas“ dieselbe Metamorphose
vom Manne zum Weibe durchmachen. Nur dass dieser Chevalier sich stets
zur rechten Zeit und am rechten Orte als Mann, ja allzumännlich —
enthüllt.

Dass zur Zeit der Revolution die Viragines, die Weiber mit männlichen
Allüren, immer mehr hervortraten, haben wir schon früher erwähnt.
Sade hat mehrere solche Typen geschildert.

Wie die Tribadie im vorigen Jahrhundert beurteilt wurde, erhellt aus
einer Bemerkung des Grafen von Tilly über die lesbische Freundin
eines Mädchens, das er zu heiraten wünschte: „J’avoue, que c’est un
genre de rivalité, qui ne me donne aucune humeur; au contraire, cela
m’amuse et j’ai l’immoralité, d’en rire.“[315]


18. Die Paederastie.



Der Marquis de Sade singt das Lied der Paederastie in allen
Tonarten. Wohl der vollendetste und konsequenteste Paederast ist
Dolmancé in der „Philosophie dans le Boudoir“. „Es giebt, sagt
Dolmancé, keinen Genuss in der Welt, der diesem vorzuziehen wäre. Je
l’adore dans l’un et l’autre sexe. Mais le c.. d’un jeune garçon me
donne encore plus de volupté que celui d’une fille.“ (Philosophie
dans le Boudoir I. 99). Er beschreibt ausführlich die Freuden dieses
Lasters und betont vor allem, dass es die Schwängerung mit absoluter
Sicherheit verhindere (ib. I. 104). Obgleich Dolmancé sich mehr zum
männlichen Geschlecht hingezogen fühlt, verschmäht er gelegentlich
nicht paedicationem mulieris, und übernimmt es gern, Eugenie mit diesem
„Vergnügen“ bekannt zu machen. Dagegen ist Bressac, den Justine im
Verkehr mit seinem Lakaien überrascht (Justine I. 145) ein durchweg
homosexuell veranlagter Jüngling, der einen angeborenen Hass gegen das
weibliche Geschlecht empfindet, welches er das „infame“ nennt. Er ist,
soweit wir uns erinnern, der einzige Typus mit hereditärer sexueller
Inversion, den de Sade gezeichnet hat. Alle übrigen haben
die sexuellen Perversitäten während des Lebens allmählig erworben.
Wir sind überzeugt, dass Sade, der sich überall als ein genauer
Kenner sexualpathologischer Persönlichkeiten und Neigungen erweist,
hier nach der Wirklichkeit schildert. So ist es im Leben. Der Urning
durch Heredität ist die Ausnahme, der Urning durch Verführung, durch
lasterhafte Entartung, last not least durch Geisteskrankheit, ist
die Regel. — Bressac entwickelt (Justine I. 162–164) die Theorie,
dass der Pathicus, der er ist, von Natur ein ganz anderer
Mensch sei als die übrigen Männer. Er erklärt diese Leidenschaft für
angeboren, beruhend auf einer „construction toute différente“. Es
wäre eine „stupidité“, sie zu bestrafen! Dolmancé dagegen giebt
eine Erklärung der Paederastie, die wohl für die meisten Urninge als
Beweggrund zutreffen dürfte. „Ah! sacredieu, si son intention
(de la nature) n’était pas que nous f.... des culs, aurait-elle
aussi justement proportionné leur orifice à nos membres; cet
orifice n’est-il pas rond comme eux, quel être assez ennemi du
bon sens peut imaginer qu’un trou ovale puisse avoir été créé
par la nature pour des membres ronds. Ses intentions se lisent
dans cette difformité.“ (Ph. d. l. B. I. 176). —

Selbst die Tribaden fröhnen bei Sade der griechischen Liebe,
sei es mit künstlichen Instrumenten, sive auxilio clitoridis. — Die
Verbreitung dieses Lasters wird als eine sehr grosse geschildert. Die
Duvergier erzählt, wie sehr gesucht und wie gut bezahlt jetzt die
Paederastie werde. „Les cons ne valent plus rien, ma fille, on est
en las, personne n’en veut (Jul. I. 234).“ Demgemäss wird manchmal
der „coniste“ mit offenbarer Verachtung gegenüber dem „bougre“[316]
behandelt. (Juliette III, 54). „Venus hat mehr als einen Tempel auf
Cythera“, sagt Juliette (II, 18) und erzählt auch, dass „le cul est
bien recherché en Italie (III, 290).“

Seit dem 16. Jahrhundert hatte die Paederastie immer mehr Anhänger
in Frankreich gefunden. Mirabeau versichert, dass während
der Regierung Heinrich’s III. „les hommes se provoquaient
mutuellement sous les portiques du Louvre“, und dass unter
Ludwig XIV. die Paederastie ihre bestimmten Gesetze und
Organisationen hatte.[317] Heinrich III. war selbst homosexuell
gewesen. Heinrich IV. „trat zwar wieder sehr dagegen auf,
konnte es aber nicht hindern, dass später unter Ludwig XIII.
der homosexuelle Geschlechtsverkehr, den man auf Italien glaubte
zurückführen zu müssen, wieder am Hofe ausgeübt wurde. Philipp von
Orléans, Bruder Ludwigs XIV., wurde homosexuell, und es
ist bekannt, in wie unglücklicher Ehe durch Philipp’s Vorliebe
für Männer seine Frau, die deutsche Fürstentochter Elisabeth
Charlotte von der Pfalz, oft ‚Lieselotte‘ genannt, mit ihm lebte.
Was Ludwig XIV. anbetrifft, so wird berichtet, dass verderbte
Männer, die in seiner Umgebung vor seiner Grossjährigkeit lebten,
versuchten, seinen Trieb umzuwandeln, um ihn ohne Vermittelung einer
Maitresse beherrschen zu können. Der junge König soll allerdings bald
eine Abneigung gegen jene Männer gefasst haben, die in dieser Weise ihn
zu beeinflussen suchten. Der Kammerdiener des Königs, Pierre de la
Porte, berichtet in seinen Memoiren sogar von einem Fall, wo der
Kardinal Mazarin im Jahre 1652 nach einem Diner, das der damals
15jährige König bei ihm einnahm, mit ihm geschlechtlich verkehrt habe.
Doch ist die Sache nicht aufgeklärt und wird wohl auch niemals ganz
aufgeklärt werden.“[318]

In einem alten Werke „La France Galante“ (1695), welches den
zweiten Teil der „Histoire amoureuse des Gaules“ des Grafen von
Bussy-Rabutin bildet, befindet sich ein Kapitel „La France
devenue italienne“, in dem über einen Paederasten-Club berichtet
wird, den der Herzog von Grammont, der Malteserritter de
Tilladet, Manicamp, der Marquis de Biran als
„Grosspriore“ begründet hatten. Alle Mitglieder wurden untersucht
„pour voir si toutes les parties de leurs corps étaient saines, afin
qu’ils pussent supporter les austérités“. Enthaltsamkeit vom Weibe
war streng vorgeschrieben. Jedes Mitglied musste Sich den „rigueurs
du Noviciat, qui durerait jusques à ce que la barbe fut venue au
menton“ unterwerfen. Wenn einer der „Brüder“ sich verheiratete,
musste er die Erklärung abgeben, dass dies wegen der Regelung seiner
Vermögensverhältnisse geschehe, oder weil ihn seine Eltern dazu
gezwungen hätten oder weil er einen Erben hinterlassen müsse. Zugleich
musste er schwören, niemals seine Frau zu lieben, und nur so lange
bei ihr zu schlafen, bis er einen Sohn bekäme. Er bedurfte für dieses
Beisammensein noch einer besonderen Erlaubnis, die ihm nur einmal
wöchentlich gewährt wurde. Man teilte die Brüder in vier Klassen, damit
jeder Grossprior einen wie den anderen besitzen konnte. Diejenigen,
welche in den Orden eintreten wollten, wurden nach der Reihe von den
vier Grossprioren erprobt. Strenges Stillschweigen über die Vorgänge in
diesem Paederastenklub war geboten, nur diejenigen, die der Neigung zur
griechischen Liebe verdächtig waren, durften mit Vorsicht eingeweiht
werden. Die paederastischen Orgien fanden in einem Landhause statt. Die
Teilnehmer trugen bei denselben zwischen Rock und Hemd ein Kreuz, auf
welchem in Relief ein Mann dargestellt war, der eine Frau mit Füssen
trat! Der Klub bestand nicht lange, da ein königlicher Prinz sich ihm
anschloss, und der König ihn auflöste, wobei der Prinz an dem Teil
gezüchtigt ward, durch den er gesündigt hatte.[319]

Wenn Bouchard von den Pagen des Herzogs von Orléans berichtet,
dass dieser „cour était extrêment impie et débauchée, surtout pour
les garçons. M. d’Orléans défendait à ses pages de se besonger ni
branler la pique; leur donnant au reste congé de voir les femmes tant
qu’ils voudraient, et quelquefois venant de nuit heurter à la porte de
leur chambre, avec cinq ou six garces, qu’ils enfermaient avec eux une
heure à deux“,[320] so sind wir geneigt, diese homosexuellen Neigungen
der Knaben weniger auf ein noch „undifferenziertes Geschlechtsgefühl“
zurückzuführen, wie Havelock Ellis und Symonds
annehmen, als auf das ihnen am Hofe dieses Herzogs von Orléans
gegebene Beispiel und auf direkte Verführung. Und wenn Elisabeth
Charlotte von der Pfalz über eben diesen Herzog von Orléans
schreibt: „Monsieur denkt an nichts, als was seiner Buben Bestes
ist, fragt sonst nach nichts; das Bedientenpack ist überall Herr
und Meister“,[321] so möchten wir Bouchard’s obige Angaben
einigermassen bezweifeln.

Jedenfalls rettete sich der Cultus der Paederastie am französischen
Hofe auch ins 18. Jahrhundert hinüber. Es wäre ein Wunder gewesen, wenn
Ludwig XV., dieser geile Lüstling, nicht auch an der Paedicatio
und anderen homosexuellen Praktiken Gefallen gefunden hätte. So wird
berichtet, dass er amico clunes nudatas monstravit, quas tamquam deae
jussit hominem genubus flexis deosculando adorare.[322] Allerdings
wurden noch 1750 zwei Paederasten in Paris lebendig verbrannt.[323]



Die Revolutionszeit brachte auch dieses Laster zur höchsten Blüte.
Der auf die Paederastie sich beziehenden Abbildungen haben wir
schon oben gedacht. Aus dem Jahre 1798 berichtet Dupin,
der Regierungscommissar des Seinedepartements: „Seit einiger Zeit
verbreitet sich eine noch schändlichere Art von Unzucht. Die
Berichte von Polizeiagenten über die Paederastie häufen sich in
schreckenerregender Weise. — Die Sodomiterei und die sapphische
Liebe treten mit derselben Frechheit auf, wie die Prostitution und
machen beklagenswerte Fortschritte.“[324]

In seiner im Jahre 1789 erschienenen Schrift „Dom B... aux
Etats-généraux, ou doléances du portier des Chartreux“ sagt Rétif de
la Bretonne in der Vorrede, dass „die Paederastie die Bestialität
und andere Formen der Unzucht schon seit fünf oder sechs Generationen
Frankreich erniedrigen“.[325]

Rétif sieht in der allzugrossen Aehnlichkeit der männlichen und
weiblichen Kleidung bei den Griechen und Römern die Ursache für die
grosse Verbreitung homosexueller Neigungen. Er fordert deshalb, dass
auch jetzt noch die Kleidung der Geschlechter möglichst differenziert
werde.[326]

Auffällig ist allerdings, dass im vorigen Jahrhundert die Zeit der
grössten Ausbreitung der sokratischen Liebe mit dem Auftreten der Moden
à la grecque zusammenfiel, wodurch offenbar ein Beweis für den starken
Einfluss der Mode auf diese Verhältnisse geliefert wird.




19. Flagellation und
Aderlass.



Die Flagellation, dieses mächtige Hilfsmittel der Wollust, hat der
Marquis de Sade ausgiebig in seinen Werken verwendet. Wir
erwähnen nur die grossen Flagellationsszenen in der „Justine“
und „Juliette“ (Justine III, 129; Juliette II, 138–150 zwischen Frauen;
Juliette V, 335). Juliette besuchte im Auftrage der Duvergier mit drei
jungen Modistinnen den Herzog Dendemar in St. Maur, dessen sexuelle
Monomanie darin besteht, junge Mädchen (und zwar selten Prostituierte)
bis aufs Blut zu geisseln, wofür derselbe seinen Opfern grosse Summen
bezahlte. (Juliette I, 344 ff.).

Der Marquis de Sade hat auch auf diesem Gebiete litterarische
Studien gemacht. Er verweist auf die zu seiner Zeit bedeutendsten
Schriften über den Flagellantismus von Meibom und Boileau
(Juliette V, 169). Diese Studien haben ihn belehrt, dass zu allen
Zeiten die Männer es gewesen sind, welche bei der Flagellation die
aktive Rolle übernahmen. Er wundert sich deshalb, dass bei der
natürlichen Grausamkeit des Weibes dieses der aktiven Geisselung so
wenig Geschmack abgewonnen habe (?)[327], und er lässt durch den Mund
des Dolmancé die Hoffnung aussprechen, dass die Frauen auch dieser
Spezialität bis zu dem „point où je le désire“ ausbilden möchten (Phil.
dans le Boud. I. 157).

Interessante Einzelheiten über die Flagellation im 18. Jahrhundert
teilt Cooper mit[328]. Voltaire erwähnt die Rute oft in
seinen Schriften, namentlich, wenn er die Jesuiten damit lächerlich
machen kann. Auch in den Memoiren jener Zeit wird die Rutenstrafe
häufig erwähnt.

Die Schläge wurden schon an ganz kleine Kinder ausgeteilt, da die
Bonnen behaupteten, dass dadurch Muskulatur und Haut „gestärkt“ würden.
In allen französischen Klosterschulen war die Rutenstrafe für junge
Mädchen etwas gebräuchliches, wie dies ja auch natürlich ist bei
dem Flagellantismus, der unter den Nonnen herrschte. „Die heiligen
Schwestern straften mit Entzücken ihre Schülerinnen auf dieselbe Weise,
wie die heiligen Väter ihre Beichtkinder zu absolvieren pflegten.“

Während der Schreckenszeit lauerten die Tricoteusen den Nonnen auf,
um sie schimpflich auszupeitschen. Bekannt ist der tragische Fall der
Théroigne de Méricourt, die auf der Terrasse „Des Feuillants“
öffentlich von einer Bande von Weibern ausgepeitscht wurde und darüber
den Verstand verlor. Auch nach dem Sturze Robespierre’s wurden
von den Anti-Terroristen junge Mädchen auf der Strasse entblösst und
gegeisselt.

Es soll sogar kurz vor der Schreckensherrschaft ein „Rutenklub“
bestanden haben, dessen weibliche Mitglieder sich „gegenseitig mit
entzückender Eleganz die Rute gaben.“ Viele vornehme Damen gehörten zu
diesem Klub, über dessen sexuelle Tendenzen wohl kein Zweifel bestehen
kann.

Ueber Jean Jacques Rousseau’s Vorliebe für diese Art
geschlechtlicher Erregung ist schon so viel geschrieben worden,
dass wir darauf verzichten, die Geschichte seiner Züchtigung durch
Mademoiselle Lambercier nochmals ausführlich darzustellen
und auf R. v. Krafft-Ebing verweisen[329]. Die französische
Litteratur des letzten Jahrhunderts ist nach Cooper reich
an Geschichten von Prügelstrafen, die namentlich bei dem schönen
Geschlecht grossen Anklang fanden. Ueber einige causes célèbres dieser
Art berichtet ebenfalls Cooper.

England ist bekanntlich heute das klassische Land des sexuellen
Flagellantismus, und seine berühmteste Geisslerin war Theresa
Berkley in London, Charlotte-Street 28, welche in den zwanziger
Jahren dieses Jahrhunderts sich grossen Ruhm und ein Vermögen durch
ihre Kunst erwarb. Sie besass zahllose rutenartige Instrumente mit
allen möglichen Reizvorrichtungen zur Erregung und Erhöhung der
Wollust. „Thus, at her shop, whoever went with plenty of money, could
be birched, whipped, fustigated, scourged, needle-pricked, half-hung,
holly-brushed, furse-brushed, butcher-brushed, stinging-nettled,
curry-combed, phlebotomized and tortured till he had a belly
full.“[330] Auch hielt sie für die Ausübung der aktiven Flagellation
Dirnen, u. a. eine Negerin und eine Zigeunerin. Sie erfand eine
Maschine, auf der die Männer festgebunden wurden und die eine sehr
sinnreich-wollüstige Einrichtung hatte. „There is a print in Mrs.
Berkley’s memoirs, representing a man upon it quite naked. A woman
is sitting in a chair exactly under it, with her bosom, belly and
bush exposed: she is manualizing his embolon, whilst
Mrs. Berkley is birching his posteriors. The female acting as
frictrix, was intended for Fisher, a fine, tall, dark haired
girl, all must remember who visited Charlotte Street at that day, as
well as the good humoured blonde, Willis; the plump, tight, frisky and
merry arsed Thurlow. Grenville with the enormous bubbies; Bentinc,
with breadth of hip and splendour of buttock; Olive, the gipsy,
whose brown skin, wicked black eye, and medicean form would melt an
anchorite; the mild and amiable Palmer with luxuriant and well
fledged wount, from whose tufted honors many a noble lord has
stolen a sprig; and Pryce, the pleasing and complaisant, who, if birch
was a question, could both give and take.“[331] Die Berkley
starb im September 1836, nachdem sie von 1828 bis 1836 über 10000 Pfund
Sterling erworben hatte. Ihre Korrespondenz, die Dr. Vance,
ihr Testamentsvollstrecker aufbewahrte, enthielt Briefe von Personen
beiderlei Geschlechts aus den höchsten Kreisen und wurde vernichtet.

Wir geben diesen kleinen Excurs, weil wir das Institut der Frau
Berkley in den neueren Werken über Flagellantismus und auch
sonst nicht erwähnt fanden, und dieses Curiosum um so eher für Forscher
auf diesem Gebiete von Interesse sein wird, als auch in den Romanen
des Marquis de Sade ganz ähnliche Maschinen vorkommen,
auf denen die Opfer festgebunden werden. Wir bemerken gleich an
dieser Stelle, dass wir auf die höchst interessante Geschichte des
englischen Flagellantismus ausführlicher in demjenigen der folgenden
Bände zurückkommen, in welchem wir das Geschlechtsleben in England,
vorzüglich in London untersuchen, das manche aus dem englischen
Wesen sich ergebenden Eigentümlichkeiten darbietet.[332]



Anhangsweise sei noch einer Rolle gedacht, welche der Aderlass
bei Sade spielt. Im dritten Bande der „Justine“ (S. 223 ff.)
tritt ein Graf Gernande auf, der sich nur dadurch sexuelle Befriedigung
verschaffen kann, dass er die Frauen zur Ader lässt, nachdem er
dieselben hat reichlich essen lassen. Sade verfehlt nicht,
solche Szenen darzustellen. Besonders schauerlich ist die, bei welcher
der Graf seine eigene Frau venaeseciert und sich an der Bewusstlosen
geschlechtlich befriedigt (Justine III, 253).

Der Aderlass war ja im 18. Jahrhundert eine auch von Laien ausgeführte
Operation. Brissaud erzählt, dass in den Klöstern die Regel
des Aderlasses in gewissen Perioden bestand. Bei den Karthäusern z. B.
fünfmal, bei den Praemonstratensern einmal jährlich. Die Feste
Sanct Valentin und St. Mathias wurden durch besonderes Blutvergiessen
gefeiert:




Seigneur du jour Saint Valentin

Fait le sang net soir et matin

Et la saignée du jour devant

Garde des fièvres en tout l’an.







Raulin pflegte die so häufige Hysterie der Frauen durch
Aderlässe zu heilen,[333] ganz wie man nach dem Vorschlage von
Dyes u. A. in unseren Tagen die Chlorose durch Venaesectionen
zu bessern glaubt. Vielleicht kehren auch für uns die blutsaugerischen
Zeiten eines Broussais und Bouillaud mit ihren „saignées
coup sur coup“ wieder. Dann können wir auch wieder „sexuelle
Venaesectionen“ erleben. Brierre de Boismont berichtet über
einen Mann, der seiner Geliebten an den Genitalien und dem After
Blutegel ansetzen oder einen Aderlass machen liess, wobei er sich in
den gemeinsten Schimpfreden erging. Sobald er Blut sah, steigerte sich
seine sexuelle Erregung aufs höchste, und er befriedigte dieselbe an
dieser Person.[334]

Wir zweifeln nicht daran, dass dieser Mensch die „Justine“ gelesen
und einfach die Handlungen des Grafen Gernande nachgeahmt hat.
Später werden wir noch mehrere solche Beispiele offenbarer Nachahmungen
einzelner Vorkommnisse in Sade’s Romanen bringen.


20.
Aphrodisiaca, Kosmetica, Abortiv- und Geheimmittel im 18. Jahrhundert.



Den „Sexualmitteln“ (im weitesten Sinne) widmet Sade in
seinen Werken eine besondere Aufmerksamkeit. Gerade hier lässt sich
wieder recht deutlich machen, wie sehr er nach Vorbildern gearbeitet
hat, und wie dadurch seinen Schilderungen ein eigentümlicher
sittengeschichtlicher Wert zukommt.

Es ist kein Wunder, dass die durch häufige und unnatürliche
Ausschweifungen entnervten Wüstlinge bei Sade künstlicher
Anregung und sexueller Stimulantien in hohem Masse bedürfen. So ist
denn auch kein Mangel an den verschiedensten Aphrodisiaca zur
Belebung der entschwundenen Kräfte dieser ausgemergelten Individuen.
Die Delmonse reibt dem impotenten Grosskaufmann Dubourg die Hoden mit
einer Flüssigkeit ein. Darauf muss dieser Unglückselige noch eine
Bouillon „composé d’aromates et d’épins“ einnehmen. (Justine I, 62).
Cornaro lässt sich die Testes mit Branntwein einreiben (Juliette VI,
223). Die Durand reibt nicht die Hoden, sondern das Glied selbst mit
einer „anregenden“ Flüssigkeit ein.[335] Im fünften Bande der Juliette
(Seite 330) werden „stimulierende Flüssigkeiten mit Jasmingeruch“
auf die Teilnehmer der Orgie gespritzt. — Neben diesen äusserlichen
Aphrodisiaca kennt Sade auch innerliche. Juliette gebraucht als
solche Wein und Liqueure, Opium[336] und andere „Aphrodisiaca, die in
Italien öffentlich verkauft werden.“ (Juliette IV, 104). Die Durand
betreibt einen Handel mit Aphrodisiacis und Antiaphrodisiacis (Juliette
III, 229).



Wir haben schon oben (S. 127 ff.) mitgeteilt, dass das Bordell der
Madame Gourdan reichlich mit sexuellen Stimulantien versehen
war. Dort wurden auch die „Pastilles à la Richelieu“ erwähnt. Da
dieselben gerade in Beziehung auf den Marquis de Sade von
Wichtigkeit sind und ihr Hauptbestandteil, die Canthariden
nach Binz eine „berüchtigte Rolle im Frankreich des vorigen
Jahrhunderts spielten“[337], so mag vielleicht ein Wort über diese
cantharidenhaltigen Reizmittel hier am Platze sein. Bis schon von
Dioscurides (Materia medica Lib. II. Cap. 65) erwähnten
Canthariden gelten seit langer Zeit als ein sexuelles Stimulans. Soll
doch schon der römische Dichter Lucretius infolge des Genusses
eines cantharidenhaltigen Aphrodisiacums gestorben sein. Ambroise
Paré berichtet über mehrere derartige Todesfälle. Zu Paré’s
Zeit war der Gebrauch der Pastillen oder Bonbons in Frankreich Mode
geworden. Die Heimat dieser aphrodisisch wirkenden Bonbons war Italien,
von wo besonders Catharina von Medici dieselben in Frankreich
einführte. Am Hofe Heinrich’s III. und Karl’s IX.,
fanden dieselben reichliche Verwendung. Im 18. Jahrhundert war es
besonders der Herzog von Richelieu, der von diesen so unschuldig
aussehenden Bonbons bei seinen Liebesabenteuern ausgiebigen Gebrauch
machte. Seine Propaganda für die nach ihm benannten Pastillen hatte zur
Folge, dass dieselben in den letzten Regierungsjahren Ludwig’s
XV. Mode wurden[338]. Gerade in diese Zeit fällt die Affäre des
Marquis de Sade in Marseille, bei der diese Bonbons eine fatale
Rolle spielten. Auch die „Tablettes secrètes de Magnanimité“ der Madame
Du Barry, das „Poudre de joie“, die „Seragliopastillen“ waren
höchst wahrscheinlich cantharidenhaltig.

Die Canthariden sind ein gefährliches Mittel, da sie sehr leicht
Entzündung der Niere, der Blase und der Harnröhre hervorrufen. Die
durch sie erzeugten Erectionen kommen durch die entzündliche Reizung
der Harnröhren- und Harnblasenschleimhaut auf reflectorischem Wege zu
Stande. Eine Steigerung der Sexualität kann höchstens im Anfange der
Wirkung beobachtet werden.[339]

Die Kosmetik erfreute sich ebenfalls im vorigen Jahrhundert
einer besonderen Pflege. Auf diesem Gebiete gelangte der Charlatanismus
zur höchsten Blüte. Und es waren oft wunderliche Blüten. So erhielt
im Jahre 1769 eine Gesellschaft das Privilegium, an beiden Seiten des
Pont-Neuf Vermietungsstände für Sonnenschirme zu errichten,
damit die für den zarten Teint ihrer Haut besorgten Personen sich
gegen die Sonnenstrahlen durch diese Schirme schützend, die Brücke
überschreiten könnten[340]. Die Schönheitsmittel wurden so wahllos
und in solchen Mengen angewendet, dass Casanova gewiss Recht
hatte, wenn er — der von Zeit zu Zeit gern den Charlatan spielte
— der Herzogin von Chartres, die an Acne des Gesichtes
litt, die Anwendung kosmetischer Mittel verbot. Er verschrieb ihr
milde Abführmittel — was gewiss sehr zweckmässig war — und die
Waschung mit Wegebreitwasser[341], welches im vorigen Jahrhundert bei
Hautentzündungen vielfache Verwendung fand.

Als Enthaarungsmittel erwähnt der Marquis de Sade das
Rusma, das „dépilatoire turc, connue sous le nom de rusma“, das
er in einer Anmerkung als „pierre minérale, atramentaire“ bezeichnet
und aus Galatien stammen lässt. (Justine III, 120.) Das Rusma ist
ein altes und sehr beliebtes orientalisches Enthaarungsmittel. Die
„Pasta depilatoria“ oder „Rusma Turcorum“ (oder „Nurék Persarum“)
wird hergestellt aus 2 Teilen Auripigment, 15 Teilen Calcaria viva
und 2½ Teilen Weizenmehl. Das ist die Vorschrift von J. J.
Plenck, einem berühmten Dermatologen des 18. Jahrhunderts.[342]
Zu bemerken ist noch an dieser Stelle das grosse Interesse, welches
der Marquis de Sade allen Gegenständen der Medicin und
Anthropologie entgegenbringt. Er suchte sich darüber in allen ihm
zugänglichen wissenschaftlichen Werken seiner Zeit zu unterrichten.
Später werden wir noch erwähnen, dass seine Frau ihn während seines
Aufenthaltes im Gefängnis stets mit Büchern versorgen musste. Dieser
Gefängnisaufenthalt war wohl erst die Veranlassung, dass Sade
sich über die mannigfaltigsten Dinge zu belehren suchte.

Eine merkwürdige Eigentümlichkeit des 18. Jahrhunderts waren
die sogenannten falschen Jungfrauschaften, deren grosse
Häufigkeit ausdrücklich hervorgehoben wird.[343] Man suchte durch
adstringierende Mittel die Reste des Jungfernhäutchens künstlich wieder
zusammenzubringen, überhaupt den Introitus vaginae zu verengern.
Dieses Bestreben blickt gerade in Frankreich auf eine lange Geschichte
zurück. In dem 13. Kapitel der Chirurgie des am Ende des 13. und
Anfang des 14. Jahrhunderts lebenden französischen Arztes Heinrich
de Mondeville, dessen für die Kulturgeschichte Frankreichs eine
reiche Ausbeute liefernden Schriften von J. Pagel im Urtext zum
ersten Male herausgegeben wurden, findet sich folgende Anweisung zur
Vortäuschung der Jungfrauschaft[344]: „Die Geschlechtsteile bedürfen
einer doppelten Pflege: innen und aussen. Die innere Pflege haben
Huren nötig, die in ihrem Geschäfte erprobt sind (antiquae), von
ihnen insonderheit die, welche naturgemäss eine weite oder infolge
des häufigen Coitus schlüpfrige und weiche Vulva haben, um denen,
die mit ihnen zusammenliegen, als Jungfern oder doch wenigstens nicht
als öffentliche Dirnen zu erscheinen. Zu dieser Pflege nehmen
auch Mädchen, die nicht verheiratet, aber unseligerweise
defloriert sind, ihre Zuflucht, um als unverfälschte
Jungfern dazustehen, wenn es dazu kommt, sich mit dem von ihnen
Erangelten im Ehebette zu vereinigen. Ihren Zweck suchen sie auf
folgende Weise zu erreichen. Zu Pulver gestossenes Glas bringen sie
in dem Augenblicke, wo es zu dem Coitus gehen soll, in die Vulva; die
Folge davon ist, dass sie selbst und die Rute dessen, der mit ihnen den
Coitus vollzieht, beblutet erscheint. Sonst bringe man in die Scheide
Drachenblut und lege darüber Werg und Charpie, beides befeuchtet mit
Regenwasser, in dem adstringirende Pflanzen, wie Rosen, Anthera,
Sumach, Blutwegerich und dergl. abgekocht sind, oder man setze Blutegel
an. Dabei aber sei man vorsichtig, dass sie nicht hineinschlüpfen.
Sind diese entfernt, entstehen Schorfs an den Seitenwänden der Vulva.
Diese reissen beim Coitus auf. Es fliesst Blut und man besudelt sich
damit. Auch nehme man ein Stück Schwamm, benetze es mit beliebigem
Blut oder fülle eine Fischblase mit Blut, bringe sie hinein und wasche
noch die Vulva aussen mit dem Safte von der grossen Schwarzwurz“[345].
Derartige Praktiken waren im 18. Jahrhundert wieder an der
Tagesordnung. Wir haben oben über das „Jungfrauenwasser“ der Madame
Gourdan berichtet. Auch Sade kennt verschiedene Mittel
zur Wiederherstellung der pucelage. Delbène rühmt ihre „pommade“, mit
der sie die eben deflorierte Laurette wieder reparieren will (Juliette
I, 171) und giebt der demselben Schicksal verfallenen Juliette eine
„Myrthenextraktpomade“, mit der dieselbe sich 9 Tage lang einreiben
soll, um am zehnten wieder eine Jungfrau zu sein (Juliette I, 179).
Auch die Duvergier benutzt eine ähnliche Jungfrauensalbe. (Juliette I,
187).[346]

Ueberhaupt war diese ganze Zeit, ein volles Saeculum, die „goldene
Zeit für alle Toilettenkünste und es ist merkwürdig, dass die
Schminke und alle hierher gehörigen Utensilien herrschen konnten,
obwohl gerade damals die Frische des Teints, der ‚Teint de couvent‘
so ausserordentlich geschätzt und begehrt war“[347]. Es gab damals
Hunderte von Pasten, von Essenzen, von Schönheitswässern und
Schönheitspflästerchen. Besonders wichtig waren die Schminken,
vor allem das Rot, „Le grand point est d’avoir un rouge, qui dise
quelque chose.“ Für den Wert, den die Frauen auf das Schminken
legten, zeugt folgende von Mercier erzählte Anekdote aus der
Schreckenszeit.[348]

(Die Marquise klingelt)


Marton

Gnädige Frau —

Marquise

Marton ich stehe auf —

Marton

Hier bin ich, gnädige Frau —

Marquise

Mein Kind, was giebt’s Neues?

Marton

Gnädige Frau, man spricht von einem Aufstand der diesen Morgen
losbrechen soll —

Marquise

Warum nicht gar?

Marton

Man spricht von Plünderung, von Zerstörung, von Weiberraub, ja sogar
—

Marquise

Weiberraub ja sogar — ei, Kind, du scherzest - Himmel, wenn man —



Marton

Ach! ich habe überall gehört, dass die Ungeheuer die Frauen töten
werden, und man sagt, dass diejenigen, die ihnen gefallen, als
unglückliche Opfer ihrer Lüste —

Marquise (sehr lebhaft).

Ich zittre — Marton — kleide mich doch an — Marton — mein
Rot! geschwind mein Rot! Himmel! wie ich aussehe — bleich —
niedergeschlagen — ich sehe scheusslich aus — sie werden mich
töten!.... —



Die Männer trieben die gleichen Toilettenkunststücke, schminkten sich
ebenfalls, vergossen „künstliche Thränen“ und enthaarten auf Verlangen
der Geliebten den ganzen Körper. „C’est ainsi que M. le duc d’Orléans
au témoignage de M. d. Valencay qui lui donna le chemise, se présenta
dans le lit de Mme. de Montesson“[349]. Eine grosse Errungenschaft des
18. Jahrhunderts auf kosmetischem Gebiete war das Bad.
Die Badeeinrichtungen bildeten in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
einen mit grossem Luxus ausgestatteten Bestandteil vornehmer Häuser
und wurden hauptsächlich zu kosmetischen Bädern benutzt. Die Heldinnen
Sade’s steigen ebenfalls nach vollbrachtem Tages- oder Nachtwerk
ins Bad.

Die Schriften des Marquis de Sade gewähren uns ein
erschreckendes Bild von der Häufigkeit der auch einen gewissen
Zusammenhang mit der Kosmetik aufweisenden Abortiv-
und Praeventivmittel im 18. Jahrhunderte. Jene Zeit brachte
die Verhältnise hervor, welche zu der gegenwärtigen Abnahme der
Bevölkerungsziffer in Frankreich geführt haben. Aus Galliot’s
Statistik, die mit dem Jahre 1789 beginnt, kann man die grosse
Ausdehnung der Fruchtabtreibung in Frankreich entnehmen. Er schliesst
seine Resultate mit den Worten: „On se plaint de tous côtés, en
France, de la décroissance de la population. On a fait récemment
de nombréuses lois pour protéger l’enfant; nous venons à notre tour
demander une protection pour le foetus.“[350] Das vorige Jahrhundert
kannte denn auch bereits alle Mittel, welche noch heute angewendet
werden, um die Conception zu verhindern oder die Abtreibung der
Frucht zu bewirken. Höchst charakteristisch ist jene Stelle in der
„Philosophie dans le Boudoir“, wo Madame de St.-Ange auf eine Frage
Eugeniens die anticonceptionellen Mittel aufzählt (Philosophie dans
le Boudoir I, 99) und neben „éponges“, die sich die Frauen in die
Vagina einführen und „condomes“, deren sich die Männer bedienen, als
ein vorzügliches Mittel auch die Paedicatio empfiehlt, die am besten
den malthusianischen Ideen des Jahrhunderts entspreche. Ist aber das
„Unglück“ geschehen, so wissen die Helden und Heldinnen Sade’s
Mittel und Wege, um die Frucht im Mutterleibe zu töten. Sade
erwähnt die Sabina als ein vortreffliches Abortivum. (Juliette III,
204). Aber ein noch sicheres und gefahrloseres Mittel als Sabina, das
zudem „den Magen nicht angreift“ ist dasjenige, welches die von ihrem
Vater schwangere Juliette anwendet. Sie lässt sich nämlich von einem
berühmten Accoucheur eine viermonatliche Frucht vermittelst einer Nadel
abtreiben. (Juliette III, 212). Die Durand verkauft Emmenagoga m
diesem Zwecke (Juliette III, 229).

Als letzter Gruppe von sexuellen Mitteln gedenken wir noch der
antivenerischen Geheimmittel, mit welchen das Frankreich des
vorigen Jahrhunderts in grosser Zahl überschwemmt wurde. Denn trotz
aller Ausschweifungen in Venere war die Furcht vor der Syphilis sehr
gross, und die Charlatane fanden ein nur zu williges Publikum für
ihre Betrügereien. Wir wissen nicht, ob der Plan für ein Bordell mit
der Aufschrift: „Du plaisir pour de l’or et santé garantie“[351]
zur Ausführung gekommen ist Jedenfalls war die Vorsicht in dieser
Beziehung gewiss gerechtfertigt. Casanova hatte es sich zum
Prinzip gemacht, niemals in einem fremden Bette zu schlafen.[352]
Juliette untersucht ihre Kunden stets genau auf syphilitische Symptome
hin. Ein Mann, der mit schwerer Syphilis behaftet ist und der daher
als Spezialität seiner Wollust diejenige gewählt hat, die von ihm
gebrauchten Weiber anzustecken, wäre beinahe der Juliette gefährlich
geworden. (Juliette I, 238–240). Im „Espion anglais“ (Bd. II, S. 98)
wird erzählt, wie ein Mann seinen Rivalen aus Rache syphilitisch
infizierte damit dieser die Krankheit der früheren Geliebten mitteile.
Eine ganz ähnliche Idee führt Sade am Ende der „Philosophie dans
le Boudoir“ aus. Dort lässt man einen syphilitischen Knecht holen, der
vor den Augen der triumphierenden Scheusale die unglückliche Madame de
Mistival infizieren muss, wonach Dolmancé ausruft: Parbleu, voici une
inoculation, comme Tronchin n’en fit de ses jours. (Philosophie dans le
Boudoir II, 183–184).

Medicamentöse Schutzmittel gegen Syphilis wurden vorzüglich in den
Gewölben des Palais-Royal angepriesen. Es gab auch Manche, die ohne
Scheu dieselben in Flugschriften bekannt machten und ihre Betrügerei
durch Anschläge an den Mauern, durch Verteilung von Karten oder Zetteln
auf der Strasse feilboten.[353]

Wir haben früher schon den Charlatan Agirony und das
„Spezificum des Doktor Préval“ erwähnt. Der Letztere ist wohl
der berüchtigste Charlatan des 18. Jahrhunderts gewesen, dessen
Persönlichkeit um so mehr Interesse erweckt, als Guilbert de
Préval derjenige war, welcher Rétif de la Bretonne in
die Geheimnisse der Pariser Prostitution und die „Artes amandi“ des
Palais-Royal einweihte, ein Mensch, der nur im schmutzigsten Sumpfe
sich wohl fühlte.[354] Die Geschichte dieses Erzcharlatans wird im
„Espion anglais“ ausführlich erzählt.[355]

Préval studierte seit 1746 in Caën, wo er dann eine umfangreiche
Praxis ausübte, machte später noch anatomische Studien zu Paris
und promovierte dort im Jahre 1750. Er beschäftigte sich nunmehr
20 Jahre mit der Therapie der Syphilis und entdeckte nach Ablauf
dieser Zeit ein „unfehlbares Specificum“ gegen diese Krankheit, mit
welchem er mehr wie 8000 (!) Menschen heilte. Das Mittel besass
übrigens die Kraft, auch alle übrigen „Haut- und Blutkrankheiten“ zu
heilen. Selbst bis „nach Indien, Amerika und — Martinique“ drang der
Ruf dieses Mittels wo es „Pians und Scorbut“ zur Heilung brachte.
Gleichzeitig war dieses Mittel, eine sogenannte „eau fondante“[356],
ein zuverlässiges Vorbeugungsmittel der Syphilis. Endlich diente es
sogar, wie das heutige Tuberkulin bei Tuberkulose, zur Diagnose der
Syphilis, wozu es z. B. Madame Gourdan benutze. Die Ankündigung
dieses Mittels machte ausserordentliches Aufsehen und „brachte alle
Köpfe der jungen damals am alten Hofe befindlichen Wüstlinge in
Aufruhr.“[357] Man liess den Herrn Préval kommen, überhäufte
ihn mit Schmeicheleien, wie sie kaum dem Entdecker einer neuen Welt
zu Teil geworden wären, verlangte aber, dass er selbst in Gegenwart
von Zeugen den nötigen Versuch machen sollte, die Wirksamkeit des von
ihm angegebenen Mittels zu beweisen. Préval ging darauf ein.
Im Juni 1772 geschah das Unglaubliche. In Gegenwart vornehmer Herren
vollzog unser Charlatan an einer exquisit inficierten Dirne, die im
Spital der barmherzigen Schwestern behandelt wurde, einen Coitus,
nachdem er zuvor sein berühmtes Mittel eingenommen hatte.[358] Er
blieb gesund, wobei aber nicht mitgeteilt wird, ob eine frühere,
doch sehr wahrscheinliche Syphilis dieses Lebemannes Ursache dieser
Immunität war. Parent-Duchatelet[359] „könnte noch die Zeugen
dieser merkwürdigen Szene nennen“, allein der Rang, den sie im Staate
einnahmen, „befahl ihm Stillschweigen.“

Wir befinden uns nicht mehr in dieser Lage und nennen die Namen. Es
waren der Herzog von Chartres, der Graf de la Marche,
der Marschall Richelieu, der Herzog von Nivernois und
andere „Cavaliere“. Auch der Herzog von Zweibrücken liess
ähnliche Versuche anstellen, die günstig ausfielen. Préval wurde
vom Pariser Magistrat aufgefordert, die Syphilitischen im Bicêtre mit
seinem Mittel zu behandeln. Es wurden ihm zu diesem Zweck 6 Männer
und 4 Frauen zugewiesen. Von diesen Dingen bekam die medizinische
Fakultät Kenntnis und trat zu einer merkwürdigen Sitzung am 8. August
1772 zusammen, in der Préval aus der Liste ihrer Mitglieder
gestrichen wurde, mit 154 gegen 6 Stimmen. Er fing darauf mit der
Fakultät einen Prozess an und verklagte dieselbe vor dem Pariser
Parlament. Nachdem dieses im Jahre 1777 den Beschluss der Fakultät
aufgehoben hatte, wurde derselbe nach neuerlicher Weigerung der
letzteren am 13. August 1777 bestätigt und Préval ausserdem noch
zu einer Geldstrafe von 3000 Francs verurteilt.

Wenn man auch dem Beschlusse der Fakultät als solchem zustimmen
kann, so ist doch die Begründung desselben sehr fragwürdiger
Natur. An einer Stelle derselben heisst es nämlich: „Es wäre Sache
der Moral, zu prüfen, bis zu welchem Punkte eine Erfindung erlaubt
sein könne, welche kein anderes Ziel habe, als den natürlichen Reiz
des Lasters noch durch den der Straflosigkeit zu verstärken. Wir
wissen oder glauben es doch zum mindesten, dass ein Schutzmittel
gegen die in Rede stehende Krankheit eine Liederlichkeit veranlassen
würde, wodurch die Bevölkerung und bürgerliche Ordnung, wir könnten
auch hinzusetzen, die Reinheit der Sitten leiden müssten.“ Schon
Girtanner, der sich in seinem Werke überall als einen
rigorosen Moralisten erweist, bemerkt dazu: „Der Erfinder eines
solchen Mittels, verdiente nicht Verachtung, sondern den Dank des
menschlichen Geschlechts, weil dadurch, in kurzer Zeit, die Lustseuche
ganz von der Erde vertilgt werden müsste. Und welcher Menschenfreund
wünscht nicht, dass es möglich wäre, eine so glückliche Revolution zu
bewirken!“[360] Parent-Duchatelet, der diesem Gutachten der
Pariser medizinischen Fakultät ein enthusiastisches Lob zollt, wird
von Proksch mit Recht getadelt.[361] Denn man kann das Laster
verdammen, ohne der Menschheit die Schutzmittel vor Krankheiten zu
entziehen, und wenn die Furcht vor Krankheiten der einzige
Beweggrund der Tugendhaftigkeit sein soll, dann dürfen wir diese
Tugend nicht allzuhoch einschätzen.

Das Hauptschutzmittel gegen die venerischen Ansteckungen war im
18. Jahrhundert wie — heute: der Condom. Wir haben bereits
mehrere Male auf den weit verbreiteten Gebrauch dieses Praeservativs
hingewiesen, von dem in jedem Bordell, ein „ganzes Arsenal“
vorhanden war. Auch die alleinwohnenden Prostituirten betrieben den
Verkauf dieser „redingotes d’Angleterre“. Als Casanova in
Marseille ankam und nach seiner Gewohnheit die erste Erholung von
den Reisestrapazen bei einer Dirne suchte, wobei er seine Furcht
vor Ansteckung äusserte, bot ihm das Mädchen „englische Hüllen“ an,
welche „Beruhigung gewähren“. Aber er mochte sie nicht, da sie „von zu
geringer Qualität waren.“ Darauf offerierte die Schöne „feinere
zu drei Francs das Stück“, welche „die Händlerin nur
dutzendweise verkaufte“ worauf Casanova sich bereit erklärte,
das ganze Dutzend zu nehmen und sich zu diesem Behufe ein paar
Specimina von einer kleinen 15jährigen Dienerin „anpassen“ liess.[362]

Der Condom wurde von dem unter Karl II. lebenden Londoner Arzt
Dr. Conton erfunden, ist daher eigentlich „Contom“ zu nennen.
Nach der Angabe dieses Arztes wurde diese zum Bedecken des männlichen
Gliedes vor dem Beischlaf bestimmte Hülle aus den Blinddärmen der
Lämmer bereitet. Zu diesem Behufe ward das entsprechende Darmstück
in gehöriger Länge aus den geschlachteten Lämmern herausgeschnitten,
getrocknet und dann durch Reiben mit einem feinen Oele und Kleien
schlapp, weich und geschmeidig gemacht.[363]

Proksch macht über die weitere Geschichte und Beurteilung
dieser Erfindung sehr interessante Mitteilungen und constatiert,
dass in der Neuzeit „das hypermoralische Toben gegen den Condom“
beinahe ganz aufgehört hat. Die Aerzte erkennen den hohen Wert der
Condome als Mittel zur Verhütung der venerischen Krankheiten fast
einstimmig an. „Die meiste Anerkennung der Schutzkraft der Condome
kam, freilich wider Willen, von einer Seite, von welcher man es gar
nicht vermutet hätte.“ Im Jahre 1826 erschien nämlich ein päpstliches
Breve (Leo XII.), welches diese Erfindung verdammte, „weil
sie die Anordnungen der Vorsehung hindert, welche die Geschöpfe an
dem Gliede strafen wollte, mit dem es gesündigt.“ Proksch
übt an diesem Breve eine vernichtende Kritik, auf die wir den Leser
verweisen. — „Die Condome aus Blinddärmen der Lämmer, aus Fischblasen
und Goldschlägerhäutchen sind weniger zuverlässig, da diese tierischen
Membranen sehr bald vertrocknen, brüchig und rissig werden, von
kleinen Insekten an- oder durchfressen werden, und zudem fast gar
keine Dehnbarkeit im trockenen Zustande besitzen, sodass sie bei einer
geringen Gewaltanwendung entzwei gehen können.“[364] Proksch,
dieser ernsthafte und gelehrte Forscher auf dem Gebiete der venerischen
Krankheiten, hat aber durch sehr exakte Versuche nachgewiesen, dass
die Condome aus Kautschuk die sichersten Schutzmittel gegen
alle durch naturgemässen Beischlaf erworbenen venerischen Krankheiten
sind.[365] Die moralischen Einwände, welche man gegen den Gebrauch
dieser Condome erhoben hat, sind nicht stichhaltig für denjenigen,
der weiss, dass Alles in der Welt gemissbraucht werden kann,
und dass das gesellschaftliche Wohl höher gestellt werden muss als
die Bedenken des Einzelnen. Alle diese Einwürfe hat Proksch im
humansten Sinne widerlegt. Der Arzt, der die Gesundheit
des einzelnen Menschen, der Familie und der ganzen Gesellschaft zu
schützen berufen ist, kann nicht den Standpunkt eines Theologen
einnehmen, der sich, wie wir zugeben, auch vertheidigen lässt. Er muss
auch einen Missbrauch seiner Ratschläge von sich abweisen,
der ihm doch gewiss nicht zur Last fällt. „Sollte durch den Condom
einer jeden erdenklichen Unreinlichkeit und dem triefenden Schmutz
einerseits und andrerseits den hirnverbrannten Einfällen eines jeden
Wüstlings Rechnung getragen werden, dann müsste er freilich nicht nur
die Geschlechtsteile, sondern auch den ganzen Körper überziehen.“
(Proksch.)

Endlich kommen wir zu einer letzten Gruppe von Aphrodisiaca. Das
sind die Surrogate des Mannes, wie wir sie nennen möchten,
die künstlichen Apparate, welche der Frau die Abwesenheit des
Mannes ersetzen sollen, vor allem die ledernen Phalli oder
Godmichés, die „Consolateurs“, wie sie bei der Gourdan
heissen die „bijoux indiscrets“, „bijoux de religieuse“ (englisch:
Dildo, indiscreet toy; italienisch: Cazzo, Parapilla), deren Gebrauch
aus dem Culte des Priapus entsprungen ist.[366] Diese schon seit dem
Altertume[367] in Gebrauch befindlichen künstlichen Phalli erlangten
im 18. Jahrhundert wieder eine weite Verbreitung, nicht blos in
Frankreich[368], sondern auch in Deutschland, wo sie von den vornehmen
Damen als „Samthanse“ bezeichnet wurden.[369] Sade beschreibt
sogar automatisch wirkende Godmichés (Juliette V 328), sowie kunstvoll
mit verschiedenen scharfen Spitzen versehene Instrumente, wie sie z. B.
die Tribade Zatta gebraucht (Juliette VI 124). Wie wir auf einer
Abbildung in der „Philosophie dans le Boudoir“ (Band II, 31) ersehen,
waren die Godmichés des vorigen Jahrhunderts ähnlich konstruiert wie
diejenigen, welche noch heute in Frankreich Verwendung finden, und
welche Garnier folgendermassen beschreibt:[370] „On en fabrique
ici (à Paris) en caoutchouc rouge durci, parfaitement imités, que l’on
vend secrètement à des adresses connues de toutes les intéressées.
Le mécanisme en est des plus ingénieux. Ils se gonflent à volonté et
du lait ou tout autre liquide, placé à l’intérieur, s’échauffant au
contact du vagin, s’échappe et se répand au moment psychologique, pour
rendre l’illusion plus complète.“[371] Diese Dinge wurden übrigens
nicht blos im Amor lesbicus gebraucht, sondern sogar auch zwischen Mann
und Frau, w. z. B. Madame de St. Ange es zur Paedicatio des Dolmancé
benutzt (Philosophie dans le Boudoir II, 31).

Garnier meint, dass die sogenannten „japanischen Kugeln“,
welche in Japan, China und Indien seit alter Zeit von wollüstigen
Frauen benutzt wurden, erst seit 1819 nach Europa gelangt und damals
zuerst im „Dictionnaire des sciences médicales“ beschrieben worden
seien.[372] Das ist ganz unrichtig. Wie wir oben (S. 130) zeigten,
waren diese „pommes d’amour“ schon seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
in Frankreich bekannt.


21.
Gastronomie und Alkoholismus im 18. Jahrhundert.



„Sine Baccho et Cerere friget Venus“. Gut Essen und gut Trinken sind
auch Aphrodisiaca, die nicht zu verachten sind. Dies weiss der Marquis
de Sade ganz genau. Gleich im Anfang der Juliette ruft Delbène
nach einer Orgie aus: „Déjeunons, mes amies, restaurons nous; lorsqu’on
a beaucoup déchargé il faut réparer ce qu’on a perdu.“ (Juliette
I, 10). „Nur viel essen macht tüchtig zur physischen Liebe“ sagt
Noirceuil (Juliette II, 72). Die „diners énormes“ sind daher recht
häufig in Sade’s Romanen (Juliette II, 268). Clairwil ist ebenso
„capriciös in den Ausschweifungen der Tafel wie in denen des Bettes,
in beiden gleich bizarr und unmässig, nährt sich nur von Geflügel und
Wildpret, trinkt Zucker- und Eiswasser, viel Liqueur und Kaffee. Elle
mangeait excessivement.“ (Juliette II, 151).

„Trinken wir, sagt Rodin, ich liebe es, mich durch einen tüchtigen
Trunk auf die Freuden der Liebe vorzubereiten“ (Justine I, 332).
Ambroise sagt bezeichnend: „Die Kräfte, welche Bacchus der Venus
leiht, kommen immer der letzteren zu Gute“ (Justine III, 126). Zu
der fürchterlichen Orgie beim Minister Saint-Fond präparieren sich
die Teilnehmer durch die „ausgesuchtesten Weine und die opulentesten
Speisen“ (Juliette II, 15), und auch während der Orgien lässt man
sich zu den Unmässigkeiten des Comus und der Cypris durch „fremde
Weine elektrisieren“ (Juliette III, 62). Juliette und die Königin
Karoline von Neapel trinken zwischen den Liebesszenen zwei Flaschen
Champagner (Juliette IV, 18), was die Tribade Zanetti damit begründet,
dass man „trinken muss après avoir f....“ (Juliette VI, 161). Ein
entsetzlicher Vielfrass und Vielsaufer ist der Graf Gernande, der nach
der kategorischen Erklärung: „Die Unmässigkeit ist meine Gottheit,
ihr Bild steht in meinem Tempel neben dem der Venus“ und nach dem
Vorbilde des von ihm zitierten „Gastmahl Trimalchio’s“ 12 Flaschen
Wein verschiedener Sorten, 2 Flaschen Liqueur, 1 Flasche Rum, 2 Gläser
Punsch und 10 Tassen Kaffee trinkt (!!), bevor er sich an die Freuden
der Liebe macht (Justine III, 231–232).

Das 18. Jahrhundert war „in Wahrheit das Jahrhundert der grossen
Küche und der grossen Köche“ (le siècle de la grande cuisine et des
grands cuisiniers).[373] Jedermann war in jener Zeit „Gourmand“,
vorzüglich in der Aristokratie, wo man „so vortreffliche Mahle zu
bereiten wusste.“ Die Indigestion war oft die „Strafe der grossen
Esser“. Der Feldzug des Prinzen Soubise in Deutschland wurde
bekannter „durch seine opulenten Diners als durch seine Siege“. Der
Prinz liebte eine besonders raffiniert zubereitete Omelette, die 100
Thaler kostete.[374] Voltaire sprach sich sehr scharf gegen die
überhandnehmenden gastronomischen Ausschweifungen aus,[375] die nach
seiner Ansicht den Geist ruinierten. Die alkoholischen Exzesse, welche
unter der Regentschaft fast jeden Abend im Palais-Royal stattgefunden
hatten,[376] bürgerten sich unter der Regierung Ludwigs XVI.
wieder ein. Die Weine aller Länder wurden gepflegt und eingeführt
und in regelmässiger Ordnung beim Mahle gegeben, so der Madeira, der
„den Laufgraben eröffnete, die französischen Weine, welche die Gänge
unter sich teilten und die spanischen und Kapweine, welche das Werk
krönten“.[377] Nach Brillat-Savarin waren die Chevaliers und
die Abbés die grössten Feinschmecker. Die „déjeuners littéraires et
philosophiques“ wurden Mode, die aber, wie Paul Lacroix bemerkt,
ebenso sehr der Gastronomie gewidmet waren.[378]

Präsident Henault, der intime Freund der Madame Du
Deffand, war bekannt durch seine vortrefflichen Diners.
Voltaire redet ihn einmal an:

Henault, fameux par vos soupers!

Rétif beschreibt in den „Nuits de Paris“ ein solches „Souper
célèbre bei Grimod de la Reynière fils“[379] und berichtete über
mehrere „pikante“ Soupers, denen er beiwohnte u. a. bei dem Charlatan
Guilbert de Préval, wo der Dichter Robé seine cynischen
Poeme vorlas, bei Herrn de Morfontaine und beim Grafen de
Gémonville.[380] Ganz wie heute nahmen schon im 18. Jahrhundert die
Lebemänner mit ihren „Freundinnen“ ein „vorbereitendes“ Souper ein.
Casanova schildert ein solches Souper in Marseille.[381]

Wie in der Schreckenszeit die alkoholischen Ausschweifungen
zur Verwilderung der Massen erheblich beitrugen, schildert
Reichardt[382]. „Der sehr besonnene und von jeder Uebertreibung
entfernte Geschichtschreiber fügt der Darstellung von den blutigen
Septembertagen, indem er von den von Wut, Blut und Branntwein
trunkenen, gedungenen Mördern spricht, die mit Säbel und Beil, mit
Piken, Bajonetten und Kolben unter Anstimmung des Marseiller Marsches
ihre Landsleute und Mitbürger wie Feinde, wie wilde Tiere mordeten,
folgende Note hinzu: Es ist unwiderleglich dargetan, dass die Getränke,
welche man den gedungenen Mördern reichte, mit einem besonderen
Mittel vermischt waren, welches eine schreckliche Wut erzeugte, und
diejenigen, die es verschluckten, gar nicht wieder zur vernünftigen
Besinnung kommen liess. Ein Lastträger, der zum Morden im Kloster
Saint-Firmin gedungen war, sagte: Sie haben mir dort was Rechtes zu
trinken gegeben. Aber ich habe dafür auch ein tüchtig Stück Arbeit
vollbracht, mehr als zwanzig Priester hab’ ich für mein Teil allein
umgebracht. (Histoire de la Révolution de France par deux amis de la
liberté)“.

Merkwürdig ist, dass der Marquis de Sade in seinen
Romanen bereits den Typus des Vegetarianers und des
Antialkoholisten gezeichnet hat. Der erste Codex des modernen
Vegetarianismus war bekanntlich J. Newtons’s Schrift „Return to
nature or defence of vegetable regime“, die 1811 in London erschien.
Sade führt in Bandole einen typischen Vegetarianer und
Antialkoholisten vor, der allerdings diese Enthaltsamkeit aus sexuellen
Gründen übte. Er isst wenig, und nur Vegetabilien, trinkt nur Wasser.
Ja, dieser Bandole ist bereits ein Vorläufer von Leopold Schenk.
Zwar entwickelt er keine vollständige „Theorie Schenk“, aber er nimmt
an, dass die Frau nur dann geschwängert wird, wenn sie eine gesunde
und leichte Nahrung geniesst. Auch Zamé in „Aline et Valcour“ ist
enragierter Vegetarianer, der sich des Fleischgenusses „par humanité
et par régime“ enthält. Und er weist mit Stolz darauf hin, dass die
Bewohner seiner Insel, die sich nur von Früchten ernähren, sich
einer kräftigen Gesundheit erfreuen. Die jungen Leute sind stark
und fruchtbar, der Geist gesund und frisch. Ihr Leben verlängert
sich weit über das gewöhnliche Ziel hinaus, und sie werden durchaus
glücklich.[383]


22.
Diebstahl und Räuberwesen.



Die Tatsache, dass Prostitution und Verbrechen unzertrennlich mit
einander verknüpft sind, tritt uns auch in den Romanen des Marquis
de Sade deutlich entgegen. Fatime, die 16jährige Freundin
Juliettens, übt das Bestehlen ihrer Kunden als „Spezialität“ zu der
einer der „berühmtesten Diebe“ der Vorstadt La Vilette, Dorval, sie
angeleitet hat. (Juliette II, 193). Dieser wird durch seine Spione
über alle in Paris ankommenden Fremden unterrichtet, die er dann
durch seine Dirnen verführen und berauben lässt. Er empfindet einen
besonderen sexuellen Genuss, wenn er bei der Ausführung solcher
Diebstähle zugegen sein kann. Seine Theorie und Rechtfertigung des
Diebstahls werden wir später besprechen. — Die Hauptleidenschaft der
venezianischen Tribade Zanetti ist ebenfalls der Diebstahl. Derartige
Persönlichkeiten, für die der Diebstahl eine Wonne ist, kommen noch
mehrere vor.[384]

Ungeheuerlich war ja die Geldgier im Frankreich des 18.
Jahrhunderts, was die Zeugnisse aller Zeitgenossen beweisen. Rameau’s
Neffe erklärt: „Es giebt kein Vaterland mehr; von einem Pol zum andern
sehe ich nur Tyrannen und Sklaven; man mag sich stellen wie man will,
man entehrt sich, wenn man nicht reich ist. Gold ist Alles und
das übrige ohne Gold ist nichts. Sobald ich einen Louisdor besitze,
stelle ich mich vor meinen Knaben hin, ziehe das Goldstück aus meiner
Tasche, zeige es ihm mit Verwunderung, hebe die Augen gen Himmel und
küsse das Geld“. Graf Tilly sagt in seinen Memoiren: „C’était
connaître un siècle dont le devise pourrait être: laissons là les
parchemins: nous parlerons un autre jour de vos vertus. Montrez
moi de l’or“. Das Geld ist der „universelle Motor“ dieser Zeit
geworden, wie Madame du Hausset sagt[385]. Die Räuber und Diebe,
von denen es auch in Sade’s Romanen wimmelt, bildeten die
wirksame Staffage der Revolutionszeit und waren im engsten Bunde mit
der Prostitution in der Hauptstadt und in den Provinzen[386]. Seit 1789
nahmen Diebstahl, Raub und Mord einen immer steigenden Aufschwung und
blieben fast während der ganzen Revolutionszeit an der Tagesordnung.
Schon in der ersten Hälfte des Jahres 1792 waren in Paris „nächtliche
Diebstähle und Morde zahlreicher als gewöhnlich“ geworden, so dass
die Massnahmen der Wachsamkeit verschärft und vervielfältigt, die
Gefängnisse und deren Dienstmannschaften vermehrt werden mussten. Der
10. Aug. und die Septembertage gaben beiden Arten des Verbrechens
einen entsetzlichen Impuls. Die Schreckenszeit war begreiflicherweise
nur dazu angethan, die Verbrechen noch häufiger und die Bestrafung
noch seltener zu machen. Morde wurden ohne alle Scheu, Einbrüche und
Diebstähle jeder Art mit der grössten Frechheit ausgeführt. Aus der
Umgegend strömten immer neue „Schwärme von Spitzbuben“ nach Paris,
die hier „in den zahllosen Freudenmädchen willkommene Hehlerinnen
und Helferinnen fanden!“[387] Zugleich klagte man über den Mangel an
Sicherheit auf den Landstrassen. Unter anderem wurden die Umgebungen
von Mitry im Departement der Seine und Marne auf das Unverschämteste
von Räuberbanden beunruhigt, die alles plünderten, was ihnen aufstiess
und sogar durch öffentliche Anschläge zum Eintritt in ihre
Reihen einluden, indem sie jedem neuen Genossen 50 Livres für den
Tag in Aussicht stellten! In den ersten Monaten des Jahres 1796
gestaltete sich der Zustand in Paris zu einem geradezu unerträglichen.
Die Verbrechen vermehrten sich dermassen, dass „tagtäglich
Diebstähle und Morde begangen wurden“. Das Publikum erklärte laut,
dass „die Ziffer der Spitzbuben und Betrüger diejenige der ehrbaren
Leute überstiege“. Zu Anfang dieses Jahres lagerten zahlreiche
Räuberbanden um Paris. Eine Menge von Raub- und Mordthaten, nicht
selten mit „unerhörter Grausamkeit ausgeführt“ verbreiteten Angst und
Schrecken. Ein gewisser Bourdroux war besonders berüchtigt als
Führer einer solchen Bande. Die Ueberfälle von Seiten der Räuberbanden
„geschahen meist mit unerhörter Keckheit, die Häuser wurden förmlich
erstürmt, die Insassen sämtlich auf grässliche Weise ermordet, und dann
erst die Plünderung vollzogen“.[388]

Als Gründe dieser trostlosen verbrecherischen Zustände von Paris und
Umgegend bezeichnete damals ein offizieller Bericht: die Entartung
der Sitten; die Fülle öffentlicher, den Lustbarkeiten und der
Liederlichkeit gewidmeter Orte; die Schlupfwinkel der Prostitution,
zumal die der niedrigsten Klasse, deren Inhaberinnen meist mit den
Banden der Spitzbuben und Gauner in Verbindung ständen, und deren
Besucher ausgeraubt und dann selbst zu Diebstahl und Raub angelernt
würden; ferner die zahlreichen Volksbälle, die ebenfalls Schulen
der Faulheit, der Liederlichkeit und des Gaunertums seien; die
Spielhäuser.[389]

In der Bevölkerung wurde jeder Sinn für die öffentlichen Interessen
durch die Unsicherheit der örtlichen und privaten erstickt; alle
Unterhaltung drehte sich nur um die neuesten Raub- und Mordfälle.
Die Straflosigkeit der Verbrechen „reizte zur Nachahmung des bösen
Beispiels oder zerstörte alle Begriffe von Recht und Unrecht, von Sein
und Haben, von Mein und Dein. In dem Meere der allgemeinen Verderbnis
ging jeder Anflug von Schuldbewusstsein zu Grunde“. Die Advokaten
machten sich aus Eitelkeit und Schönrednerei zu Verfechtern des Lasters
und des Verbrechens. „Der Pranger war ein Triumph“. Weiber benahmen
sich am Pranger gegen „alle Zuschauenden oder Vorübergehenden nicht
nur in ihren Zurufen, sondern auch in ihren Gebärden und Handlungen
so überaus schamlos, frech und gemein, dass man schliesslich
anordnen musste: allen ausgestellten Weibern die Hände und die Röcke
festzubinden!“ Schmidt betont besonders die „grauenhafte
Thatsache“, dass selbst von vielen Leitern der Revolution ein Teil
der blutigen und unblutigen Formen des Verbrechens öffentlich gelehrt
und empfohlen, der andere heimlich geübt und geduldet wurde. „Gäbe
es eine vollständige Statistik der Verbrechen in Frankreich, während
der Revolutionszeit: man würde sicher nach allen Richtungen hin zu
schaudererregenden Ziffern kommen.“[390]

Nach dieser Schilderung wird man die Häufigkeit der Diebstähle und
Räubereien in Sades Romanen verstehen.




23. Der Giftmord.



Auch der Giftmord schleicht im Gefolge der Prostitution und sexueller
Ausschweifungen. Schon im alten Rom war der Dirnenstadtteil Suburra
zugleich der Aufenthaltsort der Giftmischerinnen und Gifthändlerinnen.
Und es ist kein Zufall, dass berüchtigte Giftmischerinnen, wie
die Brinvilliers und die Voisin geschlechtlich
ausschweifende Weiber waren. Sade, mit seiner feinen Kenntnis
aller Verhältnisse des menschlichen Geschlechtslebens, hat diesen
Zusammenhang durchaus erfasst und in der Schilderung seiner Typen zum
Ausdruck gebracht. Höchst anschaulich malt er die Wonne und die Wollust
der Giftmischerei aus, die eine ungeheuere sexuelle Befriedigung
gewährt. (Juliette III, 214.) Auch ist der Giftmord wegen seiner
Unauffälligkeit den anderen Arten der Tötung vorzuziehen. Verneuil
sagt: „Kein gewaltsamer Akt! Der Tod überrascht unter Deinen Augen die
betreffende Person, ohne Lärm, ohne Skandal, kaum dass Du es merkst.
O Justine! Justine! es ist eine herrliche Sache, das Gift! wie viel
Dienste hat es schon geleistet! wie viel Leute bereichert, von wie viel
unnützen Wesen die Welt befreit!“ (Justine III, 335). Die im Faubourg
Saint-Jacques wohnende Giftmischerin Durand ist ein erotisches Scheusal
par excellence. (Juliette III, 220 ff.) Sade hat sie deutlich
als krankhaft entartete Persönlichkeit geschildert. Er führt uns einen
hysterischen Anfall der Durand vor, die mit ihrer kalten, berechnenden
Grausamkeit, mit ihrem cynischen Atheismus, mit ihrer kolossalen
sexuellen Erregbarkeit das Bild der klassischen Giftmörderin bietet.
Sie besitzt einen ganzen Garten mit Giftpflanzen und eine grosse
Zahl fertiger Gifte, Emmenagoga, Aphrodisiaca und Antiaphrodisiaca.
Ihre Hauptgifte waren das „poudre du crapaud verdier“, mit dem ein
Mädchen in coitu vergiftet wird, damit seine krampfhaften Zuckungen
dem Coitirenden den höchsten Grad der Wollust bereiten, die „chair
calcinee de l’engri, espèce de tigre d’Ethiopie“, mit der ein junger
Mann aus der Welt geschafft wird, das „Königsgift“ (poison royal),
durch welches nach Sade unter Ludwig XV. viele Mitglieder
der königlichen Familie vergiftet wurden. Ferner vergiftete Nadeln und
Pfeile, verschiedene Schlangengifte („Cucurucu“, „Kokol“, „Polpoch“,
„Aimorrhois“). Auch der Minister Saint-Fond betreibt Giftmord im
Grossen, ebenso Noirceuil, der der Brinvilliers einen Lobhymnus
singt (Juliette II, 31 und 85).

Juliette vergiftet ihren Mann, den Grafen Lorsange mit dem „poison
royal“ und mischt dem Ungeheuer und Menschenfresser Minski Strammonium
in die Chokolade (Juliette III, 285 und IV, 15). Als die Durand und
Juliette in Venedig ein Bordell errichten, bildet der Handel mit Giften
eine willkommene Nebeneinnahme für sie (Juliette VI, 251).

Seit dem 17. Jahrhundert, wo unter der Regierung Ludwig’s
XIV. eine wahre „Epidemie von Giftmischerei“ besonders unter den
aristokratischen Frauen auftrat, hatte sich der Giftmord gewissermassen
in diesem Lande eingebürgert. Zu jener Zeit versorgte der berüchtigte
Abbé Guibourg, der Veranstalter von „Satansmessen“, die ganze
Aristokratie mit Giften und Liebesphiltren.[391] Der Giftmord nahm so
überhand, dass der König am 7. April 1679 ein besonderes Tribunal,
die „Chambre royale de l’arsénale“ oder „Chambre ardente“ errichten
musste, die ausschliesslich sich mit Giftmordprozessen beschäftigen
sollte. Am bekanntesten ist die Giftmischerin Marie Madeleine
Marquise de Brinvilliers, die auch der Marquis de Sade sehr
häufig erwähnt.[392] Es ist interessant, dass dieses teuflische Weib,
wie sich aus einer unter ihren Papieren aufgefundenen Autobiographie
ergab, von frühester Jugend an in sexuellen Ausschweifungen geradezu
Exorbitantes leistete. Eine unersättliche Geschlechtslust erfüllte
sie durch ihr ganzes Leben. Dies war offenbar das Primäre. Die eigene
Wollust und Geschlechtsgier, welche eigentlich nichts weiter ist,
als ein potenzierter Egoismus, macht zuerst gefühllos gegen das
Geschick und die Leiden Anderer. Diese Hartherzigkeit wandelt sich
bei weiterem Fortschreiten der sexuellen Entartung in Grausamkeit und
Mordlust um. So geschah es auch in diesem Falle. Erst nach längeren
Ausschweifungen lernte die Brinvilliers von ihrem Geliebten
de Sainte-Croix die Giftmischerei kennen, die sie dann mit
einer wahren Wollust betrieb. Sie vergiftete ihren Vater, ihre zwei
Brüder, ihre Schwestern und zahlreiche andere Personen. Nach Entdeckung
ihrer Missethaten wurde sie am 16. Juli 1676 enthauptet; ihre Leiche
nachher verbrannt und die Asche in alle Winde zerstreut, so dass, wie
Madame de Sévigné in ihren Briefen erzählt, „ganz Paris Gefahr
lief, Atome der kleinen Frau einzuatmen und dadurch von gleichem
Vergiftungstriebe infiziert zu werden.“[393]



In der That trat diese Infektion ein. Die Giftmorde mehrten sich in
erschreckender Weise und gaben zu der Errichtung der oben erwähnten
Kammer Veranlassung. Die geschlechtlich ebenfalls sehr aktive
Voisin, die Vigouroux, des Œillets, Delagragne
sind die berühmtesten Giftmischerinnen des 17. Jahrhunderts. Im 18.
Jahrhundert wurde dies Treiben, wenn auch in etwas geringerem Masse,
fortgesetzt. Die bekanntesten Giftmischer sind Desrues und
seine Frau, die sich um jeden Preis bereichern wollten und daher
zur Vergiftung der ihnen im Wege stehenden Personen griffen.[394]
Sade, der alle ihm naheliegenden Vorbilder benutzt hat,
lässt auch diesen Desrues zusammen mit dem grossen Räuber
Cartouche als Henker bei einer Orgie fungieren, oder vielmehr
durch Noirceuil zwei Männern diese berüchtigten Namen beilegen
(Juliette VI, 323). Ebenso erzählt Rétif de la Bretonne im
vierten Bande der „Année des dames nationales“ (S. 1166 ff.) die
Affaire Desrues.


24. Mord und Hinrichtungen.



Des Marquis de Sade Werke triefen von Blut wie sein Jahrhundert.
Das ist es, was ihren unseligen Ruf begründet hat. Keiner hat vor
ihm und nach ihm mit so grässlicher Wahrheit jene verhängnisvolle
Kombination geschildert, die er unermüdlich und mit einer eisernen
Konsequenz in seinen Büchern walten lässt; die Kombination des
Jahrhunderts: Wollust und Blut! Er hat sein Jahrhundert
aufs Papier gebracht! Deshalb wirken seine Schriften so verderblich,
deshalb grinst uns aus ihnen eine Welt der Hölle an. Denn der
Schrecken verging, alle wirklichen Qualen jener Zeit
sind dahin und die ungeheuren Ströme von Blut in die dunkle Erde
hinabgeflossen, die sie mitleidig aufnahm. Aber in Sade’s Werken
lebt jener Schrecken noch, da wird er vielleicht für ewige Zeit
bis zur Vernichtung der Welt leben: „Justine“ und „Juliette“ sind die
wirklichen Reste einer grausen Zeit. Leichengeruch weht uns aus ihnen
an, und die mordende Wollust des 18. Jahrhunderts wird wieder lebendig.
Wir sind in Sodom.

Konnte dies ein Mensch ersinnen und erdenken? Nein! Auch hier
ist es das Gemälde der Zeit. Wir wollen Sade
Gerechtigkeit widerfahren lassen. Und das können wir nur, indem wir
ihn erkennen. Denn die Erkenntnis ist das Höchste in der Welt.
Sie allein führt zur Gerechtigkeit, nicht das blosse dumpfe Gefühl,
welches sich von solchem Graus mit Abscheu abwendet. Schon Jules
Janin sagte, dass der Marquis de Sade ein Objekt der
„histoire naturelle“ sei, dass man über ihn schreiben müsse, wie man
die Monographie des Skorpions oder der Kröte schreibt.[395] Nur die
kalte wissenschaftliche Analyse kann das Wesen dieses Mannes erleuchten
und das endgiltige Urteil über ihn feststellen. Nur sie hat ein Recht
zu diesem Urteil.

Sehen wir zu, ob dieses Jahrhundert der Wollust nicht auch eines der
unerhörtesten Grausamkeit, der unmenschlichsten Mordlust gewesen ist!

Die Hinrichtungen waren im 18. Jahrhundert öffentlich. Wirkte
vor der Revolution die Grausamkeit derselben depravierend
auf die Zuschauer, so wirkte während der Revolution
die Massenhaftigkeit der Enthauptungen vielleicht noch
verderblicher. Mit Recht erklärte der edle Beccaria in seiner
klassischen Schrift „Ueber Verbrechen und Strafen“, die jeder
Menschenfreund gelesen haben sollte, dass die Hinrichtungen, für
den grössten Teil der Zuschauer zu einem Schauspiel werden und die
Menschen grausam machen.[396] Das französische Volk, von Natur zur
Grausamkeit geneigt, war dieser Gefahr in höherem Grade ausgesetzt als
jedes andere. Die grossen Geister jener Zeit erkannten dies wohl. So
verdammt Montesquieu im „Esprit des lois“ die Foltern und die
schrecklichen Martern bei der Hinrichtung, und Voltaire hörte
niemals auf, gegen diese Unmenschlichkeiten zu protestieren.

Bis zur Revolution waren in Frankreich als Arten der Todesstrafen
hauptsächlich die Vierteilung, das Rad und der
Galgen gebräuchlich. Die mildere Enthauptung wurde so selten
ausgeübt, dass sie sogar von den Henkern „verlernt“ wurde, wie die
Hinrichtung des Grafen de Lally im Jahre 1766 bewies.[397]
Die gewöhnliche Weise der Hinrichtung war das Rad, das denn
auch bei Sade öfter vorkommt. Der unglückliche Delinquent
wurde auf „einem Wagenrade ausgestreckt.“ Der Henker zerbrach ihm mit
einer schweren eisernen Stange die Knochen der oberen und unteren
Extremitäten, und verfuhr dabei mit grosser Geschicklichkeit, um
sich den Beifall der Zuschauer (les suffrages des spectateurs) zu
erwerben.[398] Sodann wurde der Delinquent in die Speichen des Rades
geflochten und sterbend zur Schau gestellt.

Die Strafe des Galgens ist bekannt. Die Vierteilung werden wir bei der
schauerlichen Hinrichtung des Damiens kennen lernen.

Eine grosse Hinrichtung war immer, besonders in Paris, „eine Art von
Fest für das Volk“, das sich sehr begierig zeigte, ihr beizuwohnen
und genau alle Einzelheiten derselben zu sehen. Meist fanden diese
Executionen auf der Place de Grève statt. Die berühmtesten waren die
des Strassenräubers Cartouche und seiner Bande (27. November
1721), des Räubers Nivet und seiner Complicen (1729) durch das
Rad, des Deschauffonis, der erst erdrosselt, dann verbrannt
wurde (1733), der Gattenmörderin Lescombat durch den Galgen
(1755), des Damiens durch Vierteilung (1757), des Giftmörders
Desrues und seiner Frau durch das Rad (1777). Strassenrufer
verkündigten Tag und Stunde der Hinrichtung und verkauften das
gedruckte Urteil. Eine „ungeheure Menschenmenge versammelte sich auf
dem Executionsplatze“. In dieser tumultuösen und oft leidenschaftlich
erregten Menge waren die Frauen und Kinder nicht die am wenigsten
Ungeduldigen. Jede folgte „avec ardeur“ allen Peripetien der
Hinrichtung, die oft länger als eine Stunde dauerte. Der Scharfrichter,
umgeben von seinen Knechten, trug die Miene eines Seigneur inmitten
seiner Bedienten zur Schau, war frisiert, gepudert, ausgesucht vornehm
in weisse Seide gekleidet und blickte stolz umher. Das Volk verlor
keine seiner Bewegungen aus den Augen. Der Verurteilte bekam es zu
merken ob das Volk guter oder schlechter Laune war, da man ihn je
nachdem bald mit Beifalls- und Mitleidsrufen, bald mit Schimpf- und
Zornesrufen überschüttete.[399]

Die grässlichste Hinrichtung, die vielleicht jemals vollzogen worden
ist, war die des unglücklichen Robert François Damiens, der am
5. Januar 1757 einen Mordversuch auf den König Ludwig XV. machte
und dafür am 28. März dieses Jahres unter entsetzlichen Martern vom
Leben zum Tode gebracht wurde. Thomas Carlyle, dieser, was den
Ausdruck des Affects betrifft, ohne Zweifel grösste Geschichtschreiber
der grossen Revolution, bricht angesichts der blutigen Greuel der
Schreckenszeit in den Ruf aus: „Ach diese ewigen Sterne, blicken sie
nicht hernieder, wie glänzende von Thränen unsterblichen Mitleids
perlende Augen, voll Mitleid über der Menschen Los!“[400] Uns scheint,
dass tausend Hinrichtungen mit der Guillotine nicht die eine
furchtbare Exekution des armen Damiens aufwiegen können,
die wirklich gen Himmel schreit und das Mitleid der Sterne anruft,
dass diese Schandtat des ancien régime selbst durch die während der
Revolution geflossenen Ströme von Blut kaum gelöscht worden ist. Und
wenn wir nun die Einzelheiten derselben vernehmen, dann wird uns ein
Blick in die Grausamkeit der französischen Volksseele eröffnet, der mit
einem Schlage die Werke eines Marquis de Sade begreiflich macht
und den wollüstigen Blutdurst der Revolution vorherahnen lässt.



Ueber die Hinrichtung des Damiens besitzen wir den Bericht eines
Augenzeugen, dem wir in der Hauptsache folgen.[401]

An Damiens wurde dasselbe Urteil vollstreckt wie an dem Mörder
Heinrich’s IV., François Ravaillac, am 27. Mai 1610.
Er (Damiens) wurde zunächst am Morgen des 28. März 1757 gefoltert,
wobei ihm mit glühenden Zangen Brüste, Arme, Schenkel und Waden
aufgerissen und in die Wunden geschmolzenes Blei, siedendes Oel,
brennendes Pech mit Wachs und Schwefel vermischt, gegossen wurden.
Gegen drei Uhr Nachmittags wurde der Unglückliche dann zuerst nach
Notre-Dame und darauf zum Grève-Platze geführt. Alle Strassen, die er
dorthin passieren musste, waren von einer dichten Menschenmenge (monde
affreux) besetzt, die „weder Hass noch Mitleid“ bezeugte. Charles
Monselet berichtet: „Wohin auch der Blick sich wendete, überall
bemerkte er nur die Menge, immer wieder die Menge. Die Menge unter
der Arkade Saint-Jean! Die Menge in den ersten Häusern der Rue de la
Mortellerie! Die Menge in der Rue de la Vannerie! Die Menge in der Rue
de la Tannerie! Die Menge an der Kreuzung der Rue de l’Epine und der
Rue de Mouton! Die Menge an allen Ausgängen des Platzes. Auf dem Platze
selbst eine compakte Menge, bestehend aus allen möglichen Elementen,
aber vor allem aus dem Pöbel. In den Fenstern eine geschmückte, kokette
Menge; vornehme Herren und grosse Damen, grosse Damen besonders,
die mit dem Fächer spielten und ihre Riechfläschchen im Fall einer
Ohnmacht bereit hielten.“[402] Um 4½ Uhr nahm dann jenes grässliche
Schauspiel seinen Anfang, dessen blosse Schilderung uns — wir wollen
dies nicht verschweigen — noch heute Thränen des Mitleids und des Wehs
über die unsäglichen Leiden eines längst in Staub Zerfallenen entlockt
hat.

In der Mitte des Platzes war eine niedrige Plattform errichtet, auf
welcher der Unglückliche, der weder Furcht noch Erstaunen zeigte,
sondern nur den Wunsch bekundete, schnell zu sterben, von den sechs
Henkern mit eisernen Ringen festgebunden wurde, so dass der Rumpf
vollkommen fixiert war. Darauf fesselte man ihm die rechte Hand
und liess sie in einem schwefligen Feuer verbrennen, wobei der
Bejammernswerte ein entsetzliches Geschrei erhob. Man sah (nach
Monselet), während die Hand verbrannt wurde, die Haare des
Unglücklichen sich auf dem Kopfe steil emporrichten! Darauf zwickte
man wieder den Körper mit glühenden Zangen und riss ihm Fleischstücke
aus der Brust und an anderen Stellen aus, goss dann flüssiges Blei und
kochendes Oel in die frischen Wunden, was, wie es in den „Mémoires“
von Richelieu heisst, die Luft auf dem ganzen Grève-Platze
durch den entsetzlichen Gestank verpestete. Nunmehr befestigte man
um Oberarme und Oberschenkel, um Hand- und Fussgelenke grosse Taue,
die mit dem Geschirr von vier Pferden verbunden wurden, welche an den
vier Ecken der Plattform standen. Dann trieb man diese Pferde an,
die so den Delinquenten zerreissen sollten. Allein diese waren nicht
gewohnt, solche Henkersdienste zu tun. Mehr als eine Stunde
hieb man auf sie ein, ohne dass es ihnen gelang, eine der Extremitäten
abzureissen. Nur die gellenden Schmerzensschreie unterrichteten die
„nombre prodigieux de spectateurs“ von den unerhörten Qualen, die
hier ein menschliches Wesen erdulden musste. Man spannte sechs Pferde
vor, die alle zugleich in Bewegung gesetzt wurden. Das Geschrei des
Damiens steigerte sich zu einem wahnsinnigen Gebrüll. „So
kräftig war dieser Mensch.“ Wieder blieb der Erfolg aus. Endlich
bekamen die Henker von den Richtern die Erlaubnis, das grauenvolle Werk
durch Einschneiden der Gelenke zu erleichtern. Zuerst durchtrennte man
die Hüftgelenke. Der Unglückliche „hob noch den Kopf, um zu sehen was
man mit ihm machte,“ schrie aber nicht, sondern drehte oft den Kopf
nach dem ihm entgegengehaltenen Kruzifix, das er küsste, während zwei
Beichtväter auf ihn einsprachen. Endlich nach 1½ Stunden dieser
„Leiden ohne Beispiel“, wurde der linke Schenkel zuerst abgerissen.
Das Volk klatschte in die Hände! Der Delinquent hatte sich bis
jetzt nur „neugierig und gleichgültig“ gezeigt. Als aber der andere
Schenkel weggerissen wurde, fing er wieder an zu schreien.[403] Nachdem
man die Schultergelenke durchgehauen hatte, wurde zuerst der rechte
Arm abgetrennt. Das Geschrei des Unseligen wurde schwächer, und der
Kopf begann zu wackeln. Erst beim Abreissen des linken Armes fiel
derselbe hintenüber. So war nur der zuckende Rumpf übrig, der noch
lebte und ein Kopf, dessen Haare plötzlich weiss geworden waren. Er
lebte noch! Während man die Haare abschnitt und die vier Gliedmassen
sammelte, stürzten die Beichtväter zu ihm. Aber Henri Sanson
(der Scharfrichter) hielt sie zurück, indem er ihnen mitteilte, dass
Damiens soeben den letzten Seufzer ausgehaucht habe. „Die
Wahrheit ist“, schreibt der zuverlässige Bretonne, „dass ich
noch den Rumpf sich drehen und den Unterkiefer, wie wenn er spräche,
sich hin und herbewegen sah.“ Dieser Rumpf atmete noch! Seine Augen
wandten sich noch gegen die Umstehenden. Man berichtet nicht, ob das
Volk noch zum zweiten Male in die Hände klatschte. Sicher ist, dass
während der Dauer der ganzen Hinrichtung Niemand daran dachte, seinen
Platz zu verlassen, weder in den Fenstern noch auf der Strasse. Die
Reste des Märtyrers wurden auf einem Scheiterhaufen verbrannt, und
die Asche in die vier Winde zerstreut.[404] „Dies war das Ende jenes
Unglücklichen, der — man möge es glauben — die grössten Qualen
erlitt, die jemals ein Mensch erlitten hat, was die Dauer
derselben anbetrifft.“ So schliesst der Herzog von Croy, ein
Augenzeuge, seinen Bericht, den wir fast wörtlich übersetzt haben. Und
Monselet ruft aus: „Dass man mir nicht mehr von der Anmut und
dem Leichtsinn des achtzehnten Jahrhunderts spricht! Dieses rosige
Jahrhundert ist für ewig befleckt mit dem Blute des Damiens!“
Noch einige andere Nachrichten von Augenzeugen teilen wir mit, die
jenem Bilde des Jammers eine infernalische Ruchlosigkeit zur Seite
stellen, wie sie selbst ein Sade kaum hat schildern können.
Und man denke sich, dass das, was wir berichten, wirklich
geschah! Ein ganzes Volk berauscht sich vier Stunden hindurch an den
entsetzlichsten Qualen, welche die Welt jemals gesehen hat!



„Der Zusammenfluss von Menschen in Paris an diesem Tage war
unbeschreiblich. Die Bewohner der benachbarten Dörfer und der
entfernten Provinzen, sogar Ausländer waren herbeigekommen wie zu
der glänzendsten Lustbarkeit. Nicht allein die Fenster nach dem
Gerichtsplatz zu, sondern auch die Dachfenster und Bodenluken wurden
mit einem rasenden Preise bezahlt. Kopf an Kopf war auf den Dächern
zu sehen. Am meisten erstaunte man über die hitzige Begierde der
Frauenzimmer, die sonst so gefühlvoll, so mitleidig sind, diesem
grässlichen Schauspiel nachzugehen, sich daran zu weiden, und
es mit aller seiner Schrecklichkeit bis ans Ende thränenlos und ohne
Rührung zu betrachten, während alle Mannspersonen schauderten und ihr
Gesicht wegwandten.“[405]

Madame du Hausset erzählt in ihren Memoiren, dass man sogar
während der Hinrichtung spielte.[406] Ja, man that noch Schlimmeres.
Casanova, der einer von den Ausländern war, welche der Execution
beiwohnten, berichtet über eine Szene, welche eine schauerliche
Illustration zu der Lehre Sade’s ist, dass die Qualen eines
Anderen die eigne Wollust aufstacheln. Casanova erzählt: „Am 28.
März, dem Tage des Märtyrertums von Damiens, holte ich die Damen
schon früh bei der Lambertini ab, und da der Wagen uns kaum
fassen konnte, nahm ich ohne Schwierigkeit meine reizende Freundin auf
den Schoss und wir begaben uns so nach dem Grèveplatze. Die drei Damen
drängten sich zusammen, so viel sie vermochten und nahmen die erste
Reihe an dem Fenster ein; sie bückten sich dabei und stützten sich auf
die Arme, um uns nicht zu verhindern, über ihre Köpfe hinwegzusehen.
Das Fenster hatte drei Stufen oder Tritte, und die Damen standen auf
dem zweiten. Um über sie wegsehen zu können, mussten wir uns auf
dieselbe Stufe stellen; denn auf dar ersten würden wir sie überragt
haben. Nicht ohne Grund gebe ich meinen Lesern diese näheren Umstände
an. Denn sonst würde es schwer sein, die Details zu erraten, die ich
ihnen verschweigen muss.

„Wir besassen die Ausdauer, vier Stunden bei diesem abscheulichen
Schauspiel zu verharren. Die Hinrichtung des Damiens ist zu
bekannt, als dass ich davon zu sprechen brauchte; zunächst, weil die
Schilderung zu lang sein würde, und dann, weil solche Greuelthaten die
Natur empören. Während der Hinrichtung dieses Opfers der Jesuiten[407]
musste ich die Augen abwenden und mir die Ohren zuhalten, wenn ich das
herzzerreissende Geschrei hörte, als er nur noch seinen halben Körper
hatte; aber die Lambertini und die dicke Alte machten nicht die
geringste Bewegung; war das eine Wirkung der Grausamkeit ihres Herzens?
Ich musste mich stellen, als glaubte ich ihnen, indem sie mir sagten,
der Abscheu den ihnen das Attentat dieses Ungeheuers einflösste, hätte
sie gehindert, das Mitleid zu fühlen, welches notwendiger Weise der
Anblick der unerhörten Qualen, denen man ihn unterwarf, erregen musste.
Die Thatsache ist, dass Tiretta die fromme Alte während der
Zeit der Hinrichtung auf eine eigentümliche Weise beschäftigt hielt.
Vielleicht war das auch die Ursache, dass diese tugendhafte Dame keine
Bewegung machte und auch den Kopf nicht umdrehte. Da er sehr nahe
hinter ihr stand, hatte er die Vorsicht gebraucht, ihr Kleid in die
Höhe zu schlagen, um nicht die Füsse darauf zu setzen. Das war ohne
Zweifel in der Ordnung; allein als ich eine unwillkürliche Bewegung
nach der Seite machte, bemerkte ich, dass Tiretta die Vorsicht
zu weit getrieben hatte.“[408]

Jeder Commentar zu der Erzählung Casanova’s ist überflüssig.
Dass es sich nicht um einen momentanen Anfall von Satyriasis
gehandelt, sondern um eine die einzelnen Phasen der grauenvollen
Hinrichtung begleitende und durch sie hervorgerufene
wollüstige Ekstase, geht mit aller Evidenz daraus hervor, dass diese
scheusslichen sexuellen Manöver zwei Stunden lang dauerten,
wie Casanova ausdrücklich hervorhebt.[409] „Die Handlung wurde
wiederholt und ohne einen Widerstand.“

Dass Ludwig XV. den Gesandten mit grossem Behagen alle
Einzelheiten dieser Execution mitteilte, wird nicht Wunder nehmen.[410]
Auch die Hinrichtung des Giftmischers Desrues, der am 6. Mai
1772 gerädert und dann noch lebend verbrannt wurde, lockte eine grosse
Zuschauermenge an, „spectateurs distingués ont désiré jouir de cet
épouvantable spectacle“, und die Zimmer auf dem Grèveplatze wurden
„sehr teuer vermietet.“[411]

Die Revolution fand also ein auf Hinrichtungen wohl dressiertes
Publikum vor. Wir betonen nochmals, dass Sade alle Greuel
der Schreckenszeit mit erlebt hat, da er 1790 freigelassen wurde und
nur von Dezember 1793 bis zum 10. Thermidor (28. Juli) 1794 wieder
im Gefängnis sass. Gleich die ersten Vorläufer der Septembermorde,
die Erstürmung der Bastille (14. Juli 1789), der Zug nach Versailles
(5. Oktober 1789), die blutigen Ereignisse in Avignon in den Jahren
1790 und 1791, lassen erkennen, welche Rolle die Frauen bei
den Hinrichtungen und Morden spielen würden, und dass keineswegs den
französischen Frauen des Volkes der Blutdurst und die Grausamkeit
eigentümlich war. In Avignon war der Streit zwischen den päpstlichen
Aristokraten und dem patriotischen Volke aufs heftigste entbrannt.
Schon Anfang 1790 forderte der „päpstliche Galgen“ seine Opfer, um bald
nach Ankunft des berüchtigten Jourdan von dem „patriotischen“
Galgen abgelöst zu werden. Am 14. September 1791 wurde Avignon
dem französischen Reich einverleibt und eine Regierung von „sechs
leitenden Patrioten“ eingesetzt. Am 16. Oktober 1791 begab sich
einer derselben, l’Escuyer in die Cordelierskirche, um dort
die Päpstlichen zusammen zu treffen und „ein Wort der Ermahnung zu
ihnen zu sprechen“. Die Antwort darauf war „ein kreischendes Geheul
der aristokratisch-päpstlichen Andächtigen, worunter viele
Weiber waren. Ein tausendstimmiges drohendes Geschrei, das, da
l’Escuyer nicht floh, zum tausendhändigen Drängen und Stossen
wurde, zum tausendfüssigen Treten, mit Niederfallen und Getretenwerden,
mit dem Stechen von Nadeln, Scheren und anderen weiblichen zugespitzten
Instrumenten. Grässlich zu sehen, wo rund herum die alten Toten und
Petrarcas Laura schlafen, der Hochaltar und brennende Kerzen und die
Jungfrau darauf herniederblicken; die Jungfrau ganz ohne Thränen und
von der natürlichen Farbe des Steins. — l’Escuyers Freunde
stürzen wie Hiobsboten zu Jourdan und der Nationalmacht. Aber
der schwerfällige Jourdan will sich vorerst der Stadtthore
bemächtigen, eilt nicht so dreifach schnell, als er könnte, und
als man in der Cordelierskirche anlangte, ist sie still und leer;
l’Escuyer, ganz allein, liegt da am Fusse des Hochaltars, in
seinem Blute schwimmend, von Scheren zerstochen, unter die Füsse
getreten, massakriert. Seufzt noch einmal dumpf und haucht sein elendes
Leben für immer aus.“[412] Nun folgte das schreckliche Strafgericht,
welches unter dem Namen des „Eisturms“ von Avignon für immer einen
traurigen Ruhm erlangt hat. Männliche und weibliche Aristokraten wurden
ins Schloss geschleppt und in unterirdische Kerker am Rhonefluss
geworfen. Neben diesen Verliessen befand sich die „Glacière“ (auch
„Trouillas“ oder „Pressoir“ genannt), der berüchtigte „Eisturm“,
ein „lieu de mort, lieu de supplice“, die grosse Totenkammer, in
welche früher die Opfer der Inquisition lebend hinabgeworfen wurden,
mitten unter Skelette, wo man sie verhungern liess. Wieder sah dieser
entsetzliche „Eisturm“ Thaten, „für die die Sprache keine Namen
besitzt.“ — Undurchdringliches Dunkel und Schatten entsetzlicher
Grausamkeit umhüllen diese Schlosskerker, diesen Glacièreturm. Nur
dies ist klar, dass viele eintraten, wenige zurückgekehrt sind. Als
am 15. Novbr. 1791 der General Choisi in Avignon einrückte und
Jourdan absetzte, da fand man im Eisturme „hundertdreissig
Leichname von Männern und Weibern, ja selbst Kindern (denn die
zitternde Mutter, hastig hingeschleppt, konnte ihr Kind nicht
verlassen) lagen aufgehäuft in jener Glacière, faulend unter Fäulnis,
zum Entsetzen aller Welt.“

Unverkennbar hat der Marquis de Sade diesen Eisturm von Avignon,
der alten Heimat seines Geschlechtes, diese unterirdischen Gewölbe
mit ihren Skeletten in dem von Skeletten erfüllten unterirdischen
Gewölbe des Schlosses von Roland geschildert, in welches dieser seine
Opfer schleppt. So wird auch Justine in diesen von Toten bewohnten
unterirdischen Abgrund hinabgestossen und ihrem Schicksal überlassen
(Justine IV, 176, 221).

Nach der Massakrierung der unglücklichen Schweizer am 10. August 1792,
von der Carlyle sagt, dass „wenige Fälle in der Geschichte
der Blutbäder furchtbarer“ seien, und dass die alte „deutsche
Biederkeit und Tapferkeit“ in den für den König todesmutig kämpfenden
Schweizern sich wieder gezeigt habe, kam jene Septemberwelt
„dunkel, voll Nebel, wie eine Lappländer Hexenmitternacht“; vom
Sonntag dem 2. September 1792 nachmittags bis zum Donnerstag, 6.
September 1792 abends folgen nacheinander „hundert Stunden, die man
der Bartholomäusmordnacht, den Armagnacmetzeleien, der Sicilianischen
Vesper oder dem Allerschrecklichsten in den Annalen dieser Welt an die
Seite stellen muss. Schrecklich ist die Stunde, ruft Carlyle
aus, wenn die Seele des Menschen in ihrem Wahnsinn alle Schranken und
Gesetze durchbricht und zeigt, welche Höhlen und Tiefen in ihr liegen!
Aus ihrem unterirdischen Kerker sind nun Nacht und Orkus ausgebrochen
hier in diesem Paris, wie wir sagten, wie es schon lange prophezeit
war; grässlich, verworren, peinlich anzusehen, und doch kann man, ja
man sollte wirklich nicht es jemals vergessen“.[413]



Priester, Aristokraten, Schweizer wurden aus den Gefängnissen
hervorgeholt und auf der Strasse von der wütenden Volksmenge in Stücke
gehauen. Allen voran die rasenden Weiber! „Und es bildet sich ein hoher
Haufen von Leichen, und die Gassen strömen von Blut.“ Dazu das Geheul
der Mörder mit den schweiss- und bluttriefenden Gesichtern, das noch
grausamere Wutgeschrei der Weiber. „Und unter diese Menschen wird nackt
ein Mitmensch geschleudert!“ Einer um den andern wurde niedergemacht,
die Säbel müssen frisch geschliffen werden, die Mörder erfrischen
sich aus Weinkrügen. Fort und fort dauert die Schlächterei, das laute
Geheul wurde zum tiefen Knurren. Der Prinzessin Lamballe
wird der schöne Kopf mit der Axt gespalten und vom Rumpfe getrennt.
Ihr schöner Leib wird in Stücke gehauen, unter „Schändlichkeiten,
obscönen Greueln von Schnurrbart — grands-lèvres, die die Menschheit
gern für unglaublich hielte“. Schweigen wir über alles Weitere,
von Jourgniac’s 38stündiger Todesangst[414], von Matons
Erlebnissen vor seiner „Résurrection“[415] und von dem Dritten
im Bunde, dem armen Abbé Sicard.[416] Diese drei könnten wir
hören in „wunderbarer Trilogie oder dreifachem Selbstgespräch, womit
sie gleichzeitig ihre Nachtgedanken, während ihrer schrecklichen
Nachtwachen, für uns hörbar machten.“ Die drei könnten wir hören, aber
„die anderen Tausendundneunundachtzig, worunter Zweihundertzwei
Priester, die ebenfalls ihre Nachtgedanken hatten, bleiben unhörbar
für immer in schwarzem Tode erstickt.“[417]

Nunmehr beginnt die Guillotine[418] ihr Werk. Wie sie es gethan hat
in den Jahren 93 und 94, darüber möge man das ergreifende Kapitel bei
Carlyle nachlesen[419]. Aber über den Schrecken erhoben sich
noch die „grands terroristes“, die grossen Schreckensmänner,
Gestalten der Hölle, die Fouché, Collot, Couthon
in Lyon, die Saint-André in Brest, die Maiquet in Orange,
Lebon (der Namensvetter eines modernen ebenso scheusslichen
Lebon) in Arras und Carrier in Nantes, diese „Weltwunder“
(nach Carlyle) schwelgen in „Strömen sich ergiessenden Todes“,
sie schwelgen aber auch wie die Gestalten des Marquis de Sade in
— Wollust.

Schon Brunet hat den grössten der grossen Terroristen, Jean
Baptiste Carrier als einen derjenigen bezeichnet, die Sade
als Vorbild für die blutigen Schilderungen in seinen Romanen gedient
haben und ohne welche „letztere nicht diesen wilden Charakter gehabt
haben würden“[420].



Neuere Forschungen, insbesondere die Schrift des Grafen
Fleury[421] haben dies vollauf bestätigt. Carrier
war ein Schlächter und Henker aus Wollust. Er errichtete in Nantes
ein „Serail“, in dem er mit seiner Geliebten und Oberaufseherin
Caron sich den widerlichsten Orgien hingab. Er „stürzte sich
in die Wollust hinein, ohne Sättigung zu finden.“ Il faudrait un
volume, pour rappeler les orgies auxquelles présida le représentant. Er
liess schöne Frauen, nachdem er sie genossen hatte, ertränken.
In seinem Serail an der Barrière de Richebourg in Nantes verbrachte
er, wie es in einem Briefe Julliens an Robespierre
heisst, seine Nächte mit „frechen Sultaninnen und niedrigen
Schmeichlern, die ihm als Eunuchen dienten, während die Caron
diese Orgien leitete.“ Nachdem in Nantes guillotiniert worden war,
bis „des Scharfrichter todmüde hinsank“, füsilierte man in der Ebene
von Saint-Maure „Kinder und Weiber mit Kindern an der Brust“ bei
hundertundzwanzig, und Männer bei vierhundert, bis man auch dessen
müde ward und zu den „Noyades“, den Ersäufungen griff, die
„berüchtigt geworden sind für alle Zeiten.“

In flachen Fahrzeugen, sogenannten „gabares“ fuhr man hinaus im Dunkel
der Nacht. Neunzig Priester sind auf dem Schiffe, das plötzlich auf
ein gegebenes Zeichen versinkt. „Das Urteil der Deportation“, schreibt
Carrier, „wurde senkrecht vollstreckt“. (Déportation
verticale). Bald folgte eine zweite Noyade von 138 Personen. Und dann
griff man zu Schiffen mit aufklappbaren Böden, die sich öffneten, und
wenn in der Todesangst die Unglücklichen ihre Finger durch die Luken
steckten, liess der scheussliche Grandmaison, der Helfershelfer
Carrier’s, die Finger abhauen![422] Man warf auch die Opfer mit
gebundenen Händen ins Wasser, ergoss einen beständigen Bleihagel über
die Flussstelle, bis der letzte mit dem Wasser Kämpfende untergegangen
war. Viele Zeugen versichern, dass man oft die Frauen vollständig
nackt auszog, dass man kleine Kinder hineinwarf, deren jammernden
Müttern erwidert wurde: „Wölflein, die zu Wölfen heranwachsen werden.“
Weiber und Männer werden zusammengebunden und hineingeworfen. Das sind
die „republikanischen Hochzeiten“ (mariages républicains),
ebenso berühmt für alle Zeit. Und als der Strom die Leichen wieder
zurückwälzt, als Raben und Wölfe sich gierig auf die am Flussufer
liegenden Cadaver stürzen, da ruft Carrier aus: „Quel torrent
révolutionnaire!“ Es ist Nacht. Da verlässt dieser Nero der Revolution
sein Serail, begleitet von seinen Dirnen und Cumpanen „en joyeuse
compagnie.“ Sie schauen dem grässlichen Schauspiele zu, und dann „la
noyade faite, il passait les nuits en orgies bacchiques avec des
femmes et ses ‚roués‘ ordinaires.“ So meldet die Geschichte. Auch
dass es 25 Noyaden waren, und dass im ganzen 4860 Menschen ertränkt
wurden, darunter viele Kinder unter 15 Jahren.[423] Es geschah in der
Dunkelheit, aber es „wird einst am Sonnenlicht untersucht und nicht
vergessen werden Jahrhunderte lang.“ (Carlyle).

Und merkwürdig! Spricht nicht auch dieser „grand terroriste“ in seinem
Briefe an den Convent vom 8. Frimaire 1793 ganz wie Sade und mit
ebendemselben Ausdruck, den dieser so oft gebraucht davon, dass „nach
der Aufrichtung des Apostolates der Vernunft inmitten der Revolution
alle Vorurteile, aller Aberglauben und Fanatismus verschwinden werden
vor dem ‚flambeau de la philosophie‘.“ Ist das ein Zufall?[424]

In Lyon, wo Collot-d’Herbois haust, „fliessen die Gossen
auf der Place des Terreaux rot; es trägt die Rhône zerstückelte Körper
auf ihren Wellen dahin. Zweihundertundneun Verurteilte werden über
den Fluss geführt, um auf der Brotteaux-Promenade mit Musketen und
Kanonen in Masse erschossen zu werden“. Es wird „eine Schlächterei, zu
grässlich, um sie in Worten zu schildern, so grässlich, dass sogar die
Nationalgarden beim Feuern das Gesicht abwenden.“[425]

Man darf sagen, dass es keine Zeit gegeben hat, in der das Morden so
zur Gewohnheit geworden wäre, wie in diesen Jahren von 1792 bis
1794. Es bildeten sich, gleichsam als Konkurrenten der Guillotine,
Mordbanden wie die berüchtigten „Jehus“ und die Sonnenbanden,
welche im Süden Frankreichs den „weissen Schrecken“ verbreiteten. Die
Zahl der Menschen, die gemordet wurden in jener Zeit, sei es durch die
Guillotine, sei es auf andere Weise, war Legion. Vom Könige und der
Königin bis hinab zum Schuster Simon mussten sie alle dahin.
Und wahr wurde auch das Wort des düsteren Saint-Just, dass
„für Revolutionäre es keine Ruhe gäbe als im Grabe.“ Die Revolution
verschlang, wie Saturn, ihre eigenen Kinder (Verguiaud).



In den Gefängnissen wurden gefangene Frauen von den Kerkermeistern
vergewaltigt (Madame Roland in ihren Memoiren); aus den Haaren
guillotinierter Frauen würden blonde Perrücken verfertigt, und in
Meudon war nach Montgaillard eine „Gerberei von menschlichen
Häuten, solcher Häute der Guillotinierten, die des Schindens wert
schienen, und woraus ein ganz gutes Waschleder gemacht wurde, zu Hosen
und anderem Gebrauch. Die Haut der Männer übertraf das Gemsleder an
Zähigkeit, die Haut der Weiber war fast zu gar nichts gut, da sie zu
weich war im Gewebe.“[426]

Doch bald ist das Ende des Schreckens nahe. Noch einmal erhebt er
sich im Prairial des Jahres 1794 und in den ersten neun Tagen des
Thermidor zu furchtbarer Grösse. 1400 Personen wurden in einem Monat
guillotiniert. Wer kann ohne Zittern das Verzeichnis der zahllosen
Namen, der unglücklichen Opfer der Thermidortage lesen, wie es
Houssaye in erschütternd dramatischer Darstellung mitteilt.[427]
Unter ihnen glänzt ein Name (7. Thermidor) ganz besonders: André
Chénier.

La sainte guillotine va tous les jours!

Und endlich kommt jener neunte Thermidor, der das Ende
der Schreckensherrschaft bringt mit dem Sturze des gewaltigen
Robespierre, jener Tag, dem Marie-Joseph Chénier in der
wunderbaren „Hymne du 9 thermidor“ begeistert zujauchzt:




Salut, neuf thermidor, jour de la délivrance:

Tu vins purifier un sol ensanglanté:

Pour la seconde fois tu fis luire a la France

Les rayons de la Liberté!










25.
Ethnologische und historische Vorbilder.



Der Marquis de Sade war ein scharfer Beobachter. Ausserdem hatte
er während seines Gefängnislebens die Kenntnis der zeitgenössischen
Litteratur sich in einem grossen Umfange zu eigen gemacht. Es ist
daher kein Wunder, dass wir die Spuren beider Eigenschaften in seinen
Werken antreffen. Was uns am charakteristischsten erscheint, ist die
grosse Rolle, welche bei Sade die Ethnologie spielt. Auch
das ist kein Zufall. Die ersten Anfänge der Völkerkunde gehören dem
18. Jahrhundert und speziell Frankreich an, wo J. F. Lafitau
im Jahre 1724 das erste bedeutende Werk dieser Art in seinen „Mœurs
des Sauvages américains comparées aux mœurs des premiers temps“
veröffentlichte,[428] über das sich Voltaire in einer Schrift
von ähnlicher Art sehr anerkennend äussert. („Essai sur les mœurs et
l’esprit des nations“ 1756). Weiter förderten dieses grosse Interesse
an der Kenntnis wilder Völker die zahlreichen Reiseexpeditionen
hervorragender französischer Gelehrter im 18. Jahrhundert. Wir
nennen nur die bekannten Namen eines Bouguer, La
Condamine, Bougainville, La Pérouse, Marchand,
d’Auteroche, Duhalde, Charlevoix, Savary,
Le Vaillant, Volney, Dumont. Man fing an — zwar
noch in roher und primitiver Weise — die Sitten und Gewohnheiten
der einzelnen Völker zu vergleichen und die Entwicklungsgeschichte
der Menschheit zu studieren. Dabei gefiel man sich in einer gewissen
Verherrlichung der europäischen Civilisation. Die Wilden waren noch
nicht die „besseren Menschen“ unseres Seume. Lafitau
schreibt: „Ich habe mit grosser Betrübnis in den meisten Berichten
gelesen, dass diejenigen, welche über die Sitten wilder Völker
geschrieben haben, sie uns geschildert haben als Menschen, welche
kein irgendwie religiöses Gefühl besitzen, keine Kenntnis einer
Gottheit, keine Persönlichkeit, der sie irgend welchen Kultus widmen,
wie Menschen, welche weder Gesetze, noch eine Obrigkeit, noch irgend
eine Form der Regierung haben, mit einem Worte als Menschen, welche
von Menschen ungefähr nichts haben als nur die Gestalt. Man hat sich
gewöhnt, eine Vorstellung von den Wilden zu entwerfen, welche sie nicht
von den Tieren unterscheidet.“[429]

Diese Beurteilungsweise wilder Völker findet man auch bei Sade.
Er rechtfertigt durch die Laster und Grausamkeiten, welche man bei
ihnen findet, diejenigen seiner Zeit. So zählt er alle die Völker
auf, welche sich durch grosse Schamlosigkeit auszeichnen, um
dadurch der von ihm gepredigten Unzucht eine feste Unterlage zu geben.
(Juliette I, 122–28). James Cook hat in der Südsee überall die
Paederastie verbreitet gefunden. Folglich ist dieselbe gut.
(„Philosophie dans le Boudoir“ I, 201). Ja, wenn man mit einem Ballon
den Mond erreichen könnte, würde man sie dort ebenfalls finden, da sie
allen Menschen im Naturzustande eigentümlich ist. Die Grausamkeit
der Frauen ist in der ganzen Welt eine und dieselbe. Zingua,
Königin von Angola (ein mit Vorliebe von Sade immer und immer
wieder genanntes Scheusal), die „grausamste aller Frauen“ opferte ihre
Geliebten nach dem Genusse, liess Krieger mit einander kämpfen und
gab sich dem Sieger hin, und liess in einem grossen Mörser alle vor
dem dreissigsten Jahre geschwängerten Frauen zerstampfen. (Phil. dans
le Boud. I, 156). Zoë, die Gemahlin eines chinesischen Kaisers, fand
das grösste Vergnügen daran, Verbrecher vor ihren Augen hinrichten zu
lassen, und liess Sklaven opfern, während sie dabei mit ihrem Gatten
der Liebe pflegte. Je grösser die Grausamkeiten waren, um so grösser
war ihre Wollust. Sie erfand jene hohe Erzsäule, in der man den
Delinquenten lebendig röstete (ibidem). Theodora amüsierte sich bei der
Castration von Männern. (Ib. S. 157.) Auch erzählt Sade öfter
die bekannte Geschichte des Amerigo Vespucci (den er freilich
nicht nennt), dass die Frauen von Florida ihren Männern kleine giftige
Insekten ans Glied setzten, die durch ihren Stich dasselbe anschwellen
liessen, und neben heftigem Schmerz und Geschwürsbildung auch eine
unersättliche Libido verursachten. (Phil. dans le Boud. I, 157).[430]
So bringt Sade für alle Laster ethnologische Beispiele in
Fülle bei, für Giftmord, Prostitution, Anthropophagie, sexuelle
Entartungen, Malthusianismus, Atheismus u. s. w. Die Bibel liefert ihm
viel Material. Dann kommen die Lappen, die Afrikaner, die Asiaten, die
Türken, die Chinesen, Angola, die Neger der Pfefferküste. Er kennt
alles. Er citiert Cook’s Reisen, Paw’s „Recherches sur
les Indiens, Egyptiens, Arméniens“ (Anthropophagie), die „Coutumes de
tous les peuples“. Er weiss, dass es in Lappland, in der Tartarei,
in Amerika eine „Ehre ist, seine Frau zu prostituieren“, dass die
Illyrier besondere Wollustorgien feiern in grosser Versammlung, dass
der Ehebruch bei den Griechen florierte, und die Römer sich ihre
eignen Frauen unter einander liehen; dass seine geliebte Zingua ein
Gesetz erliess, das die „vulgivaguibilité“ der Weiber vorschrieb.
Sparta, Formosa, Otaheiti, Cambodja, China, Japan, Pegu, Cucuana,
Riogabar, Schottland, die Balearen, die Massageten liefern ihm eine
Menge von überzeugenden Beispielen für die Richtigkeit seiner Lehren.
Aus Peloutier’s berühmter „Geschichte der Celten“ (Berlin 1754)
beweist er, dass das von Roland geübte „jeu de coupe-corde“, das Hängen
aus Wollust, schon von den Celten geübt wurde (Justine IV, 201) und
versteigt sich sogar an dieser Stelle zu folgendem charakteristischen
halb wahren Ausspruch: „Fast alle Ausschweifungen, die in der ‚Justine‘
beschrieben wurden, waren früher ein Teil religiöser Ceremonien und
wurden von unseren Vorfahren geübt wie z. B. die Flagellation.“ Für die
Geisselung beruft er sich auch noch auf das seither oft citierte Werk
von Brantôme, wobei er ausnahmsweise aufs genaueste die von ihm
benutzte Ausgabe angiebt: Brantôme „Vies des Dames galantes“ Tome I.
édition de Londres 1666. (Juliette II, 133).

Alle bizarren Ideen, alle merkwürdigen Einfälle berüchtigter erotischer
Scheusale verwertet Sade. So erklärt Noirceuil, dass er
zweimal an einem Tage heiraten will, und zwar um 10 Uhr früh als Frau
verkleidet einen Mann, um 12 Uhr als Mann einen Knaben, der als Frau
verkleidet ist. Juliette dagegen will in derselben Kirche zu derselben
Zeit als Mann verkleidet eine Tribade heiraten, die als Frau verkleidet
ist und eine andere Tribade, die als Mann verkleidet ist. So übertrifft
er durch diese vierfache Verbindung Nero, der den Tigellinus als
Frau und den Sporus als Mann heiratete. (Juliette VI, 319). Juliette,
die im Nachahmungstalent nicht hinter Noirceuil zurückbleiben will,
macht ein Stückchen der Kaiserin Theodora nach. Sie streut sich
Gerstenkörner auf die Geschlechtsteile und lässt sich dieselben von
Gänsen aufpicken, was ihr eine unendliche Wonne bereitet (Juliette IV,
341).

Ueberaus häufig citirt Sade den berüchtigten Marschall
Gilles Laval de Retz (Rais — z. B. Justine II, 171);
Philosophie dans le Boudoir I, 153 — über den Bossard und
de Maulle eine ausgezeichnete Monographie geliefert haben.[431]
Dieser „Ritter Blaubart“, ein Mann von schöner, eleganter Erscheinung
und grosser Gelehrsamkeit, verlässt im 27. Jahre „den Hof, die
bisherige, erfolggekrönte militärische Laufbahn, verstösst Weib und
Kind, verschwindet auf seinem einsamen Schlosse, treibt unsinnige
Verschwendung, ergiebt sich mystischen Studien, Teufelsbeschwörungen
und Aehnlichem, verfällt dann sexuellen Ausschweifungen, wird
Paederast, Kinderräuber, Mörder, Sadist, Leichenschänder
u. s. w.“[432]. Dieses Ungeheuer lockte nach und nach 140 Kinder in sein
Schloss, wo sie in scheusslicher Weise ermordet wurden. Das Opfer
wurde niedergeworfen, entweder durch einen Knecht oder durch Gilles
de Retz selber, der Hals abgeschnitten, wobei Gilles den
Anblick des zuckenden Körpers wollüstig genoss. Dann schnitt er die
Extremitäten ab, öffnete Brust oder Bauch und riss die Eingeweide
heraus. Bisweilen setzte er sich auf den Körper des Opfers, um den
Todeskampf zu fühlen, „plus content de jouir des tortures, des larmes,
de l’effroi et du sang que de tout autre plaisir“. Auch köpfte er den
Leichnam, nahm den Kopf in die Hände, betrachtete ihn mit wollüstigen
Blicken und küsste ihn leidenschaftlich.[433] Der vom Beichtvater des
Marschalls aufgezeichneten Beichte entnehmen wir noch die folgenden
Details: „Egidius de Rays, sponte dixit, quamplures pueros in magno
numero, cujus amplius non est certus, cepisse et capi fecisse, ipsosque
pueros occidisse et occidi fecisse, seque cum ipsis vicium et
peccatum sodomiticum commisisse,.. tam ante quam post mortem
ipsorum et in ipsa morte damnabiliter... cum quibus etiam languentibus
vicium sodomiticum committebat et exercebat mode supra dicto.“ Gilles
pflegte oft zu seinen Komplizen zu sagen: „Niemand auf der Welt
versteht oder könnte auch nur verstehen, was ich in meinem Leben
gethan habe. Es giebt Niemanden, der es thun könnte.“ Mit ähnlichem
Stolze sprechen die Helden Sade’s über ihre Unthaten. Schon
Eulenburg hat hervorgehoben, dass der Marquis de Sade
nicht nur dem Marschall Retz an „verschiedenen Stellen von
‚Justine et Juliette‘ begeisterte Nachrufe widmet“, sondern dass er
ihm auch „würdige Genossen“ giebt, u. a. in jenem Jérôme (Bd. 3 der
Justine), der als Schlossherr in Sicilien durch seine Agentin Clementia
überall Kinder aufgreifen und ankaufen lässt, um sie ganz im Stile des
Gilles de Rais zu Tode zu martern.[434]

Das eigene Zeitalter des Marquis de Sade war aber überreich an
einer Fülle ähnlicher Gestalten! Sade schildert, wenn er auch auf
ethnologische Vorbilder und Persönlichkeiten einer fernen Vergangenheit
zur Ergänzung des von ihm gezeichneten Sittenbildes zurückgreift,
immer doch noch mehr seine eigene Zeit mit all ihren wilden Trieben,
ihrer Wollust und ihrem Blutdurst. „Wie viele geheime, privilegierte
Verbrecher“, sagt J. Michelet, „gab es, die man nicht zu
verfolgen wagte! Die Mächtigen oder die durch Mächtige Geschützten
überliessen sich entsetzlichen Phantasien, die sie oft zum Morde
führten“.[435] Michelet erzählt, dass ein Parlamentsrat ein
junges Mädchen grausam misshandelte und darauf vergewaltigte. Er tötete
seinen Kutscher, der sein Komplize war. Später, als die Sache doch
ruchbar wurde, sich selbst.

Sade erwähnt sehr häufig den Grafen Charolais (z. B.
Philosophie dans le Boudoir I, 153, II, 131), der „Morde aus Wollust
begangen habe“. Dieser Graf von Charolais (1700–1760) „düsteren
Angedenkens“ verband nach Moreau den empörendsten Cynismus
mit einer kaum fassbaren Wildheit. Er liebte, Blut bei seinen Orgien
fliessen zu sehen und richtete die ihm zugeführten Courtisanen in
grausamer Weise zu. „Inmitten seiner Ausschweifungen mit seinen
Maitressen war ihm nichts angenehmer, als mit seiner Flinte Dachdecker
oder Passanten zu erschiessen“.[436] Das Herabrollen der Leichen vom
Dache bereitete ihm ein unendliches Vergnügen.[437] Auch der Abbé de
Beauffremont soll die Menschen von den Dächern heruntergeschossen
haben.[438] Sade hat ebenfalls diese eigenartige Monomanie
in das Register seiner sexuellen Perversionen aufgenommen. Juliette
erschiesst ihren Vater, während sie sich mit einem anderen Manne
geschlechtlich befriedigt, um den Genuss zu erhöhen (Juliette III, 115).

Nach Michelet (a. a. O.) liebte dieser Charolais
das schöne Geschlecht nur „im blutigen Zustande“. Sein Vater, der
Prinz von Condé, hatte schon ein Vergnügen daran gefunden,
Menschen zu vergiften, so z. B. den Dichter Santeul, und
hatte auf seine beiden Söhne, den Herzog von Bourgogne und
den Grafen Charolais diese perversen Neigungen vererbt. Beide
bedienten sich als einer Helfershelferin bei ihren Orgien der Madame
de Prie. Eines Tages erschien, wie Michelet erzählt,
bei derselben eine Madame de Saint-S., die alsbald von den
sauberen Herren Prinzen nackt ausgezogen wurde, et Charolais
la roula dans une serviette. Trotz dieses Erlebnisses liess sich
die Unglückliche noch einmal in das Haus der de Prie locken
und wurde diesmal „wie ein Hühnchen gebraten“. Von ihren schweren
äusseren und inneren Brandwunden erholte sie sich erst nach mehreren
Jahren. Ausdrücklich erwähnt Michelet, dass der Herzog von
Bourgogne diese grausame Idee hatte. Sollte dieses Scheusal
nicht in dem Herzog Dendemar in der „Juliette“ geschildert sein, der
die nackten Leiber von vier Freudenmädchen mit brennendem Oel begiesst
(Juliette I, 352)? Es ist doch sehr wahrscheinlich.

Ganz unverkennbar ist dagegen die folgende Uebereinstimmung und
Entlehnung. Die Goncourts erzählen von dem Herzog von
Richelieu, dem Helden der berüchtigten Pastillen, dass es ihm
ein besonderes Vergnügen bereitete, die von ihm gequälten Menschen
weinen zu sehen.[439] Bei Sade (Justine I, 14) kommt ein
Grosskaufmann Dubourg vor, dessen grösster geschlechtlicher Genuss
darin besteht, Kinder und Mädchen weinen zu machen.

Der berüchtigte Anthropophage Blaize Ferrage, genannt Seyé,
scheint ebenfalls dem Marquis de Sade als Vorbild gedient
zu haben. Dieser Mensch „hauste 1779 und 1780 in den französischen
Gebirgsabhängen der Pyrenäen“ tötete Männer, Frauen und besonders
junge Mädchen; Männer ass er nur aus Hunger, hingegen benutzte er die
Frauen vor dem Morde zu sexuellen Genüssen, und es wurde berichtet,
dass er besonders an Kindern seine Wollust auf die brutalste Weise
befriedigte. Am 12. Dezember 1782 zum Tode durch das Rad verurteilt,
wurde er, erst 25 Jahre alt, schon am folgenden Tage hingerichtet.[440]
Sade schildert ebenfalls einen solchen Anthropophagen, der wie
Ferrage im Gebirge sein Wesen treibt. Das ist Minski, der
„Eremit der Apenninen“ (Juliette III, 313).

Brunet erwähnt noch mehrere sadistische Typen des 18.
Jahrhunderts.[441] Ein vornehmer Pole, Verfasser verschiedener
historischer Werke, der Graf von Potocki, soll Missethaten
„dans le genre de ceux du marquis de Sade“ begangen haben
und infolgedessen aus seinem Vaterlande verbannt worden sein. In
Lyon waren vor der Revolution die Sitten so verderbt, dass
zahlreiche sadistische Attentate sich ereigneten, und Michelet
mit Recht in seiner „Geschichte der französischen Revolution“
behauptet, dass „nicht ohne Grund ein nur zu berühmter Schriftsteller
mehrere Episoden eines verabscheuungswürdigen Romans in Lyon sich
abspielen lasse“.

Wir können diese Bemerkung Brunet’s noch durch eine
merkwürdige Stelle bei Sade bekräftigen. Im vierten Bande der
„Justine“ entflieht die Titelheldin nach Lyon, wo sie einen gewissen
Saint-Florent wiedertrifft, der die von ihm deflorierten jungen Mädchen
sofort durch einen Mädchenhändler verkaufen lässt. An dieser Stelle
sagt Sade ausdrücklich, dass dieser Mädchenhändler von Lyon
eine historische Persönlichkeit sei. Es sei keine Fabel (Justine
IV, 64–71).

Jean Paul Marat, auf den der Marquis de Sade am 29.
September 1793 eine noch erhaltene emphatische Gedenkrede hielt,
dieser ohne Zweifel Blutdürstigste unter den grossen Revolutionären,
wird dem Marquis manche Ideen, die wir in dessen Romanen finden,
eingegeben haben. Er „geberdete sich wie ein Trunkener, der sich im
Blute berauscht hat und von dem Dunst des vergossenen Blutes zu immer
rasenderer Gier gereizt wird.“ Vor allem riet er in seinem „Ami du
peuple“ die grossen Massenmorde an und forderte immer wieder
zu deren Wiederholung auf.[442] Wir werden die Pläne derartiger
Massenmorde mehr als einmal in den Romanen des Marquis de Sade
antreffen.

Sonderbar ist die Behauptung des oben erwähnten phantasievollen
deutschen Autors, dass „Justine“ und „Juliette“ „eigentlich nichts als
eine Autobiographie des Marquis de Sade“ seien, dass Justine
identisch sei mit der Mademoiselle Aroût, Juliette mit der
Gräfin de Bray.[443]

Ebenso merkwürdig ist, dass der Geschmack an menschlichen Excrementen,
der in Sade’s Romanen eine so grosse Rolle spielt und der ja
auch heute noch als besonderes psychopathologisches Phaenomen vorkommt,
auch historisch in einer eigentümlichen Weise belegt werden kann.
Unter Ludwig XIV. trug der Intendant Bullion immer eine
goldene Dose bei sich, die, statt mit Tabak, mit menschlichen Faeces
gefüllt war![444] In einer obscönen Schrift „Merdiana, ou Manuel des
chieurs“[445] ist ein Mann dargestellt, wie er „tabak à la rose“
fabriciert.


26.
Italienische Zustände im 18. Jahrhundert.



Im Jahre 1772, nach der Marseiller Skandalaffäre, entfloh der Marquis
de Sade mit seiner Schwägerin nach Italien, wo er sich 5 bis 6
Jahre aufhielt. Die Frucht dieses Aufenthaltes war die Schilderung der
italienischen Zustände, die mehr als drei Bände der „Juliette“
in Anspruch nimmt. (Vom Ende des dritten Bandes bis zum Ende des
sechsten Bandes.) Er selbst macht ausdrücklich darauf aufmerksam, dass
er Italien aus eigener Anschauung kenne, indem er sagt (Juliette III,
290): „Diejenigen, welche mich kennen, wissen, dass ich Italien mit
einer sehr hübschen Frau durchreist habe, dass ich ‚par unique principe
de philosophie lubrique‘, diese Frau dem Grossherzog von Toskana, dem
Papste, der Prinzessin Borghese, dem König und der Königin von Neapel
vorgestellt habe. Sie dürfen also überzeugt sein, dass alles, was die
‚partie voluptueuse‘ betrifft, exakt ist, dass ich thatsächlich die
wirklichen Sitten der erwähnten Persönlichkeiten geschildert habe.
Wären die Leser Augenzeugen der Szenen gewesen, sie hätten sie auch
nicht aufrichtiger und getreuer beschreiben können. Auch in Betreff
der Reiseschilderungen darf der Leser versichert sein, dass ich mich
der grössten Genauigkeit befleissigt habe.“ Trotz dieser Versicherung
kommen in Sade’s Erzählung sehr viele Ungeheuerlichkeiten und
Uebertreibungen vor, wie wir bei der späteren Analyse der „Juliette“
sehen werden. Aber ein Kern von Wahrheit ist auch hier
nachweisbar, bestimmte von Sade geschilderte Verhältnisse sind
wieder auffindbar, so dass wir auf die italienischen Zustände im 18.
Jahrhundert einen kurzen Blick werfen wollen.

Italien ist ja ohne Zweifel die Pflanzschule der echt
modernen, raffinierten Unzucht, die, nebenbei bemerkt, stets am
besten in den spezifisch katholischen Ländern, an den Stätten
der Askese und des Coelibats gediehen ist. Brauchen
wir an Pietro Aretino, an Papst Alexander VI., an
Lucrecia und Cesare Borgia, an Giulio Romano
und Augusto und Annibale Carracci, diese grossen
Praktiker und Künstler der Wollust zu erinnern? Wie unschuldig und
naiv muten uns dagegen die Liebesabenteuer in Boccaccio’s
„Decamerone“ an! Freilich, damals gab es auch noch keine Jesuiten. Die
Renaissance und der Jesuitismus bezeichnen eine neue
Epoche in dem Geschlechtsleben Italiens, die vielleicht die reichsten
kulturhistorischen Beziehungen aller Art aufweist und von uns in einer
der folgenden Studien einer genauen Untersuchung unterzogen werden
wird. Hier berühren wir kurz die Verhältnisse des 18. Jahrhunderts.

Der Marquis de Sade schildert die Verbreitung der
Prostitution in Italien als eine geradezu ungeheuerliche. Alle
Städte, die Juliette besucht, wimmeln von Dirnen aus hohem und niederem
Stande, die besonders bei den grossen mit Ausschweifungen verbundenen
Festen in den Häusern des Adels ihre Reize glänzen liessen
und sich im allgemeinen eines hohen Ansehens erfreuten. Sade
berichtet denn auch häufig über solche Dirnentriumphe. Nach den
Glossatoren des Papstrechtes war ja der Begriff einer „Hure“ sehr
weit gefasst. Nur diejenige könne man eine wahre Hure nennen,
die 23000 Mal — gesündigt habe![446] Casanova fand die Gärten
des Grafen Friedrich Borromeo auf den „borromeischen Inseln“
angefüllt mit „einem Schwarm junger Schönheiten“. Der venetianische
Gesandte in Turin hielt bei sich offene Tafel, und man „betete hier
öffentlich das schöne Geschlecht an“. — Bologna, dessen sittliche
Corruption auch von Sade geschildert wird (Juliette III, 306),
wimmelte von „singenden und tanzenden Nymphen“[447]. Besonders
ausgeartet war das Geschlechtsleben in Venedig, von dem der Marquis
de Sade schreckliche Dinge erzählt (Juliette IV, S. 144
ff.). Die Courtisane, schon seit Jahrhunderten „die Pest welscher
Städte“, wurde in Venedig vergöttert. Wo bot aber auch ein Ort in
der Welt, „so reizende Verlockung und Sinnengenuss jeder Art? Wo war
die Ehe der Intrigue zugänglicher als in der Stadt, wo die Sitte
des Cicisbeats die Strenge der Pflicht längst zu einem lächerlichen
Vorurteil gestempelt? Wo waren die Courtisanen schönere, gebildetere
und vollkommenere Priesterinnen Cytherens? Wo bot die Licenz adliger
Jungfrauenklöster, die Prostitution der Vestalinnen, einen feineren
Reiz für sinnliche Romantik, erhöht durch Gefahr, als zu Marano und
San Giorgio? Wo gewährte der Carneval und die Maskenfreiheit, mitten
in lauen, schmeichelnden Sommernächten, so mühelos die entzückendsten
Abenteuer? Wo gab es ausgesuchtere Tafelfreuden und köstlicheren
heisseren Wein bei Orgien im Geschmacke des klassischen Altertums? Wo
prachtvollere Opern, entzückendere Stimmen, nacktere Terpsichoren,
pikantere Festlichkeiten? Wo konnte der adlige Hang zum Glücksspiele in
volleren Goldhaufen sich sättigen? Nach Venedig ging daher der
erste Zug aller vornehmen Lüstlinge; verdorben, ärmer an Glücksgütern
und an Lebenskraft, selten mit Reue, kehrten sie heim, nachdem jedes
Einzelnen Sünde die Sündhaftigkeit der Stadt gesteigert hatte. Diese
Bedeutung Venedigs, als der Metropole der raffinierten Freiheit des
Sinnengenusses, geht aus der geheimen Geschichte und den Memoiren der
Fürsten und Vornehmen hervor. Nur ein bestimmt ausgesprochener
Zweck führte alle nach der Stadt der Lagunen.“[448] Infolge dessen
erfreuten sich in der Republik Venedig die Prostituierten des ganz
besonderen Schutzes der Regierung und waren sogar der einzige erlaubte
Gegenstand des sonst durch die Gesetze streng verpönten Luxus der
Nobili.[449] Montesquieu schreibt: „In Venedig zwingen die
Gesetze die Adeligen zu einer bescheidenen Lebensweise. Sie sind so an
Sparsamkeit gewöhnt, dass nur die Buhlerinnen sie dazu vermögen können,
Geld auszugeben. Man bedient sich dieses Wegs, um die Betriebsamkeit
zu befördern: die verächtlichsten Weibespersonen verschwenden dort
ohne Gefahr, während ihre Liebhaber das armseligste Leben von der Welt
führen.“[450] Casanova berichtet interessante Einzelheiten über
das Leben und Treiben der Venetianischen Dirnen um 1750, speziell der
berühmten Courtisane Juliette. Sade erzählt (Juliette VI, 147)
von den Besuchen eines alten Prokurators im Bordell der Durand. Bei
Casanova kommen ebenfalls die galanten Abenteuer des Prokurators
Bragadin vor.[451]

Italien ist das gelobte Land der Paederastie, noch heute.
Drastisch sagt der Marquis de Sade, in diesem Punkte gewiss ein
richtiger Beobachter: „Le cul est bien recherché en Italie“. (Juliette
III, 290.) Das ist ein Erbteil aus Griechenland und Rom. Und jeder, der
von Liebe zu den klassischen Studien und antiker Kunst leidenschaftlich
ergriffen, den Boden Italiens betrat, war dieser Gefahr ausgesetzt,
wie das Beispiel unseres J. J. Winckelmann beweist. Schon
Dante erwähnt im 15. und 16. Gesange des „Inferno“, die grosse
Verbreitung der Männerliebe in Italien.[452] Papst Sixtus IV.
(1471 bis 1484) huldigte in ausgedehntem Masse der Paederastie und soll
seine Ganymede zu Kardinälen erhoben haben. Einige Kardinäle baten den
Papst, in der heissen Jahreszeit Paederastie treiben zu dürfen, worauf
der Papst die Erlaubnis hierzu erteilt haben soll. Auf Sixtus
IV. fand der folgende obscöne Vers Anwendung:




Roma quod inverso delectaretur amore

Nomen ab inverso nomine fecit Amor.







Sixtus war grausam und fand Gefallen am Ansehen blutiger
Schauspiele. Sein angeblicher Neffe Pietro Riario,
wahrscheinlich aber sein Sohn, lebte inter scorta atque exoletos
adolescentes, und war ebenfalls Paederast. Michel Angelo soll
der Knabenliebe gefröhnt haben.[453] Der Maler Giovanni Antonio
Razzi (1479–1564) bekam wegen dieser Neigungen den Beinamen il
Sodoma.[454] Papst Julius III. (1550–1555) ist ebenfalls
hier zu nennen. „Dans le conclave même, il pratiquait l’acte de sodomie
avec les jeunes pages attachés à son service, et loin d’en faire un
mystère, il affectait de se laisser surprendre en flagrant délit par
ses collègues.“[455]

Im 18. Jahrhundert war die Paederastie in Italien an der Tagesordnung.
Man konnte sogar Gefahr laufen, von Paederasten vergewaltigt zu
werden. Casanova erzählt einen solchen Ueberfall, den ein
Mann auf ihn machte. Ebenso von einem Knaben Petronius, der
als ein gewerbsmässiger Prostituierter in Ancona thätig war. Der
Kardinal Brancaforte, einer der grössten Wüstlinge der Welt,
der nach Casanova „nicht aus den Bordellen herauskam“, war der
Paederastie sehr verdächtig. Als bei Gelegenheit seines Aufenthaltes
in Paris eine junge Paduanerin ihm in der Beichte gestand, dass ihr
Mann sich bei ihr gewisse Freiheiten herausgenommen hätte, die durch
den Ehecodex streng verboten würden, fesselte der üppige Kardinal sein
Beichtkind sehr lange an diesen kitzlichen Gegenstand. Ehe er ihr die
Absolution erteilte, wollte er die genauesten Umstände erfahren. Bei
jeder Mitteilung wurde er von Begierde verzehrt und rief aus: „Es ist
ungeheuer! — Es ist monströs! — Ach, meine Teure, Sie haben eine
abscheuliche Sünde begangen, aber es ist eine sehr hübsche Sache.“[456]
Noch eine andere ähnliche Anekdote wird von Casanova mitgeteilt.

Noch heute ist die männliche Prostitution in Italien so öffentlich wie
in keinem anderen Lande. In Neapel „bieten sich abends auf der
Via Toledo junge Männer dem Vorübergehenden an, und die Zwischenhändler
preisen dort nicht nur ihre weibliche, sondern auch die männliche
Ware an.“ Moll, der dies mitteilt, meint auch, dass in Italien
die Homosexualität stets etwas mehr hervortrat als in andern Ländern
Europas. J. L. Casper berichtet 1854, dass in Neapel und
Sicilien dem Reisenden am hellen Tage von auf den Strassen lungernden
Kupplern un bellissimo ragazza schamlos angeboten wurde, wenn man ihre
Anträge, Weiber betreffend, zurückwies.[457]



Dass der italienische Klerus des 18. Jahrhunderts einen
grossen Anteil an diesen sexuellen Ausschweifungen hatte, brauchen
wir wohl nicht weiter anzuführen. Dafür spricht schon die geradezu
ungeheuerliche Zahl der Geistlichen jeder Art, die im ganzen Lande
verbreitet waren. Gorani, dessen mit Recht berühmte Memoiren wir
mit grossem Vergnügen gelesen haben und dessen Glaubwürdigkeit durch
neuere Forschungen noch mehr bekräftigt worden ist, berichtet, dass
das Königreich Neapel ohne Sicilien unter 480000 Einwohnern etwa 60000
Mönche, 3000 Laienbrüder und 22000 Nonnen zählte. Dieser Klerus war von
einer „unglaublichen Ignoranz“, von einer ungeheuerlichen „débauche
crapuleuse“. Seine Sitten seien noch verderbter als die der Mönche
aller übrigen katholischen Länder. „Mord, Schändung und Gift sind ihnen
vertraut.“ Gorani berichtet über verschiedene haarsträubende
Verbrechen von Priestern. Die Nonnenklöster seien Schauplätze der
wüstesten Orgien. Dabei war der Klerus so reich, dass er fast ein
Drittel aller Güter im Lande besass.[458] Die Geistlichen gaben denn
auch in der Liebe den Ton an. Das war seit Boccaccio’s Zeiten
nicht anders geworden. Casanova berichtet darüber aus dem 18.
Jahrhundert allerlei Ergötzliches. So z. B. führt ihn ein Mönch
in Chiozza in ein Bordell, wo er freilich das Unglück hat, sich zu
inficieren. Als Casanova noch selbst als Geistlicher mit
einem Franziskaner auf der Wanderschaft war, wurden sie von zwei
nymphomanischen Megären überfallen. Man muss also damals gerade den
Geistlichen allerlei zugetraut haben.[459] Das scheussliche Unwesen
der Castraten für geistliche Zwecke ist ein weiterer Beweis für
die tiefe Depravation des italienischen Klerus.

Zoophilie und Sodomie waren ebenfalls seit jeher in
Italien mehr verbreitet als in einem andern Lande. Der Marquis de
Sade lässt denn auch bei einer Orgie im Hause der Prinzessin
Borghese einen Truthahn, eine grosse Dogge, einen Affen und eine
Ziege als maîtres de plaisir aufmarschieren! (Juliette IV, 262). Noch
heutzutage sollen nach Metzger die Ziegenhirten in Sicilien im
allgemeinen Ruf stehen, dass sie sich mit ihren Ziegen abgeben.[460]
Der Kardinal Bellarmin trieb seit 1624 mit Weibern verbotenen
Umgang und hatte noch nebenher „vier schöne Ziegen auf der Streu.“[461]

Einzelne von Sade erwähnte italienische Persönlichkeiten des
18. Jahrhunderts bedürfen noch besonderer Erwähnung. Im fünften
Bande der „Juliette“ wird ein üppiges Gartenfest beim Fürsten von
Francavilla geschildert (S. 326 ff.). Diese Gartenfeste bei den
neapolitanischen Granden sind historisch. Casanova berichtet
ebenfalls, dass Francavilla, „ein entschiedener Epikuräer, voll
Geist, Anmut und Unverschämtheit“, im Jahre 1770 ein glänzendes Fest
für alle Fremden gab. Er liess seine jungen und schönen Pagen beim
Schwimmkampfe im Wasser „erotische Verschlingungen“ ausführen, bei
denen sich „die Damen sehr gut unterhielten“[462]. Der bei Sade
(Juliette IV, 156 u. ö.) erwähnte Kardinal Bernis wird auch von
Casanova als sehr unheilig geschildert.



Leopold I. von Toskana, der „grand successeur de la première
putain de France“ (Juliette IV, 36) soll nach Sade ebenfalls
ein erotisches Scheusal gewesen sein. Hierbei hat wohl der Hass gegen
das Haus Oesterreich ein Wort mitgeredet. Casanova, der ein
fesselndes Bild von dem Abenteurerleben in Florenz entwirft, sagt über
Leopold aus, dass er „eine entschiedene Leidenschaft für das
Geld und die Weiber hegte.“[463] Besonderes Interesse beanspruchen
die Schilderungen des Papstes Pius VI. und der Königin
Karoline von Neapel bei Sade.


1.
Papst Pius VI.



Dieser Papst war nach Sade (Juliette IV, 268) ein grosser
Lüstling, dem Juliette eine lange Rede über die Zuchtlosigkeit der
Päpste aller Zeiten hält (IV, 270 ff.), wobei sie ihn mit „alter Affe“
anredet (IV, 285). Nachher muss dann auch Seine Heiligkeit eine ebenso
lange Rede halten an deren Schlusse dieser Wahrheitsapostel den Mord
für die „einfachste und legitimste Handlung auf der Welt“ erklärt
(IV, 370) und in seinen nunmehr geschilderten Orgien hinter dieser
Versicherung nicht zurückbleibt (V, 1 ff.).

War Pius VI. ein solcher Mensch? Dies kann nur zum Teil bejaht
werden.

Pius VI. (1775–1798), vorher Giovanni Angelo, Graf
Braschi, war einer der schönsten Männer seiner Zeit,
„hochgewachsen, von edlem Aussehen, blühender Gesichtsfarbe“. Er trug
sein päpstliches Gewand mit einer Art von Koketterie und trug vor allem
seine schönen — Beine zur Schau, indem er stets sein langes Gewand an
der einen Seite etwas aufhob, so dass wenigstens ein Bein sichtbar war,
auch legte er grosses Gewicht auf eine schöne Frisur. Diese Eitelkeit
geisselte das folgende Distichon:




Aspice, Roma, Pium. Pius! haud est: aspice mimum.

Luxuriante coma, luxuriante pede.







Er liess sich denn auch von der Geistlichkeit und den Gläubigen
gehörig anbeten, mit einer „vénération stupide“, der aber manchmal ein
ironischer Beigeschmack nicht fehlte. Seine Ausfahrten geschahen mit
ungeheuerem Gepränge. Draussen war Pius ein Gott, im Vatican
ein vielfach verspotteter Mensch. Zeigte er sich auf der Strasse, so
riefen die Frauen: Quanto è bello, quanto è bello! Und man behauptete,
dass Pius sich dadurch mehr geschmeichelt gefühlt habe als durch
die Huldigung der Kardinäle. Der Kardinal Bernis nannte ihn ein
lebhaftes Kind, das man immer bewachen müsse.[464] Auch Coletta
schildert diesen Papst als einen „bildschönen Mann“, von grosser Liebe
zum Putze und weibischen Eigenschaften.[465] Er war im Gegensatz zu
seinem Vorgänger Clemens XIV. den Jesuiten zugeneigt.[466] Was
sein Verhalten in geschlechtlicher Beziehung betrifft, so begünstigte
er nach Casanova (Bd. XVII, S. 169) die Prostitution, hielt nach
Gorani selbst viele Maitressen und trieb sogar Incest mit einer
natürlichen Tochter.[467] Bourgoing dagegen findet ihn in sexueller
Hinsicht ganz rein und sagt, dass Pius VI. seine Zeit zwischen
den religiösen Pflichten, seinem Cabinet, Museum und der vatikanischen
Bibliothek teilte.[468]


2.
Die Königin Karoline von Neapel.



Die Königin Karoline von Neapel schildert der Marquis
de Sade als vollendete Tribade (Juliette V, 258), und beschreibt
ihre Reize „nach der Natur“. Sie sowohl, wie ihr Gemahl, der König
Ferdinand IV., zeichnen sich durch einen hohen Grad von
wollüstiger Grausamkeit aus, die sich in verschiedenen von Sade
geschilderten wilden Ausbrüchen äussert, so z. B. bei dem grossen
neapolitanischen Volksfeste, bei dem 400 Personen getötet werden.
(Juliette VI, 1.)[469]

Hier hat der Marquis de Sade wirklich durchaus „nach der Natur“
geschildert. Man darf sagen, dass von Helfert’s Aufsehen
erregender Versuch einer Ehrenrettung der Königin Karoline
von Neapel[470] vollständig misslungen ist, wie die bündige
Widerlegung der Helfert’schen Ausführungen durch Moritz
Brosch wohl definitiv dargethan hat.[471] Danach bestehen die von
Gorani, Coletta und vielen anderen dargebotenen Enthüllungen
über die Sittenlosigkeit der Königin Karoline zu Recht.

Coletta sagt von ihr, dass sie „mehr als eine Leidenschaft
besass, rachsüchtig und hochfahrend war und durch eine glühende Wollust
verblendet wurde“.[472]

Gorani, der den Stoff zu seinem berühmten Werke in den Jahren
1779 bis 1780 und 1789 bis 1790 sammelte, richtete seine Angriffe
besonders gegen die neapolitanischen Zustände, denen wohl das bekannte
Motto seiner Memoiren gilt:




Des tyrans trop longtemps nous fûmes les victimes,

Trop longtemps on a mis un voile sur leurs crimes.

Je vais le déchirer....







Karoline ist die „österreichische Megäre“, die die ganze
Wollust einer Messalina mit den unnatürlichen Gelüsten einer Sappho
verbinde. Sie gab sich ohne Wahl und ohne Scham den verächtlichsten
und verworfensten Männern hin und unterhielt mit ihrem Minister Acton
eine Liaison. Dieses „unique monstre de cette espèce“ tötete alle ihre
Kinder oder machte sie krank. Einmal schrie ihr Gemahl Ferdinand
ihr durch’s Schlüsselloch zu: „Ce n’est point une reine, une épouse,
une mère, que l’Autriche nous a’donnée, c’est une furie, une mégère,
une Messaline qu’elle a vomie dans sa colère et lancée parmi nous“.[473]

Besonders berüchtigt wurde Karolinen’s Verhältnis zu der
berühmten Lady Emma Hamilton, der Geliebten Nelson’s.
Coletta’s Urteil über diese tribadische Liaison der Beiden ist
von allen gewissenhaften Forschern bestätigt worden: „Nella reggia,
nei teatri, al publico passeggio Emma sedeva al fianco della regina; e
spesso, ne’ penetrali della casa, la mensa, il bagno il letto si
godevan communi. Emma era bellezza per tutte le lascivie“.[474]

Die von Sade beschriebene Orgie in den Ruinen von Herculanum und
Pompeji (Juliette V, 340 ff.) ist wohl in Wirklichkeit öfter gefeiert
worden. Denn im Jahre 1798 wurde zu Ehren Nelson’s an diesen
Stätten ein solches üppiges Fest veranstaltet.

Auch der grosse Massenmord, von dem Sade spricht, ist
historisch. Am 18. Oktober 1794 gab es einen grossen, mutwillig
hervorgerufenen Strassenkampf in Neapel, bei dem 30 Menschen getötet
und viele verwundet wurden.

Alle übrigen neapolitanischen Zustände erscheinen in der Wirklichkeit
ebenso schlimm, wie sie in der „Juliette“ dargestellt werden.
Nach Gorani soll die römische Kaiserzeit keine solche
Sittenverderbnis gesehen haben, wie diejenige am Hofe von Neapel,
keine solche Messalina, wie die Königin Karoline. Nelson
sagte von Neapel: „Von den Frauen ist nicht eine tugendhaft, von den
Männern ist nicht ein einziger, der nicht an den Galgen oder auf die
Galeere gehörte.“[475] Ja, nach Gorani muss Neapel lauter
Gestalten aus den Romanen des Marquis de Sade enthalten haben.
Der Neapolitaner sei von Natur böse, überlege sich mit kaltem Blute
die Verbrechen, die er begehen wolle, und füge denselben noch tausend
Grausamkeiten hinzu. 30000 Menschen trieben sich obdachlos umher. Die
Zahl der Gefangenen sei ausserordentlich gross. Die Frauen liessen ihre
Geliebten durch Spione bewachen, während sie selbst treulos seien.
Die öffentlichen Mädchen seien sehr schön, wohnten aber schlecht. Die
schönsten seien Ausländerinnen, die eingeborenen Frauen seien hässlich
und unreinlich, aber „très ardentes pour le plaisir“. Der ungeheuer
grosse Mund derselben komme von dem vielen Reden und Gesticulieren, so
dass ein hübscher kleiner Mund eine Rarität sei.

König Ferdinand IV. von Neapel war nach Gorani ein
Lüstling von grausamem Herzen, dessen Passion es war, Kaninchen, Hunde,
Katzen und zuletzt Menschen zu quälen und zu töten, daneben zahlreiche
Liebesverhältnisse zu unterhalten, während Acton und die Königin
Karoline ohne ihn ihre nächtlichen Orgien veranstalteten.[476]

Wir sehen, dass auch hier der Marquis de Sade wiederum die
Wirklichkeit ziemlich getreu abkonterfeit hat, und dass seine Werke
daher einen hohen kulturhistorischen Wert besitzen, den wir in diesem
ersten Abschnitt zur Genüge nachgewiesen zu haben glauben.




II.

Das Leben des Marquis de Sade.



Die Vorfahren.

1. Petrarca’s Laura.




Era ’l giorno ch’al sol si scoloraro

Per la pietà del suo Fattore i rai,

Quand’ i’ fui preso, e non me ne guardai,

Che i be’ vostr’ occhi, Donna, mi legaro.




Es war der Tag, da um des Heilands Wunden

Die Sonne einen Trauerflor getragen,

Als ich in Amor’s Fesseln ward geschlagen,

Von Deinen schönen Augen überwunden.







Wer kennt sie nicht, die berühmten Verse des berühmtesten Sonettes
von Francesco Petrarca, zum Preise der ersten Begegnung mit
seiner Laura, der Madonna Laura, der Vielgeliebten?
Jener Laura, der wir die duftigsten Blüten der Liebespoesie
in der schönsten Sprache der Welt verdanken. Wie kommt sie, diese
Himmelserscheinung, dieses Symbol der zartesten Gefühle in ein Buch
über den Marquis de Sade? Jene Laura, die Petrarca an
dem denkwürdigen Montag der heiligen Woche des Jahres 1327 (6. April)
in der Kirche Santa Chiara zu Avignon zum ersten Male erblickte,
eine Tochter des Syndikus von Avignon, Ritter Audibert de
Noves, war die Gemahlin eines Hugo de Sade, des Stammvaters
der Familie de Sade.[477] So hat ein „grausamer Witz der
Litteraturgeschichte die Objektivation selbstlosester, fast unirdischer
Liebessehnsucht und den litterarischen Hauptvertreter unerhörtester
erotischer Ausschweifung und Verirrung in derselben Familie zu greller
Kontrastwirkung vereinigt.“[478] Am Anfange Himmelglanz, am Ende
Finsternis der Hölle. Voilà, voilà, en effet, de tristes et amères
leçons d’égalité![479] In allen guten und bösen Stunden des Hauses
derer de Sade blieb Laura der Schutzengel derselben und
vereint mit Petrarca, dem göttlichen Sänger, Gegenstand einer
hingebenden Verehrung. Sie war nach Janin die „weisse Dame“
des Hauses de Sade, der Ruhm und Stolz desselben. Sehnsüchtig
blickten alle Sprösslinge dieser edlen provençalischen Familie immerdar
nach dem stillen und sonnigen Thal von Vaucluse, einst verherrlicht
durch die goldenen Lieder eines Dichters von Gottes Gnaden. Ihm,
Petrarca, ewig Ruhm und Dank! Selbst der Marquis de Sade,
dem nichts mehr heilig ist, neigt sich vor ihm, von dem der Glanz
seines Hauses ausging, dem „aimable chanteur de Vaucluse.“ (Juliette
IV, 131.)




2.
Die übrigen Vorfahren.



Hugo de Sade, der Gatte Laura’s, der Stammvater der
Familie, genannt „der Alte“, hinterliess mehrere Söhne, von denen
Paul de Sade Erzbischof von Marseille wurde und der Vertraute
der Königin Jolande von Aragonien. Er starb 1433 und
vermachte seine Güter der Kathedrale von Marseille.

Hugo oder Hugonin de Sade, der dritte Sohn des ersten
Hugo de Sade und der schönen Laura war der Stammvater der
drei Zweige des Hauses, der von Mazan, Eiguières und Tarascon.

Sein ältester Sohn Jean de Sade war ein gelehrter Jurist, der
von Ludwig II., König von Anjou, zum ersten Präsidenten des ersten
Parlaments der Provence ernannt wurde, während sein Bruder Elzéar
de Sade, Grosskanzler des Gegenpapstes Benedikt XIII., dem
Kaiser Sigismund so grosse Dienste erwies, dass es ihm gestattet
wurde, in sein Wappen den kaiserlichen Adler aufzunehmen, der noch
heute dasselbe schmückt.

Pierre de Sade, vom Zweige d’Eiguières oder Tarascon, war der
erste Landvogt von Marseille (1565 bis 1568). Er reinigte die Stadt von
allen schlechten Elementen.

Jean Baptiste de Sade, Bischof von Cavaillon seit 1665, schrieb
„Réflexions chrétiennes sur les psaumes pénitentiaux“. (Avignon 1698).
Er starb am 21. Dezember 1707.

Joseph de Sade, Seigneur d’Eiguières, geboren 1684, focht
1713 bei Landau und Friedberg, wurde im Jahre 1716 Ritter des
Malteserordens, nahm als Oberst 1736 bis 1745 an den Feldzügen in
Böhmen, am Rhein und in Flandern teil. 1746 zum Gouverneur von Antibes
ernannt, wurde er hier von den Oesterreichern, Sardiniern und der
englischen Flotte belagert. Im Jahre 1747 Feldmarschall, starb er den
29. Januar 1761.

Hippolyte de Sade, dem Voltaire zu seiner Hochzeit am
12. November 1733 ein Gedicht schickte, das der Empfänger sofort
in demselben Versmass erwiderte,[480] war Marineoffizier, wurde
Geschwaderchef (1776) und zeichnete sich in der Seeschlacht bei
Onessant (1778) aus. Er starb vor Cadix im Jahre 1788.

Jacques François Paul Alphonse de Sade, der Onkel
unseres Marquis de Sade, hat auf diesen den grössten Einfluss
ausgeübt und muss deshalb ausführlicher behandelt werden. Er wurde
im Jahre 1705 geboren als der dritte Sohn von Gaspar François de
Sade und widmete sich dem Studium der Theologie, wurde Generalvikar
der Erzbischöfe von Toulouse und Narbonne (1735), hielt sich lange
Jahre in Paris auf, wo er „sehr profane und glückliche Tage“ an der
Seite der schönen Madame de la Popelinière, der Geliebten des
Marschalls von Sachsen verlebte. Er war ein eleganter Schriftsteller,
ein geistvoller Mann, der sich „allen frivolen Genüssen des 18.
Jahrhunderts“ hingab,[481] um zur rechten Zeit dem „Skepticismus, den
wenig verhüllten Grazien, dem guten Geschmack und Luxus von Paris“
Valet zu sagen und sich in die ländliche Einsamkeit im Thale von
Vaucluse zurückzuziehen, wo er sein Leben fortan verbrachte, nicht in
strenger Askese und unfruchtbarer Reue über die bewegte Vergangenheit,
sondern in dem Cultus, den er dem guten Genius seines Hauses weihte.
Die schöne Laura wurde für François de Sade der ganze
Inhalt seines Lebens. Hier in Saumane schrieb er jenes Werk über
Petrarca und seine Laura, welches noch heute durch die
Sorgfalt der Untersuchungen und die Mitteilung zahlreicher merkwürdiger
Details aus dem Leben der Beiden jedem Petrarca-Forscher unentbehrlich
ist: die „Mémoires sur la vie de François Pétrarque“ (Amsterdam 1764,
3 Bände). Ferner gab er eine vorzügliche Uebersetzung der Werke des
Dichters heraus, und endlich die nicht minder inhaltreichen und für die
Geschichte des 14. Jahrhunderts wichtigen „Remarques sur les premiers
poètes français et les troubadours“. Er starb den 31. Dezember 1778.

Wenn man von einer „hereditären Belastung“ des Marquis de Sade
sprechen will, so kann man nur an diesen Oheim denken. Denn es ist
häufig, dass der Neffe die Eigenschaften des Onkels und nicht die des
Vaters erbt. Hierzu kommt, dass der Oheim eine Zeit lang die Erziehung
des Neffen leitete. Jedenfalls teilte der Letztere, allerdings in
potenziertem Masse, die Neigungen des Oheims einerseits zu Frivolität
und zu einem galanten Leben, andererseits zur Schriftstellerei.
Auch der Marquis de Sade war ein Bibliophile. Und wenn der
Oheim nur in der Jugend der Liebe huldigte, so machte der Neffe die
Wollust in Theorie und Praxis zu seiner Lebensaufgabe.

Der Vater des Marquis de Sade, der Graf Jean Baptiste
François Joseph de Sade wurde im Jahre 1700 geboren, schlug die
militärische Laufbahn ein, um dann im Jahre 1730 als Gesandter nach
Russland und 1733 nach London zu gehen. Er verschwägerte sich mit
den Bourbonen durch seine Verheiratung mit Marie Eléonore de
Maillé, der Nichte des Kardinals Richelieu, Hofdame der
Prinzessin Condé. Auch der grosse Condé hatte eine
Maillé geheiratet. Der Comte de Sade wurde 1738 zum
Generallieutenant für Bresse, Bugey und Valromey ernannt, kaufte das
Landgut Montreuil bei Versailles, wo er als Privatmann lebte und
eifrig die Abtei Saint-Victor besuchte, die auch in den Romanen seines
Sohnes vorkommt. Er starb am 24. Januar 1767 und hinterliess mehrere
Manuscripte von Anekdoten, moralischen und philosophischen Gedanken,
sowie eine grosse Korrespondenz über den Krieg in den Jahren 1741–1746.

Gleich hier gedenken wir eines Sohnes des Marquis de Sade, der
sich als Schriftsteller und Mensch einen geachteten Namen erworben hat.
Das ist Louis-Marie de Sade, der älteste Sohn, geboren 1764 zu
Paris. Er hatte zu Pathen den Prinzen Condé und die Prinzessin
Conti, wurde Offizier, als welcher er einem Menschen mit eigner
Gefahr das Leben rettete, wanderte beim Beginne der Revolution aus und
kam Ende 1794 nach Paris zurück, wo er Anfangs als Graveur thätig war.
Er schrieb dann eine auf gründlichen Forschungen beruhende „Histoire
de la nation française“ (Paris 1805) und wurde Mitglied der „Académie
celtique“, trat später wieder ins Heer ein, kämpfte bei Jena, wurde in
der Schlacht bei Friedland verwundet und am 9. Juni 1809 von Briganten
in Otranto ermordet.[482]




3.
Die Kindheit des Marquis de Sade.



Der zweite Juni des Jahres 1740 war der Tag, an welchem einer der
merkwürdigsten Menschen des 18. Jahrhunderts, ja der modernen
Menschheit überhaupt, das Licht der Welt erblickte. Es war im
Hause des grossen Condé, wo Donatien Alphonse François,
Marquis[483] de Sade geboren wurde: der Philosoph des
Lasters, der „professeur de crime“, wie ihn Michelet und nach
ihm Taine genannt haben. Als 4jähriges Kind kam er zu seiner
Grossmutter nach Avignon, in die sonnige Provence, einige Jahre
darauf in die Abtei Ebreuil zu seinem Oheim, der ihn mit Sorgfalt
erzog und ihm den ersten Unterricht erteilte, bis er im Jahre 1750 im
Collège Louis-le-Grand in der Rue Saint-Jacques in Paris untergebracht
wurde. Dieses Unterrichtsinstitut galt für das beste in Frankreich
und gewährte seinen Schülern die Möglichkeit einer gründlichen und
vielseitigen Ausbildung. Sie mussten öffentliche Vorträge halten,
Theaterstücke aufführen, Disputationen veranstalten u. s. w. Man nahm
mehr Rücksicht auf den Geist als auf den Körper, der sich zudem bei der
sehr häufigen Anwendung der Prügelstrafe nicht besonders wohl fühlen
konnte.[484]

Auf jene Periode beziehen sich verschiedene Schilderungen der
Persönlichkeit des Knaben Sade, die alle wenig verbürgt sind.
Nach Uzanne[485] war er zu dieser Zeit ein „anbetungswürdiger
Jüngling, mit zartem, blassem Gesicht, aus dem zwei grosse
schwarze Augen hervorleuchteten.“ Aber schon war um sein ganzes
Wesen eine Atmosphäre des Lasters verbreitet, die seine Umgebung mit
ihrem giftigen Hauche verpestete und um so gefährlicher war, als
das Kind eine unwillkürliche Sympathie durch eine fast „weibliche
Anmut“ einflösste. Lacroix verleiht ihm eine „zierliche
Figur, blaue Augen und blonde, schön frisierte Haare.“[486]
Ein deutscher Autor ergeht sich in folgenden Phantasien: „Der junge
Vicomte war von so aussergewöhnlicher Schönheit, dass alle Damen, die
ihn erblickten, selbst als er noch ein Knabe war, stehen blieben,
um ihn zu bewundern. Mit seinem reizenden Aeussern verband er eine
natürliche Anmut in allen seinen Bewegungen und sein Organ war so
wohlklingend, dass schon seine Stimme allen Frauen ins Innerste ihres
Herzens dringen musste. Sein Vater liess ihn stets nach der neusten
Mode gekleidet einhergehen, und die damalige Rococotracht hob die
glänzende Erscheinung des jungen Mannes noch mehr hervor. Wer weiss, ob
der Verfasser der Justine und Juliette unter anderen Verhältnissen ein
solcher Ausbund von Verruchtheit geworden und ob er den Damen so sehr
aufgefallen wäre in der geschmacklosen Tracht unseres Zeitalters.“[487]

Richtig ist wohl nur, dass der Marquis de Sade wenigstens
als Jüngling eine angenehme Erscheinung war. Leider existiert kein
authentisches Porträt von ihm. In einem um 1840 veröffentlichten
kleinen Werke „Les fous célèbres“ findet sich eine sehr schlechte
Lithographie, die den Marquis de Sade darstellen soll, aber ein
blosses Phantasieprodukt ist. Zwei weitere Porträts wurden in Brüssel
zu Tage gefördert. Das eine, sehr schlecht ausgeführte, befindet sich
in einem ovalen Rahmen und soll aus der Sammlung des Herrn de la
Porte stammen.[488] Das andere, sehr gute Bild, stellt den Marquis
von Dämonen umgeben dar, die ihm ins Ohr blasen, trägt die Bezeichnung
„H. Biberstein sc.“ und soll aus der Sammlung eines Herrn H*** in
Paris stammen.[489] Es existieren auch lithographische Nachbildungen
desselben, von denen der Verfasser der Recension der ersten Auflage des
vorliegenden Werkes in der „Zeitschrift für Bücherfreunde“ (1900 Nr.
2/3 S. 122) eine sah.

Nach ihm ist dies Bild ein Phantasieprodukt aus viel späterer Zeit.

In welcher geistigen Verfassung der Marquis de Sade das
Collège Louis-le-Grand verlassen hat, wissen wir ebenfalls nicht.
Nach jenem deutschen Autor, der das Leben Sade’s mit kühner
Phantasie aus seinen Büchern construiert, war „der junge Mann seit
frühester Kindheit ein Bücherwurm und gründete sich so zu sagen ein
eigenes philosophisches System auf ausgebreiteter epikuräischer Basis.
Neben seinen Schulstudien lag er den schönen Künsten ob; er war ein
tüchtiger Musiker, gewandter Tänzer, Fechter und versuchte sich
auch in Bildhauerei. Er brachte ganze Tage in den Gemäldegallerien,
namentlich in jenen des Louvre, von Fontainebleau und Versailles zu,
wodurch sein künstlerischer Geschmack immer mehr ausgebildet wurde.“
Dass Sade die Musik sehr liebte, bestätigt Paul
Lacroix[490], und dass er die Gemäldegallerien besuchte, bestätigt
die Beschreibung der Gemäldesammlung in Florenz (Juliette IV, 19 ff.).

Janin meint, dass Sade schon als ein „Fanatiker des
Lasters“ die Schule verlassen habe, in demselben Jahre (1754) als
Maximilian de Robespierre in dieselbe eintrat.[491]


4.
Die Jugendzeit.



Nach dem Austritt aus dem Gymnasium trat der Marquis de Sade in
das Regiment der Chevaux-Legers ein, wurde dann Unterlieutenant beim
Königsregiment, Lieutenant bei den Carabiniers und zuletzt Capitän in
einem Kavallerieregiment, bei welchem er den siebenjährigen Krieg in
Deutschland mitmachte. Er soll nach Lacroix[492] erst im Jahre
1766 nach Paris zurückgekehrt sein, wo sein Vater, der ihm „mehrere
Jugendthorheiten“ zum Vorwurf machte, ihn zu verheiraten suchte.
Marciat[493] hat nachgewiesen, dass Sade bereits im
Jahre 1763 wieder in Paris war. In der im Mai 1880 in Paris verkauften
Autographensammlung von Michelet aus Bordeaux, befand sich ein
Brief des Marquis de Sade, datiert Vincennes den 2. November
1763, in dem als der Tag seiner Heirat der 17. Mai 1763 angegeben wird.
Auch spricht nach Marciat für dieses Jahr der Umstand, dass der
älteste Sohn des Marquis, Louis-Marie de Sade im Jahre 1783
Lieutenant im Regiment Soubise wurde. Wenn dieser erst 1767 geboren
wäre, so würde er mit 16 Jahren Lieutenant gewesen sein. Die Rückkehr
des Marquis de Sade und seine Heirat fand also im Jahre 1763
statt.

Die Geschichte dieser Heirat ist von dem Bibliophilen Jacob nach
den Mitteilungen eines Zeitgenossen, des Herrn Lefébure sehr
ausführlich erzählt worden.[494] Marciat ist geneigt, derselben
vom psychologischen Standpunkte aus einen grossen Wert beizumessen, da
sie die Erklärung für die moralische Entartung (déviation) des Marquis
de Sade liefere. Wir können dem nicht beistimmen. Mag auch jenes
Ereignis, das wir gleich darstellen werden, irgend einen Einfluss
in dieser Beziehung auf Sade ausgeübt haben: seine sittliche
Depravation war schon vorher da. Als er nach Paris zurückkehrte, warf
der Vater ihm bereits einige „Jugendthorheiten“ vor. Niemand hat bisher
daran gedacht, dass der Marquis de Sade den ganzen 7jährigen
Krieg mitgemacht hat und ganz sicher teilnahm an jener „schrecklichen
Entsittlichung, welche durch die Anwesenheit des französischen
Heeres“ in Deutschland gepflanzt und genährt wurde[495] und deren
auch Casanova in seinen Memoiren gedenkt. Der Vater wollte
ferner den Sohn verheiraten, um ihn aus seinem lasterhaften Leben
herauszureissen, wie doch deutlich aus allen Berichten hervorgeht.
Wenn Eulenburg[496] meint, dass sich bei de Sade die
„krankhafte Veränderung“ im Alter von 26 Jahren äusserte, so ist
das auch nicht ganz zutreffend, da er schon, wie wir sehen werden,
im Jahre 1763, wegen mehrerer „débauches“, die also nicht so ganz
harmlos gewesen sein müssen, ins Gefängnis kam. Wir dürfen annehmen,
dass die Neigung zu sexuellen Ausschweifungen bei Sade durch
das Kriegsleben erweckt worden ist und durch das tausendfältig
gegebene Beispiel gefördert wurde, ohne dass wir nötig haben, an das
plötzliche Auftreten eines krankhaften Geisteszustandes zu denken.

Herr von Montreuil, Präsident der „Cour des aides“, der durch
eine langjährige Freundschaft mit dem Vater des Marquis de Sade
verbunden war, hatte zwei Töchter im Alter von 20 und 13 Jahren, beide
gleich hübsch und wohl erzogen, aber in Hinsicht auf Charakter und
äussere Figur verschieden. Die Aeltere, eine Brünette mit schwarzem
Haar und dunklen Augen, war eine grosse majestätische Erscheinung, sehr
fromm, ohne „Herzenswärme“ (?). Die Jüngere, eine blauäugige Blondine,
trotz ihrer Jugend schon von gereiftem Aussehen, war sehr intelligent,
von „himmlischer Milde und Anmut“ dabei aber eine leidenschaftliche
Natur.

Es war zwischen den Vätern vereinbart worden, dass der Marquis
de Sade die ältere Tochter heiraten sollte. Ein merkwürdiges
Geschick fügte es, dass dieser bei seinem ersten Besuche im Hause des
Präsidenten Montreuil nur die jüngere Tochter antraf, da die
ältere krank war. Er verliebte sich sofort leidenschaftlich in die
erstere, die den Musikenthusiasten besonders durch ihren schönen Gesang
und ihr wunderbares Harfenspiel für sich einnahm. Als Sade
bei einem zweiten Besuche die ältere Schwester kennen lernte, fühlte
er gegen dieselbe nur Abneigung und erklärte, dass er die jüngere
heiraten wolle. Hierzu verweigerte der Präsident seine Zustimmung,
und so liess der Comte de Sade seinen Sohn wählen zwischen
Unterwerfung unter seinen Willen und einer sofortigen Abreise zur Armee
mit der Aussicht auf Enterbung und Verstossung. So wurde der Marquis,
dessen Appell an das Herz der Mutter der beiden Mädchen nur eine „kalte
und heroische Erwiderung“ fand, gezwungen, die ältere Tochter zu
heiraten. Schon damals erwiderte die Jüngere die Liebe de Sade’s
und hatte vergeblich durch Bitten und Thränen das Herz ihrer Eltern zu
erweichen gesucht. Lacroix legt ausführlich dar, wie Sade
nur mit dem Gedanken des sofortigen Ehebruchs mit der Jüngeren die
ihm unsympathische ältere Schwester geheiratet habe und vielleicht
schon damals mit der zweiten Schwester im Einverständnis war. Frau von
Montreuil, die vom Anfang an die Natur ihres Schwiegersohnes
durchschaute, brachte ihre jüngere Tochter in ein Kloster, um einem
drohenden Skandal vorzubeugen.

Es bleibe dahingestellt, ob diese Geschichte die Hauptursache
der Demoralisation des Marquis de Sade gewesen ist, wie
Marciat annimmt. Sicher erklärt sie die Ehefeindlichkeit,
welche uns in allen Schriften Sade’s entgegentritt. Dass
allerdings seine Frau, der Lacroix die Wärme des Herzens fehlen
lässt, ihm dazu keinerlei Veranlassung gab, haben die soeben von
Paul Ginisty veröffentlichten „Lettres inédites de la Marquise
de Sade“ gezeigt, die für die Geschichte dieser Ehe und für das
Verständnis des Charakters des Marquis de Sade sehr lehrreich
sind.[497] Sie offenbart sich in diesen Briefen als eine selbstlose,
treue, ihrem Gatten mit leidenschaftlicher Liebe zugethane Seele, die
selbst dann nicht aufhört mit heisser Sehnsucht an ihn zu denken, für
ihn zu sorgen und zu beten, wenn er — wie dies gewöhnlich geschah —
diese Liebe mit rohen, unedlen Worten und gemeinen Verdächtigungen
erwiderte. Diese Frau, die Zeugin des lasterhaften Lebens ihres Gatten,
der dadurch hervorgerufenen grossen Skandale, hörte niemals auf,
ihn zärtlich zu lieben, war ihm bei der Flucht aus dem Gefängnisse
behilflich und erwies ihm in seinem Gefängnisleben tausend Dienste, die
nur eine hingebende Liebe erweisen kann. Das deutet wirklich darauf
hin, dass der Marquis de Sade etwas von dem an sich hatte,
was er selbst als die „Wonne des Lasters“ bezeichnet und was alle
Frauen unwiderstehlich anzog. Wie er selbst diese Liebe lohnte, hat
Ginisty ausführlich dargestellt. Wir teilen nur eine Probe mit.
Einmal schreibt ihm seine Frau: „Du musst die Welt besser kennen als
ich. Thue, was Du willst. Ich will nur das Hörrohr für Deine Befehle
sein. Du weisst, dass Du auf mich als Deine beste und zärtlichste
Freundin rechnen kannst.“ Sade schrieb an den Rand dieses
Briefes: „Kann man so unverschämt lügen?“[498]

Bei dem Verhältnisse zwischen den beiden Ehegatten darf es nicht
Wunder nehmen, dass der Marquis de Sade, nachdem er vergeblich
den Aufenthaltsort des jüngeren Fräulein von Montreuil zu
erkunden gesucht hatte, sich nach Lacroix[499] schon im ersten
Jahre seiner Ehe in den Strudel wilder Ausschweifungen stürzte, seine
Gesundheit und seine Reichtümer mit Hilfe der berüchtigsten Roués
seiner Zeit vergeudete, und die „Koryphäe der parfümierten Orgien“ des
Herzogs von Fronsac und des Prinzen Lamballe wurde, aber
es auch nicht verschmähte, sich mit Lakaien zu widerlichen Saturnalien
zu vereinigen. Eingeweiht in die „Geheimnisse der petites maisons
und der Bordelle“ suchte er seine Gefährten in dem Ersinnen neuer
raffinierter Lüste zu übertreffen. Das war jene Zeit, in welcher ein
deutscher Autor den Marquis de Sade zum Arrangeur der Orgien
des Hirschparks macht,[500] was historisch nicht festgestellt, aber
glaubwürdig sein kann. Schon wenige Monate nach seiner Heirat wurde
Sade, der erst 23 Jahre zählte, in Vincennes eingekerkert, weil
er in einer „petite maison“ grosse Excesse begangen hatte. Hier benahm
er sich sehr zurückhaltend und ruhig und fügte sich ohne Murren in die
Tagesordnung des Gefängnisses, bat nur, ihm seinen Kammerdiener zu
lassen und bisweilen den Genuss frischer Luft zu vergönnen. In einem
Briefe vom 2. November bittet er, dass man seiner Frau von seiner
Verhaftung Nachricht gebe, aber den Grund derselben verschweige, und
wünscht einen Priester zu sehen. Er schliesst mit den Worten: „So
unglücklich ich bin, beklage ich mich nicht über mein Schicksal;
denn ich verdiene die göttliche Strafe; meine Fehler bereuen, meine
Irrtümer verabscheuen, soll meine einzige Beschäftigung sein.“[501]
Schon damals muss er ein obscönes Buch geschrieben haben. Denn
in diesem Briefe spricht er von dem Datum des „unglückseligen Buches“,
das erst aus dem Juni stamme, während er sich am 17. Mai verheiratet
habe. Auch habe er erst im Juni jenes genannte Haus aufgesucht. Darauf
habe er sich drei Monate auf dem Lande aufgehalten und sei acht Tage
nach seiner Rückkehr verhaftet worden. Welche seiner Schriften de
Sade hier im Auge hat, ist vorläufig noch nicht festzustellen. Wenn
Cabanès (a. a. O. Seite 262) meint, dass die „Justine“ gemeint
sei, so ist das eben mit dem bis heute vorliegenden litterarischen
und archivalischen Material nicht zu beweisen. Indessen geht doch aus
dem vorliegenden wichtigen Briefe mit aller Sicherheit hervor, dass
Sade frühzeitig, schon mit 23 Jahren, anfing, pornographische
Schriften zu verfassen.

Vielleicht hat Marciat Recht mit der Annahme, dass dieser
an den Gouverneur des Gefängnisses gerichtete Brief von einer
heuchlerischen Gesinnung eingegeben worden sei, vielleicht aber auch
liegt hier eine der bei sexuell ausschweifenden Menschen so häufig
vorkommenden religiösen Anwandlungen vor. Es hat sich noch ein kleines
Billet an den Gefängnispriester Griffet vom 4. November 1763
erhalten (veröffentlicht im „Amateur d’Autographes“ 1866 und bei
Cabanès). Es heisst in demselben: „Wir haben einen neuen
Gefangenen in Vincennes, welcher einen Beichtvater zu sprechen wünscht
und sicherlich Ihre Dienste nöthig hat, obgleich er nicht krank ist.
Es ist der Marquis de Sade, ein junger Mann von 22 Jahren. Ich
bitte Sie, ihn sobald wie möglich zu besuchen, und wenn Sie mit ihm
gesprochen haben, so werden Sie mir einen Gefallen thun, wenn Sie bei
mir vorsprechen.“[502]


5.
Das Gefängnisleben des Mannes.



Aehnlich einem neueren französischen Dichter, Paul Verlaine, hat
der Marquis de Sade, nachdem er ins Mannesalter eingetreten
war, einen grosses Teil seines Lebens in Gefängnissen zugebracht.[503]
Wenn man den letzten Aufenthalt in Charenton hinzurechnet, hat er im
ganzen 27 Jahre in 11 Gefängnissen verbracht: von diesen 27
Jahren fallen 14 Jahre in sein Mannes-, 13 Jahre in sein Greisenalter.
In der Einsamkeit des Kerkers verarbeitete er den Stoff zu seinen
Werken, was bei deren späterer Beurteilung berücksichtigt werden
muss. Das ganze Mannesalter des Marquis de Sade können wir
als ein Gefängnisleben mit Unterbrechungen bezeichnen, das reich ist
an dramatischen Vorgängen, die seinen Namen schnell berühmt machten,
wenn auch dieser Ruhm ein sehr trauriger war. Gleich die Veranlassung
zu seiner zweiten Einkerkerung war ein von den Zeitgenossen vielfach
besprochener Vorgang. Es war



1. Die Affäre Keller (3. April 1768).



Wir besitzen über diese Affäre verschiedene Nachrichten. Die wichtigste
ist die der Madame du Deffand in einem nur 10 Tage
nach dem Ereignis geschriebenen Briefe an Horace Walpole, den
englischen Dichter und Staatsmann.[504] Sie schreibt in demselben:
„Hier haben Sie eine tragische und sehr sonderbare Geschichte! —
Ein gewisser Comte de Sade, Neffe des Abbé und Petrarcaforschers,
begegnete am Osterdienstag einer grossen, wohlgewachsenen Frau von
30 Jahren, die ihn um ein Almosen bat. Er fragte sie lange aus,
bezeigte ihr viel Interesse, schlug ihr vor, sie aus ihrem Elend zu
befreien und zur Aufseherin seiner ‚petite maison‘ in der Nähe von
Paris zu machen. Die Frau nahm dies an, wurde auf den folgenden Tag
hinbestellt. Als sie erschien, zeigte ihr der Marquis alle Zimmer
und Winkel des Hauses und führte sie zuletzt in eine Dachkammer,
wo er sich mit ihr einschloss und ihr befahl, sich vollständig zu
entkleiden. Sie warf sich ihm zu Füssen und bat ihn, sie zu schonen,
da sie eine anständige Frau sei. Er bedrohte sie mit einer Pistole,
die er aus der Tasche zog, und befahl ihr zu gehorchen, was sie sofort
that. Dann band er ihr die Hände zusammen und peitschte sie grausam.
Als sie über und über mit Blut bedeckt war, zog er einen Topf mit
Salbe aus seinem Rocke hervor, bestrich die Wunden damit und liess
sie liegen. Ich weiss nicht, ob er ihr zu trinken und zu essen gab.
Jedenfalls sah er sie erst am folgenden Morgen wieder, untersuchte ihre
Wunden und sah, dass die Salbe die erwartete Wirkung gehabt hatte.
Dann nahm er ein Messer und machte ihr am ganzen Körper Einschnitte
damit, bestrich wiederum mit der Salbe die blutenden Stellen und
ging fort. Es gelang der Unglücklichen, ihre Bande zu zerreissen und
sich durchs Fenster auf die Strasse zu retten. Man weiss nicht, ob
sie sich beim Hinunterspringen verletzt hat. Es entstand ein grosser
Auflauf. Der Polizeileutnant wurde von dem Falle benachrichtigt. Man
verhaftete Herrn de Sade. Er ist, wie man sagt, im Schlosse
von Saumur untergebracht. Man weiss nicht, was aus der Sache werden
wird, und ob man sich mit dieser Strafe begnügen wird, was wohl der
Fall sein könnte, da er zu den Leuten von Stand und Ansehen gehört.
Man sagt, dass das Motiv dieser abscheulichen Handlung der Wunsch
gewesen sei, die Brauchbarkeit der Salbe festzustellen. — Das ist
die Tragödie, die Sie etwas unterhalten mag.“ Am folgenden Tage (13.
April) schreibt Madame Du Deffand: „Seit gestern kenne ich
die weiteren Folgen der Affäre des Herrn de Sade. Das Dorf,
in dem sein ‚kleines Haus‘ sich befindet, ist Arcueil. Er peitschte
und zerschnitt die Unglückliche am selben Tage und goss ihr
„Balsam“ auf die Wunden und Striemen. Dann band er ihr die Hände los,
hüllte sie ein und legte sie in ein gutes Bett. Kaum war sie allein,
so bediente sie sich ihrer Arme und ihrer Decken, um sich durchs
Fenster zu retten. Der Richter von Arcueil riet ihr, ihre Klagen beim
Generalprokurator und dem Polizeilieutenant vorzubringen. Letzterer
liess Sade verhaften, der sich mit grosser Frechheit seines
Verbrechens als einer sehr edlen Handlung rühmte, da er dem Publikum
die wunderbare Wirkung einer Salbe offenbart habe, die auf der Stelle
alle Wunden heile. Sie hat von der weiteren Verfolgung des Attentäters
Abstand genommen, wahrscheinlich nach Zahlung einer Geldsumme an sie.
So wird er wohl nicht ins Gefängnis kommen.“ Diesen Bericht müssen
wir, weil er unmittelbar nach dem Ereignis niedergeschrieben wurde
und die Marquise Du Deffand, wie der zweite Brief beweist,
genau informiert war, als den glaubwürdigsten bezeichnen. Die
anderen Erzählungen dieses merkwürdigen Vorfalles weichen so sehr von
einander ab, dass Marciat mit Recht daraus schliesst, dass
das eigentliche Attentat auf die Keller eher dadurch verdunkelt als
aufgeklärt wird. — Jules Janin[505] erzählt, dass der Marquis
de Sade in Arcueil eine in einem grossen Garten, zwischen Bäumen
sehr versteckt gelegene petite maison besessen habe, wo er oft seine
Orgien feierte. Das Haus war mit doppelten Fensterläden versehen und
innen ausgepolstert (matellassée), so dass man von draussen nichts
hören konnte. An einem Osterabend, den 3. April 1768, hatte ihm sein
Kammerdiener und Vertrauter zwei gemeine Freudenmädchen zugeführt, und
der Marquis selbst, als er sich zu dem nächtlichen Feste nach Arcueil
begab, war einer armen Frau, Rosa Keller, Witwe eines gewissen
Valentin begegnet, die wohl als Prostituierte ihr Brot suchte.
Sade redete sie an, versprach ihr ein Souper und ein Nachtlager,
that sehr sanft und zärtlich, so dass sie mit ihm in einen Fiaker stieg
und nach Arcueil fuhr. Der Marquis führte sie in den zweiten Stock
seines abgelegenen, spärlich erleuchteten Hauses, wo die beiden mit
Blumen bekränzten Dirnen halbtrunken an reichbesetzter Tafel sassen.
Hier wurde sie geknebelt, vollständig entkleidet, von den beiden
Männern bis aufs Blut gepeitscht, bis die Unglückliche „nur noch eine
einzige Wunde war“, worauf die Orgie mit den beiden Freudenmädchen
begann. — Dann folgt die Schilderung der Flucht der Keller, des
Auflaufs, der Verhaftung der Uebelthäter, welche man sinnlos betrunken
inmitten von „Wein und Blut“ auffand.

Diese Darstellung giebt auch Eulenburg[506] und findet darin
jene „eigentümliche Form der Kombination von Wollust und Grausamkeit,
die freilich nicht völlig demjenigen entspricht, wofür man den Ausdruck
‚Sadismus‘ im engeren Sinne geprägt hat, insofern die Vornahme
grausamer Handlungen dabei nicht als Selbstzweck, sondern wesentlich
als präparatorischer Akt, als Stimulans der Wollustbefriedigung zu
dienen bestimmt ist: denn die Peitschung der Rosa Keller hatte allem
Anschein nach den Zweck, de Sade zum Verkehr mit den beiden Mädchen in
„Stimmung“ zu bringen“.

Lacroix berichtet in seiner Abhandlung vom Jahre 1837 nur[507],
dass die Keller gepeitscht wurde unter obscönen Umständen, welche
Madame Du Deffand in ihren Briefen an Horace Walpole nickt zu schildern
wagte, welche aber die „prüdesten Frauen sich erzählen liessen, ohne
zu erröten, zu der Zeit als diese Affäre so viel Staub aufwirbelte“.
Später, im Jahre 1845, fügte er hinzu, dass man der Keller mit einem
Messer Einschnitte in die Haut machte und die Hautlappen mit spanischem
Wachs wieder zusammenklebte.[508]

Rétif de la Bretonne, der den Marquis de Sade seit
1768 kannte, giebt in den „Nuits de Paris“ (194ste Nacht S. 2569)
wiederum eine ganz andere Darstellung der Geschichte der „femme vivante
disséquée.“ Nachdem der Marquis de Sade die Keller auf
der Place des Victoires getroffen hatte, führte er sie mit sich in sein
Haus, liess sie dort in einen „Anatomiesaal“ eintreten, in dem eine
grosse Zahl von Menschen versammelt war, um der Vivisection der Keller
zuzuschauen. „Was will diese Unglückliche auf der Erde?“, sagte der
Marquis mit ernstem Tone. „Sie taugt zu nichts, und soll uns daher dazu
dienen, in die Geheimnisse der menschlichen Structur einzudringen“.
Man band sie auf dem Sectionstische fest; der Marquis als Prosector
untersuchte alle Teile ihres Körpers und verkündete mit lauter Stimme
die Resultate vorher, welche die Section ergeben würde. Als die Frau
laut schrie, zog die Gesellschaft sich zurück, um vor dem Beginne der
Section die Bedienten zu entfernen. Es gelang inzwischen der allein
Gelassenen, sich aus ihren Fesseln zu befreien und durchs Fenster zu
entfliehen. Draussen erzählte sie, dass in dem Saale drei Leichen
gelegen hätten, eine nur noch aus Knochen bestehend, eine zweite
geöffnet und in einem grossen Fasse versteckt, und die letzte (eines
Mannes) ganz frisch.

Nach dieser Erzählung scheint Rosa Keller das Opfer einer
indecenten und abscheulichen Mystification geworden zu sein.
Cabanès hat von Jemandem, der „über den Marquis einen ganzen
Dossier von Originalakten in den Händen hat“, die Mitteilung erhalten,
dass in dieser Affäre die Dinge sich viel einfacher abgespielt hätten.
Rosa Keller sei, erschreckt durch den Anblick der sie umgebenden
Gegenstände, ohne weiteres in adamitischem Costüme zum Fenster
hinausgesprungen, und auf der Strasse von Polizisten zur nächsten Wache
gebracht worden.[509]

Endlich existiert noch eine Erzählung von Brierre de
Boismont[510], die Marciat auf die Affäre Keller
bezieht, die wir aber für einen besonderen Fall halten. Brierre de
Boismont erfuhr den Inhalt dieser Geschichte von einem Freunde,
der den Marquis de Sade persönlich gekannt hatte und von diesem
erzählte, dass bei einem Gespräche über galante Abenteuer „seine
Augen blutig unterliefen und einen finsteren und grausamen Ausdruck
angenommen hätten“.



Dieser zweite Fall wird folgendermassen erzählt. Wenige Jahre vor
der Revolution hörten Passanten in einer einsamen Strasse von Paris
aus dem Parterre eines Hauses ein schwaches Wimmern hervortönen.
Sie drangen durch eine kleine Thür ins Haus ein und fanden in einer
Kammer eine splitternackte junge Frau, weiss wie Wachs, auf einem
Tische festgebunden. Das Blut strömte aus zwei Aderlasseinschnitten
an den Armen; die Brüste waren leicht aufgeschnitten und entleerten
Flüssigkeit. Die Geschlechtsteile, an denen man mehrere Incisionen
gemacht hatte, waren „in Blut gebadet“. Nachdem sich die Unglückliche
von der grossen Erschöpfung erholt hatte, erzählte sie, dass sie durch
den berüchtigten Marquis de Sade in dieses Haus gelockt worden
sei. Nach beendigtem Souper habe er sie durch seine Leute ergreifen,
entkleiden und auf dem Tische festbinden lassen. Ein Mann öffnete ihr
die Adern mit einer Lancette und brachte ihr zahlreiche Incisionen am
Körper bei. Darauf zogen sich alle Uebrigen zurück, und der Marquis
befriedigte an ihr seine geschlechtliche Lust. Er wollte ihr, wie er
sagte, nichts übles anthun; aber als sie unaufhörlich schrie, erhob
er sich brüsk und ging zu seinen Leuten.[511] Nach Brierre de
Boismont wurde diese Affäre unterdrückt, nachdem die Betreffende
eine Geldentschädigung bekommen hatte.

Auch die Affäre Keller verlief für den Marquis de Sade
sehr glimpflich. Er wurde zuerst in dem Schlosse von Saumur, dann
in der Feste Pierre-Encise in Lyon eingesperrt, aber nach 6 Wochen
freigelassen, nachdem Rosa Keller ein Schmerzensgeld von 100
Louisdors bekommen hatte.

Er setzte darauf sein ausschweifendes Leben in den niederen Sphären
der Schauspieler- und Schriftstellerwelt fort, verkehrte mit Leuten
von allerschlechtestem Rufe, umgab sich mit Dirnen und liess allen
perversen Neigungen freien Lauf. Herr von Montreuil erwirkte
schliesslich eine polizeiliche Verbannung des Marquis de Sade
auf sein Schloss La Coste in der Provence, wo er an der Seite
einer Schauspielerin (wahrscheinlich der Beauvoisin vom
Théâtre-Français) den dort ansässigen Adel mit seinen Lastern bekannt
machte. Seine Frau, die ihn um die Erlaubnis gebeten hatte, auf das
Schloss Saumane zu kommen, um in seiner Nähe zu sein, beging die
Unklugheit, ihm die Mitankunft ihrer eben aus dem Kloster entlassenen
Schwester anzukündigen. Sade, den die Begierde nach dem Besitze
dieser Schwester nicht verlassen hatte, heuchelte dennoch vor seiner
Frau Gleichgültigkeit gegen dieselbe. Aber beim ersten Alleinsein
mit der Geliebten fiel er ihr zu Füssen, schwur, nur sie geliebt zu
haben, und dass alle seine Vergehen die Folgen dieser unglücklichen
Liebe gewesen seien. Er drohte, sich das Leben zu nehmen, wenn er
nicht erhört werde, und erriet aus den Blicken des schweigenden
jungen Mädchens, dass er Erhörung finden werde. So fasste er nach
Lacroix den Plan, eine besondere Missethat zu begehen, seiner
Schwägerin einen Selbstmord vorzuspiegeln, und sie dadurch zur Flucht
mit ihm zu bestimmen.[512] Die Ausführung dieses Planes ist in der
Geschichte berühmt geworden als





2. Der Skandal zu Marseille (Cantharidenbonbons-Orgie).



Bachaumont’s geheime Memoiren bringen unter dem 25. Juli 1772
den folgenden Bericht: „Man schreibt aus Marseille, dass der Graf de
Sade, der im Jahre 1768 soviel Aufsehen durch seine Verbrechen an
einer Dirne machte, an der er angeblich ein neues örtliches Heilmittel
erproben wollte, soeben hier ein zuerst amüsantes, später aber durch
seine Folgen schreckliches Schauspiel veranstaltet hat. Er gab einen
Ball, zu dem er viele Leute eingeladen hatte, und beim Dessert
verteilte er sehr schöne Chocoladepastillen, von denen viele Leute
assen. Denselben waren gepulverte spanische Fliegen beigemischt. Man
kennt die Wirkung dieses Mittels. Alle, die davon gegessen hatten,
wurden von einer schamlosen Brunst ergriffen und begingen die tollsten
Liebesexcesse. Das Fest artete zu einer wilden altrömischen Orgie
aus. Die keuschesten Frauen konnten der Mutterwut nicht widerstehen,
welche sie verzehrte. Der Marquis de Sade missbrauchte seine
Schwägerin, mit der er dann entfloh, um der ihm drohenden Todesstrafe
zu entgehen. Mehrere Personen starben an den Folgen der Exzesse, andere
sind noch sehr krank.“[513]

Diese Darstellung ist offenbar übertrieben. Nach Lacroix,[514]
der die Mitteilung von einem glaubwürdigen Augenzeugen hat, begab
sich der Marquis de Sade mit seinem Diener nach Marseille.
Er hatte sich mit Cantharidenbonbons versehen, die er in einem
öffentlichen Hause verteilte. Eine Dirne sprang aus dem Fenster und
verletzte sich tötlich. Die anderen gaben sich halbnackt den infamsten
Ausschweifungen hin, selbst vor dem alsbald in Menge herbeieilenden
Volke. Zwei Mädchen starben an den Folgen der Vergiftung und der im
Tumult erlittenen Verletzungen. Sade liess sich von einem
Parlamentsrat einen Brief mit der Ankündigung des ihm bevorstehenden
Urteils schicken, zeigte diesen Brief seiner Schwägerin, nannte sich
ein Ungeheuer und drohte, sich zu töten. Fräulein von Montreuil
beschwor ihn, zu fliehen, und er bewog sie, ihn zu begleiten. So fuhren
sie nach einer Stunde davon.

Nach der „Biographie universelle“ ist auch diese Erzählung unrichtig,
da überhaupt Niemand gestorben sei, sondern einige Personen nur „leicht
belästigt“ wurden.

Rétif de la Bretonne verlegt den Ort der Handlung nach Paris in
den Faubourg Saint-Honoré. Hier sind es Bauern und Bäuerinnen, welche
die verhängnisvollen Bonbons essen. Wichtig ist, dass Rétif, der
stets einen glühenden Hass gegen den Marquis de Sade gehegt hat,
Niemanden an den Folgen dieser Orgie sterben lässt.[515]

Danach ist mit Sicherheit anzunehmen, dass dieser Skandal nicht zu
Todesfällen geführt hat. Marseille sah auch gewiss öfter derartige
Scenen, da das extravagante Leben in dieser Stadt unter dem ancien
régime öfter hervorgehoben wird.[516]

Vor einigen Monaten hat Dr. Cabanès in seiner Studie über
den Marquis de Sade ein neues, hochwichtiges Dokument über
die Marseiller Affäre ans Licht gezogen. Es ist ein in dem Archiv
der Auswärtigen Angelegenheiten aufbewahrtes Mémoire, welches den
Titel trägt: „Darstellung der Thatsachen und kurzer Bericht über
den Process, gegen welchen der Marquis de Sade und seine Familie
Einspruch erheben.“ Nach diesem Bericht weilte der Marquis de
Sade im Juni 1772 mit seiner Frau und seinen drei kleinen Kindern
auf seinem Gute in der Provence und unternahm Ende des Monats eine
Reise nach Marseille, um dort von Paris angekommenes Gepäck in Empfang
zu nehmen. Er besuchte während seines Aufenthaltes am 21. Juni 1772
mehrere öffentliche Mädchen und kehrte darauf in vollster Seelenruhe
auf sein Gut zurück, ohne zu ahnen, dass man eine strafrechtliche
Verfolgung gegen ihn einleitete. Drei Tage nach seiner Abreise wurde
er vor dem Landgerichte in Marseille als des versuchten Giftmordes
verdächtig angeklagt. Das Dienstmädchen einer Prostituierten, zugleich
Teilnehmerin an deren Ausschweifungen, sagte aus, dass ihre Herrin
seit einigen Tagen von heftigen inneren Schmerzen und Erbrechen
heimgesucht würde, welcher Zustand nach dem Genuss einiger ihr von
einem fremden Besucher angebotenen Pastillen eingetreten sei. Der
Richter begab sich in die Wohnung der Dirne. Ein zweites Freudenmädchen
berichtete, dass ein Mann, von dem man ihr gesagt habe, dass es
der Marquis de Sade sei, sie besucht habe und ihr gleich den
übrigen im Zimmer versammelten Mädchen verzuckerten Anis angeboten
habe. Eine von ihnen habe nicht davon gegessen. Die übrigen seien
davon „belästigt“ worden. Man fand bei gerichtlicher Haussuchung in
dem erwähnten Zimmer noch zwei solche Anis-Bonbons, deren chemische
Untersuchung durch zwei Gerichtschemiker die Abwesenheit jeder
Art von Gift oder reizender Substanz ergab. Im Verlaufe der weiteren
Untersuchung beschuldigte eine von den Prostituierten, welche alle
in demselben Zimmer gewesen waren, den Marquis und seinen Bedienten
eines widernatürlichen Verbrechens. Alle diese Zeugenaussagen wurden
während der Abwesenheit des Angeklagten entgegengenommen. Die Familie
desselben führt in dem Mémoire Klage darüber, dass in diesem Prozesse
so viele offenbare Verletzungen des Rechts vorgekommen seien, weist
auf das Gutachten der Chemiker hin, sowie auf die Unschuldserklärung,
welche zwei der angeblich vergifteten Mädchen dem Marquis in einer
Aussage vom 8. August 1772 hätten zu Teil werden lassen. Trotzdem
habe sowohl der Gerichtshof in Marseille, wie derjenige in Aix in
gesetzwidrig beschleunigtem Verfahren den Marquis zu einer so schweren
und schimpflichen Strafe verurteilt, nur infolge der Aussage von
Prostituierten, einer Menschenklasse, deren Lügenhaftigkeit so bekannt
sei. Gegen diese Rechtsverletzung erhebe die Familie energischen
Protest. (Cabanès a. a. O. S. 266–272.) Jedenfalls besitzen wir
in diesem wichtigen Dokumente die ersten authentischen Nachrichten
über die geheimnisvolle Bonbons-Affäre, deren Harmlosigkeit dadurch
wohl aufs evidenteste bewiesen wird. Auch die übrigen Aussagen der
Prostituierten müssen mit der grössten Vorsicht aufgenommen werden.
So bleibt das einzig wirklich Thatsächliche in der so berühmten
Affäre der Besuch eines oder mehrerer Marseiller Bordelle durch
den Marquis de Sade und die Verteilung unschuldiger Bonbons an die
Freudenmädchen.



Der Marquis de Sade wurde vom Parlament in Aix am 11. September
1772, ebenso wie sein Kammerdiener, wegen Sodomie und Vergiftung in
contumaciam zum Tode verurteilt. Die Härte dieses Urteils wird auf
den Kanzler Maupeou zurückgeführt, der ein Exempel statuieren
wollte.[517] Uebrigens wurde dasselbe nach sechs Jahren, am 30. Juni
1778, aufgehoben und der Marquis nur zu einer Geldstrafe von 50 Francs
verurteilt, oder sogar nach der „Biographie des Contemporains“ zu einer
Ermahnung durch den ersten Präsidenten des Gerichtshofes.

Er war inzwischen mit seiner Schwägerin nach Italien geflohen, wo
er mit ihr ein stilles und züchtiges Leben führte, bis sie ihm nach
kurzer, heftiger Krankheit durch einen plötzlichen Tod entrissen
wurde, und er nach dem Hinscheiden seines guten Engels wieder in
die alten Ausschweifungen zurückfiel.[518] Er wurde dann in Piemont
verhaftet und am 8. Dezember 1772 im Fort Miolans festgesetzt. Seine
Familie wandte sich durch Vermittelung des Grafen Marmora,
Gesandter des Königs von Sardinien in Paris, an den Grafen de la
Tour, Generalkommandant von Savoyen, und liess ihn bitten, den
Namen des Gefangenen geheim zu halten, ihn als Graf de Mazan
zu bezeichnen, ihm seine Effekten zu lassen, da ein so lebhafter
Geist nicht ohne Beschäftigung existieren könne. Nur seine Papiere,
Manuscripte und Briefe möge man seiner Familie zustellen. Man entsprach
diesen Wünschen. de la Tour berichtet, dass Sade zwei
Zimmer bekam, welche von einem Tapezierer aus Chambéry vortrefflich
möbliert worden waren. de Sade hatte durch ein Schriftstück
vom 9. Dezember 1772 versprochen, keinen Fluchtversuch zu machen.
Am 8. Januar 1773 erkrankte er, man liess eines Arzt rufen, seine
Gattin beschwor in zahlreichen Briefen den Festungskommandanten de
Launay, ihrem Gatten doch alle mögliche Pflege angedeihen zu
lassen, und bereitete damals schon die Flucht des Marquis vor, sodass
Marmora in einem Briefe vom 1. März 1773 de la Tour
bitten musste, für strengere Bewachung de Sade’s Sorge zu
tragen und seine Frau von ihm fernzuhalten. Trotzdem gelang es dem
Marquis, die Wachsamkeit de Launay’s einzuschläfern, der über
die angebliche Reue und Harmlosigkeit desselben an de la Tour
in mehreren Briefen berichtet, und so wurde es der Marquise leicht,
mit Hülfe von 15 entschlossenen Männern in der Nacht vom 1. zum 2. Mai
1773 die Flucht ihres Gatten zu bewerkstelligen. Der bekannte de
Sougy („Baron de l’Allée“) war sein Fluchtgenosse. Sie
gingen nach Genf, von dort nach Italien.[519] de Sade liess dem
Gouverneur, Herrn de Launay, einen ironischen Brief zurück, traf
in Italien seine Frau, deren Gesellschaft er indessen bald mit der
einer Maitresse vertauschte. Letztere, nicht seine Schwägerin,
wie Eulenburg annimmt[520], ist das Vorbild der Juliette. Im
Jahre 1777 kehrte er nach Frankreich zurück[521], wo seine Frau und
Schwiegermutter sich bemühten, seine Rehabilitation durchzusetzen, wie
aus den unter No. 1741 und 1472 im auswärtigen Archiv aufbewahrten
und von Cabanès veröffentlichten Gesuchen hervorgeht
(Cabanès a. a. O. S. 282 bis 284). Doch war dies vergeblich.



3. Einkerkerung in Vincennes und in der Bastille.



Nach kurzem Aufenthalt in der Provence, wo er wieder ein wüstes
Leben führte, wurde Sade verhaftet, nach Paris geführt und
im Hauptturm der Festung Vincennes eingekerkert. In einem Briefe an
den Gouverneur von Vincennes fleht er diesen an, ihm das Wiedersehen
mit seiner Frau zu gestatten.[522] Jedenfalls setzte er sich wieder
mit ihr in Verbindung, wie aus der von Ginisty mitgeteilten
Korrespondenz hervorgeht[523], und es gelang ihren Bemühungen, eine
Revision des Urteils durchzusetzen. Sade wurde nach Aix
gebracht, wo ihn der Advokat Siméon glänzend verteidigte und
unter dem 30. Juni 1778 die Annullirung des Urteils erwirkte. Aber
durch den Einfluss der Präsidentin Montreuil, die mit Recht
Sade’s Freiheit mehr fürchtete als seine Gefangenschaft, wurde
der Beschluss rückgängig gemacht und er nach Vincennes überführt. Den
Transport leitete der uns wohl bekannte Polizeiinspektor Marais.
Es gelang dem Marquis, bei einem Aufenthalt in Lambesc, am 5. Juli
1778, wieder mit Hülfe seiner Frau zu entfliehen. Ginisty
teilt den interessanten Polizeibericht über diese sehr romantische
Flucht ausführlich mit.[524] Er wurde aber bald darauf (7. September)
von Marais auf seinem Schlosse Lacoste entdeckt und diesmal
ohne Zwischenfall nach Vincennes zurückgebracht, von wo er im Jahre
1784 in die Bastille überführt wurde. Am Vorabend des 14. Juli
1789 nach Charenton gebracht, soll er nach Lacroix am Tage
der Erstürmung der Bastille, und der wohl richtigeren Angabe der
„Biographie universelle“ aber erst am 29. März 1790 durch Dekret der
constituierenden Versammlung befreit worden sein.

Von 1777 bis 1790, in der Blüte des Mannesalters, sass also der Marquis
de Sade im Gefängnis. Es ist kein Zweifel, dass hier die ersten
Entwürfe zu seinen berüchtigten Werken entstanden, und es dürfte daher
eine etwas eingehendere Schilderung jener Zeit von Nutzen sein.

In Vincennes wurde er während der ersten Jahre in eine feuchte, kalte
Kammer eingesperrt, die keinerlei Möbel enthielt ausser einem Bette,
das er selbst in Ordnung zu bringen hatte. Sein Essen bekam er durch
ein Guckloch. Schreibzeug und Bücher wurden ihm vorenthalten. Dies
empfand er besonders schmerzlich, wie drei kleine auf der Auktion
Fossé d’Arcosse im Jahre 1861 unter No. 1003 verkaufte
Autographen beweisen, wo er einmal sagt: „sans air, ni lettre, ni
encre, ni quoi que ce soit au monde“, ein anderes Mal: „une heure de
promenade et permission d’écrire, une seule fois par semaine.“[525]

Seine Frau, die mit unerschütterlicher Liebe an ihm hing, schickte
ihm Bücher, Schreibutensilien und andere von ihm verlangte Dinge,
sogar Kölnisches Wasser[526]. Sie erhielt auch später die Erlaubnis,
ihn zu besuchen. Aber jeder Besuch gestaltete sich zu einem Skandale.
Man musste die Marquise vor der Wut und den Zornesausbrüchen ihres
Gatten schützen. Am 25. September 1782 untersagte infolgedessen
der Polizeileutnant Le Noir diese Besuche. Erst am 13. Juli
1786 durfte sie den persönlichen Verkehr mit dem Marquis wieder
aufnehmen. Indessen waren stets andere Personen dabei anwesend, um
die Marquise gegen die Gewaltthätigkeiten ihres cynischen und rohen
Gatten zu schützen.[527] Sade heuchelte dann Liebe, um in seinen
Briefen die treue Gattin wieder mit ungerechtfertigten Vorwürfen und
schändlichen Beleidigungen zu überschütten.

Marciat findet in dem Leben des Marquis de Sade vor
seiner Einkerkerung einen Hang zur Grausamkeit, eine Verachtung der
Frau, eine unzähmbare Geschlechtslust und schliesst mit Recht, dass
auf einen solchen Menschen, der zudem sich seinen Wollustkumpanen an
Intelligenz überlegen zeigt, eine 13jährige Einkerkerung vom 38. bis
zum 51. Lebensjahre, die ihm jede Befriedigung seines heftigen
Geschlechtstriebes unmöglich machte, eine schwere psychische
Schädigung ausüben müsse. Dafür spricht auch die krankhaft
gesteigerte Reizbarkeit, das unendliche Misstrauen, welches
sich in den von Ginisty veröffentlichten Briefen an seine
Gattin ausspricht. Interessant ist, dass er zu den Briefen seiner
Frau die unflätigsten Randbemerkungen machte, und hinter allen
Handlungen der Gattin sexuelle Motive wittert. Ebenso sind die rohen
Zornesausbrüche bei Besuchen derselben charakteristisch. Den Einfluss
der Gefangenschaft als eines „mächtigen Factors zur Erzeugung
von Seelenstörungen“ schildert Schüle in ausgezeichneter
Weise.[528] „Ungleich rascher, als unter den Bedingungen des freien
Lebens, vollzieht sich durch die Schändlichkeiten der Einzelhaft der
Uebergang in geistige Schwäche.“ In der Einsamkeit der Zelle konnte
die Phantasie Sade’s sich ungezügelt in Bildern der Wollust
und Grausamkeit ergehen. Ersatz für die ihm mit einem Male für lange
Jahre abgeschnittene reale Befriedigung übermässigen Geschlechtstriebes
konnte er nur in ungeheuerlichen, die Wirklichkeit überbietenden
Phantasien finden. Und sobald er die Erlaubnis zur Lectüre von Büchern
bekam, suchte er nach dem treffenden Ausspruch der „Biographie
universelle“ in der Vergangenheit und Gegenwart die Beispiele und
Vorbilder für seine lasterhaften Anschauungen, die er dann in Gestalt
von zahllosen Manuscripten niederlegte. Auch diese Graphomanie
scheint uns das Bild einer gewissen geistigen Schwäche, die in
dieser Zeit sich bei Sade ausprägte, zu vervollständigen. Er
wurde im Gefängnis der sehr fruchtbare Schriftsteller, als welchen
wir ihn später kennen lernen werden. Er las unendlich viele Bücher,
ohne deren Inhalt gehörig zu verdauen; er lernte aus ihnen nur ein
oberflächliches Raisonnement, während zahlreiche einzelne Beobachtungen
einen mehr als gewöhnlichen Scharfblick erkennen lassen. Er war wie
so viele sexuell sehr veranlagte Naturen gross in der Analyse
aller Dinge, die mit dem Geschlechtsleben zusammenhängen, aber klein in
der allgemeinen Synthese, dem wahrhaft philosophischen Denken.
Leider sind die während der Gefangenschaft verfassten Tagebücher
Sade’s von 1777 bis 1798 in 13 Heften, von denen sich 11 noch
vorfanden, verbrannt worden, so dass uns dadurch ein wichtiges
Hülfsmittel zur Erkenntnis seines geistigen Zustandes verloren gegangen
ist. Er hatte in den Tagebüchern alles vermerkt, was er während dieser
13 Jahre „gesagt, gethan, gehört, gelesen, geschrieben, gefühlt oder
gedacht hatte.“ (Biographie universelle.)[529] So sind nur noch seine
Werke zur Beurteilung seiner psychischen Persönlichkeit übrig geblieben.

Von Interesse ist, dass der Marquis de Sade, wie es scheint, im
Gefängnis auch eine Correspondenz mit seinen Maitressen unterhielt. Im
April 1864 wurde bei der von Charavay veranstalteten Auktion
der litterarischen Schätze des Grafen H. de M. ein Brief von
2 Seiten gezeigt, den eine Maitresse am 18. September 1778 an den
Marquis de Sade geschrieben hatte, und der von diesem mit
Randbemerkungen versehen war.[530]

Dass die Gefangenschaft das Geistesleben oft nach der sexuellen
Richtung hin ablenkt, beweist auch das Beispiel des grossen
Mirabeau, der zu gleicher Zeit wie Sade in Vincennes
interniert war und hier seine obscönen Bücher schrieb.

Ein merkwürdiger Brief Mirabeau’s über dieses Zusammensein mit
dem Marquis de Sade hat sich erhalten, der gerade nicht für
freundschaftliche Beziehungen der Beiden spricht.[531] „Herr de
Sade“, so heisst es in diesem Briefe, „hat gestern die Festung in
Aufruhr versetzt und mir ohne die geringste Provokation meinerseits
die infamsten Gemeinheiten gesagt. Ich würde von Herrn de
Rougemont (dem Gouverneur) begünstigt, und damit ich spazieren
gehen könne, verweigere man ihm die Erlaubnis dazu. Er bat mich um
Angabe meines Namens, damit er mir nach seiner Freilassung die Ohren
abschneiden könne. Ich verlor die Geduld und sagte ihm: Mein Name ist
der eines Ehrenmannes, der niemals Frauen zerstückelt und eingesperrt
hat, der Ihnen diesen Namen mit dem Stocke auf den Rücken schreiben
wird. — Er schwieg und wagte seitdem nicht mehr, den Mund zu öffnen.
Es ist schlimm in demselben Hause mit einem solchen Monstrum zu wohnen“.


6.
Teilnahme an der Revolution und litterarische Tätigkeit.



Die ersten Szenen der Revolution spielten sich vor dem Gefängnis des
Marquis de Sade ab, der ihr von vornherein viele Sympathien
entgegenbrachte. Im Juni 1789 verzeichnet das Register der Bastille,
dass er „die Wachen vor seiner Thür und am Fuss des Thurmes
überwältigen wollte“, dass man ihn aber in sein Zimmer zurücktrieb,
„indem man ihm einen Flintenlauf ein wenig nahe zeigte.“ Er setzte
sich am 2. Juli 1789 vor der Erstürmung der Bastille mit Hilfe eines
Sprachrohres mit den Passanten der rue Saint-Antoine in Verbindung
und lockte durch sein fürchterliches Schimpfen auf den Gouverneur der
Bastille, de Launay, eine grosse Menschenmenge an, die mit
ihren Beifallsäusserungen nicht zurückhielt. Dieser Vorfall hatte zur
Folge, dass der Marquis de Sade am 4. Juli nach Charenton
gebracht wurde und also den am 14. Juli 1789 unternommenen Sturm
auf die Bastille nicht mit erlebte.[532] Aus Charenton wurde er am
29. März 1790 durch den Beschluss der constituierenden Versammlung
entlassen.[533] Seine erste Handlung war das Betreiben der Scheidung
von seiner Frau.[534] Auch sonst wurde er seiner Familie entfremdet,
da seine Söhne beim Beginne der Revolution auswanderten. Nach
Lacroix nahm er sich eine Maitresse, die in seinem Hause die
Honneurs machte. Er wohnte zuerst in der Rue Pot-de-Fer, nahe bei
Saint-Sulpice, später in der Rue Neuve-des-Mathurins, Chaussée d’Antin
No. 20.[535] Er soll dort den Politikern ausgezeichnete Diners und
Soupers gegeben und besonders den Grafen Clermont-Tonnerre
als gleichgesinnten Lebemann ins Herz geschlossen haben. Dies ist
insofern wenig wahrscheinlich, als der Marquis de Sade
durch die Revolution alle seine Güter verlor und in eine traurige
materielle Lage geriet. Cabanès bemerkt noch nach einer Notiz
im „Amateur d’Autographes“ (1864 S. 105 bis 106): „Il avait pris, pour
sa maison, une jeune femme, plus gracieuse que belle qu’il nommait
sa Justine tout bas et son amie tout haut. Cette femme se
distinguait par la décence de sa tenue et l’élégance de ses manières
aristocratiques. On disait en effet, que c’était la fille d’un noble
exilé; mais une tristesse indélébile se peignait sur son visage
pâle, lorsqu’elle faisait les honneurs de ces réunions, ou l’on
parlait de tout, excepté de politique, et toujours avec convenance et
réserve. On jouait quelquefois la comédie, et le marquis excellait
dans les rôles d’amoureux, qu’il choisissait d’habitude; il était
plein de noblesse dans son maintien et de sensibilité dans son jeu;
Molé avait été son maître.“ Auf der oben erwähnten, durch
Charavay veranstalteten Auction im Jahre 1864 figurierte ein an
den Repräsentanten Rabaut Saint-Etienne gerichteter, mit einer
Empfehlung von Ant. de Bernard-Saint-Afriques versehener Brief
vom 8. Ventôse des Jahres III, in welchem der Marquis de Sade
um eine Stelle als Bibliothekar oder als Museumsconservator bittet,
da er vollständig mittellos geworden sei, nachdem sein litterarischer
Besitz bei dem Sturm auf die Bastille verloren gegangen, und seine
Güter durch die Briganten von Marseille konfisziert worden seien.[536]
Die „Isographie des hommes célèbres ou Collection de fac-simile“
(1823–1824, 4 Bde.) enthält einen Brief Sade’s vom 10. Pluviôse
des Jahres VI, der sich im Besitz des Herrn de la Porte
befindet, und in dem er um baldmöglichste Einsendung des Honorars
für ein Gedicht bittet und die Uebersendung einer von ihm verfassten
Komödie ankündigt, in der er selbst die Rolle des Fabricius gespielt
habe und wieder spielen wolle.[537] Bald nach seiner Entlassung aus
Charenton fing er an, zahlreiche Komödien zu schreiben, diese an die
verschiedenen, damals zahlreich wie Pilze hervorschiessenden Theater
zu verkaufen und selbst für einige Louisdors eine Rolle darin zu
spielen.[538] In den Archiven des Théâtre-Français befinden sich
mehrere Briefe des Marquis de Sade an die Direktion der Comédie
Française aus den Jahren 1790 bis 1793, auf die O. Uzanne durch
François Coppée und Georges Monval aufmerksam gemacht
wurde, und die er in seiner Schrift über Sade veröffentlicht
hat.[539] Der Marquis bittet darin um die Annahme verschiedener von
ihm verfasster Theaterstücke zur Aufführung. Nur ein einziges von
Sade’s zahlreichen dramatischen Produkten fand Beifall. Es war
dies „Oxtiern ou les Malheurs du libertinage“, das in den ersten Tagen
des November 1791 mit Erfolg im Molière-Theater gespielt wurde.[540]
Jedenfalls gehörte auch Sade nach Uzanne zu den
zahlreichen „auteurs dramatiques monomanes“ der Revolutionszeit.

Während der Revolutionszeit erschienen nun nacheinander die
berüchtigten Hauptwerke des Marquis de Sade, seine obscönen
Romane, die seinen herostratischen Ruhm begründet haben. Ein Jahr
nach seiner Freilassung, im Jahre 1791 erschien die „Justine“, die
offenbar zum grössten Teile noch im Gefängnis abgefasst worden ist
und in dieser ersten Auflage nur obscön ist, ohne die blutigen
Details der späteren, und besonders der letzten Auflage des Jahres
1797. Mit Recht vermutet Marciat, dass der Einfluss des
Milieu, der gewaltigen Ereignisse der Revolutionszeit, diese späteren
Veränderungen hervorgerufen habe.[541] Ein ebenfalls noch in der
Bastille entworfener Roman, auf dessen Titel es ausdrücklich heisst:
écrit à la Bastille un an avant la Révolution, ist „Aline et Valcour“,
der im Jahre 1793 erschien. Dann folgten 1795 die „Philosophie dans
le Boudoir“ und 1797 als Gipfel und Krönung die gemeinschaftliche
Ausgabe der „Justine“ und der „Juliette“.[542] Bis 1801, dem Jahre
seiner neuen Verhaftung dauerte die sehr fruchtbare Schriftstellerei
des Marquis de Sade, die wir später zu würdigen haben. Man
kann sagen, dass seine Werke im Gefängnis concipiert, in der
Revolution ausgeführt und nach den äusseren Eindrücken derselben
verändert wurden.

Man hat viel Aufhebens davon gemacht, dass der Marquis de Sade
zeitweise die Urheberschaft seiner Werke geleugnet hat. So schreibt
er in einem Briefe vom 24. Fructidor 1795 (Auction Font... 1861): „Es
wird in Paris ein scheussliches Werk verbreitet mit dem Titel ‚Justine
ou les Malheurs de la vertu‘. Vor mehr als 2 Jahren habe ich einen
Roman ‚Aline et Valcour ou le Roman philosophique‘ veröffentlicht.
Zum Unglück für mich hat der schändliche Autor der ‚Justine‘ mir
eine Situation gestohlen, die er aber auf die gemeinste Weise durch
Obscönitäten verunstaltet hat.“[543] Auch in seiner „Idée sur les
romans“ protestiert er gegen seine angebliche Urheberschaft von
„Justine“ und „Juliette.“[544] Ebenso in einer Streitschrift gegen
einen gewissen Villeterque.[545] Marciat macht darauf
aufmerksam, dass die letztere Schrift in das Jahr 1800 fällt, in
welchem Sade schon von der Gefahr der Verhaftung bedroht wurde
und dass daher seine Versicherungen, nicht der Verfasser solcher Werke
zu sein, wohl angebracht waren. Uebrigens waren derartige Ableugnungen
nach Marciat bei den Schriftstellern des 18. Jahrhunderts etwas
sehr Gewöhnliches, z. B. bei Voltaire und Mirabeau.
Und man kann Sade daraus keinen besonderen Vorwurf machen.
Jedenfalls scheint er in Privatunterhaltungen die Wahrheit nicht
verschwiegen zu haben, und es ist ganz sicher, dass er jedem der fünf
Direktoren eine Luxusausgabe der 10bändigen „Justine“ und „Juliette“
überreicht hat, die man nach dem „Intermédiaire des Chercheurs et des
Curieux“ in einzelnen Exemplaren wieder entdeckt hat.[546]

Ueber das Privatleben des Marquis de Sade während der
Revolutionszeit sind wir im ganzen nur dürftig unterrichtet. Man kann
eigentlich nur aus seinem früheren Verhalten schliessen, dass er
sein ehemaliges lasterhaftes Leben wieder aufgenommen hat. Als der
Marquis de Sade im Jahre 1801 aufs Neue verhaftet wurde, fand
man sein Schlafzimmer mit grossen Bildern ausgeschmückt, welche die
„hauptsächlichen Obscönitäten des Romans ‚Justine‘ darstellen.“[547]
Cabanès berichtet — freilich ohne Quellenangabe — dass,
als die aufrührerischen Bauern 1790 de Sade’s Schloss Lacoste
zerstörten, man in diesem Schlosse Marterinstrumente gefunden habe,
die von ihm bei seinen Orgien benutzt worden seien. Auch existierte in
diesem Schlosse der berühmte „Klystier-Saal“ (Salle des Clystères),
in dem ein Maler von Talent die Wände mit Klystierspritzen und
menschlichen Figuren bedeckt hatte, welche letzteren eine Menge von
ebenfalls gemalten menschlichen Rückseiten durch Klystiere erfrischten!
(??)[548] Rétif de la Bretonne, der die Affäre Keller
und den Marseiller Skandal nach Paris in die Revolutionszeit verlegt,
erzählt noch mehrere derartige Geschichten, deren Glaubwürdigkeit in
keiner Weise feststeht, wenn ihnen auch etwas Wahres zu Grunde liegen
mag. So erzählt er in den „Nuits de Paris“ (155te Nacht „Nefanda“):
„Am selben Abend sah ich eine andere Hochzeit. Der Graf de S..., ein
grausamer Wüstling, wollte sich an der Tochter eines Sattlers rächen,
die er nicht hatte verführen können. Er hatte alles so hergerichtet,
dass er sich nicht kompromittieren konnte. Als es ihm gelungen war...
Virum trium luparum connubio adjungere coëgit, coram alligata uxore,
quae quandoque virgis caedebatur ...“[549]

Eine andere Geschichte Rétifs, in der Sade unter dem
Namen Bénavent vorkommt, erzählt von drei Schwestern, die der
Marquis zur Befriedigung seiner Lüste benutzte, indem er zwei in einen
Käfig sperrte und singen liess, die dritte in einem Zimmer, dessen
Wände Spiegel waren, nackt in ein Bad steigen liess, während er selbst
sich mit seiner Maitresse der Wollust hingab.[550] Der Bibliophile
Jacob hält es für zweifellos, dass Rétif den Marquis
de Sade persönlich gekannt und wahrscheinlich einen Zwist mit
ihm gehabt hat, der seinen Hass erklärt.

Besonders bemerkenswert ist die politische Thätigkeit des
Marquis de Sade während der französischen Revolution. Er
hatte mit dem ihm eigenen Scharfblick das Kommen dieser Revolution
vorausgesehen. So sagt er in „Aline et Valcour“ (II, S. 448), welcher
Roman 1788 in der Bastille geschrieben wurde: „Eine grosse Revolution
wird im Vaterlande vorbereitet; die Verbrechen unserer Herrscher, ihre
Grausamkeiten, Ausschweifungen und Narrheiten sind Frankreich zum
Ueberdruss geworden; es hat den Despotismus satt und ist im Begriff,
seine Fesseln zu zerbrechen.“ In der Einsamkeit der Zelle war er dahin
gelangt, seinerseits die revolutionären Grundsätze, vor allem den Kampf
gegen Gott, Königtum und Priestertum systematisch in seinen Schriften
zu entwickeln. Das „Opfer der Bastille“ nahm denn auch lebhaften
Anteil an den Ereignissen der Revolution und gerirte sich als einen
begeisterten Anhänger der Schreckensmänner. Seiner Freundschaft mit
Clermont-Tonnerre haben wir schon gedacht. Er wurde Sekretär
der Sektion der „Pikenmänner“ (Section des Piques), auch genannt die
Sektion der Place Vendôme oder die Sektion des Robespierre. „In
den Unruhen des 2. September, wo jedermann zu Hause blieb, glaubte er
sich am sichersten im Schosse seiner Sektion aufgehoben. So verliess er
seine Wohnung in der Rue Neuve-des-Mathurins und begab sich am Abend zu
den Kapuzinern am Vendômeplatze. Die Freunde Robespierre’s waren
nicht dort, sondern im Jakobinerklub. Sade war nur als ein Mann
bekannt, der unter dem ancien régime im Gefängnis gewesen war. Er hatte
ein feines und sanftes Gesicht, war blond, schon ein wenig kahlköpfig
und grauhaarig. ‚Wollen Sie unser Sekretär sein? — Gern?‘ Er nahm die
Feder.“[551] — Er hielt sich aber, eingedenk seiner Vergangenheit,
in bescheidener Zurückhaltung und spielte in seiner Sektion die Rolle
des Philanthropen, verwendete seine ganze Zeit auf das Studium der
Verhältnisse in den Hospitälern, über welche er gute Berichte lieferte.

Sade war ein begeisterter Bewunderer des blutdürstigen
Marat, auf den er nach dessen Ermordung durch Charlotte
Corday die noch erhaltene Gedächtnisrede hielt, die von
revolutionären Phrasen erfüllt ist, und in der er die „heilige und
göttliche Freiheit“ als einzige Göttin der Franzosen feiert (29. Sep.
1793).[552] Unter ein Bild Marat’s schrieb er die Verse:




Du vrai républicain unique et chère idole,

De ta perte, Marat, ton image console.

Qui chérit un grand homme adopte ses vertus,

Les cendres de Scévole ont fait naître Brutus.[553]







Uebereinstimmend wird aber berichtet, dass insgeheim der Marquis
de Sade von den Mitgliedern der Sektion, sowie von den übrigen
Revolutionären verachtet und gehasst wurde. In der berühmten „Liste
des ci-devant nobles“ von Jacques Dulaure, die im Jahre 1791
erschien, findet sich ein heftiger Artikel gegen unsern Marquis
de Sade (Biographie universelle)[554]. Nach Cabanès
behielt er den Titel „Marquis“ sogar bei, und „man kann sagen,
dass das der einzige Marquis war, den man unter der Herrschaft von
Robespierre und Fouquier-Tinville bestehen liess.“
(Cabanès a. a. O. S. 289) Er war vielleicht gar nicht
Republikaner aus politischer Ueberzeugung, sondern kämpfte gegen Recht
und Gesetz überhaupt nur unter dem Einflusse der von ihm gebildeten
„théorie du libertinage.“ Er war der Philosoph des Lasters, aber kein
leidenschaftlicher Politiker. In der Theorie absoluter Bösewicht,
war er in Wirklichkeit recht sanftmütig, vorsichtig und voll von
Tugendphrasen.[555] Das konnte den grossen Terroristen wenig passen.
Eine schöne Handlung, die uns den Marquis de Sade menschlich
näher bringt, gab ihnen den Vorwand, gegen ihn vorzugehen. Er hatte
durch seine Fürsprache seine Schwiegereltern, obgleich sie ihm stets
feindlich gesinnt gewesen waren, vom Schaffot gerettet,[556] und wurde
daher als ein „Gemässigter“ verdächtigt und am 6. Dez. 1793 auf Befehl
des „Comité de la Sureté générale“ verhaftet und nacheinander in die
Gefängnisse des Madelonnettes, des Carmes und Picpus gebracht, erlangte
aber am 9. Thermidor 1794 durch Rovère seine Freiheit wieder,
dem er sein Landgut La Coste verkaufte und so in den Besitz einiger
Geldmittel gelangte.

Sade lebte nunmehr zurückgezogen ganz seiner
schriftstellerischen Thätigkeit, der unter dem Direktorium weniger
Hindernisse in den Weg gelegt wurden. Wir erwähnten schon, dass er
jedem der fünf Direktoren ein Exemplar der Prachtausgabe seiner
„Justine“ überreichte, über deren Verbleib, besonders was das Exemplar
des Barras anbetrifft, man genaue Nachrichten hat.[557]
Ueberhaupt wurden damals die berüchtigten Hauptwerke des Marquis de
Sade ganz öffentlich verkauft. Sie waren bei allen Buchhändlern zu
haben und waren in den Katalogen angeführt. Ein grosser Kapitalist
unterstützte den Vertrieb, der sich über das In- und Ausland
erstreckte, und hatte Anteil am Gewinne. Dies dauerte bis zum Jahre
1801. (Biographie universelle). Im Thermidor des vorhergehenden Jahres
(Jahr VIII) hatte der Marquis de Sade einen Roman „Zoloë et
ses deux acolytes“ veröffentlicht, der nichts anderes war als ein
heftiges Pamphlet gegen Joséphine de Beauharnais (Zoloë), die
Damen Tallien (Laurenda) und Visconti (Volsange), gegen
Bonaparte (Baron d’Orsec), Barras (Vicomte de Sabar),
einen Senator (Fessinot) u. s. w., welche Persönlichkeiten in einer
„petite maison“ sich der schändlichsten Unzucht hingeben.

Wegen dieses Pasquills wurde Sade am 15. Ventôse des Jahres
IX (5. März 1801) verhaftet. Ein Bericht des Polizeipräfekten an den
Polizeiminister vom 21. Fructidor des Jahres XII giebt Auskunft über
diese Verhaftung.[558] Er enthält viele Unrichtigkeiten, z. B. gleich
im Anfang die, dass der Marquis im Begriff gewesen wäre, die „Juliette“
zu publizieren, die doch bereits mehrere Jahre vorher erschienen
war. Sade wurde nach diesem Bericht ohne rechtsgiltiges
Urteil zunächst ins Gefängnis Sainte-Pélagie gebracht, da eine
Gerichtsverhandlung „einen zu grossen Skandal erregt haben würde“ und
auch die gerichtlichen Strafen „ungenügend und keineswegs den Delikten
angemessen gewesen sein würden“. Der Präfekt erzählt dann weiter,
dass Sade in Sainte-Pélagie die jungen Leute zu unsittlichen
Handlungen verführt habe und er infolgedessen nach Bicêtre überführt
worden sei. „Dieser unverbesserliche Mensch war in einem Zustande
‚beständigen wollüstigen Wahnsinns‘ (démence libertine).“ Auf Betreiben
seiner Familie wurde er dann am 26. April 1803 nach Charenton
gebracht. (Cabanès, S. 301.) Alle seine Manuscripte und Bücher
waren wiederholt confisciert worden.

Aulard hat in einem Artikel „La Liberté individuelle sous
Napoléon Ier“ (Revue du Palais, August 1897) auf die Häufigkeit der
willkürlichen Verhaftungen und Einsperrungen ohne rechtsgiltiges
Urteil unter dem Konsulat und ersten Kaiserreich aufmerksam gemacht.
Es scheint, dass man öfter unliebsame Persönlichkeiten für irrsinnig
erklärte und in Charenton unterbrachte. So wurde der Dichter Th.
Desorgues, der ein Chanson gegen Napoleon mit dem Refrain:




Oui, le grand Napoléon

Est un grand caméléon







verfasst hatte, in Charenton interniert, wo er 1803 starb. Das gleiche
Schicksal traf den Forstmeister de Laage, sowie den Abbé
Fournier. Beide wurden in Bicêtre eingesperrt. (Cabanès
S. 294–295). Bei Sade hatte man ausserdem noch den bequemen
Vorwand, dass man den Verfasser so vieler obscöner Bücher unschädlich
machen müsse, obgleich Marciat mit Recht bemerkt, dass ohne
das Pamphlet gegen Bonaparte diese Bücher wohl nicht den Anstoss zu
seiner Verhaftung gegeben haben würden. Sade, der wiederholt
gegen dieselbe protestierte, hielt es deshalb für geraten, in seinen
verschiedenen Briefen aus Sainte-Pélagie die Urheberschaft der
„Justine“ u. a. abzuleugnen.[559]

Ueber den Aufenthalt des Marquis de Sade im Irrenhaus zu
Charenton besitzen wir mancherlei interessante Nachrichten.
Vor allem ist merkwürdig ein Gutachten des berühmten Irrenarztes
Royer-Collard[560] über den Marquis aus dem Jahre 1808, das wir
vollständig mitteilen.

Paris, den 2. August 1808.

Der Chefarzt des Hospizes zu Charenton an Seine Excellenz den
Senator und Polizeiminister.


Gnädiger Herr,

Ich habe die Ehre, an die Autorität Eurer Exzellenz zu appellieren,
in einer Angelegenheit, die ebenso meine amtliche Thätigkeit angeht,
wie die gute Ordnung in dem Hause, dessen ärztlicher Dienst mir
anvertraut ist.

In Charenton befindet sich ein Mann, den seine kühne Immoralität
unglücklicherweise zu berühmt gemacht hat, und dessen Anwesenheit die
schwersten Unzuträglichkeiten nach sich zieht. Ich spreche von dem
Autor des schändlichen Romans „Justine“. Dieser Mann ist nicht
geisteskrank. Sein einziges Delirium ist das des Lasters, und
dieses kann nicht in einer Irrenanstalt beseitigt werden. Er muss
der strengsten Isolierung unterworfen werden, um andere vor seinen
Ausbrüchen zu schützen und um ihn selbst von allen Gegenständen zu
trennen, die seine hässliche Leidenschaft mehren könnten. Nun erfüllt
das Haus Charenton keine dieser Bedingungen. Herr de Sade
geniesst hier eine zu grosse Freiheit. Er kann mit einer grossen Zahl
von Kranken und Rekonvalescenten beiderlei Geschlechts verkehren, sie
bei sich empfangen oder sie in ihren Zimmern besuchen. Er hat die
Erlaubnis, im Park spazieren zu gehen und trifft dort ebenfalls oft
Kranke. Er predigt einigen seine schreckliche Lehre und leiht ihnen
Bücher. Endlich geht das Gerücht im Hause, dass er mit einer Frau
zusammen lebt, die für seine Tochter gilt.

Das ist noch nicht alles. Man ist so unvorsichtig gewesen, in der
Anstalt ein Theater einzurichten, um die Irren Komödie spielen
zu lassen, und hat nicht die unheilvolle Wirkung einer solchen
tumultuösen Veranstaltung auf die Phantasie bedacht. Herr de
Sade ist der Direktor dieses Theaters. Er giebt die Stücke an,
verteilt die Rollen und leitet die Wiederholungen. Er unterrichtet
die Schauspieler und Schauspielerinnen in der Deklamation und
bildet sie in der grossen Bühnenkunst aus. Am Tage der öffentlichen
Vorstellungen verfügt er stets über eine gewisse Zahl von
Eintrittsbillets und macht inmitten seiner Gehilfen die Honneurs im
Saale.

Zugleich ist er der Gelegenheitsdichter. Beim Feste des Direktors
zum Beispiel, verfasst er entweder ein allegorisches Stück zu dessen
Ehren oder wenigstens einige Couplets zu seinem Lobe.

Ich brauche Eurer Excellenz das Skandalöse eines derartigen
Vorkommnisses nicht näher zu begründen, sowie die Gefahren aller Art,
welche sich daraus ergeben. Wenn die Oeffentlichkeit diese Dinge
erführe, welche Ansichten würde man über eine Anstalt bekommen,
in welcher so seltsame Missbräuche geduldet werden? Wie verträgt
sich eine sittliche Behandlung der Geisteskranken mit demselben?
Werden die Kranken, welche täglich mit diesem schrecklichen Manne
in Berührung kommen, nicht unaufhörlich durch seine Verderbtheit
infiziert, und genügt die blosse Idee seiner Gegenwart in diesem
Hause nicht, um die Phantasie selbst derjenigen aufzuregen, die ihn
nicht sehen?

Ich hoffe, dass Eure Excellenz diese Gründe gewichtig genug finden
wird, um einen anderen Internirungsort als Charenton für Herrn
de Sade anzuordnen. Ein Verbot, dass er nicht mehr mit den
Irren verkehren soll, würde nichts fruchten und nur vorübergehend
Besserung herbeiführen. Ich verlange nicht, dass man ihn nach
Bicêtre zurückschicke, wo er früher war, aber ich kann nicht umhin,
Eurer Excellenz vorzustellen, dass eine „maison de santé“ oder
ein festes Schloss für ihn besser passen würde als eine Anstalt,
in der zahlreiche Kranke behandelt werden, und wo eine beständige
Ueberwachung und die hingebendste moralische Aufsicht nötig ist.



Royer-Collard,
D. M.[561]

Dieser Bericht hatte keinen Erfolg. Der Marquis de Sade blieb
in Charenton. Es ist sogar die Vermutung gerechtfertigt, dass er den
dortigen Aufenthalt dem Gefängnisse, vielleicht auch der Freiheit
vorzog. Nach der „Biographie universelle“ war er der besondere
Günstling des Direktors von Charenton, des Abbé Coulmier.
Dadurch würden die grossen Freiheiten, die er sich gestatten durfte,
die Rolle als Theaterdirektor u. s. w. verständlich werden. Er hatte
also Ursache, die Bemühungen des Dr. Royer-Collard, ihn aus der
Anstalt zu entfernen, zu hintertreiben, wovon die folgende merkwürdige
Adresse zeugt[562]:



„Frau Delphine de T... beehrt sich Seiner Excellenz Herrn Fouché (dem
Polizeiminister) die Petitionen zu schicken, von denen sie heute morgen
mit ihm sprach. Die erste ist für Herrn de Sade und bittet
darum, dass man möglichst baldige Anordnungen für das definitive
Bleiben des Herrn de Sade in Charenton treffe, wo er sich seit
8 Jahren befindet und die Pflege hat, die sein Befinden erfordert.
Seine Vorgesetzten sind mit seinem Betragen durchaus zufrieden.

Frau von T... fügt ihrer Petition ein ärztliches Zeugnis bei, welches
bestätigt, dass der Zustand des Herrn de Sade sein Verbleiben in
Charenton notwendig macht.

Sie dankt von neuem Seiner Excellenz für den gütigen Empfang von heute
Morgen.“

Vielleicht ist Sade selbst, wie Marciat vermutet[563],
der Anstifter dieser Petition gewesen, und vielleicht erklärt
sich ein Teil der Anklagen von Royer-Collard aus einer
Meinungsverschiedenheit, wenn nicht Rivalität zwischen dem
Arzte und dem Direktor der Anstalt. Dieser, der Abbé
Coulmier, war nach der „Biographie universelle“ ein Mann
von sehr leichtfertigen Sitten. Royer-Collard’s wiederholte
Klagen über das Theaterspielen in Charenton hatten endlich das Verbot
desselben zur Folge. Aber an seine Stelle traten Konzerte und Bälle!
Royer-Collard erlangte endlich am 6. Mai 1813 auch das Verbot
dieser einer Irrenanstalt wenig angemessenen Unterhaltungen.[564]

Die „Revue anecdotique“ hat zwei auf die Thätigkeit des Marquis
de Sade als Theaterregisseur sich beziehende Dokumente
veröffentlicht.[565]

Seine Graphomanie trieb Sade bei jeder Gelegenheit zu
dichterischen Ergüssen. Besonders liebte er das „couplet laudatif“.
So verfasste er zahlreiche anonyme Couplets zu Ehren des Cardinals
Maury, Erzbischofs von Paris, die am 6. Oktober 1812 in
der „maison de santé“ bei Charenton gesungen wurden, von deren
Geringwertigkeit eins Zeugnis ablegen möge:




Semblable au fils de l’Eternel

Par une bonté peu commune,

Sous l’apparence d’un mortel

Venant consoler l’infortune,

Votre âme, pleine de grandeur,

Toujours ferme, toujours égale,

Sous la pourpre pontificale

Ne dédaigne point le malheur.[566]







Ueber den Eindruck der Persönlichkeit des Marquis de Sade
während seines Aufenthaltes in Charenton liegen mehrere, aber wenig
beglaubigte Nachrichten vor. Janin schildert recht lebhaft
den corrumpierenden Einfluss, den Sade in der Irrenanstalt
ausübte, sowie die zärtliche Sympathie, die er „jungen und hübschen
Frauen“ einflösste.[567] Lacroix erzählt[568]: „Ich habe
oft achtungswerte Personen gefragt, von denen einige noch, mehr
als 80jährig, leben, und von ihnen mit einer indiscreten Neugierde
merkwürdige Enthüllungen über den Marquis de Sade verlangt, und war
nicht wenig erstaunt, dass diese Personen, die durch ihre Moral, ihre
Stellung und ehrenwerten Antecedentien vor jedem Verdacht geschützt
sind, keinerlei Widerwillen dagegen empfanden, sich an den
Autor der ‚Justine‘ zu erinnern und von ihm als einem „aimable mauvais
sujet“ zu sprechen.“ Charles Nodier, der den Marquis de
Sade einmal flüchtig sah, erinnert sich nur, dass er „höflich
war bis zur Unterwürfigkeit, feierlich bis zur Salbung (onction) und
dass er respectvoll von allem sprach, was Respect verdient.“ Dabei
war er „enorm fett“, so dass seine Bewegungen durch diese Körperfülle
gehindert wurden und ein Rest von „Grazie und Eleganz“, der sich in
seinem ganzen Wesen aussprach, nicht recht zur Geltung kam. Seine müden
Augen leuchteten plötzlich auf.[569] Nach der „Biographie universelle“
bewahrte Sade bis zu seinem Tode seine schmutzigen Gewohnheiten.
Wenn er im Hofe promenierte, zeichnete er obscöne Figuren in den Sand,
besuchte man ihn, so war sein erstes Wort eine Zote; dabei war seine
Stimme sanft. Er hatte schöne weisse Haare, eine liebenswürdige Miene
und war von ausgesuchter Höflichkeit. Er war ein robuster Greis ohne
jede Schwäche.


7. Der Tod.



Der Marquis de Sade starb 74 Jahre alt, am 2. Dezember des
Jahres 1814, 10 Uhr abends, sanft, ruhig, an den Folgen einer längeren
Krankheit, die indessen seine Rüstigkeit nicht beeinträchtigt hatte.
Ueber diese Krankheit berichtet de Sade schon in einem
Briefe vom 17. Juni 1808 an den Kaiser Napoléon. Der Brief
ist gegenwärtig im Besitze des Herrn Noël Charavay, der
Cabanès die Einsicht und den Abdruck (Cabanès a. a. O. S.
312) gestattete. de Sade beklagt sich in demselben bitterlich
darüber, dass er seit 20 Jahren in drei verschiedenen Gefängnissen
das unglücklichste Leben führe. Er sei 70 Jahre alt, fast blind, von
der Gicht heimgesucht (der Krankheit aller Lebemänner) und von
heftigen Brust- und Magenschmerzen, die ihn schrecklich peinigten.
Das könne durch die Zeugnisse der Aerzte von Charenton bestätigt
werden. Er flehe daher Seine Majestät an, ihm endlich die Freiheit
zu geben. — Eine von Dr. Ramon, dem Arzte de Sade’s,
aufgezeichnete Notiz besagt, dass der Marquis an „Lungenanschoppung
infolge von Asthma“ gestorben sei. In den Archiven von Charenton
findet sich ein Bericht über den Tod des Marquis de Sade an den
Generaldirektor der Polizei, in dem es heisst, dass seine Gesundheit
seit einiger Zeit sich zusehends verschlechtert habe. Er sei aber noch
zwei Tage vor seinem Tode umhergegangen. Das Ende selbst sei schnell
eingetreten, im Beginne eines „adynamischen und ganggränösen Fiebers“.
Interessant ist die weitere Mitteilung, dass, da der Sohn Armand de
Sade anwesend sei, die Behörde es wohl nicht nötig haben werde,
Vorsichtsmassregeln zu ergreifen, da der Sohn selbst gewiss etwaige
„gefährliche Papiere“ seines Vaters vernichten würde. (Cabanès
a. a. O. S. 311–312). Am Abend vorher hatte er noch diese Papiere in
Ordnung gebracht. Kaum war er tot, als sich „die Schüler Gall’s
auf seinen Schädel stürzten, als auf eine unschätzbare Beute, die
ihnen mit einem Schlage das Geheimnis der seltsamsten menschlichen
Organisation enthüllen würde, von der man jemals hatte sprechen hören.
Dieser Schädel glich allen Greisenschädeln. Es war eine merkwürdige
Mischung von Lastern und Tugenden, von Wohlthun und Verbrechen,
von Hass und Liebe. Er war klein, wohl geformt. Man könnte ihn für
den Schädel einer Frau halten, an dem die Organe der mütterlichen
Zärtlichkeit (!) ebenso entwickelt sind, wie an dem Kopfe der Héloïse
‚ce modèle de tendresse et d’amour‘.“[570]

Nach seinem Tode fand man das folgende Testament, das Jules
Janin zuerst veröffentlicht hat:[571]

„Ich verbiete, dass mein Körper unter irgend einem Vorwande geöffnet
werde, ich verlange aufs dringendste, dass er 48 Stunden in dem Zimmer,
in dem ich sterben werde, liegen bleibe, in einem Holzsarge, der erst
nach Ablauf dieser Zeit zugemacht werden soll. Dann soll ein Bote zu
dem Holzhändler Lenormand in Versailles, Boulevard de l’Egalité No.
101, geschickt werden, damit er selbst mit einem Wagen komme und meine
Leiche unter seiner Begleitung auf diesem Wagen in das Gehölz auf
meinem Landgute Malmaison, Gemeinde Maucé nahe bei Epernon, gebracht
werde, wo sie ohne jede Ceremonie in dem ersten Gebüsche bestattet
werden soll, das sich rechts in dem Gehölze findet, wenn man durch die
grosse Allée von der Seite des alten Schlosses hineintritt. Die Grube
soll durch den Pächter von Malmaison unter der Aufsicht des Herrn
Lenormand geschaufelt werden, der nicht vor vollendeter Bestattung
fortgehen soll. Bei dieser Ceremonie können diejenigen meiner
Verwandten oder Freunde zugegen sein, die mir dieses letzte Zeichen
ihrer Liebe geben wollen. Das Terrain soll bepflanzt werden, damit die
Spuren meines Grabes von der Erdoberfläche verschwinden, wie ich
hoffe, dass mein Andenken in der Erinnerung der Menschen ausgelöscht
werden wird.

Geschrieben zu Charenton-Saint-Maurice, im Zustand der Vernunft und
Gesundheit, am 30. Januar 1806.

D.-A.-F.
Sade.“[572]

Marciat meint, dass dieses Testament den Marquis de Sade
am Ende seines Lebens noch als denjenigen zeige, der er während seines
ganzen Lebens war: als einen vollkommenen Atheisten.




III.

Die Werke des Marquis de Sade.



„Justine“ und „Juliette“.

1. Geschichte der Entstehung.

Die Hauptwerke des Marquis de Sade, denen er seine
„herostratische Unsterblichkeit“ dankt, wie Eulenburg sagt,
und denen wir eine besondere Aufmerksamkeit zu widmen haben, sind die
„Justine“ und „Juliette“, anfangs getrennt veröffentlicht, später
vereinigt unter dem Titel „La nouvelle Justine ou les Malheurs de
la vertu suivi de l’Histoire de Juliette, sa sœur, ou les
Prospérités du vice“, Hollande (Paris, Bertrandet?) 1797 10 Bände in
18o, davon 4 der „Justine“, 6 der „Juliette“ angehörend. Selbst die
Titel sind, wie Nodier (a. a. O.) sagt „obscön geworden“.

Der Entwurf der „Justine“ reicht in die Gefängniszeit des Marquis de
Sade zurück. Nach der „Biographie universelle“ verfasste er „Aline
et Valcour“ und die „Justine“ in der Bastille. Nachdem er 1790 seine
Freiheit erlangt hatte, erschienen im Jahre 1791 zwei Ausgaben der
„Justine“, die eine mit einem Titelbild von Chéry, die zweite
schon vergrösserte mit einem solchen von Texier und 12 obscönen
Bildern. Die dritte Auflage im Jahre 1792 wurde von Cazin
gedruckt[573] und ist noch cynischer als die beiden ersten, da z. B.
Bressac seine Greuelthaten an der Mutter statt wie früher an der Tante
verübt. Eine vierte Ausgabe erschien 1794.

Die „Juliette“ erschien zum ersten Male im Jahre 1796. Alle diese
Angaben sind für das Studium des Marquis de Sade entbehrlich,
da die grosse vereinigte Ausgabe der „Justine“ und „Juliette“ im Jahre
1797 nicht nur die verbreitetste geworden ist, sondern auch diejenige
ist, in welcher die Ideen des Verfassers bis zu den äussersten
Konsequenzen entwickelt werden, diejenige also, auf welche allein man
sich beziehen kann. In dieser Gesamtausgabe umfasst die „Histoire
de Justine ou les malheurs de la Vertu par le Marquis de Sade“ (En
Hollande 1797) vier Bände, die „Histoire de Juliette ou les
prospérités du vice par le Marquis de Sade“ (En Hollande 1797),
sechs Bände. Die „Justine“ enthält 40, die „Juliette“ 60 obscöne
Abbildungen, zu denen noch 4 Titelbilder kommen, so dass es im Ganzen
104 Abbildungen sind. Als Motto für beide Werke ist der den Inhalt
richtig bezeichnende Spruch gewählt:




On n’est point criminel pour faire la peinture

Des bizarres penchants qu’inspire la nature.







Es wird berichtet, dass diese Ausgabe in einem Keller gedruckt
wurde.[574]




2. Die Vorrede.



Sie befindet sich im ersten Bande der „Justine.“ Sie führt aus,
dass die Conception des Werkes ins Jahr 1788 fällt, dass der Autor
verstorben sei und ein ungetreuer Freund, dem das Manuscript schon
zu Lebzeiten desselben anvertraut war, mehrere schlechte Ausgaben
des Werkes veranstaltet habe. Die vorliegende sei ein getreuer
Abdruck des Originals. Die kühnen Gedanken in demselben würden ja in
einem „philosophischen Jahrhundert“ keinen Anstoss erregen, und der
Schriftsteller, dem alle „Zustände der Seele“ zur Verfügung ständen,
dürfe von allen möglichen Situationen und cynischen Gemälden Gebrauch
machen. „Nur die Dummen nehmen daran Anstoss. Die wahre Tugend
erschrickt nicht über die Gemälde des Lasters. Sie findet in ihnen nur
eine weitere Förderung. Man wird vielleicht gegen dieses Werk schreien.
Aber wer wird schreien? Die Wüstlinge, wie ehemals die Heuchler gegen
den ‚Tartuffe‘ schrieen. Kein Buch wird eine lebhaftere Erwartung
erwecken und das Interesse so anhaltend fesseln. In keinem sind die
Herzensregungen der Lüstlinge geschickter dargestellt und die Einfälle
ihrer Phantasie so lebenswahr ausgeführt. Nirgendwo ist geschrieben,
was man hier lesen wird. Haben wir daher nicht Grund zu glauben,
dass dies Werk bis in die fernste Zukunft dauern wird? Die Tugend
selbst, müsste sie auch einen Augenblick zittern, muss vielleicht
einmal ihre Thränen vergessen, aus Stolz, in Frankreich ein so pikantes
Werk zu besitzen, in dem die cynischste Sprache mit dem stärksten und
kühnsten System, den unsittlichsten und gottlosesten Ideen verbunden
ist.“



Man sieht, dass der Marquis de Sade selbst von der
Einzigartigkeit seines Werkes überzeugt war und ausspricht, dass er mit
Bewusstsein alle ähnlichen Werke an Cynismus überbieten wollte. Gehen
wir nun dazu über, uns mit dem Inhalt der „Justine“ und „Juliette“
bekannt zu machen. Wir sind dabei um so ausführlicher, als in deutscher
Sprache keine zuverlässige Analyse des Sade’schen Hauptwerkes
existiert, dass vielmehr, trotzdem so viel davon gesprochen wird, zu
den bestunbekannten Dingen gehört.[575]


3. Analyse der „Justine“.



Es sind die „Malheurs de la vertu“, die in der „Justine“ geschildert
werden. Die Tugend, verkörpert durch die Titelheldin Justine,
gerät immer ins Unglück und wird vom Laster und vom Bösen erwürgt. Das
ist die Fabel des Romans. —

Justine und Juliette sind die Töchter eines sehr reichen Pariser
Bankiers, die bis zum 14. und 15. Lebensjahre in einem berühmten
Kloster von Paris erzogen werden. Durch den plötzlichen Bankerott des
Vaters, dem sein Tod und der der Mutter nach kurzer Zeit folgt, werden
sie genötigt, das Kloster zu verlassen und, da sie mittellos sind, sich
selbst den Lebensunterhalt zu verschaffen.

Juliette, die Aeltere, „lebhaft, leichtsinnig, boshaft, mutwillig und
sehr hübsch“, freut sich der goldenen Freiheit. Justine, die Jüngere,
14 Jahre alt, naiver und interessanter als ihre Schwester, eine
zärtliche, zur Melancholie und Phantasterei geneigte Natur, empfindet
weit mehr ihr beklagenswertes Geschick. Juliette sucht sie zu trösten
durch den Hinweis auf die Freuden sexueller Erregungen und zeigt ihr,
wie sie durch ihre körperliche Schönheit reich und glücklich werden
könne. Ihre Vorschläge werden aber von der tugendhaften Justine mit
Entrüstung zurückgewiesen, worauf sich Beide von einander trennen, um
sich später unter eigentümlichen Umständen wieder zu treffen.

Zunächst wird also das Schicksal der tugendhaften Justine erzählt.
Diese wendet sich in ihrer Verlassenheit an die früheren Bekannten
ihrer Eltern, wird aber schnöde abgewiesen. Ein Pfarrer versucht
sogar, sie zu verführen. Schliesslich kommt sie zu einem Grosskaufmann
Dubourg, dessen grösster geschlechtlicher Genuss darin besteht, Kinder
zum Weinen zu bringen, und der natürlich infolgedessen über die
weinend ihre Klagen vorbringende Justine sehr entzückt ist. Als sie
aber im Laufe des Gespräches seinen sexuellen Gelüsten einen heftigen
Widerstand entgegensetzt, wird sie von ihm hinausgeworfen. Inzwischen
hat eine gewisse Madame Desroches, bei der Justine abgestiegen ist,
in deren Abwesenheit ihre Kommode geöffnet und Justines geringe
Habseligkeiten gestohlen, sodass das arme Mädchen ganz in die Hände
dieser Megäre geliefert ist. Letztere macht Justine mit einer
Demimondaine, Madame Delmonse, bekannt, welche ihr eine grosse Rede
über die Vorteile und die Freuden der Prostitution hält. (Justine I,
28 ff.). „Man fordert nicht die Tugend von uns, sondern nur deren
Maske“. Daher „bin ich (Delmonse) eine Hure wie Messalina; man hält
mich aber für so keusch wie Lucretia. Ich bin Atheistin wie Vanini;
man hält mich für so fromm wie die heilige Therese. Ich bin falsch wie
Tiberius; man hält mich für so freimütig wie Sokrates. Man glaubt, ich
sei nüchtern wie Diogenes; aber Apicius war weniger unmässig als ich
es bin. Ich bete alle diese Laster an und verabscheue alle Tugenden.
Aber wenn Du meinen Gatten, meine Familie fragtest, würden sie sagen:
Delmonse ist ein Engel!“

Justine wird nun von beiden Frauen zusammen zu verführen gesucht und
schliesslich dem alten Dubourg wieder zugeführt, dem sie aber wiederum
Widerstand leistet. Man lockt sie dann in das Haus der Delmonse, wo
Dubourg später zum dritten Male sein Heil versuchen soll und wo Justine
zunächst die tribadischen Attacken der geilen Delmonse abzuwehren hat.
Endlich kommt der alte, impotente Dubourg an, wird zunächst von der
Delmonse, die ihm die Testes mit einer scharfen Flüssigkeit einreibt
und ihn eine wunderbare Bouillon trinken lässt, gehörig präpariert.
Im kritischen Moment entwischt Justine zum dritten Male, indem sie
unter das Bett kriecht. Der arme Dubourg ist wiederum betrogen, und
man schwört dem widerspenstigen Mädchen schlimme Rache. Delmonse
beschuldigt Justine, ihr eine goldene Uhr gestohlen zu haben, und so
wird die Unglückliche ins Gefängnis geschickt.

Hier macht sie die Bekanntschaft einer gewissen Dubois, die alle
möglichen schändlichen Verbrechen begangen hat. Sie und Justine werden
zum Tode verurteilt. Die Dubois legt Feuer im Gefängnisse an, bei dem
60 Personen verbrennen. Justine und Dubois entfliehen und gesellen sich
zu einer Räuber- und Wildererbande im Walde von Bondy. Als Justine
sich weigert, ihrer Gefährtin weiter auf der Bahn des Verbrechens zu
folgen, wird sie durch Todesdrohungen dazu gezwungen und muss Zeugin
und Gehilfin einer wilden Orgie der vier Männer mit der Dubois sein:
Der Bruder der Dubois, Cœur-de-Fer, hält nach derselben eine grosse
Lobrede auf die Paederastie, die besonders bei Beichtvätern beliebt
sei. (Justine I, 88–99.) Nach verschiedenen Schandthaten dieser Bande
entflieht Justine mit einem Kaufmann Saint-Florent, den sie vor der
Erschiessung gerettet hat, und der sich als ihr Onkel zu erkennen
giebt. Sie steigen in einem Gasthause ab. Bald zeigt sich, dass die
arme Justine vom Regen in die Traufe gekommen ist. Dieser Saint-Florent
enthüllt sich als ein bösartiger Lüstling. Schon im Hotel schleicht er
herbei, um Justine bei der Befriedigung eines natürlichen Bedürfnisses
zu beobachten. Bei anbrechender Nacht verlassen sie das Städtchen und
kommen in einen Wald. Hier versetzt Saint-Florent ihr plötzlich einen
Schlag mit dem Stocke, so dass sie ohnmächtig hinfällt, befriedigt
seine Lüste an ihr und lässt sie in einem traurigen Zustande und
bewusstlos liegen. Beim Erwachen kann nur das Gebet die unglückliche
Justine trösten. Sie hat sich bei Tagesanbruch versteckt, da sie
das Wiederkommen des elenden Saint-Florent fürchtet, und wird so
unfreiwillige Zeugin einer paederastischen Szene zwischen einem jungen
Edelmann, Herrn de Bressac, und dessen 20 Jahre älteren Lakaien Jasmin.
Justine wird von ihnen entdeckt, an einen Baum gebunden, aber wieder
befreit und der Mutter des Herrn de Bressac als Kammerzofe zugeführt.
Madame de Bressac ist eine Frau von strengster Tugend, die ihren
Sohn sehr karg hält. Daher herrscht zwischen diesen Beiden ein sehr
schlechtes Einvernehmen. Frau von Bressac sucht Justine in Paris zu
rehabilitieren. Die Delmonse ist aber nach Amerika ausgewandert, so
dass die Sache nicht aufgeklärt wird. Merkwürdiger Weise wird Justine
von einer heftigen Leidenschaft für den vollkommen degenerierten
und im höchsten Grade misogynen Bressac ergriffen. Dieser benutzt
die Annäherung Justinens nur dazu, um sie mit seinen lasterhaften
Grundsätzen bekannt zu machen und ihren Charakter zu verderben. Auch
veranstaltet er in ihrer Gegenwart eine sexuelle Orgie, bei der er
die eigene Mutter vergewaltigt. Er kündigt darauf Justine an, dass er
seine Mutter beseitigen wolle, die ihm schon längst im Wege sei. Das
Entsetzliche geschieht dann auch inmitten wildester Ausschweifungen.
Justine, die sich geweigert hat, an dem Morde teilzunehmen, soll
ebenfalls getötet werden, entflieht aber nach dem Städtchen
Saint-Marcel in ein Haus, das eine von einem gewissen Rodin geleitete
Schule sein soll. Dieser empfängt die nunmehr 17jährige Justine sehr
freundlich und macht sie mit seiner Tochter Rosalie bekannt. Rodin ist
36 Jahre alt, von Beruf ein Chirurg und wohnt mit seiner 30jährigen
Schwester Coelestine zusammen. Letztere ist eine Tribade, und ein
ebensolches erotisches Scheusal wie ihr Bruder. Ausserdem befindet
sich noch die 19jährige Gouvernante Martha im Hause. Rodin hat eine
Pension und Schule für beide Geschlechter, 100 Knaben und 100 Mädchen
zwischen 12 und 17 Jahren. Hässliche Kinder werden nicht aufgenommen.
Rodin unterrichtet die Knaben, Coelestine die Mädchen. Kein fremder
Lehrer wird zugelassen, damit die Geheimnisse des Hauses gewahrt werden
können. Gleich in den ersten Tagen beobachtet Justine mit Rosalie
das geheime Treiben der Geschwister. Rodin scheint Saint-Florent’s
Neigungen zu teilen, er beobachtet von einem Nebengelass aus Justine,
die sich in einem cabinet d’aisance aufhält, et defaecatione filiae
delectatur. Da im weiteren Verlaufe ihres Aufenthaltes in diesem
Hause der Wollust Justine den Anerbietungen der Geschwister
hartnäckig widersteht und schliesslich mit Rosalie zu entfliehen
sucht, beschliesst Rodin, Beide mit Hilfe eines Kollegen Rombeau zu
ermorden, nachdem man sie vorher zu physiologischen Experimenten
benutzt habe. Zuerst wird an Rosalie unter schrecklichen Orgien die
— Sectio caesarea ausgeführt. Justine aber kommt glücklich mit einer
Brandmarkung davon und wird fortgejagt.

Auf der Flucht gelangt sie in die Nähe von Sens. Als sie in der
Abenddämmerung am Ufer eines Teiches sitzt, hört und sieht sie, wie ein
kleines Kind ins Wasser geworfen wird. Sie rettet dasselbe, wird aber
von dem Mörder, einem Herrn von Bandole, dabei überrascht. Er giebt das
Kind sofort wieder demselben Schicksal preis und führt Justine mit sich
auf sein Schloss. Dieses Ungeheuer lebt einsam in seinem entlegenen
Schlosse. Er hat die Manie, jedes Weib nur einmal zu missbrauchen und
sie dabei sofort zu schwängern. Die Kinder werden bis zum Alter von 18
Monaten von ihm erzogen und dann in den Teich geworfen. Augenblicklich
hat er 30 Mädchen in seinem Schlosse. Er ist Antialkoholist und
Vegetarier und hält auch die Mädchen zu einer knappen Kost an, damit
sie Kinder bekommen. Auch bindet er sie ante coitum auf eine Maschine,
und lässt sie nachher 9 Tage im Bette liegen, Kopf niedrig und Füsse
hoch. Das sind seine conceptionsbefördernden Mittel. Er wohnt dann
dem Gebärakt bei, was ihm stets besonderen Genuss bereitet, und führt
selbst allerlei Operationen dabei aus, u. a. die Sectio caesarea.
Justine wird, gerade als an ihr die Reihe ist, von Cœur-de-Fer befreit,
den sie ins Schloss einlässt, und der ihr die Freiheit giebt.

Sie gerät nun in eine Benediktiner-Abtei, Sainte-Marie-des-Bois,
dessen Prior Severino, ein Verwandter des Papstes, sich als
gefährlicher Wüstling und Paederast entpuppt, der mit den nicht
weniger ausschweifenden Mönchen in unterirdischen Sälen teuflische
Orgien feiert. Zwei „Serails“ von Knaben und Mädchen sind im Kloster,
die von einer Messalina namens Victorine beaufsichtigt werden. Bei
den nun geschilderten Ausschweifungen sind die verschiedensten
sexualpathologischen Typen vertreten. Einer sucht seine Befriedigung
darin, Frauen zu ohrfeigen, ein Anderer liebt besonders Menstruirende,
ein dritter den Geruch der Achseln. Der Mönch Jérôme sagt: „Ich
möchte sie (die Frauen) verschlingen, ich möchte sie lebend essen,
ich habe lange keine Frau gegessen und ihr Blut geschlürft.“ Justine,
die mit einem jungen Mädchen Omphale Freundschaft geschlossen hat,
wird von dieser mit den geradezu raffinierten Einrichtungen dieses
klösterlichen Bordelles, mit den darin geltenden Vorschriften und den
Strafen gegen das Uebertreten derselben bekannt gemacht. Die Mönche
vollziehen die Todesstrafe in Form des Röstens, Kochens, Räderns,
Vierteilens, Zerstückelns und Totpeitschens. Zwischen den zahlreichen
Orgien werden grosse Reden zur Rechtfertigung derselben gehalten, so
von Clément. Der scheussliche Jérôme erzählt seine lange wollustreiche
und bluttriefende Lebensgeschichte. Im Beginn seiner Thätigkeit hat es
ihm nach der Verführung seiner eigenen Schwester besonderes Vergnügen
bereitet, Schwestern durch ihre Brüder verführen zu lassen. Er ist
auch im Jahre 1760 in Deutschland gewesen und hat in Paderborn und
Berlin seine Schandthaten verübt[576]. Dann geht er nach Sizilien, wo
die Giftmischerei in höchster Blüte steht und die Geistlichen das
verderbteste Leben führen. Er wird mit dem Chemiker Almani bekannt,
der ein grosser Liebhaber von Ziegen ist, und bei dem der Ausbruch
des Aetna einen sexuellen Orgasmus auslöst. Mit Hülfe einer gewissen
Clementia verübt Jérôme dann die Greuelthaten eines Gilles de Retz.
Von Sizilien geht Jérôme nach Tunis und kehrt darauf nach Frankreich
zurück, wo er, bevor er ins Kloster kommt, in Marseille Gelegenheit
hat, die dortige Corruption zu studieren.

Diese Erzählung begeistert die Mönche zur Hinrichtung einiger Mädchen.
Auch Justine soll, als ihr einziger Beschützer Severino, der zum
Ordensgeneral der Benediktiner ernannt wird, das Kloster verlässt, an
die Reihe kommen. Doch gelingt ihr die Flucht. Sie trifft unterwegs
Dorothée d’Esterval, eine abgefeimte Heuchlerin, die Gattin des
Besitzers einer einsam gelegenen Herberge, der alle seine Gäste
ausplündert und bestialisch ermordet. Dorothée lebt, wie sie sagt,
mit ihrem Manne in sehr schlechtem Einvernehmen und bittet Justine,
mit ihr zu gehen. Justine ist aber wieder einmal in eine Falle
gegangen. Dieser d’Esterval, der stets seinen Opfern das an ihnen zu
begehende Verbrechen vorher verkündet, braucht nämlich jedes Mal nach
vollbrachter That eine Frau, die ihm die eigene Gattin besorgen muss,
die übrigens ebenso verderbt ist, wie ihr Mann. Justine soll ihren und
seinen Lüsten dienen und ausserdem die Reisenden anlocken und umgarnen.
Mehrere solche Greuelszenen werden geschildert. Eines Tages kommt
ein alter Bekannter Justinens, Herr de Bressac, der ein Verwandter
d’Estervals ist. Sie begeben sich alle vier zu dem Grafen Gernande,
ebenfalls einem Verwandten. Dieser ist ein Vielfrass und Säufer und
befriedigt seine Blutgier durch Aderlässe und Incisionen an seinen
Frauen, deren er bereits die sechste besitzt. Solche Szenen werden in
schauerlichster Weise vorgeführt, während Dorothée später die Madame
Gernande zu tribadischen Manövern verführt. Dann repräsentiert sich in
der Familie Verneuil, ein neuer Zweig der würdigen Verwandtschaft. Herr
de Verneuil kommt mit seiner Frau, seinem Sohne Viktor, seiner Tochter
Cécile und Gefolge an. Der alte Verneuil betreibt auch eine besondere
Spezialität des sexuellen Genusses. Er bezahlt reiche Frauen und
bestiehlt arme! Er veranstaltet alsbald eine Orgie auf einer
„Ottomane sacrée“, über der ein Bild Gottes hängt, das Veranlassung
zu schrecklichen Gotteslästerungen giebt. Nach mehreren ähnlichen
Szenen, wobei Justine einmal in einen tiefen Brunnen fällt, aber wieder
herausgezogen wird, und Bressac grosse Reden gegen die Unsterblichkeit
der Seele hält, werden die Tochter und die Frau Verneuils getötet.
Justine entflieht nach Lyon, trifft dort Saint-Florent wieder, dessen
Spezialität die Verführung von Jungfrauen bildet, die er sofort durch
einen Mädchenhändler verkaufen lässt. Justine soll Gehilfin bei seinen
Schandthaten werden, weigert sich aber und wird von ihm eingesperrt und
muss den von Saint-Florent ausgespuckten Speichel auflecken. Nach der
unerlässlichen Orgie wird Justine freigelassen und begegnet ausserhalb
Lyons einer Bettlerin, die um Geld bittet und dann Justine die Börse
raubt. Beim Verfolgen gerät Justine in die Höhle einer Bettlerbande,
bei deren geschlechtlichen Ausschweifungen der Paederast und Jesuit
Gareau und die Tribade Séraphine, deren Geschichte ganz weitläufig
erzählt wird, als Hauptpersonen thätig sind. Justine entkommt auch
aus dieser Verbrecherhöhle, findet einen von zwei Cavalieren halbtot
geschlagenen Mann namens Roland, dem sie ihre Hilfe angedeihen lässt.
Dieser Roland ist das Haupt einer Falschmünzerbande und haust auf einem
hoch oben im Gebirge gelegenen Schlosse. Er ist natürlich ebenfalls
ein gefährlicher Wüstling, wie die arme Justine, die er mit auf sein
Schloss gelockt hat, bald erfährt. In einem unterirdischen Gewölbe
seines Schlosses, wo zahlreiche Skelette, Waffen aller Art, kirchliche
Geräte, Krucifixe, Kerzen u. s. w. sich befinden, betreibt dieses
Scheusal als sexuellen Sport das „jeu de coupe-corde“, das Erhängen
seiner weiblichen Opfer, da dies ein unsäglich wollüstiger Tod sei, wie
Roland an sich selbst öfters erprobt hat und Justinen demonstriert, die
ihn aber zur rechten Zeit wieder abschneiden muss. Schliesslich wird
Justine von Roland in einen mit Toten gefüllten Abgrund hinabgestossen,
aus dem sie am folgenden Tage, da er das Schloss verlässt, von seinem
menschlicheren Nachfolger Deville gerettet wird. Eines Tages wird die
ganze Falschmünzerbande verhaftet, nach Grenoble gebracht und zum
Galgen verurteilt. Justine wird aber durch die aufopfernde Thätigkeit
eines Herrn S... (Sade?), Advokaten am Gerichtshofe in Grenoble,
befreit, der auch eine Sammlung für sie veranstaltet.

In einem Gasthofe zu Grenoble trifft Justine die inzwischen zur
Baronin avancierte Dubois wieder, ihre einstige Gefährtin im Gefängnis
zu Paris, die sich bei ihr mit einer „Dissertation philosophique“
einführt und sie zur Beraubung eines jungen Kaufmanns zu verleiten
sucht. Justine verrät diesem die Pläne der Dubois, aber zu spät. Denn
er ist bereits von der den Verrat ahnenden Dubois vergiftet worden.
Justine wird auf der Landstrasse von drei Männern überfallen, die
sie in ein Landhaus des Erzbischofs von Grenoble führen, in dem die
rachedurstige Dubois als Aufseherin fungiert. Dieser Erzbischof ist
natürlich auch ein Ausbund von Lasterhaftigkeit und Grausamkeit;
ein „Faun aus der Fabel“, ein Monomane des Köpfens. Er hat sich
einen eigenen „Hinrichtungssaal“ eingerichtet[577], in dem vor den
Augen der schaudernden Justine ein Mädchen Eulalie archiepiscopo eam
paedicante geköpft wird. Justine entflieht, wird aber von der Dubois
wieder eingefangen, als Brandstifterin und Mörderin denunziert, und
ins Lyoner Gefängnis eingeliefert, von wo sie nächtlicher Weile durch
den wieder einmal auftauchenden Saint-Florent einem der Richter,
Cardoville, zugeführt wird. In dessen Schlosse feiert eine Gesellschaft
von Anthropophagen ihre Orgien, unter Assistenz von 12 Negern. Justine
wird eine Zeit lang aufs Rad geflochten. Sodann machen zwei Mädchen
an ihr die Operation der Infibulation. Dann muss sie Spiessruten
laufen. Danach legen sich sämtliche Teilnehmer auf ein mit eisernen
Stacheln besetztes Kreuz, das die Wollust unermesslich reizt und zu
wilden Ausbrüchen derselben Veranlassung giebt. Danach wird Justine
ins Gefängnis zurückgeführt und vom Gericht unter dem Präsidium des
Wüstlings Cardoville zum Feuertode verurteilt. Doch lässt sie der
Gefängniswärter, für den sie aber vorher einen Diebstahl begehen muss,
entschlüpfen.



Auf ihrer Wanderung bemerkt sie gegen Abend eine elegante Dame mit vier
Herren. Es ist ihre Schwester Juliette. Bei der Erkennungsszene
ruft Juliette aus: „O Kleinmütige, höre auf, Dich zu wundern. Ich hatte
Dir alles das vorausgesagt. Ich habe den Weg des Lasters eingeschlagen
und auf ihm nur Rosen gefunden. Du warst weniger Philosophin, und Deine
verwünschten Vorurteile liessen Dich Chimären träumen. Du siehst,
wohin sie Dich gebracht haben.“ Justine wird mit Kleidern und Nahrung
versehen, und einer der Cavaliere sagt, auf sie deutend: „Oui, voilà
bien ici les Malheurs de la Vertu!“ Und auf Juliette zeigend:
„Et là, là, mes amis, les Prospérités du Vice!“

Am anderen Tage kündigt Juliette an, dass sie ihrer Schwester ihre
eigene Geschichte erzählen will. „Sie, Noirceuil und Chabert, die
Sie alles wissen, brauchen nicht zuzuhören. Gehen Sie einige Tage
aufs Land. Aber Sie, Marquis, und Sie, Chevalier, Sie müssen zuhören;
um sich von der Wahrheit der Worte Chaberts und Noirceuils’s zu
überzeugen, dass es keine extravagantere Frau giebt als mich.“ Man geht
in einen Salon des Schlosses, setzt sich auf Canapés. Justine nimmt auf
einem Stuhle Platz, und Juliette fängt an zu erzählen.


4. Analyse der „Juliette“.



Das „Glück des Lasters“ bildet das Thema der sechsbändigen „Juliette“,
die in der Gesamtausgabe von 1797 als eine Fortsetzung und Ergänzung
der „Justine“ erscheint und den Triumph des Lasters in wahrhaft
infernalischen Bildern schildert.

Justine und Juliette werden, wie schon erwähnt, im Kloster Panthémont
erzogen, aus dem die „hübschesten und unzüchtigsten Frauen von Paris“
seit vielen Jahren hervorgegangen sind. Seit fünf Jahren ist Madame
Delbène die Aebtissin dieses Klosters, eine 80jährige Tribade, die
Juliette und ihre 15jährige, später in ein Bordell übertretende
Freundin Euphrosine in die Geheimnisse der lesbischen Liebe einweiht.
Sie besitzt „le tempérament le plus actif“, 60000 Livres Rente und ist
von einer „deliciösen Perversität“. Sie entwickelt vor jungen Mädchen
von 8 bis 15 Jahren ihr materialistisches und antimoralisches System
der Philosophie, hat Holbach und La Mettrie studiert,
definiert das Gewissen als ein „Vorurteil, das durch die Erziehung
eingepflanzt wird“, spricht von Nerven- und Elektricitätsfluida,
objektiven Existenzen, von Gott, der Seele u. s. w. Sie inszeniert
grosse Tribadenszenen, an denen die 20jährige Madame de Volmar,
„die wollüstige Gefährtin Delbène’s“, ein richtiges Mannweib, die
17jährige Saint-Elme, die 13- und 18jährigen Elisabeth und Flavie,
sowie Juliette teilnehmen. Alle gelten in der Welt als schamhaft und
bescheiden. Hier sind sie von einer „energischen Indecenz“. Dabei wird
die Virginität ängstlich behütet. Später wird aber Juliette von Delbène
vermittelst eines Godmiché defloriert, und danach steigt die ganze
Gesellschaft nachts durch ein Grab in der Kirche in die Katakomben des
Klosters hinab. In diesen befindet sich ein niedriger mit Luftlöchern
versehener, künstlerisch ausgestatteter Saal, in dem die 10jährige
Laurette ihrer Defloration harrt neben zwei Mönchen, dem 30jährigen
Abbé Ducroz, Grossvikar des Erzbischofs von Paris, der besonders
mit der Aufsicht über das Kloster Panthémont betraut ist, und dem
36jährigen Pater Télème, einem Franziskaner und Beichtvater der Novizen
und Pensionärinnen des Klosters. Mit cynischer Offenheit erklärt die
Delbène der erstaunten Juliette, dass man sich hier mit den Priestern
zum Zwecke sexueller Ausschweifungen und Grausamkeiten (horreurs,
atrocités), versammle, möglichst fern von der Oberwelt. Hier werden
die grossen „Verbrechen“ begangen. Bei den nun folgenden Orgien spielt
die natürliche und künstliche Paedicatio inter mulieres et viros eine
grosse Rolle; sie wird besonders den unverheirateten Mädchen empfohlen
mit der Begründung: point d’enfants, presque jamais de maladies, et
des plaisirs mille fois plus doux. Juliette muss die auf einem Tische
festgeschnallte Laurette deflorieren, worauf ein opulentes Mahl mit
den feinsten Weinen in einem Nebengemach aufgetragen wird, bei dem die
arme Laurette bedienen muss und alle Personen nackt am Tische sitzen.
Die Volmar manustuprat monachos über einer Punschbowle, in die Juliette
mingit, worauf die andern Frauen aus derselben trinken. Dann kehrt man
in den Saal zurück, und Delbène giebt sich auf dem Sarge einer von
ihr ermordeten Nonne hin. Plötzlich werden dann durch den Flug einer
Nachteule die Lichter verlöscht, und die Orgie hat ein Ende.

Nach dem Bankerott und Tode ihrer Eltern wird Juliette von der Delbène
sofort entlassen und ihr der Rat erteilt, in das Bordell einer gewissen
Duvergier einzutreten, wo auch ihre Freundin Euphrosine sich befindet.
Juliette befolgt den Rat und trennt sich von ihrer Schwester Justine.



Vom Kloster kommt also Juliette ins Bordell, wo sie allerlei Abenteuer
erlebt. Die einsame Lage dieses Bordells haben wir bereits geschildert
(S. 135). Juliette verkehrt hier mit Prinzen, Edelleuten, reichen
Bürgern u. s. w., ist bald als Hofdame, bald als Grisette, bald als
„Poissarde“ gekleidet und kommt allen möglichen Gelüsten entgegen. Sie
schliesst Freundschaft mit Fatime, einer 16jährigen Prostituierten,
deren Spezialität das Bestehlen ihrer Kunden ist, wozu einer der
berühmtesten Diebe von Paris, Dorval, sie angeleitet hat, der sich
durch seine Spione über alle in Paris ankommenden Fremden unterrichten,
diese durch Dirnen verführen und berauben lässt, wobei er heimlich
zuschaut, unter starker sexueller Erregung. Er besitzt bereits 30
Häuser. Eines Tages müssen Juliette und Fatime zwei ehrliche Deutsche
Scheffner und Conrad, bestehlen, nachdem sie dieselben durch Weine
berauscht haben. Diese werden dann nackt in einer finsteren Strasse
ausgesetzt. Dorval, dessen sexuelle Perversität der cunnilingus
post coitum alterius viri ist, entwickelt in einer langen Rede seine
Theorie und Rechtfertigung des Diebstahls, dieser „pierre angulaire
de la société.“ Darauf lässt er Fatime und Juliette in eine dunkle
Folterkammer werfen, wo er sie durch zwei Knechte entkleiden lässt
und dann unter ungeheurer erotischer Erregung seinerseits ihnen das
Todesurteil verkündet, das an dem bereitstehenden Galgen vollzogen
werden soll. Es wird dann an Beiden eine Scheinhinrichtung vollzogen.
Dorval befriedigt seine Lust an den Scheintoten, die darauf nackt in
einem Wagen zur Duvergier zurückgebracht werden.

Hierauf wird Juliette zu dem Erzbischof von Lyon in die Abtei von
Saint-Victor in Paris geschickt. Dieser Gotteshirte paedicat eam unter
Assistenz einer gewissen Lacroix und wird zum Schluss von einer
dritten Frau mit Ruthen gepeitscht.

Nachdem Juliette glücklich der Gefahr der Ansteckung durch einen mit
schwerer Syphilis behafteten Mann entgangen ist, der besonders durch
den Gedanken ergötzt wird, seine Schönen zu infizieren, macht sie die
Bekanntschaft eines gewissen Noirceuil, eines reichen Wüstlings und
grandiosen Bösewichts. Dieser empfindet das absonderliche Bedürfniss,
dass seine Frauen — er besitzt deren bereits die 18te — Zeuginnen
aller seiner Ausschweifungen und ihm sogar dabei behilflich sein
müssen. Ausserdem begehrt er nur Jungfern. Zwei nackte Knaben müssen
während dieser Orgien seine eigene Frau schlagen und stechen. Diese
muss dann ebenfalls in adamitischer Tracht bei dem der Orgie folgenden
Mahl Noirceuil und seine Maitressen bedienen.

Noirceuil macht der Juliette ein überraschendes Geständnis: „Ich
habe Ihren Vater wohl gekannt. Ich bin nämlich der Urheber seines
Bankerotts. Ich habe ihn ruiniert. Ich verfügte einen Augenblick über
sein ganzes Vermögen, konnte es verdoppeln, oder es in meine Hände
übergehen lassen! Consequent meinen Principien habe ich mich
ihm vorgezogen. Er ist im Ruin gestorben, und ich habe 300000 Livres
Rente. Nach diesem Geständnis müsste ich nun eigentlich das Unglück
gut machen, in das ich Sie gestürzt habe. Aber das wäre eine Tugend.
Ich werde das nicht tun; denn ich verabscheue die Tugend zu sehr.
Dies richtet unübersteigliche Schranken zwischen uns auf. Ich kann
Sie nicht wiedersehen.“ — Nach dieser gemütlichen Auseinandersetzung
des Verderbers ihres Vaters bricht Juliette in ein Jubelgeschrei aus:
„Schrecklicher Mensch, wie sehr ich auch das Opfer Deiner Laster
bin, ich liebe dieselben! Ja, ich bete Deine Grundsätze an.“ — „O,
Juliette, wenn Du alles wüsstest!“ — „Lass mich alles erfahren!“
— „Dein Vater, Deine Mutter!“ — „Was denn?“ — „Ihre Existenz
konnte mich verraten... Ich musste sie opfern; ich habe sie kurz
hintereinander durch ein Gift umgebracht, das ich ihnen beim Souper in
meinem Hause ins Essen mischte.“ Nach dieser schrecklichen Enthüllung
ruft Juliette: „Ungeheuer, Du machst mich schaudern, aber ich liebe
Dich!...“ „Den Henker Deiner Familie?“ — „Was macht das? Ich urteile
über alles ‚par les sensations‘. Die von Dir Gemordeten haben mir
keine solchen Sensationen erregt, aber Dein Geständnis, dass Du ihr
Mörder bist, entflammt mich, und erregt meine Geschlechtslust.“
Die Idee, de devenir la putain du bourreau de tous ses parents,
verursacht ihr höchste Wonne. Noirceuil, hoch erfreut, eine solche
Gesinnungsgenossin gefunden zu haben, behält sie bei sich in seinem
Hause. Sie besucht aber immer noch das Bordell der Duvergier. Diese
hält auch ein Absteigequartier für vornehme, sich prostituierende Damen
und junge Mädchen, die alle mit einem mehr oder weniger hohen Grade von
Nymphomanie behaftet sind und ihr Leben teils in der Predigt und Messe,
teils im Bordell verbringen. Darunter befinden sich wieder verschiedene
sexualpathologische Typen. Die Herzogin von Saint-Fal, die Tochter
eines Parlamentsrates, verkauft gern ihre „pucelage antiphysique“ und
eine Frau liebt nur den Umgang mit Priestern.[578] Noirceuil bekommt
jeden Abend von der Duvergier eine Jungfrau geliefert, die in Gegenwart
Juliettens, der beiden Knaben und seiner Gattin ein Opfer seiner
Lüste wird. Einmal lässt die Duvergier Juliette und sechs andere
Mädchen an einer Orgie bei einem Millionär Mondor teilnehmen. Mondor,
ein decrepider Greis von 66 Jahren, bedarf endloser Vorbereitungen,
um sein Ziel zu erreichen. Er muss durch eine tribadische Szene der
sechs Mädchen, durch künstliche Paedicatio und durch defaecatio in
os potent gemacht werden ad paedicationem. Juliette stiehlt diesem
erotischen Scheusal 60000 Fr., findet aber bei ihrer Rückkehr nach
dem Hause Noirceuil, dass sie dort gleichfalls bestohlen worden ist
und zwar von Noirceuil selber, der aber Juliettens Kammermädchen
Gode anschuldigt und ins Gefängnis Bicêtre werfen lässt, nicht ohne
vorher diese Heldenthat durch eine Orgie gefeiert zu haben und nicht
ohne nachher einen grossen Vortrag über das Verbrechen und dessen
Nützlichkeit zu halten. — Juliette trifft sich dann im Auftrage der
Duvergier mit drei jungen Modistinnen im Café de la Port Saint-Antoine,
um zu einem Herzog Dendemar in St.-Maur zu fahren, dessen Manie die
Flagellation von Mädchen, am liebsten von nicht prostituierten ist,
wofür derselbe seinen Opfern grosse Summen bezahlt. Auch lacerat
digitis cunnum, bindet um Juliettens Leib einen Dornenkranz, giesst
brennendes Oel über die nackten Leiber der vier Mädchen. Juliette
bestiehlt ihn ebenfalls um eine grosse Summe, trennt sich dann
endgültig von der Duvergier und lebt ein Jahr im Hause Noirceuils, ab
und zu auf eigene Abenteuer ausgehend, bis Lubin, der Kammerdiener
des von ihr bestohlenen Herzogs Dendemar sie eines Tages sieht, sie
überfallen und gefangen setzen lässt. Sie wird aber von Noirceuil durch
Vermittelung des Staatsministers Saint-Fond befreit und veranlasst,
dass eine ihrer Begleiterinnen zu dem Herzog Dendemar als die Diebin
denunciert wird, worauf sich Noirceuil und Juliette an dem Gedanken
wollüstig berauschen, dass nun die unschuldige Minette wegen des ihr
aufgebürdeten Diebstahls gehängt werden wird. Noirceuil teilt Juliette
mit, dass sein Freund Saint-Fond aus Freude über ihr Verbrechertalent
ihr eine sehr bedeutende Summe schenkt. Darauf begeben sie sich zu
einem Souper bei diesem Minister.

Saint-Fond ist ein Mann von 50 Jahren, ein falscher und grausamer
Wüstling, Verräter und Dieb. Er hat zahlreiche „lettres de cachet“
angefertigt, und mehr als 20000 Menschen schmachten auf seine
Veranlassung in den königlichen Festungen, von denen, wie er sagt,
„nicht ein einziger schuldig ist.“ Der erste Parlamentspräsident
d’Albert ist ebenfalls beim Souper anwesend. Ausserdem Madame
Noirceuil, vier Jungfrauen und Juliette. Sechs nackte als Frauen
frisierte Knaben servieren. Jeder der drei Wüstlinge hat also je
zwei Knaben zu seiner Verfügung. d’Albert verspricht Julietten einen
Sicherheitsbrief, der sie gegen jede gerichtliche Verfolgung, für
welches Verbrechen es auch sei, schütze, und Saint-Fond sichert ihr
das gleiche zu, verlangt aber, stets von ihr mit der gebührenden
Hochachtung behandelt zu werden und stets von ihr mit dem seinem
Reichtum und Range gebührenden Titel „Monseigneur“ angeredet zu werden.
Er gehört zu den wenigen „Genossen“, die wie die Gestirne am Firmament
die Welt erleuchten, ohne jemals zu ihr herabzusteigen, kurz, er
leidet an Grössenwahn und dünkt sich mehr zu sein als der König. Er
hasst die ganze Welt ausser Noirceuil, d’Albert und einigen Anderen.
In sexueller Beziehung non amat anum nisi sordidum, faeces edit
atque ejaculatio ejus maximo fit cum delirio. Dabei wird er als der
Typus eines schönen, kraftvollen und gesunden Menschen beschrieben.
Er ist Alkoholist. Im Verlauf der nun folgenden Orgie wird die Frau
des Noirceuil auf schreckliche Weise getötet. Man reibt ihr den ganzen
Körper mit Spiritus ein, steckt brennende Lichter in omnia orifica
corporis, so dass sie am ganzen Leibe verbrannt wird und vergiftet sie
schliesslich, wobei unter dem Jauchzen des Gatten Noirceuil die übrigen
Anwesenden dem Todeskampfe zuschauen. Juliette wird dann von dem
Minister Saint-Fond zur Arrangeurin seiner geheimen Orgien bestimmt,
richtet sich mit seinem Gelde ein grosses Hôtel in der Rue du Faubourg
Saint-Honoré ein, erwirbt ein hübsches Landgut oberhalb von Sceaux,
eine sehr wollüstig eingerichtete „petite maison“ an der Barrière
Blanche, das für die Soupers seiner Excellenz bestimmt ist. Sie wird
als 17jährige Schönheit in die sie bewundernde Gesellschaft eingeführt,
hat vier Kammerfrauen, eine Vorleserin, zwei Nachtwärterinnen, eine
Haushälterin, einen Coiffeur, einen Koch, zwei Dienerinnen, drei
Equipagen, zehn Pferde, zwei Kutscher, vier Lakaien und zwölf —
Tribaden zu ihrer Verfügung. Ausserdem setzt sie der Minister, der
Giftmord im Grossen betreibt, an die Spitze des „Departements der
Vergiftungen“. Er setzt ihr die Notwendigkeit auseinander, in der
sich oft der Staat befindet, irgend eine unbequeme Persönlichkeit zu
beseitigen. Juliette soll diese Leute vergiften und für jeden Mord
30000 Francs bekommen. Es sind wohl fünfzig in jedem Jahr. Das macht
für sie eine Rente von 1500000 Francs. Die Opfer der geheimen Orgien
— denn man tötet gewöhnlich drei Mädchen bei jedem Souper — es
giebt zwei Soupers in der Woche — werden das Stück mit 20000 Francs
bezahlt. Juliette erhält also 12000 Livres Rente aus ihren persönlichen
Einkünften, eine monatliche Pension von Noirceuil, eine Million von
Saint-Fond für die allgemeinen Kosten der Soupers, die Anweisungen
auf 20 oder 30000 Francs für jedes Opfer, im ganzen jährlich 6734000
Francs. Saint-Fond fügt noch 210000 „Livres de menus plaisirs“ hinzu.
Er kann dies ja mit Leichtigkeit thun, da es nicht sein Geld ist,
sondern das des Staates, den er ausplündert.

Die Amüsements bei den „petits soupers“ und in den wollüstigen Boudoirs
der Barrière-Blanche beginnen nunmehr und werden von Juliette in der
vortrefflichsten Weise geleitet. Saint-Fond, der zu diesen Vergnügungen
auch einen königlichen Prinzen zugezogen hat, lässt durch Juliette
seinen eigenen Vater vergiften, führt dann zusammen mit Noirceuil
seine Tochter, mit der er längst im Incest lebt, zu dem Sterbenden
und ante oculos ejus eam paedicat. Dasselbe thut Noirceuil. Welch ein
Genuss für Saint-Fond! Er ruft triumphierend aus: „Je parricidais,
j’incestais, j’assassinais, je prostituais, je sodomisais!“ Hierauf
folgt ein luxuriöses Mahl, bei dem kleine Mädchen brennende Lichter ano
inseruntur, so dass sie schliesslich verbrannt werden. Andere Mädchen
werden auf den Bratspiess gesteckt und lebendig geröstet. Juliette
wünscht noch eine jüngere Freundin und in Grausamkeiten erfinderische
Gehilfin, worauf man sie mit Lady Clairwil, einer kalten, herzlosen
englischen Schönheit bekannt macht. Diese, den Freuden der Tafel bis
zum Uebermass huldigende Gourmande, ist leidenschaftliche Tribade und
Männerfeindin. Sie verübt nur gegen Männer ihre Grausamkeiten. Sie
liebt passive und aktive Flagellation in gleicher Weise, was sie
gleich bei einer tribadischen Orgie mit Juliette und vier anderen
Frauen beweist. Zum Ueberfluss engagiert Saint-Fond noch den Henker
von Nantes, Delcour, zur Vollziehung der geheimen Hinrichtungen.
Der Gedanke, mit einem veritablen Henker zusammen zu sein, erregt
in Juliette die höchste Wollust. Sie lässt sich von Delcour, der
ausführt, dass besonders die Libertinage zur Grausamkeit und zum
Verbrechen führe, flagellieren und zugleich mulier ei cunnilingum
facere debet. Darauf werden unter Assistenz von Clairwil und Delcour
die entsetzlichsten Grausamkeiten verübt. Cloris, ein Verwandter
Saint-Fond’s, dem dieser seine ganze Carrière verdankt, wird gerade
deswegen zum Opfer ausersehen, zumal da seine Frau und Tochter dem
begehrlichen Ansinnen des Saint-Fond nicht nachgegeben haben. Dieser
hat die beiden Frauen bei der Königin Marie-Antoinette verleumdet,
die ihm drei Millionen (!) für ihre Ermordung zur Verfügung stellt.
Nachdem die ganze Familie in die Falle gelockt ist, wird sie zunächst
gezwungen, die scheusslichsten Arten von Incest mit einander zu
begehen. Dann werden Vater, Mutter und Kinder, einer nach dem anderen,
hingemordet. Recht langsam muss der Henker Delcour der Tochter des
Cloris den Hals abschneiden, damit Saint-Fond als ihr Paedico maximam
habeat voluptatem. Juliette hat einen Saal schwarz drapieren lassen,
in dessen zahlreichen Nischen sich puellae nudae befinden. Die Köpfe
der Getöteten werden dort aufgehängt, um später der Königin gebracht
zu werden. Ausserdem befestigt man an den Wänden die — Nates!
Zahlreiche Folterinstrumente werden herangeschleppt. Ein Mädchen Fulvie
wird gerädert. Anderen werden die Augen ausgestochen, die Glieder
zerbrochen. Ein Jüngling wird in einen hohlen, innen mit scharfen
Klingen besetzten Cylinder, den ein Folterknecht wie eine Kaffeemühle
dreht, in kleine Stücke zerschnitten.

Nach einigen Tagen werden Clairwil und Juliette von Verwandten des
ermordeten Cloris überfallen, aber durch Saint-Fond befreit, wobei
Clairwil und Juliette in coitu zwei Männer erschiessen. Saint-Fond
erdrosselt in derselben Situation ein Mädchen. Faustine und Felicitas,
Dormon und Delnos, die beiden Schwestern der Frau Cloris und ihre
Verlobten, werden nach einem „enormen Diner“ geopfert. Dormon wird
„in einem Augenblick“ geknebelt, die Clairwil zerfleischt ihn mit den
Zähnen, worauf er von zwei alten Weibern aufs Rad geflochten wird.
Faustine, die mit den Haaren an der Decke aufgehängt ist, stirbt vor
Schreck. Delnos wird von Juliette mit Nadeln zerstochen[579], Felicitas
wird lebend „gepfählt“. Clairwil lässt den noch lebenden Delnos wie
„Jésus, ce plat coquin de Galilée“, kreuzigen. Zum Schluss wird ein
natürlicher Sohn des Saint-Fond, der Marquis de Rose vergiftet. Ebenso
lässt Saint-Fond die Mutter des Marquis umbringen, um sich in den
Besitz ihres grossen Vermögens zu setzen.

Auch auf ihrem Landgut verübt Juliette Greuelthaten. So fährt sie eines
Tages in der Umgebung von Sceaux spazieren, kommt an die Hütte eines
braven Bauern, der über den Besuch einer „so grossen Dame“ ganz ausser
sich gerät. Sie lobt die Reinlichkeit und Ordnung in dem Häuschen, die
heiteren Mienen der Kinder, das anständige Verhalten der Familie und
— benutzt einen Augenblick der Abwesenheit des armen Mannes, um Feuer
anzulegen. Dieser findet bei seiner Rückkehr die Hütte in Flammen,
die Kinder lebendig verbrannt, da Juliette Sorge getragen hat, alle
Ausgänge verschliessen zu lassen. Sie amüsiert sich über den Schmerz
des Unglücklichen und eilt dann nach Paris, um ihr Heldenstück der Lady
Clairwil zu erzählen. Diese runzelt beim Anhören der Geschichte die
Stirne wie ein Institutsprofessor. Denn es fehlt noch etwas. Man hätte
den Bauern selbst als Brandstifter anzeigen müssen, damit er gehängt
oder gerädert worden wäre!

Diese vortreffliche Lehrerin führt Juliette, um deren mangelhafte
Erziehung zu vollenden, in die „Gesellschaft der Freunde des
Verbrechens“ ein, deren Haus sich in einer Vorstadt von Paris befindet.
Die Einrichtung desselben ist bereits beschrieben worden (S. 137).
Nach Vorlesung der 45 Statuten, aus denen hervorgeht, dass nur die
grössten Verbrecher und Lüstlinge in diese ehrenwerte Gesellschaft
aufgenommen werden, wird Juliette aufgenommen, und unerhörte erotische
Ausschweifungen folgen, an denen wiederum die Geistlichkeit sehr stark
beteiligt ist. Episcopus in nasum suum mingi imperat. Femina ad feminae
alterius mammam defaecat. Julia clysteribus excitatur. Ein Mann lässt
sich eine grosse Zahl von Nadeln in die testes et nates stossen.
Ein Anderer per duas horas lingit os, oculos, aures, nares, spatia
interdigitalia pedum, anum. Senex devorat faecem filiae, quam paedicat.
Depilat alter cunnum filiae lingua lambens anum. Clairwil trinkt das
Blut eines von ihr getöteten Knaben und edit testes. In vier
Sälen für „Masturbation, Geisselung, Folter und Hinrichtungen“ werden
diese scheusslichen Wollustorgien gefeiert und die grässlichsten
Inceste begangen. An bombastischen Reden über die Herrlichkeit des
Lasters fehlt es ebenfalls nicht, und man ist im Zweifel, wer das
meiste Vergnügen hat, der „coniste“, der „bougre“, der „masturbateur“
oder der „f...... en bouche“!

Aber weder Saint-Fond, noch Noirceuil, weder ihr halbes Dutzend
Lakaien, das aus den stärksten Kerlen ausgewählt ist, noch ihre
zwölf Tribaden, noch Clairwil, die alle zusammen aufwiegt, weder
die zahllosen männlichen und weiblichen Opfer, die Soupers und die
Harems der „Gesellschaft der Freunde des Verbrechens“, können dem
unersättlichen Temperament unserer Heldin Genüge leisten. Sie braucht
noch allerlei sonstige Zerstreuungen. Clairwil und Juliette gehen
bei dem Karmelitermönch Claude zur Beichte, bei welcher Gelegenheit
sie entdecken, dass dieser wunderbare Mann drei — Testikel hat und
er ihnen gesteht, dass er seinen Klosterbrüdern als Pathicus diene
und auch ein grosser Atheist sei. An der Barrière de Vaugirard hat
dieser Diener Gottes ein kleines Separatlogis, in dem die beiden
Freundinnen gute Weine, mollige (mœlleux) Sophas und eine ausgewählte
pornographische Bibliothek finden, ausserdem Godmichés, Condome und
„Martinets“. Aber lange soll die Freude des braven Mönches nicht
dauern. Er wird eines Tages von den Beiden in einen Hinterhalt gelockt
und ablatione membri virilis facta, das Clairwil als Godmiché benutzt,
getötet.

Kurz darauf präsentiert sich bei Juliette ein gewisser Bernole,
ein schmutziges und zerlumptes Individuum und erklärt ihr wichtige
Enthüllungen machen zu wollen. Sie erfährt, dass der reiche Banquier,
dessen Tochter sie zu sein glaubt und der als ihr angeblicher Vater
durch Noirceuil ruiniert wurde, ihr Vater nur kraft des juristischen
Grundsatzes sei: Pater is est, quem nuptiae demonstrant. Bernole
ist ihr wirklicher Vater und liefert ihr den Beweis dafür.
Alsbald keimt der Gedanke eines Incestes mit diesem Elenden in der
zartfühlenden jungen Dame auf. Sie realisiert diese Idee und lässt
sich absichtlich von ihrem eigenen Vater schwängern, den sie dann in
Gegenwart der sich an ihr sexuell bethätigenden Noirceuil, Saint-Fond
und Clairwil erschiesst! Sie übernimmt dann die Erziehung der Tochter
Saint-Fond’s, die Noirceuils Frau werden soll, aber, wie wir wissen,
bereits von ihrem eigenen Vater in alle sexuellen Geheimnisse
eingeweiht ist, trotzdem von Juliette darin noch „vervollkommnet“
wird. Sie muss einer Orgie in dem Karmeliterkloster beiwohnen, bei
der zwei „Satansmessen“ gelesen werden. Von dem Grafen Belmor, dessen
Bekanntschaft sie durch Noirceuil machen, können Beide viel lernen.
Er hat die Manie, kleine Knaben auf den Schultern einer schönen Frau
festbinden zu lassen, sie bis aufs Blut zu flagellieren und dann anum
pueri ex quo sanguis decurrit usque ad anum feminae lingua lambere.
Vor allem aber ist er ein vorzüglicher Statistiker der Wollust und hat
ausgerechnet, dass ein Wüstling leicht im Laufe eines Jahres 300 Kinder
verderben kann; das macht in 30 Jahren 9000. Und wenn jedes verderbte
Kind ihm nur zum vierten Teil nachahmt, was mehr als wahrscheinlich
ist, und jede Generation nach 30 Jahren ebenso handelt, so wird jener
Wüstling nach zwei Menschenaltern 9 Millionen Lasterhafte um sich
sehen!



Juliette, die sich von einem berühmten Accoucheur ihr im Incest
empfangenes Kind hat abtreiben lassen, besucht mit Clairwil die im
Faubourg Saint-Jacques wohnende Giftmischerin und Kartenlegerin Durand,
die nur wahrsagen kann, nachdem sie das Blut der betreffenden Person
hat fliessen sehen. Sie prophezeit, dass Clairwil nicht länger als
fünf Jahre leben wird, und dass Juliette ins Unglück gerät, sobald
sie aufhört, lasterhaft zu sein. Nach einem hysterischen Anfalle
dieser blutdürstigen Giftmischerin werden Clairwil und Juliette in die
Geheimnisse der Giftmischerei eingeweiht, und mehrere Vergiftungen
werden ausgeführt, die von den Messalinen bejubelt und durch
anthropophagische und fetischistische Excesse gewürzt werden. (Clairwil
cor pueri eripit et vaginae inserit.)

So vergehen zwei Jahre, in denen Juliette ganz vertiert und nur noch an
den seltsamsten und aussergewöhnlichsten Genüssen Geschmack findet. Sie
ist bald 22 Jahre alt. Da teilt ihr Saint-Fond in einer vertraulichen
Unterhaltung einen wahrhaft infernalischen Plan mit. Er will Frankreich
entvölkern und zwei Drittel der Einwohner verhungern lassen! Dies
macht selbst die hartgesottene Juliette schaudern. Saint-Fond bemerkt
es und zieht sich wütend zurück. Juliette empfängt von Noirceuil ein
Billet mit der Mitteilung, dass Saint-Fond sie wegen ihres „Rückfalles
in die Tugend“ zu verderben trachte und dass sie daher so schnell
wie möglich Paris verlassen möge. So verlässt sie Hals über Kopf das
Haus Saint-Fond’s und ruft bei der Flucht aus: „O verhängnisvolle
Tugend! Du hast mich wieder einmal einen Augenblick getäuscht!
Jetzt fürchte ich aber nicht mehr, dass man mich nochmals zu den Füssen
Deiner schändlichen Altäre finden wird. Ersticken wir die Tugend für
immer. Sie ist nur dazu da, um den Menschen zu verderben. Und das
grösste Unglück, das einem in dieser ganz verderbten Welt zustossen
kann, ist das, sich allein vor dieser allgemeinen Corruption schützen
zu wollen!“ Sie begiebt sich, nachdem sie 1500 Livres, ihre Diamanten
und Kleinodien, sowie ihre „geschickteste“ Tribade als Kammerfrau
mitgenommen hat nach Angers, wo sie ein Bordell im Stil der Duvergier
eröffnet, bald den Adel der Provinz bei sich versammelt und viele
Liebhaber findet. Der reiche vierzigjährige Graf von Lorsange, der
über eine jährliche Rente von 50000 Livres verfügt, heiratet sie,
nachdem sie ihm unter scheinheiligen Thränen ihr ganzes früheres Leben
enthüllt hat. In einem tugendreichen Vortrage, der dem Redner selbst
Thränen entlockt, sucht der treuherzige Graf die büssende Magdalena
in ihrer neuen Tugendhaftigkeit zu befestigen. Aber diese „hübsche
kleine Rede“ hat Juliette keineswegs überzeugt. Nachdem sie eine
Zeit lang das ihr allerdings neue eheliche Leben ertragen hat, siegt
ihre „Vernunft“ über „Vorurteil und Aberglauben“. Sie versüsst sich
die zwei mit dem „harmlosen“ Manne verlebten „monotonen“ Jahre durch
heimliche Excesse, besonders durch tribadische Genüsse, bis sie bei
einer Messe den famosen Abbé Chabert, eines der früheren Mitglieder der
„Gesellschaft der Freunde des Verbrechens“ trifft. Jetzt beginnt die
alte Herrlichkeit wieder. Feste und Orgien werden gefeiert, obgleich
Juliette die Zeit findet, einem Töchterchen das Leben zu geben, um „das
Vermögen des Mannes sich zu sichern“. Doch fängt dessen Existenz schon
an, sie zu genieren, und als sie nun gar erfährt, dass Saint-Fond ihr
nachstellt, beschliesst sie, Frankreich zu verlassen, vergiftet ihren
Mann, der in den Armen des Heuchlers Chabert stirbt und seine Witwe
als Besitzerin von 50000 Livres Rente zurücklässt. Versehen mit vielen
Empfehlungsbriefen des Abbé geht Juliette nach Italien und lässt ihre
Tochter bei Chabert zurück.

Wie wohl fühlt sie sich in der Heimat eines Nero und einer Messalina!
Sie will das Land nicht als einfache Reisende kennen lernen, sondern
ihr Plan geht dahin, als „berühmte Courtisane“ zu reisen und sich
überall als solche anzukündigen. So kommt sie zuerst nach Turin,
der „regelmässigsten und langweiligsten“ Stadt Italiens, wo ihr das
fromme abergläubische Volk, das wenig Sinn für Vergnügungen hat,
gar nicht gefällt. Sofort nach ihrer Ankunft lässt sie die Signora
Diana, die berühmteste „appareilleuse“ der Stadt benachrichtigen,
dass eine junge und hübsche Französin zu „vermieten“ sei. Alsbald
kommen Grafen, Herzöge, Marquis u. s. w. in hellen Scharen zu der
Abenteurerin gewallfahrtet. Denn wie der Herzog von Chablais sagt,
bei dessen Soupers Juliette glänzt, es ist „die Geschichte aller
Französinnen: ihr Wuchs und ihre Haut sind entzückend. Es giebt hier
so etwas nicht.“ Auch der König von Sardinien lässt nicht auf sich
warten, dessen Manie das — Klystieren ist. Juliette sagt dem „Kaiser
der Murmeltiere“ einige Wahrheiten über Savoyen. Von einem gewissen
Sbrigani, einer Molière’schen Figur, lernt sie die Geheimnisse des
Falschspielens kennen und nimmt dann in einer von ihr errichteten
Spielhölle den Grafen und Marquis fabelhafte Summen ab. Sbrigani
soll sie als Gatte auf ihrer weiteren Reise begleiten. Sie gelangen
zunächst nach Alessandria, wo ein reicher Herzog ausgeplündert wird
und ihnen die Kleinstaaterei Italiens bei der Flucht vortrefflich
zustatten kommt. In Bologna finden sie die tribadische Kunst aufs
höchste entwickelt und beteiligen sich an einer derartigen Orgie in
einem Nonnenkloster. Die Reise über die Apenninen verschafft ihnen
die Bekanntschaft mit einem sieben Fuss drei Zoll hohen Riesen und
anthropophagischen Ungeheuer. Minski — so heisst das Scheusal — lebt
als „Eremit des Apennin“ in einem befestigten Hause auf der Insel eines
Teiches. Die Stühle in diesem Hause sind aus menschlichen Knochen
angefertigt; das Haus selbst ist voll von Skeletten. In unterirdischen
Kellern sind die zur Verspeisung bestimmten Opfer eingesperrt. Minski
stammt aus dem Grossfürstentum Moskau, hat grosse Reisen gemacht, um
die „Unzucht und die Verbrechen auf der ganzen Erde zu studieren und
nachzuahmen“. Er hat sich jetzt in die Einsamkeit zurückgezogen, um im
Verborgenen seinen verbrecherischen Gelüsten freien Lauf zu lassen.
Er ist hauptsächlich Menschenfresser und schreibt dieser lieblichen
Gewohnheit seine aussergewöhnliche Kraft zu. Er lauert den Reisenden
auf, die dann später als Braten und Ragoûts auf seinem Tische serviert
werden. Auch Juliette, ihre Kammerfrau und Sbrigani sollen diesem
Schicksale nicht entgehen. Aber vorher macht er ihnen die Honneurs
in seiner Wohnung und zeigt ihnen die sehr bevölkerten Harems, die
Keller mit ungeheuren Schätzen. Bethört durch die Liebenswürdigkeit
Juliettens verspricht er ihr schliesslich, sie am Leben zu lassen;
wenn sie niemals einen Fluchtversuch machen werde. Nun giebt es jeden
Tag eine neue Unterhaltung. Zunächst geht es zu Tische. Minski, ein
extremer Alkoholist, trinkt 60 Flaschen Wein! Man isst an „lebenden
Tafeln!“ Eine Reihe nackter Frauen, eine an die andere gedrückt, mit
gebeugtem Rücken, unbeweglich, bilden die „Tafel“, auf welcher die
Lakaien servieren. Kein Tischtuch ist nötig bei diesen schönen „croupes
satinées“. Man trocknet sich die Finger an den wehenden Haaren der
Frauen. Die Speisen sind vorzüglich. Juliette fragt nach dem Genusse
eines besonders wohlschmeckenden Ragoûts, was es sei. Sie findet nicht
heraus, ob es Rind- oder Kalbfleisch, Wildpret oder Geflügel ist. „Es
ist Ihre Kammerfrau“, antwortet das Ungeheuer mit einem liebenswürdigen
Lächeln. Die arme Tribade und treue Gefährtin ihrer Herrin ist
in ein Ragoût verwandelt worden! Hiernach zeigt dieser charmante
Menschenfresser seinen Gästen eine Menagerie wilder Tiere, lässt
einige Frauen aus dem Harem holen und zwischen die Löwen und Tiger
werfen. Das grösste Wunder aber ist eine Maschine, die 16 Menschen
auf einmal erhängt, erdolcht und enthauptet. Das alles ist zwar recht
amüsant, und Minski verspricht ihnen für die nächsten Tage noch mehr
Ueberraschungen, aber Juliette traut der Sache nicht. Auch Sbrigani
teilt ihre Befürchtungen. Sie beschliessen zu entfliehen. Sie mischt
dem Menschenfresser Strammonium in die Chokolade aber nur soviel, dass
er betäubt wird, denn „ein solches Scheusal darf man nicht töten“. Sie
raubt aus seinen Schränken alle Schätze und nimmt zwei Frauen, Elise
und Raymonde, mit. So kommen sie, beladen mit Bergen von Gold und
Silber, nach Florenz.

Hier errichten sie eine Spielhölle, verbunden mit einem Bordell und
einer Giftbude. Geld haben sie zwar nicht nötig, aber es macht ihnen
Vergnügen, die Welt zu sehen, die Familiengeheimnisse zu erfahren,
Sitten und Gebräuche kennen zu lernen. In Florenz herrscht der Bruder
der Marie-Antoinette, Leopold, Grossherzog von Toscana, bei dem „toute
la morgue allemande éclate“. Bald werden Juliette und ihr Begleiter
zu einer Orgie, die der Grossherzog und sein Beichtvater in Pratolino
veranstalten und bei der Juliette sehr hochmütig als „Französin“
auftritt, eingeladen. Leopold, dieser „grand successeur de la première
putain de France“ betreibt als Sport die künstliche Herbeiführung des
Abortus der von ihm geschwängerten Frauen. Heute aber hat er etwas ganz
Besonderes darzubieten. Er bewirtet Juliette mit einer Aufführung von
Enthauptungen mit Musikbegleitung! Die Köpfe fallen nach dem Takte und
à la ritournelle!

Interessant ist die Beobachtung Juliettens, dass in Florenz die Männer
sich wie die Frauen und die Frauen wie die Männer kleiden und daher
nirgends so viel Neigung zum gleichen Geschlecht vorhanden ist wie
dort. Die Prostituierten leben in einem besonderen Stadtviertel.
Tizians „Venus“ in den Uffizien veranlasst einen Excurs über die
obscönen Darstellungen in der Malerei, wobei die „Venus von Medici“,
der „Hermaphrodit“, „Caligula caressant sa sœur“ erwähnt werden.

Nachdem unsere Abenteurer noch eine tribadische Mutter und Tochter
ermordet haben, kommen sie nach Rom, wo sie, mit reichlichen
Empfehlungen versehen, bald die vornehmsten Beziehungen anknüpfen,
Zutritt in alle Paläste finden und besonders die Gunst der tribadischen
Prinzessin Olympia Borghese, der Kardinäle Albani und Bernis und
des Herzogs von Grillo gewinnen und mit diesen alsbald sich den
gewöhnlichen Ausschweifungen hingeben. Bernis dichtet in cynischer
Selbstironie eine die Kaste der Jesuiten geisselnde Paraphrase der „Ode
auf dem Priapus“. Die Borghese vergiftet ihren Vater und Juliette die
Herzogin von Grillo. Beide beobachten in einem Bordell, wie Priester,
Mönche, Abbés u. s. w. sich dort einschleichen. Dann kommt die Borghese
auf die Idee, alle Hospitäler und Wohlthätigkeitsanstalten von Rom in
Brand zu stecken. Sie will dieselbe durch den Polizeidirektor Ghigi und
den Grafen Bracciani, den ersten Physiker Europa’s, ausführen lassen.
Ghigi lässt besonders gern die Menschen aufhängen, da er als Zuschauer
gerade dadurch sexuell erregt wird, und führt auf Verlangen Juliettens
und der Borghese eine solche Szene vor. Bracciani, dieser grosse
Physiker, tötet durch einen „künstlichen Blitz“ ein Mädchen. Endlich
werden die 37 Hospitäler Roms angezündet, wobei mehr als 20000 Menschen
umkommen, und Olympia und Juliette in grösster sexueller Erregung
zuschauen. Der Brand dauert acht Tage. Bei einer Orgie im Hause der
Borghese erscheinen als Festteilnehmer ein Eunuch, ein Hermaphrodit,
ein Zwerg, eine Frau von 80 Jahren, ein kleiner Knabe von 4 Jahren,
eine grosse Dogge, eine Ziege[580], ein Affe und ein Truthahn!
Bracciani nimmt sich des Truthahns an, dem die Borghese im Moment der
Ejaculatio viri den Hals abschneidet. Die alte Frau hat natürlich in
ihrem langen Leben viele Sünden begangen. Dafür wird sie zum Feuertode
verurteilt und sofort auf einem Scheiterhaufen lebendig verbrannt.



Juliette wird darauf dem Papste Pius VI. vorgestellt, den sie mit
seinem früheren Namen Braschi nennt und dem sie eine derbe Predigt
über den kirchlichen Aberglauben und die Unzucht der Päpste hält,
was Pius VI., der selbst als schrecklicher Atheist und als ein
geschlechtliches Ungeheuer geschildert wird, mit grossem Beifall
aufnimmt. Bisweilen versucht er zwar, sie zu unterbrechen, wird aber
durch ein: „Schweig, alter Affe!“ eingeschüchtert und ruft nach
Beendigung dieser Rede aus: „O Juliette, man hat mir zwar gesagt,
dass Du Geist hättest. Aber so viel hätte ich nicht erwartet. Ein
solcher Grad von Hochflug der Ideen ist sehr selten bei einer Frau.“
Ein solches Weib möchte natürlich der heilige Vater gern besitzen.
Juliette stellt ihm für ihre Hingabe die unwürdigsten Bedingungen,
lässt sich dann von ihm den Vatikan und seine Gärten zeigen, wobei
sie sehr cynische Bemerkungen macht. Die Zusammenkunft endet mit
einer sehr intimen Szene, die auch dem Papste Anlass giebt, seine
materialistischen und gotteslästerlichen Maximen zu entwickeln.[581]
Beim nächsten Male wird eine grosse Orgie in der Peterskirche gefeiert.
Der Papst celebriert selbst mehrere Satansmessen, an deren Schlusse
einige Menschen getötet werden. Juliette siedelt nunmehr in das
Schlafgemach des heiligen Vaters über und benutzt die Gelegenheit
einer in der grossen Gallerie stattfindenden sexuellen Unterhaltung,
um den Papst zu bestehlen. Hierauf reist sie mit Empfehlungen an die
königliche Familie nach Neapel ab. Unterwegs wird sie von den Räubern
des berüchtigten Brisa-Testa überfallen, auf dessen Schloss geführt
und mit ihren Begleitern in einem dunklen Verliess eingesperrt. Sie
hören von der blutdürstigen Frau des Räuberhauptmanns sprechen, der
sie geopfert werden sollen. Juliette erkennt in derselben ihre alte
Freundin Clairwil wieder, die eine Schwester des Brisa-Testa ist,
aber mit diesem im Incest lebt. Brisa-Testa erzählt seine lange
Lebensgeschichte, die ihn nach England, Schweden, Russland, Sibirien
und der Türkei geführt hat. Er schildert die perversen Neigungen und
Grausamkeiten der Kaiserin Katharina II., die sich im Winterpalais
tribadischen Genüssen hingiebt, wobei sie die Knute weidlich gebraucht.
Nach verschiedenen Vergnügungen bei den Räubern, die ebenfalls den
Genuss von Menschenfleisch lieben, bricht Juliette mit Clairwil nach
Neapel auf. Sie wird von König Ferdinand in Portici empfangen, hält
ihm einen hochweisen politischen Vortrag über das Königreich Neapel
und dessen Zustände, über die sittliche Verkommenheit der Bevölkerung,
dieser „halbspanischen“ Nation,[582] und würzt ihre Rede mit heftigen
Ausfällen gegen die Schwägerin des Königs, Marie-Antoinette. Die
Königin Charlotte (Karoline) von Neapel ist eine leidenschaftliche
Tribade, deren Reize „d’après nature“ Juliette gleich bei der ersten
Bekanntschaft kennen lernt, bei der es zu einer tribadischen Szene
zwischen den beiden kommt und der Godmiché sowie die defaecatio ad os
eine Rolle spielen. Ferdinand ist Nekrophile. Paedicat cadaver eines
von ihm erdrosselten Pagen. Die herrlichen Umgebungen Neapels, die
aber auch die Erinnerungen an die Greuel Nero’s wachrufen, werden
durch Orgien am Cap Misenum, in Puzzoli, in den Ruinen der Insel
Procida, auf Ischia und Niceta entweiht. Im Venustempel zu Bajae
geben sich Clairwil, Juliette und Olympia Borghese gemeinen Fischern
hin, um dann zu vornehmeren Genüssen beim Prinzen von Francavilla,
einem vollendeten Paederasten, zurückzukehren. — Er veranstaltet ein
üppiges Gartenfest, wo herrliche Pavillons, wollüstig ausgestattete
Kioske, stimulierende Flüssigkeiten, Massenflagellationen und —
automatisch wirkende Phallusmaschinerien die Sinne erhitzen, und die
Königin Karoline „trunken von Wollust und sehr erregt durch Weine und
Liköre“ bacchantisch wütet. — Bei einem Besuch des Antikenmuseums in
Portici sehen unsere Reisenden ein Gemälde, das einen Satyr mit einer
Ziege in Verkehr zeigt, welcher Akt nach dem den Führer spielenden
König Ferdinand noch heute in Italien oft ausgeführt werde.[583] Die
Ruinen von Herculanum und Pompeji dienen als Stätten der Lust. Vespoli,
der Beichtvater des Königs und Leiter seiner Orgien, hat in Salerno
ein Haus für geheime Hinrichtungen und Folterungen eingerichtet. Er
findet hauptsächlich Genuss an der Kreuzigung und an der sexuellen
Befriedigung mit — Irrsinnigen! In Paestum wohnen die drei teuflischen
Weiber bei einer tugendhaften Witwe, die drei junge unschuldige Töchter
hat. Natürlich werden alle vergewaltigt und getötet genitalibus
laceratis. Sorrent, Castellamare und die blaue Grotte werden dann
besucht. Und auf Capri ahmt man die Thaten des ehemaligen Bewohners
der Insel, des Kaisers Tiberius, nach. Man kehrt gerade zur rechten
Zeit nach Neapel zurück, um ein grosses Volksfest mitzufeiern, bei
dem es wild hergeht und 400 Personen getötet werden. Karoline und
Juliette schmieden ein Complott gegen den König Ferdinand, das durch
den folgenden von der Königin unterschriebenen Kontrakt gekennzeichnet
wird: „Ich werde meinem Gatten alle Schätze stehlen und sie derjenigen
geben, die mir das Gift liefern wird, das notwendig ist, um ihn
in die andere Welt zu befördern“. Dieser Vertrag wird durch eine
tribadische Szene besiegelt. Der nichts ahnende König erfreut Juliette
noch durch zwei besonders seltene Darbietungen. Er lässt zwei Frauen
auf eiserne Platten binden und diese mit solcher Gewalt auf einander
stossen, dass die beiden Körper zerquetscht werden. Das Merkwürdigste
aber ist das „Theater der Grausamkeiten“, dessen Aufführungen etwas
ungewöhnlicher Art sind. Hinrichtungen und wieder Hinrichtungen! Das
ist das beständige Programm der Vorstellungen. Jeder Eingeladene hat
seine eigene Loge, in der sieben Gemälde mit sieben verschiedenen Arten
von Hinrichtungen hängen: Feuer, Peitschung, Strick, Rad, Pfählung,
Enthauptung, Zerstückelung. Ferner befinden sich in der Loge 50
Porträts von Frauen, Männern und Kindern. Jedem Porträt und jeder Art
der Hinrichtung entspricht ein Apparat, den man durch einen Druck auf
einen Knopf in Gang setzt, nachdem der Maschinist durch den Glockenton
benachrichtigt worden ist. Erster Glockenton: Bezeichnung des
Opfers, welches alsbald auf der Bühne erscheint. Zweiter Glockenton:
Bezeichnung der Hinrichtung, welche alsbald von vier Henkern, „nackt
und schön wie Mars“ vollzogen wird. O, das ist unerhört, das ist
herrlich! Die Eingeladenen geben sich alle Mühe die amüsantesten
Combinationen zu finden, und bei dieser einen „Vorstellung“ werden
1176 Personen vom Leben zum Tode gebracht. Der Autor versichert, dass
das alles ganz genau so zugegangen sei und, wenn wir die Vorstellung
gesehen hätten, wir sie nicht treuer hätten beschreiben können!
Dieses Schauspiel begeistert Juliette und Clairwil zu einem besonders
pikanten Verbrechen. Sie schwören ihrer treuen Begleiterin Olympia
Borghese Verderben. Auf einer Spazierfahrt, die sie auf den Gipfel
des Vesuv führt, stürzen sich die Beiden auf die ahnungslose Olympia,
entkleiden sie und werfen sie in den Krater hinein, worauf sich ihre
sexuelle Erregung in einer tribadischen Orgie Luft macht. Bei dieser
erfolgt ein Ausbruch des Vesuv! „Ah, Olympia verlangt ihre Kleider!“
ruft die cynische Juliette, die sie ihr auch, aber erst, nachdem sie
alle Wertgegenstände herausgenommen hat, hinunterwirft. — Inzwischen
hat die Königin Karoline die Millionen des Königs bei Juliette in
Sicherheit gebracht und will mit ihr nach Ermordung des Königs nach
Frankreich entfliehen. Juliette denunciert sie aber bei Ferdinand, der
die Königin einkerkern lässt, während die Anstifterin des Complotts mit
allen Schätzen entflieht.

Clairwil und Juliette treffen die Giftmischerin Durand wieder, die
aber Clairwil hasst und Juliette überredet, sie zu vergiften, indem
sie ihr vorspiegelt, dass Clairwil ihr nach dem Leben trachte. Nach
der Ermordung sagt die Durand kaltblütig: „Ich habe Dich belogen. Sie
dachte nicht daran, Dich umzubringen. Aber ihre Zeit war um. Sie musste
sterben.“ Der Vorfall wird bald über einigen ingeniösen Unterhaltungen
mit Matrosen, denen die Beiden sich nächtlicherweile im Hafen von
Ancona hingeben, vergessen. Sie kommen dazu, wie der Kaufmann Cordelli
in einer Kirche den Leichnam seiner eigenen Tochter schändet. Dieses
blutdürstige Scheusal besitzt ein „Schloss am Meer“, aus dem er seine
Opfer ins Meer stürzen lässt, oder sie auch wie die unglückliche
Raymonde in einen Schlangenkäfig sperrt, wo sie von den Schlangen
gefressen werden. Aber er treibts nicht mehr lange. Die Durand und
Juliette vergiften ihn und seine Genossen und bemächtigen sich seiner
ungeheuren Reichtümer.

Sie reisen nach Venedig, wo sie ein Bordell im Stile der Madame Gourdan
errichten, das sich eines eifrigen Besuchs von Seiten der vornehmen
Welt zu erfreuen hat und wiederum Veranlassung zur Schilderung
sexualpathologischer Typen giebt. Zuerst erscheint ein alter Prokurator
von St.-Marcus, dessen Passion menstruirende Mädchen sind. Aber es
darf nie dasselbe sein. Raimondi ist ein exquisiter „Voyeur“. Der
Dritte ist ein „Lécheur“. Der Vierte bringt stets zwei Negerinnen mit,
da er die Contrastwirkung liebt. Der Fünfte lässt sich anbinden und
eine „Scheinhinrichtung“ an sich vollziehen. Der französische Gesandte
stürzt Mädchen in einen flammenden Abgrund. Auch die Tribaden Venedigs
erscheinen auf der Bildfläche. Die Zanetti sucht ihre Opfer in Kirchen
und ist sehr erfahren in der „Bildung obscöner Gruppen“. Sie leidet an
Kleptomanie. Ihr Geliebter ist Moberti, das Oberhaupt einer eleganten
Verbrecherbande, der wie seine Freundin conträrsexual ist. Dieses
Mannes grösster Kummer ist, dass es keinen Gott giebt und er ihn daher
nicht beschimpfen kann. Eines Tages verwandelt sich der zärtliche
Liebhaber in einen wilden Tiger. Er lässt sich nämlich im Bordell der
Durand mit einem Tigerfell bekleiden und tötet durch seine „Bisse und
Tatzen“ die Zanetti. — Eine zweite Tribade ist Signora Zatta, in
ihren Allüren ganz Mann. Sie hat einen kunstvollen Phallus construirt,
der mit Spitzen für mehrere orificia corporis versehen ist. — Ganz
eigentümliche Gewohnheiten hat ein gewisser Cornaro. Er befriedigt sich
an kleinen Knaben, aber nur, wenn deren — Mutter und Tante zugegen
sind. Er giebt ein „anthropophagisches Souper“, bei dem die Durand,
Juliette und Laurentia, die „verderbteste, lascivste und geistreichste
Frau von ganz Italien“ zugegen sind. Neger und Negerinnen,
Flagellanten, alte Weiber, kleine Knaben und Mädchen assistieren bei
den nach dem Souper verübten Grausamkeiten, die Cornaro zu dem Ausruf
begeistern: „Combien la nature corrompue est belle dans ses détails!“
— Silvia, eine vornehme Dame, angefeuert durch die sechste Satire
des Juvenal, prostituirt sich wie Messalina im Bordell der Durand et
dentibus lacerat genitalia. Ber Senator Beanchi bringt seine seit
langem gehegte fixe Idee zur Ausführung, seine beiden Nichten zu
prostituiren. — Alberti untersucht seine Opfer wie „Pferde“, hat
es besonders auf gravide Frauen abgesehen, die er langsam zu Tode
martert, indem er ihnen allmählich die Nahrung entzieht. — Der Senator
Contanini bringt seine Tochter ins Bordell und gebraucht sie. Man
spiegelt ihm später ihren Tod vor, um sie als Prostituirte auszubilden.
Auch mit Giften und Wahrsagekünsten machen Juliette und die Durand gute
Geschäfte. Sie werden von Zeno, dem Kanzler der Republik, zu einer
Orgie geladen und geniessen mit Venetianerinnen bei einer Gondelfahrt
die Freuden der lesbischen Liebe, die noch erhöht werden durch einen
Sturm, der auf offenem Meere ausbricht. Juliette muss in dem Palais
einer vornehmen Venetianerin deren Sohn und Tochter verführen. Auch der
Rat der Zehn stellt sich ein.



Schliesslich nimmt aber die Herrlichkeit ein Ende. Das Bordell wird
aufgehoben; das Vermögen der Durand und Juliettens konfisciert.
Juliette geht nach Lyon, von wo sie Noirceuil über ihre bevorstehende
Rückkehr nach Paris benachrichtigt und dem Abbé Chabert mitteilt,
dass er ihre nun schon sieben Jahre alte Tochter Marianne ebenfalls
nach Paris bringe, damit sie dort zur „Verbrecherin“ erzogen werde.
Die Freude des Wiedersehens mit Noirceuil ist gross. Dieser hält
gleich eine seiner grossen Reden und sagt, dass Juliette ihn noch
tausend Mal schlechter wieder fände, als sie ihn verlassen habe.
Er hat inzwischen auch Saint-Fond umgebracht. Sie feiern dann ihr
Wiedersehen mit einem Morde. Juliette richtet sich in Paris ein Bordell
ein, für Männer und Frauen, für welches sechs Kupplerinnen die Waren
herbeischaffen. Juliette und Noirceuil schwelgen in wahrhaft grandiosen
Ausschweifungen, in denen sie den Kaiser Nero und die Kaiserin Theodora
zu übertreffen suchen. Noirceuil heiratet in einer Kirche unter Gebet,
Segen und mit Zeugen seine beiden Söhne, Juliette ihre Tochter und
ein von ihr verführtes Fräulein Fontanges! Die Freuden dieser in der
Weltgeschichte einzigen Ehen dauern nicht lange. Bei einer Orgie, die
Desrues und Cartouche als Henker mit ihrer Gegenwart beehren, werden
die Söhne Noirceuils und Mademoiselle Fontanges unter grässlichen
Foltern ermordet. Juliettens Tochter wird ins Feuer geworfen!

Hier endet Juliette ihre Erzählung vor den staunenden Zuhörern, nachdem
sie noch hinzugefügt hat, dass sie in dem Dorfe, wo das Landgut
Noirceuil’s liegt und wo das Wiedersehen mit Justine stattgefunden hat,
alle Brunnen vergiftet und so den Tod sämtlicher Bauern herbeigeführt
habe. Juliette schliesst ihren langen Bericht mit einer glühenden
Apotheose des Lasters. Das ist die glückliche Lage, in der Ihr mich
jetzt seht, meine Freunde! Ich gestehe es, ich liebe das Verbrechen
leidenschaftlich. Dieses allein reizt meine Sinne, und ich werde
seine Grundsätze bis zum letzten Tage meines Lebens verkünden. Frei
von jeder religiösen Furcht, erhaben über die Gesetze durch meine
Verschwiegenheit und meine Reichtümer, möchte ich die göttliche oder
menschliche Gewalt kennen lernen, die mir meine Wünsche verbieten
könnte. Die Vergangenheit ermutigt mich; die Gegenwart elektrisiert
mich; ich fürchte wenig die Zukunft und hoffe, dass der Rest meines
Lebens die Ausschweifungen meiner Jugend bei weitem noch übertreffen
wird. Die Natur hat die Menschen dazu geschaffen, damit sie sich über
alles auf der Erde amüsieren. Das ist ihr höchstes Gesetz und wird
immer dasjenige meines Herzens sein. Um so schlimmer für die Opfer,
die es geben muss. Alles würde im Universum zu Grunde gehen ohne die
erhabenen Gesetze des Gleichgewichtes. Nur durch Frevelthaten erhält
sich die Natur und erobert die ihr von der Tugend entrissenen Rechte
wieder. Wir gehorchen ihr also, indem wir uns dem Bösen überliefern.
Ein Widerstand wäre das einzige Verbrechen, das sie niemals verzeihen
darf. O meine Freunde, überzeugen wir uns von diesen Grundsätzen, aus
deren Verwirklichung alle Quellen des menschlichen Glückes entspringen.“

Mehr als einmal hat Justine während dieser langen Erzählung geweint.
Nicht so der Chevalier und der Marquis. Nach der Rückkehr Noirceuils
und Chaberts wird die Opferung dieser unverbesserlichen „Tugendhaften“
beschlossen. Im letzten Augenblick aber schlägt Noirceuil einen
Schicksalsspruch vor, da eben ein heftiges Gewitter heraufzieht. Man
bringt Justine ins Freie. Und siehe da! sie wird auf der Stelle vom
Blitz erschlagen. Darob begeisterter Jubel der Genossen des Lasters.
Die Natur hat gesprochen. Das Laster ist des Menschen einziges Glück.
Während sie noch an der Leiche der unglücklichen Justine ihre Greuel
verüben, erscheint plötzlich die Durand wieder auf der Bildfläche.
Sie hat einen grossen Teil des in Venedig konfiszierten Vermögens
gerettet. Zum Schluss wird Noirceuil zum Minister ernannt, Chabert
wird Erzbischof, der Marquis wird Gesandter in Konstantinopel und der
Chevalier bekommt eine Rente von 400000 Livres. Juliette und die Durand
folgen ihrem geliebten Noirceuil zu neuen Herrlichkeiten, bis nach zehn
Jahren glänzender Erfolge des Lasters Juliette stirbt.

„Wer einmal meine Geschichte schreibt“, hat sie ausgerufen, „der
betitle sie: Die Wonne des Lasters!“


5.
Die „Philosophie dans le Boudoir“.



Die „Philosophie dans le Boudoir ou les instituteurs immoraux“ erschien
zum ersten Male 1795 als „Ouvrage posthume par l’auteur de Justine“
in 2 Bänden mit 5 Bildern, zum zweiten Male 1805 in 2 Bänden mit 10
Bildern und seitdem öfter.

Das Werk ist eine Nachahmung der „Education de Laure“ von
Mirabeau und zum Teil auch der „Aloysia Sigaea“ des Nicolas
Chorier. Das Hauptthema: die Erziehung eines jungen Mädchens
zum Laster wird in Form von Dialogen und langen lehrhaften
Vorträgen erörtert, die nur ab und zu von praktischen Ausführungen der
gepredigten Ausschweifungen unterbrochen werden. Die Handlung tritt
zurück hinter den theoretischen Erörterungen.

Charakteristisch für den Ton des Ganzen ist die Vorrede an die
Wüstlinge: „Wüstlinge jeden Alters und beiderlei Geschlechts! Nur Euch
widme ich dieses Werk; nährt Euch mit dessen Grundsätzen, die Euren
Leidenschaften günstig sind. Diese Leidenschaften, von welchen Euch
kleinliche und kalte Moralisten zurückschrecken, sind nichts weiter
als Mittel, welche die Natur anwendet, um den Menschen ihre Zwecke in
Beziehung auf ihn zukommen und sie ihn erkennen zu lassen; hört nur auf
diese wonnigen Leidenschaften, ihr Organ ist das einzige, welches Euch
zum Glück zu leiten im Stande ist.

„Schlüpfrige Weiber, deren Modell die wollüstige Saint-Ange sein möge,
verachtet, ihrem Beispiele folgend, Alles, was mit den göttlichen
Gesetzen des Vergnügens im Widerspruch steht und was das ganze Leben in
Fesseln hält.

„Junge Mädchen, die Ihr lange in widersinniger Sklaverei gehalten
worden seid, welche von einer phantastischen Tugend und ekelhaften
Moral erfunden, Euch nur gefährlich werden muss, ahmt das Beispiel der
glühenden Eugenie nach; reisset nieder und tretet mit Füssen, wie sie
es thut, alle lächerlichen Lehren, die Euch von einfältigen Eltern
eingeprägt wurden.

„Und Ihr liebenswürdige Wüstlinge, die Ihr seit Eurer Jugend keine
anderen Zügel kanntet, als diejenigen, mit welchen Euch Eure Begierden
leiten, anerkennt keine anderen Gesetze als Eure Launen; möge Euch
der Cyniker Dolmancé zum Beispiel dienen! Geht so weit wie er, damit,
wenn Ihr die ganze Bahn durchlaufen, welche von der Wollust mit Blumen
bestreut, sich Euren Blicken darbietet, Ihr Euch überzeugt, dass es nur
eine Lebensschule giebt, in welcher Ihr den Horizont Eures Geschmackes
und Eurer Phantasien ausdehnen möget, dass man nur dann, wenn man
seinem Genusse Alles opfert, seinen Lebenszweck erfüllt, dass endlich
der Mensch, welcher diese sonst so traurige Welt bewohnt, nur auf diese
Weise aus den Dornen des Lebens Rosen zu pflücken vermag.“

Skizzieren wir in aller Kürze die dürftige Handlung des Stückes. Im
ersten Gespräch treten Madame de St.-Ange und ihr Bruder, der Chevalier
de Mirvel auf. Die Erstere ist ein Juliette-Typus, die alles, was mit
ihr in Berührung kommt, vergiftet. Ihr Bruder dagegen ist mehr receptiv
und tritt in dem Buche hinter der kraftvolleren Individualität des
Dolmancé zurück. Dieser ist ein im Laster consequenter Cyniker, der mit
seiner geistreichen Sophistik stets die ganze Situation beherrscht. Er
ist nach Mirvels Beschreibung durch seinen frühbegonnenen lasterhaften
Lebenswandel hart geworden und besitzt anstatt des Herzens nur
tierische Begierden. Er ist Paederast und hört nicht auf, in Apologien
dieses Lasters zu schwelgen.

Eugenie von Mistival ist ein junges Mädchen, deren Mutter eine
Betschwester ist und deren Vater ein Verhältnis mit Madame de St.-Ange
unterhält. Letztere hat ihr schon einen theoretischen Unterricht im
Laster erteilt, ihr alle Lehren der Religion und der reinen Moral
ausgeredet und sie so umgarnt, dass Eugenie sich ganz ihrer Leitung
anvertrauen will. So soll sie denn heute — die ganze Handlung
spielt sich im Laufe eines einzigen Tages ab — in die Mysterien des
Venusdienstes und — Sodoms eingeweiht werden. Eugenie kommt und
verrät ihre wahre Natur sofort durch das Bekenntnis, dass sie ihre
Mutter, diese alte Betschwester, hasse. Dolmancé erscheint als Letzter
und nunmehr wird Eugenie, die errötend im Anfange Scham heuchelt,
zuerst über die Anatomie und Physiologie der männlichen und weiblichen
Genitalien cum demonstratione[584] belehrt und empfängt darauf in
den Künsten der „amour physique“ und „antiphysique“ Unterricht.
Später werden zu dem praktischen Unterricht auch der Chevalier und
ein Gärtnerbursche und Idiot Augustin zugezogen, so dass Eugenie das
Arrangement obscöner Gruppen kennen lernt. Gegen Abend, als Eugenie
sich bereits in das grausamste erotische Scheusal verwandelt hat, kommt
ihre Mutter, Madame de Mistival gerade zur rechten Zeit. Unter den
Augen der jauchzenden Tochter wird sie scheusslich vergewaltigt, von
einem Knecht Lapierre syphilitisch infiziert, und bevor man zu Tische
geht, muss Eugenie an ihrer Mutter die Infibulation vollziehen.

Dies der Gang der Handlung. Mehr als Dreiviertel des Buches werden
durch lehrhafte Excurse ausgefüllt.


6.
Die übrigen Werke des Marquis de Sade.



„Justine“, „Juliette“ und die „Philosophie dans le Boudoir“ sind die
Werke, denen der Marquis de Sade seinen herostratischen Ruhm
verdankt. Alle übrigen zahlreichen Schriften desselben sind milde und
erträglich im Vergleich mit den eben genannten. Marciat nennt
deshalb die in ihnen zum Ausdruck kommenden Ideen den „petit sadisme“,
den „kleinen Sadismus“.[585]

„Aline et Valcour ou le Roman philosophique, écrit à la Bastille un
an avant la Révolution“, erschien zuerst 1793 in 4 Bänden, später im
Jahre 1795. Girouard wurde 1792 mit dem Drucke dieses Werkes von
Sade beauftragt. Der Drucker wurde aber in eine royalistische
Verschwörung verwickelt, verhaftet und guillotiniert. Inzwischen war
der Roman heimlich gedruckt worden, und erschien 1793 unter der Firma
der Frau Girouard’s. Er fand wenig Käufer. 1795 wurden Exemplare
mit neuem Titel in den Handel gebracht. In demselben Jahre erwarb der
Buchhändler Maradan die Restexemplare, änderte nur Titel und
Titelbild, und brachte das Werk so in den Handel.[586] Es ist, wie
Marciat richtig vermutet, unzweifelhaft ein Vorbild der „Justine
et Juliette“, da es fast dieselben Charaktere schildert. Valcour,
ein tugendhafter junger Mann liebt Aline, die edle Tochter der edlen
Frau des grausamen und lasterhaften Präsidenten de Blamont. Dieser
möchte seine Tochter gern an den alten Wüstling Dolbourg verheiraten,
zumal da er schon früher die tugendhafte Sophie, die er für seine
Tochter hält, diesem alten Freunde als Maitresse ausgeliefert hat. Er
will, wenn dieser Heiratsplan gelungen ist, dem Dolbourg seine Frau
zur Geliebten geben, um von ihm dessen Frau, also seine Tochter, in
gleicher Eigenschaft zurückzuerhalten. Der Plan misslingt. Aline tötet
sich. Madame de Blamont wird auf Befehl des Gatten vergiftet. Valcour
geht ins Kloster, Dolbourg wird tugendhaft, und der Präsident muss
fliehen. In Rosa und Leonore sind zwei lasterhafte weibliche Personen
geschildert. Leonore, die überall Glück hat, erscheint als Pendant zu
Juliette. Auch an sonstigen interessanten Persönlichkeiten ist das Werk
reich. Bis auf die Vergiftung und einige Flagellationsszenen enthält
„Aline et Valcour“ keine Schilderungen von Grausamkeiten.[587]

Quérard meint, dass der Autor als Valcour sich selbst
geschildert habe und bisweilen dort seine eigene Geschichte
erzähle.[588]

Die „Crimes de l’Amour ou le Délice des passions; Nouvelles héroiques
et tragiques, précédé d’une Idée sur les Romans“ Paris 1800, sind eine
Sammlung romantischer Erzählungen wie z. B. „Juliette et Raunai“,
„Clarisse“, „Laurence et Antonio“, „Eugène de Franval“ u. s. w., in
denen der Kampf zwischen Laster und Tugend geschildert wird. Gewöhnlich
aber siegt die Tugend. Der Marquis de Sade handelt über diese
Sammlung in seiner polemischen Schrift gegen Villeterque.[589]

Als Vorrede zu den „Crimes de l’Amour“ schrieb Sade die
„Idée sur les Romans“, eine nicht ungeschickte Uebersicht über die
Romanschriftstellerei des 18. Jahrhunderts, eingeleitet durch eine
historische Skizze der Entwickelung des Romans, den er als „Gemälde
der Sitten des Jahrhunderts“ definiert, das in gewissem Sinne die
Geschichte ersetzen müsse. Nur ein Menschenkenner kann einen guten
Roman schreiben. Diese Menschenkenntnis erwirbt man durch Unglück
oder Reisen. Am Schlusse weist er die Vorwürfe, die man ihm über
die cynische Ausdrucksweise in „Aline et Valcour“ gemacht hat,
als ungerechtfertigt zurück. Man muss das Laster zeigen, damit es
verabscheut werde. Die gefährlichsten Werke sind die, welche es
verschönern und in glänzenden Farben schildern. Nein, es muss in seiner
ganzen Nacktheit vor Augen stehen, damit es in seinem wahren Wesen
erkannt und gemieden werde.

Endlich erwähnen wir noch das Pamphlet, welches Sade die
Ungnade Napoléon’s zuzog. „Zoloé et ses deux acolytes“ erschien
1800 in Paris. Zoloé ist Josephine de Beauharnais, die Gattin
Bonaparte’s. Sie wird als eine lascive, geldgierige Amerikanerin
geschildert. Ihre Freundin Laureda (Madame Tallien), eine
Spanierin, ist „ganz Feuer und ganz Liebe“, sehr reich und kann daher
alle ihre perversen Gelüste befriedigen. Sie und Volsange (Mad.
Visconti) nehmen mit Zoloé an den Orgien mit ausschweifenden
Wüstlingen Teil. Unter den letzteren erkennt man Bonaparte
in dem Baron d’Orsec und Barras in dem Vicomte de Sabar. Ein
Wort allein würde genügt haben, wie Cabanès sagt, um den
Verfasser zu enthüllen. Das ist das Wort „Tugend“ (Les malheurs de
la vertu). Er erklärt in „Zoloé“: „Qu’on se rappelle que nous
parlons en historien. Ce n’est pas notre faute si nos tableaux sont
chargés des couleurs de l’immoralité, de la perfidie et de l’intrigue.
Nous avons peint les hommes d’un siècle qui n’est plus. Puisse celui-ce
en produire de meilleurs et prêter à nos pinceaux les charmes de la
vertu!“

Von den Komödien des Marquis de Sade sind nur „Oxtiern
ou les Malheurs du libertinage“ Versailles 1800, in der die Wonne
des Verbrechens gerühmt wird, und „Julia, ou le Mariage sans femme“
(Manuscript), eine Verherrlichung der Paederastie, erwähnenswert.


7.
Charakter der Werke des Marquis de Sade.



Von den berüchtigten Hauptwerken des Marquis de Sade gilt, was
Macaulay von den „Denkwürdigkeiten“ des Dr. Burney sagt.
Es ist kein Vergnügen, sie zu lesen, sondern eine Aufgabe. Wer
sich überzeugen will, eine wie trostlose geistige und körperliche Oede
die ausschliessliche Beschäftigung mit dem rein Geschlechtlichen
im Menschen hervorbringt, der lese die Werke des Marquis de
Sade. Man wird dies aus der blossen Analyse, die wir von
„Justine“ und „Juliette“ gegeben haben, entnehmen können. Und dann
hat Sade das gethan, was Fritz Friedmann in seiner
lesenswerten Studie über „Verbrechen und Krankheit im Roman und auf
der Bühne“ als eine „litterarische Sünde“ bezeichnet[590]: er hat das
kalte und nackte Verbrechen zum Ausgangs- und Kernpunkt der
Handlung gemacht! Diese Verbindung des Geschlechtlichen mit Verbrechen
und destruktiven Vorgängen aller Art muss um so furchtbarer wirken,
als sie durch eine Einbildungskraft ohnegleichen tausendfach
variirt wird. Schon Janin hat erkannt, dass de Sade die
„unermüdlichste Einbildungskraft besass, die vielleicht jemals die Welt
in Schrecken gesetzt hat.“[591] So allein konnte ein pornographisches
Riesenwerk von zehn Bänden entstehen, das „durch den blossen Umfang und
das Maass der damit geleisteten geistigen und rein mechanischen Arbeit
unwillkürlich imponierend wirkt“[592]. Diese enorme Einbildungskraft
spricht sich nach Eulenburg ferner aus in dem „bizarren Entwurf
dieser ungeheuerlichen, langgedehnten, vielgliedrigen Komposition und
seiner bis ins Einzelne gehenden Ausgestaltung mit all ihren fast
unentwirrbaren Fäden, mit der Unzahl der nacheinander auftretenden
Personen, mit der sehr raffiniert durchgeführten allmählichen
Steigerung und mit der fast nie versagenden Treue der Erinnerung und
Rückbeziehung!“ Dazu kommt der Grundton der Sade’schen Werke,
den Juliette als „corruption réfléchie“ (Juliette IV, 87) bezeichnet,
die endlosen, immer wiederkehrenden, immer dasselbe wiederholenden
philosophischen Discussionen und Dialoge.

Endlich, um das abschreckende Bild zu vollenden, die wahrhaft
ungeheuerlichen Behauptungen und Uebertreibungen, stupide
Hyperbeln einer ausschweifenden Phantasie. Minski trinkt 60 Flaschen
Wein auf einmal (Juliette III, 332); der Karmelitermönch Claude hat
drei Testikel (Juliette III, 77); im „Theater der Grausamkeiten“ zu
Neapel werden 1176 Menschen auf ein Mal getötet (Juliette VI, 22–26)
u. s. w. u. s. w. Nicht selten sind auch, wie sich bei einem solchen
Graphomanen erwarten lässt, grobe chronologische und geographische
Irrtümer. So lässt er Moses die Geschichte Loths während der
Gefangenschaft der Juden zu Babylon schreiben (Philosophie dans le
Boudoir I, 195) und Pompeji und Herculanum in Griechenland liegen (ib.
196), u. a. m.[593]

Mögen also auch die Werke des Marquis de Sade in
kulturhistorischer und allgemein menschlicher Beziehung sehr wichtig
und lehrreich sein, wie wir glauben, so wirkt entschieden ihre
äussere Form abstossend. Die Geistesöde und sinnlosen Tautologien
in den Hauptschriften müssen auf ein schwaches Gehirn, welches sich
nicht zu kulturhistorischer Betrachtung und wissenschaftlicher
Analyse erheben kann, eine verderbliche Wirkung ausüben, wie schon
Janin erkannt hat, wenn er in beredten Worten diese Wirkung an
einem Beispiel veranschaulicht. Weniger gefährlich sind die den Werken
beigegebenen obscönen Bilder. Nach Renouvier sollen die
berühmten Künstler Chéry und Carrée die Zeichnungen
zu diesem „Werke eines Maniakus geliefert haben, das die Zeit der
Freiheit beschmutzt hat“.[594] Wir haben die Originalzeichnungen,
welche noch in dem Besitze eines Pariser Bibliophilen existieren
sollen,[595] nicht gesehen, und können also nicht beurteilen, ob
diese den Angaben Renouviers entsprechen. Nach den der
„Justine et Juliette“ beigegebenen 104 Stichen können wir nur dem
Urteil beistimmen, welches der geistreiche Eulenburg über
diese Bilder gefällt hat: „Ganz abgesehen von der Schauerlichkeit
des Dargestellten ist der künstlerische Wert dieser Illustrationen
überaus gering. Grobe Fehler der Zeichnung, der Perspektive,
gänzlicher Mangel an Individualisierung, dürftige, fast ärmliche
Erfassung der Szenerie frappieren bei der Mehrzahl der Bilder, denen
man höchstens die kompositionelle Treue in Anlehnungen an die oft
recht komplizierten Gruppenbeschreibungen des Textes als ein immerhin
zweifelhaftes Verdienst zusprechen könnte. Hier hätte es, wenn schon
Derartiges gewagt werden sollte, der entfesselten und vor nichts
zurückschaudernden Phantasie bedurft, mit der ein Doré die Gestalten
von Dantes Inferno nachzuschaffen gewusst hat.“[596] Etwas besser
ausgeführt sind die zehn Lithographien in der „Philosophie dans le
boudoir“ in der uns vorliegenden Ausgabe von 1805. Uebrigens zeichnen
sich auch andere pornographische Werke des 18. Jahrhunderts durch
schlechte Bilder aus wie z. B. Mirabeau’s „Ma conversion“. Die
Neuzeit leistet dank ihrer verbesserten Technik darin leider mehr.


8.
Die Philosophie des Marquis de Sade.



Der Marquis ist der erste und einzige uns bekannte Philosoph
des Lasters. Vergeblich wird man bei modernen Philosophen wie
Stirner und Nietzsche, die doch auch mit Nachdruck den
Egoismus, die „Herrenmoral“ und andere hyperindividualistische Ideen
predigen, jene — wir möchten es so nennen — „Vergeistigung“ des
nackten, gemeinen, teuflischen Verbrechens finden wie bei Sade.

Noch ein anderer Gesichtspunkt macht die Werke des Marquis de
Sade für den Culturhistoriker, Arzt, Juristen, Nationalökonomen und
Ethiker zu einer wahren Fundgrube des Wissens und der Erkenntnis. Diese
Werke sind vor allem lehrreich dadurch, dass sie zeigen, was alles
im Leben mit dem Geschlechtstriebe zusammenhängt, der, wie der
Marquis de Sade mit unleugbarem Scharfsinn erklärt hat, fast
alle menschlichen Verhältnisse in irgend einer Weise beeinflusst.
Jeder, der die soziologische Bedeutung der Liebe untersuchen
will, muss die Hauptwerke des Marquis de Sade gelesen haben.
Nicht neben dem Hunger, sondern mehr als der Hunger
regiert die Liebe die Welt!

Das an sich grässliche Gemälde der körperlichen Ausschweifungen
in den Romanen des Marquis de Sade soll durch eine gewisse
geistige Tünche verschönert werden, in Gestalt der in denselben
Schriften in grosser Ausführlichkeit entwickelten philosophischen
Betrachtungen. In ihnen offenbart sich ebenfalls jene Gewohnheit
der Franzosen, wie d’Alembert sagt, „die nichtswürdigsten Dinge
ernsthaft zu behandeln.“ Delbène meint: „Man muss die Erregungen nicht
nur empfinden, sondern auch analysieren. Es ist bisweilen ebenso süss,
davon sprechen zu hören als sie selbst zu geniessen. Und wenn man den
Genuss nicht mehr haben kann, ist es göttlich, über ihn zu sprechen.“
(Juliette I, 105.) Jérôme sagt, dass die in Sicilien gefeierten
Orgien nur durch philosophische Discussionen unterbrochen wurden,
und man nicht eher neue Grausamkeiten beging, bevor man sie nicht
dadurch „legitimiert“ hatte (Juliette III, 45). Diese theoretischen
Wollustgemälde sind auch nötig zur „Entwickelung der Seele“ (Justine
IV, 173).

Gerade diese philosophischen Erörterungen beweisen, dass „wir es
bei de Sade nicht mit dem ersten besten pornographischen
Autor gewöhnlichen Schlages zu thun haben, sondern dass es sich hier
um eine ganz ungewöhnliche und litterarische Erscheinung, um
eine direkt aus dem Urquell des Bösen schöpfende antimoralische
Kraft handelt“[597]. Daher wird ein kurzer Blick auf das
philosophische System des Marquis de Sade gerechtfertigt
sein.

Alle Anschauungen Sade’s entspringen, wie dies nicht
anders zu erwarten ist, aus seinem mit Consequenz durchgeführten
Materialismus. Er vergöttert die Natur, die er stets als das
gute Prinzip der ihr feindlichen Tugend gegenüberstellt. Das
Weltall wird durch seine eigene Kraft bewegt, und seine ewigen der
Natur inhaerenten Gesetze genügen, um ohne eine „erste Ursache“
alles, was wir sehen, hervorzubringen. Die beständige Bewegung der
Materie erklärt alles. Wozu brauchen wir einen Beweger (moteur)
für das, was immer in Bewegung ist? Das Weltall ist eine Versammlung
von verschiedenen Wesen, die wechselseitig und succesive auf einander
wirken und gegenwirken. Nirgends ist eine Grenze. Ueberall ist ein
continuierlicher Uebergang von einem Zustande zu einem andern in
Beziehung auf die Einzelwesen, die nach einander verschiedene neue
Formen annehmen. (Juliette I, 72–73.)



Bewegung und Stoss der materiellen Moleküle erklären alle körperlichen
und geistigen Erscheinungen. Die Seele muss daher als „aktives“ und
als „denkendes“ Prinzip materiell sein. Als aktives Prinzip ist sie
teilbar. Denn „das Herz schlägt noch, nachdem es aus dem Körper
herausgenommen worden ist.“ Alles, was teilbar ist, ist aber Materie.
— Ferner ist das Materie, was Fährlichkeiten unterliegt (périclite).
Der „Geist“ könnte nicht gefährdet sein. Die Seele folgt aber den
Eindrücken des Körpers, ist schwach in der Jugend, niedergedrückt im
Alter, unterliegt also allen Gefahren des Körpers, ist also = Materie.
(Juliette I, 86.) Noch leichter macht sich Bressac die Beweisführung.
Als der Körper der toten Frau des Grafen Gernande noch eine zuckende
Bewegung macht, ruft er entzückt aus: „Seht Ihr, dass die Materie zu
ihrer Bewegung keine Seele braucht!“ (Justine IV, 40.)

Die Unsterblichkeit der Seele ist daher natürlich eine Chimäre.
Dieses blödsinnige Dogma hat die Menschen zu Narren, Heuchlern,
Bösewichtern gemacht und „schwarzgallige“ Individuen gezüchtet. Nur
dort ist Tugend, wo man die Unsterblichkeit nicht kennt. Juliette
erlaubt sich gegenüber der Delbène die schüchterne Frage, ob der
Gedanke der Unsterblichkeit nicht tröstlich für manche Unglückliche
sei. Delbène antwortet, dass man seine Wünsche nicht zum Massstabe der
Wahrheit nehmen dürfte. „Habe Mut, glaube an das allgemeine Gesetz,
füge Dich mit Resignation in den Gedanken, dass Du in den Schoss der
Natur zurückkehrst, um in anderen Formen wieder aus ihm hervorzugehen.
Ein ewiger Lorbeer wächst auf dem Grabe Virgil’s, und es ist besser,
für immer vernichtet zu werden, als in der sogenannten Hölle zu
brennen“. „Aber“, fragt Juliette angsterfüllt, „was wird aus mir
werden? Diese ewige Vernichtung erschreckt mich, diese Dunkelheit macht
mich schaudern.“ — „Was warst Du vorher, vor Deiner Geburt?
Dasselbe wirst Du wieder werden. Genossest Du damals? Nein. Aber
littest Du? Nein. Welches Wesen würde nicht alle Genüsse opfern
für die Gewissheit, nie wieder Schmerzen zu leiden!“ (Juliette I,
83–85.)[598]

Uebrigens sind diese Doctrinen von der Seele nicht die einzigen, die
man als Materialist haben kann. Die Durand behauptet z. B., dass die
Seele ein Feuer sei, das nach dem Tode erlösche und seine Stoffe in
die Weltmaterie übergehen lässt (Juliette III, 247). Und der Bösewicht
Saint-Fond konstruiert die Welt aus „molécules malfaisantes“, aus
„bösen Elementen“. Er sieht daher im Universum nur die Schlechtigkeit,
das Uebel, die Unordnung und das Verbrechen. Das Böse existierte vor
Erschaffung der Welt und wird nachher existieren. Warum ist das
Alter schlechter als die Jugend, verderbter und entarteter? Weil die
bösen Elemente in den Busen der „molécules malfaisantes“ zurückzukehren
sich anschicken. Saint-Fond glaubt daher, dass das Böse den Menschen
nach dem Tode erwarte, also an eine ewige Hölle. Wer auf der Erde böse
gewesen ist, dem wird die Vereinigung mit dem „Bösen“ leicht werden.
Die Tugendhaften werden grosse Qualen dabei leiden. Giebt es aber eine
Hölle, dann ist der Gedanke an den Himmel nicht fern. Thatsächlich
glaubt Saint-Fond an das Jenseits, an Belohnungen und Strafen. Um nun
zu verhindern, dass seine Opfer in den Himmel kommen, schliesst er
sich mit ihnen auf eine geheimnisvolle Weise ein und lässt sie mit
ihrem Blute auf einem Stück Papier ihre Seele dem Teufel verschreiben,
quam chartam membro suo ano eorum inserit, wobei die Betreffenden
schrecklich gefoltert werden. (Juliette II, 287, 341.) Clairwil dagegen
erklärt die Hölle für eine Erfindung der Priester. (Juliette II, 292
ff.)

Nach dem Vorgange Holbach’s, der jede religiöse Regung als
geistige Verirrung bezeichnete, wird Sade nicht müde, über die
Begriffe „Gott“ und „Religion“ die Schale seines Spottes auszugiessen.
Sein Atheismus geberdet sich „in konsequenter Weise zugleich
als fanatischer Misotheismus, der von dem bekannten Worte:
‚si Dieu n’existait pas, il faudrait l’inventer‘, nur Gebrauch zu
machen scheint, um diesen eigens dazu erfundenen Gott blasphemisch zu
beschimpfen und zu verhöhnen.“[599] Die Idee einer solchen Chimäre
und die Aufrichtung eines solchen Monstrums ist das einzige Unrecht,
das Delbène den Menschen nicht verzeihen kann. „Mein Blut kocht bei
seinem Namen selbst. Ich glaube um mich die zitternden Schatten aller
Unglücklichen zu sehen, welche dieser abscheuliche Aberglaube auf der
Erde geopfert hat.“ Sie erinnert an die Unthaten des Klerikalismus und
der Inquisition. Würde sie heute leben, sie würde gewiss die auch im
Namen dieses klerikalen Gottes erfolgte Folterung des unglücklichen
Dreyfus nicht vergessen haben. Delbène unterzieht hierauf die
verschiedenen Gottestheorien einer Kritik. Die Juden sprechen zwar von
einem Gotte, aber sie erklären diesen Begriff nicht und reden nur in
kindlichen Allegorien von ihm. Die Bibel ist von verschiedenen Menschen
und „dummen Charlatans“ lange nach Moses geschrieben worden. Dieser
behauptet, die Gesetze von Gott selbst empfangen zu haben. Ist diese
Vorliebe Gottes für ein kleines unwissendes Volk nicht lächerlich? Die
in der Bibel erzählten Wunder werden von keinem Historiker berichtet.
Und wie hat dieser Gott die Juden behandelt! Wie hat er sie in alle
Welt zerstreut als das odium generis humani. Bei den Juden darf
man Gott nicht suchen. Da ist er nur ein „fantôme dégoûtant“. Aber
vielleicht bei den Christen? Doch hier findet Delbène noch grössere
Absurditäten. Jesus ist nach ihr entschieden schlauer als Moses. Dieser
lässt das Wunder durch Gott geschehen. Jener macht es selbst! La
religion prouve le prophète, et le prophète la religion.

Da also weder durch das Judentum noch durch das Christentum die
Existenz Gottes bewiesen wird, so müssen wir uns an unsere eigene
Vernunft halten. Diese ist aber bei Mensch und Tier das Resultat des
gröbsten Mechanismus. Erinnert man sich der Dinge als abwesender
Objekte, so ist das Gedächtnis, Erinnerung. Erinnert man sich ihrer,
ohne dass man von ihrer Abwesenheit unterrichtet ist, also sie als
wirklich vorhandene Objekte ansieht, so ist das Einbildung, und
diese Einbildung ist die wahre Ursache aller unserer Irrtümer. Die
Imagination besteht aus „objektiven Ideen“, die uns nichts Wirkliches
anzeigen, und die Erinnerung besteht aus „reellen Ideen“, die uns
wirklich existierende Dinge anzeigen. Gott ist nun das Produkt der
Imagination, der „erschöpften Einbildungskraft“ derer, die zu träge
sind, um die lange Reihe der Ursachen und Wirkungen zu durchdenken
und mit einem kühnen Salto mortale zu einer letzten Ursache greifen,
deren Wirkung alle anderen Ursachen sind, die selbst aber keine
Ursache mehr hat. Das ist Gott. Die „dumme Chimäre“ einer „débile
imagination“, die nur eine „idée objective“ ohne reale Existenz zu
denken vermag. Gott ist ein „Vampyr“, der das Blut der Menschen
aussaugt. (Juliette I, 49–62.) In Wirklichkeit kann Gott gar nicht
existieren, da die ewig wirkende Natur in fortwährender Bewegung sich
befindet, sie aber diese Kraft nur aus sich selber besitzt, nicht aber
vom Schöpfer zum Geschenk erhalten haben kann. Denn dann müsste man an
das Vorhandensein eines trägen Wesens glauben, das, nachdem es seine
Arbeit gethan, in Nichtsthun dahinlebt. Ein solches Wesen wäre aber
lächerlich wegen seiner Ueberflüssigkeit. Denn es hätte nur so lange
gewirkt, bis es erschaffen, dann aber hätte es während Jahrtausenden
ruhen müssen. (Philosophie dans le Boudoir I, 56). Wenn die Materie
nach Begriffen, die uns unbekannt sind, wirkt, wenn die Bewegung
der Materie inhaerent ist, wenn nur sie allein im Stande ist, nach
Massgabe ihrer Kraft zu schaffen, hervorzubringen, zu erhalten und
fortzuführen, wie wir dies in dem unseren Sinnen fassbaren Universum
erblicken, in welchem wir eine Unzahl von Weltkörpern um und über uns
sehen, deren Anblick uns überrascht, deren gleichmässiger, geregelter
Gang uns mit Bewunderung und Staunen erfüllt, wozu brauchen wir dann
noch einen fremden, ausserhalb des Universums stehenden Faktor, da
die bewegende und schaffende Kraft sich schon in der Natur selbst
befindet? Diese Natur ist aber an und für sich nichts anderes als
eine wirkende Materie (ib. I, 58). Nach allem dem ist dieser Gott
ein launenhaftes Wesen, welches das von ihm geschaffene Geschöpf dem
Verderben weiht. Wie fürchterlich, welch ein Ungeheuer ist ein solcher
Gott! Gegen ihn müssten wir uns empören. Nicht zufrieden mit einer so
grossen Aufgabe, ertränkt er den Menschen, um ihn zu bekehren, er
verbrennt, er verflucht ihn, er ändert nichts daran, dieser hohe Gott,
ja, er duldet ein noch viel mächtigeres Wesen neben sich, indem er das
Reich Satans aufrecht erhält, welcher seinem Erschaffer zu trotzen
vermag, der im Stande ist, die Geschöpfe, die sich Gott auserkoren,
zu verderben und zu verführen. Denn nichts vermag die Energie Satans
über uns zu besiegen. So hat ihn die Religion geschaffen, samt
seinem einzigen Sohne, den er vom Himmel herabgeschickt und in einen
sterblichen weiblichen Leib bannt. Man wäre geneigt, zu glauben, dieser
Sohn Gottes müsste die Erde inmitten eines Engelchores, beleuchtet von
glänzenden Strahlen betreten. Aber nein, er wird von einer sündhaften
Jüdin in einem Stalle geboren. Wird uns seine ehrenvolle Sendung vor
dem ewigen Tode retten? Folgen wir ihm, sehen wir, was er thut, hören
wir, was er spricht! Welche erhabene Mission vollführt er? Welches
Geheimnis offenbart er uns? Welche Lehre predigt er uns? Durch welche
That lässt er uns seine Grösse erkennen? Wir sehen vor allem eine
unbekannte Kindheit, einige Dienste, die er den jüdischen Priestern
des Tempels von Jerusalem leistet, dann ein 15jähriges Verschwinden,
während welcher Zeit er sich vom alten ägyptischen Kultus vergiften
lässt, den er nach Judäa bringt. Er geht so weit, sich für einen Sohn
Gottes zu erklären, der dem Vater an Macht gleich ist; er verbindet
mit diesem Bündnis die Erschaffung eines dritten Wesens, des heiligen
Geistes, indem er uns glauben machen will, diese drei Personen seien
nur eine. Er sagt, er habe eine menschliche Form angenommen, um uns
zu retten. Der sublime Geist musste also Materie, Fleisch werden und
setzt die einfältige Welt durch seine Wunder in Erstaunen. Während
eines Abendmahles betrunkener Menschen verwandelt er Wasser in Wein.
Er speist in einer Wüste einige Faseler mit den von ihm verborgen
gehaltenen Lebensmitteln. Einer von seinen Genossen spielt den Toten,
um sich von ihm erwecken zu lassen. Er besteigt in Gegenwart zweier
oder dreier seiner Freunde einen Berg und führt hier ungeschickte
Taschenspielerkunststücke aus, deren sich jetzt ein Tausendkünstler
schämen müsste. Dabei aber verflucht er alle, die ihm nicht glauben
wollen, und verspricht den Gläubigen das Himmelreich. Er hinterlässt
nichts Geschriebenes, spricht sehr wenig und tut noch weniger. Dennoch
bringt er durch seine aufrührerischen Reden die Behörden auf und wird
endlich gekreuzigt. In seinen letzten Augenblicken verspricht er
seinen Gläubigen, zu erscheinen, so oft sie ihn anrufen, um sich von
ihnen — essen zu lassen. Er lässt sich also hinrichten, ohne dass
sein Herr Papa (Monsieur son papa), dieser erhabene Gott, auch nur das
Geringste thäte, um ihn von dem schimpflichen Tode zu retten. Seine
Anhänger versammeln sich jetzt und sagen, die Menschheit sei verloren,
wenn sie dieselbe durch einen auffallenden Handstreich nicht retteten.
Lasst uns die Grabwächter einschläfern, stehlen wir den Leichnam,
verkünden wir seine Auferstehung! Dies ist ein sicheres Mittel, um an
dieses Wunder glauben zu machen; es soll uns dazu helfen, die neue
Lehre zu verbreiten. Der Streich gelingt. Alle Einfältigen, die Weiber
und Kinder faseln von einem geschehenen Wunder und dennoch will in
dieser mit dem Blute Gottes getränkten Stadt niemand an diesen Gott
glauben. Nicht ein Mensch lässt sich bekehren. Man veröffentlicht das
Leben Jesu. Dieser schale Roman findet Menschen, die ihn für Wahrheit
halten. Seine Apostel legen ihrem selbsterschaffenen Erlöser Worte in
den Mund, an die er niemals gedacht hat. Einige überspannte Maximen
werden zur Basis ihrer Moral gemacht, und da man dies alles Bettlern
verkündet, so wird die Liebe des Nächsten und Wohlthätigkeit zur
ersten Tugend erhoben. Verschiedene bizarre Ceremonien werden unter
der Benennung „Sakramente“ eingeführt, unter welchen die unsinnigste
die ist, dass ein sündenbelasteter Priester mittelst einiger Worte,
eines Galimathias, ein Stück Brod in den Leib Jesu verwandelt.
(Philosophie dans le Boudoir I, 60–64.) — Man darf sich nicht
wundern, wenn nach diesen Anschauungen der Marquis de Sade oft
die Heiligenschändung für ein Pflichtgebot erklärt und in scharfen
Ausdrücken gegen Reliquien, Heiligenbilder, Crucifixe u. s. w. wettert
und z. B. Dolmancé sagen lässt, dass es sein grösstes Vergnügen sei,
Gott zu beschimpfen, gegen dieses Phantom unflätige Worte auszustossen.
Dieser möchte gern eine Art ausfindig machen, um diese dégoûtante
chimère noch mehr zu insultieren, und ist wie Moberti böse darüber,
dass es gar keinen Gott giebt, so dass er in solchen Augenblicken seine
Existenz herbeiwünscht (Philosophie dans le Boudoir I, 125–126).

Von diesen theoretischen Maximen gelangt der Marquis de
Sade zur Begründung einer praktischen Lebensphilosophie,
eben der „Philosophie des Lasters.“

Um den Triumph des Lasters in der menschlichen Gesellschaft zu
verwirklichen, muss eine zweckentsprechende Paedagogik
gehandhabt werden. Der Marquis de Sade hat richtig erkannt, dass
die Jugend verderben gleichbedeutend ist mit der Untergrabung
aller Sittlichkeit überhaupt. Diese Jugend, von der Alexander
von Humboldt in seinen unvergleichlichen Briefen an den König
Friedrich Wilhelm IV. sagt, dass sie das „unzerstörbare
uralte sich immer erneuernde Institut der Menschheit“ sei[600], die
muss man nach Sade für sich gewinnen. „C’est dans la jeunesse
qu’il faut s’occuper de détruire avec énergie les préjugés inculqués
dès l’enfance.“ (Juliette IV 134.) So hat denn Sade in der
„Philosophie dans le Boudoir“ gewissermassen einen Leitfaden der
Erziehung zum Laster nach dem Vorbilde von Mirabeau’s „Education
de Laure“ geschaffen, in dem er seine theoretischen Grundsätze
entwickelt und ihre praktische Anwendung in der Verführung und
Demoralisierung eines jungen Mädchens zeigt. — Die Erziehung muss alle
unsinnigen Religionslehren verbannen, durch welche die „jungen Organe“
der Kinder nur ermüdet werden und an deren Stelle den Unterricht in
den „sozialen Grundsätzen“ einführen. Auch sollen sie in den schwer zu
lösenden Fragen der Naturkunde unterrichtet werden. Wenn es aber Jemand
versuchen sollte, religiösen Firlefanz einschmuggeln zu wollen, so
soll er als ein Verbrecher behandelt werden. (Phil. dans le Boud. II,
62 ff.) Sade hat richtig erkannt, dass die Gewohnheit in
der Erziehung alles macht. Daher soll auch das Laster dem jugendlichen
Menschen zu einer Gewohnheit gemacht werden. Denn diese hebt alle
lästigen Gewissensbisse auf. „Also sei so oft als möglich lasterhaft!
Dann wird das Laster allmählich zu einem wollüstigen Kitzel, den man
nicht mehr entbehren kann. Das Laster muss eine Tugend werden!
Und die Tugend ein Laster! Dann wird sich ein neues Weltall
vor Deinen Blicken aufthun, ein verzehrendes und wollüstiges Feuer
wird Deine Nerven durchglühen; es wird die ‚elektrische Flüssigkeit‘
entflammen, in welcher das Prinzip des Lebens sich befindet. Jeden
Tag entwirfst Du neue ruchlose Pläne und siehst in allen Wesen die
Opfer Deiner perversen Gelüste. So gelangst Du auf einem mit Blumen
bekränzten Wege zu den letzten Excessen der Unnatur. Nie darfst Du auf
diesem Wege Halt machen, zögern und zurückweichen, weil Dir sonst der
höchste Genuss für immer verloren geht. Vor allem nimm Dich vor der
Religion in Acht, deren gefährliche Einflüsterungen Dich vom guten Wege
abhalten, die der Hydra gleicht, deren Kopfe wiederwachsen, so oft man
sie abschlägt.“ Diese Worte ruft Delbène der 14jährigen Juliette zu.
(Juliette I, 27–30.) Diese selbst wiederum erzieht später die Tochter
Saint-Fond’s, ihre eigene Tochter und Fräulein Fontanges in ähnlichen
Grundsätzen, deren verderbliche Wirkungen in der bereits oben erwähnten
Statistik des Grafen Belmor zur Anschauung gebracht werden.

So wird das Laster planmässig in alle sozialen Verhältnisse eingeführt,
von denen wir nur die wichtigsten hervorheben.

Liebe und Ehe sind für Sade chimärische Begriffe. Mit
einer Art von jesuitischer Casuistik unterscheidet die Duvergier zwei
Arten der Liebe, die moralische und die physische. Eine
Frau kann moralisch ihren Geliebten oder Gatten anbeten und physisch
und temporär denjenigen lieben, der ihr den Hof macht. Zudem hat die
Frau von Temperament stets mehrere Liebhaber nötig. (Juliette I,
268.) Delbène, diese grosse Paedagogin des Lasters, monologisiert
lange für die Nutzlosigkeit der Moral für junge Mädchen und Frauen.
Sie fragt gleich im Anfang erstaunt: Ist ein weibliches Wesen besser
oder schlechter, wenn sie einen gewissen Körperteil mehr oder weniger
„ouverte“ hat? Nach ihr müssen die Sitten das individuelle Glück
verbürgen. Sonst sind sie wertlos. Man darf also ein Mädchen nicht
zwingen, die Jungfrauschaft zu bewahren, wenn es glücklich
ist und danach brennt, dieselbe zu verlieren. Je mehr ein Mädchen
sich hingiebt, um so liebenswerter ist es, um so mehr Menschen macht
es glücklich. Daher höre man auf, ein entjungfertes Mädchen zu
missachten.[601] (Jul. I, 108.) Was die Ehe betrifft, so handelt es
sich nicht um die Frage, ob der Ehebruch ein Verbrechen in den Augen
des Lappen ist, der ihn erlaubt, oder des Franzosen, der ihn verbietet,
sondern ob die Menschheit und die Natur durch diese Handlung beleidigt
werden. Der Coitus ist notwendig wie Essen und Trinken, die Keuschheit
ist nur eine „conventionelle Mode“, deren erster Ursprung nur
ein „raffinement du libertinage“ war. Jetzt ist sie nur eine
Tugend der „Dummen und Enthusiasten“. Sie schadet der Gesundheit, da
sie wichtige Secrete zurückhält.[602] Der gemeinschaftliche Besitz
der Frauen ist das einzig wahre Naturgesetz, nicht die Monogamie,
die Polyandrie und die Polygamie. Die freie und schrankenlose
Vereinigung und Trennung der beiden Geschlechter entspricht allein den
natürlichen Verhältnissen. Und da auch die Ehre ein ganz subjektiver
Begriff ist, der nicht von Andern abhängt, so kann der Ehebruch der
Gattin die Ehre des Gatten in keiner Weise tangieren. Delbène erteilt
daher den Frauen mit gutem Gewissen Ratschläge, wie sie ihre Männer am
besten betrügen. (Jul. I, 109–131.)

Man kann sich denken, welche Stellung nach diesen Maximen die
Prostitution in der Gesellschaft einnimmt. Nur ein Weib, welches
genossen und Männer mit ihren Umarmungen beglückt hat, lebt in der
Erinnerung der Menschen. Man hat Lucretia sehr bald vergessen,
während man sich Theodoras und Messalina’s erinnert,
die in tausend und abertausend Gedichten besungen werden. Weshalb
sollten die Weiber den blumenbestreuten Weg nicht lieber betreten, der
ihnen noch nach dem Grabe einen Cultus zusichert, anstatt sich dem
verachtenden Lächeln der Aufgeklärten auszusetzen, welches ihnen durch
ihre Askese zu Teil werden würde? (Phil. dans le Boud. I, 80.) Die Frau
sei wie die Hündin und die Wölfin, die allen angehören (ib. I, 76). So
erscheint die Ehe selbst als ein Vergehen.[603]

Sehr merkwürdig sind bei Sade die vielfachen Anklänge an die
Ideen eines Malthus. Die heute ja zu einer brennenden Frage
gewordene Entvölkerung Frankreichs ist keine neue Erscheinung. Nach
einem Bericht, den wir der „Vossischen Zeitung“ vom 11. Juli 1899
entnehmen, veröffentlichte Professor Rossignol in Bordeaux vor
kurzem das im Jahre 1767 herausgekommene Werk des Abbé Joubert
„Die Entvölkerung und die Mittel ihr abzuhelfen“. Es geht daraus
hervor, dass fast im ganzen vorigen Jahrhundert diese Frage die
Geister beschäftigte. Schon 1700 bis 1715 wurde eine thatsächliche
Verminderung der Bevölkerung festgestellt. Das Parlament von Dijon
hatte 1764, das Parlament von Bordeaux 1765 auf die Gefahren der
Entvölkerung hingewiesen. Der Abbé Joubert gab 1767 als Ursachen der
Entvölkerung an: Sittenlosigkeit, Verwendung bezahlter Ammen, schlechte
gesundheitliche Beschaffenheit der Häuser und Strassen; Missbrauch
geistiger Getränke, Steuerveranlagung. Von den wohlhabenden Klassen
sagt er: „Um einen reichen Erben zu lassen, um einen zügellosen Aufwand
fortzusetzen, ist man taub für den Schrei der Natur und zieht vor, die
Zahl der Kinder nicht zu vermehren“. Der gute Abbé betont besonders
die tollen Ansprüche vieler Frauen, deren schlechte Erziehung und
Verschwendungssucht die Ehescheu so vieler Männer erklären.

Auch bei Sade sind hauptsächlich Frauen die
Vertreterinnen des Malthusianismus. Delbène meint, dass die Natur sich
wenig um die Fortpflanzung der Geschöpfe kümmere, und das Aufhören
aller Zeugung würde sie nicht betrüben. Nur unser Stolz glaubt an
die Notwendigkeit und Nützlichkeit der Fortpflanzung, während die
Natur gleichgültig Tausende von Wesen vernichtet (Juliette I, 118).
Dolmancé behauptet sogar, dass dem Zwecke des menschlichen Lebens
die Vermehrung seiner Rasse sehr fern liegt. Es sei beinahe zum
Verwundern, dass sie von Einzelnen geduldet werde. Wie hätte die Natur
dem Menschen ein Gesetz aufbinden können, welches sie ihrer Allmacht
beraubt? Wäre es nicht vernunftgemässer, wenige Menschen ewig jung
bleiben und ewig leben zu sehen, als zu altern und zu sterben. Die
Fortpflanzung der Menschheit ist ein „schwaches Ersatzmittel“ dafür.
Es wäre sogar „schmeichelhaft“ für die ursprüngliche Absicht der
Natur, wenn das Menschengeschlecht ausstürbe. Nur die Verminderung der
Bevölkerung kann die Uebervölkerung und alle Uebel, die damit verbunden
sind, hindern. Die Kriege, Seuchen, Hungersnöte[604], Mordthaten,
Schiffbrüche, Explosionen u. s. w. bewirken positiv die Verminderung
der Menschenrasse, während jene Handlung, die ein blödsinniger Jude
als ein solches Verbrechen bezeichnet, dass um seinetwillen eine
ganze Stadt durch himmlisches Feuer zu Grunde gegangen ist, nicht
nur kein Verbrechen, sondern lobenswert ist; denn sie verbindet zwei
nützliche Dinge, sie schafft Vergnügen und hindert die Vermehrung
der Menschenrasse. (Phil. dans le Boud. I, 100–101.) Daher ist eine
der Hauptsünden aller Regierungen die Vermehrung der Bevölkerung,
die ohnehin nicht den Reichtum des Staates bildet, da sie alsbald in
höherem Grade wachsen wird als die Existenzmittel. Seht auf Frankreich
und Ihr werdet erkennen, was daraus resultiert. Die viel weiseren
Chinesen haben seit jeher Mittel gegen einen solchen Ueberfluss an
Bevölkerung getroffen, indem sie Findel- und Armenhäuser unterdrückten
und Bettler ohne Almosen liessen (ibid. S. 69). Wenn Delbène bemerkt,
dass Frankreich’s allzugrosse Bevölkerung zu einer künstlichen
Beschränkung der Kinderzahl zwinge und die überzähligen getötet werden
müssten, die gleichgeschlechtliche Liebe zu begünstigen sei (Juliette
I, 124), so bezieht sich diese vorübergehende Zunahme der Bevölkerung
nach dem oben genannten Werke von Rossignol auf das letzte
Jahrzehnt vor der Revolution. Madame Saint-Ange empfiehlt (Phil.
dans le Boud. I, 99) ähnlich wie unsere modernen Malthusianer, die
längst über Malthus’ späte Heiraten und „moral restraint“ sich
hinweggesetzt haben, die bekannten Praeventivmittel (Condome, éponges
etc....)[605] — Der entschlossenste Malthusianer ist Saint-Fond. Er
behauptet, dass Frankreich „einen kräftigen Aderlass nötig habe.“ Die
Künstler und Philosophen müssen vertrieben werden, die Hospitäler
und Wohlthätigkeitsanstalten müssen zerstört werden, und ein Krieg,
sowie eine künstlich zu veranstaltende Hungersnot müssen das Uebrige
thun. Auf diese Weise will er zwei Drittel der Bevölkerung beseitigen.
(Juliette III, 126, 261.) Ein derartiger Versuch wird von der Borghese
in Rom ausgeführt. Es werden 37 Hospitäler verbrannt, in denen mehr als
20000 Menschen umkommen! (Jul. IV, 258.) In der „Justine“ entwickelt
der Bischof ein vollkommenes System des praktischen Malthusianismus.
Erstens muss der Kindermord nicht nur gestattet, sondern sogar befohlen
werden. Zweitens müssen Regierungskommissare jährliche Rundreisen
bei allen Bauern machen und alle überflüssigen, die zulässige Zahl
überschreitenden Familienglieder aus dem Wege räumen. Drittens die
durch die Revolution gewonnene Freiheit muss dem Volke wieder genommen
werden; es muss wieder unters Joch. Viertens totale Unterdrückung
aller öffentlichen Almosen und Wohlthätigkeiten. Fünftens Ehrung
der Coelibatäre, Paederasten, Tribaden, Masturbanten, kurz aller
geschworenen Feinde der Fortpflanzung. Auch der Mörder muss belohnt
werden! Sechstens einfache Wegnahme aller Lebensmittel. (Justine IV,
280–293.)

Der berühmte „Essay on the principle of population“ von Th. R.
Malthus erschien zum ersten Male 1798 in London. Der
Marquis de Sade, der gleich Malthus die Gefahren der
Uebervölkerung schildert, kann also als ein Vorläufer desselben
gelten. Indessen haben schon die französischen Physiokraten wie
Quesnay in seinen „Maximes générales“ und Mirabeau
in der „Philosophie rurale“ und im „Ami des hommes“ sich mit den
Problemen der Populationistik beschäftigt und ähnliche Ideen wie
Malthus entwickelt,[606] wenn diesem auch das grosse Verdienst gebührt,
in einer Spezialarbeit über die Theorie der Bevölkerungslehre diese
zuerst formuliert zu haben und ein Werk zu schaffen, das „in den
Mittelpunkt der Nationalökonomik hinableuchtete, ja ihre Untiefen erst
aufgedeckt hat.“[607] Jedenfalls hat auch der Marquis de Sade
dieser wichtigen Frage ein lebhaftes Interesse entgegengebracht. Dass
er nicht blos Personen geschildert hat, die Praeventiv- und sogar
positiv destruktiven Massregeln in der Populationistik das Wort reden,
beweist Zamé in „Aline et Valcour“, der den Incest und die Paederastie
verbietet, die Klöster aufhebt, indem er die Nonne mit dem Paederasten
vergleicht, die beide „frustrent la société“. Auch sorgt er für Findel-
und Waisenhäuser und unterdrückt den sich breitmachenden Egoismus.[608]

Seine Theorien des Verbrechens, welche mit den malthusianischen
Ideen aufs engste zusammenhängen, hat der Marquis de Sade an
verschiedenen Stellen seiner Hauptwerke entwickelt, am ausführlichsten
aber in der „Philosophie dans le Boudoir“, wo er Dolmancé dieselben
aus einer im Palais Royal gekauften Broschüre vorlesen lässt. In
„Justine“ erklärt Bressac das Verbrechen überhaupt für eine Chimäre.
Denn ein Mord verändert nur die Form der Materie, vernichtet
diese letztere aber nicht. Nichts geht verloren in der Natur. Auch sind
ja alle Handlungen von der Natur eingegeben und daher keine Sünde.
(Justine I, 209 ff.) — Noch anders begründet Delbène die Notwendigkeit
des Verbrechens. Die Natur hat die Menschen verschieden schön und stark
u. s. w. gemacht. Dabei will sie auch verschiedene Schicksale
derselben, und es wird von ihr bestimmt, dass die Einen glücklich
werden, die Anderen unglücklich. Letztere sollen von den Glücklichen
gequält und gefoltert werden. Das Verbrechen liegt also im „Plane der
Natur“ und ist ihr so nötig wie Krieg, Pest und Hungersnot. (Juliette
I, 176.) Noirceuil findet das ganze Geheimnis der Civilisation
darin, dass die Schurken und Schlauen sich bereichern, die Dummen
unterdrückt werden. Der Schwache ist von Natur schwach und dem
Starken auf Gnade und Ungnade preisgegeben. Man handelt also gegen
die Natur, wenn man als Starker dem Schwachen hilft, statt ihn zu
quälen und zu vernichten (Juliette I, 311–312).

In der „Philosophie dans le Boudoir“ (II, S. 77 ff.) werden die
Verbrechen mit dem „flambeau de la philosophie“ analysiert. Sie
können im allgemeinen auf vier verschiedene Hauptverbrechen
zurückgeführt werden, auf die Verleumdung, den Diebstahl,
die Sittlichkeitsverbrechen und den Mord.

Die Verleumdung trifft entweder einen schlechten oder einen
tugendhaften Menschen. Im ersten Falle liegt nicht viel daran, ob man
über ihn etwas mehr oder weniger Schlimmes sagt. Einem tugendhaften
Menschen hingegen schadet sie nicht, und das Gift des Verleumders
wird auf ihn selbst zurückfallen. Die Verleumdung dient sogar als ein
läuterndes und rechtfertigendes Mittel. Denn durch sie wird die Tugend
erst ins rechte Licht gesetzt. Dem Verleumdeten muss nämlich daran
gelegen sein, die Verleumdung zu widerlegen, und seine tugendhaften
Handlungen werden dann weltbekannt. Ein Verleumder ist also nicht
gefährlich im sozialen Leben. Denn er dient als Mittel, um sowohl die
Laster der schlechten Menschen als auch die Tugenden der guten ans
Licht zu fördern, darf somit nicht bestraft werden. (Phil. dans le
Boud. II, 78–81.)

Der Diebstahl war zu allen Zeiten erlaubt und wurde sogar
belohnt, z. B. in Sparta. Andere Völker haben ihn als eine
kriegerische Tugend betrachtet. Es ist gewiss, dass er Mut, Stärke und
Geschicklichkeit erheischt, also für eine Republik sehr notwendige
Tugenden. Es hat sogar Völker gegeben, wo der Bestohlene
bestraft wurde, weil er sein Eigentum nicht wohl verwahrte. (!!) Es ist
ungerecht, den Besitz durch ein Gesetz zu sanctionieren, da hierdurch
allen Verbrechern die Thüren geöffnet werden, welche den Menschen
dazu verleiten, sich diesen Besitz zu sichern.[609] Viel vernünftiger
wäre es, den Bestohlenen zu züchtigen als den Dieb. (Phil. dans le
Boud. II, 81–84.) Nach Dorval, diesem grossen Diebe und Theoretiker
seines Berufes, ist die Macht die erste Ursache des Diebstahls.
Der Mächtige bestiehlt den Schwächeren. So will es die Natur. Die
Gesetze gegen den Diebstahl sind ungültiges Menschenwerk. Man stiehlt
jetzt „juridiquement“. Die Justiz stiehlt, indem sie sich ihre
Rechtsprechung bezahlen lässt, die eigentlich umsonst dargeboten werden
sollte. Der Priester stiehlt, indem er sich für seine Vermittelung
zwischen Gott und Mensch bezahlen lässt. Der Kaufmann stiehlt, indem
er Ware weit über den reellen Wert verkauft. Die Souveräne stehlen
durch die Auferlegung von Steuern. Dann giebt Dorval eine Geschichte
des Diebstahls bei den verschiedenen Völkern und schliesst mit der
Erklärung, dass gegen Ende der Regierung Ludwig’s XIV. das Volk
750 Millionen Steuern jährlich bezahlte, wovon nur 250 Millionen in die
Staatskasse gelangten. Folglich sind 500 Millionen gestohlen worden!
(Juliette I, 203–222.)

Alcide Bonneau macht darauf aufmerksam, dass Proudhon
in seinem berühmten Buche „La Propriété, c’est le vol“ fast genau
dieselben Ansichten über den Diebstahl, wie Dorval bei Sade,
entwickelt. Proudhon zählt sogar 15 Arten des „juristischen“
Diebstahls auf.[610] Im 18. Jahrhundert waren diese Ideen häufig, wie
Roscher ausführlich darlegt.[611]

Auch die Sittlichkeitsverbrechen müssen in einem
republikanischen Staate als ganz gleichgültig betrachtet werden, da
diesem nichts daran liegen kann, ob seine Bürger keusch sind oder nicht.

Die Schamhaftigkeit ist ein Produkt der Civilisation, vor
allem der Koketterie der Frauen, denen auch die Kleidung viel mehr zu
danken ist als der Ungunst der Witterung u. s. w. Viele Völker gehen
noch heute nackt, ohne unsittlich zu sein. Im Gegenteil entsittlicht
die Kleidung durch Erregung von Begierden, Reize zu sehen, die durch
sie versteckt werden, von denen man kaum Notiz nehme; wenn sie
unbedeckt wären. Die Prostitution ist die natürliche Folge der
Sittlichkeitsgesetze. Sie wird deshalb als eine Schande betrachtet,
weil die Prostituierten für die Genüsse, die sie den Männern bieten,
die sie aber auch selber empfinden, Geschenke annehmen. Dann ist die
Ehe auch Prostitution. Denn der Mann bekommt in den meisten Fällen
nur dann eine Frau, wenn er sie zu erhalten im Stande ist. Ebenso,
wie wir allen Männern das Recht zum Genusse einräumen, müssen wir es
auch den Weibern geben, da ohnehin im Naturzustande der Menschheit
die Weiber allen Männern gehören, ebenso wie dies im Tierreich der
Fall ist. Ausserdem wird das Weib mit einem brennenden Hang zum
Genuss geboren. Die Folgen einer solchen Freiheit, Kinder ohne Väter,
sind in einer Republik nicht nachteilig; denn alle Menschen haben
eine gemeinschaftliche Mutter, das Vaterland (!!). Die Freiheit des
Genusses muss dem Mädchen vom zartesten Alter gestattet werden. Durch
Liebesgenüsse werden die Weiber ausserordentlich verschönert. (!!)

Der Ehebruch ist eine Tugend. Es giebt nichts Naturwidrigeres
als die „Ewigkeit“ der ehelichen Bande. Dies ist das drückendste,
was es giebt. Die Nützlichkeit des Ehebruchs wird durch zahlreiche
ethnologische Beispiele bewiesen.

Ebenso ist die Blutschande, der Incest eine Tugend!
Sie „dehnt die Freiheit aus“ und schärft die verwandtschaftliche
Liebe (!!). Die Urinstitutionen waren sogar der Blutschande günstig.
Man findet sie überall beim Ursprung des „Gesellschafts-Vertrages“.
Wiederum werden zahlreiche ethnologische Beweise dafür beigebracht. —
Diese Sitte müsste sogar zum Gesetz (!!!) gemacht werden, weil hier die
„Brüderlichkeit“ als Basis dient. Wie konnten auch die Menschen so
einfältig sein, gerade denen, die berufen sind, einander am meisten zu
lieben, dies nicht zu gestatten. Die Gemeinschaft der Weiber schliesst
natürlicherweise auch die Blutschande in sich.

Die Notzucht ist ebenfalls kein Verbrechen und sogar weniger
schädlich als der Diebstahl. Denn dieser raubt das Eigentum, während
jene es nur verschlechtert. Ausserdem begeht der Notzüchter eine
Handlung, die früher oder später mittelst einer kirchlichen Sanction
doch von einem Anderen begangen worden wäre.

Die Paederastie zu bestrafen, ist eine Barbarei, da eine
„Abnormität des Geschmackes“ kein Verbrechen sein kann. Ebensowenig
ist die Tribadie ein Laster. Beide Gewohnheiten standen bei den
Alten in hoher Achtung. Die Paederastie, insbesondere war stets bei
kriegerischen Völkern im Schwange, da sie Mut und Tapferkeit einflösst.
(Phil. dans le Boud. II, 84–114.)

Endlich ist als vierte Gattung der sogenannten und angeblichen
„Verbrechen“ der Mord zu untersuchen, und zwar muss man fragen,
ob diese Handlung in Bezug auf die Naturgesetze und auf die politischen
Gesetze, ob sie der Gesellschaft schädlich ist, wie sie unter einer
republikanischen Regierung betrachtet werden muss, und ob der Mord
durch einen Mord gerächt werden soll.

Vom Standpunkt der Natur ist der Mord kein Verbrechen. Denn zwischen
den Menschen, den Pflanzen und den Tieren existiert kein Unterschied.
Denn auch der Mensch wird geboren, er wächst, vermehrt sich, stirbt
ab und wird zu Staub und Asche nach einiger Zeit, zufolge seiner
organischen Beschaffenheit. Es wäre also ein ebenso grosses
Verbrechen, ein Tier zu töten, denn nur unsere Eitelkeit hat einen
Unterschied erfunden. Von welchem Werte kann überhaupt ein Geschöpf
sein, welches zu schaffen die Natur keine Mühe kostet? Auch sind die
schaffenden Stoffe der Natur gerade diejenigen, die aus der Auflösung
anderer Körper hervorgehen. Die Vernichtung ist ein Naturgesetz, ist
aber nur eine Veränderung der Form, der Uebergang von einer Existenz
zur andern, die Metempsychose des Pythagoras. Also ist das Töten kein
Verbrechen, da eine Veränderung keine Vernichtung ist.
Sobald ein Tier zu leben aufhört, bilden sich aus demselben sofort
kleinere Tiere. (!) Daher ist es sehr vernunftgemäss, zu behaupten,
dass die Hülfe, die wir der Natur in der Veränderung der Form leisten,
ihre Zwecke fördert. Es sind Naturtriebe, dass der Mensch den
anderen töte, wie die Pest, die Hungersnot und die Elementarereignisse.
Nur die Natur hat uns den Hass, die Rache, den Krieg gegeben. Mithin
ist der Mord kein Verbrechen gegen die Natur.

Auch ist er ein grosser Faktor in der Politik. Durch Morde wurde
Frankreich frei. Was ist der Krieg? Eine Wissenschaft des Verderbens.
Sonderbar, die Menschen lehren die Kunst des Ermordens öffentlich,
belohnen diejenigen, die ihre Feinde töten, und verdammen den Mord doch
als Verbrechen.

In sozialer Hinsicht ist der Mord ebenfalls kein Verbrechen. Was liegt
der Gesellschaft an einem einzelnen Mitgliede? Der Tod eines Menschen
übt keinerlei Einfluss auf die ganze Volksmasse. Selbst wenn drei
Viertel der Menschen ausstürben, würde keine Aenderung im Zustande der
Uebriggebliebenen eintreten.



Wie muss ein Mord im kriegerischen und republikanischen Staate
betrachtet werden? Eine Nation, die das Joch der Tyrannei abwirft, um
die Republik einzuführen, wird sich nur durch Verbrechen behaupten.
Alle intellectuellen Ideen sind in einer Republik der „Physik der
Natur“ unterworfen, und so geben sich gerade die freiesten Völker dem
Morde am meisten hin. Hierfür führt Sade zahlreiche Beispiele
an. Z. B. wirft man in China die Kinder, die man nicht behalten will,
ins Wasser, und der berühmte Reisende Duhalde giebt die Zahl
der täglich so Ausgesetzten auf mehr als 30000 an! Ist es nicht sehr
weise, der stets wachsenden Zahl der Menschen in einer Republik Dämme
entgegenzusetzen? In Monarchien muss die Bevölkerung begünstigt werden,
weil die Tyrannen nur durch die Zahl der Einwohner reich werden können.
Revolutionen sind nichts anderes als die Wirkung der Uebervölkerung.

Der Mord darf nicht durch einen Mord gerächt werden. „Ich begnadige
Dich“, sagte Ludwig XV. zu Charolais, der einen Menschen
zur Unterhaltung tötete, „doch begnadige ich auch denjenigen, der Dich
töten wird“. Die ganze Basis des Gesetzes gegen die Mörder liegt in
diesen „erhabenen“ Worten. Da der Mord kein Verbrechen ist, kann man
ihn nicht bestrafen.

Diese vom Marquis de Sade entwickelten Ideen entspringen
keineswegs dem Gehirn eines Wahnsinnigen. Es sind ganz ähnliche
Ideen von den grossen Terroristen der ersten französischen Revolution
entwickelt worden. Es spricht sich in ihnen jene „starke
Erschütterung, wohl gar Verwirrung des öffentlichen Rechtsgefühls
durch Revolutionen“ aus.[612] Es ist bemerkenswert, dass der
Marquis de Sade in seinen vorrevolutionären Schriften wie „Aline
et Valcour“ dem Diebstahl und Morde keine oder doch nur eine geringe
Rolle eingeräumt hat, während unter den Eindrücken der Revolution beide
in sein System der sexuellen Theorien aufgenommen wurden.




IV.

Theorie und Geschichte des Sadismus.



1. Wollust und Grausamkeit.

Der sehr bekannte Zusammenhang zwischen Wollust und Grausamkeit ist
nach dem Marquis de Sade kein unmittelbarer. Zuerst ist die
Wollust da. Diese erstickt zunächst das Mitleid im Menschen,
macht das Herz hart und gefühllos. (Juliette I, 148.) Zugleich aber
bedarf der in der Wollust ganz aufgehende Mensch immer stärkerer Reize,
um befriedigt zu werden. Die Nervenmasse muss durch einen sehr starken
Schlag aufgerüttelt und erschüttert werden. Es ist aber unzweifelhaft,
dass der Schmerz die Nerven heftiger angreift, als die
Freude und daher dieselben lebhafter erregt. Der Schmerz Anderer
erzeugt in dem Wüstling eine angenehme Empfindung. Die Natur spricht
uns niemals von Anderen, sondern nur von uns. Es giebt nichts
Egoistischeres als ihre Stimme. Sie preist uns das Suchen der Lust an,
und es ist ihr einerlei, ob dies Anderen angenehm ist oder nicht.



Dieses Gefühl des Vergnügens an Grausamkeit, welches bei dem
Wollüstigen, dessen Herz hart geworden ist, besonders hervortritt, ist
ein angebornes. Das Kind zerbricht sein Spielzeug, beisst in die Brust
seiner Säugamme, erdrosselt den Vogel. Die Grausamkeit ist keine Folge
der Entartung, da sie bei wilden Völkern besonders hervortritt. Sie ist
nichts anderes als die Energie des Mannes, den Civilisation noch nicht
verdorben hat, also eher eine Tugend als ein Laster.

Die Grausamkeit der Frauen ist viel intensiver als diejenige der
Männer, eine Folge der grösseren Energie und Empfindlichkeit ihrer
Organe. Die überspannte Einbildungskraft macht sie wütend und
verbrecherisch. Wollt Ihr sie kennen lernen? Kündigt ihnen ein
grausames Schauspiel an, ein Duell, eine Hinrichtung, einen Brand,
eine Schlacht, einen Gladiatorenkampf, und Ihr werdet sehen, wie sie
herzuströmen. Weitere Beweise für die wollüstige Grausamkeit der Weiber
liefert ihre Vorliebe für den Giftmord und die Flagellation.

Unser Nervensystem ist einmal so wunderbar eingerichtet, dass uns
Verzerrungen, Zuckungen, Blutvergiessen aufregt, mithin angenehm ist.
Sogar Personen, die beim Anblick des Blutes, einerlei ob es ihr eigenes
oder das einer fremden Person ist, in Ohnmacht fallen, fühlen dies. Es
ist nämlich erwiesen, dass eine Ohnmacht die höchste Potenz der Wollust
ist (Phil. dans le Boudoir I, 148–158, Juliette II, 94–102.)


2.
Anthropophagie und Hypochorematophilie.



Das Menschenfleisch ist für den Wüstling die beste Nahrung, da es
die Bildung eines reichlichen und guten Sperma befördert und für
schnellen Ersatz des verlorenen sorgt. Wer einmal diese süsse Speise
genossen hat, kann von ihr nicht mehr lassen. Dagegen ist Brot die
unverdaulichste und ungesündeste Nahrung, welche erschlafft und den
Körper zerrüttet. Daher füttern Tyrannen ihr sklavisches Volk mit
Wasser und Brot (Juliette II, 323 ff.). Auch Minski schreibt dem
Genusse von Menschenfleisch eine aussergewöhnliche Kraft zu (Juliette
III, 313).

Eng verbunden mit dieser Anthroprophagie ist der Anblick, die
Aneignung und der Genuss abgetrennter Körperteile, eine Art von
anthropophagischem Fetischismus. So werden die Gesässe der bei
den Orgien getöteten Personen abgeschnitten und zum Zwecke wollüstiger
Erregung aufgehängt (Juliette II, 231)[613]. Die Silvia zerreisst die
Genitalien ihrer Opfer mit den Zähnen und isst sie (Juliette VI, 235).
Ebenso benutzt Clairwil das abgeschnittene Membrum des Mönches Claude
zu wollüstigen Zwecken (Juliette III, 101) und erklärt, dass sie semper
penem videat, den sie, nisi habeat in cunno vel ano, doch so sehr
in ihrer Phantasie habe, dass sie glaubt, dass man ihn nach ihrem
Tode wirklich in ihrem Gehirne finden wird! (Juliette III, 154.) Dieses
anthropophagische Weib trinkt das Blut und isst die Testikel der von
ihr getöteten Knaben (Juliette III, 72). Auch reisst sie das Herz
derselben heraus und gebraucht es als Phallus (Juliette III, 252)[614].
Auch Minski, die Räuber des Brisa-Testa, Cornaro sind Anthropophagen
(Juliette III, 313; V, 206; VI, 204).

Kannibalische Gelüste gehörten nach Bettelheim offenbar zu
dem Bestand der Racheschwüre des 18. Jahrhunderts. Der Herzog von
Chaulnes, der wegen einer Liebesaffäre mit Beaumarchais
in Streit geriet, übrigens bei anderer Gelegenheit seine eigene Mutter
aufs gröblichste beschimpfte, brüllte mit entsetzlicher Stimme: „Ich
werde diesen Beaumarchais töten, und wenn ich ihm erst den Degen in
den Leib gerannt und das Herz mit den Zähnen ausgerissen haben
werde, mag diese Mesuard sehen, was aus ihr wird.“ In der ersten
Fassung des Goethe’schen „Clavigo“ heisst es ebenfalls:

„Meine Zähne gelüstet’s nach seinem Fleische, meinen Gaumen nach seinem
Blute u. s. w.“[615]

Die Hypochorematophilie[616] spielt ebenfalls bei Sade
eine grosse Rolle. Saint-Florent und Rodin finden grosse Befriedigung
in der Beobachtung des Aktes der Defaecation (Justine I, 136 und 304).
Mondor, Saint-Fond und viele andere sind Kotfresser. Der Gatte der
St.-Ange lässt sich in os defaecieren. (Phil. dans le Boud. I, 92.)
Dass auch diese liebliche Eigenschaft nicht vielleicht etwas Erbliches
ist, sondern von abgelebten Wüstlingen, wie ja z. B. der 66jährige
Mondor einer ist, als letztes Reizmittel in Anwendung gezogen wird,
kann man aus den mehr als merkwürdigen Worten der Juliette schliessen.
Sie sagt: „Man täuscht sich im allgemeinen über die Entleerungen des
caput mortuum unserer Verdauungsorgane. Sie sind nicht ungesund,
sondern sogar sehr angenehm. Es wohnt in ihnen derselbe Spiritus
rector wie in allen übrigen Körperbestandteilen. An nichts gewöhnt
man sich so leicht als an den Geruch des Kotes. Ihn zu essen, ist
deliciös! C’est absolument la saveur piquante de l’olive. Man muss
allerdings zuerst ein wenig die Imagination nach dieser Richtung hin
beeinflussen! Aber wenn man so weit ist, so ist es ein höchst
wonnevoller und aufregender Genuss.“ (Juliette I, 289.) Die sexuelle
Hypochorematophilie hat mit dem Kotschmieren der Geisteskranken
nichts zu thun. Ja, gerade diese seltsame und ekelerregende Monomanie
bildet den besten Beweis für unsere Anschauung, dass alle diese Dinge
bei Geistesgesunden vorkommen können, wie ja auch aus den
Ausführungen Sades hervorgeht. Nach Taxil bilden die
„stercoraires“, wie man sie nennt, nicht mehr eine Ausnahmeerscheinung.
„In den öffentlichen Häusern sind zu diesem Zwecke besondere
Vorrichtungen getroffen, und gesunde junge Leute wiederholen
aus Nachahmungstrieb die krankhaften Handlungen schwachsinniger
Subjekte, die einst durch ihr unmässiges Leben sich berühmt gemacht
hatten.“[617]


3.
Weitere sexualpathologische Typen bei Sade.



Schon vor R. v. Krafft-Ebing gebührt ohne Zweifel dem Marquis
de Sade das Verdienst, fast alle sexualpathologischen
Typen, die es giebt, in seinen Romanen zusammengestellt zu haben.
Es ist kein Zweifel, dass diese grosse Mannigfaltigkeit der von ihm
geschilderten sexuellen Perversionen, die genaue Individualisierung der
einzelnen Typen auf der aus dem Leben schöpfenden Beobachtung
beruht.

Sämtliche Sinne dienen bei Sade der Erregung sexueller
Gefühle. Beginnen wir mit dem Gehör. Es giebt auch einen
Wort-Sadismus! Es ist nach Dolmancé angenehm und aufregend,
stark tönende Worte von unflätiger Bedeutung im Rausche der
Wollust auszusprechen, weil sie die Einbildungskraft steigern. Man
spare sie also nicht; sondern variire sie ins Unendliche, damit sie um
so mehr Skandal erregen. Es verursacht eine ganz eigene Wonne, wenn
man in Gegenwart tugendhafter Leute sich durch Fluchen Luft machen
kann, wenn man sie zu demoralisieren vermag, zu ähnlichen Aeusserungen
verführt und, wenn sie nicht gutwillig hören wollen, sie fasst und
zwingt, es zu thun. (Phil. dans le Boud. I, 146–147.) So ruft Madame
St.-Ange inmitten einer Orgie erfreut aus: Comme tu blasphêmes, mon
ami, und schreit bei derselben Gelegenheit der stummen Eugenie zu: Jure
donc, petite putain, jure donc! (Phil. dans le Boud. I, 125 und 129.)

Das Gesicht nimmt ebenfalls Teil an dem sexuellen Genusse.
Alberti liebt es, schwarze Frauen neben weissen zu sehen, weil dieser
Contrast ihn besonders ergötzt. (Juliette VI, 238.) Grosser Wert wird
auf die zweckentsprechende Drapierung der Zimmer gelegt, damit alles
dazu beitrage, den Genuss zu erhöhen (Juliette II, 231). Die „Voyeurs“
sind ebenfalls zahlreich vertreten. Saint-Fond besitzt wie kein anderer
„die Kunst, seine Leidenschaften durch eine industriöse Abstinenz
aufzustacheln“ und sieht daher eine Zeit lang dem Coitus anderer zu.
(Juliette II, 185.) Auch Raimondi ist ein solcher Voyeur, der mit dem
blossen Zusehen sich begnügt. (Juliette VI, 150.)

Der Geruchssinn wird zunächst durch die mannigfaltigsten
Parfüms, deren sich die Weiber bedienen, erregt. In der „Gesellschaft
der Freunde des Verbrechens“ werden alle Teilnehmer der Orgien von
jungen Mädchen und Knaben gereinigt und parfümiert (Juliette III,
30)[618]. Das Beriechen der weiblichen Achseln kommt öfter vor (z. B.
Juliette III, 54), ebenso der Faeces (ibidem). Ein Bischof lässt sich
auf die Nase urinieren (Juliette III, 51).[619]

Der Geschmack findet auch sein Recht. Nicht nur die Faeces sind
deliciös, auch Sperma und Urin werden verschlungen (Juliette I, 172).
Die „Lécheurs“ und „Gamahucheurs“ gehören ebenfalls zu dieser Kategorie
(z. B. Juliette III, 55; VI, 152), sowie die zahlreichen tribadischen
Cunnilinguae. Insbesondere ist Dolmancé nach dieser Richtung hin sehr
thätig.

Der Tastsinn wird fast stets zuerst als Vorbereitungsmittel zu
einer Orgie benutzt, indem man ihm durch „tâter“ und „claquer“ der
verschiedenen Körperteile, insbesondere der Nates, eine Befriedigung
verschafft.

Aus der bunten Fülle der übrigen sexuellen Perversitäten, die
ja zum grössten Teile bereits erwähnt wurden, heben wir nur die
bemerkenswertesten heraus. — Den Exhibitionismus predigt
Dolmancé, indem er Eugenie dazu anhält, schamlos ihre Reize vor aller
Welt zu enthüllen, die Kleider aufzuheben u. s. w. (Phil. dans le Boud.
I, 147.) Saint-Fond empfiehlt sogar Männern und Frauen Kleider, welche
die Geschlechtsteile und das Gesäss freilassen (Juliette II, 197). Die
Befriedigung grausamer Gelüste findet auf die verschiedenste
Weise statt: durch Köpfen, Vierteilen, Rädern, Feuer, Zerschmettern
zwischen zwei Platten, wilde Tiere, Erhängen, Kreuzigung u. s. w.
Dorval lässt eine Schein-Hinrichtung vollziehen (Juliette I, 225–230).
Ein Anderer wieder empfindet es als besonderen Genuss, an sich selbst
eine solche Schein-Hinrichtung vornehmen zu lassen, eine Art von
symbolischem Masochismus. Auch die Folter wird in Anwendung gezogen
(Juliette III, 65), und Juliette zersticht ihre Opfer mit Nadeln
(Juliette II, 285). Die aktive und passive Flagellation kommt ungemein
häufig vor, sogar in einem eignen „Saal der Geisselung“ (Juliette
III, 65). Zu diesen grausamen Gelüsten gehört auch die Monomanie des
Venaesecierens und der Incisionen (Justine III, 223).

Die Zoophilie wird von Sade als sexuelles Raffinement
hochgepriesen. „Der Truthahn ist deliciös, aber man muss ihm den Hals
im Augenblick der Krisis abschneiden. Le resserrement de son boyau vous
comble alors la volupté“ (Juliette I, 333). Der Truthahn vereinigt sich
im vierten Bande der Juliette mit einem Affen, einer Ziege und einer
Dogge, um die sexuellen Feinschmecker zu ergötzen. (Juliette IV, 262.)

Ferdinand von Neapel ist Nekrophile, er befriedigt
sich an der Leiche eines Pagen. (Juliette V, 263.) Sogar die
Statuenschändung wird erwähnt. Ein Page befriedigt sich im
Louvre an der Venus Kallipyge. (Juliette I, 333.)

Endlich erhöht die Verwirklichung bizarrer Einfälle den
sexuellen Genuss. Belmor bindet seine Opfer fest (Juliette III, 163),
der König von Sardinien liebt das Klystieren (ib. III, 294), das
auch noch an einer anderen Stelle als besonderes Reizmittel vorkommt
(III, 54), Vespoli liebt besonders Irrsinnige (Jul. V, 345), ein
venezianischer Prokurator Menstruierende (ib. VI, 147), ein Dritter die
Depilation der Genitalien (Jul. II, 59), ein Vierter steckt brennende
Lichter in die Körperöffnungen (Jul. II, 22), Delbène giebt sich auf
den Särgen früherer Opfer hin (Jul. I, 172) u. s. w. u. s. w.

Seltsame Naturerzeugnisse und Naturerscheinungen dienen
der Wollust. Ein Eunuch, ein Zwerg und ein Hermaphrodit liefern
auserlesene Genüsse (Juliette IV, 262). Der Anblick grosser Brände
erregt die Sinne. (ib. IV, 258.) Der Ausbruch des Aetna (Justine III,
67), des Vesuvs (Jul. VI, 35), der Sturm auf offenem Meere (Juliette
VI, 269) verschaffen sexuelle Genüsse.

Auch geschichtliche Erinnerungen werden im selben Sinne
verwertet. Man ahmt die Thaten des Tiberius, des Nero
und der Theodora nach (Juliette V, 362; VI, 319 und 341); man
feiert Orgien auf den historisch denkwürdigen Stätten von Pompeji und
Herculanum (Jul. V, 340–341), im Venustempel zu Bajae (ib. V, 294)
u. s. w.




4.
Versuch einer Aufstellung von erotischen Individualitäten.



Sehr bemerkenswert in psychiatrischer und anthropologischer
Beziehung ist der Versuch des Marquis de Sade, die einzelnen
Neigungen der Personen in seinen Romanen aus ihrer körperlichen
Beschaffenheit abzuleiten. Als Beispiel geben wir die Schilderung
des Geschwisterpaares Rodin und Coelestine.

„Rodin war ein Mann von 36 Jahren, brünett, mit dichten Augenbrauen,
lebhaftem Auge, heroischer Miene, hohem Wuchs. Sein ganzes Wesen atmete
Gesundheit, aber gleichzeitig Wollust. Membrum erectum valde durum
erat.“ (Justine I, 252.)

Noch interessanter ist die Beschreibung des Mannweibes Coelestine.
„Coelestine, die 30jährige Schwester Rodin’s, war gross, mager, wohl
gewachsen, hatte die ausdrucksvollsten Augen und die allersinnlichste
Physiognomie. Sie war brünett, sehr behaart, hatte clitoridem
perlongam, anum virilem, wenig Busen, ein leidenschaftliches
Temperament, viel Boshaftigkeit und Wollust. Sie besass „tous les
goûts‘, besonders die Vorliebe für Frauen und gab sich den Männer nur
als Pathica hin“. (Justine I, 253.)

Wie man sieht, schildert der Marquis de Sade die Coelestine als
sehr behaart. Genau dieselbe Eigenschaft legt Tardieu
den erotisch besonders stark veranlagten Frauen bei. Auch er spricht
von einer „abondance du système pileux“, ferner von dem besonderen
Glanze der Augen, dem wollüstigen Blicke (flamme brûlante du regard),
den dicken roten Lippen und einer auffälligen starken Entwickelung
der Brüste und Geschlechtsteile. Der von Satyriasis ergriffene Mann
zeichnet sich nach Tardieu durch einen starren, gierigen Blick
aus, hat blutunterlaufene Augen, einen wollüstigen Mund, blasse
Gesichtsfarbe, indecente Manieren und nimmt eine herausfordernde
Haltung an.[620]


5.
Sorgfalt im Arrangement obscöner Gruppen.



Da an den Orgien in den Romanen des Marquis de Sade stets
zahlreiche Personen teilnehmen, so erwächst den Leitern derselben
eine besondere Aufgabe und auch ein sexueller Genuss daraus, jeder
einzelnen Person ihre Rolle vorzuschreiben, die von ihr einzunehmende
Stellung und die auszuführenden sexuellen Handlungen vorherzubestimmen.
Delbène sagt: Bringen wir ein wenig Ordnung in unsere Vergnügungen.
Man geniesst dieselben besser, indem man sie vorher fixirt (Juliette
I, 6). Auch die Tribade Zanetti ist sehr erfahren in der Bildung
solcher obscöner Gruppen (Juliette VI, 160). In der „Philosophie dans
le Boudoir“, diesem Lehrbuche des Sexualgenusses, werden natürlich der
Schülerin Eugenie von Madame St.-Ange und insbesondere von Dolmancé
diese Arrangements ausführlich eröffnet. Madame de St.-Ange führt
dann Eugenie in eine Nische, deren Wände aus Spiegelglas bestehen
und die „die verschiedenen Stellungen tausendfach wiederholen und
so die eigenen Genüsse den Augen der auf einer Ottomane sich ihnen
Hingebenden recht deutlich machen, da kein Körperteil auf diese Weise
verborgen bleibt. So erblicken die Liebenden lauter ähnliche Gruppen
und Nachahmer ihrer eigenen Vergnügungen, lauter wunderbare Gemälde,
der Wollust.“ (Philosophie dans le Boudoir I, 40.) Ein ganz besonderes
Stück ist die „Cavalcade“, welche der lebenslustige Mönch Clément in
der „Justine“ ausführen lässt. Dabei dienen zwei auf allen Vieren
kriechende Mädchen als Pferde. (Justine II, 201.) Aehnliche obscöne
Arrangements kehren fast auf jeder Seite der „Justine“ und „Juliette“
wieder.


6.
Das Mysterium des Lasters.



Delbène sagt: Die Laster darf man nicht unterdrücken, da sie das
einzige Glück unseres Lebens sind (Juliette I, 25). Man muss sie
nur mit einem solchen Mysterium umgeben, dass man niemals ertappt
wird. Dieses Mysterium ist zugleich ein besonderer Reiz. Juliette
wundert sich über das Schweigen und die Ruhe bei der grossen Orgie
in der „Gesellschaft der Freunde des Verbrechens“ und zieht daraus
den Schluss, dass der Mensch nichts in der Welt so sehr achte, wie
seine Leidenschaften. (Jul. III, 53.) Darum finden alle Orgien an
dunklen, abgelegenen Orten statt, in einsamen Schlössern, in Höhlen,
unterirdischen Gewölben, im Walde, im Gebirge, am und auf dem Meere,
in Folterkammern und Hinrichtungssälen. Daher wird der Anthropophage
Minski zum „Einsiedler der Apenninen“, der in einem wohlbefestigten
Hause auf der Insel eines Teiches lebt (Juliette III, 313). Für
Dolmancé giebt es gewisse Dinge, die „absolut des Schleiers bedürfen“
und die er selbst vor den Augen der würdigen Madame St.-Ange verbirgt
(Philosophie dans le Boudoir II, 153).




7.
Die Lüge als Begleiterin sexueller Perversion.



Die Lüge ist zu allen Zeiten die stete Begleiterin der
Prostitution und der geschlechtlichen Ausschweifungen jeder Art
gewesen. Man darf mit Recht behaupten, dass jeder Wollüstige ein
Lügner ist, und dass man sich auf die Angaben eines Wüstlings niemals
verlassen darf. „Die Sucht zu lügen, sagt Parent-Duchatelet,
ist bei den öffentlichen Mädchen allgemein und ein Kind der immer
falschen Stellung, des peinlichen Zustandes, worin sie leben, der
Meinung, die man, wie sie wissen, von ihnen hegt... Man muss daher
bei Benutzung ihrer Aussagen sehr vorsichtig sein“.[621] Ein anderer
ausgezeichneter Kenner der Prostitution äussert sich noch schärfer:
„Die Prostituierte lügt aus Hang zur Lüge, und zwar nicht nur bei
vollkommen gleichgiltigen Dingen, nach denen sie gefragt wird, sie lügt
selbst dort, wo es leicht ist, sie der Unwahrheit zu überführen, sie
lügt ohne Rücksicht darauf, ob sie Jemandem dadurch Schaden zufügt, ja
sie thut es unter Umständen selbst zu ihrem eigenen Nachteil“.[622]

Fast alle Helden und Heldinnen der Sade’schen Romane lügen. Die
Lüge ist als eine Bedingung der Aufnahme in den Club der „Gesellschaft
der Freunde des Verbrechens“ vorgeschrieben, und es wird denn auch bei
der grossen Orgie dieses Clubs furchtbar gelogen (Juliette III, 59).
Allen diesen Wüstlingen gewährt die Lüge sogar einen sexuellen Genuss.
Zwar rühmt sich Dolmancé seiner Wahrheitsliebe, die aber mit Recht
sofort von der des Lasters der Lüge überaus kundigen Madame St.-Ange
bezweifelt wird, worauf Dolmancé lustig erwidert: „Ja wohl, ein wenig
falsch und lügenhaft! Das muss doch in der heutigen Gesellschaft sein,
in der man mit Leuten zusammen lebt, die uns ihre Laster verbergen und
nur ihre Tugenden zeigen. Es wäre gefährlich, freimütig zu sein. Denn
dann würde man ihnen gegenüber im Nachteil sein. Die Heuchelei und
die Lüge sind uns von der Gesellschaft auferlegt worden. Niemand
ist so verderbt wie ich. Und doch halten mich alle für anständig“.
(Philosophie dans le Boudoir II, S. 7–8.) Die Delmonse proklamiert
ebenfalls die Lüge als die Beschützerin der Wollust (Justine I, 28–29).


8.
Sade’s Ansicht über die Natur der sexuellen Entartung.



Die Mehrzahl der von Sade geschilderten sexuell perversen
Persönlichkeiten fröhnt diesen Lastern aus Angewöhnung; die meisten
Lüstlinge sind erst allmählig durch Erfahrung und aus Raffinement
zu diesen verschiedenen Arten unnatürlicher Wollust gekommen. Auch
ist ja die Tendenz der ganzen „Philosophie dans le Boudoir“ darauf
gerichtet, die junge Eugenie allmählig mit allen Lastern, auch den
conträrsexualen Genüssen bekannt zu machen, und Sade schildert
mit richtiger Erkenntnis, wie diese Novize der Wollust alle Lehren
begierig in sich aufnimmt und praktisch nachahmt. Dolmancé sagt, dass
die Einbildungskraft der Stachel des Vergnügens sei und immer
neue Arten der geschlechtlichen Befriedigung erfinde. (Phil. dans le
Boud. I, 104.) Und nach Madame St.-Ange ist die Einbildungskraft die
„capricieuse portière de notre esprit“, Feindin aller Regel, Anbeterin
der Unordnung (ib. S. 105). Nach der sehr gelehrigen Eugenie muss man
der Imagination freien Lauf lassen in Bezug auf die unnatürlichen
Dinge. Dann vergrössert sich der Genuss nach dem Massstabe des
„Weges, den der Kopf gemacht hat“ (ib. S. 109). Sehr drastisch
schildert Dolmancé, wie die jungen Mädchen zuerst Widerwillen gegen
die Paedicatio empfinden, dann immer mehr Geschmack daran bekommen
und schliesslich diese Art der sexuellen Befriedigung allen anderen
vorziehen (ib. S. 131). Dolmancé selbst, dieser cynische Apostel der
Paederastie, bekennt sehr freimütig den Grund, weshalb er Paedico
geworden ist. Dieser Grund ist, wie wir schon früher sahen, ein rein —
anatomischer (ib. S. 176). Der Chemiker Almani, ein Zoophile, ist durch
das „Studium der Natur“ ein sexuell Perverser geworden (Justine III,
67).

Nur an zwei Stellen haben wir eine Andeutung der hereditären
Natur der conträren Sexualempfindung gefunden. Clément erklärt, dass
die sexuelle Perversion des Menschen eine Funktion seiner Organe
sei. Daher ist der sexuell perverse Mensch ein Kranker, er
ist „wie eine hysterische Frau.“ Man kann ihn ebenso wenig bestrafen,
wie man einen anderen Kranken bestraft. Denn er ist nicht Herr seiner
selbst. Er ist zu beklagen, aber nicht zu tadeln. Und wenn die Anatomie
noch mehr vervollkommnet sein wird, wird man leicht den Zusammenhang
zwischen der Organisation des Menschen und den Leidenschaften
nachweisen. Was wird aus den Gesetzen, der Moral, der Religion, dem
Galgen, dem Paradiese, den Göttern und der Hölle werden, wenn man
gezeigt haben wird, dass ein bestimmter Lauf einer Flüssigkeit, eine
bestimmte Art von Fasern, ein bestimmter Grad von „Schärfe“ im Blute
oder den tierischen Geistern genügen, um aus einem Menschen ein Objekt
der Strafe und Belohnung zu machen. (Justine II, 212–213.) Ebenso meint
Bressac, dass der Pathicus von Natur ein Anderer sei als die übrigen
Männer. Er erklärt diese Leidenschaft für angeboren und Folge einer
„ganz verschiedenen Struktur“. Es wäre eine Dummheit, sie zu bestrafen
(Justine I, 162 bis 164).


9.
Unsere Definition des Sadismus.



Wir fassen den Begriff „Sadismus“ bedeutend weiter, als dies bisher
geschehen ist. Sehen wir uns also zunächst die Definitionen desselben
bei anderen Autoren an.

Lacassagne erklärt den Sadismus für einen „Geisteszustand“, bei
welchem der Sexualtrieb erregt oder befriedigt wird unter dem
Einflusse des Zerstörungstriebes.[623]

Nach R. v. Krafft-Ebing ist der Sadismus jene Form der
Perversion der Vita sexualis, bei welcher die Person einen sexuellen
Genuss darin findet, Anderen Schmerz zuzufügen und auf Andere Gewalt
auszuüben. Er stellt dem Sadismus den Masochismus (nach dem
Schriftsteller Sacher-Masoch) gegenüber, die mit Wollust betonte
Vorstellung, von einem Anderen herrisch behandelt, gedemütigt und
misshandelt zu werden.[624] Er betrachtet Masochismus und Sadismus als
die „Grundformen psychosexualer Perversion, die auf dem ganzen
Gebiete der Verirrungen des Geschlechtstriebes an den verschiedensten
Stellen zu Tage treten können.“[625]

Demgegenüber macht v. Schrenck-Notzing geltend, dass zunächst
der Unterschied der aktiven und passiven Rolle in den Romanen des
Marquis de Sade und von Sacher-Masoch nicht so scharf
durchgeführt sei, wie dies v. Krafft-Ebing annimmt. Zudem
kämen beide Formen der Perversion oft bei demselben Individuum vor.
Er ordnete also beide Begriffe einem einzigen höheren Begriffe, der
Algolagnie (von ἄλγος = Schmerz und λάγνος = geschlechtlich
erregt) und bezeichnet den Sadismus als aktive Algolagnie, den
Masochismus als passive Algolagnie. Es giebt aber nach diesem
Autor noch andere Formen der Algolagnie: die onanistische
Algolagnie (Selbstverstümmelung, Autoflagellantismus), die
visuelle Algolagnie (geschlechtliche Erregung beim Anblick
von Prügelszenen), zoophile und bestiale Algolagnie,
nekrophile Algolagnie, endlich die ideelle oder
symbolische Algolagnie, bei welcher „der Schmerz ohne jede
Nebenbedeutung und phantastische Ausschmückung um seiner selbst
willen eine Rolle spielt, ohne Rücksicht auf aktive oder passive
Bethätigung.“[626]

Thoinot giebt folgende Definition des Sadismus: „Sadismus ist
die Perversion des Sexuallebens, bei welcher der Betreffende sexuellen
Genuss darin findet, Schmerzen von sehr verschiedenen Graden
einem Anderen zuzufügen, sei es, dass er selbst sie zufügt,
oder zufügen lässt oder, ohne dass er der Urheber derselben
ist, dabei zuschaut. Diese leidende Person muss immer ein
menschliches Wesen sein.“[627]

Thoinot und von Schrenck-Notzing stimmen darin überein,
dass die Verbindung von Grausamkeit und Wollust der
höhere Begriff ist, dem die anderen untergeordnet werden müssen,
dass also der Masochismus nicht etwas Besonderes neben dem Sadismus
darstellt, sondern wie dieser eine Form der Algolagnie ist.
Unzweifelhaft hat aber Thoinot Unrecht, dass er den Begriff
Sadismus (welches Wort er für Algolagnie setzt) nur menschlichen
Wesen gegenüber angewendet wissen will.

A. Eulenburg hat wohl noch vor von Schrenck-Notzing
darauf aufmerksam gemacht, dass der Begriff der Algolagnie,
den er durch die Worte Lagnänomanie (= Sadismus) und
Machlänomanie (= Masochismus) ersetzt, sehr viele Ab- und
Unterarten umfasst. Auch er betont, dass „sich das nämliche
Individuum abwechselnd aktiv und passiv verhalten, und aus Beidem
geschlechtliche Erregung und Befriedigung schöpfen kann.“ Ferner
erinnert Eulenburg an die Mittelformen, wobei „das Individuum
zum Behufe geschlechtlicher Erregung weder selbst gewaltsame Handlungen
vornimmt noch solche erduldet — wohl aber dergleichen von Anderen
provociert, sie mit ansieht und durch den Anblick,
oder unter Umständen schon durch die blosse Vorstellung des
Anblicks in die gewünschte Befriedigung versetzt wird.“ Also
eine Art von ideeller oder illusionärer Lagnänomanie
und Machlänomanie. Ferner ist die Begehung grausamer Akte gegen
Tiere in Betracht zu ziehen. Schliesslich erklärt Eulenburg
das Beobachtungsmaterial für „noch bei Weitem nicht abgeschlossen“.[628]

Es handelt sich nun unseres Erachtens darum, eine allgemeine und
für alle Fälle zutreffende Definition des Sadismus zu finden,
die kurz und prägnant den Grundton der Sade’schen Werke
ausdrückt und unter die sich alle Formen der passiven und aktiven
Algolagnie der Zoo- und Nekrophilie, der symbolischen Algolagnie
u. s. w. unterordnen lassen. Bedenkt man, dass in den Werken des
Marquis de Sade auch alle wirklichen und ideellen
destruktiven Vorgänge in der lebenden und toten
Natur als Ursachen sexueller Erregung und Befriedigung
betrachtet werden, wie Mord, Folter, Nekrophilie, Zoophilie, aber
auch Ausbrüche von Vulkanen, Schiffbrüche, Feuersbrünste, Diebstähle
u. s. w., so wird man den typischen Sadismus folgendermassen
definieren:

Der Sadismus ist die absichtlich gesuchte oder zufällig dargebotene
Verbindung der geschlechtlichen Erregung und des Geschlechtsgenusses
mit dem wirklichen oder auch nur symbolischen (ideellen, illusionären)
Eintreten furchtbarer und erschreckender Ereignisse, destruktiver
Vorgänge und Handlungen, welche Leben, Gesundheit und Eigentum des
Menschen und der übrigen lebenden Wesen bedrohen oder vernichten und
die Continuität toter Gegenstände bedrohen und aufheben, wobei der aus
diesen Vorgängen einen geschlechtlichen Genuss schöpfende Mensch selbst
ihr direkter Urheber sein kann, oder sie durch Andere herbeiführen
lässt, oder blosser Zuschauer bei denselben ist, oder endlich
freiwillig oder unfreiwillig ein Angriffsobjekt dieser Vorgänge ist.

Uns scheint, dass diese Definition dem Wortsadismus ebenso gerecht
wird wie dem Lustmorde, der Folter und der Freude an zerstörenden
Ereignissen.


10.
Beurteilung des Menschen Sade nach seinem Leben und seinen Schriften.



Die wichtigste Frage ist die: War der Marquis de Sade
geisteskrank oder nicht?

Heute, wo die hereditäre und krankhafte Natur der sogenannten
conträren Sexualempfindung so sehr betont und energisch die Aufhebung
des § 175 des deutschen Strafgesetzbuches verlangt wird, ist man nur zu
leicht geneigt, jede schwerere sexuelle Perversion als Zeichen einer
Geisteskrankheit zu deuten. Demgegenüber betonen wir als unsere feste,
aus kulturhistorischen Studien und Erfahrungen des modernen Lebens
geschöpfte Ueberzeugung, dass wir die Mehrzahl der sexuellen
perversen Personen für geistig gesund halten und ihre Perversion
auf Verführung und geschlechtliche Ueberreizung zurückführen.
Die Anschauungen v. Krafft-Ebing’s, der die hereditäre
Natur vieler sexueller Perversionen vertritt, werden gegenüber den
durchaus berechtigten Ausführungen v. Schrenck-Notzing’s,
der die Erziehung, occasionelle Momente, wie Verführung u. dgl. m.
verantwortlich macht, immer mehr an Boden verlieren, wie weitere
Studien erweisen werden. Selbst von Krafft-Ebing sagt einmal
(Arch. f. Psychiatrie Bd. VII, S. 304): „Wer Tardieus
bekannte Studie, Caspers gerichtsärztliche Werke, Legrand
du Saulles Mitteilungen in den Annales médico-psychologiques,
März 1876, gelesen hat, wird zugeben müssen, dass die greulichsten
geschlechtlichen Verirrungen mit geistiger Gesundheit verträglich
sind.“ Es geht daraus, wie Moll richtig bemerkt, hervor, dass
Krafft-Ebing selbst die greulichsten geschlechtlichen Perversitäten an
sich nicht als Beweis einer Geisteskrankheit ansieht.[629]

Was speziell den Sadismus betrifft, so bemerkt auch
Eulenburg, ein Anhänger der Aufhebung des § 175, dass „bei
weitem nicht alle, namentlich aktiven Algolagnisten als geisteskrank
im engeren Sinne zu betrachten seien. Gewiss sind es die ‚schweren‘
und ‚schwersten‘ unter ihnen, die eigentlichen sexualen Verbrecher,
Lustmörder u. s. w. wohl ausnahmslos, obgleich man auch von ihnen
mehrere als geistesgesund hingerichtet hat (was ich übrigens nicht als
ein Unglück, noch weniger als einen Justizmord ansehen möchte).“[630]



Ueber den Geisteszustand des Marquis de Sade, der bekanntlich
von Royer-Collard für gesund erklärt wurde, haben sich in diesem
Jahre zwei Aerzte geäussert, Dr. Marciat in Lyon und Professor
A. Eulenburg in Berlin. Der letztere hervorragende Neurologe
hat ohne Zweifel das eingehendere und scharfsinnigere Gutachten
über Sade geliefert. Er kommt zu dem Schlusse, dass „auch
die Irrenärzte unserer Zeit der Mehrzahl nach sich kaum in der Lage
befunden haben würden, de Sade vor dem Strafrichter für
geisteskrank und ‚der freien Willensbestimmung beraubt‘ zu erklären
und ihn der unzweifelhaften gerichtlichen Verurteilung damit
zu entziehen.“[631] Marciat kommt zu einem ähnlichen Resultat.
Der Marquis de Sade war „nicht geisteskrank im genauen
Sinne des Wortes“. Höchstens könnte man an moral insanity denken, aber
nur im Hinblick auf die Hauptwerke. Aber „man muss sich erinnern, dass
Mirabeau, Musset und viele Andere auch sehr schlüpfrige Bücher
veröffentlicht haben.“[632]

Die Annahme einer „moral insanity“ (folie morale), die Marciat
eventuell zulassen würde, hat Eulenburg (a. a. O. S. 514)
bereits zurückgewiesen, da es eine Form der Seelenstörung, die sich
„lediglich durch eine krankhafte Umwandlung, eine Perversion der
natürlichen sittlichen Antriebe und Gefühle und durch eine daraus
entspringende Neigung zu unsittlichen Handlungen, ohne sonstige
Störungen der Intelligenz charakterisierte“, nicht giebt, vielmehr
„immer und überall die auf angeborener Anlage beruhende Abschwächung
der Intelligenz neben der Gefühlsstörung hervortritt und dass
es sich demnach um Fälle angeborenen Schwachsinns, meist auf
degenerativer Grundlage handelt“ (a. a. O. S. 514).

Wir glauben, dass speziell bei Sade jene Form der
Entartung in Betracht kommen könnte, welche Kraepelin als
„impulsives Irresein“ bezeichnet. Es sind „alle jene Formen
des Entartungsirreseins, denen die Entwickelung krankhafter
Neigungen und Triebe eigentümlich ist.“ Dieselben können
entweder dauernd den Willen beherrschen oder nur zeitweise, in
einzelnen Anwandlungen, hervortreten. Der Kranke handelt dabei
ohne klaren Beweggrund. So tragen seine Willensäusserungen
vielfach den Stempel des Unvorbedachten und Zwecklosen, Widersinnigen.
Gerade auf dem Gebiete des impulsiven Irreseins „tritt uns am
deutlichsten die häufige Verbindung krankhafter Antriebe mit
dem Geschlechtstriebe entgegen.“ Die geistige Begabung
braucht keine schärfer hervortretenden Störungen aufzuweisen. Doch
ist in schweren Fällen meist Schwachsinn vorhanden. In
allen Fällen findet sich eine gewisse Beschränktheit, Zerfahrenheit,
Verschwommenheit, eine haltlose Schwäche des Charakters, kindischer
Eigensinn, Menschenscheu, Roheit. Das impulsive Irresein tritt
besonders in den Entwickelungsjahren hervor und zeitigt auch
später meist periodische Krankheitserscheinungen. Man soll
aber nach Kraepelin das Bestehen des impulsiven Irreseins nur
dort annehmen, wo wirklich der triebartige Ursprung des Handelns
ohne klares vernünftiges Ziel hervortritt und wo auch im übrigen
Bereiche des Seelenlebens die Anzeichen einer krankhaften Veranlagung
erkennbar sind. Kraepelin lässt die Möglichkeit zu, dass
plötzliche Antriebe von unbezwinglicher Stärke im Zustande geistiger
Gesundheit bei den „heissblütigen Völkern des Südens“ häufiger sind
als bei uns, und daher die „forza irresistibile“ des italienischen und
spanischen Gesetzbuches vielleicht eine Berechtigung habe.[633]

Nach diesen orientierenden Vorbemerkungen gehen wir daran, das
Leben und die Werke des Marquis de Sade mit der Absicht zu
untersuchen, daraus Schlüsse auf seinen Geisteszustand zu ziehen. Wir
können nur wenige sichere Anhaltspunkte aus seinem Leben verwerten.

1. Sade war ein Provenzale und besass als solcher das
südlich heisse Blut und die Leidenschaftlichkeit seiner Landsleute.

2. In Beziehung auf die Heredität ist wenig nachweisbar. Doch
ist wahrscheinlich, dass Sade die Neigung zum galanten Leben
und zur Schriftstellerei von seinem Oheim geerbt hat. Wie wir jetzt
wissen, schrieb de Sade schon mit 23 Jahren ein obscönes Buch.
Es geschah dies nach der Rückkehr aus dem Kriege.

3. Ueber Sade’s Leben in der Kindheit liegen keine verlässlichen
Beobachtungen vor.

4. Bemerkenswert ist, dass Sade mit 17 Jahren, also im Beginn
der Pubertät, in den Krieg zog und sechs Jahre lang fern von Haus und
Familie weilte. Es ist mit Sicherheit festgestellt, dass während der
Kriegszeit unter dem Einflusse der unerhörten sittlichen Corruption
in der französischen Armee auch die Ausschweifungen des Marquis de
Sade ihren Anfang nahmen.

5. Die unglückliche Ehe spielt nicht die Rolle im Leben Sade’s,
welche Marciat ihr zuschreibt.

6. Es ist jetzt genau festgestellt, dass der Marquis de Sade bei
den beiden grossen Skandalaffären seine Opfer nicht erheblich verletzt
oder gar getötet hat.

7. Es ist sicher, dass der langjährige Aufenthalt im Gefängnisse eine
körperliche und psychische Schädigung auf Sade ausgeübt hat. (S.
oben S. 324.)

8. Dass Sade eine starke geschlechtliche Erregbarkeit besass,
geht aus der Beobachtung des Freundes von Brierre de Boismont
hervor.

9. Sehr bemerkenswert erscheinen einige geistige Eigentümlichkeiten,
die während des Gefängnislebens Sades’s hervortreten: das
Misstrauen, die Lügenhaftigkeit, die wilden Zornesausbrüche bei den
Besuchen seiner Frau.

10. Nach dem Austritt aus dem Gefängnisse scheint der Marquis de
Sade solche Eigenschaften weniger gezeigt zu haben und sogar durch
die Rettung seiner Schwiegereltern zu bekunden, dass sein sittliches
Gefühl nicht ganz erstorben war.

Betrachten wir nunmehr die Werke des Marquis de Sade, so ergiebt
sich Folgendes:

11. Erstaunlich und schon von Eulenburg hervorgehoben ist der
blosse Umfang der Hauptwerke und das „Mass der damit geleisteten
geistigen und der rein mechanischen Arbeit.“

12. Die überaus zahlreichen, geschickt aneinander geknüpften Details,
die raffiniert durchgeführte allmähliche Steigerung und fast nie
versagende Treue der Erinnerung und Rückbeziehung zeugen von einer
grossen geistigen Kraft.

13. Die Verschiedenheit der Schriften lässt deutlich den Einfluss der
Zeit und des Milieu erkennen.

14. Mit Recht haben Michelet und nach ihm Taine („Les
origines de la France contemporaine“, Paris 1885, Bd. III, S. 307) den
Marquis de Sade als den „Professeur du crime“ bezeichnet. Er ist
der Theoretiker des Lasters, insofern er nach eigener Lektüre und
Beobachtung alle geschichtlich nachweisbaren und zu seiner Zeit
sich ereignenden Anomalien des Geschlechtslebens in seinen Hauptwerken
mit unleugbarem Scharfsinn beschrieben und zusammengestellt hat.
Was R. v. Krafft-Ebing in Form einer wissenschaftlichen
Monographie gethan hat, das hat schon hundert Jahre früher der
Marquis de Sade in Form eines Romans geleistet.

15. Hierdurch gewinnen seine Hauptwerke einen kulturhistorischen
und zeitgeschichtlichen Wert, indem sie alle Phasen, Nüancen und
Eigentümlichkeiten des französischen Geschlechtslebens im Frankreich
des ancien régime und der grossen Revolution, erkennen lassen, wie wir
im ersten Teile dieses Werkes nachgewiesen haben.

16. Die von Sade vorgetragene Theorie des Lasters ist ein
Produkt der Revolution und findet in dieser zahlreiche Analogien.

17. In Werken, die früher und später fallen als „Justine et Juliette“
und die „Philosophie dans le Boudoir“, hat Sade durchaus
moralische Ansichten entwickelt.

18. Auch in den berüchtigten Hauptwerken finden sich
zahlreiche Andeutungen, dass Sade in ihnen vorzüglich
Tendenzschriften gegen das ancien régime erblickte.

19. Es darf daher nicht ohne weiteres aus dem Inhalt dieser Schriften
auf den Charakter des Verfassers geschlossen werden, zumal da häufig
genug das Verbrechen als Laster gebrandmarkt wird und auch andere
scheinbare Inkonsequenzen — beruhigende Wirkung des Gebets (Justine I,
141 ff.), Glaube an Unsterblichkeit (Juliette II, 287), Ueberdruss an
Ausschweifungen (Juliette III, 283–284) — vorkommen.

20. Sade zeigt in allen Werken eine ausgebreitete Belesenheit in
der zeitgenössischen philosophischen und wissenschaftlichen Litteratur.

21. Als philosophischer Denker ist er jedoch mehr als
mittelmässig. Seine Philosophie ist eklektischer Mischmasch. Seine
Beweisführung besteht aus sinnlosen Tautologien und noch sinnloseren
Anticipationen.

Nach diesen Ausführungen lautet unser Urteil: Der Marquis de
Sade war nicht geisteskrank. Er war eine vielleicht durch
Heredität neuropathische Persönlichkeit, die, inmitten eines
verhängnisvollen Milieu, frühzeitig auf die Bahn des Lasters geriet
und wie so viele Zeitgenossen durch Verführung und Gewöhnung sexuell
pervers wurde, deren hohe geistige Begabung zweifellos
durch eine langjährige Gefängnishaft eminent geschädigt wurde, so
dass besonders in den philosophischen Deduktionen seiner
Hauptwerke ein gewisser Grad von geistiger Schwäche deutlich
hervortritt, während dies in den realen Schilderungen, die mit
unleugbarer Beobachtungsgabe ein Gemälde der Zeit entwerfen,
viel weniger sichtbar ist. Wir haben im ersten Teile den engen
Zusammenhang des Inhalts von Sade’s berüchtigten Hauptwerken
mit der Kultur seines Zeitalters zur Genüge nachgewiesen. Die grosse
Kluft, die zwischen Sade als Persönlichkeit und Sade
als Schriftsteller liegt, wird dadurch zum Teil überbrückt. Um
die Brücke ganz herzustellen, genügt es, daran zu erinnern, dass
die Einbildungskraft sexuell perverser Personen fast stets
ungeheuerliche Blüten treibt. „Zahlreiche Patienten dieser Art,
Conträrsexuale, Masturbanten und besonders Algolagnisten wurden
enttäuscht, sobald sie die Produkte ihrer Einbildungskraft zu
realisieren versuchten. Sie erleben sozusagen in ihren traumhaften
Schwärmereien sexuelle Orgien, und werden durch die
Wirklichkeit ernüchtert.“[634] Da es nicht erwiesen ist, dass der
Marquis de Sade die Thaten eines Gilles de Retz, mit dem
wir ihn als Menschen nicht so ohne weiteres vergleichen möchten, wie
Eulenburg dies thut, oder diejenigen eines Charolais
ausgeführt hat, so muss vorläufig die hier gegebene Erklärung des
geistigen Zustandes Sade’s, die sich im ganzen mit der
Eulenburg’schen deckt, als die einzige mögliche angesehen
werden, da wir die allerdings verdächtigen plötzlichen Zornesausbrüche
als Ausfluss jener oben erwähnten „forza irresistibile“ betrachten, und
die Periodicität der Erscheinungen, die an das wirkliche Vorhandensein
eines impulsiven Irreseins denken lassen könnte, doch zu wenig
ausgesprochen ist.[635]




V.

Geschichte des Sadismus im 18. und 19. Jahrhundert.



1.
Verbreitung und Wirkung der Schriften des Marquis de Sade.

Wir haben, schon erwähnt (S. 336 ff.), dass die pornographischen
Schriften des Marquis de Sade wenigstens unter dem Direktorium
öffentlich verkauft wurden, bei allen Buchhändlern zu haben waren und
in den Katalogen aufgeführt wurden. Ein grosser Kapitalist unterstützte
den Vertrieb, der sich über das In- und Ausland erstreckte. Daher
nimmt es nicht Wunder, dass trotz der Konfiskation und Vernichtung der
Werke unter Napoleon I. (1801) die Verbreitung derselben durch
häufige Nachdrucke sich zu einer geradezu ungeheueren gestaltete. Auch
neue Konfiskationen vom 19. Mai 1815, vom Jahre 1825[636], vom 15.
Dezember 1843[637] trugen nur dazu bei, die Begierde nach der Lektüre
und dem Besitze dieser berüchtigten Bücher zu steigern. Im vorigen
Jahrhundert suchten sogar die Verleger das Verbot eines Buches direkt
zu erlangen, weil sie dann sicher waren, viele Abnehmer für dasselbe zu
finden. Lalanne erzählt davon ein ergötzliches Beispiel.[638]
Unser Goethe sah auf dem Frankfurter Marktplatz einen verbotenen
französischen Roman verbrannt werden, und ruhte nicht eher, als bis
er ein Exemplar erlangt hatte. Dabei war nach seiner Erzählung dieses
Exemplar durchaus nicht das einzige, welches nach dieser Exekution
gekauft wurde.[639]

Bereits im Jahre 1797 schreibt Villers über die
Verbreitung der „Justine“: „Jedermann will wissen, was dies für
ein Buch ist; man verlangt es, man sucht es, es wird verbreitet,
die Ausgaben werden vergriffen, neu aufgelegt, und so zirkuliert
das greulichste Gift, in verhängnisvollstem Ueberfluss.“[640] Auch
in Deutschland waren die Schriften de Sade’s verbreitet.
Villers sah in Lübeck bei einem Buchhändler „noch drei
Exemplare“. Hamburg, wo Villers seine Abhandlung für den dort
erscheinenden „Spectateur du Nord“ schrieb, war der hauptsächlichste
Ort für den Druck und Nachdruck der französischen erotischen und
pornographischen Autoren. Janin schildert im Jahre 1834 in
anschaulicher Weise, welch eine beliebte Lektüre die Schriften des
Marquis de Sade unter dem ersten Kaiserreich und unter der
Restauration waren. Und er wagt auch nur von ihnen zu sprechen, weil
er weiss, dass seine Leser
diese Werke längst kennen. „Denn, man
täusche sich nicht darüber, der Marquis de Sade ist überall;
er ist in allen Bibliotheken, wo er allerdings sich versteckt hinter
anderen unschuldigen Werken. Man frage jeden Auktionator, ob sie nicht
bei der Inventarisation fast jeden Nachlasses die Bücher des Marquis
de Sade gefunden haben. Ja, durch die Polizei werden sie am
meisten verbreitet.“[641]

Was die gegenwärtige Verbreitung der Hauptwerke des Marquis de
Sade betrifft, so sind die ersten Auflagen der „Justine“ und
„Juliette“ aus den Jahren 1791–1796 äusserst selten und kosten
wenigstens 600 bis 800 Francs.[642] Herr Joachim Gomez de la
Cortina in Madrid bezahlte nach der Angabe in dem Kataloge seiner
Bibliothek (1855 No. 3908) die 10 Bände der Original-Ausgabe von
1897 mit 750 Francs! Dieselbe Ausgabe findet sich im Katalog einer
Büchersammlung, die der Pariser Buchhändler Techener im Jahre
1865 nach London schickte.[643] Ein Pariser Antiquar bot kürzlich ein
„exemplaire délicieux, reliure de Petit“ dieser Ausgabe für 1200 Fr.
an. (Zeitschr. f. Bücherfr. Mai/Juni 1900 S. 123.) In der Neuzeit

wurden besonders von der Firma Gay und Doucé in Brüssel
Neudrucke veranstaltet, von denen nach ihrem Kataloge die „Justine“
mit 150 Francs, die „Juliette“ mit 200 Francs berechnet werden. In
einem deutschen Kataloge vom Jahre 1899 finden wir die „Justine“ zum
Preise von 120 Mark, die „Philosophie dans le Boudoir“ für 25 Mark und
„Aline et Valcour“ für 45 Mark angeboten. Die Werke sind auch heute
noch trotz ihres hohen Preises in allen Ländern des europäischen
Westens verbreitet und fehlen selten in den Bibliotheken (sit venia
verbo) geheimer Bordelle und vornehmer Absteigequartiere. So fand der
frühere Chef der Pariser Sittenpolizei, Macé, in einer „maison
de rendez-vous“ einer Wittwe F.... in der pornographischen Bücher- und
Bildersammlung auch die „Justine“ des Marquis de Sade.[644]

Es ist eine alte Thatsache, dass alle Obscönitäten und unreinen
Schilderungen im Druck ungleich verderblicher wirken als das
gesprochene Wort. Der „Zauber des Wortes“ wirkt im Druck gewissermassen
auf zwei Sinne, auf das Gehör und Gesicht, im Sprechen nur auf das
Gehör. Lino Ferriani hat in einer wertvollen Schrift[645]
sich eingehend mit dem namenlosen Schaden beschäftigt, den die
pornographischen Schriften und Bilder in jungen Seelen anstiften.

Wir behaupten, dass die pornographischen Schriften — ein
Uebel, das fortzeugend Böses gebärt — zu einem grossen Teile die
mannigfaltigsten sexuellen Perversionen miterzeugen helfen. Schon
der heilige Basilius sagte in seiner herrlichen Rede an die
Jünglinge: „Wer sich an schlechte Lektüre gewöhnt, ist bereits auf
dem Wege zur bösen That.“ Höchst bemerkenswert ist das Geständnis des
berüchtigten Marschalls Gilles de Rais, der erzählt, dass er
in der Bibliothek seines Grossvaters einen Sueton gefunden und
darin gelesen habe, wie Tiberius, Caracalla und andere
Caesaren Kinder gemartert hätten. „Sur quoi je voulus imiter
les dits Césars, et le même soir me mit à le faire en suivant
les images de la leçon et du livre“[646]. Ein Masochist erklärt
in seiner von von Krafft-Ebing mitgeteilten Autobiographie
„Ueberhaupt scheint mir, dass die Schriften des Sacher-Masoch viel
zur Entwickelung dieser Perversion bei Disponierten beigetragen
haben“[647]. Auch Eulenburg warnt davor, den „vergiftenden
Einfluss der überhandnehmenden pornographischen Litteratur und
einer gewissen Presse, die mit Vorliebe über jedes sensationelle
Verbrechen, zumal über Unzuchtdelicte, Lustmorde u. dgl. berichtet, zu
unterschätzen.“[648]

Es ist sicher, dass die Schriften des Marquis de Sade
noch heute auf schwache und geistig wenig widerstandsfähige Personen
denselben vernichtenden, depravierenden Einfluss ausüben, den einst
Janin so dramatisch geschildert hat.[649] Wenn es auch
unwahrscheinlich ist, dass Saint-Just sich von den Szenen
der „Justine“ zu seinen Grausamkeiten hat inspirieren lassen, und
dass Napoléon I. die Lektüre der Sade’schen Werke seinen
Soldaten verboten hat[650], so kann nicht bezweifelt werden, dass
die Schriften praktische Nachahmer ihres Inhalts gefunden haben und
noch fort und fort die in ihnen geschilderten sonderbaren sexuellen
Perversionen bei gewissen Lesern hervorrufen. Was Sade für
das vornehme Wüstlingstum ist, das sind manche entsetzlichen
Hintertreppenromane, die die schauerlichsten Einzelheiten von
Lustmorden, Hinrichtungen, Foltern u. s. w. mit wonnigem Behagen
ausmalen, für die Lustmörder und Sittlichkeitsverbrecher
aus dem Volke. Man forsche nur nach, und man wird mehr als einmal
den unheilvollen Einfluss derartiger Lektüre auch auf die Seele des
niederen Volkes bestätigt finden und sich Manches erklären können, was
sonst unerklärlich sein würde.


2.
Rétif de la Bretonne’s „Anti-Justine“.



Zwei bedeutende französische Schriftsteller, Rétif de la
Bretonne und Charles Villers eröffnen fast zu gleicher Zeit
die „Sadelitteratur“. Zunächst beschäftigen wir uns mit Rétif’s
„L’Anti-Justine, ou les délices de l’amour. Par M. Linguet, av.
au et en Parlem. etc.“ Au Palais-Royal 1798, chez feue la veuve
Girouard, très-connue. (2 Bände in 12o.) Auf dem Titel werden 60
Bilder angegeben, die aber nie erschienen sind. Von den 8 Teilen, die
Rétif in der Vorrede ankündigt, ist nur der erste veröffentlicht
worden. Monselet glaubte, dass nur ein einziges Exemplar dieses
ersten Teiles gedruckt worden sei, nach dem Bibliophilen Jacob
giebt es aber sechs bekannte Exemplare dieses Werkes, das
Rétif in seiner kleinen Druckerei fertigstellte. Drei
zum Teil unvollständige von diesen sechs Exemplaren besitzt die
Geheimabteilung (L’enfer) der Pariser Nationalbibliothek, welche aus
der grossen Confiscation stammen, die der erste Consul im Jahre 1803
bei den Buchhändlern des Palais-Royal und in den Bordellen vornehmen
liess, wobei bestimmt wurde, dass zwei Exemplare jedes pornographischen
Werkes auf der Nationalbibliothek secretiert werden sollten; die
übrigen wurden vernichtet.[651] Eins von den wenigen ersten Exemplaren
kaufte ein reicher englischer Bücherliebhaber. Es befand Sich
später in der Bibliothek des Herrn Cigongne und kam dann in
den Besitz des Herzogs von Aumale. Heute ist das Werk durch
zahlreiche Neudrucke, die in Belgien veranstaltet wurden, (2 Bände in
18o mit schlechten kolorierten Lithographien; die anderen Ausgaben
sorgfältiger, in 12o mit Gravuren) sehr verbreitet[652]. Rétif
veröffentlichte das Werk unter dem Namen des bekannten Advokaten
Linguet, den er als Jean Pierre Linguet die Erklärung
abgeben lässt, dass er dieses „schlechte Buch“ in guter Absicht
verfasst habe. Nun hiess aber der Verfasser der „Cacomonade“ nicht Jean
Pierre, sondern Simon Nicolas Henri Linguet.

Nach Monselet enthält die „Anti-Justine“ obscöne Schilderungen
aus dem eignen Leben Rétifs und bildet ein Supplément zum
„Monsieur Nicolas“[653]. Das Werk ist in 48 Kapitel eingeteilt, von
denen bei einigen die Titel angegeben sind: „Du bon Mari spartiate“ —
„Des Conditions du Mariage“ — „Du Dédommagement“ — „Du chef-d’œuvre
de tendresse paternelle“ — „D’une nouvelle Actrice“. — Das Buch
strotzt von Obscönitäten, die aber nach Rétif einen moralischen
Zweck verfolgen und eine „Art von Gegengift“ gegen die „infame Justine“
bilden sollten. „Il est destiné à ramener les maris blases auxquels
les femmes n’inspirent plus rien. Tel est le but de cette étonnante
production que le nom de Linguet rendra immortelle.“ Er will die Frauen
vor der Grausamkeit bewahren. Die „Anti-Justine“ ist deswegen ebenso
obscön wie die „Justine“, damit die Männer für diese einen
Ersatz ohne die Grausamkeiten des Sade’schen Werkes
haben. Er hält die Publikation dieses „Antidots“ für dringend notwendig
(urgente). Es muss also damals wohl die Verbreitung der „Justine“ eine
ausserordentliche gewesen sein. Rétif erklärt endlich noch in
der cynischsten Weise die Darstellungen auf den Bildern, die dem Werk
beigegeben werden sollten.[654]


3. Charles de
Villers.[655]



Unter den zahlreichen französischen Emigranten, welche die grosse
Revolution nach Deutschland führte und welche hier zwischen
französischem und deutschem Geistesleben vermittelten, nimmt der
edle Karl von Villers, der wie Adalbert von Chamisso
der Unsrige geworden ist, eine ganz hervorragende Stelle ein.
Charles François Dominique de Villers, geboren den 4. November
1765 in dem lothringischen Städtchen Bolchen von französischen Eltern
aus dem Languedoc, war anfangs Offizier, ging nach Deutschland, wo er
in Lübeck von seiner Freundin Dorothea Schlözer, der Tochter des
berühmten Göttinger Historikers und der ersten deutschen Frau,
die (am 17. September 1787) in Göttingen den Grad eines Doktors (der
Philosophie) erlangte, in den geist- und lebensvollen Kreis eingeführt
wurde, dessen Mittelpunkt das Haus ihres Gatten, des Lübeckischen
Senators Rodde war. Diese Frau erschloss unserem Villers
das Verständnis für deutsches Geistesleben und machte ihn zu einem
begeisterten Apostel des Deutschtumes in Frankreich. Er wurde später
Professor der Philologie in Göttingen und starb dort am 26. Februar
1815. Um die Bedeutung dieses Mannes, der für die direkten
geistigen Beziehungen zwischen Deutschland und Frankreich durch seine
vortrefflichen Schriften über Luther, Kant und über die Provinz
Westfalen sicher mehr gethan hat als Chamisso, ins rechte
Licht zu setzen, genügt es, daran zu erinnern, dass Goethe von
Villers in einem Brief an Reinhard sagt, dass er „wie
eine Art von Janus bifrons herüber und hinüber sieht“ und selbst an ihn
schrieb: „Sie haben mich im ästhetischen Sinne bei Ihren Landsleuten
eingeführt.“[656] Viller’s Beispiel hat bekanntlich Benjamin
Constant und Frau von Staël zu gleichen teutophilen
Bestrebungen ermuntert.

Es wurden in Deutschland von den Emigranten verschiedene französische
Zeitschriften herausgegeben, deren eifriger Mitarbeiter Villers
war, hauptsächlich im Sinne der Propaganda für deutsches Wesen und
deutsche Litteratur, aber auch um die Deutschen mit den französischen
Erscheinungen auf dem Gebiete der Litteratur, Kunst und Wissenschaft
bekannt zu machen. Besonders war Hamburg auch schon vor der
Revolution ein Centrum für solche Bestrebungen gewesen, sowohl im guten
wie im schlimmen Sinne. Denn in Hamburg wurden viele französische
Erotica zum ersten Male veröffentlicht oder nachgedruckt.[657] Hier
gaben Bandus (Marie Jean Louis Amable de Bandus, lebte
von 1791 bis 1802 in Hamburg), Boudens de Vanderbourg und
Villers vom Januar 1797 bis zum Dezember 1802 den „Spectateur
du Nord“, ein „journal politique, littéraire et moral“ heraus, welches
es in diesen 6 Jahren auf 24 Bände brachte. Die Zeitschrift wurde in
Frankreich verboten.[658]

Im vierten Bande dieses „Spectateur du Nord“ erschien nun im Jahre
1797 die „Lettre sur le Roman intitulé Justine ou les Malheurs de
la Vertu“, welche M. L. Hoffmann mit Recht dem Charles de
Villers zuschreibt. Eine Neuausgabe dieser interessanten Notiz über
den Roman des Marquis de Sade wurde im Jahre 1877 von A. P.
Malassis veranstaltet, der wir in der Analyse folgen.[659]

Villers erklärt in der Vorrede, dass das berüchtigte Buch
„Justine“ viel verlangt werde, in immer neuen Auflagen erscheine und
so, damit den Lesern des „Spectateur“ die Lektüre des schrecklichen
Buches erspart werde, eine kurze Inhaltsangabe gerechtfertigt
erscheine. Speziell ist er von einer Dame zur Lektüre des
Buches und zum Bericht über dasselbe aufgefordert worden (S. 13).
Zwar haben ihm „zwanzig Mal Ekel und Entrüstung das Buch aus der Hand
fallen lassen“, aber die „grosse Berühmtheit“ desselben habe ihn
bewogen, dasselbe bis zu Ende durchzulesen. Dann „habe ich es denen
zurückgegeben, von denen ich es bekommen hatte, froh, das geistige
Spiessrutenlaufen überstanden zu haben und das abscheuliche Buch
nicht mehr unter den Augen zu haben. Es war ohne Zweifel unserem
Jahrhundert vorbehalten, es hervorzubringen. Denn dies Buch
konnte nur inmitten der Barbareien und der blutigen Erschütterungen
concipiert werden, die Frankreich heimgesucht haben. Es ist
eine der widerlichsten Früchte der revolutionären Krisis,
eines der stärksten Argumente gegen die Freiheit der Presse“ (S.
14). In der That ist das Werk „ausserordentlich“ in Beziehung auf
die bizarrsten und grausamsten Ausschweifungen und eine raffinierte
Grausamkeit. Es giebt Werke, die von den Grazien inspiriert zu
sein scheinen. Dieses haben die Furien inspiriert. „Es ist mit
Blut geschrieben. Es ist unter den Büchern, was Robespierre
unter den Menschen war. Man erzählt, dass, als dieser Tyrann, als
Couthon, Saint-Just, Collot, seine Minister, der
Mordthaten und Verurteilungen müde waren und diese steinernen Herzen
etwas wie Gewissensbisse empfanden und die Feder ihnen angesichts der
zahlreichen, noch zu unterzeichnenden Urteile aus den Händen glitt, sie
nur einige Seiten der ‚Justine‘ zu lesen brauchten, um wieder schreiben
zu können. Man erzählt diese Anekdote in Frankreich und glaubt an sie.“
(S. 16.)



Villers setzt dann in Kürze die uns bekannten philosophischen
Theorien des Marquis de Sade auseinander und sagt, dass dieses
Buch „alle pornographischen Werke, die seit der Regentschaft Frankreich
überschwemmt haben“, hinter sich lässt. (S. 18.) Er schildert dann den
Gang der Handlung in der „Justine“. Er hält zwar den Roman, der nur auf
Scheusale wie Robespierre und Couthon Eindruck machen
könne, nicht für gefährlich, fordert aber doch zu einer „Verschwörung“
aller anständigen Menschen, die noch Moral auf der Erde haben wollen,
auf, damit alle noch vorhandenen Exemplare dieses Romans vernichtet
werden. „Ich werde drei Exemplare kaufen, die noch bei meinem
Buchhändler sind, und sie ins Feuer werfen.“ Er hofft, dass in drei
Jahren die Exemplare nur noch in Bibliotheken zu finden sein werden.
(S. 21.) Trügerische Hoffnung!

Villers kommt zu dem Schlusse, dass die „Justine“ in gleicher
Weise die Wahrscheinlichkeit, den gesunden Menschenverstand und das
Zartgefühl „selbst der Wüstlinge“ verletzt, dass dieses Buch platt
und dumm sei, lächerliche Uebertreibungen und widernatürliche Dinge
enthalte, und dass es sogar das Theorem in Boileau’s „Art
poétique“ verleugne:




Il n’est point de serpent, ni de monstre odieux,

Qui par l’art imité ne puisse plaire aux yeux.







Denn diese Monstra sind sehr „odieux“, gefallen aber weder dem Auge
noch dem Geiste. Indessen „was werden Sie dazu sagen, dass wenig Werke
so viele Auflagen erlebt haben, wie die elende ‚Justine‘? Was soll man
von einer Zeit denken, in der sich ein Schriftsteller zur Abfassung
eines solchen Romans fand, Buchhändler, um ihn zu verkaufen und ein
Publikum, um ihn zu kaufen?“ (S. 22–23.)



Das Gift war ein Contagium animatum, das sich trotz des ehrlichen
Villers ins Ungemessene vermehrte. Es lebt noch heute.


4. Despaze.



Der Dichter Despaze (gestorben 1814) erwähnt den Marquis de
Sade ebenfalls und zeigt ihn in drastischer Weise in einer seiner
Satiren als Verkünder seiner schrecklichen Theorien:




Si votre sœur vous plaît, oubliez tout le reste

Savourez avec joi les douceurs de l’inceste;

Servez-vous du poison, et du fer et du feu;

La vertu n’est qu’un nom, le vice n’est qu’un jeu.

Telle est, de point en point, son infâme doctrine.

L’ami de la morale, en parcourant Justine,

Noir roman que l’enfer semble avoir inventé,

Se trouble, et malgré lui demande, épouvanté,

Comment le monstre affreux qui traça ces peintures,

Ne l’a pas expié dans l’horreur des tortures?[660]








5. Der Sadismus
in der Litteratur.



Der Marquis de Sade hat zahlreiche litterarische Nachahmer
gefunden. Wir nennen nur die wichtigsten Schriften und Namen,
diejenigen, welche einen direkten Einfluss der Lehren des Marquis de
Sade deutlich erkennen lassen.

Ein Werk, welches als eine allerdings gemilderte Nachahmung der
Sade’schen Schriften betrachtet werden kann und welches nach
Gay „denselben Geschmack für die Vereinigung der Grausamkeit
mit der Wollust“ zeigt, ist der von E. L. J. Toulotte verfasste
Roman „Le Dominicain, ou les crimes de l’intolérance et les effets du
célibat réligieux par T....e“ Paris 1803 chez Pigoreau (4 Bde. in 12o).
Das Buch enthält mehrere Episoden aus dem Leben des „célèbre marquis“,
ist sonst aber uninteressant und ohne Geschick abgefasst. Es wurde
durch Urteil vom 12. Juli 1827 und von 5. April 1828 confisciert.[661]

Im Jahre 1835 hatte ein buchhändlerischer Spekulant die Idee, einen
sehr schlechten Roman mit dem Titel „Justine ou les Malheurs de la
vertu“ (2 Bände in 8o) schreiben zu lassen, mit einem Auszug aus
der Vorrede des Marquis de Sade aus dessen echter „Justine“.
Diese Erzählung, in welcher Diebe und Taugenichtse schlimmster Sorte
ihre wenig erbaulichen Grundsätze verkünden, soll von einem sehr
untergeordneten Autor, dem Vielschreiber Raban verfasst und
von einem Verleger Bordeaux (Fr. M. J.) veröffentlicht worden
sein. Das Buch wurde öffentlich angekündigt. Der Skandal war gross. Die
Obrigkeit schritt ein und der Verleger wurde zu sechs Monaten Gefängnis
und 2000 Francs Geldstrafe verurteilt.[662]

Ein Schriftsteller, dem die Lektüre der Sade’schen Romane direkt
gefährlich geworden zu sein scheint, ist Jacques Baron Révérony de
Saint-Cyr, wohl der erste sadistische Autor. Er wurde im
Jahre 1767 geboren, wurde Geniecommandant, daneben ein sehr fruchtbarer
Schriftsteller, Verfasser von Theaterstücken, wissenschaftlichen
Werken und Romanen. Er starb im Jahre 1829 im Wahnsinn.[663] Auf ihn
haben die Werke Sade’s offenbar grossen Eindruck gemacht. Denn
in seinem Roman „Pauliska ou la Perversité moderne, mémoires récents
d’une Polonaise“, Lemierre et chez Courcier an VI, (1798) (2 Bde. in
12o mit 2 Bildern in der Art von Chaillu) schildert er ähnliche
grausame Akte aus Wollust wie der Marquis de Sade, hinter dem
er aber weit zurückbleibt.[664] Nach Cohen enthalten auch die
übrigen Romane dieses Autors wie „Sabina d’Herfeld, ou les Dangers
de l’imagination“ Paris 1797–1798 (2 Bde. in 12o) und „La Torrent
des passions, ou les Dangers de la galanterie“ Paris 1818 (2 Bde.)
Schilderungen und Doctrine im Genre des Marquis de Sade[665].

„Ein anständiger Mensch hat immer einen Band des Marquis de
Sade in seiner Tasche“ heisst es in einem Romane von Borel
(P. Borel, Le Lycanthrope „Madame Potiphar“)[666], und ein
Journalist, Capo de Feuillade schrieb, dass die „Lelia“ der
George Sand ihm ähnliche Doctrinen zu lehren scheine, wie die
Werke des Marquis de Sade. Proudhon nannte deswegen
diese berühmte Schriftstellerin die würdige Tochter des Marquis de
Sade.[667] Wie wir sahen, hat übrigens Proudhon selbst über den
Diebstahl ähnliche Ansichten wie Sade entwickelt.

Der französische Sozialist Fourier entwickelt eine sadistische
Theorie der Liebe. In seiner „Harmonie“ darf jede Frau gleichzeitig
besitzen: einen époux, von dem sie zwei Kinder hat; einen géniteur,
von dem sie ein Kind hat; einen favori, ausserdem noch beliebig
viele amants, die gesetzlich keine besonderen Rechte haben. Gegen
Uebervölkerung wird diese harmonische Welt durch vier organische Mittel
geschützt: la régime gastrosophique, la vigueur des femmes, l’exercice
intégral, und — les mœurs phanérogames![668]

Bei den modernen französischen Parnassiern, Diabolikern, Decadenten
und Aestheten wimmelt es von sadistischen Naturen. Wir verweisen
zum genaueren Studium dieser Poeten aller perversen Gefühle auf
Nordau’s „Entartung.“[669] Wir erwähnen nur das Wichtigste.

Baudelaire ist nach Bourget „ein Wollüstling; und
Vorstellungen, die bis zum Sadismus verderbt sind, erregen
denselben Mann, der den erhobenen Finger seiner Madonna anbetet. Die
mürrischen Trunkenheiten der gemeinen Venus, die berauschende Glut
der schwarzen Venus, die kunstvollen Wonnen der erfahrenen Venus,
die verbrecherischen Wagnisse der blutgierigen Venus haben ihre
Erinnerungen in den durchgeistigsten seiner Gedichte gelassen. Ein
übelriechender Dunst niederträchtiger Schlafzimmer entweicht seinen
Gedichten“. (S. 74.) Baudelaire besingt die „geheimnisvolle Wut“
der Wollust:




Quelquefois pour apaiser

Ta rage mystérieuse,

Tu prodigues, serieuse,

La morsure et le baiser.[670]









„Les Diaboliques“, die „Teuflischen“ von Barbey d’Aurévilly sind
eine Sammlung wahnwitziger Geschichten, in denen Männer und Weiber sich
in der scheusslichsten Unzucht wälzen und dabei fortwährend den Teufel
anrufen, ihn preisen und ihm dienen. Es lässt sich nicht leugnen, dass
sadistische Ideen in diesem Buche vielfach zu Tage treten.

Echt sadistische Typen schildert Paulhan in seinem Buche „Le
nouveau mysticisme“ (Paris 1891) in dem Kapitel „L’amour du mal“
(S. 57–99). Ein reicher Fabrikant beschuldigt einen jungen Mann auf
Freiersfüssen fälschlich, an einer ansteckenden Krankheit zu leiden und
erhält seine Behauptung „um des Vergnügens willen“ aufrecht. Ein junger
Strolch geniesst die Wonne des Diebstahls so sehr, dass er ausruft:
„Selbst wenn ich reich wäre, möchte ich immer stehlen.“ Viele Leute
suchen den Anblick körperlicher Leiden. Paulhan meint sogar,
dass „im Geiste eines Menschen unserer eigenen Zeit eine gewisse
Freude daran erwacht, die Ordnung der Natur zu stören, die früher
nicht mit solcher Stärke aufgetreten zu sein scheint“.[671]

Aehnliche Theorien werden in Joseph Péladan’s „Vice suprême“,
dem „äussersten Laster“ entwickelt.

Die von Sade so sehr goutierte Hypochorematophilie findet sich
bei dem Decadenten Maurice Barrès. Er lässt seine „kleine
Prinzessin“ erzählen: „Als ich zwölf Jahre alt war, liebte ich es,
wenn ich allein war, meine Schuhe und Strümpfe auszuziehen und die
nackten Füsse in warmen Kot zu stecken. So verbrachte ich Stunden und
das gab mir Lustschauer über den ganzen Körper“, und ähnlich wie
Sade seine Helden an Personen mit leiblichen Gebrechen, wie
einem Eunuchen, Zwerge und Hermaphroditen Gefallen finden lässt, wird
auch Barrès von diesen Eigenschaften angezogen. Im „Garten der
Berenice“ heisst es: „Als Berenice ein kleines Mädchen war, bedauerte
ich in meiner Begierde, sie zu lieben, ungemein, dass sie nicht ein
leibliches Gebrechen hatte.“[672]

J. K. Huysmans rollt in seinem Roman „à rebours“ das
Erziehungsproblem der „Philosophie dans le Boudoir“ wieder auf.
Dem Herzog des Esseintes begegnet in der Rue de Rivoli ein etwa
sechzehnjähriger, bleich und verschmitzt aussehender Bursche, der eine
schlechte Cigarette raucht und von ihm Feuer verlangt. Des Esseintes
schenkt ihm eine duftige türkische Cigarette, führt ihn in ein Café
und lässt ihm kräftige Pünsche vorsetzen. Dann führt er ihn in ein
Freudenhaus, wo seine Jugend und Verwirrung die Dirnen verwundert.
Während der Knabe von einem Frauenzimmer weggeschleppt wird, fragt
die Wirtin des Esseintes, wie er dazu komme, diesen Knaben zu ihr zu
führen. Der Decadent antwortet: „Ich suche einfach einen Mörder
anzufertigen. Zunächst führe ich ihn alle vierzehn Tage hierher,
und gewöhne ihn an Genüsse, zu denen er die Mittel nicht besitzt.
Später wird er stehlen, um zu Dir kommen zu können. Ich hoffe, er wird
auch morden. Dann wird mein Ziel erreicht sein.“ Er entlässt den Knaben
mit den Worten: „So, nun gehe. Thu den Anderen, was du nicht willst,
dass sie dir thun. Mit diesem Grundsatz kommst du weit.“



In Huysmans’ „Là bas“ schreibt des Esseintes eine Geschichte
von Gilles de Rays, dem Massen-Lustmörder des fünfzehnten
Jahrhunderts, auf den nach Nordau Moreau de Tours’ Werk über die
Geschlechtsverirrungen die „im Allgemeinen zwar unwissende, aber auf
dem Sondergebiete der Erotomanie sehr belesene Bande der Diaboliker
aufmerksam gemacht hat, und dies giebt Huysmans Gelegenheit, mit
Schweinebehagen im schauerlichsten Unrat zu wühlen und zu nüstern.“[673]

Auf einen typischen sadistischen Dichter, der Nordau anscheinend
entgangen ist, hat Alcide Bonneau aufmerksam gemacht. Es ist
dies Emile Chevé, der im Jahre 1882 eine Gedichtsammlung
„Virilités“ veröffentlichte, in der ein Gedicht „Le Fauve“ eine
glühende Verherrlichung des Marquis de Sade und des Sadismus
darstellt. Wir zitieren einige der charakteristischsten Verse aus dem
sehr langen Gedichte:[674]




Au fond, l’homme est un fauve. Il a l’amour du sang;

Il aime à le verser dans des luttes sauvages;

Son cœur bat et se gonfle an bruit retentissant

Des clairons précurseurs du meutre et des ravages.




Partout où le sang coule, où plane la terreur,

Où le trépas répand sa morne et sombre ivresse,

Homme, femme, chacun veut savourer l’horreur;

La brise des charniers nous flatte et nous caresse.




L’échafaud, le supplice, ont pour nous des appas

— — — — — — — — — — — — — — —




Nous aimons la naja, le tigre, l’assassin

— — — — — — — — — — — — —




Car nous aimons aussi le désespoir, les pleurs,

Le drame palpitant des angoisses secrètes,

— — — — — — — — — — — — — —




Un attrait monstrueux, un prurit sensuel,

Sort pour nous de la mort, du combat, du supplice.

— — — — — — — — — — — — — — — —




Oh! qu’il est dans le vrai, ce marquis, ce Satan,

Qui mariant le sang, la fange et le blasphème,

D’un Olympe de boue effroyable Titan,

Dans la férocité mit le plaisir suprême!




Marquis, ton livre est fort, et nul dans l’avenir

Ne plongera jamais aussi bas sous l’infâme;

Nul ne pourra jamais après toi réunir,

En un pareil bouquet, tous les poisons de l’âme.




— — — — — — — — — — — — — — — —

Tu brilles comme un tigre au milieu des cochons

Dans l’effrayant musée où la hideur s’étale.




Auprès de toi, Marquis, comme ils sont épiciers,

Les Piron, les Zola, dans leurs fades ébauches!

Qu’ils rampent platement sur leurs bas-fonds grossiers,

Dans l’étroit horizon de leurs maigres débauches.




Au moins, toi tu fis grand dans ton obscénité!

— — — — — — — — — — — — — — — — — —




L’homme est un fauve. En lui le monstre vit toujours

Utopistes niais dont la sensiblerie,

Rêve un monde baigné d’éternelles amours,

Nous n’entrerons jamais dans votre bergerie,




Car, jeune homme au cœur fier ou vieillard aux yeux doux,

Vierge dont le front pur a des reflets d’opale,

Petit enfant rieur jouant sur nos genoux,

Tout être humain en lui renferme un cannibale.







Paul Bourget lässt in seiner „Physiologie der modernen Liebe“
Claude Larcher halbträumend folgendermassen monologisieren: „Ich sehe
vor mir diesen Leib, an dem ich jeden Umriss kenne, die Schultern voll
und zart zugleich, den wallenden Busen, die schlanken Hüften, ganz
nackt, und mich mit einem Messer, wie ich diesen Leib zerfleischte,
diese Glieder mit Blut besudelte, und wie sie unter der Schärfe des
Stahls erzitterten, — und ihren Schmerz... Nein, das werde
ich nie thun, weil bei mir, dem Kulturmenschen in der Periode des
Niederganges, die Handlung nie die Schwester der Begierde sein kann....
Himmel! wie oft habe ich mir das schon geträumt, und nichts schafft mir
Linderung als dieser Traum.“[675]

Eine sadistisch veranlagte Tribade wird in der Schrift „Gamiani
ou deux nuits d’excès“ geschildert, die 1836 in nur 20 Exemplaren
gedruckt wurde, und 1865 in Brüssel gleichfalls in nur 75 Exemplaren
nachgedruckt ward. Eins von diesen Exemplaren befindet sich im Besitze
des Schriftstellers Paul Lindau, der es A. Moll zur
Durchsicht liess. Dieser teilt mit, das in dem Nachdruck der Autor als
A. D. M. bezeichnet wird. Es soll Alfred de Musset sein, und
„man glaubt, dass Musset sich als der ehemalige Geliebte der
George Sand an dieser durch die Schrift rächen wollte, indem
er in der Heldin Gamiani eine Tribade wildester Art, die George Sand
schilderte“.[676] Wir sahen schon oben, dass Capo de Feuillade
ebenfalls die George Sand sadistischer Neigungen bezichtigte.
Uebrigens wird in „Gamiani“ die Unzucht zwischen einem Weibe und einem
Esel geschildert, nach dem Vorbilde von Apulejus’ „goldnem
Esel“.[677]

Auch die deutsche Litteratur weist einige sadistische Specimina
auf. So hat Heinrich von Kleist in seiner „Penthesilea“ ein
von rasender Liebeswut ergriffenes Weib geschildert, das schliesslich
ihren geliebten Achilles mit einem Pfeile erschiesst, ihn von Hunden
zerreissen lässt, und




Er, in dem Purpur seines Blutes sich wälzend,

Rührt ihre sanfte Wange an, und ruft:

Penthesilea! meine Braut! was thust du?

Ist dies das Rosenfest, das du versprachst?

Doch sie —

Sie schlägt, die Rüstung ihm vom Leibe reissend,

Den Zahn schlägt sie in seine weisse Brust,

Sie und die Hunde, die wetteifernden,

Oxus und Sphinx den Zahn in seine rechte,

In seine linke sie; als ich erschien,

Treff Blut von Mund und Händen ihr herab.[678]







Ein deutscher Roman, in dem der Marquis de Sade sehr häufig
erwähnt wird, und sadistische Akte eine grosse Rolle spielen, ist das
berüchtigte Buch „Aus den Memoiren einer Sängerin“ Boston, Reginald
Chesterfield (Altona 1862 kl. 8o 2 Bände und neuere Ausgabe Budapest,
Jac. Casanova). Es soll dies eine Autobiographie der berühmten
Sängerin Wilhelmine Schröder-Devrient (1804–1860) sein. Der
Roman schildert in Briefen an einen Arzt die Fortschritte, welche die
Sängerin in der Ars amandi macht. Die „Justine“ des Marquis de
Sade hat besonders den zweiten Band des Werkes beeinflusst, aus dem
wir daher das in dieser Richtung Wichtigste mitteilen. In Budapest
lernt die Schröder-Devrient eine gewisse Anna kennen, eine
Demimondaine und genaue Kennerin der seit langer Zeit berüchtigten
Corruption in der ungarischen Hauptstadt. Sie fragt Anna nach ihrer
Ansicht über die „Justine“, die sie in Frankfurt am Main gekauft habe,
von der sie aber mehr abgestossen als angezogen werde. Anna giebt ihr
darauf den Rat, einmal der Auspeitschung einer Diebin beizuwohnen.
Dies bereitet der Sängerin einen grossen Genuss, und das Opfer, die
Diebin Rosa wird nach der Execution von den Beiden zu einer Orgie
mitgenommen, bei der unsere Heldin in Liebe zu ihr entbrennt. „Es war
eine so ausschliesslich reine Liebe, dass mich alle anderen Weiber
anekelten und die Männer noch viel mehr.“ (Bd. II, S. 84.) Sie nimmt
Rosa in Dienst und präpariert sie im Kaiserbade für den amor lesbicus.
Der Gedanke an die künstliche Defloration von Rosa bereitet ihr schon
im voraus eine unendliche Wonne, und am selben Abend vollzieht sie
diesen Akt in Gesellschaft ihrer Freundinnen Anna und Nina mit einem
„doppelten“ künstlichen Phallus, während Anna nach der Operation
„das Jungfernblut aufleckte.“ Nunmehr besuchen sie die berühmtesten
Budapester Bordelle. In dem Freudenhaus der Resi Luft feiern sie mit
Damen und Herren der vornehmen Budapester Gesellschaft eine grosse
Orgie, bei der alle Anwesenden maskiert, aber sonst nackt erscheinen,
und deren Einzelheiten zum grossen Teil der „Justine“ des Marquis de
Sade entnommen werden. Die Schröder-Devrient lernt hier
einen gewissen Ferry kennen, der die arme Rosa aufs neue defloriert,
und die Sängerin den paederastischen Ausschweifungen einer Räuberbande
im Walde beiwohnen lässt, bei denen er selbst den „Voyeur“ spielt.
Die Schröder-Devrient kommt darauf in Begleitung von Rosa nach
Florenz, wo sie einen 59jährigen englischen Wüstling Sir Ethelred
Merwyn, kennen lernt, der sie über alle sexuellen Laster in Italien
unterrichtet und sie in Rom nach der Hinrichtung einer Frau und eines
Mannes in eine Kirche führt, wo eine unglaubliche Orgie zwischen
Priestern, Nonnen, Knaben und verschiedenen Tieren stattfindet, bei
welcher die Körper der beiden Hingerichteten geschändet werden. Hier
ist das Vorbild der „Juliette“ deutlich erkennbar. Offenbar beruhen
aber auch diese Memoiren zum Teil auf persönlichen Beobachtungen,
wie die Schilderungen aus Paris und London beweisen. Die Pariser
Halbwelt und besonders die Laufbahn einer gewissen Camilla wird
ausführlich geschildert und zahlreicher sadistischer Verbrechen
Erwähnung gethan. Darauf reist sie mit dem Sänger Sarolta nach London,
wo sie drei Jahre lang bleibt. Sie besucht eine Frau Meredyth, eine
reiche Lebedame, die sie mit allen öffentlichen und geheimen Freuden
Londons bekannt macht, sie nach Vauxhall Gardens, in den Piccadilly
Saloon, ins Holborn Casino, in die Portland Rooms führt. Dann suchen
sie als Prostituierte in den Strassen Abenteuer. Trotzdem schlägt die
Sängerin die verlockendsten Anerbietungen des englischen Adels aus und
bleibt ihrer geliebten Rosa treu. Hier endet die Erzählung. — Der
Einfluss Sade’s ist unverkennbar, sowohl in der Schilderung der
Persönlichkeiten als des Inhaltes. Auch Unwahrscheinlichkeiten und
Uebertreibungen wie bei Sade kommen vor. So z. B. hält sich in
London im Garten der Mrs. Meredyth eine Gesellschaft von Frauen drei
Tage lang nackt auf! Und das im englischen Klima! „Justine“ wird
oft erwähnt.[679] Im ersten Bande (S. 177) spricht die Sängerin von den
„Denkwürdigkeiten des Herrn von H...“, von dem „Portier des Chartreux“,
„Faublas“, „Félicia“ u. a. als von „wahrem Gift für unverheiratete
Frauen“, wobei sie ihr eigenes Buch auszunehmen scheint.

In Sacher-Masoch’s „schwarzer Czarin“ ist Narda eine Sadistin.
Aber neben Narda stellt Sacher-Masoch eine Afrikanerin, die
dieselbe noch an Wollust und Grausamkeit übertrifft, „ein Weib wie
aus Ebenholz geschnitzt, berauschend in dem schwarzen Glanze ihres
bacchantischen Leibes, in dem grausamen Lachen des Tigerkopfes, in
dem mordlustigen Funkeln ihrer wollüstigen Augen.“ Auf Narda’s Frage,
weshalb sie einen Menschen getötet habe, antwortet sie beinahe stolz:
„Aus Mordlust! — Lass mich sterben, ich kann nicht leben, wenn ich
Niemanden töten soll. Mein Herz verlangt nach Blut, wie das Eure nach
Küssen.“[680]

Eulenburg zitiert den modernen Dichter Detlev von
Liliencron, der „die im Liebeskampf sich gewaltsam vollziehende
körperlich-seelische Entladung“ in folgenden Versen schildert:






Wollen zwei Panther sich rasend zerreissen,

Feuer und Flammen entlodern der Haft,

Ringen und Raufen und Balgen und Beissen,

Sinkende Wimpern, entstürzende Kraft.[681]







Auch in Kretzers Roman „Drei Weiber“, in Karl Bleibtreu’s
Novellen „Schlechte Gesellschaft“, in M. G. Conrad’s „Die
klugen Jungfrauen“ werden sadistische Typen und Szenen geschildert.
Vielfach werden im modernen sogenannten „naturalistischen“ (sit venia
verbo!) Roman die „Sodomie, Paederastie, lesbische Liebe, Notzucht,
Blutschande, Ehebruch studiert, pragmatisiert, auf unglückselige
Vererbung, falsche Erziehung, überreizte Nerven zurückgeführt und —
verteidigt.“[682]

Dass einzelne Doctrinen des Marquis de Sade sich bei neueren
deutschen Philosophen, sogar noch potenziert, wiederfinden, wie z. B.
bei Stirner und Nietzsche, ist ja bekannt.

Von Nietzsche, diesem vielvergötterten dreimal Weisen, seien
nur die folgenden bezeichnenden Aphorismen zitiert: Wink. —
Aus alten florentinischen Novellen, überdies — aus dem
Leben. buona femmina e mala femmina vuol bastone. (Sachhetti Nov.
86[683]) und: Ueber allen Gesetzen — Was aus Liebe gethan wird,
geschieht immer jenseits von Gut und Böse.[684] Auf Nietzsche’s
allmählich schon zum Ueberdruss werdende „Herrenmoral“ und seinen
köstlichen „Uebermenschen“ näher einzugehen, halten wir für überflüssig
und teilen damit die Ansichten der übrigen „Bildungsphilister“.



Ein noch grösserer Sophist als der Marquis de Sade und
Nietzsche ist Max Stirner, der leider die dialektische
Methode für seine geistigen Salti morali missbrauchte. Dieser
Weisheitsjongleur betet das Ich auf eine geradezu ungeheuerliche
Weise an. Er schreibt es stets gross, um seine Ehrfurcht vor dieser
Majestät gehörig auszudrücken. „Ob, was Ich denke und thue christlich
sei, was kümmert’s Mich? ob es menschlich, liberal, human, ob es
unmenschlich, illiberal, inhuman, was frag’ Ich danach? Wenn es nur
bezweckt, was Ich will, wenn Ich nur Mich darin befriedige, dann
belegt es mit Praedikaten wie Ihr wollt: es gilt Mir gleich.“ — „Es
giebt keinen Sünder und keinen sündigen Egoismus! — Wir sind allzumal
vollkommen, und auf der ganzen Erde ist nicht Ein Mensch, der ein
Sünder wäre!“ — „Eigner bin Ich Meiner Gewalt, und Ich bin es
dann, wenn Ich Mich als Einzigen weiss. Im Einzigen kehrt
selbst der Eigene in sein schöpferisches Nichts zurück, aus welchem
er geboren wird. Jedes höhere Wesen über Mir, sei es Gott, sei es der
Mensch, schwächt das Gefühl Meiner Einzigkeit und erbleicht erst vor
der Sonne dieses Bewusstseins. Stell’ Ich auf Mich, den Einzigen, meine
Sache, dann steht sie auf dem vergänglichen, dem sterblichen Schöpfer
seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich darf sagen:

Ich hab’ mein Sach’ auf Nichts
gestellt.“[685]

Die Sittlichkeit ist bei solchen Ansichten eine fixe Idee, ein
„Sparren“, mit dem die Menschen behaftet sind. Die Ehe ist ein Nonsens,
die Keuschheit ist ganz besonders eine fixe Idee, und selbst die
Blutschande ist nichts anderes. „O Laïs, o Ninon, wie that
Ihr wohl, diese bleiche Tugend zu verschmähen. Eine freie Grisette
gegen Tausend in der Tugend grau gewordene Jungfern.“ Der Mord ist
für Stirner ebenfalls ein Nichts. „Ich aber bin durch Mich
berechtigt zu morden, wenn Ich mir’s selbst nicht verbiete, wenn ich
selbst Mich nicht vor dem Morde als vor einem ‚Unrecht‘ fürchte.“

Schon H. Ströbel hat hervorgehoben, dass Stirner’s
Theorie des Egoismus nicht neu sei und an die Ideen der
Aufklärungsphilosophen Holbach, La Mettrie und
Helvetius erinnere.[686] Wir können uns dem Gedanken nicht
verschliessen, dass Stirner auch die Schriften des Marquis de
Sade gekannt hat. Denn weder Holbach noch La Mettrie
und Helvetius verteidigen Blutschande und Mord. Das sind echt
sadische Gedanken.


6.
Einige sadistische Sittlichkeitsverbrechen.



Dass die Schriften des Marquis de Sade viele Proselyten gemacht
haben, erscheint uns sehr wahrscheinlich angesichts der merkwürdigen
Arten von sexuellen Vergehen, die auch heute noch beobachtet werden
und manchmal geradezu eine Szene aus der „Justine“ und „Juliette“
zum Vorbilde zu haben scheinen. Nach Eulenburg fehlt es bis
in die Gegenwart hinein durchaus nicht „an modernen Nachahmungen,
natürlich nur im Kleinen und in schwächlicher Form, wie die in
regelmässiger Wiederkehr nicht allzu selten die Polizei und die
Gerichte beschäftigenden, öfters mit wahrhaft bestialischen Akten der
Verstümmelung, mit Anthropophagie, Nekromanie u. s. w. verbundenen
Lustmorde an Kindern und Frauen beweisen. Unsere Zeit, bekanntlich die
Zeit der Spezialitäten, weiss sich auch auf diesem Gebiete eigenartige
Spezialisten zu züchten. Der Eine verschafft sich durch Erwürgen von
Mädchen und Frauen eines wollüstigen Reiz; der Andere schlitzt der
Geschändeten den Leib auf, um gewisse Eingeweide herauszureissen; noch
Andere trinken das Blut ihrer Opfer oder verzehren kannibalisch Stücke
der ausgeschnittenen Eingeweide (Brüste und Genitalien). Die nicht ganz
so Gefährlichen begnügen sich damit, ihren Opfern — ausschliesslich
jungen Mädchen — Schnitt- und Stichwunden an verschiedenen
Körperteilen, mit Vorliebe am Unterleib, beizubringen, um sich durch
den Anblick des herabfliessenden Blutes geschlechtlich zu erregen (die
vielzitierten Geschichten des ‚Mädchenschneiders‘ von Augsburg und des
‚Mädchenstechers‘ von Bozen).“[687]

In einem grossen Werke über den berüchtigten Lustmörder Vacher,
der 1898 in Lyon hingerichtet wurde, hat Lacassagne alle
„sadistischen Verbrechen“ des 19. Jahrhunderts zusammengestellt. Hier
finden sich ausführliche Nachrichten über den berüchtigten Londoner
Lustmörder „Jack the Ripper“, den Paul Lindau in Amerika bereits
in einem Sensationsdrama verewigt sah (Eulenburg a. a. O. S.
109), über Ben Ali in New-York, Piper und Pomeroy in Boston, über die
Affäre von Pont-Laval u. a. m.[688]



Eine weitere Aufzählung derartiger Attentate geben Brierre
de Boismont[689], ferner A. Moll[690], v.
Krafft-Ebing[691], auf die wir den Leser verweisen.

Wir heben nur einige ganz direkt an Szenen aus Sade’s
Romanen erinnernde Fälle hervor.

a) Fall von Hypochorematophilie.

Ein im höchsten Grade decrepider russischer Fürst liess sich von seiner
Maitresse, die sich über ihn, ihm den Rücken wendend, setzen musste,
auf die Brust defäcieren und regte nur auf diese Weise die Reste seiner
Libido an. — Nach v. Krafft-Ebing a. a. O. S. 67 (Vergl. die
ähnliche Szene bei Juliette Bd. III, S. 54.)[692]

b) Statuenschändung.

Das Journal L’évènement vom 4. März 1877 teilt die Geschichte eines
Gärtners mit, der sich in die Statue der Venus von Milo verliebte und
über Coitusversuchen an dieser Bildsäule betroffen wurde. — Nach
von Krafft-Ebing a. a. O. S. 79 (Vergl. dazu Juliette I, 334).

c) Körperliche Gebrechen
als Reizmittel.

Der berühmte französische Schriftsteller Charles Baudelaire
hatte Liebesverhältniss mit hässlichen, widerwärtigen Personen,
Negerinnen, Zwergdamen, Riesinnen. Gegen eine sehr schöne Frau
äusserte er den Wunsch, sie an den Händen aufgehängt zu sehen und
ihr die Füsse küssen zu dürfen. — Nach v. Krafft-Ebing „Neue
Forschungen etc.“ (Unzweifelhafte Entlehnungen aus Sade).

d) Sadistische Venaesectio. (Affäre
T.....).[693]

Ein 36jähriger Kommandant, der ein Verhältnis mit einer jungen Dame
angeknüpft hatte, zwang dieselbe, nachdem er sie mit Schimpfworten
überhäuft hatte, unter schrecklichen Drohungen, sich Blutegel an die
Geschlechtsteile und den Anus ansetzen oder sich zur Ader zu lassen.
Sobald Blut floss, verwandelte sich seine Wut in Zärtlichkeit, und er
zwang sie, ihm zu Willen zu sein.

Ein verheirateter Mann stellte sich Krafft-Ebing mit zahlreichen
Schnittwunden an den Armen vor und gab an, dass, wenn er sich seiner
jungen nervösen Frau nähern wolle, er sich stets zuvor einen Schnitt
beibringen müsse. Sie sauge dann an der Wunde, worauf sich erst bei ihr
die sexuelle Erregung einstelle.[694] (Vergl. „Juliette“ III, 233 ff.).

e) Affäre Michel
Bloch.[695]

Die Einzelheiten über diese echt sadistische Affäre finden wir in
der Pariser Zeitung „Gil Blas“ (Nummern vom 14. und 16. August
1891). Die Anklage richtete sich gegen einen in Paris wohlbekannten
Michel Bloch, Diamantenmakler, vielfachen Millionär, Besitzer
der Herrschaft La Marche u. s. w., einen Mann von etwa 60 Jahren,
glücklich verheiratet, Vater einer 18jährigen und einer 16jährigen
Tochter. Mitangeklagt war eine Kupplerin Frau Marchand, bei der die
Zusammenkünfte Bloch’s mit seinen Opfern gewöhnlich stattfanden.
Die erste Zusammenkunft Bloch’s mit der Klägerin Claudine Buron
gestaltete sich folgendermassen. Das Mädchen wurde in ein Zimmer der
Marchand geführt und musste sich mit zwei Altersgenossinnen, die sie
dort vorfand (schon früheren Bekanntschaften Bloch’s) vollständig
entkleiden. Ganz nackt, ein Spitzentaschentuch in der Hand, betraten
alle drei ein blaues Zimmer, in dem ein älterer Herr sie erwartete.
Dieser Herr, den Clientinnen des Hauses unter dem Namen „l’homme qui
pique“ bekannt, war der Angeklagte Bloch. Er empfing seine Opfer,
nachlässig auf einem Sopha hingestreckt, in einem Rosa-Atlas-Peignoir,
das reich mit weissen Spitzen garniert war. Die Mädchen mussten sich
ihm einzeln, stillschweigend und mit einem Lächeln auf den Lippen
(dies war ausdrücklich verlangt) nähern; man reichte ihm Nadeln,
Batisttaschentücher und eine Art Geissel. Die Novize, Claudine Buron,
musste vor ihm niederknieen; er stach ihr in die Brüste, ins Gesäss,
fast in alle Teile des Körpers im Ganzen gegen hundert Nadeln. Dann
faltete er ein Taschentuch dreieckig zusammen und befestigte es mit
etwa zwanzig Nadeln auf dem Busen des jungen Mädchens, so dass ein
Zipfel zwischen die Brüste, die beiden übrigen auf die Schultern zu
liegen kamen, und riss das so festgesteckte Tuch mit einem brutalen
Griff plötzlich ab. Nun erst, wie es scheint, recht erhitzt, fiel
er über das junge Mädchen her, peitschte sie, riss ihr Büschel von
Haaren am Unterleib aus, presste ihr die Brustwarzen u. s. w. und —
befriedigte sich endlich an ihr vor den Augen ihrer Genossinnen. Diese
hatten während der Zeit ihm den Schweiss von der Stirne abtrocknen und
plastische Stellungen annehmen müssen. Alle drei wurden nun entlassen
und empfingen von Herrn Bloch ein Honorar von 40 Francs. — Derartige
Sitzungen wiederholten sich noch mehrmals. — Bloch, der als ein Mann
von abschreckendem säuferartigen Aussehen, mit fliehender Stirn, gelber
Perrücke, kleinen bläulichen Augen, roter Plattnase und Knebelbart
geschildert wird, legte sich bei den Verhandlungen anfangs aufs
Leugnen, lachte dann, als man ihn an die Einzelheiten der obigen Szene
erinnerte, und nahm eine Miene der Verwunderung darüber an, dass man um
solche Lumpereien so viel Aufhebens mache. Der Gerichtshof verurteilte
ihn zu einem halben Jahre Gefängnis und 200 Francs Geldbusse, ausserdem
civilrechtlich zu einem Schadenersatz von 1000 Francs an Claudine
Buron; seine Helfershelferin, die Marchand, zu einem Jahre Gefängnis.
(Vergl. die ähnlichen Szenen in „Juliette“ II, 284; III, 55.)

f) Wort-Sadismus.

Ein dem Anschein nach sehr respectabler älterer Herr knüpft im
Palais-Royal Garten, den er regelmässig besucht, mit einem für seine
Zwecke geeignet scheinenden weiblichen Wesen Bekanntschaft an, lässt
sich auf derselben Bank, jedoch immer in geziemender Entfernung von
ihr nieder und bringt im Laufe der Unterhaltung die Frau, die in ihm
einen Kunden wittert, dahin, sich in ihren Reden immer freier und
unzweideutiger zu ergehen. Ist das erreicht, so zittert und „gluckst“
er vor Entzücken, händigt seiner Partnerin fünf Franken zum Lohn ein,
und empfiehlt sich[696]. (Vergl. „Philosophie dans le Boudoir“ I, 129
u. ö.).



g) Nachahmung des Marseiller
Skandals.[697]

Im Jahre 1840 erregte der amerikanische Gesandte in Madrid grosses
Aufsehen durch eine Skandalaffäre ähnlich derjenigen, welche der
Marquis de Sade im Jahre 1772 in Marseille veranstaltet hatte.
Der Gesandte hatte schon öfter Excentricitäten im Genre des Marquis
de Sade begangen. Eines Tages lud er etwa 20 „Manolas“ zu einem
Souper ein, bei dem er an diese Mädchen stark irritierende Substanzen
verteilte, die sie in eine hochgradig wollüstige Aufregung versetzten.



Wir könnten die Liste dieser offenbaren Imitationen des Marquis de
Sade noch vergrössern, halten es aber für unnötig und erwähnen
nur noch, dass augenblicklich in „einer kleinen Strasse im Südwesten
Berlins“ ein sadistisch veranlagter Arzt wohnen soll.[698]




Schluss.



Es ist kein Zweifel, dass den Werken des Marquis de Sade eine
Bedeutung in der Geschichte der menschlichen Kultur zukommt, die
ganz anderswo liegt als auf dem Gebiet der Pornographie oder der
aberwitzigen antimoralischen Ideen, welche wir in diesen Schriften
finden. Der Marquis de Sade ist der Erste gewesen, der
bewusst alle Erscheinungen der Natur und des sozialen Geschehens unter
dem Gesichtspunkte des menschlichen Geschlechtslebens betrachtet
hat. Ueber den entsetzlichen Bildern entarteter Geschlechtslust,
welche aus einer genauen Kenntnis sexualpathologischer Phaenomene
entsprungen sind, darf jene eben angedeutete Grundtendenz der
Schriftstellerei des Marquis de Sade nicht vergessen
werden. Sie verdient in kulturhistorischer, nationalökonomischer,
juristischer und ärztlicher Beziehung die ernsteste Beachtung
des wissenschaftlichen Forschers. Es giebt auch hier nur, wie
Eulenburg — der mit seiner wertvollen Abhandlung in der
„Zukunft“ recht eigentlich in Deutschland die Sade-Forschung
inauguriert hat — sich ausdrückt, ein Objekt und ein Problem des
Erkennens. Ein geistvoller Psychiater, Dr. Paul Naecke
in Hubertusburg, beginnt seine neueste Studie über die Psychopathia
sexualis mit den charakteristischen Worten: „Immer klarer und klarer
tritt der kolossale Einfluss der Genitalsphäre auf die Bildung des
Ich-Complexes, auf den Charakter des Menschen zu Tage.“[699] Wir
fügen hinzu: immer klarer wird auch die Bedeutung des sexuellen
Faktors in Gesellschaft und Staat. Wir haben selten
ein solches Denkerurteil gehört, wie uns gegenüber ein berühmter
Anthropologe, der früher mehrere Jahre in Paris gelebt hatte, über die
gegenwärtigen Verhältnisse in Frankreich fällte. Er führte zu unserem
nicht geringen Erstaunen die sozialpathologischen Erscheinungen,
wie sie besonders in der Dreyfus-Affäre grell zu Tage traten, auf
zwei Ursachen zurück: auf die geradezu ungeheuerliche Verbreitung
der sexuellen Perversionen aller Art und auf den — Absynth!
Dies ist ein erleuchtendes Wort. Wenn in der französischen Zeitung
„Siècle“ der ehemalige Dominikaner Hyacinthe Loyson und der
Schriftsteller Yves Guyot den Gedanken entwickelten, dass der
Katholicismus den, wie uns scheint, unaufhaltsamen Verfall Frankreichs
herbeigeführt hätte, und Frankreich daher nach Mirabeau’s
Rezept zunächst entkatholisiert werden müsse, so ist das nur eine
halbe Wahrheit. Denn die Ursache des Triumphes der schwarzen Bande
in Frankreich ist nach unserer Ueberzeugung vor allem die geradezu
grauenhafte geschlechtliche Entartung in Frankreich, von der man in
Deutschland kaum eine Ahnung hat. Dieses sexuell perverse Frankreich
stürzt sich mit Wonne in die finsterste Mystik, in religiöse Ekstasen,
und bedarf der jesuitischen Moral und Casuistik wie der Hungrige des
Brodes. Es ist kein Zufall, dass z. B. Maurice Barrès, dieser
dekadente Lüstling, das Banner des nationalistischen Clericalismus
schwingt. Nur vom Standpunkte einer sexualpathologischen Erklärung
kann man gewisse direkt an sadistische Vorkommnisse erinnernde
Aeusserungen und Ausschreitungen des französischen Volksgeistes
verstehen, wie z. B. die planmässig durchgeführte Attacke gegen den
unglücklichen Dreyfus. Mercier bekommt vom General
Boisdeffre den Auftrag, ein belastendes Document gegen
Dreyfus herzustellen. Er lässt dasselbe durch den berüchtigten
Esterhazy schreiben und dann in den Papierkorb der deutschen
Botschaft werfen. Nun folgt die Verhaftung, Degradation und Deportation
eines Unschuldigen, von dessen Unschuld der ganze Generalstab, und
nicht weniger die Herren Drumont und Rochefort genaue
Kenntnis hatten. Aber das Opfer auf der Teufelsinsel muss noch
weiter gemartert werden. Man entzog ihm die Nahrung oder reichte ihm
ungeniessbare, widerliche Speisen, man belog ihn und spiegelte ihm die
Untreue seiner Frau vor; schrieb er in der entsetzlichen Einsamkeit ein
Wort auf Papier, so wurde ihm dieses entrissen; schliesslich legte man
ihn in Ketten, die ins Fleisch schnitten. Max Nordau hat mit
Lebhaftigkeit geschildert, wie sich an diesen Grausamkeiten gegen einen
Unschuldigen die ganze Lügner- und Fälscherbande in echt sadistischer
Weise geradezu berauschte.[700] Er hat auch darauf aufmerksam
gemacht, dass der grösste Teil der tonangebenden Antidreyfusards aus
Lebemännern und Wüstlingen bestand. Aehnlich wie bei der Dreyfus-Affäre
zeigten sich auch in der Affäre Voulet-Chanoine sadistische
Anwandlungen im französischen Volke. Diese beiden Helden hatten ihren
Vorgesetzten, den Obersten Klobb, mitten in Afrika einfach
erschiessen lassen. Auch sie fanden — so unglaublich es klingt —
in der nationalistisch-antisemitischen Presse leidenschaftliche
Verteidiger, die von Heldenmut, von der Besonderheit afrikanischer
Verhältnisse u. s. w. faselten.[701] — In allen diesen Dingen macht
sich jenes „eigentümliche gallokeltische Element des französischen
Volkscharakters bemerkbar, dem neben dem frivol-erotischen auch
der lüstern-grausame Zug von jeher nicht fehlte und der in
Voltaire’s Kennzeichnung seiner Landsleute als ‚Tigeraffen‘ den
zutreffendsten Ausdruck findet.“[702]

Wir haben oft ernsthaft die Frage erwogen, ob unserm Vaterlande
auch ähnliche Gefahren drohen, wie sie in Frankreich aus der
zunehmenden sexuellen Entartung sich ergeben, die bereits zu einem
Bevölkerungsstillstande geführt hat. Nun besteht zwar zwischen
dem deutschen und französischen Volke auch in sexueller Hinsicht
ein gewaltiger Unterschied, und schon Kurtz hat darauf
aufmerksam gemacht, dass in diesem Punkte seit alter Zeit ein greller
Kontrast zwischen beiden Nationen besteht, wie er sich schon in der
Schilderung der germanischen Sitte und Zucht bei Tacitus und
der bei Gregor von Tours in dessen Geschichte der Franken
offenbart. Dort rohe, aber edle Einfalt, Gradheit der Sitten,
Zucht und Keuschheit des Lebens, Heilighaltung der Ehe, Treue,
Ehrenhaftigkeit; hier die kolossale Entartung der merowingischen
Zeit, brutale Zuchtlosigkeit, treulose Verräterei, Meineidigkeit,
Heimtücke, Mordpläne, Giftmischerei, Unersättlichkeit nach Schätzen,
Ausschweifungen im geschlechtlichen Leben. Und obschon die schwärzesten
Farben des Gregor’schen Gemäldes den Kreisen des Hoflebens angehören,
so behauptet Kurtz ganz richtig, dass Entartung auch im Volke
eingerissen war.[703] Schon Salvian von Marseille († 485 n.
Chr.), der von der sittlichen Verwilderung seiner Zeit in Frankreich
ein schreckliches, aber getreues Bild entwirft, behauptet, dass Gott
den deutschen Eroberern das Reich hingegeben, weil sie frömmer als die
Römer seien.[704]

Indessen seien wir im Hinblick auf diese angeborene und immer wieder
durchbrechende sittliche Kraft unseres Volkes nicht zu vertrauensvoll
in Beziehung auf unsere Widerstandsfähigkeit gegen die immer mehr
Platz greifenden verderblichen Einflüsse aller Art.

Es ist unsere feste Ueberzeugung, die wir mit einem der grössten
deutschen Irrenärzte, unserem langjährigen Lehrer E. Kraepelin
teilen, dass die grösste Zahl der geschlechtlichen Perversitäten
erworben und nicht angeboren ist. Nichts reizt so zur Nachahmung
wie sexuelle Dinge und Praktiken aller Art, seien sie noch so ekelhaft!
In der dritten Szene von Molière’s „La Critique de l’Ecole des
Femmes“ kommt ein Zwiegespräch vor, das auf eine höchst naive Weise
diese Wahrheit ausdrückt:

„Climène. — Il a une obscénité qui n’est pas supportable.

Elise. — Comment dites-vous ce mot-là, madame?

Climène. — Obscénité, madame.

Elise. — Ah! mon dieu, obscénité. Je ne sais ce que ce mot
veut dire; mais je le trouve le plus joli du monde.“

Ja, das Wollüstige, das Obscöne zieht unwiderstehlich an, fast jeden
Menschen! Denn der Geschlechtstrieb ist nun einmal, wenigstens
eine lange Zeit, der Brennpunkt des menschlichen Lebens, und dann ist
Manches „le plus joli du monde.“

Wir haben immer diejenige Paedagogik für die beste gehalten, welche
mehr negativ ist und das Böse von dem jugendlichen Gemüte abwehrt,
statt dieses mit frommen Lehren vollzupfropfen. Am gefährlichsten
sind für die Jugend schriftliche und bildliche Darstellungen der
Entartungen des Geschlechtstriebes. Eine traurige Wahrheit
spricht Rétif de la Bretonne in der Einleitung seiner
„Anti-Justine“ aus, wenn er schreibt: „Fontenelle sagte: ‚Es
giebt keinen Kummer, der gegen eine Stunde Lektüre Stand hielte.‘
— Nun ist aber von allen Lektüren diejenige der erotischen Werke
die anziehendste (la plus entraînante), besonders wenn dieselben
mit ausdrucksvollen (expressives) Figuren ausgestattet sind.“ Man
sollte die Worte beherzigen, die Emile Zola, dieser freie und
grosse Geist, an einen Vater schrieb, der ihm die Frage vorlegte,
ob seine Tochter den „Doktor Pascal“ lesen dürfe. Er antwortete:
„Ich schreibe nicht für junge Mädchen, und ich denke, dass
nicht jede Lektüre für Gehirne gut ist, die noch in der Entwickelung
begriffen sind. — Später, wenn das Leben sie frei macht, werden sie
lesen, was sie wollen.“[705] Den verderblichen Einfluss der modernen
naturalistischen Litteratur schildert Seved Ribbing in seinem
ausgezeichneten Buche über die „sexuelle Hygiene“, dessen Lektüre wir
jedem Paedagogen empfehlen möchten.[706]

Auch die Kunst hat sich leider zu allen Zeiten in den
Dienst der Wollust und der sexuellen Perversion gestellt. Seved
Ribbing versichert, dass er öfter bei einem Besuche von Studenten
oder anderen jungen Männern Wände und Schreibtisch derselben mit
Abbildungen mehr oder weniger entblösster Frauen bedeckt gefunden
habe, mit Photographien der Fräulein X. und Y., von Kunstreiterinnen,
Café-Sängerinnen, welche „mit und ohne Kleidung in den unglaublichsten
Stellungen und Verrichtungen dargestellt sind.“ Rechnet man noch
allerlei andere obscöne Bilder hinzu, welche mit „Cigarrenetuis,
Breloques, Stöcken und auf tausend anderen Wegen eingeschmuggelt, wohl
auch öffentlich in den Tagesblättern angezeigt werden, so findet man,
dass die Verführung auf recht vielfache Weise arbeitet.“[707] Nach
Eulenburg existiert sogar ein Sadismus in der Kunst
oder „mindestens eine nicht geringe Zahl oft mit virtuoser Technik
ausgeführter, aber in bedenklicher Weise sadistisch wirkender
Schöpfungen in Malerei und Sculptur.“ Er erwähnt Rodin’s
„Pforte der Danteschen Hölle“, Frémiet’s „Gorilla, der ein Weib
raubt“, Galliard-Sansonetti’s „Brunhild“, Rochegrosse’s
„Andromache“, „Jacquerie“, „Eroberung Babylons“, Albert Keller’s
„Mondschein“, Richir’s „Verderbtheit“ und Klinger’s
„Salome“.[708] Dass J. J. Winckelmann durch das Studium des
griechischen Altertums und der griechischen Kunst zur Knabenliebe sich
bekehrte, ist uns sehr wahrscheinlich und bei der Betrachtung des von
ihm so sehr geliebten „Pan“ in der Münchener Glyptothek noch mehr zur
Gewissheit geworden. Hössli sagt in seinem gedankenreichen
Werke über den „Eros“[709]: „Nach unseren Meinungen und Auslegungen
müsste das Studium der Antike eigentlich ein gefährliches Bestreben,
und London, Paris, Rom und München mit ihren antiken Kunstschätzen
gefährliche Orte sein, welche unsere Zeit der reinen Moral und
Sittlichkeit mit der Pest der naturabtrünnigen Griechen bedrohen!“

Zweifellos wird der Einfluss der Litteratur und Kunst bei weitem
überboten durch die direkte Verführung, von der sich behaupten
lässt, dass sie alle Arten der sexuellen Perversion zu erzeugen
vermag. Tarnowsky erklärt paederastische Kreise als „mächtige
Centren für die Propaganda der Sittenverderbnis“, die durch „Erfahrung
und Beispiel“ junge Subjekte verführen. In Paris werden zehn- bis
zwölfjährige Kinder durch Ueberredung und Drohungen allmählich zur
Masturbation und Sodomie verleitet und dann zu denunzierenden Kynaeden
herangebildet — „les petits Jésus“, wie man sie nennt.[710] Und
angesichts dieser Thatsachen denkt man an Aufhebung des § 175 des
deutschen Strafgesetzbuches! Das hiesse den Teufel durch Beelzebub
austreiben. Mögen lieber die paar unglücklichen hereditären Urninge
leiden als dass die Paederastie, das entsittlichendste aller sexuellen
Laster, für erlaubt und straflos erklärt wird.

Dass es sogar Kotesser aus blosser Gewöhnung giebt, erwähnt
Tarnowsky ebenfalls (S. 70).

Nichts erscheint uns ungereimter als der Ausspruch von Hobbes in
seinem „Leviathan“ (Pars I, cap. 6). „Alienae calamitatis contemptus
nominatur crudelitas, proceditque a propiae securitatis opinione.
Nam ut aliquis sibi placeat in malis alienis sine alio fine, videtur
mihi impossibile.“ Würden die Hinrichtungen wieder öffentlich oder
die altrömischen Gladiatorenkämpfe wieder eingeführt werden, dann würde
auch die Zahl der Lustmorde sich vermehren. Noch neuerdings haben wir
in den Komorner Folterern Anklänge an die alte Inquisition wieder
bekommen. Hobbes kannte die menschliche Natur zu schlecht.

Wie die einzelnen sexuellen Perversionen allmählich erworben
werden, schildert unübertrefflich Tarnowsky: „Der entsittlichte
Mensch wendet Alles an, was zur Steigerung der Wollust beitragen
kann. Das Gesicht, das Tastgefühl, Gehör, Geruch, sogar der Geschmack
zuweilen, kurz alle Sinne werden nacheinander, oder zugleich, in
gewisser Weise gereizt, um die geschlechtliche Erregung zur möglichsten
Intensität zu bringen. Unter diesen Erregungsmitteln kommt auch die
passive Paederastie vor, als zufällige Nebenerscheinung, als ein neuer
Reiz, welcher die Erregung steigern kann, die gewöhnlich zum Schluss
durch Beischlaf mit einem Weibe befriedigt wird. Zuweilen wird auch der
Gebrauch äusserer und innerer Reizmittel, die Lektüre pornographischer
Schriften hinzugezogen u. s. w.“[711]

Und als eine Illustration der erschreckenden Wahrheit des
Molière’schen „le plus joli du monde“ erscheint der Ausspruch
dieses erfahrenen Kenners des modernen Lebens: „Gegenwärtig erscheint
das Laster in den Augen der Mehrheit nicht nur verführerisch durch
die Kraft, Neuheit oder Mannigfaltigkeit der Empfindungen, sondern
es verleiht in der Sphäre der eigentlichen Geschlechtsthätigkeit dem
Wüstling einen gewissen Anstrich von Epikuräismus, Ausgesuchtheit,
Verwöhntheit und Ueberlegenheit vor anderen Menschen, die anscheinend
weniger entwickelt, aber sittsamer und enthaltsamer sind.“[712]

Der geschlechtlichen Corruption kann nur auf eine einzige Weise
entgegen gearbeitet werden. Die Bekämpfung der Prostitution, des
Mädchenhandels, der, wie die Verhandlungen der internationalen
kriminalistischen Vereinigung in Budapest (1899) gezeigt haben, wieder
eine grosse Ausdehnung angenommen hat, des Alkoholismus, der Verführung
durch Bücher, Schaustellungen u. s. w. sind nur Palliativmittel.
Schon Seved Ribbing betont, dass nur die Aufklärung,
d. h. geistige Bildung, das nun einmal in der Welt vorhandene Uebel
paralysieren könne (a. a. O. S. 93). Wir haben in der Einleitung
dieses Werkes als das wahre Ziel der menschlichen Liebe die geistige
Freiheit, den Gedanken, den Begriff, als das wahrhaft Objektive und
Unvergängliche kennen gelernt. Die Grundlage jeder Ethik ist die
Reflexion, der Verstand, den W. Stern mit grossem Unrecht ganz
aus der Ethik entfernen will.[713] Er will die Ethik ganz auf die
Gemütswelt basieren. Das ist Utopie. Nur wo der Geist, der Begriff in
der Welt herrscht, kann wahre Sittlichkeit gedeihen. Denn die wahre
geistige Natur des Menschen entbehrt nicht des Gemütslebens, sie hebt
es nur mit sich empor und adelt es. Mit dem Gemüte allein verdirbt
man alles in „einer eisernen Zeit, inmitten ernster Erforschung des
Wirklichen“.[714] Schön sagt Hegel, dass gerade „aus dem
Ueberdruss an den Bewegungen der unmittelbaren Leidenschaften“ sich der
Mensch zur Betrachtung und geistigen Durchdringung der Dinge heraus
macht. Weder die Liebe, noch die Freundschaft, noch die Familie, noch
Kunst und Religion an und für sich vermögen die dem Menschen
innewohnende Sehnsucht nach dem Ewigen zu befriedigen. Alles gipfelt
im Erkennen. „Die Seligkeit des Erkennens ist die höchste
menschliche Befriedigung, sie ist die unvergängliche Quelle, von
der ein Trunk den Durst auf ewig stillt; sie ist das, was ich den
absoluten Genuss nenne. Die Sehnsucht nach dem Ewigen, dieser
Heimat des Geistes, kann sich nur im Wissen befriedigen; in
allen früheren Formen der Befriedigung, in dem natürlichen Genusse, in
der Liebe, dem Staate, der Kunst, der Religion, konnte sich das wahre
Bedürfnis des Geistes nie ganz erfüllen, jede dieser Formen blieb mit
einem Widerspruch behaftet, der erst in der Philosophie sich zur vollen
Befriedigung auflöste.“[715]

Niemand hat wohl begeisterter die veredelnde Wirkung der geistigen
Bildung auf die Moralität gepriesen, als die beiden grossen englischen
Philosophen des 19. Jahrhunderts, die wahren praktischen Lebenskünstler
Buckle und Lecky. Nach Letzterem versteht es sich von
selbst, dass „jeder Einfluss, welcher den Bereich und die Kraft des
Vorstellungsvermögens vergrössert, auch die liebenswürdigen Tugenden
befördert, und ist es ebenso klar, dass die Erziehung diese Wirkung
im höchsten Grad besitzt. Ein ungebildeter Mensch kann sich von den
ihm fremd gebliebenen Menschenklassen, Völkern, Gedankenrichtungen
und Existenzen keine Vorstellung machen, während jede Erweiterung
des Wissens eine Erweiterung der Einsicht und daher des Mitgefühles
mit sich bringt. — Dieselbe intellectuelle Kultur, welche die
Vergegenwärtigung des Schmerzes erleichtert und daher Mitleid erzeugt,
erleichtert auch die Vergegenwärtigung der Charaktere und Meinungen,
und erzeugt daher Milde. Die Errungenschaft dieses Vermögens der
intellectuellen Sympathie ist die gewöhnliche Begleiterin eines grossen
und gebildeten Geistes.“[716]



Der Gedanke an den Tod und an die ewige Vergeltung, mit welcher
manche Moralisten und fast alle Confessionen den fleischlichen Sünder
bedrohen, ist nach unserer Ansicht eher geeignet, die Sinnlichkeit
zu schüren, wie ja auch gerade die mit Hölle und Fegefeuer drohende
katholische Kirche unter ihren Bekennern nicht eben sittlich reinere
Menschen zählt als die übrigen Confessionen. Uns erschien immer
der siebenundsechzigste Lehrsatz des vierten Teiles der Ethik des
Spinoza als eine der erhabensten Maximen der Lebensweisheit:

„Der freie Mensch denkt über nichts weniger nach, als über den Tod;
und seine Weisheit ist nicht ein Nachdenken über den Tod, sondern
über das Leben.“

Was nach dem Tode sein wird, das hat Sokrates in den herrlichen
Schlussworten der platonischen „Apologie“ verkündigt[717]. Wir aber
sind im Leben, welches dem Geiste so unendlich viele, anziehende
und der Erforschung würdige Probleme bietet. Beherzigen wir des
Septimius Severus gedankenschweres Wort „Laboremus“, arbeiten
wir unausgesetzt an unserer Vervollkommnung, die nicht anders möglich
ist als durch geistige Thätigkeit, und lehren wir auch unsere Kinder
die „Seligkeit des Erkennens“, dann werden wir unseren Nachkommen ein
Bekenntnis ersparen, in welches eines jener verderblichen Bücher des
18. Jahrhunderts, der „Faublas“ elegisch ausklingt: „Beklagen Sie mich
nicht, beneiden Sie vielmehr mein Loos und sagen Sie nur, dass es für
glühende und gefühlvolle Menschen, die in der ersten Jugend den Stürmen
der Leidenschaften preisgegeben waren, nie mehr ein vollkommenes Glück
auf Erden giebt.“




VI.

Bibliographie.



1. Romane und Novellen.


1. Justine ou les Malheurs de la vertu, en Hollande, chez les
Libraires associés, 1791, 2 Bände in 8o, 283 und 191 Seiten. Titelbild
von Chéry. (Erwähnt im Katalog von Pixérécourt unter No. 1239) Neudruck
als „Liber Sadicus“ Paris 1884 in 8o 340 Seiten (bei I. Liseux). Auch
englisch.

2. Justine ou les Malheurs de la vertu, en Hollande, chez les
Libraires associés, 1791. 2 Bände in 12o. Kleines Titelbild von
Texier. Einige Exemplare dieser Ausgabe enthalten 12 obscöne Bilder mit
Totenköpfen, Ketten und Hinrichtungsinstrumenten. Enthält bereits die
ersten textlichen Vergröberungen.

3. Justine ou les Malheurs de la vertu, à Londres (Paris,
Cazin). 1792. 2 Bände in 16o von 337 und 288 Seiten. Hübsches
Titelbild nach Chéry und 5 obscöne Bilder ohne Namen. Aus der geheimen
Druckerei von Cazin. Hier sind ganze Szenen umgearbeitet.

4. Justine ou les Malheurs de la vertu, 3me édition (4me)
corrigée et augmentée, à Philadelphie, 1704, 2 Bände in 18o, mit 8
obscönen Bildern, unter ihnen ein allegorisches Titelbild ohne Namen.
Im Vorwort ein „avis de l’éditeur“ und eine Widmung des Autors „A ma
bonne Amie“. Sehr schöne Ausgabe.



5. Justine ou les Malheurs de la vertu, à Londres (Paris) 1797,
4 Bände in 18o mit 6 Bildern und neuen Episoden. Eine typographische
Luxusausgabe.

6. Justine ou les Malheurs de la vertu, en Hollande, 1800, 4
Bände, in 18o von 136, 134 und 132 Seiten, 12 obscöne Bilder, von
denen 4 Titelbilder sind. Nachdruck der Ausgabe Cazin von 1792.

7. Juliette ou la Suite de Justine, 1ère édition S. L. 1796, in
8o 4 Bände. — Ferner Kehl 1797 (ohne Bilder) und 1798 (60 Bilder) 6
Bände in 18o.

8. La Nouvelle Justine ou les Malheurs de la vertu, suivi de
l’Histoire de Juliette sa sœur, ou les Prospérités du vice,
Hollande (Paris, Bertrandet oder Didot?), 1797, 10 Bände in 18o. Die
„Justine“ umfasst 4, die „Juliette“ 6 Bände. Ein Titelbild und 100
Bilder, bei dem 2ten Nachdruck 104. Am Ende von Band VI Anweisung an
den Buchbinder betreffs Reihenfolge der Bilder, fehlt meistens. Die
Zahl der Bilder ist in vielen Exemplaren eine geringere als 104, meist
100. Häufige Nachdrucke des Werkes schon in den ersten Jahren nach
Erscheinen, mit Lithographien, z. B. eine durch Colnet besorgte.
Die modernen in Belgien seit 1830 veranstalteten Ausgaben haben
denselben Titel und dasselbe Datum. (Eine vollendet im Oktober 1875 zu
Brüssel.)

9. La Philosophie dans le boudoir ou les Instituteurs libertins,
Dialogue. Ouvrage posthume de l’auteur de Justine. A Londres (Paris),
aux dépens de la Compagnie, MDCCXCXC (für 1795), 2 Bände klein 18o,
290 und 216 Seiten, 1 Titelbild und 4 obscöne Bilder. Diese Ausgabe
neuerdings in Belgien mehrere Male (1868 u. ö.) nachgedruckt. Motto: La
mère en prescrira la lecture à sa fille.

10. La Philosophie dans le boudoir, ou les Instituteurs
immoraux, Ouvrage Posthume par l’auteur de Justine. London, aux
dépens de la Compagnie MDCCCV. 2 Bände, klein 8o, 203 und 191 Seiten,
10 obscöne Lithographien.

11. La Philosophie dans le boudoir, Londres (Paris), 1830, 2
Bände in 18o mit 10 Lithographien. In einigen Exemplaren schlechte
Photographien.



12. Aline et Valcour ou le Roman philosophique. Ecrit à la
Bastille un an avant la Révolution de France. Orné de quatorze
gravures. Par le Citoyen S***. A Paris, Chez Girouard, Libraire, rue du
Bout-du-Monde, no. 47, 1793. 4 Bände in 18o (8 Teile) XIV, 315, 503,
575, 374 Seiten. 14 nicht obscöne Bilder.

13. Aline et Valcour ou le Roman philosophique. Ecrit à la
Bastille un an avant la Révolution de France. Orné de quatorze
gravures. Par le Citoyen S***. A Paris. Chez la veuve Girouard,
Libraire, au Palais Egalité, Galerie de Bois, No. 196. 1795. — Eine
andere gleiche Ausgabe desselben Jahres enthält 16 Bilder. Im Vorwort 7
lateinische Verse aus Lucrez.

14. Aline et Valcour ou le Roman philosophique, écrit à la
Bastille, un an avant la Révolution, par le Citoyen S***. Paris,
Maradan, 1795, 8 Teile in 18o mit Bildern und neuem Titelbild (Veritas
impavida). Von „Aline et Valcour“ existieren mehrere Neudrucke. Letzte
Ausgabe, Brüssel 1883 bei J. J. Gay, 4 Bände in 8o.

15. Valmor et Lydia ou Voyage autour du monde de deux amants qui
se cherchent, Paris, Pigoreau ou Leroux, an VII, 3 Bände in 12o.
Abgekürzte Copie von „Aline et Valcour.“

16. Alzonde et Koradin, Paris, Cercoux et Montardier, 1799, 2
Bände in 18o. Abgekürzte Copie von „Aline et Valcour“.

17. La Marquise de Ganges, Paris, Béchet, 1813, 2 Bände in 12o.
Langweiliger Roman, der dem Marquis de Sade zugeschrieben wird, (von
Pigoreau in der „Petite Bibliographie biographico-romancière“
Paris Oktober 1831 S. 309.) Nach Quérard hat de Sade
hier eine historische Thatsache verändert, indem er die Marquise zum
Werkzeug und Opfer ihrer unwürdigen Schwäger und ihres Gatten werden
lässt. Das Motto des Werkes lautet: „Le ciel qui ne laisse rien
d’impuni sur la terre, vengera la vertu des outrages dont le crime
cherche à l’écraser.“ Gay citirt die folgende Stelle, die nach
seiner Ansicht sadischen Geistes ist: „Le crime est si cruel à peindre,
les couleurs dont un historien fidèle doit le nuancer, sont à la fin
si sombres et si lugubres, qu’au lieu de l’offrir à nu, en préférerait
souvent se laisser deviner ou se tracer lui même plus par les faits
qui le constituent que par les crayons dégoûtants, dont en est forcé de
le dessiner. Il est si facile d’éluder les lois; il est tant de crimes
secrets qu’elles n’atteignent pas, et l’homme puissant les brave avec
tant d’audace.“ Gay „Bibliogr. de l’amour“ IV, S. 428–429.

18. Pauline et Belval ou les Victimes d’un amour criminel,
anecdote parisienne du XVIIIe siècle, avec romances et figures Paris
an VI (1798), 3 Bände in 12o, und Paris, chez Chambon, 1817, 2
Bände in 12o mit Bildern. — Nach Pigoreau von Sade.

19. L’Etourdi, Lampsaque, 1784. 2 Bände in 18o. Nach
Paul Lacroix von Sade. Enthält ein Kapitel („La comédie“)
über Sade’s Theater in La Coste. Wird auch dem Andréa
de Nerciat zugeschrieben. Neuausgabe Brüssel (Gay et
Doucé) 1882, 2 Bände kl. 8o. 138 und 104 S.; mit 2 Titelbildern
von Chauvet. Vgl. Gay-Lemonnyer „Bibliogr. de l’am.“ II,
176.

20. Les Crimes de l’Amour ou le Délire des passions; Nouvelles
historiques et tragiques, précédées d’une Idée sur les Romans et ornées
de gravures, par D. A. F. Sade, auteur d’Aline et Valcour. A Paris,
chez Massé, an VIII. 2 Bände in 8o und 4 Bände in 12o. 4 Titelbilder.
Motto, aus den „Nights“ von Young entlehnt: Amour, fruit délicieux
que le ciel permet à la terre de produire pour le bonheur de la vie,
pourquoi faut-il que tu fasses naître des crimes, et pourquoi l’homme
abuse-t-il de tout? — Die Titel der 11 in dieser Sammlung enthaltenen
Novellen lauten: Juliette et Raunai, ou la Conspiration d’Amboise — La
Double épreuve — Miss Henriette Stralsond — Faxelange — Florville et
Courval — Rodrigue — Laurence et Antonio — Ernestine — Dorgeville,
ou le Criminel par vertu — La comtesse de Sancerre — Eugène de
Franval.

21. Zoloé et ses deux acolythes (sic) ou Quelques Décades de la
vie de trois jolies femmes. Histoire véritable du siècle dernier,
par un contemporain. A. Turin (Paris) chez tous les marchands de
nouveautés. De l’Imprimerie de l’auteur. Thermidor, an VIII, in 12. Ein
Titelbild, welches Josephine de Beauharnais, Madame Tallien und die
Visconti darstellt (Laureda, Volsange sind die beiden letzteren, Zoloé
die erstere).



22. Zoloé et ses deux Acolytes Discours aux Manes de Marat L’Auteur
des Crimes de l’Amour à Villeterque Avec Notices Biographiques
Bruxelles Chez tous les Libraires 1867 und 1870, in 12o. CII und 178
S. Titelbild von F. Rops.

23. Dorci ou la Bizarrerie du Sort, Conte inédit de de Sade,
chez Charavay Paris 12o, 1 Titelbild, 1881, enthält auch An.
France „Notice sur de Sade“, 22 Seiten.

24. L’Auteur des Crimes de l’Amour à Villeterque, folliculaire.
Paris, Massé an IX, in 12o, 19 S. (Antwort auf einen Angriff von
Villeterque im Journal de Paris von 1800.)

25. Couplets chantés à Son Eminence le Cardinal Maury, le
6 octobre 1812 à la maison de santé près de Charenton, in Revue
rétrospective Paris 1833. Bd. I, S. 262 ff.



2. Dramatische Werke.


26. Oxtiern ou les Malheurs du libertinage, drame en 3 actes
et en prose, par D. A. F. S. Versailles, Blaizot, an VIII, in 8o, 48
Seiten. (Im November 1791 und Dezember 1799 aufgeführt.)



3. Manuscripte.


27. Trente „Contes“.

28. Le Portefeuille d’un homme de lettres, (4 Bände, geschrieben
1788 in der Bastille).

29. Conrad; historischer Roman aus der Albigenserzeit.
(Confisciert 1801.)

30. Marcel; Roman.

31. Isabelle de Bavière; ein historischer Roman, in Charenton
verfasst.

32. Adélaide de Brunswick; ein historischer Roman eben
dort geschrieben. Beide Romane düster, aber ohne Blasphemien und
Obscönitäten.



33. 5 Hefte Bemerkungen, Gedanken, Auszüge, Lieder u. s. w. aus
der Zeit des letzten Aufenthaltes in Charenton.

34. Les 120 Journées de Sodome ou l’Ecole du Libertinage,
écrites en 20 soirées, de 7 à 10 heures, et finies le 12 November
1785. Ein Manuscript des Marquis de Sade besitzt gegenwärtig
der Marquis de V.—, dessen Grossvater es von Armoux de St.
Maximin erhielt, der bei der Zerstörung der Bastille zugegen war
und dieses kostbare Manuscript in dem Raume fand, in dem der Marquis
de Sade gefangen gesessen hatte. Pisanus Fraxi (Index librorum
prohibitorum, London 1877 S. 422–424) beschreibt es folgendermassen:
Das Manuscript besteht aus einer Reihe von Papierstücken, 4½
Zoll oder 11 Zentimeter breit, alle zusammengeheftet und eine Rolle
von 121⁄10 Meter bildend. Jedes Stück Papier ist auf beiden Seiten
beschrieben mit der Handschrift des Marquis de Sade und so
kleiner Schrift, dass man die Buchstaben mit einem Vergrösserungsglase
lesen muss. Das Manuscript enthält eine kurze Vorrede und 52 Kapitel;
es werden darin die Thaten einer Gesellschaft von Wüstlingen
beider Geschlechter erzählt, die zwei Häuser in der Nachbarschaft
von Paris hat und enorm reich ist. Der Roman ist so obscön wie die
„Justine“, aber nicht so reich an philosophischen Excursen. Er
schliesst: „terminée le 25. Nov. 1783.“[718] Fraxi hält dies
Ms. für die von Rétif de la Bretonne häufig erwähnte „Théorie
du libertinage“. Gegenwärtig befindet sich dies Manuscript in den
Händen eines Marseiller Buchhändlers, der es für 5000 Frcs. zum Verkauf
anbietet.[719]

35. Entwurf einer Bordelleinrichtung, im Besitz des Pariser
Bibliophilen M. H. B.[720] Dieses Project des Marquis de Sade
erwähnt Rétif de la Bretonne in „Monsieur Nicolas“ Bd. XVI, S.
4783.



36. Julia ou la Mariage sans femme, folie-vaudeville en 1 acte.
Katalog der dramatischen Bibliothek des Herrn de Soleinne No. 3879. Die
Handschrift gleicht derjenigen des Marquis de Sade. Obscönes
Stück, das die Paederastie verherrlicht.

37. Le Misanthrope par amour ou Sophie et Desfrancs, comédie en
5 actes et en vers. Aufgeführt im Théâtre-Français im Jahre 1790.

38. L’Homme dangereux ou le Suborneur, comédie en 1 acte et en
vers de dix syllabes. Aufgeführt im Théâtre Favart 1790.

39. La France f....., comédie lubrique et royaliste, no.
5796 (1796), in 8o gedruckt. Wird von Paul Lacroix
(im Katalog Soleinne unter No. 3876) dem Marquis de Sade
zugeschrieben. Das Stück muss erst nach 1796 gedruckt worden sein, wie
die folgenden Verse beweisen:




Buonaparte règne en maître

A sa guise il nous fait des lois

Puis, en despote, il nous les donne,

Petit-fils d’un petit bourgois,

Assis sur le trône des rois,

Que lui manque-t-il? la couronne.







Das deutet auf die Zeit des Consulates. Das Stück figuriert in
verschiedenen Katalogen (Saint-Mauris, Baillet, Leber No. 5016 und
Pixérécourt’s Katalog des Jahres 1839 S. 368). Am Anfang der 70er
Jahre dieses Jahrhunderts wurde ein Neudruck von wenigen Exemplaren
(Strassburg 1871, 12o, VIII, 118) veranstaltet. Die Personen der
Komödie sind Frankreich, England, die Vendée, der Herzog von Orléans,
der Graf de Puisaye, der König von Preussen, Kaiser Franz II. und König
Karl IV. von Spanien. Das Stück ist dem Polizeiminister mit folgenden
Worten gewidmet: „Devine si tu peux, et choisis si tu l’oses.“ Die
Vorrede beginnt: „J’ai cherché à être lu par tout le monde. Si mon
ouvrage va jusqu’à la postérité, je la supplie de ne pas me juger sur
le style, mais sur le fond. Lecteurs, ne vous prévenez pas contre le
titre; femmes aimables pardonnez-le moi! plus vous me lirez, plus je
réclame votre indulgence. Libertins, hommes de lettres, politiques,
historiens, philosophes, patriotes, royalistes, étrangers, lisez-moi;
j’écris pour vous tous. Et vous, souveraine, de ma pensée, vous que
j’adore, si vous me devinez, ne craignez rien pour le sentiment.
J’ai écrit avec ma plume; mon cœur n’y est pour rien.“ Das obscöne
Stück enthält zahlreiche Noten mit Anspielungen auf zeitgenössische
Ereignisse. Echt sadisch ist das Geständnis: „Lorsqu’il s’agit du
bien, qu’importe comment on l’opère? N’avez vous jamais pris de poison
pour vous guerir?“ Unter den zahlreichen bissigen Ausfällen gegen
hervorragende Zeitgenossen sind hervorzuheben: „Notre Brutus de Douay
(Merlin), de mauvais mari devint mauvais père, autant qu’il
était mauvais Français. — Notre Caïn (J. M. Chénier) dénonça
son frère Abel, et le fit assassiner, non par la jalousie de ses
succès, mais pour avoir ses ouvrages, qu’il nous donne comme les siens.“

40. L’Epreuve, comédie en 1 acte et en vers. Confisziert 1782
wegen anstössiger Stellen.

41. L’École des jaloux; le Boudoir. Aufgeführt 1791 im Théâtre
Favart.

42. Cléontine ou la fille malheureuse, drame en 3 actes et en
prose. 1792?

43. Le Prévaricateur ou le Magistrat du temps passé.

44. Le Capricieux ou l’Homme inégal. Angenommen vom Théâtre
Louvois, aber vom Autor zurückgezogen.

45. Les Jumelles, 2 actes et en vers.

46. Les Antiquaires, 1 acte et en prose.

47. Henriette et Saint-Clair ou la Force du sang. Drame.

48. L’Egarement de l’infortune.

49. Le Père de famille.

Ueber diese drei letzten Manuscripte schreibt die Marquise de
Sade im Jahre 1787 an ihren Gatten (Ginisty a. a. O. S. 28):
„J’ai lu Henriette, et j’y ai reconnu l’auteur de l’Egarement
de l’infortune. Je la trouve bonne foncièrement et faite pour
faire le plus grand effet vis à vis ceux qui ont de l’âme. Elle ne
révoltera que les âmes pusillanimes qui ne sentiront pas la position et
la situation. Elle est assez différente du Père de famille pour
n’être pas crue calquée dessus. En général, elle a de grandes beautés.
Voila mon avis sur une simple lecture. Je la relirai encore plus d’une
fois, parce que j’aime à la folie tout ce qui vient de toi, étant trop
partiale pour en juger sévèrement.“ Danach fällt die Abfassung dieser
Manuscripte in das Ende der 80er Jahre.

50. Franchise et trahison.

51. Fanny ou les Effets du désespoir.

52. Entwurf eines Gladiatorenschauspiels.

Diese und noch zahlreiche andere Manuscripte befinden sich im
Besitze der Familie de Sade. Durch die kürzlich erfolgte
Veröffentlichung der Briefe der Marquise de Sade durch Paul
Ginisty ist hoffentlich diejenige der übrigen auf den Marquis de
Sade sich beziehenden Schriftstücke inauguriert worden. Ihm ist im
Jahre 1900 Cabanès mit seiner wertvollen Studie gefolgt, die
neue zahlreiche archivalische Dokumente zur Sade-Biographie beibringt.
Die Sade-Forschung, welche in der letzten Zeit in ein lebhafteres Tempo
zu geraten scheint, bedarf dringend weiteren Materials zum Studium
eines der merkwürdigsten Menschen und Schriftsteller.



4. Schriften im
Sinne des Marquis de Sade.


53. L’Anti-Justine ou les Délices de l’Amour. Par M. Linguet,
av. au et en Parlem. Epigraphe: Casta placent superis. — Manibus puris
sumite (cunnos). Avec soixante figures. Première partie. Fleuron: Tête
de faune couronnée de feuilles et de raisins. Au Palais-Royal: chez
feu la veuve Girouard, très-connue. 1798. Deux parties in 12. Mehrere
Neudrucke in Brüssel, einer (1863) in 2 Bänden, in-18o, mit schlechten
colorierten Lithographien, die andern sorgfältiger, in-12o, mit
Gravüren. Weitere Neudrucke „conformes à l’édition originale“ s. l.
(Brüssel 1864) 12o, VIII, 260 S. (6 obsc. Gravüren); s. l. (Brüssel,
16 mittelm. Lithogr.); s. l. (Brüssel J. Gay) 16o; Amsterdam chez de
Kick (Brüssel) 12o 2 Bde. VIII, 114 und 166 S.; 6 freie Bilder; s. l.
(Amsterdam) 2 versch. Ausgaben, (eine blosser Text, andere mit 38
freien Bildern); Brüssel 1890 XVI, 103, 143 S. (in 1 Bd.) 8o ohne
Bilder. — In der Vorrede heisst es über Sade: „Blasé sur les
femmes, depuis longtemps, la Justine de Dsds. me tomba sous la main;
elle me mit en feu... Personne n’a été plus indigné que moi des
ouvrages de l’infame de Sades, que je lis dans une prison. Ce scélérat
ne présente les délices de l’amour, qu’accompagnés de tourments, de
la mort même.“ Der Zweck des Verfassers (Rétif de la Bretonne)
ist ein anderer: „Mon but est de faire un livre plus savoureux que
les siens, et que les épouses pourront faire lire à leurs maris; un
livre où les sens parleront an cœur; où le libertinage n’ait rien de
cruel pour le sexe des Grâces, où l’amour, ramené à la Nature, exempt
de scrupules et de préjugés, ne présente que des images riantes et
voluptueuses.“ Die auf dem Titel angegebenen 60 Bilder fehlen.

54. Pauliska, ou la Perversité moderne, mémoires récents d’une
Polonaise. Paris, Lemierre et chez Courcier, an VI (1798), 2 Bände in
12o. 2 Bilder nach Art des Chaillu. Verfasser ist Jacques Baron
Révérony de Saint-Cyr (1767–1829). Das eine Bild stellt eines
Mann dar, der vor einer Frau kniet und ihren Arm beisst, bis das Blut
kommt; das zweite zwei Frauen und ein Kind inmitten des Brandes und
Zusammensturzes eines Schlosses. — Im „Tribunal d’Apollon“
Petit Dictionnaire des auteurs contemporains (Paris, an VIII, 2 Bde.)
wurde der Roman sofort als einer „à la Sade“ qualificiert. Mit
Bezug auf die Stellung des Verfassers im Géniecorps wird hinzugefügt:
„De grâce, citoyen Révéroni, employez votre génie au génie.“

55. Sabina d’Herfeld ou les Dangers de l’imagination. Paris
1757–1758. 2 Bände in 12o. Verf. Révérony de Saint-Cyr.

56. Le Torrent des passions, ou les Dangers de la galanterie.
Paris, Barba, 1818. 2 Bde. Verf. Révérony de Saint-Cyr.

57. Le Dominicain, ou les crimes de l’intolérance et les effets du
célibat réligieux par T......e (E. L. J. Toulotte),
Paris, Pigoreau, 1803, 4 Bände in 12o.

58. Justine ou les Malheurs de la vertu avec préface par Marquis
de Sade. Paris, Olivier, Impr. Maltesse, 1835, 2 Bände in 8o, und
Paris, bei Bordeaux, éditeur, Hôtel Bullion, 1836, 2 Bände in 8o.
Verfasser Raban. Eine buchhändlerische Speculation, die nur
durch den Titel an den gleichnamigen Roman des Marquis de Sade
erinnert. Verwässerte Imitation desselben.

59. Aus den Memoiren einer Sängerin. Boston. Reginald
Chesterfield (Verlagsbureau Altona) kl. 8o, 2 Bände, VII, 244 und 251
S. Bd. I erschien 1862 (nach Fraxi 1868) und 1870. Bd. II 1875.
— Neudruck, Bucarest, Jacob Casanova (sic!) 2 Bde.

Soll Autobiographie der Schröder-Devrient sein. Das einzige
uns bekannte deutsche Buch im Genre der Schriften des Marquis de
Sade.

60. Virilités par Émile Chevet, Paris, A. Lemerre, 1882,
in 18o. Sammlung von Gedichten. Besonders „Le Fauve“ ist eine glühende
Apologie des Sadismus und des Marquis de Sade.

Betreffs der übrigen sadistischen Romane verweisen wir auf das betr.
Kapitel in Abschnitt IV.

61. Im Fructidor des Jahres VII liess Prévost, Direktor des
Théâtre sans prétention ein Stück „Justine ou les Malheurs de la
vertu“ ankündigen, dessen Aufführung die Polizei verbot.



5.
Schriften über den Marquis de Sade und den Sadismus.


62. Lettre sur le Roman intitulé Justine ou les Malheurs de la
vertu par Charles Villers Paris 1877. Kl. 8o 23 S.
Neuausgabe von A. P. Malassis. Das Original erschien im Jahre
1797 im „Spectateur du Nord“ Band IV.

63. Interessante Mitteilungen über die Theateraufführungen Sades
in Charenton, Brief vom 23. Mai 1810 an Madame Cochelet, an den
Direktor Coulmier in „Revue anecdotique“, Bd. X (Nouvelle Série,
Bd. I) 1860. S. 101 bis 106.

64. Mémoires secrets pour servir à l’histoire de la République des
Lettres en France ou Journal d’un observateur, Bd. VI, S. 162–163.
(Affäre von Marseille.)

65. Lettres de la Marquise Du Deffand à Horace Walpole, depuis
comte d’Orford, écrites dans les années 1766 à 1780 etc. Nouv. édit.
corrigée. Paris 1812. Bd. I, S. 225 bis 227; 228–229 (Affäre Keller).

66. Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages de Rétif de
la Bretonne par P. L. Jacob, bibliophile. Paris 1875 S. 413–423
(Rétif’s Beziehungen zum Marquis de Sade nach Stellen aus
seinen Schriften).

67. Détention du marquis de Sade in: Revue rétrospective Bd. I,
Paris 1833 S. 256 ff.

68. L’espion Anglais London 1784 Bd. II, S. 393 bis 395 (Affären
von Marseille und der Keller).

69. Journal de la cour et de Paris, depuis le 28 novembre
1732 jusqu’au 30 novembre 1733 in: Revue rétrospective Bd. VII,
1836 S. 118–119 (Voltaire und die Familie Sade).

70. Histoire physique, civile et morale de Paris par J. A.
Dulaure. Paris 1821 Bd. VI, S. 224. (Urteil über den Marquis de
Sade).

71. Charles Nodier „Souvenirs, épisodes et portraits pour servir
à l’histoire de la révolution et de l’empire“. Paris 1831 Bd. II, S.
57–60. (Ueber die Persönlichkeit Sade’s).

72. Petite Bibliographie biographico-romancière etc. par
Pigoreau Paris, Octobre 1821 S. 309. (Ueber Leben und Schriften.)

73. J. S. Ersch, „Supplément à la France littéraire de
1771–1796“, Hamburg 1802 S. 412.

74. J. S. Ersch, „La France littéraire“ Hamburg 1798 Bd. III, S.
221–222.

75. Jules Janin „Le Marquis de Sade“ in: Revue de Paris. Bd.
XI, 1834, S. 321–360. Nachgedruckt in den „Catacombes“ Bd. I, 1839 und
abgekürzt in „Le Livre“ Paris 1870 S. 279–292. Auch deutsch Leipzig
1835 8o.

76. Paul L. Jacob, bibliophile „La Vérité sur les deux procès
criminels du Marquis de Sade“ Revue de Paris 1837. Bd. XXXVIII, S.
135–144. Später als eine der „Dissertations sur quelques points curieux
de l’Histoire et de l’Histoire littéraire par le Bibliophile Jacob“
wieder erschienen. Endlich nochmals abgedruckt in „Curiosités de
l’Histoire de France, 2e série: Les Procès célèbres.“ Paris 1858, in
12o S. 225 ff.

77. Le Marquis de Sade, Paris, chez les Marchands de nouveautés,
1834. Ein Band in 12o VIII, 62 S. mit einem Phantasieporträt des
Marquis de Sade aus der Sammlung des Herrn de la Porte.
Das Datum ist falsch, da diese Publikation nur ein Nachdruck der
Artikel von Janin und Lacroix ist, letzterer aber erst
1837 seine Abhandlung schrieb.

78. Dictionnaire des Athées par Sylvain Maréchal 2e éd,
par J. Lalande, Bruxelles 1833 Supplément S. 84. (Sade
als Atheist).

79. Biographie universelle ancienne et moderne (Michaud)
Paris 1863. Bd. 37, S. 217–224. (Artikel des jüngeren Michaud).

80. Biographie universelle et portative des contemporains depuis
1788 jusqu à nos jours. Paris 1836. Band V, S. 698–699.

81. Biographie générale Bd. XLII. (Artikel von J. M. r. i.)

82. Jules Renouvier „Histoire de l’art pendant la révolution“
Paris 1863 S. 269. (Obscöne Bilder zu den Werken Sade’s).

83. Le Marquis de Sade, l’Homme et ses écrits. Etude
bio-bibliographique. Sadopolis, chez Justin Valcourt, à l’enseigne de
la „Vertu malheureuse“, l’an 0000 (Bruxelles, J. Gay, 1866) in 12o,
72 S., Verfasser P. G. Brunet. Confisziert 1874. Enthält den
Anhang: Le Discours prononcé à la Section des Piques, par Sade, citoyen
de cette section et membre de la Société populaire. — Die Schrift ist
wieder abgedruckt in „Zoloé et ses deux Acolytes etc.“ (Siehe No. 22.)

84. Index librorum prohibitorum being Notes
bio-biblio-iconographical and critical on curious and uncommon Books
by Pisanus Fraxi, London 1877. S. 30–39 (Analyse von „Aline
et Valcour“ Mitteilungen über Sade), S. 406–410 (Analyse von
„Zoloé et ses deux Acolytes“) S. 422–424 (Ueber ein Sade’sches
Manuscript).

85. Justine und Juliette oder die Gefahren der Tugend und die Wonne
des Lasters. Kritische Ausgabe nach dem Französischen des Marquis
de Sade. Leipzig Carl Minde (1874) kl. 8o 155 S. Im wesentlichen ein
Phantasieprodukt, doch nicht ohne einige treffende Bemerkungen.

86. Die Schule der Wonne. Aus dem Französischen des Werkes
„La philosophie dans le boudoir“ vom Marquis de Sade, Verfasser von
„Justine und Juliette“ Leipzig. Carl Minde. (1875?) Enthält eine
Analyse der philosophischen Excurse in der „Philosophie dans le
Boudoir“ und ebenfalls schätzbare Bemerkungen.

87. Idée sur les Romans par D. A. F. de Sade publiée avec
préface, notes et documents inédits par Octave Uzanne Paris
1876 Edouard Rouveyre gr. 8o XLVIII, 50 S. Die „Préface“ enthält
eine Biographie Sade’s und eine Bibliographie von 37 Nummern,
sowie einige Briefe des Marquis de Sade an die Direktion der
Comédie Française. Dann folgt der Abdruck der „Idée sur les Romans“ mit
Anmerkungen.

88. Le Livre par J. Janin, Paris 1870. 8o S. 291
(Testament)

89. Cazin, sa vie et ses éditions, Cazinopolis 1863 kl. 8o S.
149. (Ueber die zweite Ausgabe der „Justine“.)

90. Les Crimes de l’amour. Précédé d’un Avant-propos, suivi
des Idées sur les romans, de l’auteur des crimes de l’amour à
Villeterque, d’une notice bio-bibliographique du marquis de Sade:
l’homme et ses écrits et du discours prononcé par le marquis de Sade
à la section des Piques. gr. 8o Bruxelles Gay et Doucé 1881, VI,
273 S. Eine sehr schätzbare Kollection von Sadiana. Von uns im Text
stets als „Les Crimes de l’Amour etc.“ zitiert. Inhalt: Abdruck der
historischen Novelle „Juliette et Raunai ou la conspiration d’Amboise“
(aus der Novellensammlung „Les crimes de l’amour“) S. 1–96; die
„Idée sur les Romans“ S. 97–135. „L’auteur des crimes de l’amour à
Villeterque folliculaire“. S. 137–153; „Le Marquis de Sade, l’homme
et ses écrits“ S. 155–264 (neuer und bedeutend vermehrter Abdruck der
Brunet’schen Bio-Bibliographie); „Section des Piques. Discours
etc. par Sade, citoyen de cette section, et membre de la Société
populaire“, S. 265–272.

91. La curiosité littéraire et bibliographique 1e et 3e série.
Paris 1882. Enthält im 1. Bande kurz Analyse der „Justine“, im 3.
Bande S. 131–169 eine zwar sehr unvollständige, aber an treffenden
Bemerkungen reiche Analyse der „Juliette“, sowie S. 169–176 den Abdruck
des sadistischen Gedichtes „Le Fauve“ von E. Chevé.

92. A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ in: Die Zukunft VII.
Jahrgang No. 26, vom 25. März 1899 S. 497–515. Eine geistvolle Studie,
welche die Sade-Forschung in Deutschland eröffnet. Inhalt: Allgemeines
über die Bedeutung des Marquis de Sade S. 497–499; das Leben
S. 499–504; die Werke S. 504 bis 507; geistig-sittliches Niveau und
Zusammenhang mit anderen Zeitrichtungen S. 507–512; krankhafter
Geisteszustand de Sades S. 512–515.

93. Lettres inédites de la Marquise de Sade par Paul
Ginisty in: La Grande Revue 3e Année No. 1. Paris 1er janvier
1899 S. 1–31. — Höchst wertvolle Studie über das Verhältnis zwischen
dem Marquis de Sade und seiner Frau, nebst neuen Beiträgen zur
Lebensgeschichte.

94. Le Marquis de Sade et le Sadisme par le Dr. Marciat
in: „Vacher l’éventreur et les crimes sadiques“ par A.
Lacassagne Lyon et Paris 1899 gr. 8o S. 185 bis 237 und S. 411.
Eine schätzbare Abhandlung mit mehreren neuen Beiträgen und originellen
Bemerkungen.

95. R. v. Krafft Ebing „Neue Forschungen auf dem Gebiete
der Psychopathia sexualis“ 2. Auflage Stuttgart 1891; enthält ein
Kapitel „Ueber Masochismus und Sadismus“ S. 1–45.

96. Léo Taxil „La corruption fin de siècle“ Nouv. édit.
Paris 1894. Enthält S. 213–246 ein Kapitel „Le sadisme“ mit einer
Biographie des Marquis de Sade.

97. A. Eulenburg „Sexuale Neuropathie“ Leipzig 1895 S.
108–125. Reich an lichtvollen Bemerkungen über den Sadismus.

98. Le Sadisme au point de vue de la médecine légale, les crimes
sadiques par A. Lacassagne in: Vacher l’éventreur etc. Lyon et
Paris 1899, S. 239 bis 282.

99. Brierre de Boismont „Remarques médico-légales sur la
perversion de l’instinct génésique“ in: Gaz. médicale de Paris No.
29 vom 21. Juli 1849.



100. Bemerkungen über Sadismus an verschiedenen Stellen bei
von Schrenck-Notzing. „Die Suggestionstherapie bei krankhaften
Erscheinungen des Geschlechtssinnes u. s. w.“ Stuttgart
1892, R. von Krafft-Ebing „Psychopathia sexualis“
5. Aufl. Stuttgart 1890 u. ö., A. Moll „Die konträre
Sexualempfindung“ 2. Aufl. Berlin 1893 u. ö., A. Moll
„Untersuchungen über die Libido sexualis“ Berlin 1898 Bd.
I, (der zweite Band soll speziell den Sadismus behandeln),
B. Tarnowsky. „Die krankhaften Erscheinungen des
Geschlechtssinnes“ Berlin 1886.

101. W. Russalkow „Grausamkeit und Verbrechen im sexuellen
Leben“ Leipzig 1899, speziell: „Der Masochismus“ S. 45–56, der
„Sadismus“ S. 57–77.

102. Etude sur la Flagellation au point de vue médical et
historique Paris 1899, Prachtwerk.

103. L. Thoinot „Attentats aux mœurs et perversions du sens
génital“ Paris 1898.

104. Ganz kurze Erwähnungen des Marquis de Sade in
Mercier’s „Nouveau Tableau de Paris“, Houssaye’s
„Notre Dame de Thermidor“, Michelet’s „Histoire de
la Révolution“, Maxime du Camp’s „Paris, sa vie, ses
fonctions et ses organes“ Bd. V., Piazzolli’s „Catalogue
de livres rares et curieux“ Mailand 1880 S. 394–396, Thevenot de
Morande’s „Gazette noire par un homme qui n’est pas blanc“ 1784,
Soulié’s „Mémoires du Diable“, Meyer’s „Fragmente aus
Paris“, Bd. I, „Dictionnaire Larousse“, H. Taine’s
„Origines de la France contemporaine“, in Tullio Dandolo’s
„Schizzi litterari“ Turin 1840, „Chronik des Œil de Bœuf“ Bd. VIII
(Marseiller Affaire); O. L. B. Wolff „Allg. Geschichte des
Romans“ (über „Justine“); Jean de Villiot „La flagellation à
travers le Monde“ Paris 1900 Bd. II (Aff. Keller); „Denkwürdigkeiten
der Marie Antoinette“ Leipzig 1836; Böttiger’s „Sabina“ Ausgabe
von 1810 (in einer Anmerkung); Frusta „Der Flagellantismus
und die Jesuitenbeichte“ Stuttgart 1849; „Magazin für Litteratur“
Jahrg. 1891; Karl Goldmann „Masochismus und Sadismus in der
Litteratur“; Oettinger’s „Moniteur des Dates“, Artikel „Sade“



105. Le Marquis de Sade, ses aventures, ses œuvres, passions
mystérieuses, folies, érotiques. Arthème Fayard, éditeur, 78
boulevard Saint-Michel, Paris O. J. lex. 8o. 932 Seiten, 116 Bilder.
Ein Hintertreppenroman von riesigem Umfange, dessen 5 Teile folgende
Titel haben: 1. L’orgie de Marseille, 2. La femme écorchée vive, 3.
Les faux bonnets rouges, 4. L’or tout-puissant, 5. Le pensionnaire de
Charenton. — Das Ganze eine seltsam-romantische Mischung von Dichtung
und Wahrheit, unter Benutzung historischer Werke wie Michelet’s
„Histoire de la révolution“ u. s. w. Die Bilder sind sehr schlecht und
zum Teil abschreckend.

106. La marquise de Sade par Rachilde. Ein moderner Roman, der
von A. Eulenburg „Sexuale Neuropathie“ S. 86 zitiert wird.



Nachträge.


107. Jeanne Laisné, ou le Siège de Beaucis, tragédie en 5 actes.
Mit 8 gegen 3 Stimmen im Théâtre-Français abgelehnt (1791), wegen einer
Verherrlichung Ludwig’s XI. MS.

108. Les Ruses d’amour, comédie épisodique, en 1 acte, en prose.
MS.

109. Euphemie de Melen, ou le Siège d’Alger: trag. en 1 acte, en
vers. MS.

110. Azelis ou la coquette punie, comédie féerie en 1 acte, en
vers libres. Angenommen im Théâtre de la rue de Bondi (1790). MS.

111. Divertissement. MS.

112. Tancrède, scène lyrique, en vers. MS.

113. La Tour mystérieuse, opéra-comique en 1 acte. MS.

114. La Fête de l’amitié, prologue. MS.

115. L’hommage de la reconnaissance, vaudeville en 1 acte (In
Charenton aufgeführt). MS.

116. „Journal de l’amateur de livres.“ Paris 1849. Bd. III, S.
3–6 (Ueber „Zoloé et ses deux Acolytes“).



117. „Journal de la librairie“ Paris 1815. S. 38.

118. „Les fous célèbres“ in 18o, 1840. (Mit Phantasiebild
Sade’s).

119. Le Livre. Sept. 1883. S. 589 (Nachrichten über „Aline et
Valcour“).

120. A. Cabanès „La prétendue folie du Marquis de Sade“ in:
Le Cabinet Secret de l’Histoire, 8o, Paris, A. Maloine, 1900 S.
259–320. — Ein neuer, höchst wichtiger Beitrag zur Sade-Forschung.
Enthält hauptsächlich neues Material zur Lebensgeschichte de
Sade’s aus dem Archiv der auswärtigen Angelegenheiten und dem
Archiv des Irrenhauses in Charenton. In Kürze werden wir wohl neuen
Veröffentlichungen entgegensehen dürfen.

121. — bl —, Recension meines Werkes in: Zeitschrift für
Bücherfreunde, IV. Jahrgang, Heft 2/3 (Mai/Juni 1900) S. 122–124. —
Vortreffliche, höchst schätzbare Correcturen und Nachträge enthaltende
Kritik der vorliegenden Schrift. Der Verfasser ist ein genauer
Sade-Kenner.

122. Menabrea „Les Origines féodales dans les Alpes
occidentales“ Turin 1865, 4o, S. 573 ff. — (Ueber de Sade’s
Aufenthalt in Fort Miolans).

123. Alfred Bégis „Notes de Police“ über den Aufenthalt Sade’s in der
Bastille in: „Nouvelle Revue“ November-December 1880 S. 528 ff.

124. L’Amateur d’Autographes 1863 S. 279; 1864 S. 105–106; 1866
(Briefe und Mitteilungen über de Sade).

125. M. A. Baudot „Notes historiques“ publiées par Mme
Edgar Quinet S. 62–65 (über Désorgues, de Laage,
Abbé Fournier und den Marquis de Sade als Opfer der
napoleonischen Polizeiwillkür).

126. Oswald Zimmermann „Die Wonne des Leids. Beiträge zur
Erkenntnis des menschlichen Empfindens in Kunst und Leben.“ 2.
Auflage, Leipzig, C. Reissner 1885 enthält S. 107–114 ein Kapitel „Die
Association von Wollust und Grausamkeit“, aber auch sonst vielfache
Erörterungen über das Verhältnis zwischen Schmerz und Wollust.

127. Justine, or the Misfortunes of Virtue, by the Marquis
de Sade for the first time translated from the French original
edition (Holland, 1791) Paris, J. Liseux, 1883, 8o 400 S. —
Englische Ausgabe des „Liber Sadicus“ von J. Liseux. — Nach „Z.
f. Bücherfreunde“ Mai/Juni 1900 S. 122 wurden in letzter Zeit „Justine“
und „Juliette“ mehrfach ins Englische übertragen.

128. Episodischer Auszug der Nouvelle Justine. Darüber heisst
es in „Z. f. Bücherfreunde“ a. a. O. S. 121–122: „Eine Analyse der
‚Juliette‘, vermischt mit biographischen Details über deren Verfasser,
leitet auch einen episodischen Auszug des Werkes ein, der vor kurzem
erschienen ist und der Ankündigung nach auch in das Deutsche übersetzt
werden sollte. Es würde dies die erste Uebersetzung eines Werkes Sade’s
in das Deutsche sein.“

129. Le Libertin hollandais. Ein jüngst in Brüssel neugedruckter
Roman, dessen Verfasser angeblich der Marquis de Sade ist. (Z.
f. B. S. 123.)

130. The Double Life of Cuthbert Cockerton, Esq. Attorney-at-law
of the city of London. His History and that of his daughter and some
curious anecdotes of other ladies and their lovers. From The
Original Ms. Dated 1798. Penzane Jn the Year of our Lord. 1894
(1900) 8o, 450 Seiten. — Nach der Vorrede ein unter dem Einflusse
der Schriften Sade’s entstandenes Werk. Wenn es echt wäre,
würde es das früheste sadistische Werk in England sein. Es ist
höchstwahrscheinlich neueren Ursprungs.

131. The Sword and Womankind. Being a study of the Influence
of „The Queen of Weapons“ upon the moral and social statuts of women.
Adapted from Ed. de Beaumont’s „L’Epée et les Femmes“ with
additions and an index by Alfred Allison M. A., Oxon, and an
etched frontispice by Albert Bessé. Paris 1900 8o, 360 S. —
Interessantes Werk über Masochismus des Weibes. Kapitel XI des dritten
Teiles handelt von den „Lady-Killers.“

132. The Pleasures of Cruelty being a sequel to the reading of
Justine et Juliette by the Marquis de Sade. Paris et London
1898. 8o 3 Bände 84, 122, 114 Seiten. — Exquisit sadistische
Erzählung.

133. G. Brunet „Fantaisies bibliographiques“, Paris, J.
Gay, 1864. 12o. (Enthält Bemerkungen über „Zoloé“).

134. L’Esprit des mœurs au XVIIIe siècle; ou la petite
Maison prov. en 3 a. et en pr., traduit du Congo; par M.
d’Unsi-Terma (Mérard de St. Just). Lampsaque (Paris)
1790, 8o 40 und 120 S. — Ein sehr freies und seltenes Stück.
Auch bekannt unter dem Titel „La folle journée“. Zuerst in Bd. II
der „Espiègleries, joyeusetés etc.“ (Londres 1777), aber nur in
2 Akten veröffentlicht. Enthält Anspielungen auf zeitgenössische
Persönlichkeiten. Wiedergedruckt im „Théâtre gaillard“. Ausg. von
Brüssel 1865 (Bd. II, S. 81–182). — Paul Lacroix (im „Catalogue
Soleinne“ unter Nr. 3865) glaubt nicht, dass ein solches obscönes Stück
von Mérard de St.-Just geschrieben sein könne, und schreibt es
seinem Inhalt nach dem Marquis de Sade zu, besonders die Ausgabe
von 1790 in 3 Acten.

135. Elica, ou les Malheurs de la vertu, par J. A. Gardy,
Paris, Tiger, 1813, 1818, in 18o. — Inhalt mir unbekannt, dem
Titel nach aber offenbar von „Justine, ou les Malheurs de la vertu“
beeinflusst.

136. The Inutility of Virtue. Translated from the French
by Dr. —, of Magdalene College, Oxford. London: Published as the
Act directs, By Madame Le Duck, Mortimer Street; And to be
had of all Respectable Booksellers. 1830. Price 2 l. 2 s. — 12o
72 S., 9 obscöne, gut ausgeführte Kupfer. Veröffentlicht von J.
B. Brookes. — Neudruck von W. Dugdale um 1860 mit dem
folgenden neuen Titel:




„O Virtue! What art thou but an empty name?“

Brutus.







„The Inutility of Virtue, A Tale of Lust and Licentiousness,
Exemplified in the History of a Young and Beautiful Lady, Modest
and Virtuous, who, by a Series of Unfortunate Circumstances, is
first Ravished by a Robber, Then become successively the
victim of Lust and Sensuality; till overpowered by Debauchery, her
passions become Predominant, her Mind remaining Pure, while her Body
is contaminated. The whole richly and beautifully Narrated, and
illustrated with Numerous Elegant Engravings. Showing the Triumphs
of Vice, and the Degradation of Virtue. London, Printed for the Society
of Vice.“ 8o 59 S., 8 schlechte, colorierte obscöne Lithographien,
keine Copien der früheren Bilder. — Im Anfange der „Justine“ fällt
bekanntlich die Titelheldin in die Hände von Briganten. Dieses Buch ist
gewissermassen eine weitere Ausführung und Nachahmung jener Episode
der „Justine“ und offenbar unter dem Einflusse der Schriften des
Marquis de Sade entstanden.

137. Josef von Görres „Die christliche Mystik“ Regensburg 1842,
Bd. IV, 2te Abteilung, S. 421–470, Kapitel: „Der Zeugungstrieb und die
Blutgier als Anknüpfungspunkte dämonischer Rapporte“. — Lesenswert
wegen der merkwürdigen Auffassung und Erklärung der sadistischen
Erscheinungen.

138. Le Tartuffe libertin, ou le Triomphe du vice. A. Cythère,
chez le gardien du temple (gegen 1831). 18o 107 S. Mit 6 schlechten
erotischen Lithographien. Sehr obscöne Schrift mit sadistischen
Maximen, die man, offenbar ohne sie gelesen zu haben, dem Marquis
de Sade zuschrieb. Denn es ist darin von Personen der Zeit des
Bürgerkönigs Louis-Philippe die Rede. — Englische Uebersetzung,
London ohne J. (1840) 8o mit 4 Bildern. — Französischer Neudruck:
Le Tartufe (sic.) Libertin ou le Triomphe du Vice (Par
le Marquis de Sade). En Hollande Chez Les Libraires Associés
1789 in: Le Parc-aux-Cerfs Episcopal-Histoire Edifiante et Curieuse du
Séminaire de Vénus etc. Brüssel 1876 (bei Vital Puissant) 12o
180 S. (Inhalt: 1) Le Bordel Episcopal; 2) Le Tartufe Libertin; 3) La
Bulle d’Alexandre VI.; 4) Les Réclusières de Vénus).



2. Nachtrag

(Zusätze des Verlegers).


139. Les 120 Journées de Sodome ou l’Ecole du Libertinage par le
Marquis de Sade. Publié pour la première fois d’après le manuscrit
original, avec des annotations scientifiques par le Dr. Eugène Dühren.
Paris, Club des Bibliophiles MCMIV. Ein starker Band in Lex. 8o von
IV und 543 Seiten. Privatdruck in 200 Exemplaren. Sehr schöne Ausgabe.
Vergl. auch No. 36.

140. Die Geschichte der Justine oder die Nachteile der Tugend.
Aus dem Französischen zum ersten Male ins Deutsche übertragen von
Dr. Martin Isenbiel. 1906. Privatdruck. 4 Bände in 1 Band. Gr. 8o.
420 Seiten. — Die Geschichte der Juliette oder die Vorteile des
Lasters. Aus dem Französischen zum ersten Male ins Deutsche
übertragen von Dr. Martin Isenbiel. 1906. Privatdruck. 6 Bände in
1 Band. Gr. 8o. 607 Seiten. In 550 in der Maschine numerierten
Exemplaren hergestellt.

141. Neue Forschungen über den Marquis de Sade und seine Zeit von Dr.
Eugen Dühren. Gr. 8o. 480 Seiten. Berlin 1902.

142. Rétif de la Bretonne, Der Mensch, der Schriftsteller, der
Reformator. Von Dr. Eugen Dühren. Gr. 8o 515 Seiten. Berlin 1906.






Namen-Register.




	 A.

	 Abel, C., 18.

	 Abricossoff, Madame, 83, 213.

	 Achelis, Th., 11, 12, 27, 28, 267.

	 Agrippa, Cornelius, 220.

	 Agirony, 105, 225.

	 l’Aigle, de, 104.

	 Albani, Kardinal, 52, 105.

	 d’Albert, Mademoiselle, 73.

	 Albert, Henri, 495, 496.

	 d’Alembert, 152, 404.

	 Alexander VI., Papst, 106, 278, 384.

	 Allard, Madame, 103.

	 Altieri, Kardinal, 105.

	 Amythone, 187.

	 Andromeda, 187.

	 Anneci, Herzog von, 152.

	 Apulejus, 480.

	 Aremberg, Prosp. v., 496.

	 Aretino, P., 104, 278.

	 d’Argens, Marquis, 66, 74, 91, 94.

	 Aristophanes, 3.

	 Arnould, Schauspielerin, 156, 192.

	 Arnoux, 103.

	 Aroût, Mademoiselle, 277.

	 d’Artagnan, 383.

	 Artois, Graf von, 45, 46, 47, 140, 155.

	 d’Arzigny, Chevalier, 140.

	 Aubertin, Ch., 89.

	 Aubry, 85.

	 Aulard, 338.

	 Aumale, Duc. d’, 465.

	 l’Auteroche, 267.

	 Avé-Lallemant, 240.

	 Avicenna, 220.

	 B.

	 Bachaumont, 117, 316.

	 Bachofen, 13.

	 Bagnolet, Pfarrer von, 60.

	 Bandus, M. J. L. A. de, 468.

	 Barbey d’Aurévilly, 475.

	 Barbier, 44, 94.

	 Bardeleben, K. von, 6.

	 Barras, 336, 337, 399.

	 Barrès, M., 475, 476. 493.

	 Barruel, 37, 38.

	 Barry, Madame du, 77, 81, 132, 157, 217.

	 Barry, Graf Jean du, 82.

	 Bartels, M., 11, 223.

	 Barthold, F. W., 134, 280.

	 Basilius, 462.

	 Bastian, A., 13.

	 Báthory, Elisabeth, 272.

	 Baudelaire, Ch., 474, 488.

	 Bavant, Magdalaine, 70.

	 Bayle, P., 36, 189, 383.

	 Beauffremont, Prince de, 104, 273.

	 Beauharnais, Josephine de, 337, 399.

	 Beaumarchais, 198 ff., 434.

	 Beauvoisin, 315.

	 Bebel, A., 14, 15.

	 Beccaria, C., 248.

	 Bécherand, Abbé, 82.

	 Bechterew, W. v., 82, 245.

	 Behrend, G., 15, 443.

	 Bellarmin, 285.

	 Ben Akiba, 115.

	 Ben Ali, 487.

	 Benedikt XIII., Papst, 294.

	 Benedikt XIV., Papst, 106.

	 Benzi, 64.

	 Bérard, 90.

	 Bergh, R., 224.

	 Berkley, Theresa, 211/12.

	 Bernard, P. J., 79, 92, 93.

	 Bernard-Saint-Afriques, A. de, 329.

	 Bernis, Cardinal, 52, 105, 188, 285, 287.

	 Bertrand, 41.

	 Bettelheim, A., 201, 434.

	 Bièvre, Marquis de, 194.

	 Binz, C., 216.

	 Biran, Marquis de, 205.

	 Blanchon, J., 189.

	 Blanquet, 44.

	 Bleibtreu, K., 484.

	 Blennerhasset, 86.

	 Bloch, J., 232.

	 Bloch, Michel, 489.

	 Blot, Madame de, 85.

	 Boccaccio, 278, 284.

	 Boileau, 209, 470.

	 Boisdeffre, 495.

	 Bois-Reymond, E. du, 77, 503.

	 Bonaparte, 337, 399.

	 Bonneau, A., 126, 425, 477.

	 Borde, Cl., 106.

	 Bordeaux, 472.

	 Borel, P., 473.

	 Borgia, Cesare, 278.

	 Borghese, Kardinal, 105, 179.

	 Borromeo, Graf Friedrich, 279.

	 Bossard, 271.

	 Bouchard, 206, 207.

	 Boucher, 110.

	 Bougainville, 267.

	 Bouguer, 267.

	 Bouillaud, 214.

	 Bouillon, Duc de, 154.

	 Bourdon, G., 117.

	 Bourdroux, 241.

	 Bourget, P., 474, 478, 479.

	 Bourgogne, Herzog von, 274.

	 Bourgoing, 287.

	 Bouvier, 62.

	 Bragadin, 281.

	 Brancaforte, 283.

	 Brandes, G., 76, 108, 109.

	 Brantôme, 270.

	 Braschi, G. A. Graf, siehe Pius VI.

	 Bray, Comtesse de, 277.

	 Brienne, de, 63.

	 Brierre de Boismont, 214, 313, 314, 455, 488, 489.

	 Brillat-Savarin, 50, 236.

	 Brinvilliers, Marquise de, 243 ff.

	 Brissaud, 213.

	 Brisson, Madame, 177.

	 Brosch, Moritz, 288.

	 Broussais, 214.

	 Brücke, E. W. v., 190.

	 Brunet, G., 262, 275, 276.

	 Buckingham, Lord, 71.

	 Buckle, Th., 12, 73, 74, 87, 504.

	 Buffon, 36, 78, 107, 188, 416.

	 Bullion, 277.

	 Burney, 400.

	 Bussy-Rabutin, 205.

	 C.

	 Cabanès, 298, 306, 307, 308, 313, 318, 319, 321, 322, 326, 328, 329, 332, 338, 345, 346, 347, 399, 452.

	 Cabarrus, Thérèse, (Mad. Tallien), 122.

	 Cadière, Cathérine, 66, 67, 94, 120.

	 Cagliostro, 120.

	 Camargo, Tänzerin, 152.

	 Camp, Maxime, du, 146, 155.

	 Capo de Feuillade, 479.

	 Capponi, Donna, 106.

	 Caracalla, 462.

	 Carlier, 104.

	 Carlyle, Th., 250, 259, 260, 262, 264.

	 Caron, 263.

	 Carracci, Augusto u. Annibale, 278.

	 Carraccioli, Marquis de, 166.

	 Carrée, 402.

	 Carrier, J. B., 262, 263 ff.

	 Cartouche, 246, 249.

	 Casanova, J. de, 43, 59, 79, 112, 113, 119, 134, 135, 136, 140, 141, 152, 153, 164, 201, 202, 217, 218, 224, 255 ff., 279, 281 ff., 302, 317.

	 Casper, J. L., 283, 451.

	 Caylus, Graf, 66, 91, 94, 95, 118.

	 Cazin, 349.

	 Cérutti, 38, 62.

	 Chaillu, 473.

	 Chaise, de la, 64.

	 Chambonas, de, 141.

	 Chamisso, A. v., 466, 467.

	 Chanoine, 496.

	 Chantilly, Schauspielerin, 87.

	 Charavay, 326, 329, 345.

	 Charlevoix, 267.

	 Charolais, Graf, 278 ff., 429, 458.

	 Chartres, Duc de, 155, 163, 227.

	 Chartres, Duchesse de, 217.

	 Château-fort, Opernsängerin, 156.

	 Château-neuf, Opernsängerin, 156.

	 Châteauroux, Duchesse de, 77

	 Château-vieux, Opernsängerin, 156.

	 Chaulieu, 107.

	 Chaulnes, Herzog von, 434.

	 Chaumette, 85.

	 Chénier, André, 266.

	 Chénier, Marie-Joseph, 266.

	 Chéry, 349, 402.

	 Cheve, E., 477.

	 Choderlos de Laclos, 96.

	 Choiseul, Herzog von, 85.

	 Chorier, Nicolas, 398.

	 Chuquet, A., 166.

	 Cigogne, 465.

	 Clairon, 103, 192.

	 Clemens XIV., Papst, 287.

	 Clermont-Tonnerre, Graf, 328, 334.

	 Cloots, 38.

	 Cohen, Henry, 92, 94, 473.

	 Coletta, P., 287, 288.

	 Collot, d’Herbois, 262, 265, 469.

	 Condé, Prinz von, 274, 297, 298.

	 Condorcet, 87.

	 Conrad, M. G., 484.

	 Constant, B., 467.

	 Conti, Prinz, 132, 198, 297.

	 Conton, 229.

	 Cook, J., 268.

	 Cooper, W. M., 209, 211.

	 Coppee, Fr. 330.

	 Corday, Charl., 335.

	 Corniger, Franciscus, 189.

	 Cortina, J. G. de la, 461.

	 Coulmier, Abbé, 341, 342.

	 Coustou, 116.

	 Couthon, 469, 470.

	 Crébillon, Cl. Pr. Jolyot de, 93, 96, 118.

	 Crigny, Gräfin, 86.

	 Croy, Duc de, 254.

	 Cyrine, 187.

	 D.

	 Damiens, R. Fr., 249 ff.

	 Dante, 281.

	 Danton, 87.

	 Darimajou, 60.

	 Darwin, Ch., 6.

	 Delagragne, 246.

	 Desbarreaux, 117.

	 Deschauffonis, 249.

	 Desorgues, Th., 338.

	 Despaze, 471.

	 Desrues, 246, 249, 257.

	 Dessoir, M., 98.

	 Devilliers, Madame, 157.

	 Diderot, 74, 87, 89, 95, 96, 168, 170.

	 Dillen, 63.

	 Dinaux, 142.

	 Dioscorides, 216.

	 Diotima, 22.

	 Dittrich, 479.

	 Dorat, 105.

	 Douglas, 198.

	 Dreyfus, Alfred, 408, 495.

	 Drujon, 397, 459, 472.

	 Drumont, J., 495.

	 Duboc, Julius, 10.

	 Dubois, Schauspielerin, 103, 155.

	 Du Châtelet, Madame, 87.

	 Duclos, 78.

	 Du Deffand, Marquise, 77, 308, 310.

	 Dufour, P., 14.

	 Duhalde, 267, 429.

	 Dulaure, J. A., 83, 123, 141, 142, 175, 176, 217, 277, 335.

	 Dumas, Alexandre der Aeltere, 102.

	 Dumont, 267.

	 Dupin, 208.

	 Dutard, 38.

	 Du Thé, Mademoiselle, 155.

	 Dyes, 214.

	 E.

	 d’Egmont, Comtesse, 81.

	 d’Egmont, Comte, 152.

	 Eisenhart, H., 422.

	 d’Elbœuf, Duc, 104.

	 Elisabeth, Charlotte, von der Pfalz, 205, 207.

	 Ellis Havelock, 10, 11, 177, 202, 207.

	 d’Eon, 95, 187, 191, 197.

	 Empedokles, 8.

	 l’Escuyer, 258 ff., 373.

	 Esterhazy, 495.

	 Eulenburg, A., 95, 98, 216, 271, 272, 293, 302, 311, 321, 348, 401 ff., 408, 443, 448, 449, 451, 455, 458, 463, 474, 483, 484, 486, 487, 491, 492, 496, 500.

	 F.

	 Faverolle, 41.

	 Ferdinand IV., König von Neapel, 288 ff.

	 Ferrage, Blaize, 275.

	 Ferriani, L., 462.

	 Feuerbach, L., 18.

	 Fichte, 31.

	 Fischer, K., 24, 31, 504.

	 Fleury, Comte, 263, 264.

	 Floegel, 69.

	 Florence, 177.

	 Fontenelle, 498.

	 Forberg, F. C.. 194, 207.

	 Forges, Chevalier de, 145.

	 Fouché., 262.

	 Fouquier-Tinville, 335.

	 Fourier, Chr., 473.

	 Fournier, 338.

	 Fragonard, 110, 111, 112.

	 Francavilla, Fürst von, 285.

	 Fraxi, 66, 90, 139, 211, 212, 300.

	 Frémiet, 500.

	 Frenzel, K., 77, 96.

	 Friedländer, B., 233.

	 Friedmann, Fr., 406, 484.

	 Friedrich der Große, 94.

	 Friedrich Wilhelm IV., 414.

	 Friese, Comte de, 85.

	 Fronsac, Duc de, 131, 306.

	 Furiel, Madame de, 183–194.

	 G.

	 Gagnières, 290.

	 Galiani, Abbé, 79.

	 Galien, J., 186.

	 Gall, 345.

	 Galliard-Sansonetti, 500.

	 Galliot, 223.

	 Garnier, P., 62, 179, 441.

	 Gay, J., 92, 94, 472.

	 Gay und Doucé, 461.

	 Gémonville, Graf de, 236.

	 Geoffrin, Madame, 77.

	 Gerland, E., 178.

	 Ginisty, P., 304, 305, 321, 324, 328.

	 Girard, J. B., 66, 67, 94, 120.

	 Girtanner, Chr., 226, 228.

	 Gobel, 38.

	 Goethe, J. W. von, 168, 434, 460, 467.

	 Goldsmith, Oliver 422.

	 Goncourt, E. u. J. de, 34, 41, 72, 85, 93, 120, 142, 143, 145, 166, 274, 275.

	 Gorani, 75, 284, 287 ff., 385.

	 Gourdan, Madame, 81, 104, 127, 132, 133, 135, 157, 177 180, 182, 183, 216, 220.

	 Grammont, Duc de, 205.

	 Grandmaison, 264.

	 Grandval, 75, 118.

	 Grässe, 118.

	 Gregor von Tours, 497.

	 Grétry, A., 116.

	 Griffet, 307.

	 Grimod de la Reynière, fils, 236.

	 Guerchy, 198.

	 Guibourg, Abbé, 71, 244.

	 Guillotin, J., 262.

	 Guyot, J., 499.

	 Guzmann, Pater, 187.

	 H.

	 Haeckel, E., 5, 6, 7.

	 Hagen, Alb., 106, 139, 173.

	 Halem, G. A. von, 164–166.

	 Haller, A. von, 179.

	 Hamilton, Lady, Emma, 289.

	 Hammonic, 213.

	 Harenberg, 64.

	 Hartmann, E. v., 20, 21, 29.

	 Hausset, Madame du, 239, 255.

	 Hegar, A., 15.

	 Hegel, 1, 22, 24, 29, 30, 503.

	 Heinrich III., 204, 216.

	 Heinrich IV., 204, 251.

	 Heinse, W., 232.

	 Helfert, v., 288.

	 Helvétius, 78, 486.

	 Hensen, V., 6.

	 d’Héricourt, 104.

	 Herman, G., 3, 17, 67, 71.

	 Herondas, 232.

	 Herreau, 65.

	 Hertwig, O., 6.

	 Hieronymus, 433.

	 Hobbes, 501.

	 Hoffmann, M. L., 468.

	 Holbach, 36, 37, 38, 363, 408, 486.

	 Hössli, H., 500.

	 Houdon, 116, 187.

	 Houssaye, Arsène, 116, 121, 266.

	 Humboldt, Al. von, 414.

	 Huysmans, J. C., 70, 476, 477.

	 Hyrtl, J., 220.

	 I.

	 Inigué, de, 60.

	 Isabeau, Mademoiselle, 139.

	 J.

	 Jack, the Ripper, 487.

	 Jacob, Biblioph., 97, 99, 101, 102, 124, 140, 141, 145, 156, 157, 160, 161, 167, 208, 301, 333, 335, 464, 465.

	 Jalé, 152.

	 Janin, J., 89, 151, 247, 293, 295, 301, 310, 336, 346, 401, 402, 460, 461.

	 Jansen, Cornelius, 64.

	 Jolande, Königin v. Arragonien, 294.

	 Joubert, Abbé, 418.

	 Jourdan, 258 ff.

	 Jourgniac, 261.

	 Julius III., Papst, 282.

	 Jullien, 263.

	 Jumilhac, de, 63.

	 K.

	 Kant, 467.

	 Karl II., 229.

	 Karl IX., 216.

	 Karl X., 45.

	 Karoline, Königin von Neapel, 94, 179, 286, 288 ff.

	 Katharina von Medici, 216.

	 Keben, G., 240.

	 Keller, Albert, 500.

	 Keller, Rosa, 308, 311 ff., 332.

	 Kleist, H. v., 480.

	 Klinger, M., 500.

	 Klobb, Oberst, 496.

	 Kobelt, G. L., 6.

	 Kobert, R., 215, 217.

	 Kohut, 245.

	 Kölliker, A., 6.

	 Kraepelin, E., 453, 454, 498.

	 Krafft-Ebing, R. von, 9, 211, 435, 446, 447, 450, 451, 456, 463, 488, 489.

	 Kretzer, 484.

	 Kühn, J., 14.

	 Kurtz, 497.

	 Kurtzel, A., 66.

	 Kydno, 187.

	 L.

	 Laage, de, 338.

	 Lacassagne, A., 272, 299, 446, 448, 487.

	 La Chanterie, Mademoiselle, 156.

	 Lacome, 156.

	 La Condamine, 267.

	 Lacour, 43.

	 Lacretelle, 273.

	 Lacroix, Paul (Bibliophile), 46, 90, 97, 100, 102, 166, 293, 298, 299, 301, 304, 305, 312, 315, 316, 320, 323, 328, 343.

	 Lafare, Marquise de, 107.

	 La Ferté, 45.

	 Lafitau, J. F., 267.

	 La Guerre, Opernsängerin, 154.

	 Lairtullier, 86.

	 Lalanne, L., 460.

	 Lally, Graf de, 248.

	 Lamballe, Pinzessin, 261, 306.

	 Lambercier, Mademoiselle, 211.

	 La Mettrie, 36, 38, 39, 62, 118, 152, 177, 363.

	 Lancret, 110, 112.

	 Lange, F. A., 12.

	 Lani, Balletmeister, 153.

	 Lanjon, 74, 117.

	 La Pérouse, 267.

	 La Prairie, Mademoiselle, 154.

	 Launay, de, 321, 327.

	 Laura (Petrarca’s), 292 ff.

	 Lavater, 167.

	 Law, J., 40, 120.

	 Lebel, 41.

	 Lebon, 262.

	 Lebrun, 110.

	 Lecky, W. E. H., 504, 505.

	 Lefébure, 302.

	 Le Fel, Mademoiselle, 152, 153.

	 Legrand du Saulle, 451.

	 Legué, G., 68.

	 Lemercier, 163.

	 Lemonnyer, 57, 74, 92.

	 Le Noir, 60, 101, 103.

	 Leo XII., Papst, 230.

	 Leopold I., Großhzg. v. Toskana, 286.

	 Lescombat, 249.

	 Lespinasse, Mademoiselle, 77.

	 Letorières, Vicomte de, 159.

	 Le Vaillant, 267.

	 Lewin, L., 215.

	 Liliencron, D. von, 483.

	 Limore, 59.

	 Lindau, P., 479, 487.

	 Linguet, 161, 461, 465.

	 Lippert, J., 13.

	 Lipps, F. G., 10.

	 Lombroso, C., 15, 16, 239.

	 Lotheissen, 163, 276.

	 Louvet de Couvray, J. B., 97, 202.

	 Louvois, Marquis de, 85.

	 Loyson, H., 494.

	 Lubbock, J., 13.

	 Lucas-Montigny, 60, 94.

	 Lucretius, 216, 417.

	 Lucrezia, Borgia, 106, 278.

	 Ludwig XIII., 204.

	 Ludwig XIV., 64, 109, 163, 204, 205, 244, 277, 425.

	 Ludwig XV., 32, 40, 41, 44, 45, 60, 82, 110, 112, 113, 116, 117, 126, 127, 146, 197, 198, 207, 217, 244, 250, 257, 429.

	 Ludwig XVI., 40, 45, 49, 105, 114, 127, 175, 198.

	 Luther, 467.

	 M.

	 Macaulay, Th. B., 400.

	 Macé, 462.

	 Maillard, 85.

	 Maillé, Marie, Eléonore de, 297.

	 Mailly, Madame de, 77.

	 Mainländer, Ph., 23.

	 Maiquet, 262.

	 Maisonrouge, 152.

	 Maizeau, 383.

	 Malassis, A. P., 192, 468.

	 Malthus, 418, 420, 421.

	 Manicamp, 205.

	 Manuel, P., 45, 50, 52, 53, 57, 60.

	 Maradan, Buchhänd., 397.

	 Marais, Polizei-Inspektor, 146, 155, 322.

	 Marat, J. P., 146, 276, 322, 335.

	 Marchand, 139, 252, 267.

	 Marche, Graf de la, 227.

	 Marciat, 299, 301, 302, 304, 310, 313, 316, 320, 324, 326, 330–332, 338, 342, 343, 347, 397, 422, 451, 452, 454, 463.

	 Maréchal, S., 117.

	 Mariana, J. de, 65.

	 Marie-Antoinette, 45, 47, 114.

	 Maria Theresia, Kaiserin, 105.

	 Marion de Lorme, 107.

	 Marmontel, J. Fr., 97, 105.

	 Marmora, 320, 321.

	 Maton, 261.

	 Maulle, R. de, 276.

	 Maupeou, 320.

	 Maury, Kardinal, 343.

	 Mayeur, 41.

	 Mazarin, Duchesse de, 104.

	 Mazarin, Kardinal, 205.

	 Mazarin, Duc de, 103, 320.

	 Mc-Lennan, 13.

	 Medwin, Th., 230.

	 Megare, 187.

	 Meibom, 209.

	 Melfort, de, 104.

	 Mercier, Cl. Fr. X., 180.

	 Mercier, L. S., 33, 49, 80, 89, 118, 123, 152, 166, 167, 173, 220.

	 Mercier, General, 495.

	 Méricourt, Théroigne de, 210.

	 Messalina, 417.

	 Metzger, 285.

	 Michel-Angelo, 282.

	 Michelet, C. L., 24.

	 Michelet, J., 273, 274, 276, 298, 301, 334, 456.

	 Mignard, 110.

	 Mimie, Mademoiselle, 60.

	 Mirabeau, 37, 44, 66, 87, 89, 92, 95, 106, 180, 204, 224, 326, 332, 393, 408, 414, 421, 452, 494, 496.

	 Mirbeau, O., 496.

	 Moebius, P. J., 211.

	 Moët, 142.

	 Molière, 498, 502.

	 Moll, A., 7, 8, 9, 205, 207, 208, 275, 282, 283, 416, 479, 488.

	 Moncaut, C., 82, 110, 120.

	 Moncoro, 85

	 Mondeville, Heinrich, de, 219.

	 Mondor, 219.

	 Monselet, Ch., 251 ff., 464.

	 Montazet, de, 104.

	 Montespan, Marquise de, 71.

	 Montesquieu, 36, 63, 64, 87, 89, 105, 124, 248, 281.

	 Montesson, Madame de, 104, 222.

	 Montgaillard, 266.

	 Montgolfier, Gebrüder, 177.

	 Montigny, 94, 104.

	 Montreuil, de, 303 ff., 315, 317, 322.

	 Monval, G., 330.

	 Moore, Lewis, 161.

	 Moreau, (de Tours) P., 33, 40, 41, 43, 144, 273, 477.

	 Morfontaine, de, 236.

	 Morgan, 13.

	 Musset, A. de, 452, 479.

	 Muther, R., 110, 117, 123.

	 N.

	 Naecke, P., 494.

	 Nagel, W., 6.

	 Napoléon I., 87, 91, 345, 399, 459, 463.

	 Necker, Madame, 77.

	 Neisser, K., 9.

	 Nemours, Duc de, 383.

	 Nelson, 289, 290.

	 Nero, 270, 439.

	 Nerciat, A. R. A. de, 94, 143.

	 Nevizan, Jean de, 189.

	 Newton, 237.

	 Nietzsche, Fr., 18, 29, 403, 484, 485.

	 Ninon-de-Lenclos, 107.

	 Nivernois, Duc de, 227.

	 Nivet, 249.

	 Nodier, Ch., 96, 344, 348.

	 Nordau, M., 474, 475, 477, 495.

	 Noves, A. de, 293.

	 Nunez, 65.

	 O.

	 Œillets, des, 246.

	 d’Oppy, Madame, 132.

	 Orford, 281.

	 Orléans, der Regent Philipp von, 163.

	 Orléans, Herzog Philipp von, 46, 47, 101, 163, 201, 206, 207.

	 Orléans, Herzog Philipp Égalité von, 46, 94, 104, 140, 163.

	 Ovid, 79, 146.

	 P.

	 Pagel, J. L., 219.

	 Palestrina, Kardinal, 105.

	 Paré, Ambroise, 216.

	 Parent-Duchatelet, A. J. B., 90, 91, 114, 146, 147, 149, 151, 157, 159, 160, 161, 174, 443.

	 Paris, Abbé, 82.

	 Paris, Justine, 104, 132 ff., 177.

	 Pascal, Blaise, 65.

	 Paschkis, H., 218, 220.

	 Patu, 152.

	 Paulhan, 475.

	 Paw, 269.

	 Péladan, J., 475.

	 Pelletier, 335.

	 Peloutier, 270.

	 Pesne, A., 94.

	 Petrarca, Francesco, 292 ff.

	 Petronius, 96, 282.

	 Peuchet, 90, 96, 158.

	 Phelyppeaux, 63.

	 Pidanzat de Mairobert, M. Fr., 46, 100, 101, 127, 130, 160, 161, 174, 177, 180, 181, 186, 189.

	 Pigale, G., 117.

	 Piper, 487.

	 Pius VI., Papst, 71, 286 ff.

	 Piron, 118, 123.

	 Plato, 2, 22, 23, 25.

	 Plenck, J. J., 218.

	 Ploss, 10, 223.

	 Polignac, Madame de, 77, 104.

	 Pomeroy, 487.

	 Pompadour, Marqse. de, 41, 42, 77, 116.

	 Popelinière, Madame de la, 295.

	 Porte, de la, 300, 329.

	 Porte, Pierre de la, 205.

	 Post, 13.

	 Potocki, Graf von, 275.

	 Préval, Guilbert de, 128, 170, 225 ff., 236.

	 Prévost, Abbé, 146.

	 Prie, Madame de, 77, 274.

	 Proksch, J. K., 105, 226, 228–229, 281.

	 Proudhon, 425, 473.

	 Przybyszewski, St., 68.

	 Pyrrhine, 187.

	 Q.

	 Quérard, 398.

	 Quesnay, 421.

	 Quinault, Mademoiselle, 78.

	 R.

	 Raban, 472.

	 Rabaud, Saint-Etienne, 329.

	 Rabelais, 437.

	 Racine, 71.

	 Ramdohr, 80.

	 Ramon, Arzt, 345.

	 Raucourt, Mademoiselle, 188, 191, 194, 197.

	 Raulin, 213.

	 Ravaillac, Fr., 251.

	 Reichardt, J. F., 115, 237, 468.

	 Reinhardt, 467.

	 Renouvier, J., 121, 402.

	 Rétif de la Bretonne, 46, 71, 87, 97 ff., 140, 145, 149, 156, 157, 159, 160, 161, 162, 166, 170, 173, 208, 246, 254, 312, 317, 332, 333, 464, 465, 466, 498.

	 Retz (Rais), Gilles de, 271 ff., 458, 462, 477.

	 Reumont, A. von, 75.

	 Révérony de Saint-Cyr, J., Baron, 472.

	 Riario, P., 282.

	 Ribbing, S., 499, 502.

	 Ricci, Lorenzo, 65, 76.

	 Ricci, Scipione de, 76.

	 Richard, Madame, 61, 138, 367.

	 Richelieu, Kardinal von, 163, 297.

	 Richelieu, Duc de, 131, 216, 252, 275.

	 Richir, 500.

	 Ricord, 130.

	 Ritti, Arzt, 328.

	 Robé, 105.

	 Robert, 162.

	 Robespierre, 85, 87, 210, 263, 266, 301, 334, 335, 469, 470.

	 Roche-Aymon, De la, 63.

	 Rochefort, 495.

	 Rochegrosse, 500.

	 Rodde, 467.

	 Rodin, 500.

	 Rohleder, H., 7, 10, 178.

	 Rockingston, 104.

	 Roland, Madame, 80, 266.

	 Romano, G., 278.

	 Rops, Félicien, 68.

	 Roscher, W., 421, 425, 474.

	 Rosenbaum, J., 232.

	 Roskoff, G., 497.

	 Rossignol, 418, 420.

	 Rougemont, de, 327.

	 Rousseau, J. J., 36, 87, 89, 101, 105, 210.

	 Rovère, 336.

	 Royer-Collard, A. A., 339–341.

	 Rubens, 57.

	 Rudeck, W., 17, 122.

	 Russalkow, 483, 489.

	 S.

	 Sacher-Masoch, L. v., 446, 447, 483.

	 Sachsen, Marschall, Moritz von, 87.

	 Sade, D. A. F., Marquis de, S. 27 u. a. v. O.

	 — Armand, 297, 345.

	 Sade, Elzéar de, 294.

	 Sade, Gaspar François de, 295, 296.

	 Sade, Hippolyte de, 293.

	 Sade, Hugo de, 294.

	 Sade, Hugonin de, 294.

	 Sade, Jacques François Paul Alphonse de, 295.

	 Sade, Jean de, 294.

	 Sade, Jean Baptiste, 294, 298.

	 Sade, Jean Baptiste François Joseph de, 296, 297.

	 Sade, Joseph de, 294.

	 Sade, Louis Marie de, 297, 301.

	 Sade, Paul de, 294.

	 Sade, Pierre de, 294.

	 Saint-Albin, Erzbischof von Cambrai, 59.

	 Saint-André, 262.

	 Saint-Croix, Kardinal, 105.

	 Sainte-Croix, de, 245.

	 St.-Evremond, 107.

	 Saint-Just, 265, 463, 469.

	 Saint-Lambert, 78.

	 Saint-Quentin, de, 113.

	 Salionci, 187.

	 Salvian, 497.

	 Sand, George, 473, 479.

	 Sanson, 254.

	 Santeul, 274.

	 Sappho, 10, 187, 193.

	 Sauvages, 83.

	 Savary, 267.

	 Schenk, Leopold, 238.

	 Scheer, J., 88, 302.

	 Schiller, 85.

	 Schloezer, Dorothea, 466.

	 Schmidt, A., 32, 52, 89, 122, 148, 150, 151, 174, 208, 241, 242.

	 Schmitt, 262.

	 Schopenhauer, A., 20, 23, 29, 33.

	 Schrank, J., 226.

	 Schrenck-Notzing, von, 9, 447, 448, 451, 458.

	 Schröder-Devrient, W., 480–482.

	 Schüle, A., 239, 324.

	 Sénac de Meilhan, 103.

	 Sephé, Abbé, 94.

	 Septimius Severus, 505.

	 Seume, 267.

	 Sévigné, Marquise de, 107, 130, 245.

	 Sicard, Abbé, 261.

	 Siéyès, Abbé, 87.

	 Sigismund, Kaiser, 294.

	 Sinibaldus, 189.

	 Sismondi, 44.

	 Sixtus IV., Papst, 282.

	 Sodoma (G. A. Razzi), 282.

	 Sokrates, 23, 26, 505.

	 Sonck, Fräulein, 192.

	 Soubise, Prinz von, 154.

	 Souffrance, 70.

	 Sougy de (Baron de l’Allée), 321.

	 Spencer, H., 11.

	 Spinola, Kardinal, 105.

	 Spinoza, 36, 505.

	 Staël, Madame de, 467.

	 Statius, 417.

	 Stein, L., 11, 12, 19.

	 Stern, W., 503.

	 Stirner, M., 403, 484, 486.

	 Stolberg, Grafen, 164.

	 Stratz, C. H., 190.

	 Ströbel, H., 486.

	 Sueton, 462.

	 Sunamitinnen, 171 ff.

	 Symonds, J. A., 207.

	 T.

	 Tacitus, 497.

	 Taine, H., 298.

	 Tallien, Madame, 121, 337, 399.

	 Tardieu, 440, 441, 451.

	 Tarnowsky, B., 15, 435, 458, 488, 500, 502.

	 Taxil, 130, 435, 462.

	 Techener, 461.

	 Téchul, Marquis de, 192.

	 Teniers, 96.

	 Terracenès, Marquis de, 192.

	 Terrai, Abbé, 154, 192.

	 Tertullian, 419.

	 Texier, 349.

	 Thelesyle, 187.

	 Theodora, Kaiserin, 271, 417, 439.

	 Thoinot, 447, 448.

	 Tiberius, 439, 462.

	 Tilladet, de, 205.

	 Tilly, A. Graf von, 98, 99, 101, 202.

	 Tissot, S. A., 178.

	 Tocqueville, A., 73.

	 Torré, Artist, 175.

	 Toulotte, E. L. J., 472.

	 Tour, de la, Graf, 320, 321.

	 Tylor, E., 12.

	 U.

	 Ulrich, O., 466.

	 Urbsrex, Duchesse de, 192.

	 Uzanne, 98, 107, 127, 197, 298, 328, 330, 331, 397.

	 V.

	 Vacher, 487.

	 Valbelle, Graf, 103.

	 Valentin, 311.

	 Vance, 212.

	 Vanderbourg, B. de, 468.

	 Vanini, 36.

	 Van-Praët, 91.

	 Venette, 187.

	 Vergniaud, 265.

	 Verlaine, Paul, 307.

	 Vespucci, Amerigo, 269.

	 Vestris, Mademoiselle, 103.

	 Vicetelly, 202.

	 Vigouroux, 246.

	 Villers, Ch. de, 97, 460, 464, 466–471.

	 Villeterque, 331, 398.

	 Visconti, Madame, 337, 399.

	 Voisin, 243, 246.

	 Volney, 267.

	 Voltaire, 36, 67, 87, 89, 92, 209, 218, 267, 295, 332, 496.

	 Voulet, 496.

	 W.

	 Walpole, H., 308.

	 Watteau, 110.

	 Weber, C. J., 56, 279, 285, 287.

	 Weinhold, K. A., 420.

	 Westermarck, E., 12, 13, 17, 87.

	 Wigand, F. W., 22.

	 Winckelmann, J. J., 281, 500.

	 Wolff, Peter Phil., 64, 65.

	 Wrede, R., 66.

	 Z.

	 Ziska, J., 70.

	 Zola, E., 499.

	 Zweibrücken, Herzog von, 227.





FUSSNOTEN:


[1] „Genesis“. Das Gesetz der Zeugung Bd. III. Leipzig 1899.
S. 10.




[2] G. Herman a. a. O. S. 8.




[3] Ernst Haeckel „Anthropogenie“ Bd. II, Leipzig 1891.
S. 793.




[4] Ueber „Hermaphroditismus“ und „Gonochorismus“ handelt
Haeckel ausführlich in seiner „Generellen Morphologie“ Leipzig
1866. Bd. II. S. 58–71.




[5] G. L. Kobelt „Die männlichen und weiblichen
Wollustorgane des Menschen und einiger Säugetiere“. Freiburg 1844.




[6] Bisher erschienen Bd. VII Abt. 1 Teil 2: „Die weiblichen
Geschlechtsorgane“ von Dr. W. Nagel.




[7] „Die Abstammung des Menschen u. die geschlechtl.
Zuchtwahl“ übersetzt von J. V. Carus. 5. Auflage. Stuttgart 1890.




[8] Victor Hensen „Physiologie der Zeugung“ in
Hermann’s „Handbuch der Physiologie.“ Bd. VI. Leipzig 1880.




[9] „Anthropogenie“ Bd. II. S. 793.




[10] Eine allgemeine, übersichtliche Darstellung des
Geschlechtstriebes nach seiner physischen Erscheinungsweise giebt H.
Rohleder in seinen „Vorlesungen über Sexualtrieb und Sexualleben
des Menschen“. Berlin 1901.




[11] Albert Moll „Untersuchungen über die Libido
sexualis.“ Bd. I. Berlin 1897. S. 1–95.




[12] M. a. a. O. S. 96–310.




[13] Karl Neisser „Die Entstehung der Liebe“. Wien
1897.




[14] „Die Suggestions-Therapie bei krankhaften Erscheinungen
des Geschlechtssinnes“. Stuttgart 1892.




[15] H. Rohleder „Die Masturbation.“ Berlin 1899.




[16] Eine zusammenfassende Behandlung dieser drei Faktoren
giebt Havelock Ellis „Mann u. Weib.“ Leipzig 1894.




[17] Sappho hat in einer ihrer berühmten Oden eine
Psychophysik der Liebe gegeben. Vergl. F. G. Lipps „Grundriss
der Psychophysik.“ Leipzig 1899. S. 143.




[18] „Das Weib in der Natur- und Völkerkunde.“ 6. Auflage,
Leipzig 1899.




[19] Vergl. hierüber: L. Stein „Wesen und Aufgabe der
Soziologie“ 1898. — Th. Achelis „Soziologie“ Leipzig 1899.




[20] E. Westermarck „Geschichte der menschlichen Ehe“.
A. d. Engl. von L. Katscher und R. Grazer. 2. Auflage.
Berlin 1902.




[21] P. Dufour „Histoire de la prostitution“ 8 Bde.
Brüssel. 1851–54. — Eine recht gute Arbeit über die Prostitution im
19. Jahrhundert ist das Werk von Dr. Jul. Kühn „Die Prostitution
im 19. Jahrhundert“. 4. Aufl. Leipzig 1897. — Rabutaux’
besonders durch eine vorzügliche Bibliographie (von Paul
Lacroix) sich auszeichnende „Prostitution en Europe“ Paris 1851
reicht nur bis zum 16. Jahrhundert.




[22] In „Eulenburg’s Real-Encyclopaedie der gesamten
Heilkunde“ 3. Auflage, Berlin u. Wien 1898 Bd. 19. S. 436–450.




[23] Tarnowsky „Prostitution u. Abolitionismus“ Hamburg
1890.




[24] A. Hegar „Der Geschlechtstrieb“ Stuttgart 1894.




[25] C. Lombroso „Das Weib als Verbrecherin und
Prostituirte“ Hamburg 1894.




[26] W. Rudeck „Geschichte der öffentlichen
Sittlichkeit in Deutschland“. 2. Aufl. m. 58 Illustr. Berlin 1905.




[27] Fr. Nietzsche „Jenseits von Gut und Böse.“ 4.
Auflage. Leipzig 1895 S. 111. — L. Feuerbach hat in seinem
Aufsatze „Ueber die Glorie der heiligen Jungfrau Maria“ (Werke Bd.
I Leipzig 1845) das Verhältnis zwischen Religion und Liebe sehr
deutlich gemacht. Vgl. auch das interessante Werk von Laurent-Nagour,
„Okkultismus und Liebe“ Berlin 1903.




[28] C. Abel „Ueber den Begriff der Liebe in einigen
alten und neuen Sprachen“ Berlin 1872. Samml. gemeinverständlicher
wissenschaftlicher Vorträge von Virchow u. Holtzendorf
No. 158/159.




[29] „Die Welt als Wille u. Vorstellung“ ed. E.
Griesebach Bd. 2. Leipzig 1891. „Metaphysik der Geschlechtstriebe“
S. 623–668.




[30] E. v. Hartmann „Philosophie des Unbewussten.“ 6.
Auflage. Berlin 1874. S. 671–681.




[31] W. Wigand „Die wahre Bedeutung der platonischen
Liebe.“ Berlin 1877. S. 27.




[32] „Neben der physischen Zeugung wandelt die geistige in
der Welt“, sagt Ph. Mainländer. („Die Philosophie der Erlösung“
Leipzig 1894 Bd. II S. 489.)




[33] Hegel’s Ideen hat am klarsten und überzeugendsten
entwickelt Kuno Fischer „System der Logik und Metaphysik oder
Wissenschaftslehre.“ 2. Auflage. Heidelberg 1865. S. 527–530. Vgl.
jetzt auch K. Fischer „Geschichte der neuern Philosophie“,
Jubiliäumsausgabe, Heidelberg 1899. Bd. VIII (Hegel) S. 556–561.




[34] Diese Einleitung enthält die Grundzüge einer „Philosophie
der Liebe nach dialektischer Methode“, die wir später in weiterer
Ausführung darzustellen die Absicht haben.




[35] Th. Achelis „Soziologie“ Leipzig 1899. S. 37.




[36] Achelis a. a. O. S. 73–74.




[37] M. Schasler, „Populäre Gedanken aus Hegels
Werken“ Berlin 1870 S. 213.




[38] K. Fischer „Diotima. Die Idee des Schönen“.
Stuttgart 1852. S. 67 ff.




[39] a. a. O.: „Les voilà, les voilà, ces monstres de l’ancien
régime? Nous ne les avons pas promis beaux, mais vrais, nous tenons
parole“.




[40] Adolf Schmidt „Pariser Zustände während der
Revolutionszeit 1789–1800.“ Bd. I. Jena 1874 S. 19.




[41] L. S. Mercier „Le nouveau Paris“. Band IV. Paris
1800. S. 190.




[42] Paul Moreau (de Tours) „Des aberrations du sens
génésique“ 4. éd. Paris 1887. S. 13.




[43] Edmond et Jules de Goncourt „La femme au
dix-huitième siècle“. Paris 1898. S. 151.




[44] „Histoire du clergé pendant la révolution française“ par
l’Abbé Barruel, London 1793 S. 2–3.




[45] Nach Barruel a. a. O. S. 4 hatte sogar
Cérutti, der eine Apologie des Jesuitismus schrieb, sterbend
geäussert: Le seul regret que j’emporte en mourant, c’est de laisser
encore une religion sur la terre.




[46] A. Schmidt a. a. O. Bd. III 1876 S. 229.




[47] Schmidt a. a. O. III S. 236.




[48] a. a. O. S. 58.




[49] E. u. J. Goncourt „Les maîtresses de Louis XV“.
Paris 1860. 2 Bde. — „La duchesse de Châteauxroux et ses sœurs“. Paris
1878. — Neuerdings erschien Comte Fleury „Louis XV intime et
ses petites maîtresses.“ Paris 1899.




[50] „Le Parc au Cerf, ou l’Origine de l’affreux Deficit.“
Paris 1798 (von François Mayeur de Saint Paul). Vgl. ferner
Faverolle „Le Parc aux cerfs, Histoire secrète des jeunes
demoiselles qui y ont été renfermées.“ Paris 1808, 4 Bde.




[51] J. A. Dulaure, Histoire physique, civile et morale
de Paris. Bd. V. Paris 1821. S. 367–369.




[52] „Geschichte des Privatlebens Ludwig’s XV.“ Teil III.
Berlin 1781. S. 17–18.




[53] Casanova erzählt in seinen Memoiren (ed.
Alvensleben-Schmidt, Bd. V, S. 126), dass der Hirschpark von
Niemandem besucht werden durfte, ausser von den bei Hofe vorgestellten
Damen.




[54] „Justine und Juliette oder die Gefahren der Tugend und
die Wonne des Lasters“. Leipzig 1874. S. 31 ff.




[55] In neuerer Zeit hat Louis Lacour, zuerst in der
„Revue française“ Jahrg. 1858, Bd. XIV S. 546 ff., später in einer
selbständigen Schrift „Le Parc-aux-cerfs du roi Louis XV“ (Paris
1859) sehr interessante kritische Untersuchungen über den Hirschpark
veröffentlicht, aus denen hervorgeht, dass die Ausgaben über den
kolossalen Luxus in diesem königlichen Bordelle sehr übertrieben
waren. In Wirklichkeit war der „Hirschpark“ nach Lacour ein
sehr versteckt gelegenes Haus in der Rue Saint-Méderic, welches höchst
einfach, ohne jeden Luxus eingerichtet war. — Der Inhalt eines ein
Jahr später veröffentlichten Werkes von Albert Blanquet „Le
Parc-aux-cerfs“ (Paris, 1860, 5 Bände) ist mir nicht bekannt. Nach dem
Umfange vermute ich in demselben einen Roman. — Ein sehr merkwürdiges,
den verschiedensten Quellen entnommenes Kapitel über den Hirschpark
findet sich bei Th. F. Debray „Histoire de la prostitution et de
la débauche“ Paris o. J. S. 686–698.




[56] Moreau a. a. O. S. 59–60.




[57] Aehnliche fromme Ausrufe bei gleicher Gelegenheit in
Mirabeau, „Ma conversion“. London 1783 S. 12.




[58] „Chronique sécrète de Paris sous le règne de Louis XVI.
(1774)“ in „Revue rétrospective.“ Bd. III. Paris 1834. S. 46.




[59] P. Manuel „La police de Paris dévoilée“. Bd. II.
Paris L’an II. S. 86 u. 200.




[60] P. Lacroix, „XVIIIme Siècle. Institutions, Usages
et Costumes“ Paris 1875. S. 35.




[61] „Les amours de Charlot et Toinete“. Paris (Londres) 1779.




[62] „L’espion Anglais ou Correspondance secrète entre Milord
All’ eye et Milord All’ ear.“ London 1784. Bd. II, S. 82 (von M. Fr.
Pidanzat de Mairobert; das wertvollste, durchweg authentische
Werk über die Sittenlosigkeit Frankreichs im 18. Jahrhundert).




[63] „Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages de
Réstif de la Bretonne“ par P. L. Jacob Bibliophile. Paris 1875.
S. 422.




[64] L’espion anglais II. S. 117.




[65] P. Lacroix „XVIIIme siècle etc.“ S. 45.




[66] P. Lacroix „XVIIIme siècle etc.“ S. 45.




[67] Dulaure a. a. O. Bd. V. S. 435.




[68] L. S. Mercier „Tableau de Paris“. Bd. I. Hamburg
1781. S. 180.




[69] Brillat-Savarin „Physiologie des Geschmackes.“ 2.
Aufl. Braunschweig. 1866. S. 363.




[70] Brillat-Savarin a. a. O. S. 362.




[71] A. Schmidt „Tableaux de la Révolution Française.“
Leipzig 1867. Bd. I. S. 125.




[72] Pierre Manuel „La Police de Paris dévoilée, Tome
I. A Paris L’an second de la liberté.“ „De la Police sur les prêtres.“
S. 292–321.




[73] Dieser lakonische, aber vielsagende Bericht erinnert fast
wörtlich an ein deutsches Epigramm des 18. Jahrhunderts:




„Gestern schwor ich unter tausend Küssen

Im Genusse ihrer Zärtlichkeit

Ewige Verschwiegenheit —

Heute muss es der Chirurgus wissen!“







(Siehe C. J. Weber „Demokritos“ Stuttgart 1868 Bd. V. S. 166.)




[74] Der „Portier des Chartreux ou Histoire de Dom Bougre“
ist ein die Paederastie verherrlichender Roman, der dem Marquis de
Sade von einigen zugeschrieben wird. Dies ist aber unmöglich, da
die erste Ausgabe dieses Buches 1745 erschien, als de Sade erst
fünf Jahre alt war. Vgl. Le C. d’J... „Bibliographie des ouvrages
relatifs à l’amour etc.“ Neue Ausgabe von J. Lemonnyer, Lille
1897 Bd. II S. 496 (citiert als Lemonnyer).




[75] Hierzu bemerkt Manuel: „Ich finde nur einen
Jesuiten bei den Dirnen. Es wäre mir angenehm gewesen, ihnen mehr
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.“ Diese Gerechtigkeit werden wir
ihnen weiter unten in gebührender Weise zu Teil werden lassen. Die
Jesuiten waren zu klug, um sich in Bordellen ertappen zu lassen.




[76] Casanova fand die Gräfin Limore als
Maitresse „in Gesellschaft des Herrn von Saint-Albin,
Erzbischofs von Cambrai, eines hochbetagten Liebhabers, der für sie die
ganzen Einkünfte seines Erzbistums verschwendete“. „Jacob Casanova
v. Seingalt’s Memoiren“ Deutsch v. L. v. Alvensleben u.
C. F. Schmidt Bd. XIII. S. 99.




[77] „La Chasteté du Clergé dévoilée, ou Procès-verbaux des
séances du clergé chez les filles de Paris, trouvés à la Bastille.“
Paris 1790. 2 Bde. Einer der Verfasser war Dominique Darimajou,
Referendar am Rechnungshofe.




[78] Mitgeteilt in „Revue rétrospective.“ Bd. III. Paris 1834.
S. 153–154.




[79] „L’espion Anglais.“ Bd. X. London 1784. Brief XIV „Suite
et fin de la Confession d’une jeune fille.“ S. 309–327.




[80] Etwas anders sagt La Mettrie „Œuvres
philosophiques“, 1741 citirt nach P. Garnier „Onanisme“ Paris
1888 S. 122: „Tout est femme dans ce qu’on aime, l’empire de l’amour
ne connaît d’autres bornes que celles du plaisir.“ — Eine erotische
Novelle „Confession galante d’une femme du Monde“ (Brüssel 1873) hat
das Motto: „Dans la femme aimée tout est c..“




[81] Vgl. „Manuel des Confesseurs ou les Diaconales“. Par
Bouvier, Verviers o. J. (Titelblatt).




[82] „L’espion anglais“ London 1784 Bd. I S. 241 ff.




[83] Montesqieu’s „Persische Briefe“ deutsch von A.
Strodtmann, Berlin 1866 S. 247 (Brief 134).




[84] Peter Philipp Wolf „Allgemeine Geschichte der
Jesuiten“. Zürich 1790. Bd. II. S. 390.




[85] J. C. Harenberg „Pragmatische Geschichte des
Ordens der Jesuiten.“ Bd. II. Kap. 7. Abschn. XII. § 437. S. 1412
zitiert nach Wolf a. a. O.




[86] Wolf a. a. O. Bd. II. S. 321 u. 428.




[87] Wolf a. a. O. Bd. I S. 201 u. Bd. II S. 403.




[88] Wolf a. a. O. Bd. II S. 281.




[89] Wolf a. a. O. I S. 240.




[90] Juan de Mariana „De rege et regis institutione“,
Toledo 1599.




[91] Wolf a. a. O. Bd. III. S. 290.




[92] Eine zuverlässige Darstellung giebt A. Kurtzel:
„Der Jesuit Girard und seine Heilige. Ein Beitrag zur geistlichen
Geschichte des vorigen Jahrhunderts“ in „Histor. Taschenbuch“ von
Friedr. Raumer. N. F. 4. Jahrg. Leipzig 1843. S. 413–485.
Dort auch zahlreiche literarische Nachweise. Die gründlichste neuere
kritisch-bibliographische Untersuchung findet sich bei P. Fraxi
„Centuria librorum absconditorum“ London 1879 S. 225–253.




[93] Die älteste derartige Erzählung erschien bereits 1729:
„Les amours de Sainfroid Jesuite, et d’Eulalie fille devote. Histoire
véritable. Suivie de quelques nouvelles nouvelles.“ A la Haye 1729.




[94] R. Wrede „Die Körperstrafen bei allen Völkern von
den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart.“ Dresden 1899. S. 167. P.
Fraxi bemerkt: „The Marquis de Sade no doubt had it in mind
when writing several of his cruelest chapters“ a. a. O. S. 253.




[95] G. Herman „Genesis.“ Das Gesetz der Zeugung. Bd.
III. Leipzig 1899. S. 84 ff.




[96] G. Legué „Médecins et empoisonneurs au XVIIe
siècle“ Paris 1896. S. 139–168.




[97] St. Przybyszewski „Die Entstehung und der Kult der
Satanskirche“ in „Die Kritik“ 1879 No. 134, 135, 148, 149, 150.




[98] Vgl. Floegel, Geschichte des Grotesk-Komischen. 5.
Aufl. m. 41 z. Teil sehr interess. Abbildungen. Leipzig 1888. S. 205
ff.




[99] J. C. Huysmans „La-bas“ Paris 1891. „En route“
Paris 1887. Siehe Näheres bei Herman a. a. O. S. 113 ff.




[100] „Histoire de Magdalaine Bavent, religieuse
du monastère de Saint Louis de Louviers etc.“ Paris 1652. Die
Geschichte der Magdalaine Bavent ist auch zu einem neueren
Roman verarbeitet worden: „Le Couvent de Gomorrhe“ von Jacques
Souffrance, Paris o. J.




[101] Schilderung derselben bei Herman a. a. O. S. 110
ff.




[102] E. u. J. de Goncourt „La femme au dix-huitième
siècle.“ Paris 1898. S. 17.




[103] E. u. J. Goncourt a. a. O. S. 10.




[104] „La chronique scandaleuse.“ Paris 1789. Bd. IV. S. 110.




[105] H. Th. Buckle „Geschichte der Zivilisation in
England.“ Deutsch von A. Ruge. Leipzig und Heidelberg 1874. Bd.
I. S. 227 ff.




[106] Buckle a. a. O. S. 229.




[107] F. Lotheissen „Zur Sittengeschichte Frankreichs.“
Leipzig 1885. S. 136.




[108] Z. B. „Les Nonnes galantes“ des Marquis d’Argens.
La Haye 1740. — „Les délices du cloître ou la nonne éclairée.“ 1760.
— Wie sehr gesucht von den Wüstlingen die Liebe einer „femme dévote“
im 18. Jahrhundert war, schildern übrigens die Goncourts selbst
sehr anschaulich a. a. O. S. 455. ff. Vergl. endlich noch „Lettres
galantes et philosophiques de deux Nonnes, publiées par un apôtre du
libertinage.“ Au Paraclet 1777, und unzählige andere, die Corruption in
den Nonnenklöstern schildernde Schriften, die man bei Lemonnyer
a. a. O. findet.




[109] Joseph Gorani „Mémoires secrets et critiques des
cours et des mœurs des principaux etats de l’Italie.“ Paris 1794 Bd.
II. S. 86.




[110] Alfred v. Reumont „Geschichte Toskanas seit dem
Ende des florentinischen Freistaates.“ Gotha 1877. Bd. II. S. 173 ff.




[111] „Vie de Scipion de Ricci“ par de Potter, Brüssel
1825. Bd. I. Anhang Note 13 bis Note 47. S. 331–500 (Ausführliches
Verhör der Angeklagten) — Auch bei A. Gelli „Memorie de
Scipione de’ Ricci.“ Florenz 1865. Bd. I. S. 54 ff.




[112] G. Brandes „Essays“. 2. Band. 2. Auflage Leipzig,
Verlag von H. Barsdorf 1897. S. 278.




[113] E. u. J. de Goncourt. „La femme au dix-huitième
siècle;“ Paris 1898. B. 471.




[114] Eine ausgezeichnete Schilderung dieser Salons entwirft
Karl Frenzel „Renaissance und Rococo.“ Berlin 1876 in dem
Aufsatze „Pariser Gesellschaftsleben im achtzehnten Jahrhundert“ S.
298–331. — Vergl. auch E. du Bois-Reymond „Darwin versus
Galiani“ in „Reden“. Bd. I. Leipzig 1886. S. 211 ff. — Den Einfluss
der Salons kann man deutlich bei Sade in dem Bedürfnis der
zahllosen „philosophischen Diskussionen“ erkennen.




[115] „Mémoires de Mme. d’Epinay“ Bd. I cit. nach E. u. J. de
Goncourt a. a. O. S. 159.




[116] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 175.




[117] E. u. J. Goncourt a. a. O. S. 181.




[118] Casanova erzählt in seinen Memoiren, dass ein
gewisser Blondel seine eigene Frau nicht bei sich,
sondern getrennt in einer „petite maison“ wohnen liess, damit sie ihm
als Maitresse erschiene und so der Umgang mit ihr ihm mehr Genuss
verschaffte. („Jacob Casanova von Seingalt’s Memoiren.“ Deutsch
von L. v. Alvensleben u. C. F. Schmidt. Bd. XIII, S. 97.)




[119] L. S. Mercier „Tableau de Paris“. Hamburg 1781.
Bd. II, S. 6–7.




[120] Friedr. Wilh. Basil. Ramdohr „Venus Urania“,
Leipzig 1798. Bd. III, Abt. 2, S. 288.




[121] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 173.




[122] F. Lotheisen „Litteratur und Gesellschaft in
Frankreich zur Zeit der Revolution 1789–94.“ Wien 1872. S. 56.




[123] Rétif de la Bretonne „La fille entretenue et
vertueuse, ou les progrès de la vertu“. Paris 1774. S. 175 ff.




[124] Rétif de la Bretonne „Die Zeitgenossinnen.“
Berlin 1781. Bd. VI, S. 9–10.




[125] Cénac Moncaut „Histoire de l’amour dans les temps
modernes“. Paris 1863. S. 396.




[126] W. von Bechterew „Suggestion und ihre soziale
Bedeutung.“ Leipzig 1899. S. 29–30.




[127] J. A. Dulaure. „Histoire physique, civile et
morale de Paris“. Paris 1821. Bd. V, S. 145–147.




[128] Mad. G. Abricosoff „L’hystérie an XVIIe et XVIIIe
siècle.“ Paris 1897.




[129] Abricossoff a. a. O. S. 73–74.




[130] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 194.




[131] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 196.




[132] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 198.




[133] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 199. — Ein Teil
der „Justine“ spielt in Grenoble.




[134] Vergl. das Kapitel „Les furies de guillotine“ bei E.
Lairtullier, „Les femmes célèbres de 1789 à 1795“. Paris 1840.
Bd. II, S. 199–207.




[135] Lady Blennerhassett, „Frau von Staël.“ Berlin
1887. Bd. I, 6. 63.









[136] E. Legouvé, „Histoire morale des femmes.“ Paris
1864. S. 4.




[137] Das unglaublichste Beispiel der Verachtung der Frau
findet sich bei Buckle a. a. O. I. S. 219–20, wo erzählt
wird, dass die Schauspielerin Chantilly, die eben den Dichter
Favart geheiratet hatte, von der französischen Regierung
gezwungen wurde, gleichzeitig die Maitresse des Marschalls Moritz
von Sachsen zu werden.




[138] Johannes Scherr, „Allgemeine Geschichte der
Litteratur“. Stuttgart 1887. Bd. I, S. 267.




[139] Charles Aubertin, „L’esprit public au XVIIIe
siècle.“ Paris 1873. S. 481.




[140] J. Janin, „Le marquis de Sade.“ Revue de Paris
1834. Bd. XI, S. 333.




[141] A. Schmidt a. a. O, Bd. II. Jena 1875. S. 86 ff.




[142] Paul Lacroix a. a. O. S. 506.




[143] P. Fraxi „Index librorum prohibitorum.“ London
1877. S. XXIX




[144] A. J. B. Parent-Duchatelet, „Die Sittenverderbnis
des weiblichen Geschlechts in Paris“, übers. von G. W. Becker,
Leipzig 1837. Bd. II. S. 183.




[145] Comte d’J*** (J. Gay) „Bibliographie des
ouvrages relatifs à l’Amour etc.“ 3. éd. Turin 1871. 6 Bde. Neuerdings
hat J. Lemonnyer eine neue vierte Ausgabe dieses höchst
schätzbaren Werkes veranstaltet (Lille 1897–1900, 4 Bände), die wohl
durch Nachträge, sowie durch vortreffliche Indices vervollkommnet
ist, andrerseits aber zahlreiche drastische Zitate der alten Auflage
fortgelassen hat, so dass die dritte Auflage immer noch unentbehrlich
ist.




[146] Henry Cohen „Guide de l’amateur de livres à
figures et à vignettes du XVIIIe siècle“ 3. éd. Paris 1876. Neue
Auflage 1880. Das Buch zeigt viele Mängel.




[147] „Œuvres de Gentil-Bernard“. Paris 1834. Bd. I, S.
25–88.




[148] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 154. est
certaine. a. a. O. Gesang II, S. 51.




[149] L’Amour a ses auteurs — Agens secrets, dont l’atteinte
est certaine, a. a. O. Gesang II, S. 51.




[150] E. u. J. de Goncourt a. a. O. 201. Sade
erwähnt Crébillons „Sopha“, „Tanzai“, „Les égarements du cœur“, als
Romane „qui flattaient le vice et s’éloignaient de la vertu“, in „Idée
sur les Romans“ ed. O. Uzanne, Paris 1878. S. 23.




[151] „Le sopha, conte moral“ (!) A la Haye 1742. Nachgeahmt
in „Le canapé couleur de feu“. London 1745.




[152] „Les Incas“. Paris 1767. Sade erwähnt
Marmontel in „Idée sur les Romans etc.“ S. 24–25.




[153] „Thérèse philosophe ou mémoires pour servir à l’histoire
de M. Dirrag et de Mlle. Eradicée“ à la Haye s. a. (1748).




[154] Henry Cohen a. a. O. col. 477. Caylus hat
übrigens sehr viele schlüpfrige Romane geschrieben, was in jener Zeit
seinen wohlverdienten Ruhm als Archaeolog nicht beeinträchtigen konnte.




[155] Vgl. die vortreffliche „Bibliographie anecdotique et
raisonnée de tous les ouvrages d’Andréa de Nerciat“ par M. de C.,
Bibliophile Anglais, London 1876, wo auch die übrigen, hier nicht
genannten Werke von Nerciat besprochen werden.




[156] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ in „Die
Zukunft“. Bd. VII. 1899, No. 26. S. 507. Nach neueren Forschungen soll
weder die „Education de Laure“ noch „Ma conversion“ von Mirabeau
geschrieben worden sein. Lemonnyer a. a. O. III. S. 1019.




[157] Carl Frenzel „Diderot“ in „Renaissance und
Rococo“. Berlin 1876. S. 284.




[158] „La Réligieuse“. Paris 1798. Das Modell für die
tribadische Aebtissin in Diderot’s „Réligieuse“ soll die
Aebtissin von Chelle gewesen sein, eine Tochter des Regenten, (H.
Ellis u. J. A. Symonds „Das konträre Geschlechtsgefühl“
Leipzig 1896. S. 285).




[159] Choderlos de Laclos „Les liaisons dangereuses“.
Paris u. Amsterdam 1782. 4 Bände.




[160] „Les crimes de l’amour. Precédé d’un avant-propos
etc.“ Brüssel 1881. S. 158. Nach Villers wurde sogar, wie wir
später sehen werden, die „Justine“ von einigen dem Laclos
zugeschrieben.




[161] „Les amours du Chevalier de Faublas“, 3 éd. An VI de la
République. (Erste Ausgabe 1787).




[162] „Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages de
Restif de la Bretonne“ par P. L. Jacob, Bibliophile. Paris 1875.




[163] de Sade „Idée sur les Romans“ éd. O.
Uzanne. Paris 1878. S. 31.




[164] Der Graf v. Tilly nennt ihn in seinen Memoiren
(II, 430) den „Teniers des Romans“.




[165] A. Eulenburg a. a. O. S. 512.




[166] P. L. Jacob Bibliophile a. a. O. S. 54 u. 56.




[167] Memoiren des Grafen Alexander von Tilly, A. d.
Französischen. Berlin 1826. Bd. II. S. 426–430.




[168] P. L. Jacob Bibliophile a. a. O. S. 33, 103, 161,
180, 441.




[169] „Les nuits de Paris, ou le Spectateur nocturne“. A
Londres, Et se trouve a Paris 1788–1794, 16 Teile in 8 Bänden (mit 18
Bildern).




[170] P. L. Jacob Bibliophile a. a. O. S. 394.




[171] „Les Contemporaines ou aventures des plus jolies
Femmes de l’âge présent.“ Leipzig und Paris 1780–1782, 17 Bände; „Les
contemporaines-du-commun, ou aventures des belles Marchandes etc.“
ebenda 1782–1783, 13 Bände: „Les contemporaines-par-gradation“ ebenda
1783, 12 Bände.




[172] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 87.




[173] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 315.




[174] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 316.




[175] Der Verfasser war Senac de Meilhan, dem ebenfalls
der „Portier des Chartreux“ zugeschrieben wird. (Jacob, Bibl. a. a. O.
S. 460). Später erschienen zahlreiche neue Auflagen, die letzte in
Brüssel 1866.




[176] Er war Verfasser einer populären Schrift über die
Therapie der Syphilis. Siehe J. K. Proksch „Die Litteratur über
die venerischen Krankheiten.“ Bonn 1889. Bd. I. S. 472, wo angeführt
ist: Agyrony „Des bons effets d’un remède végétal antivénérien,
autorisé par lettres patentes du Roi, enrégistrées au Parlament etc.“
Paris 1771.




[177] „L’observateur anglais.“ London 1778. Bd. 4, Brief III
vom 21. Juli 1776. S. 40–47.




[178] Dieses Gedicht findet man in dem seltenen Buche „Il
Libro del perchè“ (1757). Die französische Version „Parapilla“, um
deren Autorschaft sich Charles Borde und Mirabeau
streiten, ist abgedruckt in den „Contes-Grivois du dix-huitième
siècle.“ Brüssel o. J. (H. Kistemaeckers) S. 27–67.




[179] „L’art de péter etc.“ En Westphalie 1776. Ueber die
„Scatologie“, eine besondere Liebhaberei der Franzosen vergl. A.
Hagen „Sexuelle Osphresiologie“ Chorlottenburg 1901 (Verlag von
H. Barsdorf) S. 115 ff.




[180] „Idée sur les Romans“ ed. Uzanne etc. S. 22.




[181] Auch in den Romanen des Marquis de Sade ist fast
immer das Sopha, selten das Bett, das Lager der Liebe.




[182] G. Brandes „Die Hauptströmungen der Litteratur
des 19. Jahrhunderts“. Bd. I, 8. Aufl. S. 42–44. Leipzig 1900. Verlag
H. Barsdorf.




[183] Cenac Moncaut a. a. O. S. 394.




[184] „Geschichte der Malerei“ von R. Muther, Leipzig
1900. Bd. V, S. 88–93.




[185] Garnier a. a. O. S. 125.




[186] J. Casanova v. Seingalt a. a. O. Band V, S. 121
ff.




[187] J. Casanova a. a. O. Band XI, S. 109 u. 128.




[188] J. B. Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. II, S. 182.




[189] „La chronique scandaleuse.“ Paris 1791. Bd. II, S. 157.




[190] J. F. Reichardt’s „vertraute Briefe aus Paris,
geschrieben in den Jahren 1802 und 1803.“ Hamburg 1805. Bd. II, S. 14.




[191] Arsène Houssaye „Histoire de l’art français au
dix-huitième siècle“. Paris 1860. S. 29.




[192] Arsène Houssaye a. a. O. S. 418.




[193] J. G. Th. Grässe „Geschichte der Poesie Europas
und der bedeutendsten aussereuropäischen Länder vom Anfang des
sechzehnten Jahrhunderts bis auf die neueste Zeit.“ Leipzig 1850. S.
271.




[194] „Die Geschlechtsausschweifungen unter den Völkern der
alten und neuen Welt etc.“ Neue Auflage o. O. S. 161.




[195] Casanova a. a. O. Bd. VIII, S. 140.




[196] E. u. J. de Goncourt „Histoire de la société
française pendant le Directoire“. Paris 1855. S. 422.




[197] Cénac Moncaut a. a. O. S. 396.




[198] E. u. J. de Goncourt „La femme au dix-huitième
siècle,“ S. 313–370.




[199] J. u. E. de Goncourt „Histoire de la société
française pendant le Directoire.“ S. 420.




[200] J. Renouvier „Histoire de l’art pendant la
Revolution.“ Paris 1863. S. 476. — „Schon mehr als 2000 Jahre tragen
die Frauen Hemden,“ schrieb ein Journalist jener Zeit, „das ist zum
Sterben langweilig.“ Er wollte die Frauen lieber ohne Hemd sehen,
vollkommen nackt als „lebende Statuen“. Vergl. A. Houssaye
„Notre-Dame de Thermidor.“ Paris 1806. S. 421.




[201] W. Rudeck „Geschichte der öffentlichen
Sittlichkeit in Deutschland.“ 2. Aufl. 1905. Mit 58 Illustrationen. S.
85.




[202] A. Schmidt a. a. O. Bd. II, S. 66.




[203] E. u. J. de Goncourt „Histoire de la société
française pendant le Directoire“. S. 183.




[204] „Eros.“ Stuttgart 1849. Bd. I, S. 234. — Die Italiener
haben das Sprichwort:




Donna cui camminando il cul traballa

Se puttana non è, proverbio falla.










[205] Dulaure a. a. O. Bd. V, S. 585.




[206] „Eros“. S. 233.




[207] Muther a. a. O. Bd. V, S. 46.




[208] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 184.




[209] P. L. Jacob, Bibliophile „Bibliographie et
Iconographie etc.“ S. 32, Anmerkung.




[210] „La curiosité littéraire et bibliographique.“ Paris
1882. S. 148–149.




[211] „L’espion anglais.“ London 1784. Bd. II. Brief 24.
S. 386–401. Vgl. auch die „Correspondance de Madame Gourdan“,
herausgegeben von Octave Uzanne, Brüssel 1883, mit einer
Einleitung über die „Sérails“ des 18. Jahrhunderts (S. I-LVIII).




[212] Nachträglich finden wir, dass auch Mairobert
nicht der Erfinder dieses Wortspiels war, sondern dass schon viel
früher eine Frau, Madame de Sévigné, in einem Briefe die
Condome „cuirasses contre la volupté et toiles d’araignée contre le
mal“ nennt. (L. Taxil „La corruption fin de siècle“. Paris 1894.
S. 211).




[213] Dass die Gourdan die körperliche Beschaffenheit
ihrer Mädchen genau kennen musste, beweist ein Brief eines Engländers
an sie, der die Reize der gewünschten Person ausführlich beschreibt.
(„La chronique scandaleuse“. Band II, Seite 127.)




[214] F. W. Barthold „Die geschichtlichen
Persönlichkeiten in Jacob Casanova’s Memoiren“. Berlin 1846. 2 Bände.




[215] J. Casanova a. a. O. Bd. V, S. 60 ff.




[216] „L’espion anglais“. London 1784. Bd. X, S. 363 ff.




[217] „Les bordels de Paris.“ 1790. S. 17.




[218] P. Fraxi a. a. O. S. XXXVIII.




[219] Rétif de la Bretonne „Le Pornographe, ou Idées
d’un honnête homme sur un projet de règlement pour les prostituées.“ A
la Haye 1769.




[220] P. L. Jacob, Bibliophile „Bibliographie et
Iconographie de tous les ouvrages de Rétif de la Bretonne.“
Paris 1875. S. 422.




[221] J. Casanova a. a. O. VIII. S. 163. (III, 257).




[222] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 421–422.




[223] Dulaure a. a. O. Bd. V, S. 227–228. Die Schrift
„L’ordre hermaphrodite, ou les secrets de la sublime Félicité, avec un
discours prononcé par le chevalier H..., orateur au jardin d’Éden, chez
Nicolas Martin, au Grand Mât,“ 1748, war uns nicht zugänglich.




[224] E. u. J. de Goncourt, „La femme etc.“ S. 176.




[225] Dulaure a. a. O. S. 227.




[226] Arthur Dinaux „Les sociétés badines.“ Paris 1867.
Bd. I, S. 301–314.




[227] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 176. Die
Ausschweifungen derselben hat Andréa de Nerciat in seinen
„Aphrodites“, einem „theoretischen und praktischen Kursus der Wollust“
beschrieben. (Lampsaque [Paris] 1793.)




[228] E. u. J. de Goncourt a. a. O. S. 177.




[229] Die geheimen pornologischen Klubs wurden auch nach
Russland verpflanzt. In Moskau existierte unter Katharina II.
ein „Club physique“ und ein „Club d’Adam“. Siehe Moreau a. a. O.
S. 63.




[230] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 395.




[231] „La chronique scandaleuse.“ Paris 1789. Bd. IV, S. 111.
Eine ähnliche Stelle hat auch Ovid in der „Ars amandi.“




[232] Das Manuscript derselben befindet sich in der
Nationalbibliothek, Dép. des mss. fr., 11395; suppl. fr., 2996
(Maxime du Camp. „Paris, ses organes, ses fonctions et sa vie
etc.“ Paris 1875. Bd. III, S. 323). —




[233] A. B. Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. II, S.
205–206.




[234] Parent-Duchatelet a. a. O. II. S. 209–210.




[235] A. Schmidt a. a. O. Bd. II, S. 64.




[236] A. Schmidt a. a. O. II, S. 85.




[237] Parent-Duchatelet a. a. O. I, S. 239.




[238] A. Schmidt a. a. O. II, S. 66.




[239] Jules Janin a. a. O. S. 332.




[240] A. Schmidt a. a. O. II, S. 67.




[241] Parent-Duchatelet a. a. O. I, S. 13.




[242] L. S. Mercier „Tableau de Paris“. I, S. 393–395.




[243] La Mettrie „L’art de jouir“. A Cythère 1751. S.
103.




[244] „La chronique scandaleuse.“ Bd. IV, S. 190. Bei einem am
15. Juni 1731 von dem Direktor der Oper, Gruer veranstalteten
Feste tanzten die Camargo und mehrere andere Tänzerinnen
vollkommen nackt vor der Festversammlung. (Max Schönau „Allerlei
Koulissenscherze.“ Charlottenburg o. J. S. 65–67.)




[245] J. Casanova a. a. O. Bd. V, S. 50–51.




[246] J. Casanova a. a. O. Bd. V, S. 52.




[247] Casanova a. a. O. V, 114–116.




[248] „Dialogue entre M. le Comte de Lau.... et Mylord
All’Eye, au sujet des filles les plus célèbres de la Capitale.“ In:
„L’Espion anglais.“ Bd. II, S. 86–113.




[249] Diese ausführlicheren Nachrichten über die Du Thé
entnehmen wir der „Correspondance sécrète, politique et littéraire
etc.“ London 1787. Bd. I, S. 57 u. 58.




[250] Maxime du Camp a. a. O. Bd. III, S. 324.




[251] Ein höchst interessantes Werk über die Pariser
Theaterheldinnen des 18. Jahrhunderts sind P. Lacome’s „Thèmes
variés. Les étoiles du passé“, Paris 1897. —

Ueber einen höchst obscönen Witz der berühmten Schauspielerin
Arnould über die verrufenen Opernsängerinnen Château-neuf,
Château-vieux und Château-fort vergl. „L’espion anglais“
II, S. 86. Ueber das pornographische Poëm einer anderen Schauspielerin
P. L. Jacob, Bibliophile „Bibliographie etc.“ S. 8, Anmerkung.




[252] P. L. Jacob, Bibliophile „Bibliographie et
Iconographie de tous ouvrages de Rétif de la Bretonne“. Paris 1875.
Seite 145–147.




[253] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. I, S. 127.




[254] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. I, S. 233. —
Ueber Soldatendirnen und einige andere Klassen von Prostituierten
weiter unten.




[255] Parent-Duchatelet a. a. O. I, S. 70. — Es gab
sogar vornehme Zuhälter, z. B. den Vicomte de Letorières.
(Maxime du Camp. a. a. O. S. 324.)




[256] Parent-Duchatelet a. a. O. I, S. 81–82.




[257] Parent-Duchatelet a. a. O. I. 184.




[258] „La chronique scandaleuse.“ Bd. II, S. 38 ff.




[259] P. L. Jacob, Bibliographie a. a. O; S. 340–341.
Casanova erzählt, dass Graf Jean Du Barry einer Dame in
Bologna 100000 Taler für ihre 14jährige Tochter bot (XVII, S. 198).




[260] P. L. Jacob, Bibliographie a. a. O. S. 99–103.
— Neue vortreffliche Ausgabe des „Pornographe“ von H. Mireur,
Brüssel 1879 (mit Einleitung).




[261] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. I, S. 139–140.




[262] „Les crimes de l’amour etc.“ Brüssel 1881. S. 235–236.




[263] F. Lotheissen „Literatur und Gesellschaft in
Frankreich etc.“ Wien 1872. S. 43.




[264] P. Joanne „Paris Diamant.“ Paris 1895. S. 33 u.
100.




[265] J. Casanova a. a. O. Bd. V, S. 37–38. II, 176.




[266] G. A. von Halem „Ein Blick auf einen Teil
Deutschlands, der Schweiz und Frankreichs bei einer Reise vom Jahre
1790.“ Hamburg 1791. Bd. II, S. 1 u. S. 20.




[267] A. Chuquet „Paris en 1790. Voyage de Halem,
traduction, introduction et notes.“ Paris 1890.




[268] P. Lacroix „XVIIIe Siècle. Institutions, Usages
et costumes.“ Paris 1875. S. 368. Auf Seite 359 dieses Prachtwerkes
findet sich eine colorierte Abbildung, die ein anziehendes Bild vom
Leben und Treiben im Garten des Palais-Royal gewährt.




[269] E. u. J. de Goncourt „Histoire de la société
française pendant le Directorat.“ S. 210.




[270] P. L. Jacob, Bibliophile „Bibliographie etc.“ S.
340.




[271] L. S. Mercier „Tableau de Paris.“ Bd. I, S.
267–271.




[272] „La chronique scandaleuse.“ Paris 1791. Bd. I, S. 202.




[273] „La chronique scandaleuse.“ Bd. II, S. 213.




[274] Rétif de la Bretonne „Le Palais-Royal.“ Bd. II,
S. 17–230. „Die Geschlechtsausschweifungen unter den Völkern etc.“ o.
O. u. J. S. 161–163. — Vgl. auch Hagen, die sexuelle Osphresiologie.
Die Beziehungen des Geruchssinnes und der Gerüche zur menschlichen
Geschlechtstätigkeit. 2. Aufl. Leipzig 1906. S. 191 ff.




[275] „Eros.“ Bd. I, S. 412.




[276] „Eros.“ Bd. I, S. 156.




[277] A. Schmidt a. a. O. II, S. 70.




[278] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. I, S. 70.









[279] „L’espion anglais.“ London 1784. Bd. II, S. 81.




[280] Dulaure a. a. O. Bd. V, S. 285; S. 307–310.




[281] Wie richtig de Sade beobachtet hat, wenn er in
der „Justine“ (I, 5) die Onanie als ein Linderungsmittel von Schmerzen
bezeichnet, beweisen die Ausführungen von Dr. Havelock Ellis in
seinem neuesten Werke „Geschlechtstrieb und Schamgefühl.“ Leipzig 1900.
S. 272 ff., wo er über mehrere Fälle von Masturbation zur Beseitigung
von Schmerzen berichtet.




[282] „L’espion anglais.“ Bd. X, S. 271–272.




[283] La Mettrie „L’art de jouir.“ A Cythère 1751. S.
131.




[284] „La chronique scandaleuse.“ Bd. II, S. 167.




[285] S. A. Tissot „De l’onanisme, ou dissertation sur
les maladies produites par la masturbation.“ Lausanne 1760.




[286] H. Rohleder „Die Masturbation.“ Berlin 1899. S.
19.




[287] Garnier a. a. O. S. 432 berichtet, dass
Haller eine Clitoris von 7 Zoll Länge gesehen habe, ja dass
Phantasten sogar eine von einem — Fuss Länge gesehen haben wollen!




[288] Die Franzosen bezeichnen mit dem Worte „Sodomie“ unsere
Paederastie, während wir bekanntlich unter „Sodomie“ die Unzucht
zwischen Mensch und Tier verstehen.




[289] „Ma conversion.“ London 1783. S. 165–168




[290] „L’espion anglais.“ London 1784. Bd. X, Lettre IX
„Confession d’une jeune fille.“ S. 179–208; Lettre XI „Suite de la
confession d’une jeune fille.“ S. 248–275; Lettre XIV „Suite et fin de
la confession d’une jeune fille“.




[291] Wir finden in den Werken über Psychopathia sexualis den
Spiegel nirgends erwähnt, der nach unserer Ansicht oft sehr viel
Unheil anrichtet.




[292] Hier bediente sich Sapho — sagte
Mairobert — wie auch später eines viel obscöneren Ausdrucks.




[293] a. a. O. S. 190.




[294] Hier sieht man wieder deutlich, wie der Marquis de
Sade nach der Wirklichkeit gearbeitet hat. Dieses Reinigen der
orificia corporis durch junge Mädchen kommt in seinen Romanen unzählige
Male vor.




[295] Hierzu macht Mairobert folgende interessante
Anmerkung: „Il y a grande apparence, que cette statue et le globe sont
creux et remplis d’un air plus léger que celui de l’atmosphère
du salon, en sorte qu’ils sont dans un parfait équilibre. Voila
comme d’habiles physiciens présents à ce récit expliquèrent ce prodige
qui tient beaucoup du roman. Ils citent même l’ouvrage d’un père
Joseph Galien, dominicain, ancien professeur de philosophie et
de théologie dans l’université d’Avignon qui en 1755 a publié ‚L’art
de naviger dans les airs‘ établi sur des principes de physique et de
géométrie.“ Bei E. Gerland „Geschichte der Physik“. Leipzig
1892. S. 199, finden wir diesen Galien als Vorläufer der
Montgolfier nicht erwähnt, sondern nur den Pater Guzman
in Lissabon.




[296] Ueber den Chevalier d’Eon siehe weiter unten.




[297] Gemeint ist das berühmte Werk von Nicolaus
Venette (1633–1698) „De la genération de l’homme, ou tableau de
l’amour conjugal“. Amsterdam 1688 unter dem Pseudonym Salionci;
später unter wahrem Namen zahlreiche Neuauflagen.




[298] Hierbei wurde ein Vers des Kardinals Bernis
erwähnt. — Der Kardinal Bernis kommt auch bei Sade vor.




[299] Diese Darstellung Mairobert’s ist nicht ganz
richtig. Ursprünglich war das Gedicht altfranzösisch, von
Jean de Nevizan verfasst. Franciscus Corniger übertrug
es dann ins Lateinische. Später entstanden zahlreiche französische
Nachübersetzungen z. B. von J. Blanchon. Man findet diese
Versionen in dem pikanten Buche von Cl. Fr. X. Mercier „Eloge du sein
des femmes“ Nouvelle édition. Brüssel 1879. Kapitel II, S. 35 ff. —
Bayle hat im Artikel „Hélène“ seines berühmten Wörterbuchs nur
die ersten sechs Verse zitiert, dem Scharfsinn des Lesers das Erraten
der übrigen überlassend. Eine deutsche und spanische
Version siehe im „Eros“. Stuttgart 1849. Bd. I, S. 231–234. Vergleiche
ferner die Aufzählung dieser 30 Schönheiten in dem alten Werke
„Geneanthropeia Jo. Benedicti Sinibaldi Archiatri et Professoris
Romani.“ Rom 1642 col. 147. Auch die Aloysia Sigaea kennt dieselben.




[300] Kenner — und deren soll es nicht wenige geben —
brauchen wir wohl kaum auf die vortrefflichen ästhetischen Werke von
E. W. v. Brücke „Schönheit und Fehler der menschlichen Gestalt“
Wien 1891, und C. H. Stratz „Die Schönheit des weiblichen
Körpers.“ 7. Auflage. Stuttgart 1900 hinzuweisen.




[301] „Apologie de la secte Anandryne ou Exhortation à une
jeune tribade par Mlle de Raucourt, prononcée le 23. mars 1778“.
„L’espion anglais.“ X, 208–228. Hier gilt die Rede zwar einer Mlle
Aurore. Doch ist anzunehmen, dass die Raucourt immer dieselben
Gedanken vorbrachte.




[302] Auch diese Schilderung ist wieder ein Beweis für unsere
Ansicht von dem allmählichen Erworbenwerden der Homosexualität.
Man gewöhnt sich an den neuen Reiz, der allmählich
unentbehrlich wird. Man beachte, dass dieses Bekenntnis aus dem
Munde einer echten Anhängerin des amor lesbicus kommt, die nicht
etwa temporäre Tribade war.




[303] Poulet-Malassis hat in seiner Ausgabe
dieser Abschnitte des „Espion Anglais“ („Anandria, ou Confession
de mademoiselle Sapho“ Lesbos [Brüssel] 1866) den Schlüssel zu
diesen Namen gegeben. „Furiel“ ist Mme de Fleury,
„Urbsrex“ ist die Herzogin von Villeroy;
„Terracenès“ ist die Marquise de Senecterre und
„Téchul“ ist die Marquise de Luchet.




[304] Dass der Marquis de Sade stets Gelegenheit nimmt,
seine Helden, besonders vor den Orgien mit einer grossen Rede
über dieselben paradieren zu lassen, haben wir schon öfter
hervorgehoben.




[305] „Eros“ Bd. II. S. 413.




[306] Fr. C. Forberg giebt eine kurze lateinische
Darstellung dieser Feier und berichtet, dass in London am Ende
des vorigen Jahrhunderts eine ähnliche Secte existiert habe. („Antonii
Panormitae Hermaphroditus“ Coburg 1824 S. 365–366.)




[307] Françoise Clairien, genannt Saucerotte,
genannt Raucourt, geboren zu Dombasle in Lothringen am 29.
November 1753, starb in Paris am 15. Januar 1815. Sie erschien zum
ersten Male am 23. September 1772 auf der Bühne als „Dido“.




[308] „Le livre moderne“ herausgegeben von Octave
Uzanne, Paris 1891 Bd. IV S. 245–247.




[309] „La chronique scandaleuse“ Paris 1789. Bd. III. S. 32
und 280.




[310] Charles Geneviève Louis Auguste André Thimothée d’Eon
de Beaumont geb. 1728 zu Tonnerre in Burgund, gestorben 1810 in
London.




[311] d’Eon stellt allerdings die Sache so dar, als ob
Beaumarchais von ihm zum Besten gehalten sei und wirklich an
seine weibliche Natur geglaubt habe.




[312] d’Eon wollte hier einschalten: „als das
Geschlecht der Dame durch Zeugen, Aerzte, Matronen und
rechtsförmliche Urkunden erwiesen erscheint“, ein Zusatz, den
Beaumarchais tilgte.




[313] Die ganze Darstellung der „Affaire d’Eon“ nach A.
Bettelheim „Beaumarchais“, Frankfurt a. M. 1876. S. 356–370.




[314] J. Casanova a. a. O. Bd. V, S. 87. Ueber den
Aufenthalt des Chevalier d’Eon in England vgl. den dritten
Band dieser Studien („Das Geschlechtsleben in England“, Bd. II, Cap.
7), sowie die Schrift von H. Vizetelly „The true story of the
Chevalier d’Eon“, London 1895.




[315] H. Ellis u. J. A. Symonds „Das conträre
Geschlechtsgefühl“ Leipzig 1896. S. 186.




[316] „Bougre“ kommt von „Bulgar“, da man der Sekte der
Bulgaren die erste Einführung des Lasters in Frankreich zuschrieb.




[317] „Erotica Biblion“ Cap. Kadhésh. Amsterdam 1890
(Neudruck) S. 114.




[318] A. Moll „Untersuchungen über die ‚Libido
sexualis‘“ Berlin 1898 Bd. I. S. 460.




[319] Vgl. Bussy-Rabutin „Histoire amoureuse des
Gaules“ Edition Auguste Poitevin Paris 1858 Bd. II S. 254–261.




[320] H. Ellis u. J. A. Symonds a. a. O. S. 127.




[321] A. Moll „Die konträre Sexualempfindung“ 2.
Auflage Berlin 1893 S. 68.




[322] F. C. Forberg a, a. O. S. 164.




[323] „Eros“ I, S. 602. — Die „Hermaphroditen“ waren ein
Paederasten-Club, wie aus der Schrift „Description de l’Isle des
Hermaphrodites“ Köln 1724 hervorgeht. Vergl. ferner bezüglich der
Verbreitung der Paederastie im 18. Jahrhundert die „Anecdotes pour
servir à l’Histoire Sécrète des Ebugors“. Medoso MMMCCCXXXIII.




[324] A. Schmidt a. a. O. Bd. II S. 87–88.




[325] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 460. Diese
Schrift enthält 6 Capitel: I. Des filles de joie; II. Des Sodomites;
III. De la Bestialité; IV. De l’Inceste; V. Du Gamahuchage; VI. De
quelques autres abus qui nuisent à la population.




[326] A. Moll „Untersuchungen über die ‚Libido
sexualis‘.“ I, S. 499.




[327] Angesichts der Vorgänge im Potsdamer Waisenhause und
anderer kultur-historischer Thatsachen erscheint diese Meinung des
Marquis de Sade etwas sonderbar.




[328] W. M. Cooper „Der Flagellantismus und die
Flagellanten“. Deutsch von H. Dohrn. Dresden 1899. S. 102–108.




[329] R. v. Krafft-Ebing „Neue Forschungen auf dem
Gebiete der Psychopathia sexualis.“ 2. Auflage. Stuttgart 1891. S.
35–36. — Vergl. auch P. J. Moebius „J. J. Rousseau’s
Krankengeschichte“. Leipzig 1889. Und K. G. Lenz, Ueber Rousseaus
Verbindung mit Weibern. 2. Aufl. Berlin 1906. p. 8 ff.




[330] P. Fraxi a. a. O. S. XLIV.




[331] P. Fraxi a. a. O. S. XLIV-XLV. Dort findet sich
auch eine Abbildung dieses merkwürdigen „Berkley Horse“.




[332] Vgl. „Studien“ Bd. III. Das Geschlechtsleben in England.
Zweiter Teil. Kap. 6.




[333] G. Abricossoff a. a. O. S. 70. — Dass der
Aderlass eine Modesache bei Aerzten und Laien war, bemerkt Dr.
P. Hamonic („La Chirurgie et la Médecine d’autrefois“ Paris 1900
S. 90–91): „Le XVIIIe siècle a marqué l’apogée de la saignée. Jamais
la phlébotomie n’a autant prévalu en chirurgie et en médecine. On
pratiquait cette opération dans les circonstances les plus diverses. On
en avait fait une panacée qui guérissait tout. Elle était plus répandue
que la purgation. Bien des gens se faisaient saigner préventiment pour
éviter des maladies qu’ils n’avaient pas, d’autres par habitude; il en
était même qui n’obéissaient qu’à la mode.“




[334] „Gazette médicale de Paris“ vom 21. Juli 1849 S. 560.




[335] Ein uraltes Mittel der Perser ist das Gummi von
Ferula Asa foetida (Stinkasant, Teufelsdreck), welches „beim Beischlafe
zum höchsten Genusse verhilft, wenn man den Penis damit einreibt.“ (R.
Kobert „Historische Studien aus dem pharmakologischen Institut
in Dorpat“. Halle. 1893. Bd. III S. 188).




[336] Ueber das Opium als sexuelles Stimulans urteilt man
heute anders. L. Lewin bemerkt darüber: „Durch einmalige
oder nur kurze Zeit gereichte mittlere Opiummengen soll die
Geschlechtstätigkeit erhöht werden. Diese Angabe muss insofern
als unrichtig angesehen werden, als wohl während des Opiumrausches dem
Opiumraucher eine Reihe von wollüstigen Bildern in der abnorm erregten,
ungeordneten und wirren Sinnesthätigkeit auftauchen können, dass aber
die dadurch hervorgerufenen Erectionen schnell vorübergehen und hiermit
wohl nicht eine erhöhte Libido sexualis oder Potentia coeundi verbunden
ist. Zu bemerken ist freilich, dass von Opiophagen eine erhebliche
Steigerung der geschlechtlichen Funktionen in der ersten Zeit des
Opiumgebrauches angegeben wird. Dieselbe macht später einer Impotenz
Platz.“ (Artikel „Opium“ in Eulenburg’s „Real-Encyklopädie
der gesamten Heilkunde“. Wien und Leipzig 1898 Bd. XVII S. 625.)
— In einem der folgenden Bände dieser Studien gedenken wir über
die Aphrodisiaca in cultur- und sittengeschichtlicher
Beziehung zu handeln.




[337] C. Binz „Vorlesungen über Pharmakologie“ 2.
Auflage. Berlin 1891 S. 690.




[338] „Eros“ Bd. I. S. 41–42.




[339] R. Kobert „Lehrbuch der Pharmakotherapie“. 1897.
S. 488.




[340] Dulaure a. a. O. Bd. V. S. 434.




[341] Casanova a. a. O. S. 137.




[342] L. Waldenburg und C. E. Simon,„Handbuch
der allgemeinen und speziellen Arzneiverordnungslehre“ 7. Auflage.
Berlin 1870 S. 177. Viele Männer epilirten sich am ganzen Körper (H.
Paschkis „Kosmetik für Aerzte“ Wien 1893 S. 28.) — Vgl. Stern,
Medizin, Aberglaube und Geschlechtsleben in der Türkei. Berlin 1903.
Bd. 2, p. 132.




[343] „La chronique scandaleuse“. Paris 1791. Bd. I, S. 139.




[344] F. Hering „Kosmetik nach Heinrich de Mondeville“.
Inauguraldissertation. Berlin 1898. S. 17–18. (Unter der Aegide von J.
Pagel).




[345] Nach J. Hyrtl „Handbuch der topographischen
Anatomie“ 7. Auflage. Wien 1882 Bd. II, S. 191 sprechen auch
Avicenna und Cornelius Agrippa von Mitteln, deren
Gebrauch ein zerstörtes Hymen reproduzieren soll. In unseren
kulturhistorischen Studien über die Aphrodisiaca werden wir diese
interessante Frage weiter verfolgen.




[346] Weitere Mitteilungen über die Restauration der
Virginität findet man im zweiten Bande dieser Studien: das
Geschlechtsleben in England. Bd. 1, S. 370–377.




[347] P. Paschkis „Kosmetik für Aerzte“. Wien 1893 S.
27.




[348] „Eros“ II. S. 261.




[349] H. Paschkis a. a. O. S. 23.




[350] H. Ploss und M. Bartels „Das Weib in der
Natur- und Völkerkunde“ 6. Auflage. Leipzig 1899. Bd. I, S. 750.




[351] „Les bordels de Paris“. Paris 1790. S. 17. — „Höre
Hortense“, sagt der Graf in Mirabeaus „Ma conversion“ (S. 175
ff.) zu einer Dirne, „Ich habe von Dir einen Tripper bekommen. Das ist
ja eine Regel. Ich beklage mich nicht darüber. Denn es ist ‚le bonbon
du métier‘.“




[352] Casanova a. a. O. Bd. XI, S. 226. Dass
die Ansteckung auf diesem Wege erfolgen kann, bestätigt auch R.
Bergh, der selbst einen solchen Fall beobachtet hat. („Ueber
Ansteckung und Ansteckungswege bei Syphilis“, Hamburg und Leipzig 1888.
S. 21.)




[353] Parent-Duchatelet a. a. O. II, S. 227. — Eine
höchst witzige Anecdote über eine Madame D**. erzählt die „chron.
scand.“ (IV, S. 10): „On disait à un souper que Madame D**. avait la
petite vérole (Blattern). Je n’en suis pas étonné, répondit
quelqu’un, je l’ai toujours connue très modeste.“ — Grande
vérole ist nämlich Syphilis.




[354] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 340 und S.
44.




[355] „L’espion anglais“. Bd. VI, S. 217–235. „Historique du
spécifique du Docteur Guilbert de Préval“.




[356] Es war eine Auflösung von Sublimat in Kalkwasser.
(Chr. Girtanner „Abhandlung über die Venerische Krankheit“
Göttingen 1789 Bd. III, S. 782.)




[357] Parent-Duchatelet a. a. O. II, S. 229.




[358] J. K. Proksch „Geschichte der venerischen
Krankheiten“ Bonn 1895 Bd. II, S. 509; J. Schrank „Die
Prostitution in Wien.“ Bd. I, S. 237. Wien 1886.




[359] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. II, S. 230.




[360] Girtanner a. a. O. Bd. III, S. 781.




[361] J. K. Proksch „Die Vorbauung der venerischen
Krankheiten“. Wien 1872. S. 48 ff. — Die Litteratur über die „Affaire
Guilbert de Préval“ bei Girtanner a. a. O. S. 782 und
J. K. Proksch „Die Litteratur über die venerischen Krankheiten“.
Bonn 1889. Bd. I, S. 473. — Als Kuriosum möge hier Linguet’s
„Cacomonade, histoire politique et morale“ Köln 1769 erwähnt werden,
eine Paraphrase von Voltaire’s bekannter cynischer Anecdote über
den Ursprung der Syphilis im 4. Kap. des „Candide“.




[362] Casanova a. a. O. Bd. XI, S. 226.




[363] J. K. Proksch „Die Vorbauung der venerischen
Krankheiten“. Wien 1872. S. 48.




[364] J. K. Proksch a. a. O. S. 50.




[365] Proksch a. a. O. S. 50–51. „Unter 48 Condomen der
verschiedensten Grösse, die ich mir von Verschleissern und ohne eine
Auswahl zu meinen Experimenten anschaffte, fand ich keinen einzigen,
welchen ich als schlecht gemacht und unsicher bezeichnen könnte. Die
meisten Condome liessen sich mittelst einer Compressionsluftpumpe bis
an das Vierfache des Volums, welches sie im Zustande der Contraction
hatten, ausdehnen, ehe sie mit einem starken Knalle platzten; kein
einziger Condom barst, wenn ich die Ausdehnung seines Umfanges nur bis
auf das Dreifache trieb, was ich an allen durch genaue Messungen sicher
stellte. Bemerkenswert war bei diesen Versuchen der Umstand, dass die
Condome nach einer stärkeren Ausdehnung knapp vor der Stelle abrissen,
wo ich sie mittelst eines Bändchens an die Compressions-Luftpumpe
befestigt hatte. Wäre es mir also möglich gewesen, die Condome auf eine
Weise zu befestigen, die es zugelassen hätte, die ganzen Condome zu
erweitern, so würde ich gewiss noch bedeutendere Ausdehnungen erzielt
haben.“ Auch rasche und ungleichmässige Ausdehnungen ergaben dasselbe
Resultat wodurch nach Proksch sichergestellt ist, dass, wenn
„die Condome aus Kautschuk im unversehrten Zustande verkauft werden,
sie durch den Beischlaf unmöglich zerrissen werden können, auch wenn
sie noch so ungeschickt angelegt und gebraucht werden, und dass sie
selbst bei ihrer stärksten Ausdehnung impermeabel bleiben. Damit sind
die gewichtigsten Einwände, welche gegen die Schutzfähigkeit der
Condome bis nun gethan wurden, widerlegt.“




[366] J. A. Dulaure hat in seinem grossen Werke „Des
divinités génératrices ou du culte du Phallus chez les Anciens et
Modernes“ Nouv. édit. Paris 1885 eine ausführliche Darstellung der
Geschichte des Phalluscultus gegeben. — Wertvolle Beiträge dazu auch
bei J. Rosenbaum „Geschichte der Lustseuche im Altertume“. 7.
Auflage. Berlin 1904. S. 59–70.




[367] Dr. Iwan Bloch. „Kannten die Alten die
Contagiosität venerischer Krankheiten?“ Deutsche med. Wochenschr.
1899 No. 5, teilt eine interessante Stelle aus den kürzlich wieder
aufgefundenen Mimiamben des hellenistischen Dichters Herondas
mit. In dem Mimiambus „Die beiden Freundinnen“ oder „Das vertrauliche
Gespräch“ handelt es sich um einen Lederphallus, den die Frauen der
Insel Kos unter einander zur Befriedigung ihrer Lüste benutzen, welche
Unsitte damals selbst unter den ehrbaren Bürgerinnen ganz verbreitet
war, wie aus dem Gespräche zweier Freundinnen hervorgeht. — Die
Behauptung Bloch’s, dass die Syphilis im Altertums nicht
existiert habe, scheint uns noch entschieden weiterer Beweise bedürftig
zu sein.




[368] Selbst dieses Instrument wurde zu einer Satire gegen das
Königtum missbraucht, in der Schrift „Le Godmiché Royal“ Paris 1790.




[369] W. Heinse in seiner Uebersetzung des „Petronius.
Begebenheiten des Enkolp.“ Neue Ausgabe. Leipzig 1898. Bd. I, S. 70.




[370] Garnier a. a. O. S. 378.




[371] Derselbe Autor erzählt a. a. O. S. 125, dass die
Chinesen auch diese Wollustapparate schon erfunden hatten, bevor sie
mit Europäern in Berührung kamen, und dass man heute in Tient-sin
künstliche männliche Glieder in „natürlichen Farben“ verkauft, sowie
Bilder, welche Frauen darstellen, wie sie von „Tröstern“ Gebrauch
machen. Selbst auf Porzellan wurden derartige Szenen gemalt. — Wir
selbst haben in letzter Zeit mehrfach im Besitz von jungen Kaufleuten
eine hektographierte Zeichnung gesehen, auf der dieser Apparat in Form
einer grossen Maschine dargestellt war, die von einer Frau zum Zwecke
der sexuellen Befriedigung in Bewegung gesetzt wird. So ähnlich wird
man sich Sade’s „automatische Godmichés“ zu denken haben. —
„Analuma, eigentlich die Gesellschaft der unverheirateten jungen Damen,
ist ein sinnig-euphemistisch-verschämter Ausdruck für den Penis.“ (B.
Friedländer „Notizen über Samoa“. Zeitschr. für Ethnologie.
1899. S. 31).




[372] Garnier a. a. O. S. 373.




[373] Paul Lacroix „XVIIIe Siècle. Institutions, Usages
et Costumes.“ Paris 1875. S. 389.




[374] Paul Lacroix a. a. O. S. 390.




[375] ib. S. 388.




[376] Paul Lacroix a. a. O. S. 11.




[377] Brillat-Savarin „Physiologie des Geschmacks“,
übersetzt von Carl Vogt. 2. Aufl. Braunschweig 1866. S. 269.




[378] P. L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 263.




[379] ib. S. 269.




[380] ib. S. 56.




[381] Casanova a. a. O. Bd. XI, S. 224 ff.




[382] J. F. Reichardt a. a. O. Bd. III. S. 77–78.




[383] „Aline et Valcour“ Brüssel 1883 Bd. II, S. 293.




[384] Es ist eine interessante Frage, ob die Kleptomanie
vornehmer Damen nicht mit sexuellen Perversitäten zusammenhängt,
wie wir vermuten, nach den blossen Schilderungen, die Sade von
der Wollust des Diebstahls entwirft. Der Fall Lombroso’s,
in dem ein 15jähriges Mädchen stets während der Menstruation
von Kleptomanie ergriffen wurde, spricht auch dafür. („Das Weib als
Verbrecherin und Prostituirte“ Hamburg 1894. S. 527.)




[385] A. Bettelheim a. a. O. S. 615. — Wie diese
Geldgier den moralischen und physischen Menschen corrumpiert, schildert
unübertrefflich A. Schüle „Handbuch der Geisteskrankheiten“ 2.
Auflage. Leipzig 1880. S. 194.




[386] G. Keben „Die Prostitution und ihre Beziehungen
zur modernen realistischen Litteratur“. Zürich 1892 S. 52 führt ein
bemerkenswertes Wort von Avé-Lallemant an: „Mehrere Räuber
verfluchten auf dem Schaffot die Bordelle als die Ursache ihres
Unglücks.“




[387] A. Schmidt a a. O. Bd. II, S. 33–36.




[388] A. Schmidt a. a. O. II, S 39–43.




[389] A. Schmidt a. a. O. II, 51.




[390] A. Schmidt a. a. O. Bd. II, S. 56. —
Schmidt macht darauf aufmerksam, dass die einmal erweckten
verbrecherischen Neigungen sich in einem Teile der französischen
und besonders der Pariser Bevölkerung forterbten und daher in jedem
späteren, die Bande der bürgerlichen Ordnung lockernden Zeitpunkt mit
Unwiderstehlichkeit und Heftigkeit wieder hervorbrachen.




[391] G. Hermann a. a. O. S. 111.




[392] A. Kohut „Berühmte und berüchtigte
Giftmischerinnen“. Berlin 1893. S. 55–65.




[393] Ueberraschend ähnlich (wenn auch natürlich in anderem
Sinne) heisst es bei W. v. Bechterew „Suggestion und ihre
soziale Bedeutung“ Leipzig 1899, S. 82 von der Suggestion überhaupt:
„Es kann nicht zweifelhaft sein, dass suggestive Mikroben in
gewissen Fällen gleich verderbenbringend wirken müssen wie physische
Infektion... Der ‚psychische Bacillus‘ der Suggestion kann je nach
seinem inneren Gehalt segenbringende, aber auch schädliche und
verheerende Wirkungen entfalten.“




[394] „L’espion anglais“. Bd. VI. London 1783. S. 1–15.
(„Exécution de Desrues et son histoire“.)









[395] Jules Janin a. a. O. S. 322.




[396] Cesare Beccaria „Ueber Verbrechen und Strafen“,
übersetzt von M. Waldeck. Berlin 1870. S. 63.




[397] Paul Lacroix „XVIIIe siècle. Institutions, Usages
et Costumes.“ Paris 1875. S. 307 — Adlige wurden enthauptet.




[398] Paul Lacroix a. a. O. S. 307.




[399] P. Lacroix a. a. O. S. 309.




[400] Th. Carlyle „Die französische Revolution“
übersetzt von Franz Kwest. Halle 1899 Bd. II, S. 419.




[401] „Assassinat de Louis XV. et supplice de Damiens“
(Extrait par Lemonty des Mémoires manuscrits du duc de Croy Bd.
XIV) in „Revue rétrospective“ Paris 1833 Bd. I, S. 357–370.




[402] Charles Monselet „Le Supplice de Damiens“ in:
Bibliothèque choisie Band 1154 Paris 1873 S. 119.




[403] Monselet sagt hier: „Ich erzähle, gestützt auf
Documente von unbestreitbarer Authenticität. Ich übertreibe nichts,
was infam sein würde! Ich mildere sogar den Ausdruck und lasse nur die
blossen Thatsachen reden. Ich bin zu dieser Erklärung genötigt, um
fortfahren zu können.“ (a. a. O. S. 128.)




[404] Monselet a. a. O. S. 130.




[405] „Geschichte des Privatlebens Ludwigs XIV. u. s. w.“ A.
d. Französ. Berlin u. Stettin 1781. Bd. III, S. 113.




[406] F. W. Barthold a. a. O. S. 261.




[407] Das Attentat des Damiens soll auf Anstiften der
Jesuiten erfolgt sein. Vergl. P. P. Wolf „Allgemeine Geschichte
der Jesuiten“. Bd. III, S. 316.




[408] J. Casanova a. a. O. Bd. VIII. S. 74–76.




[409] S. 77.




[410] „Revue rétrospective.“ Bd. I. S. 370.




[411] „L’espion anglais.“ Bd. VI. S. 14.




[412] Thomas Carlyle „Die französische Revolution.“
Halle 1899. Bd. II, S. 67–68.




[413] Th. Carlyle a. a. O. Bd. II, S. 165 und 185.




[414] Jourgniac St.-Méard „Mon Agonie de trente-huit
heures“ in „Histoire parlamentaire de la Révolution Française“. Paris
1835. Bd. XVIII, S. 103–135.




[415] Maton de la Varenne „Ma résurrection“ ibid. S.
135–156.




[416] Abbé Sicard „Relation adressée à un de ses amis“
ibid. S. 98–103.




[417] Th. Carlyle a. a. O. S. 196. — Mercier
sah aus einem Haufen von Leichen einen Fuss hervorragen. „Ich sah jenen
Fuss“, sagt er, „ich werde ihn wieder erkennen am grossen Tage des
Gerichts, wenn der Ewige, auf seinen Donnern thronend, richten wird
über beide, Könige und Septembermänner.“ („Le nouveau Paris.“ Paris
1800. Bd. VI, S. 21.)




[418] Die Guillotine, deren Erfindung irrtümlich dem Arzte
Joseph-Ignace Guillotin (1738–1814) zugeschrieben wird, war
schon im Mittelalter bekannt. Die Köpfmaschine der französischen
Revolution war nach den Vorschlägen des Chirurgen Louis von dem
deutschen Mechaniker Schmitt angefertigt worden und wurde zum
ersten Male im April 1792 auf dem Grèveplatz aufgestellt. Vergl. G.
Korn „Joseph-Ignace Guillotin“ Inauguraldissertation. Berlin
1891, S. 20.




[419] Th. Carlyle a. a. O. Bd. II. „Schrecken an der
Tagesordnung“. S. 358–398.




[420] „Les crimes de l’amour etc.“ Brüssel 1881. S. 262.




[421] Comte Fleury „Les grands Terroristes. Carrier à
Nantes (1793–1794).“ Paris 1897. Besonders Seite 197–202.




[422] Comte Fleury a. a. O. S. 121.




[423] Comte Fleury a. a. O. S. 175.




[424] Auch über die Priester äusserte sich Carrier
fast in denselben obscönen Ausdrücken, deren sich Sade ihnen
gegenüber bedient. So sagte er von 60 verurteilten Priestern aus
Angres: „Pas tant de mystère, f... tous ces bougres-là à l’eau.“
(Fleury a. a. O. S. 112.)




[425] Carlyle a. a. O. II, S. 374.




[426] Carlyle a. a. O. Bd. II, S. 402. — Ein Exemplar
von Sades „Philosophie dans le Boudoir“ (Londres 1795. 2 vols. in 16o),
das in Menschenhaut eingebunden ist, wird jetzt in Paris für 500
frs. ausgeboten.




[427] Arsène Houssaye „Notre-Dame de Thermidor“ Paris
1806. S. 361–368.




[428] Th. Achelis „Moderne Völkerkunde“. Stuttgart
1896. S. 3.




[429] Th. Achelis a. a. O. S. 4.




[430] Siehe Chr. Girtanner, a. a. O. Bd. I, S. 57–59.




[431] „Gilles de Rays, maréchal de France, dit Barbe-Bleue
(1404–1440)“ par l’abbé E. Bossard et R. de Maulle. Paris
1886.




[432] A. Eulenburg „Sexuale Neuropathie. Leipzig 1895“
S. 116.




[433] A. Lacassagne „Vacher l’éventreur et les crimes
sadiques“ Lyon u. Paris 1899. Seite 246–247.




[434] A. Eulenburg „sexuale Neuropathie“ S. 116. — Die
dort erwähnte ungarische „Blutgräfin“ Elisabeth Báthory, die im
17. Jahrhundert lebte, ist Sade nicht bekannt gewesen. Vergl.
„Die Blutgräfin (Elisabeth Báthory) ein Sitten- und Charakterbild“ von
R. A. von Elsberg. Breslau 1893.




[435] J. Michelet „Histoire de France (Louis XV.)“
Bd. XVII. Paris 1879. S. 126 ff.




[436] Paul Moreau a. a. O. S. 64.




[437] Ch. J. D. de Lacretelle „Histoire de France
pendant le 18me siècle“ Paris 1819. Bd. I, S. 271.




[438] „Biographie universelle“ Paris 1844. Bd. VII, S. 673.
Die hier erzählte Anekdote über Charolais teilt auch Sade
mit (Phil. dans le Boud. II, 131).




[439] E. u. J. de Goncourt „La femme etc.“ S. 275.




[440] A. Moll „Untersuchungen über die Libido
sexualis“. Berlin 1808. Bd. I, S. 701.




[441] „Les crimes de l’amour etc.“ Brüssel 1881. S. 239.
— Dort wird auch auf die „blutigen Ausschweifungen“ des im 17.
Jahrhundert lebenden Duc d’Epernon hingewiesen.




[442] F. Lotheissen „Litteratur und Gesellschaft“
u. s. w. S. 104.




[443] „Justine und Juliette oder die Gefahren der Tugend und
die Wonne des Lasters.“ Leipzig 1874. S. 14 und 18.




[444] J. A. Dulaure „Histoire physique, civile et
morale de Paris“. Paris 1821. Bd. V, S. 19.




[445] Dies ist ein Nachdruck einer scatologischen
Gedichtsammlung „Merdiana, recueil propre à certain usage“ Paris
1803. Die „Bibliotheca Scatologica“ (Paris 1853) enthält u. a. auch
zahlreiche Titel von Schriften, die den menschlichen Excrementen alles
erdenkliche Lob zollen.




[446] C. J. Weber „Das Papsttum und die Päpste“
Stuttgart 1834. Bd. III, S. 209.




[447] J. Casanova a. a. O. Bd. XVII, S. 104 und 189.




[448] F. W. Barthold a. a. O. S. 56. — Ein
bezeichnendes Sprichwort der Venetianer heisst: La mattina una
messetta, l’apodimar una bassetta, e la sera una donnetta. — Vgl.
auch. Thomas Medwin, „Lord Byron-Erinnerungen“. 3. Auflage. S.
47 ff. Leipzig 1900. Verlag von H. Barsdorf.




[449] Sehr viel Material in dieser Beziehung enthalten die
auf Kosten des Earl of Orford gedruckten „Leggi e Memoire
Venete sulla Prostituzione fine alla caduta della republica“ Venedig
1780–1872.




[450] J. K. Proksch „Die Vorbauung der venerischen
Krankheiten“ Wien 1872, S. 26.




[451] J. Casanova a. a. O. I, 125 ff und III, 186.




[452] Näheres bei A. Moll „Die konträre
Sexualempfindung“ 2. Auflage. Berlin 1893. S. 44.




[453] H. Fuchs, Richard Wagner u. d. Homosexualität.
Berlin 1903. S. 16–20.




[454] A. Moll a. a. O. S. 56–62.




[455] 4: „Histoire des Papes. Crimes, Meurtres,
Empoisonnements, Parricides, Adultères, Incestes etc.“ Paris 1843. Bd.
7, S. 197.




[456] J. Casanova a. a. O. Bd. II, S. 41 und 177 und
XVII, S. 186.




[457] A. Moll a. a. O. S. 51–52. — Italien hat auch
den berühmtesten aller Paederasten-Romane hervorgebracht, das äusserst
selten gewordene Buch „Alcibiade fanciullo a scuola“, Oranges 1652.
(Französisch: „Alcibiade Enfant à l’Ecole“. Amsterdam 1866.)




[458] Joseph Gorani „Mémoires secrets et critiques des
cours et des mœurs des principaux états de l’Italie“. Paris 1794. Bd.
I, S. 79, 85–86.




[459] J. Casanova a. a. O. II, 15 und 45.




[460] „Eros“. Bd. II, S. 350.




[461] C. J. Weber „Das Papsttum und die Päpste“.
Stuttgart 1834. Bd. III S. 157.




[462] J. Casanova a. a. O. XVII, S. 126–27.




[463] J. Casanova a. a. O. Bd XVII, S. 134; 177 ff.




[464] Bourgoing „Mémoires historiques et philosophiques
sur Pie VI et son pontificat“ Paris An 7 de la République. S. 101 bis
111.




[465] P. Coletta „Geschichte des Königreich Neapel“ 2.
Aufl. Cassel 1855. Bd. I, S. 246.




[466] C. J. Weber a. a. O. Bd. III, S. 255.




[467] J. Gorani a. a. O. Bd. II, S. 357.




[468] Bourgoing a. a. O. S. 120–121. — Der Lüstling
und Klosterprior Severino bei Sade wird als Verwandter des
Papstes Pius VI. bezeichnet (Justine II, 176.)




[469] Karoline nennt sich in ihren Briefen Charlotte.
Daher heisst sie auch bei Sade so.




[470] v. Helfert „Maria Karoline von Oesterreich,
Königin von Neapel“, Wien 1884.




[471] M. Brosch „Königin Maria Karolina von Neapel“ in:
Historische Zeitschrift Bd. 53. München und Leipzig 1885. S. 72–94.




[472] P. Coletta a. a. O. Bd. I, S. 240.




[473] J. Gorani a. a. O. Bd. I, S. 96, 135, 209,
256–64. — J. Gorani, geboren 15. Febr. 1740 in Mailand, starb
nach einem abenteuerlichen Leben am 13. Dezember 1819 in Genf.




[474] A. Gagnières „La Reine Marie-Caroline de
Naples d’après les documents nouveaux.“ Paris 1886. S. 31. — J. C.
Jeaffreson hat in seinem vortrefflichen kritischen Werke über
„Lady Hamilton and Lord Nelson“ (London 1888) die wirkliche Natur des
Verhältnisses zwischen Emma und Karoline vollkommen
übergangen. — Ueber das Verhältnis beider vgl. auch das ausführliche
Kapitel (III, 3) im zweiten Bande von „Das Geschlechtsleben in
England“ („Studien“ Bd. 3.)




[475] Gagnières a. a. O. S. 66.




[476] J. Gorani a. a. O. Bd. I, S. 39–41, S. 20 ff; S.
98.




[477] K. M. Sauer „Geschichte der italienischen
Litteratur“. Leipzig 1883. S. 63.




[478] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ in: Die
Zukunft. 1899. Nr. 26, S. 499.




[479] J. Janin „Le Marquis de Sade“. Revue de Paris.
Bd. XI. Paris 1834. S. 327.




[480] „Journal de la cour et de Paris, depuis le 28. Novembre
1732 jusqu’au 30. Novembre 1733 in: Revue rétrospective.“ Paris 1836.
Bd. VII, S. 118–119.




[481] J. Janin a. a. O. S. 328.




[482] Die Darstellung der Genealogie des Marquis de
Sade im wesentlichen nach „Biographie ancienne et moderne.“ Paris
1837. Bd. 37, S. 217–224. In neuerdings veröffentlichten Dokumenten aus
dem Archiv des Irrenhauses Charenton werden noch als zweiter Sohn des
Marquis de Sade Armande, als dritter Jean Baptiste Joseph
David de Sade genannt. Vgl. A. Cabanes „La prétendue folie
du marquis de Sade“ in: Le Cabinet secret de l’Histoire, 4me Série,
Paris 1900, S. 316 u. ö.




[483] Er hätte eigentlich nach dem Tode seines Vaters den
Titel „Comte“ annehmen müssen, war aber als Marquis de Sade
berüchtigt geworden, so dass ihm dieser Name blieb.




[484] P. Lacroix „XVIIIe Siècle etc.“ Paris 1875. S.
258 bis 259.




[485] O. Uzanne „Idée sur les Romans par D. A. F. de
Sade“ Paris 1878 S. XIV-XV.




[486] Marciat „Le marquis de Sade et le Sadisme“ in:
Lacassagne „Vacher l’Eventreur et les crimes sadiques“ Lyon 1889
S. 187.




[487] „Justine und Juliette u. s. w.“ Leipzig 1874 S. 11.




[488] „Les crimes de l’amour u. s. w.“ Brüssel 1881. S. 237.




[489] P. Fraxi a. a. O. S. 39.




[490] „La vérité sur les deux procès criminels du Marquis de
Sade“ par Paul L. Jacob, Bibliophile, in „Revue de Paris“ 1837.
Bd. 38, S. 138.




[491] J. Janin a. a. O. S. 331.




[492] P. Lacroix a. a. O. S. 137.




[493] Marciat a. a. O. S. 187–188.




[494] P. Lacroix a. a. O. S. 137–139.




[495] J. Scherr „Deutsche Kultur- und Sittengeschichte“
9. Auflage. Leipzig 1887. S. 449.




[496] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ a. a. O. S.
514 Anmerkung.




[497] Paul Ginisty „Lettres inédites de la Marquise de
Sade“ in: „La Grande Revue“ 1899 Nr. 1, S. 1–31.




[498] P. Ginisty a. a. O. S. 17.




[499] a. a. O. S. 140.




[500] „Justine und Juliette“ S. 33–34.




[501] Marciat a. a. O. S. 190. Cabanes a. a. O.
S. 261 bis 263.




[502] Cabanès a. a. O. S. 263.




[503] Cabanès sagt ähnlich: „S’il en avait eu le
loisir, le marquis de Sade aurait pu donner à son autobiographie
ce titre, que devait illustrer plus tard Silvio Pellico: Mes
Prisons.“




[504] „Lettres de la Marquise Du Deffand à Horace Walpole
depuis comte d’Orford, écrites dans les années 1766 à 1780 etc.“ Nouv.
ed. corrigée. Paris 1812. Bd. I. S. 225–227; 228–229 (Brief 46 vom 12.
und 13. April 1768).




[505] J. Janin a. a. O. S. 348.




[506] a. a. O. S. 500–501.




[507] a. a. O. S. 141.




[508] „Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages
de Rétif de la Bretonne“ S. 418. — Dort auch die Erzählung
Rétif’s.




[509] Cabanès a. a. O. S. 265–266.




[510] „Remarques médico-légales sur la perversion de
l’instinct génésique“ in Gazette médicale de Paris No. 29 vom 21. Juli
1849. S. 559–560.




[511] Hier bildet Sade selbst das Vorbild für den
aderlasswütigen Grafen Gernande in der „Justine“.




[512] P. Lacroix a. a. O. S. 142.




[513] Marciat a. a. O. S. 194.




[514] Lacroix a. a. O. S. 143.




[515] „Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages de
Rétif de la Bretonne.“ S. 420.




[516] „Marseille à la fin de l’ancien régime“ par F.
Dollieule etc. Marseille 1896. S. 49. — Casanova
a. a. O. Bd. X. S. 224 ff.




[517] Marciat a. a. O. S. 195.




[518] Lacroix a. a. O. S. 144.




[519] Cabanès a. a. O. S. 272–282.




[520] Eulenburg a. a. O. S. 501.




[521] P. Ginisty a. a. O. S. 2–3.




[522] „Les crimes de l’amour.“ S. 181–182.




[523] P. Ginisty a. a. O. S. 3 ff.




[524] P. Ginisty a. a. O. S. 7–8.




[525] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 182




[526] P. Ginisty a. a. O. S. 14.




[527] P. Ginisty a. a. O. S. 24 und 27.




[528] H. Schüle „Handbuch der Geisteskrankheiten“ 2.
Aufl. Leipzig 1880. S. 221–225.




[529] Einzelnes hat sich aus den Tagebüchern noch erhalten. So
teilt Cabanès a. a. O. S. 287–288 einige Urteile Sade’s
über — geistige Getränke mit, von denen er verschiedene Sorten
Branntwein aufzählt und als „gut“, „schlecht“, „abscheulich“, „nichts
wert“ und „mittelmässig“ bezeichnet; ferner ein kurzes Verzeichnis
seiner täglichen Ausgaben, unter denen solche für Orangenparfüm,
Briefporto, Lichter, Federn, Blumen figuriren.




[530] Marciat a. a. O. S. 197.




[531] „Détention du marquis de Sade“ in: Revue rétrospective.
Bd. I, Paris 1833, S. 256.




[532] Cabanès a. a. O. S. 288.




[533] Wie Dr. Ritti, der gegenwärtige Arzt von
Charenton an Dr. Cabanès unter dem 27. December 1899 schreibt,
ist es auch möglich, dass de Sade Charenton verliess, als diese
Anstalt auf Befehl des „Comité du Salut public“ geschlossen wurde.




[534] P. Ginisty a. a. O. S. 31. — Sie starb in
einsamer Zurückgezogenheit am 7. Juli 1810 zu Echauffour.




[535] O. Uzanne a. a. O. S. XLVIII.




[536] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 183. Cabanès
a. a. O. S. 291–292.




[537] ibidem S. 179.




[538] J. Janin a. a. O. S. 353.




[539] O. Uzanne a. a. O. S. XLV-XLVIII.




[540] Uzanne S. XXVI.




[541] J. Janin a. a. O. S. 353.




[542] Das von dem Verf. dieses Buches entdeckte Manuscript
von Sades erstem Roman „Les 120 journées de Sodome ou l’école
du libertinage“ wurde gleichfalls in der Bastille, in der Zeit vom 22.
Oktober bis zum 27. November 1785 verfasst. Es erschien im Jahre 1904
in 200 Exemplaren als Privatdruck. A. d. U.




[543] O. Uzanne a. a. O. S. XXIX.




[544] Uzanne, ibid. S. 47 und 49.









[545] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 138 ff.




[546] Marciat a. a. O. S. 203.




[547] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 163.




[548] Cabanès a. a. O. S. 280–290.




[549] „Bibliographie et Iconographie de tous les ouvrages de
Restif de la Bretonne“. S. 421.




[550] ibid. S. 422–423.




[551] Jules Michelet „Histoire de la révolution
française“. Paris 1869. Bd. VI, S. 220.




[552] „Discours prononcé à la fête décernée par la Section des
Piques, aux mânes de Marat et de Le Pelletier, par Sade,
citoyen, de cette section et membre de la Société populaire“ abgedruckt
in „Les crimes de l’amour etc.“ S. 265–272.




[553] „Revue rétrospective.“ Paris 1833. Bd. I, S. 257.




[554] Ueber den hochinteressanten Inhalt dieser Liste vergl.
P. L. Jacob, Bibliophile „Curiosités de l’histoire de France“.
Paris 1858. („La liste des nobles de Dulaure“. S. 265–348.)




[555] J. Janin a. a. O. S. 352.




[556] Biogr. universelle. S. 222.




[557] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 263.




[558] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 161 ff.




[559] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 172 ff.




[560] Antoine Athanase Royer-Collard geb. 7. Februar
1768, seit 1806 Arzt der Irrenanstalt in Charenton, † 27. November
1825.




[561] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 165–169.




[562] „Revue rétrospective“. Paris 1833. Bd. I. S. 263.




[563] Marciat a. a. O. S. 214.




[564] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 170.




[565] Abgedruckt bei Marciat a. a. O. S. 215.




[566] „Revue rétrospective“ Paris 1833 Bd. I, S. 262.




[567] J. Janin a. a. O. S. 357.




[568] P. Lacroix a. a. O. S. 136.




[569] Charles Nodier „Souvenirs, épisodes et portraits
pour servir à l’histoire de la révolution et de l’empire“ Paris 1831,
Bd. II, S. 57 und S. 60.




[570] J. Janin a. a. O. S. 358. Nach Cabanès
fand diese phrenologische Untersuchung später statt, und zwar bei der
Exhumation der Leiche. (Cabanès S. 312.)




[571] J. Janin „Le Livre“ Paris 1870. S. 291–292.




[572] Sogar über die Kosten des Begräbnisses dieses
merkwürdigen Mannes hat sich in Charenton ein Dokument erhalten. Sie
betrugen 65 Livres. (Sarg 10 L., Grab 6 L., Träger 8 L., Prediger 6 L.,
Wachskerzen 9 L., für die Kapelle 6 L., Steinkreuz auf dem Grab 20 L.)
Cabanès a. a. O. S. 312.




[573] „Cazin, sa vie et ses éditions“ Cazinopolis 1863. S.
140.




[574] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 203.




[575] Gegen Ende des Jahres 1905 erschien hingegen eine
vollständige deutsche Uebersetzung der „Justine und Juliette“ als
Privatdruck. A. d. U.




[576] Hier dürfte wohl eine Anspielung auf den Aufenthalt des
Marquis de Sade in Deutschland, der mit in jenes Jahr fällt, zu
finden sein.




[577] In diesem Hinrichtungssaale liest ein Abbé die
„Philosophie dans le Boudoir“, die bekanntlich erst im Jahre 1795
zum ersten Male erschien. Diese Lektüre der „Philosophie dans le
Boudoir“ wird schon in der Cazin-Ausgabe der „Justine“ von 1792
erwähnt, als ersteres Werk noch gar nicht erschienen war. Das
„beweist, dass Sade die ‚Philosophie‘ längst vor der ‚Justine‘
im Manuscript beendet hatte, sie jedoch aus irgend welchen Gründen,
vielleicht weil sie dem ‚professeur du crime‘ in der ersten Fassung zu
‚milde‘ erschien, erst später herausgeben wollte.“ („Zeitschrift f.
Bücherfreunde“ Mai/Juni 1900 S. 123.)




[578] Sollte hier nicht Madame Richard das Vorbild gewesen
sein?




[579] Unzweifelhaft eine Erinnerung an den schrecklichen Tod
l’Escuyer’s in der Franziskanerkirche zu Avignon. (1790.)




[580] Die Sodomie mit Ziegen muss ein uraltes spezifisch
italienisches Laster sein. Die italienischen Soldaten, welche 1562
unter dem Herzog von Nemours Lyon belagerten, führten eine
Unzahl Ziegen mit sich „couvertes de caparaçons de velours verts, avec
de gros galons d’or“, zum Zwecke der Sodomie. (P. Bayle „Dictionnaire
hist. et crit.“ éd. Des Maizeau, Amsterdam. 1740. Bd. I. Art.
„Bathyllus“). Nach d’Artagnan waren es zweitausend
Ziegen! („Mémoires de Mr. d’Artagnan“, Cologne 1701. Bd. I, S. 466.)




[581] Es gab wirklich einen Papst, der seine Ueberzeugung als
Atheist offen ausgesprochen hat. Das war Alexander VI. Vergl. C.
J. Weber „Das Papsttum und die Päpste“ Stuttgart 1834 Bd. III,
S. 157.




[582] Hier klingen offenbar Eindrücke aus Gorani’s 1794
erschienenen Memoiren nach.




[583] Vergl. Anmerkung auf Seite 383.




[584] Dies Kapitel ist sichtlich dem Dialog III („Anatomie“)
der „Aloysia Sigaea“ nachgebildet. Vergl. „Les dialogues de Luisa Sigea
etc.“ Paris 1881. Bd. I, S. 47–71.




[585] Marciat a. a. O. S. 218.




[586] F. Drujon in „Le Livre“ herausgegeb. von O.
Uzanne Sept. 1883 (Bibliogr. moderne) S. 589.




[587] Der Recensent in der „Zeitschrift für Bücherfreunde“
(Mai/Juni 1900 S. 123) bemerkt hierzu: „Dühren hält ‚Aline
et Valcour‘ für ziemlich zahm. Im Vergleich zu der ‚Nouvelle
Justine‘ und der ‚Philosophie‘ ist der Roman es auch; aber
in den Geschmacksrichtungen der Hauptpersonen und in einzelnen Scenen
(z. B. Band III bei dem Verhör der Leonore durch den, den köstlich
bezeichnenden Namen Dom Crispe Brutaldi Barbaribos de Torturentia
führenden Grossinquisitor) atmet er ganz Sadischen Geist aus.“




[588] „La France littéraire“ Paris 1827. Bd. 8, S. 303.




[589] „L’auteur des crimes de l’amour à Villeterque
folliculaire“ in: Les crimes de l’amour etc. Brüssel 1881. S. 137–153.




[590] Fritz Friedmann „Verbrechen und Krankheit im
Roman und auf der Bühne“ Berlin 1889, S. 8.




[591] J. Janin a. a. O. S. 358.




[592] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ a. a. O. S.
513.




[593] Man trifft also auch bei Sade — wenn auch
seltener — die sprichwörtliche Ignoranz der Franzosen in der
Geschichte und Geographie.




[594] J. Renouvier „Histoire de l’art pendant la
révolution“ Paris. 1863. S. 269.




[595] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 209–210.




[596] A. Eulenburg a. a. O. S. 504.




[597] A. Eulenburg a. a. O. S. 499.




[598] Interessant ist der hier hervortretende Zusammenhang
zwischen Materialismus und Pessimismus, der bei Sade mehr als
einmal zu finden ist.




[599] A. Eulenburg a. a. O. S. 509–510.




[600] „Briefe von Alexander von Humboldt an Varnhagen von
Ense“. 3. Auflage. Leipzig 1860. S. 190.




[601] A. Moll sagt („Untersuchungen über die Libido
sexualis“. Bd. I, 202): „Ich habe den Eindruck, dass die Reizstärke,
die die Jungfrauschaft bezw. Keuschheit des Weibes auf den Mann ausübt,
auch bei uns abnimmt. Zum grossen Teile sind es heute mehr soziale
Gründe oder die Eitelkeit, die den Mann hindern, ein defloriertes
Mädchen zu heiraten. Die eigentlich abstossende Wirkung der Defloration
durch einen anderen Mann ist nicht immer in genügender Stärke
vorhanden.“




[602] Am bekanntesten wurden die „schrecklichen Folgen“ der
sexuellen Abstinenz durch die erotischen Träume und Wahnideen des
Pfarrers von Cours bei Réole in Guyenne, die Buffon in seiner
„Histoire naturelle“ geschildert hat und die man am ausführlichsten
im „Espion Anglais“, Bd. I, London 1784, S. 409 bis 456 dargestellt
findet.




[603] Merkwürdiger Weise hat man auch vom Standpunkt der Moral
aus die Ehe ein Verbrechen genannt. So z. B. Statius in den
berühmten Versen der „Thebais“ Lib. II, 232–234:




Tacite subit ille supremus

Virginitatis amor, primaeque modestia culpae

Confundit vultus. Tunc ora rigantur honestis

Imbribus.










[604] Aehnlich Tertullian „De anima“ Cap. 30: Fames
bella et voragines civitatum pro remedio deputanda.




[605] Einen sehr merkwürdigen Versuch, die Kindererzeugung
unmittelbar zu beschränken, hat Weinhold empfohlen. Es soll
nämlich jeder Jüngling im 14. Jahre infibuliert werden. Die Vorhaut
wird vorgezogen, sanft zwischen zwei durchlöcherte Metallplatten
eingeklemmt, mit einer hohlen Nadel durchstochen, sodass ein 4 bis
5 Zoll langer Bleidraht eingeführt werden kann. Dessen Enden werden
hernach zusammengelötet und die Lötstelle gestempelt. Die Infibulation
dauert so lange, bis der Betroffene genug besitzt, um zu heiraten oder
uneheliche Kinder zu ernähren. Gegen eigenmächtiges Oeffnen harte
Strafe und wiederholte Visitation. Weinhold versichert, die
Operation, die selbst bei Juden möglich sei (?), ohne den geringsten
Nachteil für die Gesundheit bei Onanisten u. s. w. vollzogen zu
haben. Vergl. Karl August Weinhold „Von der Uebervölkerung in
Mitteleuropa“ Leipzig 1827; „Ueber das menschliche Elend, welches durch
Missbrauch der Zeugung herbeigeführt wird“ 1828 u. a. m.




[606] W. Roscher „System der Volkswirtschaft“ 20.
Auflage Stuttgart 1892. S. 734.




[607] H. Eisenhart „Geschichte der Nationalökonomik“ 2.
Auflage. Jena 1891. S. 80.




[608] Marciat a. a. O. S. 224 — Wie sehr das
Bevölkerungsproblem die Menschen des 18. Jahrhunderts beschäftigte,
beweisen auch die bekannten Anfangsworte des im Jahre 1766 erschienenen
„Vicar of Wakefield“ von Oliver Goldsmith: „Meine Meinung
war stets, ein wackerer Mann, der sich verheiratet und eine hübsche
Nachkommenschaft auferzieht, leiste der Gesellschaft grössere Dienste,
als einer, der ledig bleibt und blos von der Bevölkerung plaudert“.




[609] Hier spricht Sade also von dem Verbrechen als
einem Verbrechen, nachdem er es vorher für eine naturgemässe und
nützliche Handlung erklärt hat.




[610] „La curiosité littéraire et bibliographique“. Troisième
Série. Paris 1882. S. 139–142.




[611] W. Roscher a. a. O. S. 192 ff.




[612] W. Roscher a. a. O. S. 185.




[613] Der heilige Hieronymus schildert als Augenzeuge,
dass die Atticoten in Britannien sich von Menschenfleisch nährten und
den Busen der Weiber und den Hintern als besondere Leckerbissen
genossen. (R. Andree, „Die Anthropophagie“. Leipzig 1887. S.
14.)




[614] Bei den Menschenopfern der alten Mexikaner wurde
zuerst das Herz den lebenden Opfern aus der Brust herausgerissen. (R.
Andree a. a. O. S. 74.)




[615] A. Bettelheim „Beaumarchais“. Frankfurt a. M.
1886. S. 176 und 207.




[616] So bezeichnen wir den Kotfetischismus und die
Leidenschaft, Kot zu essen, nach dem griechischen Wort τό ὑποχώρημα =
Kot.




[617] B. Tarnowsky „Die krankhaften Erscheinungen des
Geschlechtssinnes“ Berlin 1886 S. 70.




[618] Rabelais schildert in seiner „Gargantua“ ein
„weltliches Kloster“, in dem vor den Zimmern der Frauen Haaraufputzer
und Parfümeure stehen, „durch deren Hände die Männer gingen, wenn sie
die Frauen besuchen wollten“ und die zugleich alle Morgen die Zimmer
mit wohlriechenden Essenzen besprengten. (F. E. Schneegans,
„Die Abtei Thélème in Rabelais’ Gargantua“. Neue Heidelb. Jahrbücher.
Heidelberg 1898. Bd. VIII, S. 143–159). Vielleicht ist der Name des
Paters Thélème im ersten Band der „Juliette“ diesem Kloster entlehnt.




[619] Vgl. auch den „Ergänzungsband“: Hagen, Dr. Alb.
„Die sexuelle Osphresiologie. Die Beziehungen des Geruchssinnes und
der Gerüche zur menschlichen Geschlechtsthätigkeit“, der dieses Thema
ergiebig behandelt. Charlottb. 1901. Verlag von H. Barsdorf. — 2.
Aufl. Berlin 1906.




[620] P. Garnier „Onanisme“ 6. Auflage. Paris 1888 S.
76–77.




[621] Parent-Duchatelet a. a. O. Bd. I, S. 63.




[622] G. Behrend. Artikel „Prostitution“ in
Eulenburg’s „Real-Encyclopädie der gesamten Heilkunde“. 3. Aufl.
Berlin und Wien 1898. Bd. XIX, S. 437




[623] A. Lacassagne „Vacher l’éventreur et les crimes
sadiques“. S. 239.




[624] R. v. Krafft-Ebing „Neue Forschungen auf dem
Gebiete der Psychopathia sexualis.“ 2. Auflage. Stuttgart 1891. S. 1
und 45.




[625] R. v. Krafft-Ebing a. a. O. S. 48.




[626] v. Schrenck-Notzing „Litteraturzusammenstellung
über die Psychologie und Psychopathologie der Vita sexualis“. (3.
Forts.) Zeitschrift für Hypnotismus. Bd. 9, Heft 2. Leipzig 1899. S.
111–112.




[627] A. Lacassagne a. a. O. S. 239.




[628] A. Eulenburg „Sexuale Neuropathie“ Leipzig 1895
S. 112. Das Wort „Lagnänomanie“ leitet Eulenburg von λαγνός
(wollüstig) αἰνός (wild), und μανία ab; „Machlänomanie“ von μάχλος
(wollüstig vom weiblichen Geschlecht) αἰνος und μανία.




[629] A. Moll „Untersuchungen über die ‚Libido
sexualis‘“ Berlin 1898 S. 557.




[630] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 115.




[631] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ a. a. O. S.
513–514.




[632] Marciat a. a. O. S. 216. Neuerdings hat auch
Cabanès die Frage der Geisteskrankheit des Marquis de
Sade berührt und sie verneint. Nach ihm litt derselbe mehr an
„Satyro-graphomanie“ als an wirklicher Erotomanie. Cabanès
a. a. O. S. 260.




[633] E. Kraepelin „Psychiatrie“ 6. Auflage. Leipzig
1899. Bd. II, S. 557–560.




[634] v. Schrenck-Notzing a. a. O. S. 111.




[635] Tarnowsky erklärt den Marquis de Sade für
einen „geborenen Paederasten“ (?), der am Schlusse seines Lebens in
„Altersblödsinn“ verfiel. Seine Werke enthalten nur „Ratschläge eines
Geisteskranken“. („Die krankhaften Erscheinungen des Geschlechtssinnes“
Berlin 1886, S. 70–71). Ein kühnes Urteil!




[636] F. Drujon „Catalogue des ouvrages, écrits et
dessins poursuivis, supprimes ou condamnés“ Paris 1879 S. 13, S. 111,
S. 216.




[637] „Catalogue des écrits, gravures et dessins condamnés
depuis 1814 jusqu’au 1er janvier 1850“ Paris 1850 S. 109.




[638] L. Lalanne „Curiosités bibliographiques“ Paris
1857. S. 401.




[639] E. Edwards „Libraries and founders of libraries“
London 1864 S. 85.




[640] Ch. Villers „Lettre sur le roman intitulé Justine
ou les Malheurs de la Vertu“. Neudruck Paris 1877 S. 12.




[641] J. Janin a. a. O. S. 337.




[642] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 205. Neuerdings wurde
die erste Ausgabe der „Justine“ für 180 Fr. angeboten.




[643] ibidem S. 209.




[644] Léo Taxil „La corruption fin-de-siècle“ Paris
1894 S. 293.




[645] Lino Ferriani „Delinquenti che scrivono“. Como
1899.




[646] Marciat a. a. O. S. 247.




[647] R. v. Krafft-Ebing „Neue Forschungen auf dem
Gebiete der Psychopathia sexualis“. Stuttgart 1891, S. 9.




[648] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 120.




[649] J. Janin a. a. O. S. 340 ff




[650] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 203 und 209.




[651] Paul L. Jacob, Bibliophile a. a. O. S. 413–415.




[652] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 211.




[653] Paul L. Jacob etc. S. 415.




[654] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 212–214.




[655] Allen Bibliophilen sei die neueste, schön ausgestattete
Monographie von Ulrich empfohlen. Sie enthält aber merkwürdiger
Weise nichts über Villers’ Besprechung der „Justine“. (O.
Ulrich „Charles de Villers. Sein Leben und seine
Schriften.“ Leipzig 1899).




[656] „Briefe von Benjamin Constant, Görres, Goethe etc.“
Auswahl aus dem handschriftlichen Nachlass des Charles de Villers
herausgegeben von M. Isler. Hamburg 1879. S. 98.




[657] Reichard sagt (a. a. O. III, S. 16):
„Französische Sendungen, schweizerische und deutsche Nachdrucke und
die Ankündigungen von Uebersetzungen jagten und kreuzten sich von
allen Seiten.“ — Vergl. dazu die interessante Schrift „La presse
périodique française à Hambourg, depuis 1686 jusqu’en 1848.“ Brüssel
1854. — In Hamburg erschien auch im Jahre 1807 jener berüchtigte
ultratribadische Roman „Julie ou j’ai sauvé ma rose“ (2 Bände),
dessen Heldin, nachdem sie mit Energie und Konsequenz die oft mehr
als kühnen Angriffe zahlreicher Männer abgewehrt hat, schliesslich
wohl ihrer ursprünglichen Neigung folgend, eins der vielen Opfer einer
gefährlichen Tribade wird.




[658] M. Isler a. a. O. S. 152.




[659] „Lettre sur le Roman intitulé Justine ou les Malheurs de
la Vertu par Charles de Villers“. Paris 1877.




[660] „Les Crimes de l’amour etc.“ S. 183–184.




[661] F. Drujon a. a. O. S. 130.




[662] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 210.




[663] „Biographie universelle“ Bd. XXXV, S. 494–495.




[664] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 242.




[665] H. Cohen „Guide de l’amateur de livres etc.“ Col.
418 bis 419.




[666] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 237.




[667] ibidem S. 241.




[668] W. Roscher a. a. O. S. 719.




[669] M. Nordau „Entartung“ Berlin 1892 S. 43–152.




[670] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 109.




[671] Nordau a. a. O. S. 60.




[672] ibidem. S. 115–116.




[673] ibidem S. 105–107.




[674] „La Curiosité littéraire et bibliographique“. Troisième
Série. Paris 1882. S. 169–174.




[675] Paul Bourget „Physiologie der modernen Liebe.“
Deutsch von A. Dittrich. Budapest 1891. S. 2. Dies Buch ist
eine reiche Fundgrube für die Arten und Raffinerien der modernen
französischen Liebe.




[676] A. Moll „Untersuchungen über die Libido sexualis“
Bd. I, S. 698–699. Deutsche Uebersetzung: „Gamiani oder zwei
Nächte in Ausgelassenheit“. Von A. D. M. Holland 1873, 8o, 109 S.




[677] Eine wortgetreue Ausgabe der trefflichen Uebersetzung
von Rode erschien kürzlich im Verlage von H. Barsdorf in Leipzig. Vgl.
die Ankündigung am Schluss der „Bibliographie.“




[678] Heinrich von Kleist „Penthesilea“ 23. Auftritt.




[679] „Das einzige Buch Sade’s hielt er zurück, weil
er es für mich zu gefährlich hielt: ich fand es erst nach seinem Tode
sorgfältig versteckt in einem Schranke, welcher einen doppelten Boden
hatte. Ich machte mich daran, das Buch zu lesen... Dieses Buch hat
zweierlei Wirkungen, je nach dem Naturell des Lesers oder der Leserin,
je nach der Empfänglichkeit und Auffassungsgabe derselben. So wie es
Duvalin halb blasiert gemacht hatte, so fühlte ich einen Ekel vor
diesen Abscheulichkeiten, die zu lesen mich viel Ueberwindung kostete.“
Memoiren einer Sängerin Bd. II, S. 12–13.




[680] W. Russalkow „Grausamkeit und Verbrechen im
sexuellen Leben“ 3. Aufl. Leipzig 1899. S. 76.




[681] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 109.




[682] Fritz Friedmann „Verbrechen und Krankheit im
Roman und auf der Bühne“ Berlin 1889 S. 27.




[683] Fr. Nietzsche „Jenseits von Gut und Böse“ 4.
Aufl. Leipzig 1895. S. 108. (Aphor. 149.)









[684] ibid. S. 109 (Aphor. 155).




[685] Max Stirner „Der Einzige und sein Eigentum“ 2.
Aufl. Leipzig 1892. S. 369, 372, 379.




[686] H. Ströbel „Stirner’s Einziger und sein Eigentum“
in Neuland, Band II, Nr. 2. Berlin 1897 S. 89.




[687] A. Eulenburg a. a. O. S. 117.




[688] A. Lacassagne „Vacher l’éventreur et les crimes
sadiques“ Lyon und Paris 1899 S. 245–282. — Vgl. Laurent, Sadismus und
Masochismus. 6. Aufl. Berlin 1904. Anm. d. V.




[689] „Remarques médico-légales sur la perversion de
l’instinct génésique“ Gaz. méd. de Paris No. 29 vom 21. Juli 1849 S.
555 bis 564.




[690] a. a. O. S. 701 ff.




[691] „Psychopathia sexualis“. 5. Aufl. Stuttg. 1890 S. 46 ff.




[692] Einen ähnlichen Fall berichtet Tarnowsky a. a. O.
S. 76.




[693] Brierre de Boismont a. a. O. S. 560.




[694] Russalkow a. a. O. S. 76, 77.




[695] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 118–119.




[696] Eulenburg a. a. O. S. 107.




[697] „Les crimes de l’amour etc.“ S. 264.




[698] „Deutsche medizinische Presse.“ 1899. Nr. 21. Wenn
Eulenburg „Sexuale Neuropathie“ (S. 101) von einem Manne
berichtet, der nudas feminas mit brennenden Lichtern in ano um sich
herumtanzen liess, so ist diese Idee ganz offenbar von Sade
suggerirt, der mehrere derartige Scenen schildert.




[699] „Kritisches zum Kapitel der normalen und pathologischen
Sexualität“ von P. Näcke. Archiv für Psychiatrie. Berlin 1899.
Bd. 32. Heft 2, S. 356.




[700] Voss. Zeitung vom 31. Juli 1899. — Wenn Herr Henri
Albert im „Mercure de France“ (April 1900) mich wegen dieser
Vergleichung der Dreyfusgegner mit Sadisten verspottet, so erwidere
ich ihm, dass dieselbe so nahe liegt, dass ich sogar nicht einmal die
Priorität habe. Denn sein Landsmann Octave Mirbeau hat in seinem
vor meinem Buche erschienenen Roman „Le Jardin des supplices“
Paris 1900 S. XII dieselbe Analogie. „L’affaire Dreyfus nous en
est un exemple admirable, et jamais, je crois, la passion du meurtre
et la joie de la chasse à l’homme, ne s’étaient aussi complètement et
cyniquement étalées.“ Nun, Herr Albert?




[701] Dass auch hier meine Ansicht, dass es sich um zwei
Sadisten handelt, richtig ist, beweisen die geradezu ungeheuerlichen
Enthüllungen des Abgeordneten Vigné in der Sitzung der
französischen Deputiertenkammer vom 23. Nov. 1900. Voulet und
Chanoine liessen Hunderte von Eingeborenen rein aus
Vergnügen am Morden töten, liessen Hände und Köpfe abschneiden, mit
Lanzen erstechen und dgl. Scheusslichkeiten mehr verüben. Freilich sind
nicht blos Franzosen solche Bluthunde. Auch wir Deutschen haben einen
Prinzen Prosper v. Aremberg!




[702] A. Eulenburg „Der Marquis de Sade“ S. 510.




[703] G. Roskoff „Geschichte des Teufels“. Leipzig
1869, Bd. II, S. 60.




[704] ibidem.




[705] Vossische Zeitung No. 520 vom 4. November 1899.




[706] S. Ribbing „Die sexuelle Hygiene und ihre
ethischen Konsequenzen“. 9. Aufl. Leipzig 1892. S. 84–94.




[707] a. a. O. S. 94–95.




[708] A. Eulenburg „Neuropathia sexualis“ S. 120.




[709] H. Hössli „Eros. Die Männerliebe der Griechen
etc.“ 2. Aufl. Münster i. d. Schweiz 1892. S. 113.




[710] B. Tarnowsky a. a. O. S. 90 und 101.




[711] Tarnowsky a. a. O. S. 141.




[712] a. a. O. S. 147.




[713] W. Stern „Kritische Grundlegung der Ethik als
positive Wissenschaft“. Berlin 1897. S. 238.




[714] E. Du Bois-Reymond „Adalbert v. Chamisso als
Naturforscher“. Leipzig 1889. S. 57.




[715] K. Fischer „Diotima“. Stuttgart 1852. S. 4.




[716] W. E. H. Lecky „Sittengeschichte Europas von
Augustus bis auf Karl den Grossen“ übers. von H. Jolowicz. 2.
Aufl. Leipzig und Heidelberg 1879. S. 120–121.




[717] Eine der schönsten von den vielen halb heidnischen
Sagen des mittelalterlichen Irlands ist die von den Inseln des Lebens
und des Todes. In einem gewissen See in Munster gab es zwei Inseln;
in die eine konnte der Tod nicht dringen, aber Alter und Krankheit
und Lebensüberdruss und Paroxysmen fürchterlichen Leidens waren
dort heimisch und verrichteten ihr Werk, bis die Einwohner ihrer
Unsterblichkeit müde, auf die gegenüberliegende Insel als auf einen
Hafen der Ruhe schauen lernten, ihre Barken in das dunkle Gewässer
steuerten, das Ufer erreichten und zur Ruhe gelangten. — Lecky
a. a. O. I, S. 183.




[718] Titel und Schluss des Werkes geben also ein
verschiedenes Datum an. Dies deutet auf eine wiederholte Durchsicht des
Manuscriptes hin.




[719] Dies Manuscript wurde durch Vermittelung des Autors
dieses Werkes angekauft und im Jahre 1904 zum Druck befördert. Anm. d.
Verl.




[720] Ist das der bekannte Bibliophile und Kunsthistoriker
Henri Béraldi?










Im Verlage von HERMANN BARSDORF In BERLIN W 30
erschien:



Das

KAMASUTRAM DES VATSYAYANA

(DIE INDISCHE LIEBESKUNST)

NEBST DEM VOLLSTÄNDIGEN KOMMENTARE DES YASODHARA.

Aus dem Sanskrit übersetzt und eingeleitet von

RICHARD SCHMIDT

Sechste, verbesserte Auflage. 500 Seiten. Broschiert M. 40.—,
gebunden M. 50.—.

INHALT: I. Allgemeiner Teil. — II. Über den Liebesgenuß. — III. Über
den Verkehr mit Mädchen. — IV. Über die verheirateten Frauen. — V.
Über die fremden Frauen. — VI. Über die Hetären. — VII. Die Upanisad
(d. erot. Geheimlehre).

Das Kamasutram ist das interessanteste Werk aus der ganzen
großen Sanskritliteratur, und es dürfte kein Erzeugnis der
Weltliteratur geben, das so wie das Kamasutram den engen Rahmen
der Indologie sprengt und zu allen Völkern, auch den der Rasse nach
fremdesten, seine allen verständliche Sprache redet. Es führt uns den
Inder in aller Intimität der Häuslichkeit vor; denn der Inder war von
jeher gewöhnt, auch das Allzumenschliche als etwas ganz Natürliches
anzusehen, dessen man sich nicht zu schämen braucht.



BEITRÄGE ZUR INDISCHEN EROTIK

DAS LIEBESLEBEN DES SANSKRITVOLKES

nach den Quellen dargestellt von Prof. Dr. RICHARD SCHMIDT.

Zweite, durchgesehene Auflage. Lex.-8o. 692 Seiten.

Elegant broschiert M. 70.—. Originalband M. 80.—.

INHALT: Die erotische Literatur im Sanskrit. Die Stellung der Liebe im
trivarga und ihre Definition. Der Liebhaber. Die Liebhaberin. Die Lehre
vom Coitus. Die tithis und candrakalas. Die Liebkosungen. Nägelmale.
Zahnmale. Haarzausen. Schläge und Schreie. Freien und Heiraten. Die
verheiratete Frau. Verkehr mit den Frauen anderer. Die Hetären. Die
Geheimlehre auf erotisch-sexuellem Gebiet usw. usw.

Die „Beiträge zur indischen Erotik“ sind der erste Versuch,
alles zusammenzustellen, was in den bisher bekanntgewordenen
Sanskritwerken über die Liebe gesagt wird.

Es ergänzt das „Kamasutram“.



Zur gefl. Beachtung: Diesem Werke muß mein
ausführliches Verlagsverzeichnis beiliegen, bei evtl. Fehlen
wolle man es direkt vom Verlage gratis und franko verlangen.
Jede bessere Buchhandlung vermittelt den Bezug der darin angezeigten
Werke. HERMANN BARSDORF VERLAG in BERLIN W 30, Barbarossastraße 21.
II.



Im Verlag von H. Barsdorf in Berlin W. 30 erschien:



Geschichte der öffentlichen Sittlichkeit in Deutschland.

Von Dr. Wilhelm Rudeck.

Zweite vermehrte und verbesserte Auflage. 1905. Grosses Format 514
Seiten mit 58 Illustrationen.

Vornehm ausgestattet Mk. 32 —. In Originalband M. 42 —.



Dr. Wilhelm Rudeck, der bekannte Verfasser von „Medizin und
Recht, ein Handbuch bei Ehescheidungs- und Vaterschaftsklagen,“ wendet
sich mit dem vorliegenden Buche einem der auffälligsten Faktoren der
moralischen Entwicklung zu: der Regelung des sexuellen Lebens
innerhalb der Oeffentlichkeit. Die Entwicklung der Begriffe der
öffentlichen Sittlichkeit hat das ganze moralische Aussehen der
bürgerlichen Gesellschaft so vielfach umgestaltet, wie wohl nur noch
die Frömmigkeit und Humanität!

Unter öffentlicher Sittlichkeit versteht der Verfasser die Summe aller
Sitten einer Zeit, in denen Beziehungen zum sexuellen Leben enthalten
sind. In welchen tatsächlich anerkannten und geübten gesellschaftlichen
Normen sich das sexuelle Leben der einzelnen äussert, ob die Sexualität
von der Oeffentlichkeit überhaupt ausgeschlossen, oder wie sie in ihr
geduldet und geordnet wird, das ist das Thema, das eine Geschichte der
öffentlichen Sittlichkeit zu behandeln hat.

In diesem Sinne könnte man also den Begriff der öffentlichen
Sittlichkeit dem der öffentlichen Schamhaftigkeit gleichsetzen,
übrigens auch aus dem Grunde, weil es sich selbstverständlich nicht um
die Oeffentlichkeit des geschlechtlichen Aktes selbst, sondern um die
näheren oder entfernteren Beziehungen zu ihm handelt.

Das beiliegende Inhalts-Verzeichnis bietet einen Ueberblick über
Rudecks hochinteressantes Werk, das soeben in zweiter, vermehrter
und verbesserter Auflage erschien — allein die Illustrationen sind
von 32 auf 58 vermehrt. —



Im Verlag von H. Barsdorf in
Berlin W. 30 erschien:



Apulejus, der goldne Esel.

Satyrisch-mystischer Roman. Uebersetzt von Rode. Nach dem Original von
1783. 2 Teile. 7. Aufl. mit 16 Illustrationen. 1922. Eingeleitet von M.
G. Conrad.

Brosch. M. 20.—. Gebd. M. 28.—

Der berühmte antike Sittenroman des Apulejus aus
Madaura liegt hier in einer neuen eleganten Ausgabe vor,
welche die vorzügliche Uebersetzung von August Rode mit einem
geistvoll-satyrischen, moderne Verhältnisse vom Standpunkte des
Apulejus beleuchtenden Vorwort aus der Feder von M. G. Conrad
darbietet. Kein Gebildeter wird ohne hohen geistigen Genuss dieses
dem „Satyricon“ des Petronius ebenbürtige sittengeschichtliche
Kunstwerk lesen, das nicht nur wegen der allbekannten reizenden
Episode von Amor und Psyche den Leser fesselt. Die frivole Welt
des ausgehenden Alterthums wird in diesem durch die Sorgfalt der
Composition ausgezeichneten Romane wieder lebendig. Der bunte Wechsel
der oft sehr verfänglichen Episoden, die merkwürdigen Situationen und
kulturhistorisch wertvollen Schilderungen antiken Lebens, die mit dem
glänzenden Schauspiel der aegyptischen Mysterien schliessen, machen
die Lectüre zu einer höchst spannenden. Die alte, schon von Lucian
verwendete Fabel von der Verwandlung eines Menschen in einen Esel,
welche Apulejus zu dem Märchen vom „goldnen Esel“ verarbeitet hat,
giebt dem Autor die Veranlassung, in der üppigen Lascivität einzelner
Scenen und mit eigenartiger erotisch-satyrischer Phantastik ein
getreues Bild der sittlichen Corruption in der römischen Kaiserzeit
vorzuführen.



Im Verlage von HERMANN BARSDORF in BERLIN W 30 erschien:



Geschichte der öffentlichen Sittlichkeit in

DEUTSCHLAND

Von Dr. WILHELM RUDECK

Dritte Auflage. 514 Seiten. Lexikon-Oktav. Mit 58 interessanten
Illustrationen. Elegant broschiert M. 32.—. Gebunden M. 42.—.



MEDIZIN, ABERGLAUBE UND GESCHLECHTSLEBEN IN DER

TÜRKEI

MIT BERÜCKSICHTIGUNG DER MOSLEMISCHEN NACHBARLÄNDER UND EHEMALIGEN
VASALLENSTAATEN

Von BERNHARD STERN

Zwei Bände. Lexikon-Oktav. 854 Seiten. Broschiert à M. 32.—,
gebunden à M. 42.—. EINZELN KÄUFLICH. BAND I behandelt Medizin,
Aberglauben. — BAND II das intime Geschlechtsleben. Eine
unerschöpfliche Fundgrube für Ärzte, Kultur- und Sittenschilderer
usw.



Geschichte der öffentlichen Sittlichkeit in

RUSSLAND

KULTUR, ABERGLAUBE, SITTEN, GEBRÄUCHE

Von BERNHARD STERN

Zwei Bände. Lexikon-Oktav. Ca. 1000 Seiten. Mit vielen teils
farb. interessanten Illustrationen. Preis für beide Bände broschiert
M. 64.—, gebunden M. 84.—. EINZELN KÄUFLICH: I. Brosch.
M. 32.—, geb. M. 42.—. II. Brosch. M. 32.—, geb. M. 42.—.
ABTEILUNGSÜBERSCHRIFTEN (jede Abteilung zerfällt in zahlreiche
Kapitel). I. BAND: I. Kultur und Aberglaube. II. Die
russische Kirche, der Klerus, die Sekten. III. Russische Laster. IV.
Russische Vergnügungen. V. Russische Leiden. ZWEITER BAND:
VI. Russische Grausamkeit. VII. Weib und Ehe. VIII. Freie Liebe und
wilde Ehe. IX. Unsittlichkeit (Prostitution, Onanie, Päderastie,
Sodomie, Syphilis). X. Dokumente der Unsittlichkeit. (Gesetze
gegen die Unsittlichkeit. Unsittlichkeit in Kunst und Literatur.
Folkloristisches, geheime obszöne Lieder usw., erotische Erzählungen.)



SEXUELLE VERIRRUNGEN: SADISMUS UND MASOCHISMUS

Von Dr. E. LAURENT. Deutsch von
DOLOROSA

Zehnte Auflage. 264 Seiten. Elegant brosch. M. 20.—. Originalband
M. 28.—. INHALT: ERSTER TEIL: Wollust und Grausamkeit.
Der Sadismus und die sadistischen Verbrechen: 1. Ursprung des
Sadismus. 2. Ursachen des Sadismus. 3. Formen und Manifestationen
desselben. 4. Sadismus des Weibes. 5. Leichensadismus. 6. Die
sadistischen Verbrechen. 7. Der Sadismus in der Literatur. 8. In der
Weltgeschichte. 9. Der Sadismus der Massen. 10. Verantwortlichkeit
der Sadisten. 11. Gerichtliche Medizin und Sadismus. 12. Therapie des
Sadismus. ZWEITER TEIL: Wollust und Leiden. Der Masochismus:
1. Begriff des Masochismus. 2. Ursprung des Masochismus. 3.
Ursachen desselben. 4. Masochismus des Weibes. 5. Formen und Arten
des Masochismus. 6. Masochismus und Selbstmord. 7. Masochismus in
sozialer Hinsicht. 8. Bibliographie.

Dieses zumeist auf französischen Quellen beruhende Werk ist von der
bekannten Schriftstellerin DOLOROSA geradezu meisterhaft übersetzt,
es erfordert aber mehr wie jedes andere Buch außerordentlich starke
Nerven, da der Verfasser in die tiefsten Abgründe der Nachtseite des
menschlichen Lebens hinableuchtet.



Im Verlage von HERMANN BARSDORF in
BERLIN W 30 erschien:



Neue Studien zur Geschichte des menschlichen
Geschlechtslebens

(Folge der „Studien zur Geschichte des menschlichen
Geschlechtslebens“ herausgegeben von Dr. EUGEN DÜHREN: 1. Band: Der
Marquis de Sade und seine Zeit. 2.-4. Band: Das Geschlechtsleben in
England.)

ERSTER BAND:

Marias jungfräuliche Mutterschaft

Ein völkerpsychologisches Fragment über Sexualsymbolik

Von A. J. STORFER

Mit Abbildungen. Elegant broschiert M.
12.—. In Originalband M. 20.—.

Inhalt: I. Einleitung. Über den Stoff. Über
die Methode. — II. Analyse. Marias Darbringung: Der
mythische Stoff. Weihe und Tempelprostitution. Fackel, Kerze. Der
Segen des Priesters. Ausgebreitete Arme. Stufensteigen. Weben.
Aufgelöstes Haar. Gottgeweihte Jungfrauen. Schleier, Lilie, Myrte.
— Josefs Auserwählung: Der mythische Stoff. Stab, Rute. Wettbewerb.
Sieg. — Marias Verkündigung: Der mythische Stoff. Schlange. Wort.
Zunge. Hauch, Wind. Blick. Strahl, Regen. Flügel. Zweig, Szepter.
Schwert, Einhornjagd, Mühle. — Maria-Symbole: Vorbemerkung. Arche,
Schiff. Buch. Erde, Paradies. Brunnen, Quelle. Gefäß. Stadt, Festung.
Tempel, Brautgemach, Bundeslade. Verschlossen. Tor, Tür, Fenster.
Schwarz. — Die phallische Komponente der Christus-Vorstellung:
Vorbemerkung. Ego et pater unum sumus. Die Geburt des Helden.
Der Medizinmann. Vorhaut. Fisch. Esel. Hammer. Kreuz. Tod und
Auferstehung. III. Schluß. Register.

ZWEITER BAND:

Isoldes Gottesurteil

in seiner erotischen Bedeutung

Von J. J. MEYER, Professor an der Universität Chicago

Mit einleitendem Vorwort von Prof. Dr.
RICHARD SCHMIDT

Ca. 300 Seiten. Elegant broschiert M.
12.—. In Originalband M. 20.—.

Inhalt: Einleitung. Sitte, Sittlichkeit, Sittsamkeit. Das
Weib ist Eigentum. Geringe Wertschätzung weiblicher Tugend. Warum
ist Ehebruch ein Vergehen? Altdeutsche Anschauung vom Weibe.
Anschauung im Mittelalter. Die Anstandspflicht der mittelalterlichen
Frau war Ehebruch und Unzucht. Die mittelalterliche Anschauung von
der Liebe. Sie ist allmächtige Urkraft; bringt Leid; bringt den
Tod; bringt Freude und alles Große; bringt Ehre und ist Pflicht.
Die Frau muß „lohnen“. Zorn gegen die, die nicht „lohnt“. Die
„romantische“ Minne unwahr. Wirkliche Treue beim Mann nicht nötig,
ja lächerlich. „Doppelte Moral.“ Verschwiegenheit in der Liebe. Die
huote Rücksichtslosigkeit der Minner. Die Minne und die Religion.
Das Mittelalter ist nicht die Zeit der wirklich romantischen
Liebe. Nur Wolfram und Gottfried haben die vertiefte Liebe.
Gottfrieds Anschauung von der Liebe. Ist sein Tristan unsittlich?
Parteilichkeit für die Verliebten. Auch für Gottfried ist die Liebe
eine unwiderstehliche Macht. Die Liebe ist die völlig freie Königin.
Die bürgerliche Moral ist eigentlich die schlimmste Unsittlichkeit.
Sein Ideal der Liebe und ihre Herrlichkeit. Gottfrieds idealistischer
Pessimismus. Gottfrieds moralische Rechtfertigung seines
Liebespaares. Seine Ansicht von den Betrügerstückchen der beiden und
seine Parteilichkeit für sie. Religion und Liebe bei Gottfried. Beim
Gottesurteil hat Isolde recht! Gott ist hantierlich wie ein Ärmel
usw. usw. Parallelstellen. Register.



Russische Grausamkeit
Einst und jetzt

Ein Kapitel aus der Geschichte der öffentl. Sittlichkeit
in Rußland

Von BERNHARD STERN

279 Seiten mit 12 Illustrationen. Broschiert M. 20.—. Gebunden M.
28.—.

Inhalt: 1. Grausamkeit der Herrschenden. 2. Grausamkeit in
der Verwaltung. 3. Todesstrafen und Gliederstrafen. 4. Prügelstrafen
und Züchtigungsinstrumente. 5. Gefängnisse, Verbannung, Folter. 6.
Sklavensinn und Leibeigenschaft. Grausamkeit im Familienleben.

Die Grausamkeit

Mit besonderer Bezugnahme auf sexuelle Faktoren

Von H. RAU

Vierte Auflage. 272 Seiten. Mit 24 Illustrationen. 1921.

Elegant broschiert M. 20.—. Gebunden M. 28.—.

Inhalt: Einleitung. 1. Die Grausamkeit in der Philosophie; 2.
in der Psychologie; 3. in der Religion; 4. in der Rechtspflege; 5. in
der Sklaverei; 6. in der Erziehung; 7. im Verbrechen; 8. im Kriege
und im Volksleben; 9. in der Gegenwart; 10. in der Literatur. Jedes
Kapitel enthält zahlreiche „Fälle“.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER MARQUIS DE SADE UND SEINE ZEIT. ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6954547206162831709_cover.jpg





