
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Gereformeerde dogmatiek. Derde deel

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Gereformeerde dogmatiek. Derde deel


Author: Herman Bavinck



Release date: July 15, 2022 [eBook #68527]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: J. H. Bos, 1898


Credits: Jeroen Hellingman, Hans Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. DERDE DEEL ***






Opmerkingen van de bewerker

Inhoud


GEREFORMEERDE DOGMATIEK.

TYP. DER WEESINRICHTING TE NEERBOSCH.




GEREFORMEERDE

DOGMATIEK.

DOOR

DR. H. BAVINCK.



DERDE DEEL.





KAMPEN. — J. H. BOS. — 1898.




Onder de bewerking der uitgebreide stof is het mĳ onmogelĳk
gebleken, om de belofte te houden, welke ik in de voorrede van
het eerste deel afgelegd had. Deze „Gereformeerde Dogmatiek”
is niet in drie, maar wordt in vier deelen compleet. Het vierde
deel zal van gelĳken omvang als de vorige zĳn, en waarschĳnlĳk
na verloop van een jaar verschĳnen kunnen. Ik hoop, dat deze
uitbreiding voor de inteekenaren en lezers van dit werk geen
teleurstelling zal zĳn.

B.




INHOUD.







	HOOFDSTUK VI.

Over de wereld in haar gevallen staat.



	Paragraaf.
	Bladz.



	35.
	De Voorzienigheid
	1



	36.
	De oorsprong der zonde
	34



	37.
	Het wezen der zonde
	72



	38.
	De verbreiding der zonde
	104



	39.
	De straf der zonde
	155



	HOOFDSTUK VII.

Over Christus.



	40.
	Het verbond der genade
	187



	41.
	De persoon des Middelaars
	228



	42.
	Het werk van den Middelaar
	302



	HOOFDSTUK VIII.

Over de weldaden des Verbonds.



	43.
	De heilsorde
	425



	44.
	Roeping en wedergeboorte
	485



	45.
	Geloof en rechtvaardigmaking
	511



	46.
	Heiligmaking en volharding
	553









Hoofdstuk VI.

Over de wereld in haar gevallen staat.



§ 35. De Voorzienigheid.

1. Als God op den zevenden dag volbracht had zĳn werk,
dat Hĳ gemaakt had, heeft Hĳ gerust op den zevenden dag van
al zĳn werk, dat Hĳ gemaakt had, Gen. 2:2, Ex. 20:11, 31:17.
Zoo duidt de Schrift den overgang aan van het werk der schepping
tot dat der onderhouding. Dat dit rusten Gods zĳn oorzaak
niet heeft in vermoeienis noch ook in een ledig toezien bestaat,
wordt door de H. Schrift telkens klaar en duidelĳk uitgesproken,
Jes. 40:28, Joh. 5:17. Het scheppen is voor God geen werk
en het onderhouden geen rust. Het rusten Gods geeft alleen te
kennen, dat Hĳ aan het voortbrengen van nova genera een einde
maakte, Pred. 1:9, 10; dat het werk der schepping in eigenlĳken
en engeren zin, als productio rerum e nihilo, was afgeloopen;
en dat Hĳ in dit voltooide werk met Goddelĳk welgevallen zich
verlustigde, Gen. 1:31, Ex. 31:17, Ps. 104:31, cf. August.,
de civ. XI 8. XII 17. de Gen. ad lit. IV 8 sq. Lombardus,
Sent. II dist. 15. Thomas, S. Theol. I qu. 73. Calvĳn op Gen. 2:2.
Zanchius, Op. III 537 enz. Het scheppen gaat nu in onderhouden
over. Beide zĳn in de Schrift zoo wezenlĳk onderscheiden, dat
ze als arbeid en rust tegenover elkander kunnen worden geplaatst.
En zĳ zĳn toch ook zoo innig verwant en verbonden, dat het
onderhouden zelf een scheppen kan heeten, Ps. 104:30, 148:5,
Jes. 45:7, Am. 4:13. De onderhouding is immers zelve ook
een Goddelĳk werk, niet minder groot en heerlĳk dan de schepping.
God is geen Deus otiosus, Hĳ werkt altĳd, Joh. 5:17,

en de wereld heeft geen bestand in zichzelve. Van het oogenblik
van haar ontstaan af bestaat ze alleen in en door en tot God,
Neh. 9:6, Ps. 104:30, Hd. 17:28, Rom. 11:36, Col. 1:15,
Hebr. 1:3, Op. 4:11. Ofschoon onderscheiden van zĳn wezen,
is ze in haar bestaan nooit onafhankelĳk; onafhankelĳkheid ware
niet-zĳn. De gansche wereld met alwat in haar is en geschiedt,
staat onder Gods bestuur; zomer en winter, dag en nacht,
vruchtbare en onvruchtbare jaren, licht en duisternis, alles is
zĳn werk en wordt door Hem geformeerd, Gen. 8:22, 9:14,
Lev. 26:3v., Deut. 11:12v., Job 38, Ps. 8, 29, 65, 104, 107,
147, Jer. 3:3, 5:24, Mt. 5:45 enz. De Schrift kent geen
onafhankelĳk schepsel; het ware eene tegenspraak in zichzelve.
God zorgt voor alle schepselen, voor dieren, Gen. 1:30, 6:19,
7:2, 9:10, Job 38:41, Ps. 36:7, 104:27, 147:9, Joël 1:20,
Mt. 6:26 enz., en inzonderheid ook voor menschen. Hĳ ziet
hen allen, Job 34:21, Ps. 33:13, 14, Spr. 15:3, formeert hun
aller hart en let op al hunne werken, Ps. 33:15, Spr. 5:21;
zĳ zĳn allen zĳner handen werk, Job 34:19, de armen en de
rĳken, Spr. 22:2. Hĳ bepaalt aller woning, Deut. 32:8, Hd.
17:26, neigt aller hart, Spr. 21:1, bestuurt aller gangen,
Spr. 5:21, 16:9, 19:21, Jer. 10:23 enz. doet met het heir
des hemels en de inwoners der aarde naar zĳn welgevallen,
Dan. 4:35. Zĳ zĳn in zĳne handen als leem in de hand des
pottebakkers, als eene zaag in de hand desgenen, die haar trekt,
Jes. 29:16, 45:9, Jer. 18:5, Rom. 9:20, 21. Zeer bĳzonder
gaat zĳn voorzienig bestuur nog over zĳn volk. Heel de geschiedenis
van de aartsvaders, van Israël, van de gemeente, en
van ieder geloovige is daarvoor ten bewĳze. Wat menschen hun
ten kwade hebben gedacht, denkt God hun ten goede, Gen. 50:20;
alle instrument, tegen hen bereid, zal niet gelukken, Jes. 54:17;
zelfs de haren huns hoofds zĳn alle geteld, Mt. 10:30; alles
werkt hun ten goede mede, Rom. 8:28. Zoo staat al het geschapene
in de macht en onder het bestuur Gods; beide, toeval
en noodlot, zĳn der Schrift onbekend, Ex. 21:13, Spr. 16:33.
Het is God, die alles werkt naar den raad van zĳn wil, Ef. 1:11,
en alles dienstbaar maakt aan de openbaring zĳner deugden, aan
de eere zĳns naams, Spr. 16:4, Rom. 11:36. Dit alles vat de
Schrift op schoone wĳze daarin saam, dat zĳ telkenmale van
God spreekt als van een Koning, die alle dingen regeert, Ps. 10:16,

24:7, 8, 29:10, 44:5, 47:7, 74:12, 115:3, Jes. 33:22 enz.
God is een Koning, de Koning der koningen en de Heere der
heeren; een Koning, die in Christus een vader is voor zĳne
onderdanen, en een Vader, die tevens koning is over zĳne kinderen.
Alwat er onder schepselen, in dieren- en menschen- en
engelenwereld, in gezin en maatschappĳ en staat gevonden wordt
van zorge voor, van liefde tot, van bescherming van den een
door den ander, is eene zwakke afschaduwing van Gods voorzienig
bestel over alle werken zĳner handen. Zĳne volstrekte macht en
zĳne volmaakte liefde zĳn het eigenlĳk object van het voorzienigheidsgeloof
in de H. Schrift.

Bĳ dit getuigenis der Schrift komt dat van alle volken. De
leer van de voorzienigheid Gods is een articulus mixtus, uit
Gods openbaring in de natuur aan alle menschen ten deele
bekend. Zĳ is een geloofsartikel in iederen, ook in den meest
verbasterden godsdienst; wie haar ontkent, ondermĳnt de religie;
zonder haar is er voor gebed en offerande, voor geloof en hope,
voor vertrouwen en liefde geen plaatse meer. Waarom God
dienen, vraagt Cicero, Nat. D. I 2, indien Hĳ zich in het geheel
niet om ons bekommert? Daarom stemmen alle godsdiensten in
met het woord van Sophocles, Elect. 173: ἐστι μεγας ἐν οὐρανῳ
Ζευς, ὁς ἐφορα παντα και κρατυνει. En ook de wĳsbegeerte heeft
deze voorzienigheid Gods menigmaal erkend en verdedigd, b. v.
Socrates bĳ Xenophon, Mem. I 4 IV 3. Plato in Timaeus, Leges
X 901, Rep. X 613 A. Aristoteles in Eth. Nic. X 9. de Stoa
bĳ Cicero, Nat. D. II. Seneca, de providentia en de beneficiis,
Cicero, Nat. D. I 2 III 26, Plutachus, de fato, Plotinus, περι
εἱμαρμενης en περι προνοιας, cf. ook Philo’s geschrift περι
προνοιας, Wendland, Philo’s Schrift über die Vorsehung, Berlin
1892. Toch was daarom de leer der voorzienigheid in de heidensche
religie en philosophie niet dezelfde, welke ze in het
Christendom is. Bĳ de Heidenen was het voorzienigheidsgeloof
meer theorie dan practĳk, meer wĳsgeerige beschouwing dan
religieus dogma; het reikte niet toe in nood en in dood; het
slingerde tusschen toeval en noodlot altĳd heen en weer. Wĳl
God bĳv. bĳ Plato geen schepper maar alleen formeerder der
wereld was, vond zĳne macht in de eindige materie haar grens,
Zeiler, Philos. d. Gr. II4 928. Ofschoon Aristoteles zĳn geloof
aan Gods voorzienigheid meermalen uitspreekt, valt deze toch

voor hem geheel met de werking der natuuroorzaken samen; de
Godheid als νοησις νοησεως staat in eenzame zelfbeschouwing
buiten de wereld, zonder wil, zonder handeling, en het schepsel
heeft van haar geen hulpe of liefde te wachten, ib. III 368 f.
790 f. Bĳ de Stoa was de προνοια met de εἱμαρμενη en de
φυσις identisch, ib. IV 143; en volgens Epicurus was de voorzienigheid
met de zaligheid der Goden in strĳd, ib. 428. En wel
spanden sommigen, zooals Plutarchus en Plotinus, zich in, om
aan toeval en noodlot beide te ontkomen; maar feitelĳk verhief
zich het noodlot altĳd weer achter en boven de Godheid, en
drong het toeval van beneden weer in de lagere schepselen en
de kleinere gebeurtenissen in; magna Dii curant, parva negligunt,
Cicero, Nat. D. II 167. Cf. Pfanner, Syst. theol. gent. c. 8.
Creutzer, Philosophorum veterum loci de provid. divina ac de
fato 1806. Schneider, Christl. Klänge aus den gr. u. röm. Klassikern,
1865 S. 231 f.

2. Van dien aard is echter het christelĳk geloof aan Gods
voorzienigheid niet. Dit is integendeel eene bron van troost en
hope, van vertrouwen en moed, van ootmoed en berusting, Ps.
23, 33:10v., 44:5v., 127:1, 2, 146:2v. enz. Het voorzienigheidsgeloof
steunt in de Schrift volstrekt niet alleen op Gods
openbaring in de natuur maar veel meer op zĳn verbond en
toezeggingen; het heeft tot grondslag niet alleen Gods gerechtigheid
maar bovenal ook zĳne ontferming en genade; het onderstelt
de kennis der zonde, veel dieper dan bĳ de Heidenen, maar
ook de ervaring van Gods vergevende liefde; het is geen kosmologische
speculatie maar eene heerlĳke belĳdenis des geloofs.
En daarom ziet het door alle smart en lĳden heen weer blĳde
de toekomst in; al worden de raadselen niet opgelost, het geloof
aan Gods vaderlĳke hand heft altĳd zich uit de diepte weer op
en doet zelfs roemen in de verdrukkingen. In verband hiermede
is het opmerkelĳk, dat de Schrift het abstracte woord voorzienigheid
niet kent. Men heeft aan dit woord wel een Schriftuurlĳk
karakter willen geven door beroep op Gen. 22:8, 1 Sam. 16:1,
Ezech. 20:6, Hebr. 11:40; enkele malen komt het woord ook
van menschelĳke voorzorg voor, Hd. 13:14, Rom. 12:17,
13:14, 1 Tim. 5:8. Maar dat alles neemt niet weg, dat de
Schrift, over Gods voorzienigheid handelend, gansch andere

woorden bezigt. Zĳ vat de werkzaamheid Gods, door dit woord
uitgedrukt, niet saam in een abstract begrip en houdt er geen
theologische verhandeling over. Maar zĳ schildert haar zelve op
de rĳkste en levendigste wĳze en laat haar ons zien in de
historie; de Schrift in haar geheel is het boek der voorzienigheid
Gods. En zoo die voorzienigheid teekenend, spreekt zĳ van
scheppen, Ps. 104:30, 148:5, levendmaken, Job 33:4, Neh. 9:6,
vernieuwen, Ps. 104:30, zien, schouwen, letten, Job 28:24,
Ps. 33:13, 15, behouden, behoeden, bewaren, Num. 6:24,
Ps. 36:7, 121:7, leiden, leeren, regeeren, Ps. 25:5, 9,
93:1 enz., werken, Joh. 5:17, dragen, Hebr. 1:3, zorgen,
1 Petr. 5:7. Het woord voorzienigheid, is aan de philosophie
ontleend. Volgens Laertius was Plato de eerste, die het woord
προνοια in dezen zin bezigde, cf. Zeller, Philos. der Gr. II4 929.
De apocriefe boeken gebruiken het reeds, Sap. 14:3, 17:2,
3 Mk. 4:21, 5:30, 4 Mk. 9:24, 13:18, 17:22, naast
διατηρειν, Sap. 11:25, διακυβερναν, 3 Mk. 6:2, διοικειν,
Sap. 8:1 enz. En de kerkvaders namen het over en gaven er
burgerrecht aan in de christelĳke theologie, cf. Suicerus. s. v.
Daarbĳ onderging het woord echter eene niet onbelangrĳke wĳziging.
Oorspronkelĳk beteekent voorzienigheid toch het vooruitzien,
providentia, of het vooruitkennen, προνοια, van wat in de
toekomst geschieden zal. Providentia est, per quam futurum
aliquid videtur, Cic. Inv. II 53. Zoo verstaan, was het woord
volstrekt niet geschikt, om alles te omvatten wat het christelĳk
geloof in de leer van Gods voorzienigheid belĳdt. Als vooruitweten
van het toekomstige, zou de voorzienigheid Gods toch
alleen behooren tot de scientia Dei en in den locus over de
deugden Gods volledig afgehandeld zĳn. Het christelĳk geloof
verstaat onder de voorzienigheid Gods echter niet eene nuda
praescientia, maar belĳdt, dat alle dingen door God niet alleen
te voren geweten maar ook te voren bepaald en verordend zĳn.
Daarom werd de voorzienigheid al spoedig gerekend niet slechts
tot het verstand maar ook tot den wil Gods, en door Damascenus
omschreven als βουλησις θεου, δι’ ἡν παντα τα ὀντα την
προσφορον διεξαγωγην λαμβανει, de fide orthod. II 29. In dezen
zin opgevat, zou de voorzienigheid Gods thuis behooren in de
leer van de besluiten Gods en daar geheel en al afgehandeld
zĳn. Maar wederom belĳdt het christelĳk geloof meer, dan door

het woord in dezen zin wordt aangeduid. De besluiten Gods
worden immers uitgevoerd; en de schepselen, die tengevolge
daarvan het aanzĳn ontvangen, bestaan geen oogenblik van zichzelve,
maar ze worden van oogenblik tot oogenblik alleen gedragen
door Gods almachtige hand. Ontstaan en bestaan van
alle schepselen hebben hun oorsprong, niet in eene voorwetenschap
noch ook in een besluit maar bepaaldelĳk in eene almachtige
daad Gods. En de voorzienigheid is dus naar de leer der Schrift
en de belĳdenis der kerk die daad Gods, waardoor Hĳ alle
dingen van oogenblik tot oogenblik in stand houdt en regeert,
niet alleen Fürsehung maar ook Vorsehung. Deze verschillende
beteekenissen, waarin het woord voorzienigheid verstaan werd,
waren echter oorzaak, dat de plaats en de inhoud van dit leerstuk
in de christelĳke dogmatiek telkens wisselden en aan allerlei
veranderingen waren onderworpen. Nu eens wordt zĳ tot de
deugden, dan tot de besluiten (opera Dei ad intra), dan tot de
opera ad extra gerekend, cf. deel II 374v. Damascenus definieert
ze als ἡ ἐκ θεου εἰς τα ὀντα γενομενη ἐπιμελεια, de fide orth.
II 29, en behandelt ze wel na de schepping maar toch in nauw
verband met de praescientia en praedestinatio, II 30. Lombardus
bespreekt ze in het hoofdstuk over de praedestinatie, maar vóór
de schepping, Sent. I dist. 35. Eene zeer duidelĳke uiteenzetting
geeft Thomas, S. Theol. I qu. 22 art. 1; hĳ omschrĳft ze eerst
in het algemeen als ratio ordinis rerum in finem en houdt ze
voor principalis pars prudentiae, wier taak het juist is, ordinare
alia in finem; maar dan zegt hĳ nader dat ad providentiae
curam duo pertinent, scilicet ratio ordinis, quae dicitur providentia
et dispositio, et executio ordinis, quae dicitur gubernatio,
cf. ook Bonaventura, Sent. I dist. 35 en Hugo Vict. S. Sent. tr.
1 c. 12. Naar deze en andere voorbeelden werd de leer der
voorzienigheid in de Roomsche theologie behandeld òf met de
praedestinatie bĳ den wil Gods, Petavius, de Deo VIII c. 1-5.
Becanus, Theol. schol. I c. 13. Theol. Wirceb. Paris 1880 III
175. Perrone, Prael. Theol. II 1838 p. 233. C. Pesch, Prael.
dogm. II 158; òf alleen als conservatio of gubernatio afzonderlĳk
na de schepping, Thomas, S. Theol. I qu. 103-105, c. Gent.
III 65 en commentatores op Sent. II dist. 37. Theol. Wirceb.
III 497; òf geheel en al in den ruimsten zin na den locus de
creatione, Schwetz, Theol. dogm. I 405. Jansen, Prael. theol. II

329. Simar, Dogm.3 252. Scheeben, Dogm. II 12. En evenzoo
werd in de theologie der Hervorming de voorzienigheid nu eens
opgevat als een consilium, waarnaar God alles regeert, Conf.
Helv. post. art. 6. Ursinus, Explic. qu. 27. Zanchius, Op. II 425.
Maresius, Syst. Theol. IV § 19. Alsted, Theol. schol. 174, dan
weer als een werk Gods naar buiten, Calvĳn, Inst. I 16, 3. 4.
Polanus, Synt. Theol. VI 1. Junius, Theses Theol. XVII 1. 2.
Synopsis pur. theol. XI 3. Heidegger, Corpus Theol. VII 3 enz.
Het verschil betreft natuurlĳk meer den naam dan de zaak,
gelĳk Alsted, Theol. schol. 175 en Baier, Comp. theol. I 5, 2,
terecht opmerken. Indien God de wereld werkelĳk in stand houdt
en regeert, dan moet Hĳ ze te voren kennen (providentia), haar
ook willen en kunnen verzorgen (prudentia) en in den tĳd alles
ook zoo metterdaad onderhouden en regeeren, dat het door Hem
voorgestelde einde wordt bereikt. Zoo in ruimen zin genomen,
omvat de voorzienigheid 1o een actus internus, die dan verder
nog wel weer in προνωσις, προθεσις en διοικησις onderscheiden
werd, cf. Gerhard, Loc. VI c. 2, en 2o een actus externus, die
als executio ordinis, als conservatio, concursus, gubernatio omschreven
werd. De actus internus van deze providentia is echter
vroeger reeds volledig in de leer der deugden en der besluiten
Gods behandeld; hier, na de leer der schepping, kan dus de
voorzienigheid alleen als actus externus, als daad Gods naar
buiten, ter sprake komen. Al moge nu de voorzienigheid in dezen
zin van den actus internus, de προγωσις, προθεσις en διοικησις
nooit los te maken noch ook te denken zĳn, ze is er toch
van onderscheiden, zooals de executio ordinis van de ordo zelve.
Het woord voorzienigheid heeft daarmede eene geheele wĳziging
ondergaan. En de vraag kan rĳzen, of het woord nog wel
ter aanduiding van de zaak geschikt is. Toen vroeger de voorzienigheid
nog in de leer der deugden of der besluiten Gods
behandeld werd, behield het zĳne oorspronkelĳke beteekenis;
maar sedert zĳ meer en meer als conservatio en gubernatio opgevat
wordt en na de schepping ter sprake komt, is die oorspronkelĳke
beteekenis schier geheel te loor gegaan. De voorzienigheid
in dezen laatsten, engeren zin is geen eigenlĳke providentia meer,
geen ratio ordinis rerum in finem, want deze gaat eraan vooraf
en wordt door haar ondersteld; zelve is zĳ executio ordinis. Deze
laatste werd dan ook in de dogmatiek nader omschreven door

conservatio of door gubernatio of door beide saam, Lactantius,
de ira Dei c. 10. Thomas, S. Theol. I qu. 103. 104. Bonaventura,
Brevil. ed. Frib. 1881 p. 93. Ned. Geloofsbel. art. 13. Heid.
Cat. X. Zanchius, Op. II 425. Synopsis pur. theol. XI 3 enz.
Tusschen deze beide werd later nog, ter afwering van het pantheisme
en het deisme, de concursus of cooperatio ingevoegd,
die zakelĳk wel altĳd bĳ de leer der voorzienigheid behandeld
werd, b. v. bĳ Aug. de trin. III 4. de civ. V 8-11. Theodoretus,
de provid. or. X. Boëthius, de cons. IV en V. Damasc., de fide
II 29. Thomas, S. Th. I qu. 48. 49. 104 art. 2, qu. 105 art. 5
I 2 qu. 19 art. 4 Cat. Rom. I c. 2 qu. 20. Zwingli, de provid.
c. 3. Op. IV 86. Calvĳn, Inst. I 16. 2. Contre la secte des
libertins, C. R. 35 p. 186, de aet. Dei praed., C. R. 36 p.
347-366. Zanchius, Op. II 449. Martyr, Loci C. p. 56. 59.
Wollebius, Theol. c. 30. Synopsis pur. theol. XI 13. Gerhard
Loc. VI c. 9 enz., maar die later ook formeel tusschen conservatio
en gubernatio in eene eigene plaats bekwam, Mastricht,
Theol. III 10, 10. 29. Turret., Theol. El. VI qu. 4. Ex. v. h.
Ontw. v. Tol. VI 270. IX 210. Brakel, Red. Godsd. XI 6.
Marck, Godg. X 9. Quenstedt, Theol. I 531. Hollaz, Ex. theol.
421. Buddeus, Inst. 409. Hieruit blĳkt, dat het woord voorzienigheid
ter aanduiding van de executio ordinis niet voldoende
werd geacht en door onderhouding en regeering nader bepaald
werd. Deze zĳn ook ongetwĳfeld juister gedacht, levendiger van
voorstelling en meer in overeenstemming met het spraakgebruik
der H. Schrift. Vooral wanneer het woord voorzienigheid abstract
genomen en in de plaats van God zelf geschoven wordt, zooals
Plutarchus hiermede reeds begon, cf. Cremer s. v. προνοια, en
het rationalisme der vorige eeuw dit navolgde, is het aan bedenking
onderhevig. Toch moge het woord, dat in de taal der
theologie en der religie burgerrecht verkreeg, behouden blĳven,
mits de zaak, die erdoor aangeduid wordt, maar in Schriftuurlĳken
zin wordt verstaan.

3. De christelĳke leer van de voorzienigheid als eene almachtige
daad Gods, waardoor Hĳ alle dingen onderhoudt en regeert, is
niet alleen van het heidensche noodlot en toeval maar daarom
ook van het telkens in de christelĳke eeuwen weer oplevend
pantheisme en deisme te onderscheiden. Immers, there are but

three alternatives for the sum of existence, chance, fate or Deity.
With chance there would be variety without uniformity, with
fate uniformity without variety, but variety in uniformity is the
demonstration of primal design and the seal of the creative
mind. In the world as it exists, there is infinite variety and
amazing uniformity, James Douglas bĳ U. B. Smith, System of
Christian Theol. New-York, Armstrong 1890 p. 107. Het pantheisme
kent geen onderscheid tusschen het zĳn Gods en het zĳn
der wereld en laat idealistisch de wereld in God of materialistisch
God in de wereld opgaan. Op dit standpunt is er geene
plaats voor de schepping en daarom in eigenlĳken zin ook niet
voor de onderhouding en de regeering. De voorzienigheid valt met
den natuurloop samen; de wetten der natuur zĳn identisch met
de besluiten Gods; en de regeering Gods is niets dan fixus et immutabilis
naturae ordo sive rerum naturalium concatenatio, Spinoza,
Tract. theol. pol. c. 3, cf. Strauss Gl. II 384. Schleiermacher,
Gl. § 46 en verder deel II 388-396. Vanzelf valt daarmede
het wonder, de zelfwerkzaamheid der causae secundae, de persoonlĳkheid,
de vrĳheid, het gebed, de zonde, heel de godsdienst.
Het pantheisme moge in nog zoo schoonen en verleidelĳken vorm
zich voordoen, het voert feitelĳk in de armen van een heidensch
noodlot. Er is dan geen ander zĳn dan het zĳn der natuur; er
is geen hoogere kracht, dan die in de wereld werkt naar vaste
wet; er is geen ander, beter leven dan waartoe in deze zienlĳke
schepping de gegevens aanwezig zĳn; een tĳd lang moge de
mensch zich vleien met de idealistische hope, dat de wereld
door immanente ontwikkeling zichzelve volmaken zal, straks slaat
dit optimisme in pessimisme, dit idealisme in materialisme om.
Tegenover dit pantheisme had de christelĳke theologie het onderscheid
van schepping en onderhouding, de zelfwerkzaamheid der
causae secundae, de vrĳheid der persoonlĳkheid, het karakter
der zonde, de waarheid der religie te handhaven. En zĳ deed
dit, door het fatum te verwerpen en de belĳdenis van Gods
voorzienigheid in onderscheiding daarvan duidelĳk in het licht
te stellen. Het kenmerkende van de leer van het fatum bestaat
niet daarin, dat alwat in den tĳd is en geschiedt in Gods eeuwigen
raad gegrond en bepaald is, maar het is hierin gelegen, dat alle
zĳn en geschieden gedetermineerd is door eene met de wereld
samenvallende macht, welke zonder bewustzĳn en zonder wil

alles met blinde noodwendigheid bepaalt. Volgens Cicero was het
fatum der Stoa een ordo seriesque causarum, cum causa ex se
causam gignit, de divin. 1, cf. Seneca, de benef. IV 7. Nat. Qu.
II 36. Gewoonlĳk werd het dan nog onderscheiden in een fatum
mathematicum of astrale, wanneer de gebeurtenissen op aarde
gedacht werden, door de sterren, en in een fatum physicum,
wanneer ze gedacht werden, door het natuurverband bepaald te
zĳn. In den laatsten vorm treedt de leer van het fatum thans
bĳ het pantheisme en materialisme op; maar opmerkelĳk is, dat
ook het fatum astrale in den jongsten tĳd vernieuwd wordt en
warme verdedigers vindt, cf. Wetensch. Bladen 1896 IV 453.
De christelĳke theologie bestreed nu geenszins, dat alles door
God eeuwig was gekend en bepaald; in zooverre erkende zĳ
zelfs een fatum en sommigen meenden ook het woord in goeden
zin te kunnen bezigen. Als wĳ bedenken, zegt Augustinus, dat
fatum van fari komt, en indien wĳ daarmede dan aanduiden het
eeuwige, onveranderlĳke woord, waardoor God alle dingen draagt,
dan is de naam te billĳken, de civ. V 9. Boëthius sprak van
het fatum als inhaereus rebus mobilibus dispositio, per quam
providentia suis quaeque nectit ordinibus, de cons. philos. IV
pros. 6. En zelfs Maresius meende met het woord een christelĳken
zin te kunnen verbinden, Syst. Theol. p. 149. Maar gewoonlĳk
was men voorzichtiger; het geloof aan het noodlot ging toch uit
van de gedachte, dat alles geschiedt tengevolge van eene blinde,
onweerstaanbare macht zonder bewustzĳn en wil, en fatalia werden
die gebeurtenissen genoemd, welke praeter Dei et hominum voluntatem
cujusdam ordinis necessitate contingunt, Aug. de civ.
V 3. In dezen zin werd het fatum door alle christelĳke theologen
ten stelligste bestreden, door Augustinus en de zĳnen niet minder
dan door hen, die den vrĳen wil verdedigden. Omnia vero fato
fieri non dicimus, imo nulla fieri fato dicimus, Aug. de civ. V 9.
De eenige ordinis necessitas op christelĳk standpunt is de wĳze,
almachtige, liefderĳke wil van God. Daarmede werd niet ontkend,
gelĳk later blĳken zal, dat er in de wereld der schepselen een
verband van oorzaken en gevolgen is en dat er vaste ordinantiën
zĳn, maar de natuurorde staat niet achter en boven en evenmin
buiten en tegenover Gods wil, maar zĳ is in dien wil van een
almachtig en liefderĳk God en Vader gegrond, door dien wil
bepaald, aan dien wil dienstbaar; en ze staat ook niet als eene

blinde, dwingende macht buiten en tegenover onzen wil, want
ipsae nostrae voluntates in causarum ordine sunt, qui certus est
Deo ejusque praescientia continetur, Aug. ib. en voorts comment.
op Sent. I dist. 35. Thomas, S. Theol. I qu. 116. c. Gent. III 93.
Petavius, de Deo VIII 4. Gerhard, Loc. VI 13. Calvĳn, Inst. I
16, 8. Beza, Tract. Theol. I 313 sq. Alting, Theol. elenct. nova
p. 290. Heidegger, Corp. Theol. VII 2. Turretinus, Theol. El.
VI 2. M. Vitringa II 170. 177-181. Bretschneider, Syst. Entw.
472 enz.

Aan den anderen kant staat het deisme, dat God en wereld
scheidt; de schepselen, nadat ze eenmaal geschapen zĳn, geheel
of gedeeltelĳk en dan weer voor een grooter of kleiner deel laat
bestaan en werken door eigene, in de schepping meegekregene
kracht; en dus wezenlĳk de heidensche leer van het toeval vernieuwt.
In den zin van het magna Dei curant, parva negligunt,
sprak Hieronymus eenmaal uit, dat Gods voorzienige zorg niet over
alle kleine insecten zich uitstrekte, cf. deel II 160. Het pelagianisme
schreef evenals Cicero, Nat. D. III 36, de deugd aan
’s menschen eigen wil en kracht toe, en het semipelagianisme
verdeelde den arbeid en schreef aan God en mensch beiden wat
toe. Toen later dit systeem in de Roomsche theologie indrong,
kwam er over Gods medewerking in de voorzienigheid een niet
gering verschil; de Thomisten vatten haar op als eene praedeterminatio
physica, eene applicatio ad operandum, Thomas, S.
Theol. I 2 qu. 9 art. 6 ad 3. qu. 79. 109. c. Gent. III 67-70.
162; de Molinisten daarentegen verstonden eronder een concursus
simultaneus, mere cooperans, quo Deus cum alio concurrente in
eundem actum et effectum influit, cf. Daalman, Summa S. Thomae
II 286-314. Theol. Wirceb. I c. 2. Dens, Theol. I 66 sq.
Liberatore, Instit. philos. III c. 4 a. 1, 2. Scheeben, Dogm. II
22 f. Jansen, Prael. II 334. Het Socinianisme stelde het oneindige
en het eindige zoo abstract en dualistisch tegenover elkaar, dat
God de wereld zelfs niet uit niets maar alleen uit eene eeuwige
en eindige materie kon scheppen; en dienovereenkomstig onttrok
het ook een groot deel der wereld aan de voorzienigheid Gods
en liet het over aan het eigen inzicht en oordeel van den mensch.
De wil is van nature ook zoo vrĳ, dat God zelfs van te voren
niet zeker berekenen kan, wat een mensch in een gegeven geval
doen zal; eerst als de beslissing gevallen is, richt God daarnaar

zĳn handelen in; de vrĳe oorzaken staan daarom geheel zelfstandig
naast en buiten God. De verhouding van God tot de wereld is
als die van een werkmeester tot de machine; nadat hĳ ze gemaakt
en op gang heeft gebracht, laat hĳ ze aan zichzelve over
en grĳpt alleen in als er iets te herstellen valt, Volkelius, de
vera relig. II c. 7. Crell, de Deo et ejus attrib. c. 2-6. cf.
Fock, Der Socin. 496 f. De Remonstranten waren evenzoo van
oordeel, dat er in de creatie aan de schepselen krachten waren
geschonken, waarop zĳ nu teren konden. De onderhouding was
daarom eene negatieve daad Gods, waardoor Hĳ essentias, vires
ac facultates rerum creatarum non vult destruere sed eas vigori
suo relinquere, quoad vigere ac durare possunt ex vi per creationem
ipsis indita, of althans werd deze opvatting niet onjuist
genoemd. In verband daarmede werd de concursus als eene
naturalis quaedam influentia in res omnes ex naturae divinae
perfectione emanens verworpen; de praedestinatie van het getal
menschen, van de huwelĳken, van het levenseinde, van de verkorenen
en verlorenen bestreden; de vrĳe wil verdedigd en alle
providentia efficax circa peccatum vervangen door eene negatieve
permissio of non-impeditio, Conf. Rem. c. 6, Apol. Conf. ib. Episc.
Inst. Theol. IV sect. 4. Limborch, Theol. Christ. II 25 sq. Het Arminianisme
werd wel te Dordrecht veroordeeld en buiten de Gereformeerde
erve geplaatst, maar vond als geestesrichting allerwege
ingang en drong in alle christelĳke landen en kerken door. De
periode, die met de helft der 17e eeuw een aanvang nam, kenmerkte
zich door een machtig streven, om natuur, wereld, mensch,
wetenschap enz. te emancipeeren van en zelfstandig te maken
tegenover God, Christendom, kerk, theologie, latitudinarisme,
deisme, rationalisme, pietisme, Aufklärung enz. komen daarin
overeen. Deze wereld is de best mogelĳke, de mensch is met
zĳn verstand en wil zichzelf genoeg; natuurwet, natuurkracht,
natuurrecht, natuurlĳke religie, natuurlĳke moraal maken saam
een fonds van krachten uit, door God bĳ de schepping aan de
wereld medegegeven en nu voor bestaan en ontwikkeling volkomen
voldoende; openbaring, profetie, wonder, genade zĳn geheel overbodig.
Het deisme ontkende het bestaan Gods niet, en ook de
schepping en de voorzienigheid niet; integendeel, het sprak gaarne
over het Opperwezen en hield breede vertoogen over de voorzienigheid.
Maar de kracht uit dit geloof was weg. Het deisme

ontkende in principe, dat God in de schepping anders werkte
dan naar en door de natuurlĳke wetten en krachten; het was
van huis uit antisupranaturalistisch. De conservatio was genoeg;
eene cooperatie of een influxus Dei bĳ iedere handeling van het
schepsel was onnoodig, Reinhard, Dogm. § 61. Wegscheider,
Inst. theol. § 106. In zĳn 18e-eeuwschen vorm behoort dit
deisme nu wel tot het verleden. Maar feitelĳk heerscht het ook
thans nog in breeden kring, beide in theorie en practĳk. Sedert
vooral in deze eeuw de kennis der natuur uitgebreid en de vastheid
harer ordeningen erkend is, zĳn velen geneigd, om de
meedoogenlooze, onveranderlĳke natuur aan Gods regeering te
onttrekken, zelfstandig in zichzelve te laten rusten en de voorzienigheid
Gods tot het religieus-ethisch terrein te beperken.
Maar natuurlĳk kan dan ook hier de voorzienigheid niet absoluut
worden opgevat; zĳ vindt haar grens in de menschelĳke vrĳheid,
cf. Kreibig, Die Räthsel der göttl. Vorsehung, Berlin 1886.
Schmidt, Die göttl. Vorsehung und das Selbstleben der Welt 1887.
Beyschlag, Zur Verständigung über den christl. Vorsehungsglauben,
Halle 1888. Geen wonder, dat bĳ zulk eene beschouwing
de oude leer van den concursus niet meer verstaan en als overbodig
of onjuist terzĳde gesteld wordt, Rothe, Theol. Ethik § 54.
Müller, Sünde I5 318. Vilmar, Dogm. I 255. Lipsius, Dogm.
§ 397 f. Oosterzee, § 59, 5. 7, cf. ook Philippi, Kirchl. Gl. II3
266. Zelfs ligt dan de gevolgtrekking voor de hand, om met de
ethische modernen hier te lande de natuurmacht en de zedelĳke
macht als het ware als twee Goden op manicheesche wĳze naast en
tegenover elkander te plaatsen, op gevaar af, dat het gebied der laatste
evenals dat der Roodhuiden in Amerika hoe langer zoo meer
ingekrompen en ten slotte door de blinde, redelooze macht geheel
in beslag genomen wordt, cf. deel I 451. Want dat is zeker wel
het voornaamste bezwaar tegen het deisme: door God en wereld,
het oneindige en het eindige te scheiden en dualistisch naast
elkander te plaatsen, maakt het beide tot twee concurreerende
machten, die in voortdurenden strĳd gewikkeld zĳn en elkander
de heerschappĳ betwisten. Wat aan God gegeven wordt, wordt
aan de wereld ontnomen. Hoe meer Gods voorzienigheid zich
uitbreidt, des te meer verliest het schepsel zĳne zelfstandigheid
en vrĳheid, en omgekeerd kan het schepsel zĳne zelfwerkzaamheid
slechts handhaven als het God terugdringt en Hem de

heerschappĳ ontneemt. Vrede is er dus tusschen beiden alleen
bĳ volledige scheiding. Het deisme is in den grond irreligieus.
Niet in gemeenschap met maar in scheiding van God ligt de
zaligheid van den mensch; de deist voelt zich alleen gerust, als
hĳ los van God, d. i. practisch atheist is; en omdat hĳ beseft
dit nooit te kunnen zĳn, is hĳ een vreesachtig schepsel, altĳd
bezorgd, dat hem een stuk van zĳn terrein ontnomen zal worden.
Vandaar dat er in het deisme allerlei graden zĳn; de grenzen
tusschen Gods werkzaamheid en die der wereld worden telkens
verschillend getrokken. Er zĳn heele, halve, driekwart Pelagianen
enz., al naarmate wereld en mensch geheel of voor een grooter
of kleiner deel aan Gods bestuur worden onttrokken. Principieel
is het deisme altĳd hetzelfde, het zet God op nonactiviteit, maar
de een bewandelt dien weg verder dan de ander. Een deist is
een mensch, die in zĳn kort bestaan niet den tĳd heeft gevonden
atheist te worden, Quack, Port Royal 180. Dat terrein nu, dat
door het deisme aan Gods regeering ontnomen wordt, komt dan
te staan onder de macht, hetzĳ van het noodlot, hetzĳ van het
toeval. Ook in dit opzicht raakt het deisme telkens met zichzelf
in strĳd. Vooral tegenwoordig, nu allen zoo diep overtuigd zĳn
van de vastheid der natuurorde, is daarin voor het toeval geen
plaats en valt het deisme in de handen van het oude noodlot
terug; het toeval blĳft hoofdzakelĳk alleen voor het religieus-ethische
terrein bewaard. Maar de leer van het toeval is niet
beter dan die van het noodlot. Fatum kon desnoods nog eene
goede beteekenis hebben in de christelĳke levens- en wereldbeschouwing;
maar casus en fortuna zĳn door en door onchristelĳk.
Toevallig is iets alleen in der menschen oog, wĳl zĳ op dat
oogenblik de oorzaak niet weten. Maar objectief toevallig is er
niets en kan er niets zĳn. Alles moet eene oorzaak hebben en
heeft dien ter laatste instantie in den almachtigen en alwĳzen
wil van God, cf. Augustinus, qu. 83 qu 24. c. Acad. I 1. de
ord. I 2. de civ. V 3. Thomas, S. Theol. I qu. 22 art. 2. qu.
103 art. 5. c. Gent. III 72. Gerhard, Loc. VI 3. Calvĳn, Inst.
I 16, 2. 9. Chamier, Panstr. Cathol. II 2, 4 sq. Turret., Theol.
El. III qu. 12. Mastricht, Theol. III 10, 30. J. Müller, Sünde
II 34 f. Weisse, Philos. D. I 518. Kirchner, Ueber den Zufall,
Halle, Pfeffer 1888. G. Rümelin, Ueber den Zufall, Deutsche
Rundschau März 1890 S. 353-364, en voorts over het deisme:

Lechler, Gesch. des engl. Deismus 1841 en art. in Herzog2.
Pünjer, Gesch. d. chr. Relig. Philos. I 209 f. Hanne, Die Idee
der absol. Persönl. II2 76 f. Pesch, Die grossen Welträthsel II2
534 f. Doedes, Inl. tot de leer v. God 80v.

4. De voorzienigheid Gods, alzoo van de kennis en het besluit
Gods onderscheiden en tegenover het pantheisme en deisme gehandhaafd,
is naar de schoone verklaring van den Heid. Catech.
die almachtige en alomtegenwoordige kracht Gods, door welke
Hĳ hemel en aarde, mitsgaders alle schepselen, gelĳk als met
zĳne hand nog onderhoudt en regeert. Ook zoo is het leerstuk
der voorzienigheid nog van zeer wĳden omvang. Zĳ omvat eigenlĳk
de gansche uitvoering van alle besluiten, welke op het eenmaal
door de schepping in het aanzĳn geroepene betrekking hebben.
Indien de scheppingsdaad uitgezonderd wordt, is zĳ even rĳk als
de scientia libera, als de besluiten Gods, als alwat in den tĳd
bestaat en geschiedt. Zĳ strekt zich uit over alles, wat na de
schepping verder in de dogmatiek behandeld wordt en besluit in
zich beide de werken der natuur en der genade; alle werken
Gods naar buiten, die op de schepping volgen, zĳn werken zĳner
voorzienigheid. Alleen maar, de locus de providentia gaat niet
op die werken zelve in, maar beschrĳft in het algemeen den aard
der relatie, waarin God tot de geschapene wereld staat en die
altĳd dezelfde is in weerwil van de vele verschillende werken,
welke Hĳ in zĳne voorzienigheid in de wereld tot stand brengt.
Daarom is het ook niet wenschelĳk, om in dezen locus allerlei
onderwerpen, zooals het wonder, het gebed, het levenseinde, de
wilsvrĳheid, de zonde, de theodicee enz. ter sprake te brengen,
want ten deele zĳn deze onderwerpen reeds vroeger bĳ de leer
van de deugden en de besluiten Gods behandeld, deels komen
ze later op hunne eigene plaats breedvoerig aan de orde. Niet
op den locus de providentia, alleen, maar op heel de dogmatiek
rust de taak der theodicee. De leer der voorzienigheid neemt
dus de stof voor de volgende loci niet in zich op, maar bepaalt
zich tot de beschrĳving van de onder alle verschillende werken
zichzelve gelĳkblĳvende relatie, waarin God tot de schepselen
staat. Die relatie wordt uitgedrukt door de woorden onderhouding,
medewerking en regeering, welke langzamerhand als deelen
der voorzienigheid werden opgevat. Wat God in natuur en genade

ook doe, Hĳ is het altĳd, die alle dingen onderhoudt, er met
zĳne mogendheid invloeit en ze regeert. Onderhouding, medewerking
en regeering zĳn daarom geen deelen of stukken, waarin
het werk der voorzienigheid gesplitst wordt, en die, zakelĳk en
tĳdelĳk gescheiden, de eene op de andere volgen. Zĳ verschillen
onderling ook niet zoo, dat de onderhouding alleen betrekking
zou hebben op het zĳn der schepselen, de medewerking slechts
op de werkzaamheden en de regeering uitsluitend op de leiding
naar het einddoel heen. Maar ze staan altĳd met elkaar in
verband, ze grĳpen elk oogenblik in elkaar in, de onderhouding
is van het eerste begin af aan ook regeering, en de regeering
medewerking, en de medewerking onderhouding. De onderhouding
zegt ons, dat er niets bestaat, niet alleen geen substantie, maar
ook geen kracht, geen werkzaamheid, geen eigenschap, geen idee,
of het bestaat alles uit, door, tot God. De medewerking doet
ons diezelfde onderhouding kennen als eene zoodanige, welke het
zĳn der schepselen niet opheft maar juist poneert en handhaaft.
En de regeering wĳst ons beide aan als zoo alle dingen leidende,
dat het door God vastgestelde einddoel wordt bereikt. En altĳd,
van het begin tot het einde, is de voorzienigheid ééne eenvoudige,
almachtige en alomtegenwoordige kracht.

Als zulk eene kracht en daad Gods opgevat, staat de voorzienigheid
in het nauwste verband met en is zĳ toch ook wezenlĳk
onderscheiden van de werkzaamheid Gods in de schepping. Het
pantheisme en het deisme zoeken de oplossing van het probleem,
dat hier zich voordoet, daardoor, dat zĳ of de schepping of de
voorzienigheid ontkennen. Het theisme handhaaft beide en tracht
hare eenheid en haar onderscheid zoowel voor de theorie als voor
de practĳk van het leven in het licht te stellen. Altĳd in vollen,
waren zin theist te wezen, d. i. in alles Gods raad en hand en
werk te zien en toch tegelĳkertĳd, ja juist daarom, alle kracht
en gave tot de hoogste activiteit te ontwikkelen, dat is de heerlĳkheid
van het christelĳk geloof, dat het geheim van het christelĳk
leven. De Schrift gaat ons hierin voor. Zĳ duidt de voorzienigheid
ter eener zĳde aan als een scheppen, Ps. 104:30, een levendmaken,
Neh. 9:6, een spreken, Ps. 33:9, 105:31, 34, 107:25,
Job 37:6, een uitzenden van zĳn Woord en Geest, Ps. 104:30,
107:26, een bevelen, Ps. 147:15, Klaagl. 3:37, een werken,
Joh. 5:17, een dragen, Hebr. 1:3, een willen, Op. 4:11, zoodat

alles zonder uitzondering uit God is en door en tot Hem bestaat,
Hd. 17:28, Rom. 11:36, Col. 1:17. God is nooit ledig. Hĳ
ziet nimmer passief toe. Hĳ werkt altĳd met Goddelĳke mogendheid
in natuur en genade. De voorzienigheid is daarom eene
positieve daad, niet een laten maar een doen bestaan en werken
van oogenblik tot oogenblik. Indien zĳ slechts in een non-destruere
bestond, ware het niet God, die de dingen in stand hield, maar
bestonden deze in en door zichzelve, zĳ het dan ook door eene
bĳ de schepping geschonkene kracht. En dit is ongerĳmd te
denken; een schepsel is vanzelf een volstrekt afhankelĳk wezen;
wat niet van zichzelf bestaat, kan ook geen oogenblik door zichzelf
bestaan. Als God niets doet, dan is er niets en geschiedt er
niets. Virtus Dei, ab eis quae creata sunt regendis si aliquando
cessaret, simul et illorum cessaret species omnisque natura concideret,
Aug. de Gen. ad litt. IV 12. Conf. IV 17, cf. Thomas,
S. Theol. I qu. 104 art. 1-4. c. Gent. III 65 sq. Calvĳn, Inst.
I 16, 4. Leydecker, Fax verit. VIII 2. Alsted, Theol. schol.
304 enz. En gelĳk de voorzienigheid eene kracht en eene daad
is, zoo is zĳ ook eene almachtige en alomtegenwoordige kracht.
God is immanent met zĳn wezen in alle schepselen tegenwoordig.
Zĳne voorzienigheid breidt tot alle schepselen zich uit; alles
bestaat in Hem. De Schrift spreekt het ten stelligste uit, dat
niets, hoe gering ook, buiten Gods voorzienigheid valt. Niet
alleen alle dingen in het gemeen, Ef. 1:11, Col. 1:17, Hebr.
1:3, maar ook zelfs de haren des hoofds, Mt. 10:30, de
muschjes, Mt. 10:29, de vogelen des hemels, Mt. 6:26, de
leliën des velds, Mt. 6:28, de jonge raven, Ps. 147:9 zĳn
voorwerp van zĳn zorge. Wat is ook klein of groot voor Hem,
die alleen groot is? In het wereldverband is het kleine evengoed
op zĳne plaats als het groote, even onmisbaar en noodzakelĳk,
en menigmaal nog van rĳker beteekenis en van gewichtiger gevolgen.
De voorzienigheid mag daarom wel in generalis, Ps. 104,
148:1-3, specialis, Ps. 139:15v., Job 10:9-12, Mt. 12:12,
Luk. 12:7, en specialissima, 1 Tim. 4:10 onderscheiden worden.
Maar zĳ strekt toch als kracht Gods tot alle en tot ieder schepsel
zich uit. Habakuk klaagt er hoofdst. 1:14 wel over, dat God
door zĳne kastĳding de menschen maakt als visschen der zee,
die in het net gevangen worden en ‎‏כְּרֶמֶשׂ לֹא־מֹשֵׁל‏‎, als gewormte,
dat geen heerscher heeft, nl. om het te beschermen tegenover

zĳne vĳanden, maar spreekt daarmede in het minst niet uit, dat
Gods voorzienigheid niet over deze schepselen gaat. Met meer
schĳn van recht beroept men zich voor de beperking van Gods
voorzienigheid op 1 Cor. 9:9; toch ontkent Paulus, die overal
elders Gods souvereiniteit zoo absoluut opvat, b. v. Hd. 17:28,
Rom. 11:36, Col. 1:17, hier ter plaatse geenszins, dat God
ook voor de ossen zorg draagt, maar geeft alleen te kennen, dat
de reden, waarom dit woord in de wet Gods is opgenomen, niet
ligt in de ossen maar in de menschen. Ook dit woord betreffende
de ossen zegt God δι’ ἡμας, vs. 10, cf. Rom. 4:23, 24, 15:4,
2 Tim. 3:16, opdat wĳ eruit leeren zouden, dat de arbeider in
het evangelie zĳn loon waardig is. Zoo is dan de voorzienigheid
een even groote, almachtige en alomtegenwoordige daad Gods als
de schepping; zĳ is eene creatio continua of continuata; ze zĳn
beide ééne daad en verschillen alleen ratione, Aug. de Gen. ad
litt. IV 15. Conf. IV 12 de civ. XII 17. Thomas I qu. 104
art. 2. Quenstedt, Theol. I p. 351. Ursinus, Explic. Cat. qu. 27.
M. Vitringa II 183. Heppe, Dogm. d. ev. ref. K. 190.

Aldus sprekende, hebben vroegere theologen toch geenszins het
onderscheid willen te niet doen. dat tusschen schepping en voorzienigheid
bestaat, gelĳk b. v. Hodge I 577 vreest. De Schrift
immers stelt anderzĳds de voorzienigheid voor als een rusten van
het werk der schepping, Gen. 2:2, Ex. 20:11, 31:17 en voorts
als een zien, Ps. 14:2, als een schouwen, Ps. 33:13, als een
letten, Ps. 33:15, als een gadeslaan, Ps. 130:3 enz., hetwelk
altemaal het bestaan, de zelfwerkzaamheid, de vrĳheid van het
schepsel onderstelt. Ook deze gegevens der Schrift mogen niet
verwaarloosd. Schepping en voorzienigheid zĳn niet hetzelfde.
Indien de voorzienigheid eene ieder oogenblik vernieuwde schepping
ware, zouden de schepselen elk oogenblik ook uit het niet
te voorschĳn worden gebracht. De samenhang, het verband, de
ordo causarum ging dan geheel te loor, en van ontwikkeling,
geschiedenis zou er geen sprake kunnen zĳn. Alle schepselen
zouden dan niet werkelĳk, maar slechts in schĳn bestaan en alle
zelfstandigheid, vrĳheid, verantwoordelĳkheid missen; God zelf
zou de oorzaak der zonde zĳn. Ofschoon velen de voorzienigheid
eene creatio continua noemden, zoo bedoelden ze toch daarmede
geenszins het onderscheid tusschen beide uit te wisschen; veeleer
vatten zĳ allen de voorzienigheid tegelĳk op als een doen volharden

in het bestaan, als eene conservatio, die de schepping
onderstelt. Zoo zegt b. v. Augustinus, dat God op den zevenden
dag gerust heeft en geen nieuwe genera meer geschapen heeft,
en hĳ omschrĳft dan het werk der voorzienigheid in onderscheiding
van dat der schepping aldus: movet itaque occulta potentia
universam creaturam suam...... explicat secula, quae illi cum
primum condita sunt tanquam implicita indiderat, quae tamen
in suos cursus non explicarentur, si ea ille qui condidit provido
motu administrare cessaret, de Gen. ad lit. V 20. De voorzienigheid
moge dus soms eene creatio heeten, zĳ is van de eerste
en eigenlĳke schepping altĳd daarin onderscheiden, dat zĳ eene
creatio continua is. Beide komen dus hierin met elkander overeen,
dat het dezelfde Goddelĳke, almachtige en alomtegenwoordige
kracht is, die in schepping en in onderhouding werkzaam is; deze
is geen mindere daad dan gene; tot beide wordt macht, Goddelĳke
almacht vereischt. Voorts zĳn schepping en onderhouding natuurlĳk
ook niet in God zelven onderscheiden, want in Hem, den Eeuwige,
valt geen verandering noch schaduw van omkeering; Hĳ is niet
overgegaan van niet-scheppen tot scheppen noch ook van scheppen
tot onderhouden; Hĳ is onveranderlĳk dezelfde, cf. deel II 411.
Schepping en onderhouding zĳn dus niet objectief en zakelĳk,
als daden Gods, in Gods wezen, maar alleen ratione onderscheiden.
Dat wil echter niet zeggen, dat ons denken zoo maar willekeurig
tusschen beide onderscheid maakt; neen, dat onderscheid is wel
ter dege in de openbaring Gods gegrond en daaruit door ons
denken afgeleid. Er is verschil tusschen schepping en onderhouding,
maar dat verschil ligt niet in Gods wezen an sich, maar
in de relatie, waarin God zich tot de schepselen stelt. Iets anders
is het, wat met de dingen door de schepping, en iets anders,
wat ermede door de onderhouding gebeurt. De relatie, waarin
door beide daden de schepselen tot God geplaatst worden, is
eene verschillende. Dit verschil is niet zoo aan te geven, dat de
schepping uit niets is en de onderhouding uit het bestaande;
maar de schepping roept de dingen die niet zĳn, die geen ander
zĳn hebben dan dat van ideeën en besluiten in het wezen Gods;
door de onderhouding roept God met dezelfde mogendheid die
dingen, die een van zĳn wezen onderscheiden bestaan hebben
ontvangen en nogtans enkel en alleen uit en door en tot God
zĳn. De schepping geeft het zĳn; de onderhouding, de volharding

in het zĳn. De moeilĳkheid voor het denken, om schepping en
onderhouding beide te handhaven, ligt altĳd weer hierin, dat
schepselen door de schepping een eigen, van Gods wezen onderscheiden
zĳn hebben ontvangen, en dat toch dat zĳn geen
oogenblik kan of mag beschouwd worden als een van God onafhankelĳk,
in zichzelf rustend zĳn. Wĳ staan hier voor een mysterie,
dat ons begrip verre te boven gaat, en altĳd zĳn we geneigd,
om aan het eene of aan het andere te kort te doen. Op die
neiging berust het pantheisme en het deisme. Beide gaan uit van
dezelfde dwaling en stellen God en wereld als twee grootheden
tegenover elkaar. Het eerste offert de wereld aan God, de schepping
aan de onderhouding op en meent, dat het zĳn Gods dan
alleen een Goddelĳk oneindig zĳn is, wanneer het zĳn der wereld
ontkend, in schĳn opgelost, in het Goddelĳk zĳn verzwolgen
wordt. En het tweede offert God aan de wereld, de onderhouding
aan de schepping op en oordeelt, dat het schepsel te meer tot
zĳn recht komt, naarmate het minder afhankelĳk wordt van God
en meer van Hem zich verwĳdert. De Christen echter belĳdt,
dat de wereld en ieder schepsel in haar een eigen zĳn ontvangen
heeft maar toch in diezelfde mate toeneemt in realiteit, in
vrĳheid, in waarachtig zĳn, als het meer afhankelĳk is van God,
en van oogenblik tot oogenblik uit en door en tot Hem is. Een
schepsel staat te hooger, naarmate God het meer inwoont en
het met zĳn wezen doordringt. De onderhouding gaat in zooverre
zelfs de schepping te boven; want deze gaf slechts den aanvang
van het zĳn, maar gene is de voortgaande en altĳd toenemende
mededeeling Gods aan zĳne schepselen. De voorzienigheid is the
progressive expression in the universe of his divine perfection,
the progressive realization in it of the archetypal ideal of perfect
wisdom and love, Sam. Harris, God the Creator and Lord of all,
Edinb. Clark 1897 I 532.

5. Hiermede is ook reeds de wĳze aangegeven, op welke God
zĳne voorzienigheid in de wereld uitoefent, en die oudtĳds door
de leer van den concursus uitgedrukt werd. Deze is even rĳk
als de verscheidenheid, welke bĳ de schepping in de schepselen
is aangebracht, Sicut creationis magna est varietas, ita et gubernationis,
Alsted, Theol. schol. 315. Door de schepping is eene
wereld in het aanzĳn geroepen, die tegelĳk een κοσμος en αἰων

verdient te heeten en beide in ruimte en tĳd een speculum lucidissimum
gloriae divinae is, cf. deel II 420v. De voorzienigheid
dient nu, om de wereld van haar aanvang heen te leiden naar
haar einddoel, zĳ treedt terstond bĳ de schepping in werking en
handhaaft en brengt tot ontwikkeling wat in die schepping gegeven
is. Omgekeerd is de schepping op de voorzienigheid aangelegd;
de creatie geeft aan de schepselen zulk een zĳn, dat in
en door de voorzienigheid tot ontplooiing kan worden gebracht.
Immers, de wereld werd niet geschapen in den toestand van
zuivere potentie, als een chaos of nevelmassa, maar als een
kosmos, en de mensch werd daarin geplaatst niet als een hulpeloos
wicht maar als man en vrouw; alleen van zulk een gereede
wereld kon de ontwikkeling uitgaan en zoo werd ze door de
schepping aan de voorzienigheid aangeboden. Voorts was die
wereld een harmonisch geheel, waarin de eenheid zich paarde
aan de rĳkste verscheidenheid; elk schepsel ontving zĳn eigen
aard en daarin een eigen zĳn, een eigen leven en levenswet.
Gelĳk in Adams hart de zedewet was ingeschapen, als regel voor
zĳn leven, zoo droegen alle schepselen in hun eigen natuur de
principia en de wetten voor hunne ontwikkeling. Alle dingen zĳn
geschapen door het woord. Alles berust op gedachte. De gansche
schepping is een systeem van ordinantiën Gods, Gen. 1:26, 28,
8:22, Ps. 104:5, 9, 119:90, 91, Pred. 1:10, Job 38:10v.,
Jer. 5:24, 31:25v., 33:20, 25. Hĳ gaf aan alle schepselen
eene orde, eene wet, die ze niet overtreden, Ps. 148:6, cf.
deel I 259, 287v. Zĳ berust in al hare deelen op den raad
Gods, en deze komt uit in het kleine en in het groote; het
komt alles voort van den Heere der heirscharen, Hĳ is wonderlĳk
van raad, Hĳ is groot van daad, Jes. 28:23-29. Zoo leert ons
de Schrift de wereld verstaan, en zoo heeft ook de christelĳke
theologie het begrepen. Augustinus zeide, dat er in de schepselen
semina occulta, originales regulae, seminariae rationes waren ingeplant,
die, in den geheimen schoot der natuur verborgen, de
principia aller ontwikkeling zĳn. Quaecunque nascendo ad oculos
nostros exeunt, ex occultis seminibus accipiunt progrediendi primordia,
et incrementa debitae magnitudinis distinctionesque formarum
ab originalibus tamquam regulis sumunt, de trin. III 7.
de Gen. ad lit. IV 33. De wereld is daarom zwanger van de
oorzaken der wezens; sicut matres gravidae sunt foetibus, sic

ipse mundus gravidus est causis nascentium, quae in illo non
creantur, nisi ab illa summa essentia, ubi nec oritur nec moritur
aliquid nec incipit esse nec desinit, de trin. III 9. Zĳ is een
arbor rerum, die tak en bloesem en vrucht uit zichzelve voortbrengt,
de Gen. ad lit. VIII 9. God houdt de dingen toch zoo
in stand en werkt zoo in hen, dat zĳ zelve als causae secundae
medewerken. Dat zegt niet, dat men bĳ deze tweede oorzaken
moet blĳven staan; wĳ moeten altĳd opklimmen tot de oorzaak
van alle zĳn en beweging, en dat is alleen de wil Gods;
voluntas conditoris conditae rei cujusque natura est, de civ.
XXI 8, cf. de trin. III 6-9. In zoover is de voorzienigheid niet
alleen eene positieve, maar ook eene onmiddellĳke daad Gods.
Zĳn wil, zĳne kracht, zĳn wezen is in ieder schepsel en in elke
gebeurtenis onmiddellĳk present. Alles bestaat en leeft te zamen
in Hem, Hd. 17:28, Col. 1:17, Hebr. 1:3. Gelĳk Hĳ de wereld
door zichzelven schiep, zoo onderhoudt en regeert Hĳ haar ook
door zichzelven. Al werkt God ook door de causae secundae, dit
is met het deisme niet zoo te duiden, dat zĳ tusschen God en
de werkingen met hare gevolgen zouden instaan en deze van Hem
verwĳderen. Immediate Deus omnibus providet, quoad ordinis
rationem, Thomas, S. Theol. I qu. 22 art. 3. qu. 103 art. 6.
qu. 104 art. 2. c. Gent. III 76 sq. Daarom is ook een wonder
geen verbreking der natuurwet en geen van buiten af ingrĳpen
in de natuurorde. Het is van Gods zĳde een daad, die niet meer
onmiddellĳk en rechtstreeks God tot oorzaak heeft dan iedere
gewone gebeurtenis, en in den raad Gods en in de wereldidee
neemt het een even geordende en harmonieuse plaats in als elk
natuurlĳk verschĳnsel. In het wonder brengt God alleen eene
bĳzondere kracht in werking, die, gelĳk iedere andere kracht,
werkt overeenkomstig haar eigen aard en wet en dus ook een
eigen product ten gevolge heeft, cf. deel I 289. Maar bĳ de
schepping heeft God in de dingen zĳne ordinantiën gelegd, een
ordo rerum, waardoor de dingen zelve onderling met elkaar in
verband staan. Niet God hangt van die oorzaken af, maar wel
hangen de dingen van elkander af. Dat verband is velerlei; ofschoon
het in het algemeen causaal kan worden genoemd, is
causaal in dezen zin dan toch geenszins met mechanisch te vereenzelvigen,
gelĳk het materialisme wil. Het mechanisch verband
is maar ééne wĳze, waarop een gedeelte der dingen in de wereld

tot elkaar in betrekking staat. Gelĳk de schepselen in de creatie een
eigen aard ontvingen en onderling verschillen, zoo is er ook onderscheid
in de wetten, waarnaar zĳ werken, en in de verhoudingen,
waarin zĳ tot elkander staan. Deze zĳn onderscheiden op physisch
en op psychisch terrein, in de intellectueele en in de ethische
wereld, in huisgezin en maatschappĳ, in wetenschap en kunst,
in de koninkrĳken der aarde en in het koninkrĳk der hemelen.
Het is de voorzienigheid Gods, welke in aansluiting aan de
schepping al deze onderscheidene naturen, krachten, ordinantiën
handhaaft en tot volle ontplooiing brengt. In de voorzienigheid
doet God niet te niet maar eerbiedigt en ontwikkelt Hĳ, wat Hĳ
in de schepping ten aanzĳn riep. Zoo onderhoudt en regeert Hĳ
dus alle schepselen overeenkomstig hun aard, de engelen anders
dan de menschen en deze wederom anders dan dieren en planten.
Maar inzoover God nu in zĳne voorzienigheid de onderlinge verhoudingen
der dingen in stand houdt en de schepselen onderling
aan elkanders bestaan en leven dienstbaar maakt, kan zĳ middellĳk
heeten. Immediate Deus omnibus providet, quoad ordinis rationem,
quoad executionem ordinis vero per aliqua media providet, Thomas,
S. Theol. I qu. 22 art. 3. Zoo schiep Hĳ de engelen allen
tegelĳk maar laat Hĳ de menschen uit éénen bloede voortkomen;
zoo houdt Hĳ sommige schepselen individueel, andere als soort
en geslacht in stand; zoo bedient Hĳ telkens zich van allerlei
schepselen als middelen in zĳne hand, om zĳn raad uit te voeren
en zĳn doel te bereiken.

De christelĳke theologie ontkende dit niet; integendeel heeft
zĳ altĳd op voorgang der Schrift met nadruk de natuurorde
en het causaalverband der verschĳnselen gehandhaafd. Het is
onwaar, dat het Christendom met zĳn supranaturalisme aan
eene natuurorde vĳandig zou zĳn en de wetenschap onmogelĳk
zou maken, gelĳk Draper’s geschiedenis van de worsteling tusschen
godsdienst en wetenschap, 2e uitg. Haarlem 1887 met
kennelĳk genot tracht aan te toonen. Veel juister is het oordeel
van Du Bois Reymond, als hĳ zeide: die neuere Naturwissenschaft,
wie paradox dies klinge, verdankt ihren Ursprung dem Christenthum,
Kulturgesch. und Naturw. Leipzig 1878 S. 28, cf. ook
Lange, Gesch. des Mater. 1882 S. 129 f. en anderen bĳ Martensen
Larsen, Die Naturwiss. in ihrem Schuldverhältnis zum
Christenthum, Berlin 1897. In elk geval heeft het Christendom

de wetenschap, bepaaldelĳk die van de natuur, mogelĳk gemaakt
en daarvoor den bodem bereid. Hoe meer toch de natuurverschĳnselen,
gelĳk in het polytheisme, vergood worden en beschouwd
als zichtbare beelden en dragers der Godheid, des te onmogelĳker
wordt een wetenschappelĳk onderzoek, dat vanzelf het karakter
van heiligschennis verkrĳgt en het mysterie der Godheid verstoort.
Maar het Christendom heeft God en wereld onderscheiden en
door zĳne belĳdenis van God als den Schepper aller dingen God
losgemaakt uit den natuursamenhang en hoog boven dezen geplaatst;
onderzoek der natuur is geen aanranding der Godheid
meer. Voorts heeft het daardoor tegelĳk den mensch vrĳ gemaakt
van en zelfstandig geplaatst tegenover de natuur, gelĳk de schoone
natuurbeschouwing bĳ psalmisten en profeten, bĳ Jezus en de
apostelen zoo klaar bewĳst; de natuur is voor den geloovige geen
voorwerp van aanbidding en vreeze meer; terwĳl hĳ in diepen
ootmoed voor God zich buigt en van Hem volstrekt afhankelĳk
is, heeft hĳ juist de roeping, om de aarde te beheerschen en alle
dingen zich te onderwerpen, Gen. 1:26. Afhankelĳkheid van God
is heel iets anders dan convenienter naturae vivere en zich schikken
naar de omstandigheden. Velen redeneeren zoo, dat zĳ òf alle
dingen en gebeurtenissen aan Gods wil toeschrĳven en verzet
ongeoorloofd achten, òf dat ze Gods voorzienigheid beperken en
vele dingen stellen in handen van den mensch, cf. b. v. Beyschlag,
Zur Verständigung über den christl. Vorsehungsglauben 1888 S.
24 f. Doch de Schrift waarschuwt ons beide tegen dit antinomianisme
en dit pelagianisme en snĳdt alle valsche, fatalistische
berusting en alle hoogmoedig zelfvertrouwen bĳ den wortel af.
Bukken voor de natuurmacht is iets gansch anders dan zich
Gode kinderlĳk te onderwerpen; en het beheerschen der aarde
is een dienen van God. De kapitein, die bĳ een storm in zĳne
hut ging bidden en in den bĳbel lezen, onderwierp zich wel aan
de macht der elementen maar niet aan God, Harris, God the
Creator and Lord of all I 545. Er ligt veel meer ware vroomheid
in Cromwell’s woord: trust God and keep your powder dry. Vervolgens
is het de belĳdenis van God als den Schepper van hemel
en aarde, welke aanstonds de gedachte meebrengt van de ééne,
absolute, nimmer tegen zichzelve verdeelde waarheid; van de
harmonie en de schoonheid van den raad Gods; en dus ook van
de eenheid van het wereldplan en van de orde der gansche natuur.

Wenn in freier und grossartiger Weise dem einen Gott auch ein
einheitliches Wirken aus dem Ganzen und Vollen zugeschrieben
wird, so wird der Zusammenhang der Dinge nach Ursache und
Wirkung nicht nur denkbar sondern er ist sogar eine nothwendige
Consequenz der Annahme, Lange, Gesch. d. Mater. 130. De Schrift
zelve gaat in de erkenning van zulk een natuurorde, van allerlei
ordinantiën en wetten voor de geschapene dingen ons voor. En
het wonder maakt daar zoo weinig inbreuk op, dat het die vaste
natuurorde veeleer onderstelt en bevestigt. De christelĳke kerk
en theologie hebben zulk een ordo rerum ten allen tĳde gaarne
erkend; Augustinus beriep zich telkens op het woord in Wĳsh. 11:20,
omnia mensura numeroque et pondere ordinasti. Ze hebben
althans in den eersten tĳd tegen het schrikkelĳk bĳgeloof, dat
in de derde en vierde eeuw tot een buitengewone hoogte steeg,
met kracht zich verzet, en met name ook de astrologie bestreden,
Aug. de civ. V 1-8. Thomas, S. c. Gent. III 84 sq. Calvĳn,
Contre l’astrologie, C. R. 35 p. 509-544. Turretinus, Theol.
El. VI qu. 2. Moor II 435. M. Vitringa II 180 enz. De strĳd,
die er menigmaal uitbrak, werd niet gevoerd tusschen Christendom
en natuurwetenschap; de partĳen waren gansch anders gegroepeerd;
het was meestentĳds een strĳd tusschen oude en nieuwe
wereldbeschouwing, waarbĳ er geloovige Christenen stonden aan
beide kanten, cf. deel II 465.

Deze principieel juiste natuurbeschouwing, welke de theologie
voorstond, blĳkt nergens duidelĳker uit dan uit hare leer van
den concursus en de causae secundae. In het pantheisme en
in het deisme kan deze leer niet tot haar recht komen. Daar
zĳn er geen causae en hier geen causae secundae meer. In
het pantheisme worden de causae secundae, d. i. de binnen
den kring van het geschapene naastliggende oorzaken der dingen
met de causa prima, dat is God, vereenzelvigd. Er is tusschen
beide geen onderscheid van substantie en werking; God is
materialiter en formaliter het subject van alwat geschiedt, dus
ook van de zonde; hoogstens zĳn de zoogenaamde tweede oorzaken
gelegenheden en passieve instrumenten voor de werkingen
Gods. Vroeger slechts sporadisch voorkomende, kwam deze leer
in de nieuwere philosophie van Cartesius tot heerschappĳ en
leidde zoo tot het idealisme van Berkeley en Malebranche en tot
het pantheisme van Spinoza, Hegel, Schleiermacher, Chr. Gl. § 46,

Strauss, Gl. II 384 enz. Zoo zegt b. v. Malebranche, qu’il
n’y a qu’une vraie cause parce qu’il n’y a qu’un vrai Dieu, que
la nature ou la force de chaque chose n’est que la volonté de
Dieu, que toutes les causes naturelles ne sont point de véritables
causes, mais seulement des causes occasionnelles. Ware oorzaak
kan God alleen zĳn, omdat Hĳ alleen scheppen en deze macht
aan geen schepsel mededeelen kan; indien schepselen werkelĳk
oorzaak konden zĳn van bewegingen en verschĳnselen, dan zouden
ze zelf Goden zĳn, maar toutes ces petites divinités des payens
et toutes ces causes particulières des philosophes ne sont que
des chimères, que le malin esprit tâche d’établir pour ruiner le
culte du vrai Dieu, De la recherche de la vérité, l. 6 p. 2 ch.
3 cf. ook Eclaircissement 15. Er zĳn dus slechts phaenomena,
voorstellingen, en de eenige realiteit, kracht, substantie, die daarachter
schuilt, is die van God zelven, cf. ook Kleutgen, Philos.
der Vorzeit II2 336-347. Hodge, Syst. Theol. I 592. Omgekeerd
worden in het deisme de causae secundae van de causa
prima gescheiden en zelfstandig gemaakt; de causa prima wordt
geheel tot de schepping, tot het geven van het posse, beperkt en
bĳ het velle en facere geheel buitengesloten, gelĳk in het oorspronkelĳk
pelagianisme; of de beide causae worden gedacht als
causae sociae, die naast en met elkaar werken, gelĳk twee paarden
een wagen voorttrekken, al is het eene dan misschien sterker dan
het andere, gelĳk in het semipelagianisme en synergisme; het
schepsel wordt hier schepper van zĳn eigen daden. Nu zegt echter
de Schrift, èn dat God alles werkt, zoodat het schepsel slechts
een instrument is in zĳne hand, b. v. Jes. 44:24, Ps. 29:3,
65:11, 147:16, Mt. 5:45, Hd. 17:25 enz., èn dat de voorzienigheid
van de schepping onderscheiden is en het bestaan en
de zelfwerkzaamheid der schepselen onderstelt, b. v. Gen. 1:11,
20, 22, 24, 28 enz. Daarmede in overeenstemming leert de
christelĳke theologie, dat de causae secundae volstrekt aan God
als prima causa gesubordineerd zĳn en toch in die subordinatie
echte, ware causae blĳven. Een enkele week hier wel is waar
zĳwaarts af, zooals de nominalist Biel in de Middeleeuwen,
Zwingli in den tĳd der Hervorming, die de tweede oorzaken ten
onrechte zoo genoemd achtte en ze liever instrumenten heeten
wilde, de provid. Op. IV 95 sq., en de Amerikaansche theoloog
Emmons in later tĳd, cf. Strong, Syst. Theol. New-York 1890

p. 205. Hodge I 594. H. B. Smith, Syst. of christ. Theol. 1890
p. 103. Maar desniettemin was het constante leer der christelĳke
kerk, dat de tweede oorzaken wel geheel en al van de eerste
oorzaak dependent maar tegelĳk toch ook ware, wezenlĳke oorzaken
zĳn. God vloeit met zĳne almachtige kracht in iedere
causa secunda in en is met zĳn wezen in haar tegenwoordig bĳ
haar begin, voortgang en einde. Hĳ is het, die haar poneert en
tot handelen brengt (praecursus), en voorts ook in haar werking
tot op haar effect toe begeleidt en leidt (concursus); Hĳ werkt
het willen en het werken naar zĳn welbehagen. Maar deze inwerking
der causa prima in de causae secundae is zoo Goddelĳk
groot, dat Hĳ juist daardoor die causae secundae tot eigene
werkzaamheid brengt. Providentia Dei causas secundas non tollit
sed ponit, Wollebius bĳ Heppe, Dogm. d. ev. ref. K. 191. De
concursus is juist de oorzaak van de zelfwerkzaamheid der
tweede oorzaken; en deze, door Gods mogendheid van het begin
tot het einde gedragen, werken met eene propria et insita virtus.
Zoo weinig doet de werkzaamheid Gods de werkzaamheid van het
schepsel te niet, dat deze laatste te krachtiger wordt, naarmate
de eerste rĳker en voller zich openbaart. De causa prima en
secunda blĳven dus twee onderscheidene oorzaken; de eerste vernietigt
de tweede niet maar schenkt haar juist realiteit, en de
tweede is er alleen door de eerste. Ook zĳn de causae secundae
geen instrumenta slechts, geen organa, geen stokken en blokken,
maar echte, wezenlĳke oorzaken, met eigen natuur, kracht, spontaniteit,
werking en wet. Sathan et les mechans ne sont pas
tellement instrumens de Dieu, que cependant ils n’operent aussi
bien de leur coste. Car il ne faut pas imaginer, que Dieu besongne
par un homme inique comme par une pierre ou par un tronc de
bois, mais il en use comme d’une creature raisonnable, selon la
qualité de sa nature, qu’il luy a donnée. Quand donc nous disons,
que Dieu opere par les mechans, cela n’empeche pas que les
meschans n’operent aussi en leur endroict, Calvĳn, C. R. 35, 188.
Ten opzichte van God kunnen de causae secundae bĳ instrumenten
worden vergeleken, Jes. 10:15, 13:5, Jer. 50:25, Hd. 9:15,
Rom. 9:20-23; ten aanzien van hare effecten en producten zĳn
ze causae in eigenlĳken zin. En juist omdat de eerste en tweede
oorzaak niet dualistisch naast elkander staan en werken, maar
de eerste werkt door de tweede heen, daarom is de werking, die

van beide uitgaat, ééne en ook het product is één. Er heeft geen
arbeidsverdeeling plaats tusschen God en zĳn schepsel, maar
dezelfde werking is geheel en al werking van de causa prima en
evenzoo geheel en al werking van de causa proxima; en het
product is in dienzelfden zin geheel product van de eerste en
geheel product van de tweede oorzaak. Omdat echter de causa
prima en de causa secunda niet identisch zĳn maar in wezen
verschillen, daarom is wel de werking en het product realiter
geheel en al werking en product van beide oorzaken; maar formaliter
zĳn ze toch alleen werking en product van de tweede
oorzaak. Het hout brandt, en het is God alleen, die het branden
doet, maar formeel mag het branden niet aan God maar moet
het alleen aan het hout als subject worden toegeschreven. De
mensch spreekt, handelt, gelooft, en het is God alleen, die hem
spreken, handelen, gelooven doet, doch niet God maar de mensch
is het formeele subject van al deze daden. En zoo is het ook
God alleen, die den zondaar alle leven en kracht verleent, welke
hĳ tot het bedrĳven eener zonde van noode heeft; maar de zonde
heeft niet God maar den mensch tot subject en auteur. Op deze
wĳze trekt de H. Schrift de lĳnen, binnen welke de verzoening
van Gods souvereiniteit en van ’s menschen vrĳheid gezocht
worden moet.

6. In de voorzienigheid, als onderhouding of als medewerking
gedacht ligt de regeering reeds opgesloten. Wie zoo de dingen
in stand houdt, dat hĳ niet alleen het zĳn maar zelfs de krachten
en werkingen draagt door zĳn wil en zĳn wezen, die is absoluut
souverein, koning in waren zin. De regeering is daarom geen
nieuw element, dat bĳ onderhouding en medewerking bĳkomt;
zĳ is, evenals elk van deze beide, op zichzelve de gansche voorzienigheid,
alleen nu maar beschouwd van uit het standpunt van
het einddoel, waar God al het geschapene door zĳne voorzienigheid
henenleidt. Het is eene schoone, rĳke gedachte, als de H.
Schrift God telkenmale Koning noemt en zĳne voorzienigheid als
eene regeering beschrĳft. Er zĳn er velen in dezen tĳd, die elk
denkbeeld van souvereiniteit in gezin, staat, maatschappĳ verwerpen
en van niets willen weten dan van democratie en anarchie. Onder
invloed van deze beschouwingen zĳn er ook, die in de theologie de
voorstelling van God als Koning oud-testamentisch en verouderd

vinden en hoogstens nog van God als Vader willen spreken. Maar dit
oordeel is oppervlakkig en onwaar. Vooreerst is de Vadernaam
voor God niet nieuwtestamentisch maar ook reeds in het Oude
Testament en zelfs bĳ de Heidenen gebruikelĳk; het N. Test.
moge de beteekenis ervan rĳker en dieper hebben opgevat, het
heeft dien naam niet het eerst aan God gegeven, cf. deel II 113.
Omgekeerd komt de naam van Koning voor het Goddelĳk wezen
niet alleen in het Oude, maar ook in het Nieuwe Testament
herhaaldelĳk voor, Mt. 6:10, 13, 33, 1 Tim. 1:17, 6:15,
Op. 19:6 enz. En ten tweede is de benaming van Koning Gode
niet minder waardig dan die van Vader. Alle πατρια in hemel
en op aarde wordt genoemd uit Hem, die de Vader is van onzen
Heere Jezus Christus, Ef. 3:15. Alle verhoudingen, die er onder
schepselen tusschen meerderen en minderen bestaan, zĳn eene
gelĳkenis van die ééne oorspronkelĳke relatie, waarin God staat
tot de werken zĳner handen. Wat een vader is voor zĳn gezin,
wat een opvoeder is voor de jeugd, wat een bevelhebber is voor
het leger, wat een vorst is voor zĳn volk, dat alles en zooveel
meer is God op gansch oorspronkelĳke wĳze voor zĳne schepselen.
Niet ééne, maar al zĳne deugden komen in de wereld tot openbaring
en behooren dus door ons te worden geëerd. En nu is
vooral ook het koningschap eene heerlĳke Goddelĳke instelling.
Het geeft aan het volk niet alleen eene persoonlĳke eenheid,
maar neemt als erfelĳk koningschap ook het karakter van oorspronkelĳkheid,
verhevenheid, onafhankelĳkheid en onveranderlĳkheid
aan. In dit alles is het een schoon, zĳ het dan ook zwak,
beeld van het koningschap Gods. Alle souvereiniteit op aarde is
ontleend, afgeleid, tĳdelĳk, beperkt, menigmaal niet ten zegen
maar ten vloek. Maar God is Koning in volstrekten en in waarachtigen
zin. De regeering der wereld is niet democratisch en
niet aristocratisch, niet republikeinsch en niet constitutioneel,
maar monarchaal. Godes is de ééne, ongedeelde, wetgevende,
rechterlĳke en uitvoerende macht; zĳne souvereiniteit is oorspronkelĳk,
eeuwig, onbeperkt, zegenrĳk. Hĳ is de Koning der koningen
en de Heer der heeren, 1 Tim. 6:15, Op. 19:6. Zĳn koninkrĳk
is het gansch heelal. Zĳns is hemel en aarde, Ex. 19:5, Ps. 8:2,
103:19, 148:13. Hĳ bezit alle natiën, Ps. 82:8, regeert over
de Heidenen, Ps. 22:29, 47:9, 96:10, Jer. 10:7, Mal. 1:14,
en is de Allerhoogste over de gansche aarde, Ps. 47:3, 8,

83:19, 97:9. Hĳ is Koning in eeuwigheid, Ps. 29:10, 1 Tim.
1:17; geen tegenstand heeft iets tegenover Hem te beduiden,
Ps. 93:3, 4. Zĳn koninkrĳk komt zeker, Mt. 6:10, 1 Cor.
15:24, Op. 12:10; zĳne heerlĳkheid zal geopenbaard en zĳn
naam gevreesd worden van den opgang tot den ondergang der
zon, Jes. 40:5, 59:19; Hĳ zal Koning over de gansche aarde
zĳn, Zach. 14:9. Ook in deze regeering handelt God met ieder
ding naar zĳn aard. Deus regit res, naturae ipsarum convenienter,
Alsted, Theol. schol. 301. En daarom wordt die regeering Gods
ook in de Schrift op verschillende wĳzen voorgesteld en met
verschillende namen genoemd. Door zĳne regeering houdt Hĳ de
wereld staande en bevestigt ze, zoodat zĳ niet wankelen zal,
Ps. 93:1; Hĳ beschikt het licht en de duisternis, Ps. 104 vs.
19, 20, gebiedt den regen en houdt hem in, Gen. 7:4, 8:2,
Job 26:8, 38:22v., geeft rĳm en sneeuw en ĳs, Ps. 147:16,
scheldt d. i. bestraft en stilt de zee, Nah. 1:4, Ps. 65:8,
107:29, zendt vloek en verderf, Deut. 28:15v., alles doet zĳn
woord, Ps. 148:8. Even machtig en souverein regeert Hĳ in de
wereld der redelĳke schepselen, Hĳ regeert onder de Heidenen
en bezit alle natiën, Ps. 22:29, 82:8, acht de volken minder
dan niets en ĳdelheid, Jes. 40:17, doet met de inwoners der
aarde naar zĳn welgevallen, Dan. 4:35, en leidt aller hart en
gedachte, Spr. 21:1.

En deze regeering Gods over zĳne redelĳke schepselen strekt
zich niet alleen uit tot het goede, waarvan Hĳ beide in natuur
en genade de Gever is, Jak. 1:17, en ook niet alleen tot zĳne
gunstgenooten, die Hĳ verkiest, roept, bewaart, verzorgt en
tot de eeuwige zaligheid leidt, maar strekt zich ook uit tot
het kwade en tot degenen, die het kwade liefhebben en doen.
Wel staat het vast door de gansche Schrift heen, dat God de
zonde met zĳn gansche wezen haat, Deut. 32:4, Ps. 5:5-7,
Job 34:10, 1 Joh. 1:5 enz.; en zĳne regeering legt door het
verbod der zonde in wet en conscientie, door haar oordeelen en
gerichten daarvan een onwedersprekelĳk getuigenis af. Maar desniettemin
leert de gansche Schrift tevens, dat de zonde van het
begin tot het einde onder zĳn Goddelĳk regiment staat, cf.
Clemen, Die christl. Lehre von der Sünde, Göttingen 1897 I
123-151. Bĳ haar aanvang treedt God soms verhinderend op;
Hĳ belet iemand te zondigen, Gen. 20:6, 31:7, vernietigt den

raad der goddeloozen, Ps. 33:10, schenkt kracht om in de verzoeking
staande te blĳven, 1 Cor. 10:13, en houdt in zoover
altĳd de zonde tegen, als Hĳ ze verbiedt en den zondaar door
eenige angst en vreeze in de conscientie intoomt. Maar deze
impeditio is lang niet de eenige vorm, waarin God de zonde
regeert. Menigmaal laat Hĳ ze toe en verhindert ze niet. Hĳ
heeft Israel overgegeven in ’t goeddunken zĳns harten, Ps. 81:13,
liet de Heidenen wandelen in hunne eigene wegen, Hd. 14:16,
17:30 en gaf ze over in een verkeerden zin, Rom. 1:24, 28;
en zoo kan gezegd worden, dat God toeliet den val van Adam,
den moord van Abel, de ongerechtigheid der menschen vóór den
zondvloed, Gen. 6:3, den verkoop van Jozef, Gen. 37, de veroordeeling
van Jezus enz. Maar deze permissio is zoo weinig negatief,
dat de zonde ook in haar allereersten aanvang onder Gods besturende
macht en souvereiniteit staat. Hĳ schept en ordent de
gelegenheden en aanleidingen tot zondigen, om den mensch te
beproeven en daardoor òf te sterken en te bevestigen òf ook te
straffen en te verharden, Gen. 2:7, 2 Chr. 32:31, Job 1,
Mt. 4:1, 6:13, 1 Cor. 10:13. Ofschoon de zonde eerst niets
anders scheen dan eene willekeurige daad van menschen, blĳkt
het toch later, dat God er zĳn hand in had en dat ze geschiedde
naar zĳn raad, Gen. 46:8, 2 Chron. 11:4, Luk. 24:26, Hd.
2:23, 3:17, 18, 4:28. Zelfs wordt zĳ in haar aanvang wel
niet formaliter en subjective maar toch materialiter Gode toegeschreven.
God is de pottebakker en de mensch is het leem,
Jer. 18:5, Klaagl. 3:38, Jes. 45:7, 9, 64:7, Am. 3:6;
Hĳ verstokt, verhardt, verblindt, Ex. 4:21, 7:3, 9:12, 10 vs.
20, 27, 11:10, 14:4, Deut. 2:30, Jos. 11:20, Jes. 6:10,
63:17, Mt. 13:13, Mk. 4:12, Luk. 8:10, Joh. 12:40, Hd.
28:26, Rom. 9:18, 11:8; Hĳ wendt het hart zoo, dat het
haat en ongehoorzaam is, 1 Sam. 2:25, 1 Kon. 12:25, 2 Chron.
25:20. Ps. 105:24, Ezech. 14:9. Hĳ zendt een boozen geest,
een leugengeest, Richt. 9:23, 1 Sam. 16:14, 1 Kon. 22:23,
2 Chron. 18:22, port door Satan David aan, 2 Sam. 24:1,
1 Chr. 21:1, doet Simei vloeken, 2 Sam. 16:10, geeft de
menschen over aan hunne zonden, laat de maat hunner ongerechtigheid
vol worden, Gen. 15:16, Rom. 1:24, zendt eene
kracht der dwaling, 2 Thess. 2:11, stelt Christus tot een val
en opstanding, tot eene reuke des doods en des levens, Luk. 2 vs.

34, Joh. 3:19, 9:39, 2 Cor. 2:16, 1 Petr. 2:8 enz., cf.
deel II 315v., 369v. En niet alleen bĳ den aanvang maar ook
bĳ den voortgang houdt God de zonde onder zĳn almachtig
bestuur; menigmaal bindt Hĳ ze in, beperkt ze, stuit ze in haar
vaart en maakt er door oordeelen en gerichten een einde aan,
Gen. 7:11, Ex. 15 enz., Mt. 24:22, 2 Petr. 2:9, maar ook
waar Hĳ ze laat voortgaan, bestuurt Hĳ ze, Spr. 16:9, 21:1,
en maakt Hĳ ze in haar einde, hetzĳ Hĳ haar vergeeft of haar
straft, tegen haar wil en bedoeling, dienstbaar aan de uitvoering
van zĳn raad, aan de verheerlĳking van zĳn naam, Gen.
45:7, 8, 50:20, Ps. 51:6, Jes. 10:5-7, Job 1:20, 22,
Spr. 16:4, Hd. 3:13, Rom. 8:28, 11:36. Evenals de zonde,
het malum culpae, staat ook het lĳden, het malum poenae,
onder de heerschappĳ Gods. Hĳ is de Schepper van het licht en
de duisternis, van het goede en het kwade, Am. 3:6, Jes. 45:7,
Job 2:10. De dood is zĳne straf en ingetreden op zĳn bevel,
Gen. 2:17, en alle rampen en tegenheden, alle smart en lĳden,
alle bezoekingen en oordeelen komen den menschen toe van Gods
almachtige hand, Gen. 3:14v., Deut. 28:15v. enz. Reeds onder
Israel echter werd de disharmonie opgemerkt, die in dit leven
tusschen zonde en straf, heiligheid en zaligheid bestaat, Ps. 73,
Job, Pred. Het geloof worstelde met dit ontzettend probleem,
maar het hief daaruit toch weer zegevierend het hoofd op, niet
omdat het het probleem opgelost zag, maar omdat het zich
vastklemmen bleef aan de koninklĳke macht en de vaderlĳke
liefde des Heeren. De voorspoed der goddeloozen is slechts schĳn
en in elk geval slechts tĳdelĳk, en de rechtvaardigen zĳn ook
in het zwaarste lĳden nog Gods liefde en gunst deelachtig,
Ps. 73, Job. Het lĳden der vromen heeft menigmaal niet in hun
persoonlĳke zonde maar in de zonde der menschheid zĳn grond
en in het heil der menschheid en in de eere Gods zĳn doel.
Het lĳden dient niet alleen ter vergelding, Rom. 1:18, 27,
2:5, 6, 2 Thess. 1:9, maar het dient ook ter beproeving en
kastĳding, Deut. 8:5, Job 1:12, Ps. 118:8, Spr. 3:12,
Jer. 10:24, 30:11, Hebr. 12:6v., Op. 3:19; ter versterking
en bevestiging, Ps. 119:67, 71, Rom. 5:3-5, Hebr. 12:10,
Jak. 1:2-4; tot getuigenis voor de waarheid, Ps. 44:23,
Hd. 5:41. Phil. 1:29, 2 Tim. 4:6; ter verheerlĳking Gods,
Joh. 9:2. In Christus is recht en genade met elkander verzoend;

het lĳden is de weg tot de heerlĳkheid, het kruis wĳst heen
naar de kroon, lignum crucis arbor vitae. Het einde, waartoe
alle dingen door de voorzienigheid Gods worden heengeleid, is
de stichting van zĳn rĳk, de openbaring zĳner deugden, de eere
van zĳn naam, Rom. 11:32-36, 1 Cor. 15:18, Op. 11:15,
12:13 enz. Op deze vertroostende wĳze handelt de Schrift over
de voorzienigheid Gods. Raadselen blĳven er genoeg over, zoowel
in het individueele leven als in de geschiedenis van wereld en
menschheid; de dogmatiek houdt zich van nu voortaan met niets
anders bezig dan met de mysteriën, welke de voorzienigheid Gods
in zonde, vrĳheid, verantwoordelĳkheid, straf, lĳden, dood, genade,
verzoening, gebed enz. voor ons aan de orde heeft gesteld en
behoeft hier dus op al die onderwerpen niet in te gaan. Maar
over al die raadselen en mysteriën laat God schĳnen het licht
van zĳn Woord, niet om ze op te lossen, maar opdat wĳ door
lĳdzaamheid en vertroosting der Schriften hope hebben zouden,
Rom. 15:4. De leer der voorzienigheid is geen wĳsgeerig systeem
maar eene belĳdenis des geloofs, eene belĳdenis, dat, in weerwil
dat de schĳn der dingen er dikwerf tegen spreke, toch geen Satan
en geen mensch en geen enkel creatuur maar God en Hĳ alleen
door zĳne almachtige en alomtegenwoordige kracht alle dingen
onderhoudt en regeert. Zulk eene belĳdenis is in staat, om ons
te bewaren zoowel voor een oppervlakkig optimisme, dat de
raadselen des levens miskent, als voor een hoogmoedig pessimisme,
dat vertwĳfelt aan wereld en lot. Want de voorzienigheid
Gods gaat over alle dingen, over het goede niet alleen, maar
ook over de zonde en het lĳden, de smart en den dood; want
indien deze aan Gods leiding waren onttrokken, wat bleef er dan
nog in deze wereld voor zĳne regeering over? Zĳ openbaart zich
niet alleen en niet voornamelĳk in de buitengewone gebeurtenissen
en in de wonderen, maar evenzeer in de vaste orde der natuur
en in de gewone voorvallen van het dagelĳksch leven; want welk
arm geloof zou het zĳn, dat Gods hand en raad wel van verre
zag in enkele gewichtige gebeurtenissen, maar niet bespeurde in
eigen leven en lot? En zĳ leidt alle deze dingen, niet tegen maar
overeenkomstig hun natuur, niet buiten de middelen om maar
door deze heen; want welke kracht zou er schuilen in een geloof,
dat stoicĳnsche onverschilligheid of fatalistische berusting als
de ware Godsvrucht prees? Zoo echter, als de almachtige en

alomtegenwoordige kracht Gods, maakt zĳ ons in voorspoed dankbaar
en in tegenspoed geduldig; doet zĳ ons met kinderlĳke
onderwerping in de leiding des Heeren berusten en wekt zĳ toch
tegelĳk uit onze traagheid tot de hoogste activiteit ons op; en
schenkt zĳ ons onder alles een goed toevoorzicht op onzen getrouwen
God en Vader, dat Hĳ ons met alle nooddruft des
lichaams en der ziel verzorgen, en dat Hĳ al het kwaad, dat Hĳ
ons in dit jammerdal toeschikt, ons ten beste keeren zal, wĳl Hĳ
zulks doen kan als een almachtig God en ook doen wil als een
getrouw Vader.




§ 36. De oorsprong der zonde.

1. De voorzienigheid Gods gaat als regeering der zonde het
verst al ons denken en begrĳpen te boven en viert tegelĳk als
zoodanig haar hoogsten triumf. Nauwelĳks had God de wereld
goed en volmaakt geschapen, of de zonde drong in haar in. Het
mysterie van het zĳn wordt nog onbegrĳpelĳker door het mysterie
van het kwaad. Bĳna op hetzelfde oogenblik, als de schepselen
rein en heerlĳk voortkomen uit de hand van hun Maker, worden
zĳ van al hun glans beroofd en staan zĳ bedorven en onrein
voor zĳn heilig aangezicht. De zonde heeft de gansche schepping
verwoest, haar gerechtigheid in schuld, haar heiligheid in onreinheid,
haar heerlĳkheid in schande, haar zaligheid in ellende,
haar harmonie in wanorde, haar leven in dood, haar licht in
duisternis verkeerd. Vanwaar dan dat kwaad, en wat is de oorsprong
der zonde? De Schrift rechtvaardigt God, en geeft eene
doorloopende theodicee, als zĳ uitspreekt en handhaaft, dat in geen
geval God de oorzaak der zonde is. Immers, Hĳ is rechtvaardig
en heilig en verre van goddeloosheid, Deut. 32:4, Job 34:10,
Ps. 92:16, Jes. 6:3, Hab. 1:13, een licht zonder duisternis,
1 Joh. 1:5, niemand verzoekende, Jak. 1:13, overvloedige fontein
van alwat goed en rein en zuiver is, Ps. 36:10, Jak. 1:17;
Hĳ verbiedt de zonde in zĳn wet, Ex. 20, en in het geweten
van iederen mensch, Rom. 2:14, 15, heeft geen lust aan goddeloosheid,
Ps. 5:5, maar haat ze en toornt er tegen, Ps. 45:8,

Rom. 1:18; Hĳ oordeelt en verzoent ze in Christus, Rom. 3 vs.
24-26, reinigt er zĳn volk van door vergeving en heiligmaking,
1 Cor. 1:30, en wil ze beide tĳdelĳk en eeuwiglĳk straffen,
Rom. 1:18, 2:8. Voor den oorsprong der zonde wĳst de Schrift
ons altĳd naar het schepsel heen. Maar daarom is Gods bestuur
van de zonde, ook in haar oorsprong, niet uitgesloten. Het is
God zelf, die de mogelĳkheid der zonde schiep. Niet alleen formeerde
Hĳ den mensch zoo, dat hĳ vallen kon. Maar Hĳ plantte
ook den boom der kennis des goeds en des kwaads, stelde den
mensch door het proefgebod voor de keuze tusschen goed en
kwaad, en liet de verleiding door de slang toe. Het was zĳn
wil, om met den mensch den gevaarlĳken weg der vrĳheid te
bewandelen, liever dan hem in eens boven de mogelĳkheid der
zonde te verheffen. De boom der kennis des goeds en des kwaads
heet ongetwĳfeld zoo, wĳl de mensch, daarvan etende, eene
kennis van goed en kwaad zou verkrĳgen, die hĳ tot dusver niet
bezat, die hem verboden was en die hĳ niet krĳgen mocht. De
vraag is, wat onder die kennis van goed en kwaad te verstaan
zĳ. De gewone verklaring is, dat de mensch door het eten van
den boom eene proefondervindelĳke kennis van het goede en
kwade zou krĳgen; maar terecht is daartegen het bezwaar ingebracht,
dat deze kennis van goed en kwaad den mensch Gode
gelĳk zou maken, Gen. 3:5 en God toch geen empirische kennis
van het kwade heeft of hebben kan; voorts, dat de mensch door
het eten van den boom juist de proefondervindelĳke kennis van
het goede verloren heeft; en eindelĳk, dat Gen. 3:22a dan als
ironie moet worden opgevat, wat op zichzelf reeds onaannemelĳk
en met vs. 22b bepaald in strĳd is. Anderen hebben daarom
gemeend, dat Gen. 3 de ontwikkeling des menschen verhaalde
uit den dierlĳken toestand tot zelfbewustzĳn en rede, en hebben
daarom in den val het eerste waagstuk der rede, den aanvang
van het zedelĳke leven, den oorsprong der cultuur, de gelukkigste
gebeurtenis in de geschiedenis der menschheid gezien; zoo reeds
in vroeger tĳd sommige Ophieten, die de slang hielden voor
eene incarnatie van den Logos, en later Kant, Mutmassl. Anfang
der Menschengesch. 1786. Schiller, Ueber die erste Menschengesellschaft
1790. Hegel, Werke VII 1 S. 14 f. IX 390 f. XI
194. Strauss, Gl. II 29, cf. Bretschneider, Syst. Entw. § 89.
Deze opvatting is echter met de bedoeling van het verhaal zoozeer

in strĳd, dat ze tegenwoordig schier algemeen wordt prĳs
gegeven. Immers zou ze onderstellen, dat God den mensch in
een toestand van kinderlĳke, zelfs dierlĳke onnoozelheid schiep
en hem daarin steeds had willen houden; maar de kennis, ook
de zedelĳke, was den mensch reeds bĳ zĳne schepping geschonken,
gelĳk de schepping naar Gods beeld, de naamgeving aan de
dieren, het ontvangen en verstaan van het proefgebod bewĳst;
en die kennis, welke de mensch door zĳn val verwierf, was eene
gansch andere, die door God verboden was en hem allerlei straf
waardig maakte. Gen. 3 verhaalt geen Riesenfortschritt maar
een val van den mensch, Wellhausen, Gesch. Israels 1878 S.
344 f. Rütschi, Gesch. u. Krit. der k. Leben v. d. urspr. Vollkommenheit,
Leiden 1881 S. 8. Smend, Altt. Relig. 120. Marti,
Gesch. d. israel. Relig. 1897 S. 179. Clemen, Die chr. Lehre
v. d. Sünde I 151 f. Dezen staan dan ook het gevoelen voor,
dat onder de kennis van goed en kwaad niet de allereerste verstandelĳke
of zedelĳke kennis is te verstaan, maar wel, met
beroep op 2 Sam. 19:35, 36 die intellectuelle Welterkenntniss,
die metaphysische Erkenntniss der Dinge in ihrem Zusammenhange,
ihrem Werth oder Unwerth, ihrem Nutzen oder Schaden für den
Menschen, m. a. w. de wĳsheid, de kunst der wereldbeheersching,
die feitelĳk den mensch zelfstandig en Gode gelĳk maken en
dezen de heerschappĳ ontnemen zou. Dit gevoelen wordt echter
door dezelfde bezwaren als het vorige gedrukt; alleen bevat de
wĳze, waarop Marti het ontwikkelt, eene vingerwĳzing naar de
juiste uitlegging. Het komt n.l. in Gen. 3 niet allereerst op
den inhoud der kennis aan, welke de mensch door ongehoorzaamheid
verwerven zou, maar op de wĳze, waarop hĳ haar
verkrĳgen zou, cf. Kuyper, Heraut 950, 951. Duidelĳk wordt de
aard van de kennis van goed en kwaad, hier bedoeld, daardoor
omschreven, dat de mensch erdoor gelĳk zou worden aan God,
Gen. 3:5, 22. Door te eten van den boom, zou hĳ zich van
God losmaken, zelf oordeelen en bepalen, wat goed en wat kwaad
was, zĳn inzicht en zĳne wĳsheid stellen tegenover de wĳsheid
Gods, en zoo zichzelven Gode gelĳk maken. In plaats van in
afhankelĳkheid van God, in onderwerping aan zĳne wet te leven
en te handelen, zou de mensch, etende van den boom en het
gebod overtredende, op eigen voeten gaan staan, zelf den weg
kiezen, dien hĳ gaan wilde, en zelf zĳn eigen geluk zoeken.

Toen de mensch viel, kreeg hĳ dan ook wat hĳ wenschte, hĳ
maakte zich Gode gelĳk, zelfstandig, door eigen inzicht en
oordeel kennende het goed en het kwaad; Gen. 3:22 is ontzettende
ernst. Maar deze emancipatie van God leidde niet en
kan niet leiden tot het ware geluk. Daarom verbiedt God in het
proefgebod dezen vrĳheidsdrang, deze zucht naar onafhankelĳkheid.
Maar de mensch bezweek voor de proef en sloeg vrĳwillig
en moedwillig zĳn eigen weg in.

Nog maar korten tĳd had hĳ waarschĳnlĳk in den staat der
onschuld verkeerd, toen hĳ van buitenaf door eene slang, die schranderder
(‎‏עָרוּם‏‎,
LXX φρονιμος,
prudens, cf. Mt. 10:16, 2 Cor. 11:3)
was dan al het gedierte des velds, verzocht en ten val gebracht
werd. De slang richt zich niet tot den man maar tot de vrouw, die
het verbod van het eten van den boom niet zelve rechtstreeks van
God maar door middel van haar man had ontvangen en daarom
ontvankelĳker was voor redeneering en twĳfel. Allereerst beproeft
de slang dan ook in het hart der vrouw twĳfel te wekken aan
het gebod Gods, en stelt dit daartoe ook voor, als door God uit
hardheid en zelfzucht gegeven. De vrouw toont in de wĳze,
waarop zĳ het gebod teruggeeft en uitbreidt, duidelĳk, dat haar
dat gebod Gods als eene scherpe grens en als eene beperkende
bepaling tot het bewustzĳn gekomen is. Nadat de twĳfel gewekt
en de lastigheid van het gebod tot het bewustzĳn gebracht is,
gaat de slang voort, om beide ongeloof en hoogmoed te zaaien
in het toebereide gemoed van de vrouw; zĳ ontkent nu beslist,
dat de overtreding van dat gebod den dood ten gevolge zal
hebben en ze geeft te verstaan, dat God dat gebod slechts uit
zelfzucht heeft gegeven; als de mensch eet van den boom zal
hĳ, in plaats van te sterven, Gode gelĳk worden en eene volmaakte,
Goddelĳke kennis ontvangen. De verzekering van de
slang en de hooge verwachting, die zĳ opwekte, deden de vrouw
zien naar den boom; en naarmate zĳ langer zag, werd ze bekoord
door zĳne vrucht. Begeerlĳkheid der oogen, begeerlĳkheid des
vleesches, grootschheid des levens maakten de verzoeking onweerstaanbaar;
ten slotte nam zĳ van de vrucht en zĳ at, en
zĳ gaf ook haren man met haar en hĳ at. Het spreken der
slang heeft velen op de gedachte gebracht, dat dit verhaal eene
allegorie was, of dat althans de slang geen werkelĳk dier was,
maar een naam en beeld voor de begeerlĳkheid, Philo, Clemens

Alex., Strom. III 14, 17; of voor den geslachtslust, Schopenhauer,
Die Welt als W. u. V.6 II 654, 666; of voor de dwalende
rede, Bunsen in zĳn Bibelwerk; of ook voor Satan, Cajetanus,
Eugubinus, Junius, Rivetus, Amyraldus, Vitringa vader en zoon,
Venema e. a., cf. Marck, Hist. Parad. III 5, 5. M. Vitringa, II
256, en ook J. P. Val d’Eremas, The serpent of Eden, a philol.
and crit. essay on the text of Gen. 3 and its various interpretations,
London 1888. Maar deze verklaring is niet aannemelĳk;
de slang wordt in Gen. 3:1 onder de dieren gerekend; de straf
vs. 14, 15 onderstelt eene werkelĳke slang, en in 2 Cor. 3:11 is
Paulus van dezelfde meening. Ook de mythische opvatting, die
later opkwam en bĳ velen ingang vond, is met de bedoeling van
het verhaal, met heel de omgeving, waarin het voorkomt, en
met de doorloopende leer der Schrift in strĳd; bovendien loopen
de mythische verklaringen onderling ook zeer uiteen, Hengstenberg,
Christol. I2 5. Köhler, Bibl. Gesch. I 6. Delitzsch op
Gen. 3:1. Het spreken der slang is daarom op eene andere
wĳze te verklaren; echter niet met Josephus, Ant. I 1, 4, uit
de meening van den verhaler, dat de dieren vóór den val de
gave der taal hadden, want hĳ heeft pas verhaald dat de mensch
wezenlĳk van de dieren onderscheiden is, hun namen gaf en
onder hen geen hulpe vond; maar ongetwĳfeld uit de inwerking
eener geestelĳke, bovenaardsche macht. Van welken aard die
macht is geweest, wordt in het verhaal zelf met geen woord
gezegd; Gen. 3 houdt zich aan de zichtbare feiten, beschrĳft
maar verklaart niet. Velen zĳn nu wel van meening geweest, dat
Gen. 3 niets anders verhaalt dan het ontstaan der vĳandschap
tusschen mensch en dier. Maar behalve dat deze verklaring om
hare platheid niet bevredigt, is ze in strĳd met wat in Gen. 2
over de verhouding van mensch en dier is verhaald, en zegt zĳ
ons niet, hoe en waarom de slang als eene verleidende macht
tegenover den mensch optrad. Vandaar dat velen thans weer, tot
de oude exegese teruggaan, al is het alleen, omdat deze in de
aprocriefe litteratuur des O. T. gehuldigd wordt, Clemen, Chr.
Lehre v. d. Sünde I 158 f. Voorts is het begrĳpelĳk, dat Gen. 3
van den geestelĳken achtergrond der gebeurtenissen geen gewag
maakt. Eerst langzamerhand wordt bĳ het voortschrĳdend licht
der openbaring de diepte der duisternis onthuld. Schĳnbaar onschuldig
begonnen, wordt de zonde in haar wezen en macht eerst

in den loop der geschiedenis bekend. De afwĳking van den rechten
weg is bĳ den aanvang gering en nauwelĳks merkbaar, maar
voert, voortgezet, in eene geheel verkeerde richting en leidt tot
eene gansch tegenovergestelde uitkomst. Daaruit is ook te verklaren,
dat de Schrift, beide in Oud en Nieuw Testament, betrekkelĳk
zoo zelden naar het verhaal van den val terugziet; de
voornaamste plaatsen, die hiervoor in aanmerking komen, zĳn
Job 31:33, Spr. 3:18, Jes. 43:27, Hos. 6:7, Ezech. 28 vs.
13-15, Rom. 5:12v., 8:20, 1 Cor. 15:21v., 42v., 2 Cor.
11:3, 1 Tim. 2:14, Op. 2:7, 22:2, cf. Krabbe, Die Lehre
v. d. Sünde und vom Tode, Hamburg 1836 S. 83-100. Hofmann,
Schriftbeweis, I 364 f. Kurtz, Gesch. d. A. Bundes I2
1853 S. 69 en voor de aanhalingen in de aprocriefe litteratuur,
Clemen t. a. p. 169 f. 173. Eerst Paulus stelt tegenover den
persoon van Christus de beteekenis van Adam in het licht. Zoo
wordt ook eerst allengs in de geschiedenis der openbaring de
geestelĳke macht bekend, die achter de verschĳning en verleiding
der slang zich verbergt. Dan wordt langzamerhand onthuld, dat
in de worsteling van het kwaad hier op aarde ook een strĳd der
geesten gemengd is, en dat de menschheid en de wereld de buit
is, om welke tusschen God en Satan, tusschen hemel en hel
wordt gekampt.

Heel de macht der zonde hier op aarde staat in verband
met een rĳk der duisternis in de wereld der geesten. Ook
daar heeft een val plaats gehad. Jezus zegt zelf in Joh. 8:44,
dat de duivel een menschenmoorder is ἀπ’ ἀρχης, d. i. van
den aanvang van het bestaan der menschheid af, dat hĳ in
de waarheid οὐχ ἑστηκεν, zich niet gesteld heeft en dus niet
staat, omdat er geen waarheid in hem is, en hĳ, leugen sprekende,
ἐκ των ἰδιων spreekt. Evenzoo leert 1 Joh. 3:8, dat hĳ
zondigt van den beginne; in 1 Tim. 3:6 waarschuwt Paulus den
neophyt tegen opgeblazenheid, opdat hĳ niet valle εἰς κριμα του
διαβολου, in eenzelfde oordeel, als den duivel getroffen heeft;
en Judas spreekt in vs. 6 van ἀγγελους τους μη τηρησαντας
την ἑαυτων ἀρχην ἀλλα ἀπολιποντας το ἰδιον οἰκητηριον, d. i.
van engelen, die hun beginsel, oorsprong, of ook heerschappĳ
niet bewaard en de hun toegewezen woonplaats verlaten hebben.
Er ligt hier duidelĳk in opgesloten, dat vele engelen niet tevreden
waren met den staat, waarin zĳ door God waren geplaatst.

Hoogmoed heeft zich van hen meester gemaakt, om te streven
naar een anderen, hoogeren stand. De zonde is het eerst uitgebroken
in de wereld der geesten; zĳ is opgekomen in het hart
van wezens, van wie wĳ slechts geringe kennis bezitten; onder
verhoudingen, die ons zoo goed als geheel onbekend zĳn. Maar
dit is op grond der H. Schrift zeker, dat de zonde niet eerst op
aarde maar in den hemel is aangevangen, aan den voet van Gods
troon, in zĳne onmiddellĳke tegenwoordigheid, en dat de val der
engelen heeft plaats gehad vóór dien van den mensch. De Schrift
zwĳgt er over, of er verband bestaat tusschen dien val der
engelen en de schepping van den mensch; zĳ zegt ook niet, wat
de gevallen engelen dreef, om den mensch te verleiden. Maar
om wat reden dan ook, Satan is ὁ σατανας, ὁ πειραζων, ὁ διαβολος
van het menschelĳk geslacht, ἀνθρωποκτονος, Mt. 4:3,
Joh. 8:44, Ef. 6:11, 1 Thess. 3:5, 2 Tim. 2:26, ὁ δρακων
ὁ μεγας, ὁ ὀφις ὁ ἀρχαιος, Op. 12:9, 14, 15, 20:2. Zoo kwam
hĳ tot Christus, den tweeden Adam; en zoo kwam hĳ ook tot
den eersten mensch. Dat hĳ niet zelf rechtstreeks en persoonlĳk
tot hem kwam, maar zich bediende van eene slang, is wel daaruit
te verklaren, dat hĳ beter hoopte te slagen, wanneer de verleiding
geschiedde door een wezen, dat aan den mensch als goed bekend
was. Zonder twĳfel moet het spreken der slang aan de vrouw
vreemd zĳn voorgekomen, maar juist dit vreemde sterkte de
verleiding; zelfs een dier, Gods bevel verwerpende, kwam tot
hoogere volmaaktheid. Overigens leert ons de Schrift, dat ook de
onreine geesten bovenmenschelĳke dingen kunnen doen en van
lichamen en spraakorganen zich tĳdelĳk kunnen meester maken,
Mt. 8:28v., Mk. 5:7v., Luk. 8:28v., Hd. 19:15. De verleiding
door Satan had bĳ den mensch den val ten gevolge. De Schrift
zoekt den oorsprong der zonde alleen in den wil van het redelĳk
schepsel.

2. De traditie van zulk een val komt ook nog bĳ andere volken
voor. Het Avesta verhaalt, dat de eerste booze daad van Ahriman
bestaan heeft in het voortbrengen van eene groote slang, Dahaka,
met drie hoofden, drie monden, zes oogen en duizend krachten,
om door haar de wereld te verderven. Ahriman, die ook wel zelf
de slang, de leugenaar, de bedrieger der stervelingen heet, heeft
door haar den vrede gestoord, het paradĳs verwoest, twĳfel en

ongeloof in de harten der menschen gezaaid, ziekte en lĳden op
de aarde gebracht, want Jima, de edele heerscher in het gouden
tĳdperk is aan God ongehoorzaam geweest; hĳ viel door hoogmoed
en zelfverheffing in zonde, Ahuramazda verliet hem en hĳ werd
gedood. Ook de Babylonisch-Assyrische overlevering staat met
het bĳbelsch verhaal in onmiskenbaar verband; de slang heet
daar Tiamat, brengt door haar verleiding den mensch ten val,
maar wordt daarvoor ook door Merodach vervloekt en bestreden,
cf. Fischer, Heidenthum u. Offenbarung 1878 S. 137 f. 208 f.
Delitzsch op Gen. 3:1. Overigens is, gelĳk het wezen, zoo ook
de oorsprong der zonde aan de Heidenen onbekend. Zelfs de
Joden, die den val en de verleiding door Satan, Wĳsh. 2:24,
erkenden en hem daarom dikwerf de oude slang noemden, leerden
soms, dat Satan op den zesden dag tegelĳk met Eva was geschapen,
dat hĳ door zinnelĳken lust geprikkeld, den mensch
trachtte te verleiden, en dat de mensch ook reeds vóór den val
naast den ‎‏יצר הטוב‏‎ een ‎‏יצר הרע‏‎, eene neiging ten kwade ontving,
om deze te overwinnen en alzoo zĳne werken recht verdienstelĳk
te maken, Weber, System 210 f. 242 f. En zoo werd elders in
de Heidenwereld de oorsprong der zonde niet in den wil van de
redelĳke schepselen maar in het wezen der dingen gezocht. De
val is onbekend. Het Confucianisme is een ondiep rationalisme
en moralisme, dat den mensch voor van nature goed hield en in
een deugdzaam leven, in overeenstemming met de wereldorde, den
weg der zaligheid zocht, Saussaye, Religionsgesch. I 249. Volgens
het Buddhisme is het Atman of Brahman, de goddelĳke substantie,
het eenig reëele; de wereld der verschĳnselen is maar een droom,
heeft de illusie, Maya, tot principe, en is in voortdurende wording
en verandering. Daarom is het lĳden en de smart algemeen,
want alles is aan de vergankelĳkheid, aan geboorte, ouderdom,
dood onderworpen; en de oorzaak van dat lĳden is te zoeken in
de begeerten, in de begeerte naar het zĳn, in het willen zĳn;
verlossing bestaat dus in uitdooving van het bewustzĳn of ook
in vernietiging van het zĳn, nirvana, ib. 411 f. Het Parzisme
leidde het kwaad terug tot een oorspronkelĳk boozen geest,
Ahriman, die tegenover den hoogsten God, Ahuramazda staat,
een eigen rĳk der duisternis heeft, de schepping Gods verderft,
maar aan Ahuramazda ondergeschikt is en eens voor hem zal
onderdoen, ib. II 34 f. De Grieken en Romeinen hebben wel in

de sagen van eene aurea aetas, van Prometheus en Pandora iets,
dat aan de bĳbelsche verhalen herinneren kan; maar zĳ kenden
oorspronkelĳk geen booze geesten, die tegenover de goede stonden,
en schreven aan de goden allerlei booze begeerten en euveldaden
toe. Het menschelĳk geslacht was ook niet in eens gevallen maar
langzamerhand ontaard, en nog bezat des menschen wil de kracht
om deugdzaam te leven, binnen de perken zich te houden, en
alzoo de zonde, die wezenlĳk ὑβρις was, te overwinnen, ib. 191,
cf. G. Baur, Stud. u. Krit. 1848. S. 320. De philosophie nam
gewoonlĳk hetzelfde standpunt in. Volgens Socrates ligt de oorzaak
en het wezen der zonde alleen in onkunde; niemand is vrĳwillig
boos, d. i. ongelukkig; wie dus goed weet, is goed en handelt
goed; er is niets anders dan ontwikkeling van noode, om den
mensch, die van nature goed is, te brengen tot beoefening der
deugd, Xen. Mem. III 9, 4 sq. IV 6, 6. Plato en Aristoteles
zagen het ongenoegzame dezer beschouwing wel in; de rede was
toch lang niet altĳd bĳ machte, om de hartstochten te beheerschen;
de zonde wortelde dieper in de menschelĳke natuur, dan
dat ze alleen door kennis kon worden overwonnen; Plato kwam
zelfs tot eene geheel andere leer over den oorsprong van de
zonde en zocht dezen in een val der praeëxistente zielen. Maar
beiden handhaafden toch den vrĳen wil en bleven van oordeel,
dat de deugd in onze macht staat; het uitwendig lot moge bepaald
zĳn, de deugd is ἀδεσποτος en hangt alleen aan den wil
des menschen, ἐφ’ ἡμιν δε και ἡ ἀρετη, ὁμοιως δε και ἡ κακια,
Zeller, Philos. d. Gr. II4 852 III3 588. De Stoa kon op haar
pantheistisch en deterministisch standpunt de oorzaak der zonde
niet zoeken in den wil van den mensch en trachtte daarom het
physische en moreele kwaad in te voegen in de orde en schoonheid
van het geheel. Het was zelfs der Godheid niet mogelĳk, om
de menschelĳke natuur vrĳ van alle gebrek te houden; de zonde
is even noodzakelĳk als ziekten en rampen, en is in zooverre
iets goeds, als zĳ het goede dient en dit tot openbaring brengt,
Zeiler, ib. IV3 175 f. Toch wist ook de Stoa geen anderen weg,
om de zonde te overwinnen en de deugd te oefenen, dan des
menschen wil, ib. 167 f. En ten slotte keerde bĳ Cicero, Seneca,
Plotinus enz. altĳd weer de gedachte terug, dat de zonde eene
daad was van den wil en ook door den wil weer kon te niet
gedaan worden, ib. 667. 717. 722. V3 585. Buiten het gebied

der bĳzondere openbaring werd de zonde daarom altĳd of deistisch
uit ’s menschen wil verklaard en als eene zuivere wilsdaad opgevat,
of ook pantheistisch uit het wezen der dingen afgeleid en
als iets noodzakelĳks in de orde van het geheel begrepen.

3. Beide deze opvattingen keerden telkens in de christelĳke
eeuwen terug. De eerste werd vernieuwd door Pelagius, cf.
Augustinus, c. duas ep. Pel. en c. Jul. Pelag., en vond dan in
den verzwakten vorm van het semipelagianisme hoe langer hoe
meer ingang. Na de Hervorming werd zĳ weder opgenomen door
het Socinianisme, Fock, Der Socin. 484 f. 653 f., won door het
Remonstrantisme, Episcopius, Inst. Theol. IV 3 c. 6. 7 IV 5 c.
1. 2. Limborch, Theol. Christ. II 24 III 2 sq., belangrĳk aan
invloed en werd dan in het deisme van Locke, Tindal, Rousseau
enz. en in het rationalisme van Wegscheider, Inst. § 99. 112,
Bretschneider, Dogm. II 17 f. de heerschende beschouwing van
dien tĳd. Thans heeft ze weer beteekenis erlangd in de theologie
van Ritschl en zĳne school, Ritschl, Rechtf. u. Vers. 2 II 241-246
III 304-357. Kaftan, Wesen der christl. Relig. 1881 S.
246 f. Dogmatik 1897 § 34. 40. Nitzsch, Ev. Dogm. 319 f.
Siebeck, Lehrb. der Religionsphilos. 436 f. Hoezeer in allerlei
wĳzigingen voorgedragen, is de grondgedachte toch altĳd deze,
dat de zonde niet wortelt in eene natuur, geen hebbelĳkheid en
geen toestand is maar altĳd eene daad van den wil. Het beeld
Gods heeft bĳ den mensch dan voornamelĳk of uitsluitend bestaan
in de heerschappĳ; voorzoover een status integritatis wordt
aangenomen, bestond deze vooral in kinderlĳke onschuld, in de
vrĳheid der indifferentie, in de mogelĳkheid om het goede of
het kwade te kiezen. De val zelf, indien nog als een historisch
feit erkend, verliest zĳne ontzettende beteekenis en wordt eene
gebeurtenis, vrĳ gelĳk aan die, welke ieder oogenblik in het
menschelĳk leven plaats grĳpt, als het kwade in plaats van het
goede gekozen wordt. En de gevolgen van den val zĳn daarom
ook gering. De kinderen worden geboren in een zelfden toestand
als die, waarin Adam leefde vóór zĳne ongehoorzaamheid; de
vrĳheid van wil, d. i. het beeld Gods is gebleven; hoogstens
wordt er van mensch op mensch eene zekere neiging tot de zonde
overgeplant, maar zulk eene neiging is eigenlĳk niet het gevolg
van de eerste zonde van Adam maar van al de zonden van al

onze voorouders; zĳ is ook geen zonde op zichzelve maar wordt
dit eerst, als de vrĳe wil aan die neiging gehoor geeft; er is
dus onderscheid tusschen zonde (smet, zondige neiging) en schuld
(booze daad, opzettelĳke, vrĳwillige overtreding); alleen de laatste
heeft verzoening en vergeving van noode, de eerste, de neiging
tot zonde, en de onbewuste, onvrĳwillige inwilliging is eigenlĳk
geen zonde, ze is meer onwetendheid, die geen schuld meebrengt.
En evenzoo als zonde en schuld, moeten ook zonde en lĳden
onderscheiden worden; er is velerlei lĳden, dat onafhankelĳk
van de zonde bestaat en ook bestaan zou, al ware er geen zonde;
de dood is wezenlĳk geen gevolg van de zonde maar van nature
aan den mensch eigen; de geestelĳke en eeuwige dood is in
’t geheel geen straf op de eerste zonde geweest; hoogstens bestaat
die straf in de moriendi necessitas, welke bĳ Adam, indien hĳ
ware staande gebleven, door een wonder zou voorkomen zĳn, of
in de wĳze van sterven, die zonder zonde minder smartelĳk en
minder vroegtĳdig zou geweest zĳn.

Het is te begrĳpen, dat deze opvatting van de zonde op den
duur verstand noch hart bevredigen kan. Zĳ lokt te vele en te
ernstige bedenkingen uit. Zĳ rekent niet met den ernst en de
macht der zonde, gelĳk elk die in zĳne dagelĳksche ervaring
kennen leert; zĳ gaat uit van eene atomistische beschouwing van
het menschelĳk geslacht en verklaart niet, hoe allen zonder
onderscheid der zonde onderworpen zĳn; zĳ miskent het priesterlĳk
en koninklĳk ambt van Christus en heeft aan den leeraar
en profeet van Nazareth genoeg; zĳ beperkt de werking der
zonde en dies de heerschappĳ der verlossing tot het religieus-ethische
terrein en stelt de gansche cultuur los naast het
Christendom. Bĳ de voorstanders zelven ontwaakt telkens aan eene
andere, diepere opvatting behoefte; zoo bĳ het semipelagianisme
tegenover Pelagius, bĳ Volkelius, de vera religione II c. 6 tegenover
het Socinianisme, bĳ Wegscheider § 116 tegenover het
rationalisme, en bĳ Kaftan, Nitzsch, Schultz e. a. tegenover
Ritschl, cf. James Orr, The Ritschlian Theology and the evang.
faith London 1897 p. 213. G. Ecke, Die Theol. Schule Albr.
Ritschl’s und die evang. Kirche der Gegenwart, Berlin 1897 I.
Hoe dieper de zonde wordt ingedacht, des te minder wordt ze
iets toevalligs en willekeurigs, des te meer neemt ze in macht
en beteekenis toe, niet alleen voor het religieuse en ethische,

maar ook voor het intellectueele en aesthetische, voor het physische
en heel het kosmische leven. Indien echter bĳ dit inzicht
naar den oorsprong der zonde wordt gevraagd, doen zich wederom
verschillende antwoorden voor. Niet allen gaan even ver. Sommigen
verklaren haar uit de menschelĳke natuur, anderen uit
den kosmos, nog anderen uit God.

4. Tot de eersten behooren zĳ, die den oorsprong der zonde
zoeken in de overheersching des menschen door de materie. De
Grieksche philosophie was over het algemeen de meening toegedaan,
dat de rede tot taak had, om de zinnelĳke driften en
hartstochten te beteugelen. De Joden namen in den mensch van
nature een ‎‏יצר הרע‏‎ aan, die bĳ de lichamelĳke ontwikkeling
steeds in kracht won, in den geslachtslust zĳn hoogtepunt bereikte
en aan alle ongehoorzaamheid aan Gods geboden ten grondslag
lag, Weber § 49. 50. In de ascetische richtingen keert deze
gedachte telkens weer; de Roomsche theologie erkende zelfs haar
betrekkelĳk recht, als zĳ bĳ den mensch zonder den teugel van
het donum superadditum van een natuurlĳken strĳd tusschen
vleesch en geest, van een morbus en languor naturae humanae
sprak, Bellarminus, de gratia primi hom. c. 5. In de nieuwere
philosophie en theologie wordt de zonde telkens op dezelfde wĳze
afgeleid uit eene oorspronkelĳke tegenstelling tusschen natuur en
rede, zinnelĳkheid en verstand, lager en hooger ik, vleesch en
geest, egoistische en sociale neigingen. De zinlĳkheid wordt op
dit standpunt nog wel niet zelve voor zonde gehouden, maar
toch aangezien als de aanleiding en de prikkel tot het zondigen.
Alle zonde bestaat dus wezenlĳk daarin, dat de geest de zinnelĳkheid
dient en over zich heerschen laat; en alle deugd is
daarin gelegen, dat de mensch door zĳne rede heersche over de
natuur en alzoo tot vrĳe, zelfstandige persoonlĳkheid worde.
Zelfs beroept deze opvatting zich gaarne op de Paulinische leer
van de σαρξ, en verblĳdt zich over dezen Schriftuurlĳken steun.
Cf. Cartesius, Wolff, Fichte, Hegel, Werke XI 190 f. XII 209 f.
bĳ Jodl, Gesch. der Ethik in der neuern Philos. I 1882 II 1889
en v. Hartmann, Das sittliche Bewustsein2 1836 S. 265 f., en
voorts Schleiermacher, Chr. Gl. § 66. Rothe, Theol. Ethik § 459 f.
Biedermann, Chr. Dogm. § 763 f. Pfleiderer, Grundriss § 100 f.
Lipsius, Dogm. § 468 f. 477 f. Schultz, Grundriss d. ev. Dogm.2

1892 S. 61. Scholten, De vrĳe wil 177. L H K. II 422v.
574v. enz.

Maar deze verklaring der zonde lĳdt aan halfslachtigheid.
Eén van beide toch: de zinnelĳke natuur van den mensch is op
zichzelve geen zonde, maar zonde ontstaat eerst, als de rede en
de wil des menschen haar eischen inwilligt, dan valt deze theorie
in die van het pelagianisme terug; of de zinnelĳke natuur is op
zichzelve zondig en dan is zonde eigen aan de materie als zoodanig
en moet de anthropologische verklaring voortschrĳden tot
de kosmische. Dit is dan ook door velen geschied. Plato nam
eene eeuwige ὑλη aan naast en tegenover God. De wereld was
wel een werk der rede, maar van den beginne af werkte in haar
ook eene andere, blinde macht, die door den δημιουργος niet
geheel kon beheerscht worden. God kon de wereld daarom niet
zoo goed maken, als Hĳ wilde; Hĳ was aan de eindigheid, aan
de ὑλη gebonden. De oorzaak van zonde, lĳden en dood ligt dus
in het σωματοειδες; de ὑλη houdt de in- en doorwerking der
idee tegen; het lichaam is een kerker voor de ziel, bron van
vreeze en onrust, van begeerte en hartstocht, Zeiler, Philos. d.
Gr. II 765 f. 855 f. Gelĳke beteekenis heeft de ὑλη in het
neoplatonisme en gnosticisme en in velerlei ascetische en theosophische
richtingen, cf. Zeller, ib. V 125. 171. 236. 297. 386.
547. En aan deze leer van Plato zĳn verwant alle theorieën, die
de zonde afleiden uit eene wel door God geschapene maar toch
tegenover Hem staande materie, Weisse, Philos. Dogm. § 541 f.
561 f. Rothe, Theol. Ethik § 55, of uit de eindigheid en beperktheid,
l’imperfection originale des créatures, Leibniz, Theodicée
§ 156, of in het algemeen uit de realiseering der wereldidee.

Deze verklaring van de zonde uit den aard van het creatuurlĳke
zĳn kan echter niet aan de consequentie ontkomen, om op de
eene of andere wĳze tot God terug te gaan en in zĳn natuur
of werk den oorsprong der zonde te zoeken. Bĳ Plato had de
ὑλη zelve een eeuwig en zelfstandig bestaan naast God. In het
Parzisme en Manicheisme stonden twee persoonlĳke Goddelĳke
wezens als scheppers van het licht en de duisternis eeuwig
tegenover elkander en gaven aan de bestaande wereld haar tweezĳdig
karakter, Schwane, D. G. II 503 f. Neoplatonisme en
gnosticisme maakten schepping, val, verlossing enz. tot momenten
in eene emanatie, die van God als de βυθος ἀγνωστος, het

absolute pleroma, in steeds dalende formatiën uitgaat, ten slotte
aan de materieele wereld met haar onwetendheid, duisternis,
zonde, lĳden, dood het aanzĳn geeft, maar dan die uitgestroomde
en van God afgevallen wereld weer in het verlossingsproces tot
God terugvoert, Stöckl, Die spekulative Lehre v. Menschen II
52 f. Met deze ideeën heeft zich de theosophie bĳ Böhme en
Schelling gevoed, als zĳ persoonlĳkheid Gods, drieëenheid, schepping,
val, verlossing uit het wezen Gods trachtte te verklaren,
cf. deel II 304, 393. De drie Potenzen, die in God worden aangenomen,
opdat Hĳ persoon, geest worde, zĳn ook tegelĳk de
principia van een ander zĳn, n.l. de wereld. Als persoon heeft
God de vrĳheid en de macht, om de Potenzen, die in Hem zĳn
maar die Hĳ eeuwiglĳk beheerscht, ook buiten zich in spanning
te zetten, Schelling, Werke II 3 S. 272 f. 310. 338 f. In die
spanning ligt de mogelĳkheid der zonde. In de oorspronkelĳke
schepping, hetzĳ alleen ideëel of ook reëel de eerste, waren deze
Potenzen in rust. Zonde, ellende, duisternis, dood enz. waren er
wel maar alleen potentieel; ze sluimerden in den Urgrund der
schepping. Maar de mensch, in wie die Potenzen ook aanwezig
waren, verbrak die eenheid en ontketende de booze machten, die
in de schepping potentieel aanwezig waren. Eene wereld als de
tegenwoordige met zooveel woestheid en ellende, is alleen uit
een val te verklaren; deze is de Urthatsache der Geschichte, cf.
Joh. Claassen, Jakob Böhme II 185 f. Schelling, Werke I 7 S.
336-416. I 8 S. 331 f. II 3 S. 344 f. 358 f. Nog sterker
beschouwde Hegel het als een afval, dat de idee van het absolute
zich in de wereld als haar anders-zĳn verwerkelĳkte. Hoezeer
de natuur bĳ Hegel een product der rede was, kon hĳ toch
niet loochenen, dat ze onmachtig was, om de idee ten volle
te realiseeren en verklaarde hĳ daarom dat de idee, aan zulk
een wereld het bestaan gevende, aan zichzelve ontrouw geworden
en van zichzelve afgevallen was, Werke VI 413. VII 1 S.
23 f. VII 2 S. 15 f. Zoo werd de weg voor het pessimisme
gebaand, dat op de wĳze van het Buddhisme het zĳn zelf voor
de grootste zonde houdt, bedreven door den blinden, alogischen
wil, die de Urschuldige is, Schopenhauer, Die Welt als W. u
Vorst.6 I 193 f. II 398 f. v. Hartmann, Philos. d. Unbew. II9
198 f. 273 f. 295 f.


5. De oorsprong van het kwaad is na dien van het zĳn het
grootste raadsel des levens en het zwaarste kruis des verstands.
De vraag: ποθεν το κακον, heeft alle eeuwen de gedachten der
menschen bezig gehouden en wacht nog steeds te vergeefs op
een antwoord, dat beter bevredigt dan dat der H. Schrift. Voorzoover
de philosophie in dezen iets van beteekenis leerde, is zĳ
in haar geheel genomen een krachtig bewĳs voor de waarheid
der H. Schrift, dat deze wereld zonder een val niet is te verklaren.
Alle groote denkers hebben, al kenden zĳ Gen. 3 niet
of al verwerpen zĳ het als eene mythe, huns ondanks aan dit
eenvoudig verhaal stilzwĳgend of uitdrukkelĳk hulde gebracht.
En voorzoover de wĳsbegeerte op eene andere wĳze naar oplossing
zocht van het probleem, is zĳ het spoor bĳster en jammerlĳk
aan het dwalen geraakt. Dat geldt allereerst van de pelagiaansche
verklaring der zonde, tegen welke de vele bezwaren boven
bl. 44 reeds met een enkel woord werden genoemd en later bĳ het
wezen en de verbreiding der zonde nog breeder ter sprake komen.
Maar het geldt voorts ook van al die stelsels, die het kwade
herleiden, niet tot eene wilsdaad van het schepsel maar tot het
zĳn of de natuur van mensch, wereld of God.

In de eerste plaats is de zonde niet af te leiden uit de zinnelĳke
natuur van den mensch. Dan toch zou de zonde altĳd en overal
een zinnelĳk, vleeschelĳk karakter dragen; dit is echter lang niet
altĳd het geval; er zĳn ook geestelĳke zonden, zonden met een
daemonisch karakter, zooals hoogmoed, nĳd, haat, vĳandschap
tegen God, die meer verborgen maar volstrekt niet minder in
graad zĳn dan de vleeschelĳke zonden; en deze worden door de
zinlĳkheid niet verklaard, evenmin als op dit standpunt het bestaan
van gevallen engelen mogelĳk is. Indien de zonden voortkwamen
uit ’s menschen zinnelĳke natuur, zou men ook verwachten, dat
zĳ in de eerste levensjaren het sterkst en het veelvuldigst
zouden zĳn; dat de geest, naarmate hĳ zich meer ontwikkelt,
ook te krachtiger over haar heerschen en eindelĳk haar geheel
overwinnen zou. Maar de ervaring leert gansch anders. Naarmate
de mensch opwast, wordt de zonde, ook de zinnelĳke, machtiger
over hem; niet het kind nog maar de jongeling en de man is
dikwerf slaaf van zĳne lusten en hartstochten; en de ontwikkeling
van den geest is menigmaal zoo weinig in staat, om de zonde te
beteugelen, dat ze veeleer de middelen aan de hand doet, om in

nog sterker mate en op meer verfĳnde wĳze bevrediging der begeerten
te zoeken. En zelfs, wanneer de zinnelĳke zonden in later
leeftĳd haar heerschappĳ hebben verloren, blĳven ze nog heimelĳk
in het hart als begeerten bestaan of maken voor andere plaats,
die, ofschoon meer geestelĳk van aard, toch niet minder schrikkelĳk
zĳn. Indien deze verklaring der zonde uit de zinnelĳkheid
dan ook in ernst is bedoeld, moet zĳ ertoe leiden, om in onderdrukking
van het vleesch de verlossing te zoeken; maar juist de
geschiedenis der ascese is het best in staat, om voorgoed van
de dwaling te genezen, dat de zonde op die wĳze overwonnen
kan worden. Ook in het klooster gaat het hart der menschen mede,
en uit dat hart komen allerlei zonden en ongerechtigheden voort.
Ten onrechte eindelĳk tracht deze theorie zich staande te houden
met een beroep op de notie ‎‏בָּשׂר‏‎ en σαρξ in de H. Schrift,
bepaaldelĳk bĳ Paulus. Dit woord duidt allereerst de stof, de
substantie van het menschelĳk lichaam aan, 1 Cor. 15:39, dan
het uit die stof georganiseerde lichaam zelf in tegenstelling met
πνευμα, νους, καρδια, Rom. 2:25, 2 Cor. 7:5, Col. 2:5, voorts
meer in Oudtest. zin den mensch als aardsch, zwak, broos, vergankelĳk
wezen, Gen. 6:3, 18:27, Job 4:17-19, 15:14, 15,
25:4-6, Ps. 78:39, 103:14, Jes. 40:6, Jer. 17:5, Rom.
3:20, 1 Cor. 1:29, Gal. 2:16, en eindelĳk dan bĳ Paulus de
zondige levensrichting van den mensch. Zoo spreekt hĳ van
σαρκικος, ἐν σαρκι, κατα σαρκα εἰναι, ζην, περιπατειν, van
σαρξ ἁμαρτιας, φρονημα της σαρκος, Rom. 3:7, 7:14, 8:3v.,
1 Cor. 3:3, 2 Cor. 10:2, 3 enz. In dezen zin vormt σαρξ eene
tegenstelling met πνευμα, doch niet met het menschelĳk πνευμα,
dat immers ook zondig is en heiliging behoeft, Rom. 12:1, 2,
1 Cor. 7:34, 2 Cor. 7:1, Ef. 4:23, 1 Thess. 5:23, maar met het
πνευμα ἁγιον of θεου, Rom. 8:2, 9, 11, hetwelk het menschelĳk
πνευμα vernieuwt, Rom. 7:6, 8:14, Gal. 5:18, ook het lichaam
heiligt en in den dienst der gerechtigheid stelt, Rom. 6:13, 19,
12:1, 1 Cor. 6:13, 15, 19, 20, en alzoo in den mensch een
καινος ἀνθρωπος plaatst tegenover de oude, zondige levensrichting,
de σαρξ, van den παλαιος ἀνθρωπος, Rom. 7:5v., 8:1v., Gal.
5:13-25, Ef. 2:3, 11, Col. 2:4. Sommigen hebben nu gemeend,
dat het vleesch naar deze beschouwing niet alleen zetel
en orgaan maar ook bron en oorsprong der zonde is, Baur, Holsten,
Lüdemann, Zeller, Pfleiderer, Der Paulinismus2 1890 S. 60 f.

Holtzmann, Neut. Theol. 1897 II 13 f., Clemen, Die chr. Lehre
v. d. Sünde I 188 f., Matthes, Theol. Tĳdsch. 1890 blz. 225-239.
Maar dit is niet te handhaven tegenover noch te rĳmen
met deze onloochenbare gegevens, dat Paulus duidelĳk de zonde
afleidt uit de verleiding der slang en de overtreding van Adam,
Rom. 5:12, 2 Cor. 11:3; dat hĳ spreekt van eene besmetting
des vleesches en des geestes en ten opzichte van beide reiniging
verlangt, 2 Cor. 7:1; dat hĳ onder de vruchten des vleesches
ook allerlei geestelĳke zonden noemt, zooals afgoderĳ, twist, toorn
en zelfs ketterĳ, Gal. 5:19v.; dat hĳ de vĳandschap tegen God
aanduidt als φρονημα της σαρκος, Rom. 3:7; dat hĳ het bestaan
van booze geesten aanneemt, die toch in het geheel geen σαρξ
hebben, Ef. 6:12; dat hĳ Christus, schoon γενομενος ἐκ γυναικος,
Gal. 4:4 en uit Israel το κατα σαρκα, Rom. 9:5, toch als
zonder eenige zonde erkent, 2 Cor. 5:21; dat hĳ het lichaam
een tempel Gods noemt en alle leden opeischt voor den dienst
der gerechtigheid, Rom. 6:13, 19, 12:1, 1 Cor. 6:13-20; dat
hĳ eene opstanding der gestorvene lichamen leert, 1 Cor. 15, en
de ascese in beginsel bestrĳdt, Col. 2:16, 1 Thess. 4:4. De voorstanders
van het gevoelen, dat Paulus het vleesch voor het principe
der zonde houdt, keeren dan ook dikwerf halverwege terug
en zeggen, dat het vleesch niet zelf zonde is en niet vanzelf
zonde meebrengt, maar wel tot zonde prikkelt en verzoekt, Clemen
204. Holtzmann II 38. Anderen hebben daarom geoordeeld,
dat Paulus, als hĳ het woord σαρξ in ethischen zin bezigt, de
oorspronkelĳke beteekenis ervan geheel uit het oog verliest, Neander,
Gesch. der Pflanzung u. Leitung der christl. Kirche5 1862
S. 508 f. Tholuck, Stud. u. Krit. 1855 S. 477 f. Weiss, Bibl.
Theol.3 1880 § 68. Wendt, Die Begriffe Fleisch u. Geist 1878
cl. Theol. Stud. van de la Saussaye c. s. 1878 blz. 361v. Nitzsch,
Ev. Dogm. 315 f. Dit is op zichzelf echter al niet waarschĳnlĳk
en doet het verband, dat de Schrift telkens legt tusschen de
aardsche, zwakke, vergankelĳke natuur van den mensch en zĳne
zonde, niet tot zĳn recht komen. Er is ongetwĳfeld een innige
samenhang tusschen beide; de zinnelĳke natuur des menschen is
niet de zonde zelve noch ook bron of beginsel der zonde, maar
is toch haar woning, Rom. 7:17, 18 en orgaan harer heerschappĳ
over ons, Rom. 6:12. De mensch is niet louter geest,
maar hĳ is aardsch uit de aarde, is geworden tot eene levende

ziel, 1 Cor. 15:45v., staat daardoor met den kosmos in verband
en heeft het lichaam altĳd tot zĳn werktuig en tot het orgaan
van zĳn handelen, Rom. 6:13, 8:13. Deze zinnelĳke natuur
geeft aan de zonde, gelĳk die den menschen eigen is, een eigen,
van die bĳ de engelen onderscheiden karakter, zoowel in haar
oorsprong als in haar wezen. De verzoekingen komen van buiten
door de begeerlĳkheid der oogen, de begeerlĳkheid des vleesches
en de grootschheid des levens tot hem. En het is de zinnelĳke
natuur van den mensch, die aan zĳne zonde dit karakter geeft,
dat hĳ den buik maakt tot zĳn God, dat hĳ de dingen die
beneden zĳn bedenkt, dat hĳ zichzelven zoekt en voor zichzelven
leeft, en dat hĳ het schepsel eert boven den Schepper, Rom.
1:21v., Phil. 2:4, 21, 3:19, Col. 3:2, enz. Σαρξ duidt
de zondige levensrichting aan van den mensch, die naar ziel en
lichaam zich van God af- en naar het schepsel heenwendt. Cf.
Hofmann, Schriftbew. I2 559. Müller, Sünde I5 447 f. Ernesti,
Die Ethik des Ap. Paulus3 1880 S. 32 f. Cremer in Herzog2
4, 573. Gloël, Der H. Geist 1888 S. 14-61, 246.

6. De verklaring der zonde uit de zinnelĳke natuur des menschen
kan echter, gelĳk boven opgemerkt is, hierbĳ niet blĳven
staan, maar moet er toe komen, om hare oorzaak te zoeken in
de materie of in de eindigheid en beperktheid van het schepsel,
en zoo verder in eene eeuwige, onafhankelĳke macht naast God
of in eene donkere natuur of blinden wil in het Goddelĳk wezen
zelf. Deze meening over den oorsprong der zonde beveelt zich
boven de vorige aan door haar dieper inzicht in de macht en
heerschappĳ der zonde; zĳ heeft een open oog niet alleen voor
hare ethische en anthropologische maar ook voor hare kosmische
en theologische beteekenis; zĳ maakt ernst met de onmiskenbare
waarheid, dat eene macht, zoo ontzettend als de zonde, niet
toevallig, buiten Gods wil en raad ontstaan kan zĳn. Zĳ vindt
steun in heel den tegenwoordigen toestand der wereld, zoowel
van de physische als van de ethische. Overal, in natuur en geschiedenis,
zĳn er scherpe, diepe tegenstellingen, die voor leven
en ontwikkeling noodzakelĳk schĳnen te zĳn. Hemel en aarde,
licht en duisternis, dag en nacht, zomer en winter, storm en stilte,
oorlog en vrede, arbeid en rust, voorspoed en tegenspoed, liefde
en haat, vreugde en smart, gezondheid en krankheid, leven en

dood, waarheid en leugen, zonde en deugd, ze zĳn de tegenstrĳdige
factoren, waaruit al het bestaande is samengesteld en
zonder welke er schĳnbaar van geen voortgang en vooruitgang
sprake kan zĳn. Wat de stormen zĳn in de natuur, de oorlogen
en revolutiën in de maatschappĳ, de boeren en slaven in een
drama, de soloecismen en barbarismen in de taal, de antithesen
in eene redevoering, de wanklanken in de muziek, de schaduw
op eene schilderĳ, dat is de zonde in de wereld; zie deze en
dergel. beelden reeds bĳ Plato, de Stoa, Plotinus, cf. Zeller,
Philos. d. Gr. II 765. 929. IV 173. V 548-562 en dan later
ook bĳ Augustinus, Erigena, Leibniz enz. Alle werkzaamheid
onderstelt ook hindernis; eene duif zou wel kunnen meenen, dat
zĳ in het luchtledige beter vliegen kon, maar de tegenstand der
lucht is juist voor hare vlucht noodzakelĳk (Kant); en zoo kan
een mensch ook wel denken, dat hĳ zonder zonde beter leven
kon, maar de zonde is juist noodzakelĳk voor zĳne zedelĳke
volmaking. De wet van de tegenspraak is de grondwet van alwat
is, der Quellbronn des ewigen Lebens. Was zum Handeln treibt,
ja zwingt, ist allein der Widerspruch. Ohne Widerspruch also
wäre keine Bewegung, kein Leben, kein Fortschritt, sondern
ewiger Stillstand, ein Todesschlummer aller Kräfte, Schelling,
Werke I 8 S. 219. 321. Wat zou een leven zonder zonde zĳn?
Het zou een bestaan zĳn zonder inhoud, eene ĳdele abstractie,
zonder gelegenheid voor strĳd en zegepraal, voor conflict en
verzoening; zonder stof voor drama en lied, voor wetenschap en
kunst. Daarom kon Dante zĳne hel schilderen met verven, aan
deze wereld ontleend; maar voor de schildering van een hemel
biedt deze aarde geen gegevens (Schopenhauer). Zelfs beroepen
de voorstanders van deze meening over den oorsprong der zonde
zich gaarne op vele plaatsen der H. Schrift, die van eene noodzakelĳkheid
van zonden en onheilen spreken, Mt. 18:7, Luk.
24:26, Joh. 9:3, 1 Cor. 11:19, 2 Tim. 2:20; op de leer
van Augustinus en Calvĳn, die Gods raad en voorzienigheid ook
over de zonde laten gaan; op de bekende woorden in de paaschvigilie
van het missale romanum: o certe necessarium Adae
peccatum, quod Christi morte deletum est! o felix culpa, quae
talem ac tantum meruit habere Redemptorem!

Er is in deze voorstelling zooveel waars, dat het niet behoeft te
verwonderen, dat zĳ ten allen tĳde de geesten geboeid heeft.

De zonde is niet toevallig of willekeurig, zĳ is opgenomen in
den raad Gods. Zĳ is zoo samengeweven met heel ons bestaan,
dat wĳ van een heilig leven, van eene zondelooze geschiedenis
ons geene voorstelling kunnen maken. Zĳ wordt tegen haar wil
door God Almachtig dienstbaar gemaakt aan de openbaring zĳner
deugden en aan de eere zĳns naams. En toch ondanks al het
ware, dat in deze voorstelling verscholen is en later nog duidelĳker
in het licht zal treden, toch kan en mag ze niet worden
aanvaard. In de eerste plaats berooft ze de zonde van haar ethisch
karakter. De zonde is zeker niet alleen en niet altĳd eene wilsdaad,
gelĳk het pelagianisme zegt, maar wel ter dege ook een
toestand, eene natuur van den wil; doch ze gaat nooit geheel
buiten den wil om. Omne peccatum est voluntarium, het is in
den zin van Augustinus verstaan, ongetwĳfeld juist. Hier echter
wordt de zonde op gnostische en theosophische wĳze met de
physische verschĳnselen van duisternis, ziekte, dood enz. geparalelliseerd
en geïdentificeerd; uit het vleesch, de materie, het wezen
der schepselen, de natuur Gods afgeleid, en alzoo tot eene substantie
of tot eene noodzakelĳke qualiteit van het bestaan der
dingen gemaakt. Daarmede wordt de zonde van haar ethisch
karakter beroofd en tot een physisch verschĳnsel verlaagd. Ten
tweede wordt de zonde naar deze voorstelling eeuwig en onoverwinbaar.
Wĳl zĳ immers niet ethisch maar physisch is van aard,
is zĳ noodzakelĳk eigen aan al het bestaande, zoowel God als
de wereld, en is ze voor de existentie van alles onmisbaar. Het
goede is niet alleen noodzakelĳk voor het kwade, maar ook omgekeerd
het kwade voor het goede. Het kwade is hier niet aan het
goede en aan het zĳn, maar het is zelf een zĳnen zelf een goed,
zonder hetwelk ook het goede niet kan bestaan. De mensch, die
naar verlossing van de zonde streeft, zou een goddeloozen wensch
koesteren en werken aan zĳn eigen ondergang. Eene wereld zonder
zonde zou onbestaanbaar wezen; een status gloriae niets dan een
droom. Ten derde houdt de zonde hiermede op te zĳn eene tegenstelling,
ze wordt een lagere, mindere graad van het goede, op haar
plaats even goed als het goede zelf. Zĳ wordt een altĳd voor de verdwĳning
bestemd en toch nooit verdwĳnend moment in het leven
en de geschiedenis; een nog-niet-zĳn van wat het schepsel behoort
te wezen en toch nimmer wordt of worden kan; eene zuivere
negatie, die eigenlĳk geen realiteit heeft maar alleen in onze

gedachte bestaat. Bonum et malum quod attinet, nihil etiam
positivum in rebus, in se consideratis, indicant, nec aliud sunt
praeter cogitandi modos seu notiones, quas formamus ex eo, quod
res ad invicem comparamus, Spinoza, Eth. praef. cf. Ep. 32 en
34. Cog. metaph. I 6, 7, en voorts Hegel, Werke VIII 180 f.
Strauss, Gl. II 365-384. Schleiermacher, Chr. Gl. § 81.
Paulsen, Syst. d. Ethik I 251 f. Scholten, L. H. K. II 34v.
422. 580. Ten vierde moet op dit standpunt God de auteur
der zonde worden. Het Parzisme en Manicheisme deinsde hiervoor
nog terug, stelde het rĳk des lichts en het rĳk der duisternis
lĳnrecht tegenover elkaar en plaatste aan het hoofd van
beide een eeuwig, Goddelĳk wezen. De God der natuur is een
gansch andere dan de God van het goede, de zedelĳke macht,
die in het geweten zich gelden laat. Maar de gnostische philosophie
en theosophie nam de tegenstellingen in het ééne Absolute
op. God zelf moet, om persoon, geest te worden, eene donkere
natuur in zich dragen en eeuwig overwinnen. Zelf komt Hĳ door
een strĳd, een proces, hetzĳ dan vóór en buiten of in en door
de wereld heen, tot zĳn Goddelĳk bestaan. An sich is Hĳ βυθος
ἀγνωστος, donkere natuur, blinde wil en als zoodanig de Schepper
der materie. Damit des Böse nicht wäre, müsste Gott selbst nicht
seyn, Schelling, Werke I 7 S. 403. Hiertegen nu getuigt niet
alleen de H. Schrift, maar komt ook het zedelĳk besef bĳ alle
menschen in verzet. De zonde moge zĳn wat ze wil, maar dit
ééne staat vast, dat God de Rechtvaardige en de Heilige is, die
in zĳne wet haar verbiedt, in het geweten tegen haar getuigt, in
straffen en oordeelen haar bezoekt. De zonde is niet redelĳk en
niet wettelĳk, zĳ is ἀνομια; zĳ is niet voor het bestaan der
schepselen, zĳ is veel minder voor het bestaan Gods noodzakelĳk.
Het goede is noodzakelĳk, opdat zelfs het kwade er zou kunnen
wezen, maar het goede heeft niet het kwade, de heiligheid heeft
niet de zonde, de waarheid heeft niet de leugen, God heeft Satan
niet van noode. Als desniettemin de zonde toch menigmaal dient
om het goede tot meerdere openbaring te brengen en Gods deugden
te verheerlĳken, dan geschiedt dit niet met en door maar
tegen haar wil, door de wĳsheid en de almacht Gods. Tegen
haar natuur in wordt dan de zonde gedwongen, om aan de eere
Gods en aan de komst van zĳn koninkrĳk dienstbaar te zĳn.
Zoo bewĳst menigmaal het kwade hulde aan het goede, zoo wordt

de leugen door de waarheid achterhaald, zoo moet Satan, om te
verleiden, menigmaal verschĳnen als een engel des lichts. Maar
dat alles is niet aan de zonde doch aan de almacht Gods te
danken, die uit het kwade het goede kan doen voortkomen, uit
de duisternis het licht en uit den dood het leven. Ten laatste
wreekt heel deze valsche voorstelling zich op schrikkelĳke wĳze
in de practĳk van het leven. Indien de philosophie het met zooveel
woorden verkondigt: God draagt van alles de schuld, de
mensch gaat vrĳ uit, dan laat in de practĳk het libertinisme en
het pessimisme niet lang op zich wachten. Het libertinisme, dat
de zonde voor een waan en dezen waan voor de eenige zonde
houdt, dat alle grenzen tusschen goed en kwaad uitwischt, alle
zedelĳke begrippen vervalscht of met Nietzsche omsmelt en nieuw
munt, dat onder de leuze van de emancipatie des vleesches de
bestialiteit als genialiteit verheerlĳkt. Het pessimisme, dat, blind
voor de zonde, alleen aan het lĳden denkt, de schuld van al dat
lĳden werpt op de alogische daad van een absoluten wil, en in
vernietiging van het bestaande de verlossing van het lĳden zoekt.
Naar de uitkomst geoordeeld, wordt ook de zoogenaamde onafhankelĳke
philosophie geleid door het aan ieder mensch eigene streven,
om zichzelf te rechtvaardigen en God van onrecht aan te klagen.
Cf. Müller, Sünde I5 374 f. Weiszäcker, Zu der Lehre v. Wesen der
Sünde, Jahrb. f. d. Theol. 1856 S. 131-195. Kahnis, Dogm.
I 478 f. Vilmar, Theol. Moral I 143 f. Dorner, Chr. Gl. II
114 f. Orr, Chr. view of God and the world p. 193.

7. Toch is daarmede, dat God geen oorzaak der zonde is,
niet alles gezegd. De Schrift, die God verre houdt van alle goddeloosheid,
spreekt ter anderer zĳde zoo beslist mogelĳk uit, dat
zĳn raad en bestuur ook over de zonde gaat; zie de plaatsen
vroeger reeds genoemd, deel II 315, 369 en boven bl. 30v. God
is de auteur der zonde niet, maar ze gaat toch niet om buiten
zĳne kennis, zĳn wil en zĳne macht; hoe is dan die verhouding
Gods tot de zonde te denken? Sommigen ontnamen God, om
Hem van alle zonde vrĳ te houden, zelfs de alwetendheid,
deel II 161. Anderen oordeelden, dat de zonde wel niet omging
buiten Gods kennis maar wel buiten zĳn wil en stelden zich
met het begrip der permissio tevreden. God kende de zonde
wel vooruit maar wilde ze niet; Hĳ liet ze alleen toe en heeft

ze niet verhinderd. Zoo spraken de kerkvaders, Clemens Alex.,
Strom IV c. 12. Orig., de princ. III 2, 7. Damasc., de fide
orthod. II 29 enz., cf. Suicerus, s. v. προνοια en συγχωρησις.
Bĳ dit spraakgebruik en bĳ deze oplossing legden zich neer de
Pelagianen, cf. Augustinus, c. Julianum Pelag. V c. 3; vele
Roomsche theologen, Trid. VI c. 6, Bellarminus, de amiss. gr.
et stat. pecc. II 16. Petavius, de Deo VI c. 6, 5; de Remonstranten,
Arminius, Op. 644 sq. 694 sq. Episcopius, Inst. theol.
IV sect. 4 c. 10. Limborch, Theol. Christ. II 29; de Lutherschen,
Gerhard, Loc. VI c. 9. Quenstedt, Theol. I 533 Hollaz, Ex. theol.
449. Buddeus, Inst. theol. 560, Bretschneider, Dogm. I 506,
en vele nieuwere theologen, Ebrard, Dogm. § 265. Shedd, Dogm.
Theol. I 419. 444 enz. Nu werd van deze zĳde dikwerf wel erkend,
dat de permissio geen gebrek aan kennis en macht in God was,
dat ze Hem ook niet maakte tot een ledig toeschouwer der zonde,
maar altĳd werd toch de permissio omschreven als een actus
negativus, als eene suspensio impedimenti, als noch een positief
willen noch een positief niet-willen van de zonde maar als een
non velle impedire. Het is duidelĳk, dat deze voorstelling niet
alleen geen oplossing geeft maar ook dubbelzinnig is en de
eigenlĳke kwestie ontwĳkt. De vraag, waarop het aankomt, is
deze: stel, dat zulk eene min of meer negatieve daad van Goddelĳke
permissio in een bepaald geval voorafgaat, volgt dan de
zonde al of niet, staat ze dan nog in de keuze van den vrĳen
wil des menschen of niet, kan hĳ ze dan nog evengoed nalaten
als doen? Indien de beslissing dan nog staat bĳ den vrĳen wil
des menschen, dan heeft Pelagius gelĳk en is het bestuur der
zonde feitelĳk geheel aan God ontnomen en is Hĳ hoogstens een
otiosus peccatorum spectator. Indien daarentegen de permissio
Gods van dien aard is, dat de mensch, in die omstandigheden
geplaatst, niet door dwang maar krachtens de ordinantiën, die
speciaal voor het zedelĳk leven gelden, de zonde doen moet,
dan is het recht aan de zĳde van Augustinus, men moge over
het woord permissio oordeelen gelĳk men wil. Alzoo dit vraagstuk
stellende, had Augustinus al ingezien, dat de toelating niet
zuiver negatief kon zĳn maar eene daad moet zĳn van Gods wil.
Non fit aliquid nisi omnipotens fieri velit, vel sinendo ut fiat
vel ipse faciendo. God doet al wat Hem behaagt; Hĳ wil niet
iets zonder het te doen, maar wat Hĳ wil, dat doet Hĳ; en wat

er geschiedt, geschiedt nooit buiten zĳn wil. Miro et ineffabili
modo non fit praeter ejus voluntatem, quod etiam contra ejus fit
voluntatem, quia non fieret, si non sineret (nec utique nolens
sinit sed volens) nec sinere bonus fieri male nisi omnipotens et
de malo facere posset bene, Ench. 95-100. de trin. III 4 sq.
de civ. XIV 11, de gr. et lib. arb. 20. 21. Vele scholastieke en
augustiniaansche theologen spraken nog in gelĳken geest; al
bedienden zĳ zich ook van het woord toelaten, het werd toch
opgevat als velle sinere of velle permittere mala fieri, Lombardus,
Sent. I 46. Thomas, S. Theol. I 19 art. 9. c. Gent. I 95.
II 25. Comment. op Sent. I 46. Hugo Vict. S. Sent. I c. 13.
de Sacr. I. 4 c. 4-15.

In het wezen der zaak hadden de Gereformeerden geen andere
overtuiging; vandaar dat een zekere Livinus de Meyer terecht
zeide: ovum ovo non esse similius quam doctrinam Calvinianam
Thomisticae, bĳ Daelman, Summa S. Thomae II 308. Alleen maar,
zĳ hadden de ervaring opgedaan, dat het woord permissio in zeer
dubbelzinnige beteekenis gebezigd en tot verberging van het Pelagianisme
misbruikt werd. Daarom waren zĳ het woord niet genegen.
Zĳ hadden er op zichzelf zoo weinig tegen, dat zĳ het toch feitelĳk
allen weer gebruikten, cf. bĳ Ebrard, Dogm. § 265. Maar de
permissio was dan naar hunne overtuiging geen zuivere negatie,
geen mera cessatio voluntatis, voortvloeiende uit ignorantia of
impotentia of negligentia, maar eene positieve daad Gods, eene
volitio efficax, echter niet efficiens of producens maar deficiens,
waarop naar den aard van het zedelĳk leven de zonde
volgen moet, Zwingli, Op. III 170 IV de provid. c. 5. Calvĳn,
Inst. I 17, 11. 18, 1. 2 II 4, 2-4 III 23, 4. 8. 9. Beza, Tract.
Theol. I 315. 387. 399. II 347. III 426. Zanchius, Op. II 269.
Martyr, Loci C. p. 58. Gomarus, de provid. Dei c. 11. Twissus,
de permissione Op. I 544-668. Maccovius, Loci C. p. 206.
Alting, Theol. El. nova p. 316. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. VI 277.
M. Vitringa II 196 enz. Het is waar, dat er in de hitte van den
strĳd door de Gereformeerden soms dicta duriora zĳn gebruikt,
cf. bv. Calvĳn, Inst. III 23, 7. Beza, Tract. Theol. I 319. 360.
401 Zanchius Op. V 2. En Roomschen, Bellarminus, de amiss.
gr. et statu pecc. II c. 3 sq. Petavius, de Deo VI c. 5 X c.
8. Möhler, Symb. § 2-4, Socinianen, Cat. Racov. X 16, Remonstranten,
Apol. Conf. c. 2 en 6, Episc. Op. I 375 sq., en Lutherschen,

Gerhard, Loc. VI c. 10. Quenstedt, Theol. II 97 hebben
niet nagelaten er gebruik van te maken en altĳd opnieuw de
Gereformeerden beschuldigd, dat zĳ God tot auteur der zonde
maakten. Maar vooreerst zĳn die dicta duriora alle nog zachter,
dan die, welke soms in de H. Schrift voorkomen, b. v. Ex. 7:3,
2 Sam. 16:10, 24:1, Mal. 1:3, Luk. 2:34, Rom. 9:17, 18,
2 Thess. 2:11 enz.; voorts zĳn al dergelĳke harde uitdrukkingen
ten allen tĳde door de Judaisten aan Paulus, door de Pelagianen
aan Augustinus, door Hincmar aan Gottschalk, door de Jezuiten aan
de Jansenisten ten laste gelegd; vervolgens zĳn ze door de Gereformeerden
in hunne confessies steeds vermeden, Maccovius werd
er op de Dordsche Synode over onderhouden, Archief v. Kerk.
Gesch. III 1831 bl. 632; alverder zĳn ze door de meeste Geref.
theologen nagelaten of ook toegelicht en verklaard, Voetius, Disp.
I 1119-1137, Maresius, Syst. Theol. IV 18. Turretinus, Theol.
El. VI qu. 7. 8. Trigland, Kerk. Gesch. IV 673v. V 694. Id.
Antapologia c. 8-10, Chamier Panstr. Cath. II lib. 3 Moor II
487 enz.; en eindelĳk wordt hun beteekenis en bedoeling voor
ieder, die ze verstaan wil, uit het verband met heel de Gereformeerde
leer volkomen doorzichtig. De zaak is eenvoudig deze,
dat de permissio in negatieven zin opgevat bĳ het vraagstuk van
Gods verhouding tot de zonde niet de minste oplossing biedt; het
bezwaar, dat God haar auteur is, volstrekt niet uit den weg
ruimt, en feitelĳk heel de zonde aan Gods voorzienig bestuur
onttrekt. Immers wie een kwaad verhinderen kan en het toch
stil toeziende laat gebeuren, staat even schuldig als wie het kwaad
zelf bedrĳft, Beza, Tract. Theol. I 315. Bovendien, ook al heeft
God de zonde enkel en alleen toegelaten, er moet toch eene reden
zĳn, waarom Hĳ ze niet heeft willen verhinderen. Die reden kan
bĳ God niet liggen in een gebrek aan kennis of macht; zoo moet
ze dan liggen in zĳn wil. Dus is de permissio dan toch weer
eene daad van zĳn wil; Hĳ heeft ze willen toelaten; en dit willen
toelaten kan niet anders worden opgevat, dan dat de zonde nu
feitelĳk ook, niet door God, maar door het schepsel, geschiedt.

Trouwens, de christelĳke theologie, als ze Gods bestuur over
de zonde besprak, is toch bĳ deze permissio nooit blĳven staan.
Indien n.l. beide de Schrift en het christelĳk denken het verboden,
om de zonde geheel of ten deele buiten den wil en de voorzienigheid
te plaatsen, dan kon alleen nog zoo eene oplossing

worden beproefd, dat in de wĳze van Gods bestuur over het goede
en over het kwade onderscheid werd gemaakt. En inderdaad, al
kan in zekeren zin ook gezegd worden, dat God de zonde gewild
heeft, d. i. dat Hĳ gewild heeft, dat de zonde er zĳn zou, Hĳ
heeft het kwade dan toch op eene geheel andere wĳze dan het
goede gewild; in het goede heeft Hĳ welgevallen, maar het
kwade haat Hĳ met Goddelĳken haat. Opdat dit verschil in het
bestuur Gods over het goede en over het kwade in het licht
trede, dient er ten eerste op gewezen, dat God en mensch nooit
gescheiden maar toch wel altĳd onderscheiden zĳn, cf. boven
bl. 28. Het geloof is eene gave, God doet gelooven, maar toch is
het formaliter niet God maar de mensch, die gelooft. Veel meer
geldt dit van de zondige daad. Materialiter is deze zeer zeker
aan God toe te schrĳven, maar formaliter blĳft deze voor rekening
van den mensch. Als een moordenaar iemand doodslaat, is al
het overleg en de kracht, die hĳ daartoe noodig heeft, van God
afkomstig, maar de daad is, formeel beschouwd, de zĳne en niet
die van God. Ja het feit van het doodslaan is, zuiver op zichzelf
genomen, nog geen zonde, want hetzelfde heeft menigmaal in
den oorlog en op het schavot plaats. Wat den doodslag tot
zonde maakt, is niet de materia, het substraat, maar de forma,
d. i. de vitiositas, de ανομια; niet de substantia maar het accidens
in de daad. Er is hiertegen ingebracht, dat deze onderscheiding,
ook al is ze juist, toch feitelĳk niets geeft, wĳl zĳ
het formeele der daad, d. i. juist het zondige in de zonde, buiten
Gods regeering plaatst, Episcopius, Op. I 180. Quenstedt, Theol.
II 101. Deze opmerking is slechts ten deele juist, zĳ bevat
waarheid, niet in het algemeen maar alleen in dit speciale geval,
rakende de zonde. Bĳ het geloof toch zal niemand daaruit, dat
de mensch er formaliter het subject van is, concludeeren, dat
het buiten Gods voorzienigheid gaat. Maar het is waar, dat het
bĳ het geloof gansch anders geschapen staat dan bĳ de zonde.
Het geloof toch is eene volstrekte gave en sluit alle verdienste
uit; de zonde daarentegen is ’s menschen daad en brengt schuld
mede. Daarom moet de zonde hier niet gesteld worden tegenover
het geloof, dat nu uit genade door God geschonken wordt, maar
tegenover het goede, dat de mensch gedaan zou hebben, indien
hĳ ware staande gebleven. Dat goede zou materialiter geheel
Gods werk zĳn geweest; formaliter had het echter den mensch

tot subject en bracht voor hem, wel niet uit zichzelf maar naar
het foedus operum, aanspraak op loon mede. Evenmin als nu
daardoor dat goede aan Gods regeering onttrokken zou zĳn,
wordt de zonde buiten zĳne voorzienigheid geplaatst, wĳl ze in
formeelen zin niet God maar den mensch tot subject heeft. Doch
er is meer. Bĳ het goede is de voorzienigheid Gods zoo te denken,
dat Hĳ zelf met zĳn Geest inwerkt in het subject en dit positief
tot het goede bekwaamt. Bĳ de zonde kan en mag ze alzoo niet
worden voorgesteld. De zonde is ἀνομια, deformitas en heeft dus
God niet tot causa efficiens maar hoogstens tot causa deficiens.
Het licht kan uit zichzelf de duisternis niet voortbrengen; de
duisternis ontstaat alleen, als het licht wordt weggenomen. God
is dus hoogstens de negatieve oorzaak, de causa per accidens van
de zonde; in den mensch is haar werkelĳke, positieve oorzaak
te zoeken. Omdat echter de zonde slechts forma en geen substantia
is, wordt ze daardoor, dat ze formaliter daad van den
mensch is, in geen enkel opzicht buiten Gods voorzienigheid
geplaatst. Hĳ werkt in haar in, doch op eene aan de natuur
der zonde geheel beantwoordende wĳze. Gelĳk Hĳ in zĳne regeering
alle dingen bestuurt overeenkomstig hun eigen aard, zoo
handhaaft Hĳ ook op zedelĳk gebied de ordinantiën, die Hĳ
daarvoor in het bĳzonder vastgesteld heeft. Ook de zonde ontstaat
en ontwikkelt zich naar vaste wet, niet naar de wetten der
natuur of der logika, maar naar die welke in het ethische leven
zĳn ingeschapen en ook in de verwoesting nog doorwerken. Ziekte,
ontbinding, dood zĳn de antipoden van gezondheid, ontwikkeling,
leven, maar zĳn niet minder dan deze van het begin tot het einde
door vaste wetten beheerscht. En zoo is er ook eene wet der
zonde, die heel haar geschiedenis in mensch en menschheid bepaalt.
En juist dat wetmatige in de zonde bewĳst, dat God koninklĳk
ook in en over haar regeert. Een mensch, die zondigt, maakt
zich niet los en onafhankelĳk van God; integendeel, terwĳl hĳ
een zoon was, wordt hĳ een slaaf. Die de zonde doet, is een
dienstknecht der zonde. Cf. over Gods verhouding tot de zonde:
de kerkvaders Orig., Athan., Basil., enz. bĳ Münscher-v. Coelln,
D. G. I 157, en voorts Thomas, S. Theol. I qu. 49 art. 2. II 1 qu.
79 art. 2. S. c. Gent. III 3. 71. Comm. op Sent. I dist. 46-48
II dist. 37. Bellarm., de amiss. gr. et statu pecc. II 18. Petavius,
de Deo VI c. 6. Quenstedt, Theol. I 535. Hollaz, 448. Calvĳn,

Inst. I 18. II 4. de provid. C. R. 36, 347-366 en 37, 269-318.
Beza, Tract. Theol. I 312 sq. 337 sq. Zanchius, Op. II
259. Chamier, Panstr. Cath. II lib. 3. Twissus, Vindic. gratiae
I 317 sq. 544 sq. Trigland, Antapol. c. 9. 10. Gomarus, de
provid. Op. p. 136. Mastricht, Theol. III 10, 19, sq. Turretinus,
Theol. El. VI qu. 8. Moor II 492. Vitringa II 196.

8. Met de onderscheiding van het materieele en het formeele
in de zonde is echter de vraag nog niet beantwoord, waarom God
de zonde in zĳn besluit en in de uitvoering daarvan heeft opgenomen.
Het antwoord ligt in de voorzienigheid Gods, zooals ze
ook over de zonde gaat, opgesloten. De Schrift spreekt het herhaaldelĳk
uit, dat God de zonde als middel gebruikt, tot straf
van de goddeloozen, Deut. 2:30, Jos. 11:20, Richt. 9:23,
24, Joh. 12:40, Rom. 1:21-28, 2 Thess. 2:11, 12, tot
redding van zĳn volk, Gen. 45:5, 50:20, tot beproeving en
kastĳding van de geloovigen, Job 1:11, 12, 2 Sam. 24:1,
1 Cor. 10:13, 11:19, 2 Cor. 12:7, tot verheerlĳking van
zĳn naam, Ex. 7:3, Spr. 16:4, Rom. 9:17, 11:33, enz.
Juist omdat God de volstrekt Heilige en Almachtige is, kan
Hĳ de zonde gebruiken als een middel in zĳne hand. Schepselen
kunnen dat niet en worden bĳ de minste aanraking zelve bezoedeld
en onrein. Maar God is zoo oneindig verre van goddeloosheid,
dat Hĳ de zonde als niets dan een willoos instrument
dienstbaar maken kan aan zĳne verheerlĳking. Er zĳn voorbeelden
te over, om te bewĳzen dat ook in dezen het spreekwoord geldt:
duo cum faciunt idem, non est idem. God wil, dat Simei David
vloekt, dat de Satan Job bezoekt, dat Joden en Heidenen zĳn
heilig kind Jezus overgeven aan den dood—en toch staan in
al deze ongerechtigheden de schepselen schuldig en God gaat
vrĳ uit. Want ook als Hĳ wil, dat het kwade er zĳ, wil Hĳ
dit nooit anders dan op heilige wĳze; Hĳ gebruikt het maar
pleegt het niet. En daarom heeft Hĳ in zĳne schepping ook de
zonde toegelaten. Hĳ zou ze niet hebben gedoogd, indien Hĳ ze
niet op absoluut heilige en souvereine wĳze had kunnen regeeren.
Hĳ zou ze niet hebben geduld, indien Hĳ niet God ware, de
Heilige en de Almachtige. Maar omdat Hĳ God is, heeft Hĳ
haar bestaan en hare macht niet gevreesd; Hĳ heeft ze gewild,
opdat Hĳ in en tegenover haar zĳne Goddelĳke deugden aan

het licht brengen zou. Indien Hĳ haar het bestaan niet hadde
gegund, zou er altĳd plaats zĳn geweest voor de gedachte, dat
Hĳ niet in al zĳne deugden verheven was boven eene macht,
wier mogelĳkheid met de schepping zelve gegeven was. Want
alle redelĳk schepsel sluit als creatuur, als eindig, beperkt,
veranderlĳk wezen, de mogelĳkheid van afval in. Maar God
heeft, wĳl Hĳ God is, den weg der vrĳheid, de werkelĳkheid
der zonde, de uitbarsting der ongerechtigheid, de macht van
Satan niet gevreesd. En zoo regeert Hĳ altĳd over de zonde,
bĳ haar ontstaan en bĳ hare ontwikkeling. Hĳ dwingt ze niet;
Hĳ stuit ze niet met geweld; Hĳ verplettert ze niet door
zĳne mogendheid; maar Hĳ laat ze tot haar volle krachtsontwikkeling
komen. Hĳ blĳft koning en laat haar toch vrĳ spel
in zĳn rĳk; Hĳ gunt haar alles, zĳne wereld, zĳne schepselen,
zĳn Christus zelfs, want mala sine bonis esse non possunt; Hĳ
staat haar toe, om gebruik te maken van alwat het zĳne is; Hĳ
schenkt haar gelegenheid, om te toonen wat ze vermag, om dan
toch aan het einde als Koning der koningen uit het strĳdperk
te treden. Want de zonde is van dien aard, dat ze omkomt door
de haar geschonkene vrĳheid, dat ze sterft aan eigen krankheid,
dat zĳ aan zichzelve den dood eet. Op het toppunt van haar
macht wordt ze, alleen door het kruis, in haar machteloosheid in
het openbaar tentoongesteld, Col. 2:15. Daarom heeft God gewild,
dat de zonde er zĳn zou. Quamvis ergo ea, quae mala sunt,
in quantum mala sunt, non sint bona, tamen ut non solum bona
sed etiam sint et mala, bonum est. Nam nisi hoc esset bonum,
ut essent et mala, nullo modo esse sinerentur ab omnipotente
bono, cui procul dubio quam facile est quod vult facere, tam
facile est, quod non vult esse, non sinere. Hoc nisi credamus,
periclitatur ipsum nostrae confessionis initium, qua nos in Deum
omnipotentem credere confitemur, Aug., Enchir. 96. Omdat Hĳ
wist, de zonde absoluut te kunnen beheerschen, melius judicavit
de malis bene facere quam mala nulla esse permittere, ib. 11. 27.
de civ. XXII 1, de Gen. ad litt. II 9. de Gen. ad Manich. II
28. Hĳ denkt en leidt het kwade ten goede en stelt het in dienst
van zĳn glorie. Augustinus bedient zich zelfs van allerlei beelden,
om de zonde eene plaats aan te wĳzen in de orde van het geheel.
Zĳ heeft daar dezelfde beteekenis als de schaduw op eene schilderĳ,
de civ. XI 23, de soloecismen en barbarismen in de taal,

de ord. II 11, de tegenstellingen in een lied, de civ. XI 18. God
heeft de ordo seculorum als een pulcherrimum carmen uit eenige
antithesen samengesteld, om de schoonheid en de harmonie van
het geheel te verhoogen, de civ. XI 18, XIV 11, de Gen. ad
Manich. I 16, cf. Erigena, de div. nat. V 35. Thomas, S. Theol.
I qu. 48 art. 2 c. Gesch. III 71. Leibniz, bĳ Pichler, Theol.
des Leibniz I 264 f. en ook boven bl. 51. Deze beelden bevatten
wel eenige waarheid, maar ze geven licht aanleiding tot misverstand,
ze doen de zonde al te zeer voorkomen als noodzakelĳk
en in het geheel der dingen juist op hare plaats, ze offeren het
bĳzondere aan het algemeene op en bieden daardoor ook aan wie
met de zonde worstelt of onder lĳden gebukt gaat, geen verzoening
noch troost. Maar dit is waar, dat ook en juist in de regeering
der zonde Gods deugden luisterrĳk tot openbaring komen.
De rĳkdom van Gods genade, de diepte zĳner ontferming, de
onveranderlĳkheid zĳner trouw, de onkreukbaarheid zĳner rechtvaardigheid,
de heerlĳkheid zĳner wĳsheid en macht zĳn door
de zonde heen te helderder in het licht getreden. Als de mensch
het werkverbond verbroken had, heeft Hĳ het zooveel betere
verbond der genade in de plaats gesteld. Toen Adam gevallen was,
heeft hĳ Christus gegeven als den Heer uit den hemel. Dat
nu is Goddelĳke grootheid, zoo de zonde te regeeren, dat ze
nog tegen haar natuur en streven dienstbaar wordt aan de eere
van zĳn naam. En daarom kan de zonde, die in de wereld is,
ons zoo weinig het geloof in God, in zĳne liefde en macht ontnemen,
dat ze, wel beschouwd, veeleer in dat geloof ons bevestigt
en versterkt. Si malum est, Deus est. Non enim esset malum,
sublato ordine boni, cujus privatio sit malum; hic autem ordo
non esset, si Deus non esset, Thomas, c. Gent. III 71.

9. Al staat de zonde zoo van haar begin af onder het bestuur
Gods, zĳ heeft haar oorsprong toch niet in God maar in den
wil van het redelĳk schepsel. Maar hier rĳst terstond een nieuw
probleem. Hoe is de zonde ooit te verklaren uit den wil van
een wezen, dat naar Gods beeld geschapen werd in ware kennis,
gerechtigheid en heiligheid? De pelagiaansche voorstelling, dat
de eerste mensch in een staat van kinderlĳke onnoozelheid, van
zedelĳke indifferentie verkeerde, bleek ons reeds vroeger onaannemelĳk,
deel II 517; zĳ verklaart den val des menschen niet

maar verandert hem in een niets beteekenend ongeluk, en maakt
het onbegrĳpelĳk, dat daaruit zoo ontzettende gevolgen en
zoo schrikkelĳke ellenden voortgekomen zĳn voor heel het menschelĳk
geslacht. Als eene bron zulk een stroom van onrein
water voortbrengen kan, moet zĳ zelve innerlĳk bedorven zĳn.
Het is daarom ongeoorloofd, om den afstand tusschen den
status integritatis en den status corruptionis zoo te verkleinen,
dat de overgang gemakkelĳk en geleidelĳk wordt. De mensch
werd niet zedelĳk indifferent maar positief heilig door God
geschapen. Toch moet daarbĳ het volgende worden bedacht. Ten
eerste heeft God de mogelĳkheid der zonde zeer zeker gewild.
De possibilitas peccandi is van God. De gedachte der zonde is
allereerst geconcipieerd in zĳn bewustzĳn. God heeft eeuwig
de zonde gedacht als zĳn absoluut tegendeel, en zóó, met die
natuur, in zĳn besluit opgenomen; anders hadde ze nooit in de
werkelĳkheid kunnen ontstaan en bestaan. Niet Satan en niet
Adam en Eva zĳn het eerst op de gedachte der zonde gekomen;
deze heeft God zelf hun als het ware zichtbaar voor oogen gesteld.
Door den boom der kennis des goeds en des kwaads en
door het proefgebod heeft God den mensch duidelĳk twee wegen
aangewezen, welke hĳ inslaan kon. En vóór zĳn val heeft God
het zelfs gedoogd, dat eene booze macht van buiten af doordrong
in het paradĳs, de slang gebruikte als haar instrument en met
Eva begon te onderhandelen over de beteekenis van het proefgebod.
De mogelĳkheid der zonde is dus zonder twĳfel door God
gewild. In de tweede plaats: in overeenstemming met die objectieve
mogelĳkheid heeft God engelen en menschen zoo geschapen,
dat zĳ zondigen en vallen konden. Zĳ hadden het hoogste nog
niet; zĳ werden niet aan het einde maar aan het begin van den
weg geplaatst; de gave der perseverantia, die eene gave is en het
altĳd blĳft, die nooit in eigenlĳken zin verdiend kan worden en
nooit tot de natuur van een schepsel kan behooren, werd hun
nog onthouden. Het zou anders ook den schĳn hebben gehad,
alsof God de zonde met geweld wilde keeren en vreesde voor hare
macht. Engelen en menschen hadden dus de gratia, qua potuerunt
stare, niet die qua vellent perpetuo stare, Heppe, Dogm. d. ev. ref.
K. 178, 179. Zĳ hadden de hoogste, onverliesbare vrĳheid nog niet,
d. i. de vrĳheid van niet meer te kunnen willen zondigen. Het beeld
Gods was dus bĳ den mensch nog beperkt; het was niet in al

zĳne volheid ontplooid; het had nog eene grens in de mogelĳkheid
der zonde. De mensch stond wel in het goede, maar de
mogelĳkheid van het kwade lag er nog naast; hĳ wandelde wel
op den goeden weg maar kon zĳwaarts afdwalen; hĳ was goed,
maar veranderlĳk goed, mutabiliter bonus. God alleen is de
zĳnde in al zĳne deugden en daarom onveranderlĳk. Alle schepsel
echter wordt en kan daarom ook verworden. Indien materia en
forma onderscheiden zĳn, gelĳk bĳ schepselen steeds het geval
is, dan blĳft de mogelĳkheid altĳd open, dat de materia van
forma verandert. Wat geformeerd is, kan gedeformeerd en dus
ook weder gereformeerd worden; wat geschapen is, kan wanschapen
en dus ook weder herschapen worden. Zedelĳke vrĳheid,
hoe sterk ook, is in zichzelve wezenlĳk van logische noodwendigheid
en physischen dwang onderscheiden. Eene creatura naturaliter
impeccabilis is daarom eene tegenstrĳdigheid, Thomas,
S. Theol. I qu. 63 art. 1. c. Gent. III 109. In de derde plaats
komt bĳ de vraag naar den oorsprong der zonde het vermogen
en de werkzaamheid der verbeelding in aanmerking. Vroeger
werd hiermede in de dogmatiek weinig rekening gehouden, al
was men zich ook bewust, dat de verzoeking bĳ den mensch zich
eerst en meest richt tot de verbeelding en daardoor inwerkt op
begeerte en wil, Voetius, Disp. I 943. Burmannus, Synopsis I
46, 54. Edwards, Works III 122. In de mystiek nam echter de
verbeelding eene groote plaats in; volgens Böhme heeft Lucifer
zich door de Phantasey in den afgrond der zonde hinein imaginiert;
er neigte sich in die Phantasey, also ergriff sie ihn auch
und ergab sich ihm in sein Leben, bĳ Joh. Claassen, J. Böhme
II 95. En werkelĳk gaat het bĳ het ontstaan der zondige daad
altĳd zoo toe, als Thomas a Kempis het beschrĳft: primo occurrit
menti simplex cogitatio, deinde fortis imaginatio, postea delectatio
et motus pravus et assensio, de imit. Chr. I 13, 5. Het bewustzĳn
neemt de gedachte der zonde in zich op, de verbeelding
siert ze en schept ze om tot een bekoorlĳk ideaal, de begeerte
strekt er zich naar uit en de wil volbrengt ze. Zoo is ook bĳ
engel en mensch de verbeelding het vermogen geweest, dat de
overtreding van het gebod deed voorkomen als weg tot Godegelĳkheid,
cf. Weisse, Philos. Dogm. II 422 f. Frank, Syst. d.
chr. Wahrh. I 433 f. Kuyper, Heraut 906. En eindelĳk dient
er op gelet, dat Paulus in 1 Cor. 15:45v. van den eersten

mensch spreekt als aardsch uit de aarde, als door de schepping
geworden tot eene levende ziel en zoo hem stelt tegenover Christus,
den Heer uit den hemel, die geworden is tot een levendmakenden
geest. Deze vergelĳking en tegenstelling tusschen Adam en
Christus heeft ook voor den val van den eersten mensch een
diepe beteekenis. Adam was aardsch uit de aarde, ook vóór de
overtreding van Gods gebod; door zĳne schepping werd hĳ tot
eene levende ziel; het natuurlĳke is eerst, daarna het geestelĳke.
Hierin nu ligt uitgedrukt, dat de oorsprong en de natuur der
zonde bĳ engelen en menschen zeer verschillen. Wel is waar
weten wĳ van den val der engelen weinig af; maar met het
oog op 1 Tim. 3:6 en 2 Petr. 2:4 mag het toch hoogstwaarschĳnlĳk
heeten, dat hoogmoed, het Gode gelĳk willen
zĳn in macht en heerschappĳ, het begin en het beginsel van
hun val is geweest. De engelen zĳn niet als de menschen
verleid; de verzoeking is niet van buiten tot hen gekomen; zĳ
zĳn gevallen door zichzelven. Jezus zegt, dat de duivel ἐκ
των ἰδιων spreekt, als hĳ leugen spreekt. Hĳ is uit zichzelf,
door eigen denken, ontevreden geworden met zĳn stand en zĳne
macht; hĳ heeft de leugen uit zichzelven voortgebracht en als
een rĳk, als een systeem tegenover de waarheid Gods gesteld.
Maar bĳ den mensch is dat niet zoo. Hĳ was geen zuivere geest;
hĳ was zoo hoog niet geplaatst, al stond hĳ als naar beeld Gods
geschapen Gode nog nader dan de engelen; hĳ kon zoo hoog
niet denken en zoo stout zich niet verheffen; hĳ was aardsch
uit de aarde, eene levende ziel, wel fĳner en teerder maar daarom
ook tegelĳk zwakker en brozer georganiseerd. Als zulk een wel
naar Gods beeld geschapen maar toch aardsch, zinnelĳk wezen
bood hĳ Satan eene geschikte gelegenheid voor de verzoeking
aan. Deze kwam van buiten tot hem, schikte zich als het ware
naar zĳne natuur, wekte in hem de begeerlĳkheid der oogen, de
begeerlĳkheid des vleesches en de grootschheid des levens, en
bracht hem alzoo ten val. Oorsprong en wezen der zonde dragen
bĳ den mensch een geheel ander karakter dan bĳ de engelen; in
beide komt het uit, dat de mensch, niet als een duivel, maar als
een mensch zondigt, als een wezen, dat aardsch is uit de aarde
en dat door de schepping geworden is tot eene levende ziel. Om
deze reden legt de Schrift en inzonderheid Paulus zulk een nauw
verband tusschen de zinnelĳke natuur van den mensch en de zonde.

Er ligt daaraan volstrekt niet ten grondslag de tegenstelling van
zinnelĳkheid en rede, en de gedachte, dat de materie van lagere
orde is en het principe der zonde. Deze tegenstelling en deze
gedachte zĳn niet israelietisch maar grieksch van oorsprong. De
Schrift weet van zulk een dualisme niets, maar zĳ weet wel van
iets anders, n.l. hiervan, dat de mensch van huis uit een zinnelĳk,
een psychisch wezen is. Hĳ is terstond als een levende ziel
geschapen, aardsch uit de aarde. Dat was hĳ dus ook reeds in
den status integritatis; en daarom was hĳ, in weerwil van de
kennis en de gerechtigheid, die hĳ bezat, voor verleiding en
verzoeking vatbaar. Reeds bĳ de eerste zonde kwam het uit, dat
de mensch σαρξ was; en alle volgende zonden hebben zĳne verzoekbaarheid,
zwakheid, onbetrouwbaarheid slechts altĳd klaarder
aan het licht gebracht. Alle zonde des menschen, ook de geestelĳke,
draagt een karakter, dat met zĳne psychische natuur overeenkomt
en van dat der zonde bĳ de engelen verschilt. Beeld
Gods was de mensch vóór den val niet ondanks, maar in zĳne
eigenaardige, psychische natuur; en daarvan ontvangt ook zĳne
zonde haar stempel.


Met dit alles is niets anders en niets meer dan de mogelĳkheid
der zonde aangetoond. Hoe die mogelĳkheid tot werkelĳkheid is
geworden, is eene geheimenis en zal dit wel blĳven. Wĳ kunnen
aanwĳzen, dat de gedachte der zonde in Gods verstand eeuwig
heeft bestaan, dat zĳ in het proefgebod den mensch voor oogen
is gesteld, dat deze dus behalve van het goede, ook kennis droeg
van een verboden kwaad, dat de verbeelding het vermogen is,
hetwelk gedachten tot idealen omschept. Maar daarmede is de
overgang van de mogelĳkheid tot de werkelĳkheid, van de bloote
voorstelling tot de zondige daad nog niet verklaard. Deze verklaring
ontgaat ons, niet alleen bĳ het ontstaan van de eerste zonde,
maar telkens bĳ allerlei daden en handelingen van den mensch.
In psychologie en biografie stellen wĳ ons wel met enkele gegevens
tevreden; als wĳ iets weten van iemands voorgeslacht, ouders,
opvoeding enz., meenen wĳ zĳne persoonlĳkheid, zĳn leven en
daden verklaard te hebben. Maar dit is toch eigenlĳk vrĳ oppervlakkig;
ieder mensch is een mysterie, en elke handeling heeft
nog een anderen en dieperen wortel dan dien van het milieu. In
veel sterker mate geldt dit bĳ de zonde. Hier betreden wĳ het
geheimzinnig gebied der zedelĳke vrĳheid en komen we voor een

verschĳnsel te staan, dat uit den aard der zaak in zĳn oorsprong
aan eene verklaring ontsnapt. Immers, eene zedelĳke handeling
is nooit aan eene conclusie uit praemissen noch ook aan een
physisch of chemisch resultaat gelĳk. Zĳ is van beide wezenlĳk
onderscheiden en heeft eene eigene natuur; het zedelĳk leren is
geheel eigensoortig, het is altĳd een leven der vrĳheid, en deze
is uit den aard der zaak een raadsel. Maar nog veel meer is dit
het geval bĳ eene zondige en dan nog bepaaldelĳk bĳ de eerste
zondige daad. De zonde kan niet uit voorafgaande omstandigheden,
redeneeringen, overleggingen, logisch of physisch worden gededuceerd;
zĳ kan vooral niet afgeleid worden uit eene heilige, naar
Gods beeld geschapen natuur. Wie de zonde begreep en verklaarde,
d. i. aantoonen kon, dat zĳ uit het voorafgaande noodzakelĳk
volgen moest, zou aan haar natuur te kort doen, de
grenzen tusschen goed en kwaad uitwisschen, en het kwade tot
iets goeds herleiden. De zondige daad heeft tot oorzaak den zondigen
wil, maar wie wĳst de oorzaak aan van dezen zondigen
wil? Causas defectionum istarum, cum efficientes non sint sed
deficientes, velle invenire, tale est, ac si quisquam velit videre
tenebras vel andire silentium, Aug. de civ. XII 7. De zonde is
met leugen begonnen, Joh. 8:44, zĳ berust op eene valsche
inbeelding, op eene onware voorstelling, op eene imaginatie van
een goed, dat geen goed was; zĳ is dus in haar ontstaan eene
dwaasheid en eene ongerĳmdheid; zĳ heeft geen oorsprong in
eigenlĳken zin, maar alleen een aanvang. Niet ten onrechte is
Satan daarom genoemd eene Ironie aller Logik, cf. Tholuck, Die
Lehre v. d. Sünde, 8te Aufl. 1862 S. 15. Philippi, Kirchl. Gl.
III 256. H. Schmidt, Herz.2 15, 22. Vilmar, Theol. Moral I 37.
Shedd, Dogm. Theol. II 156. Deze onmogelĳkheid, om den oorsprong
der zonde te verklaren, is daarom ook niet op te vatten
als eene uitvlucht, als een asylum ignorantiae. Veeleer is ze open
en duidelĳk uit te spreken; wĳ staan hier aan de grenzen onzer
kennis. De zonde is er, maar nooit zal zĳ haar bestaan kunnen
rechtvaardigen; zĳ is onwettig en onredelĳk.

10. Aangaande den tĳd van den val is geen nauwkeurige
bepaling mogelĳk. Voor het manicheisme en het pantheisme
heeft de vraag daarnaar ook geen beteekenis. De zonde is dan
eeuwig; ze wortelt in een boos wezen of in God zelf en valt met

het bestaan van het eindige saam. Tusschen schepping en val is
geen onderscheid, de schepping is zelve een afval Gods van
zichzelf als het zuivere zĳn. Volgens de theosophen heeft de val
der engelen plaats gehad in den tĳd, die er ligt tusschen Gen.
1:1 en 2. De woestheid, ledigheid en duisternis der aarde kan
niet door God, die de God des levens en des lichts is, geschapen
zĳn; ze onderstellen reeds een val en een daarop gevolgden vloek.
De engelen woonden eerst op deze aarde, deze was hun οἰκητηριον,
Jud. 6; dat blĳkt ook daaruit, dat Satan nu nog de overste der
wereld heet, dat hĳ haar aan den mensch, die ze later van God
ter erve ontving, wil ontrooven, dat hĳ ze aan Christus in de
verzoeking voor eene aanbidding wilde afstaan, dat hĳ nu nog
woont in de lucht en dat de wereld ligt in den Booze. De hemel
en aarde echter, die in Gen. 1:1 geschapen en den engelen toegewezen
werden, waren van eene gansch andere natuur, dan die
later in de zes dagen, Gen. 1:3v. werden toebereid. Zĳ waren
een geestelĳk, onstoffelĳk lichtrĳk. De stoffelĳke, materieele
aarde, die in de zes dagen ontstond, onderstelt reeds den val der
engelen, evenals de woestheid, ledigheid en duisternis van Gen.
1:2. De materie is in zichzelve onrein, zelfzuchtig, en kan daarom
niet rechtstreeks door God zĳn voortgebracht. Nur ein ungeheures
Verbrechen, weniger ein Abfall als eine Empörung, konnte diese
materielle Offenbarung als Krisis, Hemmungs- und Wiederherstellungsanstalt
veranlassen, und nur die Fortdauer dieses Verbrechens
macht den Fortbestand oder die Forterzeugung dieser
Materie begreiflich (Baader); cf. Joh. Claassen, Jakob Böhme,
Sein Leben u. seine theos. Werke II 1885 S. 127 f. Id. Franz
von Baader, Leben u. theos. Werke II 1887 S. 157 f. Keerl,
Der Mensch das Ebenbild Gottes I 166 f., en vele anderen,
Hamberger, Schubert, K. v. Raumer, R. Wagner, Kurtz, Delitzsch
enz., cf. Reusch, Bibel u. Natur4, 1876 S. 88. Maar deze
theorie, hoe bekoorlĳk ook, heeft toch geen genoegzamen grond
in de H. Schrift. In Gen. 1:2 staat niet, dat de aarde woest
en ledig werd, maar dat ze dat was; met geen enkel woord
wordt gezegd, dat deze woestheid en ledigheid eene verwoesting
was, die op een geordenden toestand volgde; en veel minder is
er nog sprake van, dat de val der engelen vóór dien tĳd heeft
plaats gehad en van die woestheid de oorzaak was. Voorts is
niet in te zien, wat verband er bestaan kan tusschen den val der

engelen—onderstel, dat deze al vóór Gen. 1:2 plaats had—en
de woestheid der aarde. Om zulk een verband te leggen, moet
men tot allerlei gnostische ideeën de toevlucht nemen; men moet
dan leeren, dat de engelen in zekeren zin lichamelĳke wezens
zĳn en de oorspronkelĳke aarde tot woonplaats ontvingen, gelĳk
zĳ nu dan ook volgens sommigen nog op de vaste sterren wonen;
dat de eerste aarde, die in Gen. 1:1 geschapen werd, eene
wezenlĳk andere was, dan die in de zes dagen werd toebereid en
uit eene fĳnere substantie bestond; dat de grove materie, waaruit
ze nu bestaat, schoon door God geschapen, toch den val onderstelt,
iets ongoddelĳks en van nature onrein en zelfzuchtig is—al
te zamen meeningen, die niet aan de Schrift maar aan het
gnosticisme zĳn ontleend.

Even weinig grond is er voor de meening, dat de val des
menschen reeds vóór Gen. 3, hetzĳ dan in den praeëxistenten
toestand der zielen, hetzĳ in Gen. 2 bĳ en vóór de schepping
der vrouw plaats had. Dit was de leer van Pythagoras en Plato:
de zielen bestonden eerst in den τοπος ὑπερουρανιος, waaruit ze
door een val verdreven en tot straf in aardsche lichamen als in
kerkers werden opgesloten, Zeller, Philos. d. Gr. II 819 f.
Origenes nam dit gevoelen over, om er de ongelĳkheid onder de
schepselen door te verklaren, deel II 442. De theosophie verbond
er dikwerf nog de meening mede, dat de mensch eerst androgyn
werd geschapen en dat de schepping der vrouw reeds bewĳs was
van een vooraf geschieden val, deel II 548, en voorts nog M.
Vitringa II 265. Verwant hiermede is de leer van Kant, die van
eene intelligibele daad spreekt als oorzaak van den radicalen
Hang zum Bösen en van de angeborne Schuld, Religion ed.
Rosenkranz 34. 42. 44 f., en zoo ook Schelling, Werke I 7 S.
385. Müller, Sünde II5 99 f. Steffens, Renouvier, Sécrétan, Dr.
Edw. Beecher e. a. Maar deze beweringen missen allen theologischen
en ook allen wĳsgeerigen grond. Vooreerst sluiten zĳ het
praeëxistente bestaan der zielen in, dat om verschillende redenen
niet aannemelĳk is, deel II 565. Voorts wordt de val, die in
Gen. 3 verhaald wordt, van zĳn karakter en beteekenis beroofd;
hĳ houdt op een val te zĳn en wordt slechts de verschĳning van
iets, dat reeds lang geleden heeft plaats gehad; in verband daarmede
verliest de tĳdelĳke, empirische vrĳheid des menschen al
hare waarde; de ziel alleen is gevallen en is tot straf in het

lichaam geplaatst. Verder is deze leer ook in strĳd met den
organischen samenhang van het menschelĳk geslacht. Ieder mensch
bepaalt zĳn eigen lot, das Wesen des Menschen ist wesentlich
seine eigene That (Schelling). Daarbĳ baart het verwondering,
dat alle menschen individueel, zonder eenige uitzondering, zich
ten kwade bepalen, en dat alleen de eerste mensch, ofschoon
gevallen, toch nog een proef ontving, of hĳ misschien nog wilde
staande blĳven en zĳn val herstellen. En eindelĳk is het duidelĳk,
dat de menschheid, alzoo in een aggregaat van individuen opgelost,
noch een gemeenschappelĳk hoofd kan hebben in Adam noch ook
in Christus. Er is geen gemeenschappelĳke val, er is dus ook geen
gemeenschappelĳk herstel; ieder valt voor zichzelf, ieder moet
zichzelf dus ook oprichten; in weerwil van het radicale Böse
besloot Kant dan ook uit het du sollst tot het du kannst.

Wĳ moeten daarom bĳ de gegevens der Schrift, hoe weinig
deze ook zĳn, blĳven staan. De tĳd van den val der engelen
wordt in het geheel niet vermeld. Met het oog op het ἀπ’ ἀρχης,
Joh. 8:44, waren vele theologen van oordeel, dat de engelen
wel niet in het moment hunner schepping zelve, in primo instanti,
maar dan toch terstond daarna, in secundo instanti, door hunne
eerste wilsdaad òf in het goede bevestigd òf in zonde gevallen
waren, Aug. de civ. XI 13. Thomas. S. Th. I qu. 62 art. 5.
qu. 63 art. 5 en 6. Anderen namen aan dat er een korte tĳd
na hun schepping verliep, en dat hun val dan òf nog vóór de
schepping van hemel en aarde in Gen. 1:1, Episcopius, Inst.
Theol. IV 3, 1; òf binnen de zes scheppingsdagen, Coccejus op
Joh. 8:44; òf met het oog op Gen. 1:31 eerst na afloop van
heel het scheppingswerk plaats had, Voetius, Disp. I 919. 920.
Turretinus, Theol. El. IX 5. M. Vitringa II 261. Even weinig
valt er met zekerheid te zeggen van den tĳd van ’s menschen
val. Sommigen spreken van jaren na zĳne schepping; anderen
meenen, wĳl Genesis na het verhaal van de schepping terstond
overgaat tot dat van den val en ook op grond van Gen. 4:1,
dat de val des menschen slechts enkele dagen na of zelfs op
denzelfden dag als zĳne schepping heeft plaats gehad, Marck,
Hist. Parad. III 7. Moor, Comm. IV 166 M. Vitringa II 261.
Zöckler, Urstand des Menschen 35 f. Deze tĳdsbepalingen zĳn
ook van minder gewicht. Wat wel van belang is, is dit, dat
volgens de Schrift de val van de schepping zelve wezenlĳk onderscheiden

is. De zonde is een verschĳnsel, waarvoor de mogelĳkheid
wel in de schepping van eindige, veranderlĳke wezens
gegeven was, maar welks werkelĳkheid alleen door den wil van
het schepsel tot aanzĳn geroepen kon worden. Zĳ is eene macht,
die niet tot het wezen der schepping behoort, die er oorspronkelĳk
niet was, die er gekomen is door ongehoorzaamheid en
overtreding, die wederrechtelĳk in de schepping is binnengedrongen
en die er niet behoorde te zĳn. Zĳ is er, en haar zĳn
is geen toeval; zelfs mag met het oog op den raad Gods, die
haar opnam en eene plaats aanwees, tot op zekere hoogte en in
zekeren zin gezegd, dat zĳ er moest wezen. Maar zĳ moest er
dan toch altĳd wezen als iets, dat niet behoorde te zĳn en dat
geen recht heeft van bestaan.



§ 37. Het wezen der zonde.

1. De vraag naar het wezen der zonde is niet identisch met
die naar haar aanvang, want eerst bĳ de ontwikkeling wordt ten
volle openbaar, wat in een beginsel verscholen ligt. Maar toch
is in de eerste zonde de zonde zelve reeds werkzaam en daarin
dus ook reeds eenigermate te kennen. Over karakter en aard der
eerste zonde, waaraan engelen en menschen zich schuldig maakten,
is echter verschil. De meening, dat de zonde der engelen met
wellust begon, is reeds vroeger weerlegd, dl. II 436. Veel waarschĳnlĳker
is het, met het oog op den aard der verzoeking in
Gen. 3:5 en Mt. 4:3, 6, 9 en de vermaning 1 Tim. 3:6, om
niet opgeblazen te worden en alzoo in eenzelfde oordeel te vallen
als de duivel, dat de eerste zonde der engelen in hoogmoed heeft
bestaan; maar er is van hun val toch te weinig geopenbaard,
dan dat wĳ hier met volstrekte zekerheid kunnen spreken; anderen
dachten dan ook aan leugen, Joh. 8:44, nĳd, Wĳsh. 2:24, of
eene andere zonde, Heppe, Dogm. der ev. ref. K. 157. Volgens
de Roomschen bestond ook de eerste zonde bĳ den mensch in
hoogmoed, Bellarminus, de amiss. grat. et statu pecc. III c. 4,
die zich beroept op Sir. 10:13, 14, Tob. 4:13, Rom. 5:19,
August., de Gen. ad litt. XI 30. Enchir. 45. de civ. XIV 13.

Thomas, S. Th. II 2 qu. 163 enz. Krachtig zĳn deze bewĳzen
niet; Sirach en Tobias spreken alleen van den hoogmoed in het
algemeen, Paulus noemt de eerste zonde juist ongehoorzaamheid,
en kerkvaders en scholastici bestrĳden, als ze de eerste zonde
hoogmoed noemen, vooral de opvatting, die haar in zinlĳken lust
laat bestaan. De Protestanten lieten echter gewoonlĳk de zonde
bĳ Eva reeds met den twĳfel en het ongeloof aanvangen, die dan
werden gevolgd door hoogmoed en begeerlĳkheid, Luther op
Gen. 3. Gerhard, Loci IX c. 2. Calv. Inst. II 1, 4. Zanchius,
Op. IV 30. Synopsis pur. theol. XIV 9 sq. Marck, Hist. Parad.
III 2. M. Vitringa II 267. Terecht werd echter door Tertullianus,
adv. Jud. 2 en Augustinus, Enchir. 45, opgemerkt, dat de eerste
zonde reeds velerlei zonden in zich sloot en in beginsel eene
overtreding was van alle geboden; ze was immers ongehoorzaamheid
aan God, twĳfel, ongeloof, zelfverheffing, hoogmoed, doodslag,
diefstal, begeerlĳkheid enz.; en dienovereenkomstig werden er
ook verschillende gedachten, aandoeningen, lusten, bewegingen in
den mensch gewekt; verstand en wil, ziel en lichaam namen er
aan deel. Zĳ was eene bewuste en vrĳe daad, ἁμαρτια, παραβασις,
παραπτωμα, παρακοη in eigenlĳken zin, Rom. 5:12v.
Ofschoon verleid, zĳn de eerste menschen toch niet als onnoozele
kinderen, zonder beter te weten, ten val gebracht. Zĳ hebben
Gods gebod met bewustheid en vrĳheid overtreden; zĳ wisten
en wilden wat ze deden. Verontschuldigingen komen hier niet te
pas. De omstandigheden, waaronder de eerste zonde door engelen
en menschen bedreven werd, strekken niet tot vergoelĳking maar
vermeerderen de schuld. Zĳ werd begaan tegen Gods uitdrukkelĳk
en duidelĳk gebod; door een mensch die naar Gods beeld was
geschapen; in eene zaak van zeer geringe beteekenis, die schier geen
zelfverloochening vorderde; en wellicht korten tĳd, nadat het gebod
ontvangen was. Ze is de bron geworden van alle ongerechtigheden
en gruwelen, van alle rampen en onheilen, van alle krankheid en
dood, die sedert in de wereld bedreven en geleden zĳn. Hinc illae
lacrimae! De zonde van Adam kan geen kleinigheid zĳn; ze moet
eene principieele omkeering van alle verhoudingen zĳn geweest,
eene revolutie, waarbĳ het schepsel zich losmaakte van en stelde
tegenover God, een opstand, een val in den meest eigenlĳken zin,
die voor heel de wereld beslissend was en haar leidde in eene
richting en op een weg, van God af, de goddeloosheid en het

verderf te gemoet, ineffabiliter grande peccatum, Aug. Op. imp.
c. Jul. I 165. Zoo ernstig werd in de christelĳke kerk en
theologie de eerste zonde opgevat, August. de civ. XIV 11-15.
XXI 12. Enchir. 26. 27. 45. Thomas, S. Th. II 2 qu. 163
art. 3. Conc. Trid. V 1. Bellarminus. de am. gr. et st. pecc. III
c. 8-10. Scheeben, Dogm. II 594. Ned. Gel. art. 14. Heid.
Cat. qu. 7. 9. Mastricht, Theol. IV 1, 15. Marck, Hist. Parad.
III 2, 10 enz.

2. De velerlei namen, welke de H. Schrift voor de zonde bezigt,
wĳzen haar ontzettend karakter en hare veelzĳdige ontwikkeling
aan. ‎‏חַטָּאת‏‎ heet de zonde als eene handeling, die haar doel mist en
in afdwaling van den rechten weg bestaat; ‎‏עָוֶל‏‎ of ‎‏‏עָוֹן‎ duidt haar aan
als ombuiging, verdraaidheid, verkeerdheid, als afwĳking van de
goede richting; ‎‏פֶּשַׁע‏‎ doet haar kennen als overtreding van de
gestelde grenzen, als verbreking van de verbondsverhouding tot
God, als afval en opstand; ‎‏שְׁגָגָה‏‎ als eene verkeerde daad, die
onopzettelĳk, uit vergissing is geschied; ‎‏רֶשַׁע‏‎ als een goddeloos,
van de wet afwĳkend, schuldig handelen en wandelen. Voorts
wordt ze door ‎‏אָשָׁם‏‎ geteekend als schuld, door ‎‏‏עָוֶל‎ als nietigheid,
door ‎‏שָׁוְא‏‎ als valschheid, door ‎‏נְבָלָה‏‎ als dwaasheid, door ‎‏רַע‏‎ als
een kwaad, malum, enz. De Grieksche woorden zĳn vooral ἁμαρτια,
ἁμαρτημα, ἀδικια, ἀπειθεια, ἀποστασια, παραβασις, παρακοη,
παραπτωμα, ὀφειλημα, ἀνομια, παρανομια; ze spreken voor
zichzelf en beschrĳven de zonde als afwĳking, onrecht, ongehoorzaamheid,
overtreding, afval, onwettelĳkheid, schuld; en bovendien
wordt de zondige macht in den mensch nog door σαρξ,
ψυχικος en παλαιος ἀνθρωπος en in de wereld door κοσμος
aangeduid. Het latĳnsche peccatum is van onzekere afleiding; het
nederl. woord zonde, dat waarschĳnlĳk met het lat. sons, d. i.
nocens, samenhangt, Müller, Sünde I 114 f., is in het christelĳk
spraakgebruik een door en door religieus begrip geworden; het
duidt eene overtreding aan, niet van eene menschelĳke, maar van
eene Goddelĳke wet; stelt den mensch in verhouding, niet tot
zĳne medemenschen, tot maatschappĳ en staat, maar tot God,
den hemelschen Rechter; is daarom ook in vele kringen niet
geliefd en wordt dan liefst door zedelĳk kwaad enz. vervangen.
Verreweg de meeste dezer namen doen de zonde kennen als eene
afwĳking, overtreding van de wet. De Schrift vat de zonde steeds

op als ἀνομια, 1 Joh. 3:4; haar maatstaf is de wet Gods.
Deze wet had in verschillende tĳden ook eene verschillende gedaante.
Adam verkeerde in een gansch bĳzonder geval; niemand
kan na hem zondigen in de gelĳkheid zĳner overtreding, Rom. 5:14.
Van Adam tot Mozes was er geen positieve, door God afgekondigde
wet. De tegenwerping kan dus gemaakt worden, dat als
er geen wet is, er ook geen overtreding, zonde en dood kan zĳn,
Rom. 5:13, 4:15. In Rom. 5:12v. geeft Paulus daarop geen
ander antwoord, dan dat door de ééne overtreding van Adam de
zonde als macht in de wereld is ingekomen en allen beheerscht
heeft en alzoo de dood tot alle menschen is doorgegaan. De
overtreding van Adam heeft allen tot zondaren gesteld en allen
den dood onderworpen. Deze invloed van Adams overtreding sluit
niet uit maar sluit in, dat alle menschen zelf ook persoonlĳk
zondaren zĳn. Want juist omdat door de ééne overtreding van
Adam de zonde in de menschenwereld is gaan heerschen en allen
dientengevolge ook zelf persoonlĳk zondaren waren, daarom is de
dood ook tot allen doorgegaan. Meer zegt Paulus in Rom. 5:12v.
niet. Dat was daar, in dat verband, voldoende. Maar van elders
kan dit antwoord worden toegelicht en aangevuld. Als er van
Adam tot Mozes zonde en dood is geweest, Rom. 5:13, 14, dan
moet er ook eene wet hebben bestaan, wel geen positieve, die
met hoorbare stem door God is afgekondigd zooals in het paradĳs
en op den Sinai, maar toch wel eene wet, die ook de menschen
toen persoonlĳk bond en schuldig stelde. Dat zegt Paulus ook
duidelĳk in Rom. 2:12-16. De Heidenen hebben de Mozaische
wet niet, maar ze zondigen toch en gaan verloren ἀνομως, omdat
zĳ zichzelven eene wet zĳn en hun conscientie zelve hen beschuldigt.
Er is eene openbaring Gods in de natuur beide van
religieusen en ethischen inhoud, welke genoegzaam is, om alle
onschuld te benemen, Rom. 2:18v., 1 Cor. 1:21. Terwĳl God
echter de Heidenen wandelen liet op hun eigen wegen, maakte
Hĳ aan Israel zĳne wetten en rechten op duidelĳke wĳze bekend.
En deze wet is nu voor Israel de maatstaf van alle zedelĳk
handelen. In den laatsten tĳd is dit wel bestreden, Stade, Gesch.
des Volkes Israel I 1887 S. 507 f. Clemen, Chr. Lehre v. d.
Sünde I 21 f. Men meent, dat ‎‏חטא‏‎ oorspronkelĳk slechts beteekende:
in het ongelĳk zĳn of gesteld worden tegenover een
machtigere, Ex. 5:16, 1 Kon. 1:21, 2 Kon. 18:14; dat het

daarna te kennen gaf een handelen in strĳd met de volkszede,
Gen. 19:7v., 34:7, Jos. 7:15, Richt. 19:23, 20:6, 2 Sam.
13:12, 21:1-14, en dat het eerst langzamerhand eene ethische
overtreding aanduidde van de wet Gods. Door de profeten toch
kreeg Ihvh eerst een ethisch karakter; terwĳl zĳn toorn vroeger
dikwerf ontbrandde, zonder dat er eenige schuld was van de
zĳde des menschen, 2 Sam. 16:10 en men dus zondaar worden
kon, zonder het te weten of te willen, Num. 22:34, 1 Sam.
14:43 f., kon nu Ihvh alleen toornen over de zonde; deze bestond
van nu voortaan waarlĳk in aberratio a lege divina. Deze
meening wordt echter door de feiten weersproken. Ook al zou
‎‏חטא‏‎ op de eerstgenoemde drie plaatsen de ruimere beteekenis
hebben van onrecht lĳden in juridischen zin, zonder dat er van
ethische schuld sprake was, dan zou dat nog niets bewĳzen voor
de stelling, dat dit het oudste en oorspronkelĳke begrip van zonde
onder Israel was. Het woord beteekent eigenlĳk missen, Richt.
20:16, en kan dus naast de ethische ook de ruimere beteekenis
gehad hebben van: onrecht lĳden, in het ongelĳk gesteld worden.
Maar ook dat is in Ex. 5:16, 1 Kon. 1:21, 2 Kon. 18:14
nog niet het geval. In Ex. 5:16 zeggen de Israelieten eenvoudig
tot Farao: wĳ krĳgen geen stroo en moeten toch tichelsteenen
maken, en als wĳ ze niet maken, worden wĳ toch geslagen en
krĳgen wĳ de schuld, ‎‏וְחָטָאת עַמֶּךָ‏‎. In 1 Kon. 1:21 zegt Bathseba
tegen David: als gĳ niet beslist en Adonia koning wordt, dan
zullen wĳ, Bathseba en Salomo, straks de schuldigen zĳn, die
door Adonia worden gedood omdat wĳ hem niet erkennen. En
feitelĳk hebben wĳ toch gelĳk, op grond van uw eed vs. 17.
In 2 Kon. 18:14 doet Hiskia eene belĳdenis van schuld, die
hem in den nood wordt afgeperst en die hĳ zelf later niet erkent.
Voorts is het wel een feit, dat de volkszede overal als een
maatstaf van het zedelĳk handelen geldt, maar dit is volstrekt
niet daarmede in strĳd, dat toch de wet Gods in laatster instantie
de norma is van goed en kwaad. Jos. 7:15 leert, hoe beide,
het overtreden van het verbond en het doen van eene dwaasheid
in Israel saam kunnen vallen. De volkszede is op zichzelve even
weinig met Gods wet in strĳd, als het geweten, dat ook eene
ondergeschikte, subjectieve norma is van het zedelĳk leven; altĳd
is zĳ en blĳft zĳ, ook in de meest christelĳke maatschappĳ,
eene norma normata; en ook in Israel is de volkszede, b. v. van

de gastvriendschap, door de wet niet vernietigd maar wel erkend
en geheiligd. Alleen, waar zĳ in conflict komt, moet zĳ voor de
wet Gods wĳken. Dat nu feitelĳk de volkszeden in Israel steeds
met Gods wet overeenkwamen of door haar werden gereinigd,
beweert niemand, evenmin als het geweten der Christenen naar
Gods wet reeds ten volle is geconformeerd. Vele daden der heiligen
in O. en N. T., van Noach, Abraham, Izak, Jakob, Rachel,
David, Petrus enz. zĳn daarom ook beslist te veroordeelen en
niet, omdat ze geloovigen waren, met de Rabbĳnen te verontschuldigen.
Het wezen der zonde wordt ten slotte niet bepaald
door wat onder Israel, in de gemeente, al of niet gebruikelĳk
is, maar door de wet Gods. En dit is het standpunt, dat de
H. Schrift steeds inneemt. De zonde moge groot of klein zĳn,
zĳ is altĳd slechts daarom zonde, wĳl zĳ tegen God en zĳne wet
ingaat, Gen. 13:13, 20:6, 39:9, Ex. 10:16, 32:33, 1 Sam.
7:6, 14:33, 2 Sam. 12:13, Ps. 51:6, Jes. 42:24, Jer. 14:7,
20 enz. Het komt altĳd aan op des Heeren wil en woord en
wet, op zĳne rechten en inzettingen, op zĳne geboden en ordinantiën;
God te kennen en te dienen is de allesomvattende
roeping van Israel, en daaraan wordt het door de profeten getoetst.
En evenzoo is het in het N. T. Jezus stelt niemand minder
dan God zelven tot voorbeeld, Mt. 5:48, en beoordeelt alles
naar zĳne wet, Mt. 19:17-19, Mk. 10:17-19, Luk. 18:18-20.
Deze is voor Hem de inhoud van wet en profeten, en Hĳ handhaaft
haar ten volle, zonder er iets af te doen, Mt. 5:17-19,
23v., 6:16v., 21:12v., 23:3, 23, 24:20 en beoordeelt juist
van uit dat standpunt de menschelĳke inzettingen, Mt. 5:20v,
15:2v., Mk. 2:23v., 7:8, 13 enz. In Mt. 7:12 stelt hĳ dan
ook geen nieuw ethisch principe maar geeft hĳ niets anders dan
eene practische interpretatie van het gebod der naastenliefde. De
Mozaische wet heeft wel in Christus haar doel en haar einde
bereikt, Rom. 10:4, Gal. 3:24, en de geloovige is vrĳ van
haar en staat in de genade, Rom. 6:14, 7:4, 10:4, Gal. 2:19,
3:15v., 5:18, maar deze vrĳheid heft de wet toch niet op
doch bevestigt haar, Rom. 3:31; haar recht wordt juist vervuld
in dengene, die wandelt naar den Geest, Rom. 8:4. Die Geest
immers vernieuwt ons en leert ons onderzoeken en kennen en
doen, wat Gods wil is, Rom. 12:2, Ef. 5:10, Phil. 1:10. Die
wil is kenbaar uit het O. Test., Rom. 13:8-10, 15:4, 1 Cor.

1:31, 10:11, 14:34, 2 Cor. 9:9, 10:17, Gal. 5:14, is in
Christus openbaar, 1 Cor. 11:1, 2 Cor. 3:18, 8:9, 10:1,
Phil. 2:5, 1 Thess. 1:6, 4:2, 1 Thess. 2:21, en vindt ook in
het eigen geweten weerklank, 1 Cor. 8:7, 10:25, 2 Cor. 1:12;
zĳ wordt geschreven in het hart der geloovigen, Hebr. 8:10,
10:9. Overal in de Schrift is het wezen der zonde ἀνομια,
1 Joh. 3:4, afwĳking van den wil Gods, geopenbaard aan Adam
of Mozes of Christus of aan de gemeente door den H. Geest.
Clemen, Die chr. Lehre v. d. Sünde I 20-42. Schultz, Altt,
Theol.4 659 f. Smend, Altt. Religionsgesch. 106 f. 119 f.
192 f. enz.

3. Door deze leer der Schrift werd de opvatting der zonde
in de christelĳke theologie bepaald. Eenerzĳds kon daarom die
meening niet aangenomen worden, welke het wezen der zonde
zocht in eenige substantie en ze daarom herleidde tot een principe
van toorn in God (Böhme), of tot eene booze macht naast God
(Mani), of tot eene of andere stof, zooals de ὑλη, de σαρξ (Plato,
de Joden, Flacius, enz.). En andererzĳds was ook de theorie
te verwerpen, dat de zonde bestond in een nog-niet-zĳn, dat ze
behoorde tot de noodzakelĳke tegenstellingen in het leven en van
nature eigen was aan den eindigen, zichzelf ontwikkelenden, naar
volmaaktheid strevenden mensch (Spinoza, Hegel enz.), cf. boven
bl. 45v. Daartegenover hield de christelĳke theologie van den
beginne af staande, dat de zonde geen substantie was. Er is hierover
nooit verschil of strĳd geweest. Petavius haalt tal van kerkvaders
aan, die allen in dit opzicht hetzelfde leeren. Er was hier
ook geen twĳfel of aarzeling mogelĳk. Indien de zonde eene
substantie ware, zou er een wezen zĳn, dat God niet tot auteur
had of God zou ook haar oorzaak zĳn. De zonde moest dus
opgevat en omschreven als οὐτε ὀν οὐτε ἐν τοις ουσιν, als eene
ἐλλειψις, στερησις, ἀναχωρησις του ἀγαθου, als ἀσθενεια,
ἀσυμμετρια, evenals blindheid eene berooving is van het gezicht,
Athan. c. Gent. 3 sq. Greg. Nyss., Catech. c. 5. Dionysius, de
div. nom. c. 4. Damasc., de fide orthod. II c. 30. In het westen
heeft vooral Augustinus dit privatief karakter der zonde in het
licht gesteld en tegenover de Manicheën gehandhaafd, cf. Nirschl,
Ursprung und Wesen des Bösen nach der Lehre des H. Aug.
Regensburg 1854. Alle zĳn is in zichzelve goed. Omnis natura,

in quantum natura est, bona est. Het kwade kan daarom slechts
zĳn aan het goede, non potest esse ullum malum nisi in aliquo
bono, quia non potest esse nisi in aliqua natura. Het is zelfs
nulla natura, maar amissio, privatio, corruptio boni, vitium, defectus
naturae; bonum minui, malum est. de civ. XI 17. 22.
Enchir. 11-13 c. Jul. I c. 3. enz. Het heeft daarom ook geen
causa efficiens, maar alleen deficiens, de civ. XII 7. 9. En evenzoo
werd door de scholastici, door de Roomsche, Luth. en Geref.
godgeleerden het begrip der zonde in metaphysischen zin tot dat
der privatio herleid, cf. Lombardus, Sent. II dist. 34 en 35 en
comm. van Thomas, Bonaventura, enz., voorts Thomas, S. Th.
I qu. 48. 49. c. Gent. III 7 sq. Bonav., Brevil III 1. Bellarminus,
de amiss. gr. et stat. pecc. I c. 1. II c. 18. V c. 1.
Becanus, Theol. schol. II 1 tract. 1 cap. 5 qu. 1. Melanchton,
Loc. de peccato. Gerhard, Loc. X c. 1. Quenstedt, Theol. II p.
50. Hollaz, Ex. theol. 501. Buddeus, Inst. theol. p. 546. Zanchius,
Op. IV 6 sq. Polanus, Synt. Theol. p. 335. Ursinus, Tract.
Theol. 1584 p. 199. Hoornbeek, Theol. practica IV c. 1. Turretinus,
Theol. El. loc. IX enz.

Aan de andere zĳde is het echter duidelĳk, dat de zonde
door het begrip privatio niet voldoende omschreven is. Zĳ is toch
geen bloot gemis, niet een louter niet-zĳn; maar zĳ is een werkzaam
en verdervend beginsel, eene ontbindende, verwoestende
macht. De Schrift spreekt van haar meestal in zeer positieven
zin als overtreding, verkeerdheid, ongehoorzaamheid, onwettelĳkheid
enz., en schrĳft haar de werkzaamheid van getuigen, heerschen,
bewegen, bedenken, strĳden toe enz. Verschillende theologen
hebben daarom ook de onderscheiding tusschen materia en forma
in de zonde verworpen. Zĳ beriepen er zich b. v. op, dat Godsbelastering,
afgoderĳ, haat tegen God enz. als daden zondig waren
en nooit eene goede forma konden aannemen, en zĳ omschreven
de zonde daarom liever als eene entitas quaedam realis ac positiva,
als een reale quid, Cajetanus bĳ Becanus t. a. p. Theol. Wirceb.
VII 15. Vitringa Sr., Observ. Sacr. VI c. 15. 16. M. Vitringa,
II 288-290 en voorts ook Arminius, Op. 1629 p. 730. Limborch,
Theol. Chr. V 4. 2. Strauss, Gl. II 360 f. Müller,
Sünde I 396-409. Shedd, Dogm. Theol. I 371. Tot recht
verstand zĳ hierbĳ echter het volgende opgemerkt. 1o. Als de
meeste christelĳke theologen de zonde als privatio opvatten,

hadden zĳ daarmede allereerst de bestrĳding van het manicheisme
op het oog. In zoover is hunne meening ook volkomen juist en
zonder voorbehoud te aanvaarden. De zonde is geen substantie,
noch geestelĳke noch stoffelĳke, want dan zou zĳ God tot oorzaak
hebben, of God zou niet de Schepper aller dingen zĳn.
2o. Ook het wezen der zonde zelve verbiedt haar als een substantie
te denken. Want zonde is geen physisch maar een ethisch verschĳnsel.
Zĳ is een toestand en een daad van den wil en heeft
in dezen haar oorzaak; zĳ is niet met de schepping gegeven maar
na de schepping door ongehoorzaamheid ontstaan. Zĳ kan dus
geen materia zĳn, welke eeuwig bestond of in den tĳd door God
werd geschapen, maar heeft alleen realiteit als deformatie van het
zĳnde; in zoover kan zĳ zelfs een οὐκ ὀν, een nihilum heeten.
3o. Daarmede is dan geenszins bedoeld, dat de zonde een nihil
negativum is. Veeleer is de pantheistische opvatting van de zonde
als eene zuivere negatie, als een nog-niet-zĳn, als een noodzakelĳk
moment in de ontwikkeling van een eindig en beperkt wezen,
als een waan der gedachte, door de christelĳke theologie ten
allen tĳde zoo beslist mogelĳk bestreden. De zonde was geen
mera negatio maar eene privatio. Het onderscheid tusschen beide
bestaat daarin, dat negatie alleen gemis (carere), privatie daarentegen
gebrek (egere) aanduidt; dat een steen niet ziet, is eene
negatie, dat een mensch niet ziet, is eene privatie, wĳl het zien
tot de hoedanigheden van een mensch behoort. Zonde is eene
berooving van die zedelĳke volmaaktheid, welke de mensch
behoorde te bezitten. 4o. De omschrĳving der zonde als privatio
sluit daarom in het minst niet uit, dat zĳ ook, van andere zĳde
beschouwd, eene actio is. Zĳ is geen οὐσια, substantia, res, maar
wel in hare berooving van het goede eene ἐνεργεια, gelĳk het
hinken van den kreupele geen niet-loopen maar een verkeerd
loopen is. Augustinus, die de zonde telkens als eene privatio
beschrĳft, noemt ze daarom eene transgressio legis, de cons. Ev.
II c. 4, voluntas retinendi vel consequendi quod justitia vetat,
de duab. an. c. Man. I. c. 11. Retract. I 11, een deficere, dat
een tendere insluit, deficere autem non jam nihil est sed ad
nihilum tendere, c. Secund. Man. c. 11, inclinatio ab eo quod
magis est ad id, quod minus est, ib. c. 12, cf. de lib. arb. I 16
II 19, en geeft dan van de zonde deze definitie: peccatum est
factum vel dictum vel concupitum aliquid contra aeternam legem;

lex vero aeterna est ratio divina vel voluntas Dei, ordinem naturalem
conservari jubens, perturbari vetans, c. Faust. Man. XXII
27. Deze definitie werd later door allen overgenomen, Lombardus,
Sent. II dist. 135. Thomas, S. Theol. II 1 qu. 71 art. 6; zonde
is geen mera of pura privatio sed actus debito ordine privatus,
ib. qu. 72 art. 1 ad 2. qu. 75 art. 1 ad 1, eene privatio cum
positiva qualitute et actione, eene actuosa privatio, Zanchius, Op.
IV p. 1 sq. Polanus, Synt. Theol. VI 3. Heidegger, Corp. Theol.
X 8. Bucanus, Inst. Theol. XV 7. Synopsis pur. theol. XVI
4-9 enz.

4. Op grond der H. Schrift en in overeenstemming met de
belĳdenis des christelĳken geloofs kan daarom het wezen der
zonde op de volgende wĳze nader worden omschreven en toegelicht.
1o. Wĳl de zonde geen physische of metaphysische maar eene
ethische tegenstelling van het goede is, heeft zĳ geen eigen,
zelfstandig, van het zĳn der dingen onafhankelĳk bestaan. Wie
de zonde voor eene substantie houdt, schĳnt wel diep doordrongen
van haar macht en beteekenis, maar verzwakt ze feitelĳk,
brengt ze van ethisch op physisch terrein over, en maakt den
strĳd tusschen goed en kwaad tot eene worsteling tusschen licht
en duisternis, geest en stof, een goeden en een kwaden God, die
nimmer eindigt en alle verlossing van de zonde onmogelĳk maakt.
Daarom is het van het hoogste belang, om de zonde altĳd te
beschouwen als een ethisch verschĳnsel. De straffen en gevolgen
der zonde breiden zeer zeker ook over het physisch terrein zich
uit, maar de zonde zelve is en blĳft van ethischen aard. Dan
kan zĳ ook geen eigen principe en geen zelfstandig bestaan
hebben; zĳ is ontstaan na en bestaat slechts door en aan het
goede. Het kwade is wel van het goede afhankelĳk, maar niet
omgekeerd. Τῳ μεν γαρ ἐσθλῳ ἐγχωρει κακῳ γενεσθαι, Plato,
Protag. p. 344. Το βελτιον και το τιμιωτερον προτερον εἰναι
τῃ φυσει δοκει, Arist., Categ. c. 9. Bonum (verum) index sui
et mali (falsi). Het goede is door vrĳe keus de oorzaak van het
kwade geweest, en blĳft er het substraat van. Gevallen engelen
en menschen zĳn en blĳven als schepselen goed, en bestaan van
oogenblik tot oogenblik alleen door en in en tot God. En evenals
in haar oorsprong en in haar zĳn, blĳft de zonde ook in haar
werken en strĳden van het goede afhankelĳk. Zĳ vermag alleen

iets met en door middel van de krachten en gaven, die door
God geschonken zĳn. Satan is daarom terecht de simia Dei genoemd;
als God eene kerk sticht, bouwt hĳ eene kapel; tegenover
een waren, wekt hĳ een valschen profeet; tegenover den Christus
stelt hĳ den antichrist. Zelfs kan eene rooversbende alleen bestaan,
als zĳ in eigen kring het recht eerbiedigt. Een leugenaar
tooit zich met den schĳn der waarheid. Een zondaar jaagt het
kwade na sub ratione boni. Satan verschĳnt als een engel des
lichts. De zonde is altĳd gedoemd, om in haar werking en verschĳning
haars ondanks te leenen van de deugd. Zĳ ligt onder
de onverbrekelĳke fataliteit, om naar vernietiging van al het goede
strevende, tegelĳk ook te werken aan haar eigen dood. Zĳ is een
parasiet van het goede. 2o. Ofschoon de zonde alzoo krachtens
haar aard streeft naar het niet-zĳn, heeft zĳ toch over het zĳn
zelf geene macht. Zĳ kan niet scheppen, ze kan ook niet vernietigen.
Door de zonde is daarom noch het wezen der engelen,
noch dat der menschen, noch dat der natuur veranderd. Het zĳn
wezenlĳk dezelfde schepselen vóór en na den val, met dezelfde
substantie, dezelfde vermogens, dezelfde krachten. Vóór en na
den val heeft de mensch ziel en lichaam, verstand en wil, aandoeningen
en hartstochten. Wat veranderd is, is niet de substantie,
de materia, maar de forma, waarin deze zich vertoont, de richting
waarin zĳ werkt. Met dezelfde kracht der liefde, waarmede de
mensch oorspronkelĳk God liefhad, mint hĳ nu het schepsel.
Hetzelfde verstand, waarmede hĳ vroeger bedacht de dingen die
boven zĳn, doet hem nu met bewonderenswaardige scherpzinnigheid
en diepzinnigheid de leugen als waarheid huldigen. Met
dezelfde vrĳheid, waarmede hĳ eertĳds God diende, dient hĳ nu
de wereld. Substantieel is er door de zonde niets uit den mensch
weggenomen en niets in hem ingebracht. Het is dezelfde mensch,
maar nu wandelend, niet naar God heen, maar van God af, het
verderf te gemoet. Peccatum non est essentia aliqua sed defectus
et corruptela, qua scilicet corrumpitur modus, species et ordo,
Bonaventura, Brevil. III 1. 3o. Ook het verlies van het beeld
Gods en de verbreking van het werkverbond is met deze opvatting
der zonde niet in strĳd. Het beeld Gods toch, ofschoon geen
donum superadditum en den mensch van nature eigen, was geen
substantia maar een accidens; d. w. z. de mensch, gelĳk hĳ
geschapen werd, was zoo ingericht, dat zĳne natuur vanzelve,

zonder bovennatuurlĳke genade, echter niet zonder Gods goede
voorzienigheid, die kennis en heiligheid en gerechtigheid meebracht
en openbaarde, welke de voornaamste inhoud van het beeld Gods
waren. Toen de mensch echter viel, heeft hĳ niets substantieels
verloren, geen vermogen zelfs en geen kracht, maar wĳl de zonde
de forma van heel zĳne natuur, van al zĳne vermogens en
krachten heeft geschonden, werken deze alle nu zoo, dat ze niet
meer de kennisse Gods en de gerechtigheid maar juist het tegendeel
voortbrengen. De mensch heeft dus door den val niet maar
een onwezenlĳk toevoegsel aan zĳne natuur, een donum superadditum,
verloren, terwĳl overigens zĳne natuur intact is gebleven;
hĳ is ook geen duivel geworden, die voor herschepping onvatbaar
nooit meer de trekken van het beeld Gods vertoonen kan; maar
terwĳl hĳ wezenlĳk en substantieel dezelfde, d. i. mensch, gebleven
is en alle menschelĳke bestanddeelen, vermogens en
krachten behouden heeft, is van die alle de forma, de natuur en
aard, de gezindheid en richting zoo veranderd, dat zĳ nu, in
plaats van Gods wil, de wet des vleesches volbrengen. Het beeld
is veranderd in eene caricatuur. En evenzoo is het foedus operum
verbroken, in zoover door de werken der wet geen vleesch meer
gerechtvaardigd kan worden, Rom. 3:20, Gal. 3:2, maar het
is zoo weinig vernietigd en afgeschaft, dat de wet van dat
foedus operum nog ieder mensch tot volstrekte gehoorzaamheid
verplicht, dat zĳ in het genadeverbond door Christus opgenomen
en volkomen vervuld is, en nu voor de geloovigen nog
een regel der dankbaarheid blĳft. 4o. Afgedacht van het goede
substraat, waardoor de zonde gedragen wordt en waaraan zĳ zich
vasthoudt, kan deze daarom nooit anders dan als privatio boni
omschreven worden. Men bedenke echter wel, dat dan van de
zonde abstractive en metaphysice gesproken wordt. En zoo beschreven,
heeft ze geen zĳn, is ze geen substantie, maar een
nihil, niets positiefs maar alleen iets privatiefs; wie haar anders
wilde opvatten, zou daardoor in manicheeschen zin het kwade
zelfstandig en eeuwig maken en tegen het summum bonum een
summum malum overstellen. Het bovengenoemde bezwaar, tegen
de bepaling der zonde als privatio ingebracht, berust dan ook
eigenlĳk op misverstand. Abstractive en metaphysice is de
zonde eene privatio en kan en mag ze op christelĳk standpunt
niet anders worden opgevat. Maar concretive komt ze niet

anders voor dan als verkeerde forma van een bepaalden toestand
of handeling en maakt dien toestand of die handeling zelve
zondig, evenals eene ziekte, zonder eene substantie te wezen,
toch het lichaam krank maakt. In concreto is de zonde dus
altĳd in en aan iets, dat substantieel goed is. Het moge
moeilĳk zĳn, om in bepaalde gevallen van zonde tusschen materia
en forma te onderscheiden, en nog veel moeilĳker, om ze te
scheiden, evenals op een gegeven oogenblik de warmte van de
kachel niet te scheiden is. Toch, evenmin als daarom de kachel
de warmte zelve is, is het zĳn of de daad, waaraan de zonde
zich hecht, met de zonde te vereenzelvigen. Zelfs in de Godslastering
is de kracht, noodig om haar te uiten en de taal waarvan
zĳ gebruik maakt, op zichzelve goed; wat deze en wat alle
dingen verkeerd en zondig maakt, dat is de deformitas, de aberratio
a lege divina. 5o. Want maatstaf der zonde is Gods wet
alleen. Wat zonde is, wordt ter laatste instantie bepaald, niet
door de kerk (Rome) of den staat (Hobbes,) niet door de onafhankelĳke
zedewet (Grotius) of het autonome ik (Kant), niet door
de menschheid (Comte) of de sociale instincten (Darwin), maar
enkel en alleen door de wet Gods. Het begrip zonde drukt dit
duidelĳk uit en wordt daarom vermeden door allen, die geen
hoogeren maatstaf voor het zedelĳk kwaad kennen dan een menschelĳken.
God is ook de eenige, die volstrekt gezag over ons
heeft en ons in de conscientie binden en verplichten kan. Nu gaf
Hĳ vele wetten voor de onderscheidene schepselen, wetten voor
zon en maan, hemel en aarde, plant en dier, mensch en engel;
en, wat den mensch aangaat, wederom onderscheidene wetten
voor zĳn lichamelĳk, geestelĳk, intellectueel, aesthetisch leven
enz., eigen wetten ook voor zĳn zedelĳk leven. Nader is het nu
deze zedewet, welke de maatstaf aller zonde is. Overtreding van
alle andere wetten, logische, aesthetische, sociale, politieke, kerkelĳke
enz., is slechts dan en in zoover zonde, als ze direct of
indirect eene overtreding van de zedewet, van het gebod Gods
insluit. Deze zedewet, die den mensch bĳ zĳne schepping werd
ingeplant, na den val in zĳne conscientie nawerkt, door God op
den Sinai werd afgekondigd en ook voor de geloovigen regel des
levens blĳft, is de kenbron der zonde, Rom. 3:20, 4:14,
5:20, 7:7. Wel is zeer zeker het christelĳk geloof noodig,
om de zonde recht te leeren kennen, en wel wordt ons in het

evangelie als bĳ wĳze van tegenstelling de aard en de grootte
der zonde openbaar, Schleiermacher, Chr. Gl. § 112 5. Ritschl,
Rechtf. u. Vers. III2 384 f. Kaftan. Wesen der chr. Relig. 250,
maar dat alles doet toch niets daarvan af, dat niet het evangelie
maar de wet de Erkenntnissgrund der zonde is. In die zedewet
komt God tot ons niet alleen als Vader met vaderlĳke vermaningen
en kastĳdingen, maar, gelĳk de kategorische imperatief
bĳ een ieder getuigt, ook als Wetgever en Rechter met bevelen
en straffen. Ofschoon niet dwingend als de logische en niet onverbreekbaar
als de natuurwetten, gaat de zedewet in majesteit alle
andere te boven; zĳ richt zich tot den wil, ademt in de vrĳheid,
verlangt vervulling uit liefde; en toch wendt zĳ zich tot alle
menschen zonder onderscheid, komt tot hen in alle omstandigheden,
breidt zich uit over hun woorden en daden niet alleen
maar ook over hun toestand, weet van geen toegeven en van
geene vergoelĳking, spreekt onverbiddelĳk, kategorisch, met souverein
gezag en wreekt elke van hare overtredingen in strenge
straf. Zĳ is een decretum Numinis, openbaring van Gods wil,
uitdrukking van zĳn wezen. 6o. Uit dit karakter der zedewet
volgt, dat de zonde alleen wonen kan in een redelĳk schepsel.
De redelooze natuur kan lĳden onder de gevolgen der zonde,
maar zonde valt er alleen in een wezen, met verstand en wil
begaafd. Nader bepaald, is de wil het eigenlĳk subject, το
δεικτικον van de zonde. De zedewet is juist de wet voor
den wil van het schepsel; het zedelĳk goede is van dien aard,
dat het alleen door den wil kan worden gerealiseerd. Wat
volstrekt en beslist buiten elken invloed van den wil omgaat,
kan geen zonde zĳn. In dien zin zeide Augustinus terecht: adeo
peccatum voluntarium est malum ut nullo modo sit peccatum,
si non sit voluntarium, de vera relig. 14. Maar dit woord is
voor misverstand vatbaar. En toen de Pelagianen er gebruik van
maakten ten bewĳze, dat zonde nooit anders dan in eene wilsdaad
kan bestaan, gaf Augustinus er later eene zoodanige verklaring
van, dat onwetendheids-, begeerlĳkheids- en erfzonde er niet door
werden uitgesloten, Retract. I 13; en elders zegt hĳ uitdrukkelĳk,
dat de wet ook de motus concupiscentiae involuntarios verbiedt,
de spir. et lit. c. 36. de nupt. I 17. 23. c. Jul. IV c. 2. VI c.
8. de civ. XIV 10. Daarmede in overeenstemming leerden nog
vele scholastici, dat de zonde wel in den wil haar laatste oorzaak

had, en dus in dien zin wel altĳd zetelde in den wil, maar dan
toch niet in voluntate sicut in subjecto sed sicut in causa,
Thomas, Sent. II dist. 24 qu. 3 art. 2 ad 2. S. Theol. II 1
qu. 74 art. 2. II 2 qu. 10 art. 2; zonde kan daarom ook zetelen
in de sensualitas, al is zĳ dan ook slechts een peccatum veniale,
Lombardus, Sent. II dist. 24, 8. Thomas, S. Theol. II 1 qu.
74 art. 3. Bonaventura, Brevil. III c. 8 Sent. II dist. 24 pars.
2 art. 2 qu. 2. Maar verschillende redenen brachten allengs
wĳziging in deze leer. De concupiscentia was een onduidelĳk
begrip; ze kon evengoed in bonam als in malam partem worden
verstaan, wĳl vele natuurlĳke, vanzelf in ons opkomende begeerten,
zooals bĳv. van den hongerige naar spĳze, toch geen zonde
zĳn; Augustinus sprak daarom van de concupiscentia somtĳds
zoo, dat ze geen zonde was en niet schaden kon, indien ze maar
niet in strĳd met de wet werd ingewilligd, c. Jul. VI 5. de Gen.
c. Manich. II 14 enz. Voorts ging de scholastiek allengs onderscheiden
tusschen motus primo-primi, secundo-primi en plane
deliberati, d. i. tusschen zulke gedachten en begeerten, die vóór
alle toestemming van den wil, geheel onwillekeurig in ons opstĳgen
en in het geheel geen zonde zĳn; zulke, waartegen de wil zich
wel verzet maar waardoor hĳ overmand wordt en die vergefelĳke
zonden zĳn; en zulke, waarin de wil bewust en ten volle toestemt
en die doodzonden zĳn. En daarbĳ kwam dan nog, dat de erfzonde
steeds zwakker opgevat en als door den doop geheel tenietgedaan
beschouwd werd; wat er overbleef, de concupiscentia, was zelf
geen zonde maar kon alleen aanleiding tot zondigen worden. Zoo
stelde Rome dan ook vast, dat schuld en smet der erfzonde door
den doop geheel worden weggenomen, dat de concupiscentia wel
blĳft maar hun niet schaadt, die haar niet inwilligen, en alleen
zonde heeten kan, quia ex peccato est et ad peccatum inclinat,
Trid. V 5, en voorts Cat. Rom. II 2, 7. Becanus, Theol. schol.
II 1519 p. 145-150. Sylvius, Comm. in totam primam sec. S.
Thomae, ed. 4 II p. 336 sq. Bellarminus, de amiss. gr. et statu
pecc. I 1. V 520. Daelman, Theol. II 1759 p. 174 sq. Dens,
Theol. I 1828 p. 314 sq. Kleutgen, Theol. d. Vorz. II 644. De
Hervorming trad daartegen op en beweerde, dat ook onreine gedachten
en begeerten, die vóór en zonder onzen wil in ons opstĳgen,
zonde zĳn; zĳ bedoelde daarmede niet, dat alle begeeren in
psychologischen en philosophischen zin zonde was, maar wel, dat

de concupiscentia in Schriftuurlĳke en theologische beteekenis, ons
schuldig maakte voor God. En hierin had ze ongetwĳfeld gelĳk.
Want zeker is de zonde begonnen met eene bewuste en vrĳe
wilsdaad. Maar die eerste zondige daad is niet spoorloos aan ons
voorbĳgegaan, zĳ heeft heel de menschelĳke natuur bedorven en
een toestand nagelaten, die in alle opzichten in strĳd is met de
wet Gods. Al ontstond de zonde dus door den wil, zĳ bestaat nu
feitelĳk wel buiten den wil en heeft haar zetel ook in alle andere
vermogens en krachten van den mensch, in ziel en lichaam, in
lager en hooger ken- en begeervermogen, Gen. 6:3, 8:21, Ex.
20:17, Ps. 19:13, 51:7, Jer. 17:9, Mt. 5:28, Mk. 7:21,
Rom. 7:7, 15-17, 8:7, Gal. 5:7 enz. Sine voluntate non
potest esse peccatum, quia sine voluntate non potest existere ut
sit; sine autem voluntate potest esse, quia sine voluntate potest
manere quod existit, Aug. bĳ Dorner, Augustinus 129. Luthersche
en Gereformeerde theologen bestreden daarom gewoonlĳk de stelling,
dat alle peccatum voluntarium was. Daarmede bedoelden
zĳ echter geenszins, dat er ook zonde kon zĳn, die geheel en
volstrekt buiten het wilvermogen omging. Alleen komt het er op
aan, om van de natuur en werking van den wil zich eene juiste
voorstelling te vormen. De wil is n.l. volstrekt niet het gansche
begeervermogen, maar daarvan slechts eene bĳzondere kracht en
werkzaamheid, cf. mĳne Beginselen der Psychologie 1897 bl. 166v.
De wil in dezen engeren zin gaat slechts aan de dadelĳke zonden
vooraf, gelĳk Jak. 1:15 daarvan spreekt, maar volstrekt niet
aan de toestands- en onwillekeurige zonden. Indien het voluntarium
in dezen zin een noodzakelĳk element der zonde ware, zouden niet
alleen alle onreine gedachten en begeerten ophouden zonde te
wezen, maar zouden met de leus tout comprendre serait tout
pardonner ook schier alle dadelĳke zonden te verontschuldigen
zĳn. Ten einde de onschuld der concupiscentia te kunnen handhaven,
kwam Bellarminus dan ook reeds tot de verklaring: non
omne quod repugnat legi peccatum est, de motus involuntarii
zĳn wel in strĳd met de wet maar toch geen zonden, de amiss.
gr. et st. pecc. V 10. Maar al is het, dat het voluntarium in
dezen engen zin niet steeds het begrip der zonde mede constitueert,
toch gaan daarom de toestands- en de onwillekeurige
zonden niet geheel buiten den wil om; er is niet alleen eene
voluntas antecedens, maar ook eene voluntas concomitans,

consequens, approbans; de wil keurt later in sterker of zwakker
graad de zondigheid van onze natuur, van onze gedachten goed
en schept er behagen in. En ook wanneer later de wil, door de
rede voorgelicht, zich daartegen verzet, of de wedergeborene met
Paulus getuigen kan, dat hĳ het kwade, dat hĳ doet, niet wil,
dan wordt daardoor zeker de graad der zonde verminderd, maar
niet de natuur der zonde bepaald. Want deze heeft haar maatstaf
alleen in Gods wet; Paulus noemt hetgeen hĳ niet wil maar toch
feitelĳk doet, wel terdege zonde en stemt de wet toe, dat zĳ
goed is. Ook dan echter gaat zelfs de zonde, die bedreven wordt
zonder gewild te zĳn, niet geheel buiten den wil om. Want zeer
zeker kan Paulus zeggen: ik doe hetzelve niet meer maar de
zonde die in mĳ woont, en alzoo eene tegenstelling maken tusschen
zĳn herboren ik en zĳn onherboren vleesch, maar terecht heeft
Augustinus deze woorden reeds aldus verklaard: etsi concupiscentiae
non consentio, etsi post concupiscentias meas non eo,
tamen adhuc concupisco et utique etiam in ipsa parte ego sum.
Non enim ego alius in mente et alius in carne. Sed quid igitur
ipse ego? Quia ego in mente, ego in carne. Non enim duae
naturae contrariae sed ex utroque unus homo, quia unus deus
a quo factus est homo, de verbis apost. serm. 5. Het is toch
niet een ander wezen, dat in het vleesch de zonde doet, en een
ander, dat ze toch niet wil. Maar het is beide malen dezelfde
mensch, die eenerzĳds in de concupiscentia op onreine wĳze naar
het verbodene jaagt en toch andererzĳds in het diepst van zĳn
wil er zich van afwendt en er tegen strĳdt. En daarom, wĳl de
mensch, ook de wedergeborene zoolang hĳ in het vleesch is,
altĳd in zwakker of sterker mate nog het verbodene begeert,
al is het, dat hĳ met zĳn wil in enger zin daartegen ingaat,
daarom kan gezegd worden, dat alle zonde toch in den diepsten
grond vrĳwillig is. Er is niemand of niets, dat den zondaar
dwingt om de zonde te dienen. De zonde zetelt niet buiten hem
maar in hem en heeft zĳn denken en begeeren in haar richting
geleid. Zĳ is zĳne zonde, inzoover hĳ ze, door middel van zĳne
verschillende vermogens en krachten tot de zĳne gemaakt heeft.
Cf. Melanchton, Apol. Conf. art. 2. Loci C. de peccato. Form.
Conc. II 1. Gerhard, Loc. X c. 6 en 11. Quenstedt, Theol. II
60. 92. 139. Hollaz p. 501. 525. Calvĳn, Iust. II 1. III 3. IV
15, 10. 11. Zanchius, Op. IV 56 sq. Beza, Tract. II 345.

Polanus, Synt. p. 336, Martyr, L. C. 70. Turretinus, Theol. El. IX
qu. 2. XI qu. 21. Mastricht IV 2, 22. Burmannus, Synopsis II
7, 9. C. Vitringa, Observ. Sacr. I 563. M. Vitringa II 293.
Moor III 132. Vele Comm. op Ex. 20:17, Rom. 7:7, Gal. 5:16,
Heid. Cat, Vr. 113 enz. Shedd, Dogm. Theol. II 131. 202.
Müller, Sünde I5 251 f. Mĳne Beginselen der Psychol. 145-148.
Zoo blĳkt dan eindelĳk 7o de zonde een onbegrĳpelĳk
raadsel te zĳn. Wĳ weten niet vanwaar ze is, noch wat zĳ is.
Zĳ is er en heeft geen recht van bestaan. Zĳ bestaat en niemand
verklaart haar oorsprong. Zĳ is zelve zonder motief in de wereld
gekomen en is toch het motief voor alle denken en handelen der
menschen geworden. Zĳ is abstract beschouwd, niets dan eene
privatie en is toch in concreto eene macht, die allen en alles
beheerscht. Zĳ heeft geen eigen, zelfstandig principe en is toch
een beginsel, dat heel de schepping verwoest. Zĳ leeft van het
goede en bestrĳdt het tot vernietiging toe. Zĳ is niets en heeft
niets en kan niets zonder de wezens en krachten, welke God
heeft geschapen, en organiseert deze toch alle tot den opstand
tegen Hem. Zĳ bestrĳdt met wat Godes is alwat Godes is. Zĳ
is de wil van het zwakke, eindige schepsel in verzet tegen den
Schepper; de afhankelĳkheid, in vĳandschap tegen den Onafhankelĳke
en zelve naar onafhankelĳkheid jagend; het bestandlooze
worden in worsteling met den eeuwiglĳk Zĳnde; de grootste
tegenspraak, door God in zĳne schepping geduld en door Hem
in den weg van recht en gerechtigheid tot een instrument voor
zĳne glorie gebruikt. Cf. Voorts over het wezen der zonde:
Tholuck, Die Lehre v. d. Sünde u. vom Versöhner8 1862. Müller,
Sünde5 1867. Weiszäcker, Zu der Lehre v. Wesen der Sünde,
Jahrb. f. d. Theol. 1856 S. 131-195. Krabbe, Die Lehre v. d.
Sünde u. v. Tode 1836. Vilmar, Theol. Moral I 143 f. Philippi,
Kirchl. Gl. III. Thomasius, Christi Person und Werk I3 181 f.
Dorner, Gl. II 4 f. Frank, Syst. d. chr. Wahrheit I2 417 f.
Nitzsch, Ev. Dogm. 287 f. Clemen, Die chr. Lehre v. d. Sünde
I Die biblische Lehre 1897. Walther, Das Wesen der Sünde,
Neue Kirchl. Zeits. April 1898 S. 284-325 enz.

5. Ofschoon de zonde altĳd één is in beginsel en wezen en
steeds in ἀνομια bestaat, zĳn er in hare openbaringen en werkingen
zeer verschillende graden. Allereerst is er een groot onderscheid

tusschen de duivelsche en de menschelĳke zonde. In het
Oude Test. vinden wĳ nog geen ontwikkelde daemonologie. Dat
er in Gen. 3 eene booze, geestelĳke macht optreedt, weten wĳ
eerst uit het N. T.; de ‎‏שְׂעִירִם‏‎, Lev. 17:7, 2 Chron. 11:15,
Jes. 13:21, 34:14, ‎‏שֵׁדִים‏‎, Deut. 32:17, Ps. 106:27, ‎‏לִילִית‏‎,
Jes. 34:14, en ‎‏עֲלוּקָה‏‎. Spr. 30:15 zĳn zeker niet als elementen
der openbaring te beschouwen; en dat er bĳ ‎‏עֲזָאזֵל‏‎, Lev. 16, aan
een boozen geest moet worden gedacht, is onbewĳsbaar. Van
booze geesten is er alleen sprake 1 Sam. 16:14-23 en 1 Kon.
22:19v., en van Satan in Job 1, 1 Chr. 21:1, Zach. 3. De
scheiding tusschen goede en kwade engelen is nog niet voltrokken;
de booze geest gaat nog van God uit, Satan bevindt zich nog
onder de zonen Gods; eerst langzamerhand wordt de tegenstelling
scherper. Het woord satan beteekent wederpartĳder en kan op
zichzelf een goeden zin hebben; het komt voor van menschelĳke
tegenstanders, 1 Sam. 29:4, 1 Kon. 5:4, 11:14, 23:25, van
hindernissen op den weg, 2 Sam. 19:23, van een menschelĳk
aanklager, Ps. 109:6, 20, 29, zelfs van den Malak Ihvh, die
Bileam in den weg treedt, Num. 22:22, 32. Maar toch wordt
Satan in het O. T. al gedacht als een wezen, dat vĳandig tegen
God en zĳn volk overstaat. En als de openbaring zich voltooit
en Christus komt, om de werken des duivels te verbreken, dan
worden ook de βαθη του σατανα openbaar. Het N. Test. doet
ons eene βασιλεια, Mt. 12:26, Mk. 3:24, Luk. 11:17, 18,
kennen van booze geesten, welke de antithese vormt van Christus
en zĳn rĳk. Aan het hoofd staat Satan, met verschillende namen
genoemd, διαβολος, σατανας, ἐχθρος, Mt. 13:39, Luk. 10:19,
κατηγωρ, Op. 12:10, βελιαρ (syr. voor βελιαλ, nietswaardigheid),
πονηρος, Mt. 13:19, Ef. 6:16, 2 Thess. 3:3, 1 Joh. 2:13,
14, 3:12, 5:18, βεελζεβουλ (lett. heer der woning, maar waarschĳnlĳk
ontstaan uit βεελζεβουβ, vliegengod, art. Herzog3 2,
514) Mt. 10:25, ἀρχων των δαιμονιων, Mt. 9:34, ἀρχων της
ἐζουσιας του ἀερος, Ef. 2:2, ἀρχων του κοσμου, Joh. 12:31,
ὁ θεος του αἰωνος τουτου, 2 Cor. 4:4, ὁ δρακων ὁ μεγας, ὁ
οφις ὁ ἀρχαιος, Op. 12:9, 20:2 enz. En onder hem staan vele
δαιμονια, δαιμονες, πνευματα πονηρα, ἀκαθαρτα, πνευματικα
της πονηριας, die weer in allerlei klassen en rangen onderscheiden
zĳn, 1 Cor. 15:21, Ef. 6:12, Col. 2:15, Jud. 6, ook in boosheid
de een nog den ander overtreffen, Mt. 12:45, Luk. 11:26,

en samen Satans ἀγγελοι zĳn, Mt. 25:41, 2 Cor. 12:7, Op.
12:7, 9. Cf. Hofmann, Schriftbeweis 12 418 f. Sander, Die Lehre
der H. Schrift vom Teufel 1858. Oehler, Theol. des A. T.
§ 200. Knenen, G. v. I. II 256v. Hahn, Theol. des N. T.
§ 128 f. Schwartzkopff, Der Teufels- und Daemonenglaube Jesu,
Zeits. f. Theol. u. Kirche von Gottschick, VII 1897 S. 289-330.
Holtzmann, Neut. Theol. I 53 f. 167. II 238 f. enz. Weser,
Die verschiedenen Auffassungen vom Teufel im N. T., Stud. u.
Krit. 1882 S. 284 f. Everling, Die paulin. Angelologie und
Daemonologie, Göttingen 1888. Al is er zoo onder hen nog eenig
verschil in sterkte en boosheid, alle te zamen worden zĳ toch
als door en door bedorven voorgesteld. Zĳ zĳn altĳd en overal
de tegenstanders Gods, de verstoorders van zĳn rĳk, de bestrĳders
van Christus, de verleiders der menschen, de aanklagers van Gods
kinderen; zĳ leven in de zonde als in hun element. Nooit komen
zĳ voor als object van Gods liefde, ofschoon ze zĳne schepselen
zĳn; Christus heeft hunne natuur niet aangenomen; voorwerp
van onze liefde, van onze voorbede mogen zĳ niet zĳn; er is
voor hen geen hope op herstel en behoud.

Er is in het wezen en begrip der duivelen iets volkomen onbegrĳpelĳks.
Wir können des absolute böse Wesen immer nur unter
der Bedingung denken, dass wir entweder an der absoluten Bosheit
oder an der wahren Existenz etwas fehlen lassen, C. J. Nitzsch,
Syst. d. chr. Lehr § 116. F. A. B. Nitzsch, Ev. Dogm. 337.
Absoluut boos kunnen zĳ niet zĳn, want zĳ zĳn schepselen Gods
en dus als zoodanig goed; en toch zĳn zĳ alleen voorwerp van
Gods haat en van zĳn eeuwigen toorn. Om deze onbegrĳpelĳkheid
van de natuur der duivelen hebben velen hun bestaan ontkend,
en hen voor zielen van gestorven menschen of voor personificaties
van onze booze zonden of voor onpersoonlĳke principia van het
kwade gehouden, Bekker, Betov. Werelt II c. 20v. Semler, de
daemoniacis 1760. Schleiermacher, Chr. Gl. § 44. 45. Schelling,
Werke II 4 S. 241 f. Rothe, Ethik § 503. Martensen, Dogm.
§ 99 f. Mallet, art. Teufel in Herzog. Strauss, Chr. Gl. II 1 f.
Biedermann, Dogm. 614 f. Lipsius, Dogm. § 521-524 enz. Maar
de realiteit van Satan en zĳne engelen is door de Schrift buiten
twĳfel gesteld; aan accommodatie valt er in het minst niet te
denken; Jezus heeft zich in een zeer gewichtig punt der religie
geheel en al vergist of het is alzoo, als Hĳ heeft gezegd. En

de leer van Satan is voor heel de christelĳke leer ook verre
van onverschillig. Zĳ is van waarde tegenover het manicheisme,
want Satan is geen oorspronkelĳk wezen maar een gevallen engel;
tegenover het pelagianisme, want Satan is door ééne wilsbeslissing
geheel en al bedorven; tegenover de opvatting der zonde
als zwakheid en zinlĳkheid, want Satan is een hooge, heerlĳke,
rĳke geest; tegenover de meening, dat de zonde een voorbĳgaand
moment in de ontwikkeling is, want Satan blĳft Satan en wordt
nimmer hersteld; tegenover de verlaging van den mensch tot
een duivel, want Satan is uit zichzelf ten val gekomen, de mensch
werd door hem verleid, is niet unschuldig maar ook niet urschuldig;
tegenover de opvatting van de verzoening als een ethisch
proces, want Christus is gekomen om de werken des duivels te
verbreken. Het geloof aan Satans bestaan is geen element van
het zaligmakend geloof in Christus; maar het hangt er toch wel
mee samen. Er ligt waarheid in het: nullus diabolus, nullus
redemptor! Indien er geen zonde ware, zou er geen verlosser zĳn,
en de ernst der zonde komt juist in de leer van Satan het duidelĳkst
uit. Uit alles, wat de Schrift van de engelen getuigt,
blĳkt toch, dat het zedelĳk leven bĳ hen een ander karakter
draagt dan bĳ de menschen. Menschen zĳn op ieder terrein en
zoo ook in het zedelĳke, aan ontwikkeling onderworpen; zĳ worden
klein geboren, in kennis, kracht, deugd of ondeugd, en groeien
in alle deze langzamerhand op. Maar zoo is het bĳ de engelen
niet. Zĳ zĳn allen tegelĳk met elkaar en volwassen geschapen;
degenen, die staande bleven, werden in eens bevestigd in het
goede, en zĳ, die vielen, werden terstond verhard en voleind in
het kwade. Satan is niet verleid, maar hĳ bracht de leugen, de
zonde uit zichzelven voort, Joh. 8:44, en is daarin in eens
verstokt geworden. De aard zĳner zonde is zoo, dat hĳ voor
geen berouw meer vatbaar is; van een zedelĳk bewustzĳn, van
een geweten is bĳ hem geen sprake; hĳ leeft van den haat. Der
eigentlich satanische Charakter besteht in einem Hass alles dessen,
was über ihm und bloss weil es über ihm ist (Baader). De zonde
ook in de duivelen is geen materia maar forma; er is geen summum
malum, gelĳk er een summum bonum is; maar de forma
der zonde is met de engelennatuur zoo één geworden, dat er
geen scheiding meer mogelĳk is. Het is wel is waar al te stout,
om te beweren, dat de gevallen engelen ook voor Gods almacht

onverlosbaar zĳn; en beter is het, hier in Gods welbehagen te
rusten, Voetius, Disp. I 920. Turret., Th. El. IX 5, 8. Heidegger,
Corp. Th. VIII 49. Moor II 414. Maar toch blĳkt genoeg dat
dat welbehagen geen willekeur is. Hier op aarde is er reeds
onder menschen eene zonde, die onvergefelĳk is, n.l. de lastering
tegen den H. Geest; met den dood, d. i. met die eigenaardige
bedeeling, waarin wĳ hier op aarde leven, houdt de vergeving
aller zonden op; de aard der zonde snĳdt bĳ de gevallen engelen
den weg der verlossing af. Waarbĳ dan nog komt, dat de engelen
niet zĳn één geslacht. Menschen konden vallen en zĳn gevallen
in éénen; en zĳ kunnen gered worden en worden gered in éénen.
Maar de duivelen zĳn niet in éénen, niet in een ander, maar
ieder voor zich en hoofd voor hoofd gevallen; er was onder hen
geen foedus operum, en daarom is er ook voor geen foedus
gratiae plaats. De satanische zonde is dus bĳ alle overeenkomst
toch in oorsprong, natuur, gevolgen eene geheel andere dan de
menschelĳke. Zĳ draagt een absoluut karakter, Satan is de
hoogste openbaring van het kwaad. Daarom wordt hĳ in de
Schrift met zoo machtige, hooge namen als overste der wereld,
god dezer eeuw enz. genoemd. Maar daarom is ook de overwinning
van Satan de volkomen triumf van de zonde. God heeft
haar in Satan alle gelegenheid gegeven, om te toonen wat zĳ is
en vermag. Het hoogste en beste, het edelste en grootste in
Gods schepping heeft zĳ zich dienstbaar gemaakt. En toch blĳkt
zĳ ten slotte in den strĳd van macht tegen recht onmachtig
te zĳn. Es ist der Charakter des Bösen, dass es immer mit
Energie anfängt und mit Schwäche aufhört (Baader). De zonde
is niet, zĳ wil zĳn; zĳ heeft geen waarachtige realiteit en komt
daar nooit toe; zĳ is leugen in haar oorsprong en leugen in
haar einde. En daarom is Satan ten slotte met al zĳne macht
aan Gods verheerlĳking dienstbaar. Luzifer ist, kann man sagen,
durch die Probe inne geworden, dass nichts wahrhaft ist als
Gott. Darum ist Luzifer so gut ein Beweis Gottes als ein
Engel. Wenn der Gute beweist, dass Gott ist, so beweist der
Böse, dass nur Gott ist (Baader). Cf. Augustinus, de civ. XI en
XII. Anselmus, de casu diaboli. Lombardus, Sent. II dist. 2-7.
Thomas, S. Theol. I qu. 63. 64. Petavius, de Angelis l. III.
Gerhard, Loc. V c. 4. sect. 10 sq. Quenstedt, Theol. I 450 sq.
Zanchius, Op. III 167-216. Voetius, Disp. I 906 sq. Daub,

Judas Ischarioth, Heidelb. 1816. 1818. Philippi, Kirchl. Gl. III
251 f. Lange, Dogm. II 559 f. Dorner II 188 f. Oosterzee § 76.
Frank, Syst. d. chr. Wahrh. I2 428.

6. Behalve tusschen de duivelsche en de menschelĳke zonden,
is er ook onder de laatste wederom groot onderscheid. De Stoa,
Novatianus, Seb. Franck, Deurhof e. a. hebben dit ten onrechte
ontkend, M. Vitringa II 377. Wel is in beginsel de zonde en de
deugd ondeelbaar; wie er ééne heeft, heeft ze alle en wie er ééne
mist, mist ze alle; tusschen goed en kwaad is geen geleidelĳke
overgang, iemand stemt met de wet Gods al of niet overeen: en
de wet Gods is een organisme, dat, in één van zĳne geboden
overtreden, in zĳn geheel geschonden wordt, want God, die het
gebod gaf, dat overtreden werd, is de auteur van alle andere
geboden, Jak. 2:10, cf. Vinet, L’unité de la loi, in zĳne Nouvelles
études évangéliques. Rothe, Theol. Ethik § 730. 731. Maar
daarom zĳn toch niet alle zonden gelĳk. De verschillende namen,
voor de zonde in gebruik, wĳzen daar reeds op. Bĳ de offerande
van Kain en Abel in Gen. 4 komt het uit, dat de gezindheid
van meer waarde is dan de gave. De wet, aan Israel gegeven,
bevat wel allerlei ceremonieele geboden, maar door heel het O. T.
heen staat het ethische handelen toch ver boven het cultische en
liturgische; het geloof wordt tot gerechtigheid gerekend, Gen.
15:6, gehoorzaamheid is beter dan offerande, 1 Sam. 15:22,
Am. 2:6, 5:14, 21v., Hos. 4:1v., 12:7, Mich. 6:6, 8, Jes.
1:11v., 5:8v., Jer. 7:3, 22:3, Ezech. 16:49, 18:5v., Zach.
7:5v., Mal. 3:5 enz., cf. Clemen, Die chr. Lehre v. d. Sünde I
70. Als na de ballingschap het farizeisme opkomt en deze verhouding
omkeert, gaan Jezus en de apostelen weder tot wet en
profeten terug, Mt. 5-7, 19:18v., Mk. 7:21v., Rom. 1:29v.,
1 Cor. 5:10v., 6:9v., 2 Cor. 12:20v., Gal. 5:19v., enz. De
wet zelve maakt bovendien onderscheid tusschen zonden ‎‏בִּשְׁגָגָה‏‎,
die zonder boos opzet, uit onkunde of zwakheid bedreven zĳn,
het verbond niet verbreken en binnen het verbond verzoend kunnen
worden, en zonden ‎‏בְיָד רָמָה‏‎, die met bewustheid en opzettelĳk
gepleegd zĳn, den dader buiten het verbond stellen en des doods
waardig maken, Lev. 4, 5, 22:14, Num. 15:22v., 35:11v.,
Jos. 20:3, 9. De Schrift verlaat nooit het objectieve standpunt,
dat den maatstaf der zonde alleen zoekt in de wet Gods. Maar

desniettemin is de schuld der overtreding toch kleiner of grooter,
alnaarmate het gebod met zwakker of sterker bewustheid en wil
geschonden werd. Eenerzĳds leidt Stade, Gesch. des Volkes Israel
I 512 f, uit Gen. 12:17, 20:3. 26:10, Num. 22:34, 1 Sam.
14:24v., 36v., ten onrechte af, dat aan het oude Israel het
onderscheid tusschen bewuste en onbewuste overtredingen onbekend
was en men dus geheel buiten zĳn weten en willen schuldig
worden kon; want al deze plaatsen houden de onkunde voor eene
selbstverschuldete of spreken van geen schuld. Maar andererzĳds
is het toch ook niet waar, dass Sünde im Allgemeinen nur ist,
sofern auch ein Bewusstsein derselben ist, Schleiermacher, Chr.
Gl. 68, 2. Wel onderstelt zonde eenige kennis der wet; een
mensch zonder het minste zedelĳk besef zou ontoerekenbaar zĳn
maar ook ophouden mensch te zĳn, Rom. 2:14, 15; en wel
gaat zonde gewoonlĳk met eenig schuldbesef gepaard, maar toch
is de maatstaf der zonde niet het schuldbewustzĳn maar de wet
Gods. Er zĳn zonden, die niet alleen voor anderen, maar ook
voor onszelven verborgen zĳn, Job 11:4v., Ps. 19:13, 90:8, of
eerst later als schuld worden erkend en beleden, Ps. 25:7,
51:7. Onkunde is ook dikwerf zelve zonde, en het schuldbewustzĳn
verzwakt, naarmate de zonde langer wordt gediend, Am. 2:11,
Hos. 4:6, Mich. 3:1, 6:8, Spr. 24:12, Pred. 4:17. Daarom
kan het subjectieve bewustzĳn van schuld het karakter der zonde
niet bepalen. Al kan onwetendheid dus nooit de zonde zelve
goedmaken, zĳ strekt toch dikwerf, wanneer ze niet moedwillig
is, tot verontschuldiging. Paulus zegt, dat hĳ te voren een lasteraar,
vervolger en verdrukker was, maar voegt eraan toe, dat
hem barmhartigheid is geschied wĳl hĳ het onwetende deed,
1 Tim. 1:13. En zoo spreekt de H. Schrift meermalen van de
zonden der Joden en der Heidenen, als gedaan in onwetendheid,
Luk. 23:34, Hd. 3:17-19, 13:27, 17:30, Ef. 4:18, Hebr.
5:2, 1 Petr. 1:14, 2:25. Daarmede worden die zonden wel niet
van haar schuldig karakter ontdaan, gelĳk Ritschl, Rechtf. u.
Vers.2 II 38. 241-246. III 350-354 schĳnt te meenen; want
Rom. 1-3, 5:12v., Ef. 4:17-19, Col. 3:5-7, 1 Cor. 15:9,
1 Tim. 1:13, 15 enz. leeren dit anders. Maar toch worden deze
zonden, in onwetendheid gedaan, daardoor onderscheiden van zonden,
uit verharding voortgekomen; de onwetendheid biedt een
pleitgrond voor vergeving aan. En gelĳk de zonden in graad en

mate verschillen, naargelang zĳ uit onwetendheid en zwakheid of
uit opzet en boosheid bedreven zĳn, zoo zĳn ze ook onderscheiden
naar het object, waartegen zĳ gericht zĳn: zonden tegen de eerste
tafel zĳn zwaarder dan tegen de tweede, Mt. 22:37, 38; naar
het subject, dat ze bedrĳft: naarmate iemand rĳker met gaven
bedeeld is, neemt de schuld zĳner overtreding toe, Mt. 11:21,
Luk. 12:47, 48, Joh. 9:41, 15:22, 24; naar de omstandigheden,
waaronder zĳ gepleegd worden: wie uit armoede steelt,
zondigt minder zwaar dan wie het doet uit hebzucht, Spr. 6:30,
Jes. 26:10; naar de mate, waarin iemand aan de zonde toegeeft:
wie overspel pleegt met gedachte en woord, staat schuldig maar
verzwaart zĳn oordeel, als hĳ de zonde voleindt in de daad,
Mt. 5:28. Er is ook in de zonde eene ontwikkeling, er is eene
wet der zonde. Eene bepaalde zonde komt allengs tot stand door
suggestio, delectatio, consensus, operatio; in suggestione peccati
semen est, in delectatione fit nutrimentum, in consensu perfectio,
Gregorius M., cf. Lombardus, Sent. II 24, 8. Bonav., Brevil.
III 8. En zoo ontwikkelt zich ook de zonde langzamerhand bĳ
een persoon, in een gezin en familie, bĳ eene maatschappĳ en
volk, en ook in de geheele menschheid. De zonde is wel niet in
zich zelve zoo rĳk, dat zĳ zoo vele gedaanten aannemen kan,
want zĳ is geen zelfstandig principe en is metaphysisch niets dan
privatio boni. Maar gelĳk in haar oorsprong, zoo bestaat zĳ ook
in hare ontwikkeling alleen aan en door het goede. Zĳ verbindt
zich met den eindeloozen rĳkdom van het geschapene, verwoest
al het bestaande, strĳdt met de gansche wereld als haar instrument
tegen God en zĳne heilige wet, en neemt daardoor al die
verschillende vormen en gedaanten aan, welke al te zamen haar
het karakter geven van een welbestuurd rĳk, van een door één
principe bezield organisme, van een κοσμος, staande onder de
leiding van den ἀρχων του κοσμου, den θεος του αἰωνος.

Wĳl de zonde in haar wezen privatio is, kan aan haar zelve
noch een principium dividendi, noch ook eene divisio worden
ontleend. Privatio accipit speciem a forma, cui opponitur. De
vroegere dogmatiek en ethiek sprak daarom wel over het karakter
der eerste zonde maar deed overigens geen moeite, om een
zoogenaamd principe der zonde op te sporen en daartoe alle
overtredingen der zedewet te herleiden. Eerst in later tĳd heeft
men zulk een principe trachten vast te stellen, en het beurtelings

gezocht in de zinnelĳkheid, Schleiermacher, Chr. Gl. § 66 e. a.
of in de zelfzucht, Müller, Sünde I5 178. Tholuck, Sünde8 18.
98. Vilmar, Moral I 136. Philippi, Kirchl. Gl. III2 3. Lange,
art. Selbstsucht in Herzog en voorts Thomasius, Kahnis, Frank,
Zöckler enz., of ook in beide, Rothe, Theol. Ethik § 461. Lipsius,
Dogm. § 480. Inderdaad vertoonen de menschelĳke zonden ook
meestal het karakter van zinnelĳkheid of zelfzucht, van vleeschelĳke
begeerlĳkheid of geestelĳken hoogmoed, van zwakheid of
boosheid; soms schĳnt de zonde te bestaan in de heerschappĳ
van de materie over den geest, soms ook in een misbruik der
vrĳheid, in opstand tegen Gods ordeningen. Maar toch is het
noch aan Rothe gelukt, om de zelfzucht uit de zinnelĳkheid,
noch ook aan J. Müller met zĳn praeëxistentianisme, om de
zinnelĳkheid uit de zelfzucht te verklaren, cf. Dorner, Gl. II
90-98. En dat is ook goed te begrĳpen. Metaphysisch en abstract
kan de zonde niet anders en niet nader omschreven worden dan
als privatio boni; dan heeft zĳ geen eigen principe, geen reëel
bestaan; ze bestaat slechts aan het goede. De vormen die zĳ
aanneemt, ontleent zĳ aan het goede, waarin zĳ woont en dat
zĳ verderft. Ze zal dus in gedaante verschillen naar gelang van
de schepselen, in welke zĳ zetelt. Ofschoon altĳd privatio boni,
draagt ze bĳ engelen en menschen en zelfs bĳ ieder van deze
weder een bĳzonder karakter. En wĳl de mensch van huis uit
noch alleen een zinnelĳk noch alleen een geestelĳk wezen is
maar altĳd beide te zamen, daarom zal alle zonde bĳ hem ook
dit karakter vertoonen. Geene enkele zonde des menschen is
uitsluitend zinnelĳkheid of uitsluitend zelfzucht. Evenals aan de
eerste zonde bĳ Adam, zĳn er aan elke zonde verschillende zĳden
op te merken, al is het ook dat meestal de eene meer in het
oog springt dan de andere. Elke zonde is bĳ den mensch aversio
a Deo, ongehoorzaamheid, opstand, anarchie, anomie en tegelĳkertĳd
wĳl hĳ aan zichzelf nooit genoeg heeft, conversio ad creaturam,
afgoderĳ, hoogmoed, zelfzucht, zinnelĳkheid enz., Bonaventura,
Sent. II dist. 42 art. 3 qu. 2. En wĳl de schepselen, waar
de mensch zich heenwenden kan, zoovele zĳn, daarom kan de
zonde bĳ hem ook zoo velerlei vormen aannemen. Er zĳn zooveel
soorten van zonden, als er verschillende geboden, plichten, deugden,
zedelĳke goederen zĳn. Thomas deelde de zonden in naar
de objecten, op welke zĳ zich richten, S. Theol. II 1 qu. 72 art.

1, Scotus naar de deugden, aan welke zĳ tegengesteld zĳn, Sent.
II dist. 37 qu. 1, 9, cf. Liguori, Theol. mor. de pecc II. n. 32.
En daarnaast bestonden nog vele andere indeelingen, zooals die
in zeven hoofdzonden, superbia, avaritia, luxuria, via, gula, invidia,
acedia (vox memorialis: saligia); naar de norma in zonden tegen
de verschillende geboden der wet of in zonden tegen God, den
naaste en onszelven; naar het instrument, waarmede ze geschieden,
in zonden met gedachten, woorden en werken, of in zonden
des geestes en des vleesches, of overeenkomstig 1 Joh. 2:16 in
peccata sentiendi, sciendi et dominandi, of in zonden van zwakheid,
onwetendheid en boosheid; naar den vorm in zonden van
nalatigheid en van bedrĳf, of in zonden per se en per accidens;
naar de adjuncta in verborgen en openbare, heerschende en niet
heerschende, stille en roepende zonden enz., cf. Lombardus, Sent.
II dist. 42. Thomas, S. Theol. I qu. 72. Gerhard, Loc. X c.
5 sq. Ursinus, Tract. Theol. 202. Moor III 313. Mastricht,
Theol. IV 3,10. Heidegger, Corpus Theol. X 61. Vilmar, Theol.
Moral I 221. Zöckler, Das Lehrstück v. d. sieben Hauptsünden,
München 1893 enz.


Verdere uitwerking aan de ethiek overlatende, bespreken wĳ
hier alleen nog de Roomsche onderscheiding der zonden in peccata
mortalia en venialia. Deze heeft haar oorsprong in de
practĳk der boete, cf. Pĳper, Gesch. der boete en biecht in de
Chr. Kerk I 1891 bl. 306v., en komt zakelĳk reeds voor bĳ
Tertullianus, de pudic. 2. 3. 19. adv. Marc. IV 9, en bĳ Augustinus,
die van peccata levia, brevia, minuta, minima, quotidiana
sprak, welke in de geloovigen nog overblĳven, Enchir. 44. 71.
de civ. XXI 27. de nat. et gr. 39. de spir. et litt. 36. Door de
scholastiek uitgewerkt, Lombardus en anderen op Sent. II dist.
42. Thomas, S. Theol. II 1 qu. 88. 89, werd ze door de
kerk vastgesteld, Trid. VI c. 11 can. 27 XIV 5. Cat. Rom.
II 5 qu. 40, en sedert door alle theologen met ĳver tegen
alle bestrĳding verdedigd, Bellarminus, de amiss. gr. I c. 3 sq.
Becanus, Theol. Schol. II 1619 p. 117. Liguori, Theol. Mor.,
de pecc. n. 51 sq. Busenbaum, Theol. mor., de pecc. qu. 31 sq.
Antoine, Theol. Mor., de pecc. c. 2 enz. Naar deze onderscheiding
zĳn er zonden, die de ontvangen genade doen verliezen en des
doods waardig zĳn, en andere, zooals een ĳdel woord, een al te
luidruchtige lach, een onwillekeurig opwellende begeerte, drift,

toorn, een zeer kleine diefstal enz., die de genade niet doen verliezen,
niet zoozeer contra als praeter legem, en van nature vergefelĳk
zĳn. De onderscheiding wordt daarop gegrond, dat de
Schrift van verschillende zonden en straffen spreekt, Mt. 5:22,
7:3, 23:23, Luk. 6:41, 1 Cor. 3:12-15, soms aan de zonden
den dood verbindt, Rom. 1:32, 6:23, 1 Cor. 6:9, Gal. 5:21,
1 Joh. 3:14, en toch de geloovigen dikwerf als zoodanig blĳft
erkennen, ook al struikelen zĳ in velen, Spr. 24:16, Mt. 1:19,
Luk. 1:6, Jak. 3:2, en voorts ook op de overweging, dat er
geneeslĳke en ongeneeslĳke ziekten bestaan en dat er kleine beleedigingen
zĳn, die de vriendschap niet opheffen. De Hervormers
verwierpen deze onderscheiding als met Gods Woord in strĳd.
Zĳ ontkenden niet, dat er graden in de zonden waren; en ook
hielden zĳ de termen peccata mortalia en venialia nog wel bĳ,
maar zĳ hechtten er eene andere beteekenis aan. De Lutherschen
moesten tot op zekere hoogte de onderscheiding nog overnemen,
wĳl de geloovigen zonden konden doen, waarbĳ de genade bewaard
bleef, en andere, waarbĳ zĳ verloren ging, Luther bĳ
Köstlin, Luthers Theol. II 472 f. Melanchton, Loci Comm., de
peccato. Gerhard, Loc. X c. 20, cf. ook Bellarminus, de amiss.
gr. I c. 4. Maar de Gereformeerden gingen verder en wilden
van heel de onderscheiding niets weten. Als zĳ de woorden soms
nog bezigden, verstonden zĳ eronder, dat alle zonden, behalve
de lastering tegen den H. Geest, door Gods barmhartigheid vergeven
kunnen worden en aan de geloovigen ook feitelĳk vergeven
worden, doch dat zĳ alle in zichzelve des doods waardig zĳn,
Calvĳn, Inst. II 8, 58. III 2, 11. 4, 28. Antid. conc. Trid. VI
12. Ursinus, Tract. theol. 209. Gomarus, Theses theol. disp. 13.
Moor III 308-312. Turretinus, Theol. El. IX 4. Mastricht IV
3, 22. Pictet, Christ. Godg. VI 11. Heppe, Dogm. 257. De
Schriftuurplaatsen, waarop de Roomschen zich voor hunne distinctie
beroepen, zĳn dan ook alle zonder eenige bewĳskracht.
Alleen Mt. 5:22 biedt eenigen schĳn van grond, maar de bedoeling
van Jezus’ woord is daar toch eene geheel andere, dan
om lichte van zware zonden te onderscheiden. Tegenover de ouden
n.l., die zeiden, dat eerst de zondige daad, de eigenlĳke doodslag,
schuldig en strafbaar maakte bĳ het plaatselĳk gericht, zegt
Jezus, dat niet eerst de daad maar reeds de eerste opwelling van
onrechtmatigen toorn, ook al uit hĳ zich nog niet in een woord,

bĳ dat gericht schuldig en strafbaar maakt; dat wanneer die
toorn zich uit in een klein, onwillig woord, de zonde reeds zoo
groot is, dat zĳ behandeld moet worden door het sanhedrin; en
dat zĳ, wanneer de toorn in een smaadwoord zich uit, in eens,
zonder vorm van proces, het helsche vuur waardig is. Er is hier
dus zoo weinig sprake van vergefelĳke zonden, dat Jezus juist
omgekeerd de geringste zonde ten hoogste strafbaar acht, zoo
strafbaar als de ouden de zondige daad, d. i. den moord. Jezus
stelt den opwellenden, onrechtmatigen toorn, met den doodslag
gelĳk; hĳ zegt dat de lichtste zonde juist al eene zeer zware
zonde is, die zoo groote straf verdient als volgens de ouden de
doodslag. Welke straf deze opwelling van toorn hiernamaals
waardig is, zegt Jezus met geen woord; maar als die toorn met
een smaadwoord gepaard gaat, dan is deze zonde zoo groot, dat
zĳ op datzelfde oogenblik de helsche straf waardig is; er is geen
rechtbank meer noodig, om eene straf te bepalen. Goed verstaan
is deze tekst dus eer een argument tegen dan voor de onderscheiding
van peccata mortalia en venialia. En zoo staat heel de
Schrift tegen deze indeeling over. De wet is een organisch geheel
Jak. 2:10, wie één gebod overtreedt, is in beginsel schuldig aan
alle; zĳ moet in haar geheel worden vervuld, Mt. 5:17-19;
zĳ eischt ons geheel met heel het hart en verstand, met ziel en
lichaam, Mt. 22:37; voor haar is niets onverschillig en gering,
vervloekt is wie niet blĳft in al hetgeen geschreven is in het boek
der wet, dat hĳ dat doe, Deut. 27:26, Gal. 3:10; zelfs de
kleinste en geringste overtredingen der wet, zooals een opwellende
toorn, een onreine begeerte, een overtollige bevestiging, een ĳdel
woord, Mt. 5:22, 28, 37, 12:36, Ef. 5:4 zĳn zonde, in beginsel
aan zondige daden gelĳk, en dus als zonde ook ἀνομια,
vĳandschap tegen God. Naar het beginsel beschouwd, zĳn er geen
kleine en geringe zonden. Nullum peccatum contemnendum ut
parvum, cum revera nullum sit parvum, quando Paulus de omni
peccato generatim pronuntiaverit, stimulum mortis esse peccatum,
Basilius bĳ Gerhard t. a. p. Wanneer eene zonde, b. v. een ĳdel
woord, op zichzelve gesteld en uit heel haar verband met den
persoon, de omstandigheden enz. losgemaakt wordt, schĳnt de
bewering bovenmate streng, dat zĳ den eeuwigen dood verdient.
Maar het is juist die abstracte, atomistische beschouwing, welke,
als in strĳd met de Schrift en met de werkelĳkheid tevens, door

de Hervormers principieel verworpen werd. Zonde is geen quantum,
dat, van den dader geisoleerd, op de vingers geteld of in de
weegschaal gewogen kan worden. De Roomsche onderscheiding
heeft feitelĳk dan ook tot allerlei kwade practĳken geleid. Niet
alleen zĳn de theologen het er niet over eens, of de vergefelĳke
zonde God al dan niet beleedigt; of zĳ al dan niet behoort gebiecht
te worden; of tot haar herstel werkelĳk berouw van noode
is dan wel het volbrengen van een of ander verdienstelĳk werk
voldoende is. Maar allen erkennen ook, dat de onderscheiding
beide in theorie en practĳk zeer moeilĳk en schier niet te handhaven
is. Men moet daarom tot allerlei subtiele redeneeringen
de toevlucht nemen, die onder de hand heel het karakter der
zonde verliezen doen. Waar redeneeringen in den steek laten, telt
men de meeningen der doctores op en stelt men zich met eene
kleinere of grootere mate van waarschĳnlĳkheid tevreden. Zoo
komt men tot eene atomistische, casuistische, mechanische, materialistische
schatting van de zonden en van de voldoeningen, en
houdt de zielen voortdurend in angst, of zĳ misschien eene
doodzonde hebben bedreven, of brengt ze tot lichtzinnigheid en
onverschilligheid, wĳl de zonden meestal van zeer lichten aard
en zeer gemakkelĳk goed te maken zĳn.

7. Slechts van ééne zonde maakt de H. Schrift gewag, welke
in dit en het toekomende leven onvergefelĳk is, n.l. de lastering
tegen den H. Geest. In het O.T. is er geen sprake van, ofschoon
er in de wet voor de zonden ‎‏בְיָד רָמָה‏‎ geen zoenoffer ingesteld
was, wĳl zĳ de wet zelve teniet deden, Hebr. 10:28. Jezus
spreekt er het eerst van, Mt. 12:31, Mk. 3:28, Luk. 12:10.
Toen Hĳ eenmaal een bezetene, die tevens blind en stom was,
volkomen genas, werden de scharen door dit wonder zoo ontzet,
dat zĳ Jezus erkenden als den Zone Davids, als den Christus.
Maar de Farizeën werden daardoor opgevoerd tot een toppunt
van haat, die hen zeggen deed, niet alleen dat Hĳ de duivelen
uitwierp door den duivel, maar dat Hĳ zelf ook van den duivel
bezeten was, Mk. 3:22, βεελζεβουλ ἐχει. Deze beschuldiging
werd enkel en alleen ingegeven door den haat, zĳ sproot uit loutere,
bewuste, gewilde vĳandschap voort. Dat toont Jezus ook
aan, Mt. 12:25-30; een koninkrĳk, tegen zichzelf verdeeld,
kan niet bestaan, Satan werpt zichzelven niet uit, maar de

uitwerping van Satan is een bewĳs, dat het koninkrĳk Gods tot
hen gekomen is, Jezus werpt den duivel uit door den Geest Gods.
De tegenstelling tusschen Jezus en de Farizeën is hier dus op
’t sterkst gespannen; zĳ zeggen, dat Jezus bezeten is, door den
duivel zĳne wonderen doet, en het rĳk des duivels sticht. En
Jezus verklaart, dat Hĳ de Christus is, dat Hĳ door den Geest
Gods den duivel uitwerpt en dat Hĳ alzoo het koninkrĳk Gods
tot hen brengt. En in dit verband, naar deze aanleiding spreekt
Jezus van de lastering tegen den H. Geest als de onvergefelĳke
zonde. Hetzĳ men nu denkt, dat de Farizeën in dat oogenblik
deze zonde bedreven hadden, hetzĳ men meent, dit te moeten
ontkennen, o. a. omdat de H. Geest toen nog niet uitgestort was,
Joh. 7:39, altĳd maakt het verband toch duidelĳk, dat de zonde
tegen den H. Geest bestaan moet in eene bewuste, moedwillige,
opzettelĳke lastering van de klaar erkende, en toch uit haat en
vĳandschap aan den duivel toegeschreven openbaring van Gods
genade in Christus door den H. Geest. De lastering tegen den
H. Geest bestaat dus niet in eenvoudig ongeloof, noch in het in
het algemeen weerstaan en bedroeven van den H. Geest, noch in
de loochening van de persoonlĳkheid of Godheid des H. Geestes,
noch in het zondigen tegen beter weten in en ten einde toe, zonder
meer. Zĳ is ook niet eene zonde tegen de wet alleen, maar
bepaald ook tegen het evangelie, en wel tegen het evangelie in
zĳne duidelĳkste openbaring. Er gaat dus veel aan vooraf, objectief
eene openbaring van Gods genade in Christus, de nabĳheid
van zĳn koninkrĳk, eene krachtige werking des H. Geestes, en
subjectief eene verlichting en overtuiging des verstands, zoo levendig
en krachtig, dat men de waarheid Gods niet loochenen kan,
dat men ze als Goddelĳk erkennen moet. En dan bestaat zĳ zelve
niet in een twĳfelen aan of eenvoudig ontkennen van die waarheid,
maar in eene loochening, die tegen de overtuiging des verstands,
tegen de verlichting des gewetens, tegen de inspraak van het
hart ingaat; in een welbewust, moedwillig en opzettelĳk toeschrĳven
van hetgeen klaar als Gods werk erkend is aan den invloed en
de werking van Satan, d. i. in eene besliste lastering van den
H. Geest, in een met moedwil verklaren, dat de Heilige Geest
de Geest uit den afgrond, dat de waarheid de leugen, dat Christus
Satan zelf is. Haar wortel is dus de welbewuste, opzettelĳke
haat tegen God en het als Goddelĳk erkende; haar wezen is het

zondige in zĳne hoogste openbaring, de voltooide, de voleindigde
revolutie, het zetten van God op de plaats van Satan en van
Satan op de plaats van God; haar karakter is niet menschelĳk
meer maar daemonisch. Al is het ook, dat de duivelen deze
zonde in dezen bepaalden vorm niet doen, wĳl Gods genade hun
niet verschenen is, Christus hunne natuur niet aangenomen heeft,
de H. Geest onder hen niet uitgestort en het koninkrĳk Gods
niet tot hen gekomen is; toch draagt de daemonische zonde
hetzelfde karakter, dat de lastering tegen den H. Geest onder
menschen vertoont. Daarom is zĳ ook onvergefelĳk; Gods genade
is er wel niet te klein en te machteloos toe; maar er zĳn ook
in het rĳk der zonde wetten en ordinantiën, die door God erin
gelegd zĳn en door Hem worden gehandhaafd. En die wet bestaat
hier bĳ deze zonde daarin, dat zĳ alle berouw uitsluit, het
geweten toeschroeit, den zondaar ten eenemale verstokt en verhardt
en in dezen weg zĳne zonde onvergefelĳk maakt. Behalve
in de evangeliën, is er nergens in de Schrift met rechtstreeksche
woorden van deze zonde sprake. Maar deze lastering tegen den
H. Geest kan in verschillende omstandigheden bedreven worden.
En zoo zegt Hebr. 6:4-8, 10:25-29 cf. 12:15-17, dat
degenen, die eens verlicht geweest zĳn en de hemelsche gave
gesmaakt hebben en des H. Geestes deelachtig geworden zĳn en
die dan tot het Jodendom terugvallen, den Zoon Gods vertreden
en kruisigen en te schande maken, het bloed des N. T.
onrein achten en den Geest der genade smaadheid aandoen, dat
dezulken niet wederom tot bekeering kunnen gebracht worden.
En evenzoo getuigt 1 Joh. 5:16, dat er eene zonde is, die noodzakelĳk
krachtens hare natuur tot den dood zonder bekeering
leidt, en voor welke Johannes niet zegt, d. i. niet gebiedt, dat
men bidden zal. Het gebed, zoo niet ongeoorloofd, is toch vruchteloos.
Waarschĳnlĳk denkt Johannes hier in verband met heel
zĳn brief aan de besliste en moedwillige loochening van den
Christus als den vleeschgeworden Zoon van God. In beide deze
plaatsen hebben wĳ dus te doen met zonden, die den mensch
volkomen verharden, en dus zelve onvergefelĳk zĳn. Feitelĳk en
zakelĳk vallen deze met de lastering tegen den H. Geest
samen. Voor de verbazend rĳke litteratuur over dit onderwerp
zĳ verwezen naar Thomas, S. Theol. II 2 qu. 14 art. 1. Comm.
op Sent. II dist. 43. M. Vitringa II 378. Walch, Bibl. theol.

sel. I 88. 254. Schaff, Die Sünde wider den H. Geist, Halle
1841. Muller, Sünde II 596 f. Clemen, Die chr. Lehre v. d.
Sünde I 89-100.



§ 38. De verbreiding der zonde.

1. De zonde, zoo schrikkelĳk reeds in haar wezen, krĳgt nog
ernstiger karakter door de uitgebreidheid harer heerschappĳ.
Ook buiten de bĳzondere openbaring is de volstrekte algemeenheid
der zonde erkend. De verschillende godsdiensten met hun
priesters en altaren, hun offeranden en boetedoeningen zĳn alle
op de belĳdenis der zonde gebouwd; dogma en cultus, gebed en
lied, religie en philosophie vertolken soms op roerende wĳze het
algemeene zondebesef. Ἀνθρωποισι γαρ τοις πασι κοινον ἐστι
τοὐξαμαρτανειν. Vitiis nemo sine nascitur. Communis hominum
labes. Cf. Pfanner, Theol. gent. IX 7. Bretschneider, Dogm. II4
16. Lamennais, Essai sur l’indifférence III p. 393-408. Hettinger,
Apol. d. Christ. III7 30. 412. Klaarder nog wordt deze algemeenheid
der zonde in de H. Schrift uitgesproken, Gen. 6:5,
8:21, 1 Kon. 8:46, 2 Chr. 6:36, Job 4:17-21, 14:4,
25:4-6, Ps. 14:3, 53:2, 130:3, 143:2, Spr. 20:9, Pred.
7:20, Jes. 53:6, 58:1, 59:4, 12 enz., cf. Sir. 8:6, 25:26,
Wĳsh. 9:6, 13-18, 12:10, 11 enz. Jezus onderstelt haar, als
Hĳ allen zonder onderscheid roept tot bekeering en den ingang
in het koninkrĳk Gods verbindt aan de wedergeboorte uit water
en Geest, Mt. 4:17, Mk. 1:15, 6:12, Luk. 12:47, Joh. 3:3, 5.
Wel spreekt Hĳ van gezonden en rechtvaardigen, Mt. 9:12, 13,
Mk. 2:17, Luk. 5:31, 32, maar Hĳ doet dat, zonder over den
aard dier gezondheid en rechtvaardigheid een oordeel te vellen,
objectief, naar de meening dergenen, die hĳ alzoo beschrĳft.
Hoe Hĳ zelf over die gerechtigheid denkt, blĳkt uit andere
plaatsen genoegzaam; over de farizeërs roept Hĳ zĳn wee uit,
maar de vermoeiden en beladenen noodigt Hĳ tot zĳne rust.
Evenzoo leeren de apostelen, dat allen gezondigd hebben, dat de
gansche wereld in het booze ligt en voor God verdoemelĳk is,
dat allen behoefte hebben aan de vergevende liefde des Vaders,

aan de verlossing door Christus, aan de vernieuwing des H.
Geestes, Rom. 3:9-20, 23, 5:12, 11:32, 2 Cor. 5:19, Gal.
3:22, 1 Joh. 1:8, 5:19. Voorts is naar de Schrift de zonde
den mensch eigen van de jeugd, van de geboorte, zelfs van de
ontvangenis af aan, Gen. 6:5, 8:21, Joh 14:4, 13:26, Ps.
25:7, 51:7, 58:4, 103:14, Jes. 43:27, 48:8, 57:3, Ezech.
16:3, Hos. 5:7, Joh. 3:6, Rom. 7:7v., Ef. 2:3. David gaat
in zĳne schuldbelĳdenis tot den diepsten grond zĳner zondigheid
terug, vindt die in de zonden zĳner ouders en verklaart daaruit,
dat hĳ ook zelf van zĳne ontvangenis en geboorte af aan onrein
voor God staat, Ps. 51:7. In Joh. 3:6 zegt Jezus, dat het
vleesch, d. i. de mensch als zinnelĳk wezen, alleen vleesch voortbrengen
kan, dat een zoodanig mensch geen ingang heeft in het
koninkrĳk Gods en daartoe de wedergeboorte uit den Geest
behoeft, dat de mensch als zulk een zinnelĳk wezen, als σαρξ,
onrein en bedorven is van zĳne geboorte af. En in Ef. 2:3 verklaart
Paulus, dat Joden en Heidenen τεκνα φυσει ὀργης zĳn;
hĳ stelt zeer zeker φυσει hier niet tegenover de dadelĳke zonden,
waar hĳ juist over spreekt, vs. 1-3, maar zegt, dat zĳ φυσει
kinderen van Gods toorn waren, terwĳl zĳ nu, nadat zĳ levend
en uit genade zalig gemaakt zĳn, voorwerpen zĳner liefde zĳn,
en geeft dus te kennen, dat hun vroegere toestand, hun dood
zĳn door de zonden en misdaden, een natuurlĳke toestand was,
eene φυσις, die rustte in hun bestaan zelf, cf. Rom. 2:14,
11:21, 2:15, 4:8. Voor het overige is het waar, dat de
H. Schrift de algemeenheid der zonde en het tot in de ontvangenis
teruggaande bederf des menschen veel meer onderstelt dan
breedvoerig en herhaaldelĳk beschrĳft. De menschen zelven
worden allerwege als zondaren geteekend; niet alleen het geslacht
vóór den zondvloed en alle Heidenen en goddeloozen, maar ook
het volk van Israel; en onder dat volk worden ook van de
vromen vele zonden verhaald, van de aartsvaders, Mozes, Job,
David, Salomo enz., ja het zĳn juist de vromen, die, ook waar
ze overtuigd zĳn van het rechtvaardige hunner zaak, toch in
ootmoedige schuldbelĳdenis voor God nedervallen en om ontferming
en vergeving smeeken, Ps. 6, 25, 32, 38, 51, 130, 143,
Jes. 6:5, 53:4-6 enz. Het is het hart van den mensch, dat
bedorven is, Gen. 6:5, 8:21, Ps. 14:1, Jer. 17:9, Ezech.
36:26, Mt. 15:19; daaruit zĳn de uitgangen des levens, Spr.

4:23, daaruit komen alle ongerechtigheden en ook het onverstand
voort, Mk. 7:22. Het verstand des menschen is verduisterd,
Job 21:14, Jes. 1:3, Jer. 4:22, Joh. 1:5, Rom. 1:21, 22,
1 Cor. 1:18-28, 2:14, Ef. 4:18, 5:8; zĳn ziel is schuldig
en onrein en heeft verzoening en bekeering van noode, Lev. 17:11,
Ps. 19:8, 41:5, Spr. 19:2, 15, Mt. 16:26, 1 Petr. 1:22;
zĳn geest is hoogmoedig, dwalende, besmet en moet daarom
verbroken, verlicht, gereinigd worden, Ps. 51:19, Spr. 16:18,
32, Pred. 7:9, Jes. 57:15, 66:2, 1 Cor. 7:34, 2 Cor. 7:1,
1 Thess. 5:23; zĳn geweten is bevlekt en behoeft reiniging, Tit.
1:15, Hebr. 9:9, 14, 10:22; zĳn begeerte, genegenheid en
wil strekt zich uit naar het verbodene en is machteloos ten
goede, Jer. 13:23, Joh. 8:34, 36, Rom. 6:17, 8:7, 2 Cor.
3:5; en het lichaam, met al zĳne leden, oogen, Deut. 29:4,
Ps. 18:28, Jes. 35:5, 42:7, 2 Petr. 2:14, 1 Joh. 2:16,
ooren, Deut, 29:4, Ps. 115:6, 135:17, Jes. 6:10, Jer. 5:21,
Zach. 7:11, voeten, Ps. 38:17, Spr. 1:16, 4:27, 6:18, Jes.
59:7, Rom. 3:15, mond en tong, Job 27:4, Ps. 17:10, 12:4,
15:3, Jer. 9:3, 5, Rom. 3:14, Joh. 3:5-8 enz. staat in den
dienst der ongerechtigheid. In één woord, de zonde zit niet aan
en om maar in den mensch en breidt over den ganschen mensch
en over heel de menschheid zich uit, Schultz, Altt. Theol.4 670 f.
Van de plaatsen, die voor het tegenovergestelde gevoelen worden
aangehaald, behoeft alleen Rom. 7:7-26 eenige nadere bespreking.
Ten allen tĳde hebben de Pelagianen zich op dezen pericoop
beroepen ten bewĳze, dat de νους of het πνευμα in den mensch
vrĳ van zonde is gebleven en deze alleen zetelt in de σαρξ; in
den nieuweren tĳd is deze exegese bĳna algemeen aangenomen.
Augustinus echter in zĳne latere periode en al zĳne volgelingen
zoowel in de Roomsche als in de Protestantsche kerken, hebben
steeds deze uitlegging weersproken en de verzen 14-25 verstaan,
als door Paulus als wedergeborene en aangaande het heden gesproken,
eene verklaring, die tegenwoordig nog voorgestaan wordt door
Delitzsch, Philippi, Luthardt, Harless, Thomasius, Umbreit, Kohlbrugge,
e. a., cf. Tholuck in zĳn Comm. zum Brief an die
Römer5, 1856 S. 333-369, en voorts Meyer, Philippi enz. De
laatste exegese verdient om verschillende redenen de voorkeur.
1o Paulus betoogt in Rom. 7:7-26, dat de wet, van welke
de geloovige, door gestorven te zĳn met Christus, ontslagen is,

zelve niet zondig is. En dat doet hĳ door aan te wĳzen, dat zĳ
den geloovige eerst tot kennis van zĳne zonde en zĳn dood gebracht
heeft, 7-13 en dat zĳ nu nog de instemming heeft van
zĳnen inwendigen mensch, al is het ook, dat zĳn vleesch zich
tegen haar verzet, 14-26. In dit verband is het betoog, dat de
wet nu nog de instemming van den geloovige heeft, al is hĳ ook
van haar ontslagen, noodzakelĳk. Want voor de stelling, dat de
wet zelve heilig is, is het niet genoeg, dat de onwedergeborene,
maar is het juist noodzakelĳk, dat de wedergeborene haar goedkeurt.
En zoo spreekt Paulus dan ook van vers 14 af in den
tegenwoordigen tĳd, niet uit levendigheid van voorstelling, maar
wĳl hĳ juist als wedergeborene de wet liefheeft en goedkeurt.
Wĳl de wet hem middellĳk de smartelĳke ervaring schonk van
zĳne zonde en dood, wĳl hĳ in de gemeenschap met Christus,
vs. 4, Gal. 2:19, 20 door de wet der wet is gestorven en van
haar vloek is bevrĳd, Gal. 3:13, daarom en daardoor heeft hĳ
ze als heilig en rechtvaardig en goed leeren kennen, geeft hĳ haar
getuigenis en bevestigt hĳ de wet door het geloof, Rom. 3:30.
2o Omdat Paulus naar den gang van zĳn betoog de wet in haar
heilig karakter wil eeren, werpt hĳ alle schuld op de zonde, die
in hem woont, en maakt hĳ een scherp onderscheid tusschen het
centrum en de peripherie van zĳn wezen. Innerlĳk, naar zĳn
wil, naar zĳn inwendigen mensch heeft hĳ Gods wet lief, maar
in zĳne leden woont eene andere macht en eene andere wet, n.l.
de zonde. Zulk een diep onderscheid wordt in de Schrift nergens
bĳ den onwedergeborene aangenomen. Bĳ dezen is er wel eene
kennis van God en van de wet en ook een van nature doen van
de dingen die der wet zĳn, Rom. 1:19, 2:14, 15, d. i. dus een
strĳd tusschen rede en zinnelĳkheid, geweten en lust, verstand
en hart; maar een strĳd tusschen vleesch en geest, gelĳk Paulus
dien hier teekent, is er alleen bĳ de wedergeborenen, Gal. 5:17;
alleen zĳ kunnen zeggen, de wet Gods lief te hebben, haar goed
te keuren, haar te willen met heel hun hart. 3o Ofschoon Paulus
als wedergeborene zichzelf nog noemt σαρκινος, πεπραμενος ὑπο
την ἁμαρτιαν, hĳ zegt daarmede toch niet, dat hĳ ἐν σαρκι is,
8:8, 9 of κατα σαρκα wandelt, 8:1, want hĳ noemt zich alleen
zoo, wĳl hĳ van wege de in zĳne leden wonende zonde niet doen
kan wat hĳ wil en dus door die wet der zonde in zĳne leden
gevangen gehouden wordt. Ofschoon ellendig, wĳl hĳ met het

vleesch de wet der zonde dient, dient hĳ toch met zĳn νους de
wet Gods, vs. 26, en het is juist dit laatste, wat in Rom. 8
nader uitgewerkt wordt. In Christus is hĳ rechtvaardig en wandelt
hĳ naar den Geest. 4o Daarbĳ komt nog, dat, indien Rom.
7:14v. van den onwedergeborene ware te verstaan, de wedergeboorte
zelve onnoodig, eene helpende genade voldoende zou wezen
en heel de leer der Schrift over zonde en genade, over rechtvaardigmaking
en heiligmaking, over geloof en bekeering omvergeworpen
zou worden. Veeleer is Rom. 7:7-25 een sterk bewĳs
voor de algeheele bedorvenheid der menschelĳke natuur; want
indien de wedergeborene nog zoo heeft te klagen over de macht
der zonde, die in hem woont, dan is de onwedergeborene geheel
en al, zonder het te weten, een dienstknecht der zonde, zĳnde in
het vleesch en wandelend naar het vleesch, en het bedenken van
dat vleesch is vĳandschap tegen God.

Deze algemeenheid der zonde wordt in Gen. 3 afgeleid uit
den val van den eersten mensch. Wel staat dit er niet met even
zooveel woorden; Gen. 3 let veel meer op de verandering in de
omstandigheden, die tengevolge van den val intreedt (smart der
vrouw, vervloeking van het aardrĳk, verdrĳving uit den hof),
dan op den zedelĳken omkeer, die er bĳ Adam en bĳ zĳne nakomelingen
plaats greep. Maar toch verhaalt het, dat terstond
na het bedreven kwaad schaamte en vrees zich van hen meester
maakt, dat het schuldbewustzĳn ontwaakt, dat zĳ wegvluchten
van God. De straffen, Gen. 3:16v. uitgesproken, hebben niet
alleen op Adam en Eva maar zonder twĳfel ook op hunne nakomelingen
betrekking, en deze straffen onderstellen naar heel de
beschouwing des O. T. ook gemeenschappelĳke schuld. Het eerste
feit, dat na den val wordt bericht, is Kains broedermoord; de
historie zelve wordt eene andere, ook zonder dat dit nader wordt
gezegd, zĳ wordt eene geschiedenis van zonde, ellende en dood.
De mensch is nu van nature boos, Gen. 6:5, 8:21. Evenzoo
brengen de verdere O. T. Schriften de algemeenheid der zonde
niet uitdrukkelĳk met den val van den eersten mensch in verband.
Zĳ blĳven bĳ het feit van de algemeenheid der zonde staan
of herleiden deze ook tot de vergankelĳke, zinnelĳke natuur van
den mensch, Job 4:17v., 14:4, 15:14v., 25:4v., Ps. 78:38v.,
103:13v., Mk. 14:38, Joh. 3:6, Rom. 6:7v. enz., cf. boven
bl. 49v. Eerst Paulus is het, die in 1 Cor. 15:21v., Rom. 5:12v.

de algemeenheid der zonde uit Adams ongehoorzaamheid
verklaart, cf. ook Wĳsh. 1:13, 14, 2:23, 24, Apoc. Baruch
23:4, 54:15, 56:5, 9, 4 Ezra 7:68. In 1 Cor. 15:21v. zegt
hĳ, dat de dood van alle menschen op dezelfde wĳze zĳn oorzaak
heeft in den mensch Adam, als de opstanding uit de dooden in
den mensch Christus. Er ligt hier duidelĳk in, dat de dood van
alle menschen niet eerst veroorzaakt is door hunne persoonlĳke
zonden, maar reeds over alle menschen uitgesproken en tot alle
menschen doorgegaan is, enkel en alleen om de ongehoorzaamheid
van Adam; op dezelfde wĳze, als de opstanding niet door de
persoonlĳke goede werken, het geloof enz. van de geloovigen, maar
uitsluitend door de gehoorzaamheid van Christus verdiend is.
Niet in en door zichzelven maar in Adam sterven zĳ; en niet
in en door zichzelven staan zĳ op maar alleen in Christus. Hoe
en waarom die dood tot allen is doorgegaan, wordt nader uiteengezet
in Rom. 5:12v. Wĳl wĳ door den dood van Christus als
vĳanden verzoend zĳn, zĳn wĳ zeker, dat wĳ met Hem ook
eeuwig leven zullen; ja zoo zeker zĳn wĳ, dat wĳ nu reeds
roemen door Christus, die de verzoening ons schonk, vs. 10, 11.
De genade en het leven van Christus gaan daarom (δια τουτο,
vs. 12) de zonde en dood van Adam verre te boven. Dit is het
thema van den pericoop vs. 12-21, en het wordt op deze wĳze
uitgewerkt en bewezen. Door één mensch is de zonde, als machtig
en allesbeheerschend beginsel, in de wereld gekomen, en op die
wĳze en in dien weg is ook de dood tot alle menschen doorgegaan,
nademaal allen zondigden. De woordjes ἐφ’ ᾡ zĳn niet met
Orig., Vulg., Aug., enz. door in quo te vertalen, want ze staan
te ver van ἀνθρωπος af, om daarop terug te kunnen gaan, en
ze beteekenen ook niet in welken, ofschoon deze gedachte op
zichzelve niet onschriftuurlĳk is, Hebr. 7:10, 1 Cor. 15:22,
maar ze zĳn eene conjunctie, ἐπι τουτῳ ὁτι,
eo quod, quia, quandoquidem,
Calvĳn, Martyr en de meeste nieuwere exegeten; ἡμαρτον
duidt niet aan een zondigen toestand, maar eene daad.
Paulus zegt dus in vers 12: Adam overtrad, daardoor kwam de
zonde en de dood in de wereld en heerschte over allen. De
redengevende zin ἐφ’ ᾡ παντες ἡμαρτον geeft niet te kennen,
dat Paulus de oorzaak van den dood van ieder mensch in zĳne
persoonlĳke, dadelĳke zonden zoekt, want in 1 Cor. 15:22 zegt
hĳ uitdrukkelĳk, dat allen in Adam sterven; hier in vers 14

verklaart hĳ, dat de dood ook heerschte over hen, die niet zondigden
in de gelĳkheid van Adams overtreding, en—zoo mogen
wĳ er bĳvoegen—ook over de kinderen; en in vs. 15 en 17
spreekt hĳ het zoo sterk mogelĳk uit, dat door de misdaad van
éénen velen gestorven zĳn. Toch is ter andere zĳde bĳ dien
redengevenden zin niet stilzwĳgend bĳ te denken, dat allen in
Adam gezondigd hebben. Dit is op zichzelf al onwaarschĳnlĳk,
maar het wordt daardoor onmogelĳk gemaakt, dat vs. 13 en 14
juist handelen van de zonde, die de menschen niet in Adam
maar zelf persoonlĳk bedreven, al zondigden zĳ toen ook niet in
de gelĳkheid der overtreding van Adam. Maar Paulus wil zeggen,
dat door Adams overtreding èn de zonde èn de dood, beide in
verband met elkaar, in de menschheid tot heerschappĳ gekomen
zĳn, dat tengevolge van Adams overtreding alle menschen zelf
persoonlĳk zondaren geworden zĳn en allen hoofd voor hoofd
sterven. Hĳ betoogt deze stelling in de volgende verzen aldus:
de zonde, die door Adams overtreding in de wereld inkwam,
was er ook en heerschte ook in den tĳd van Adam tot Mozes,
toen God zĳne wet nog niet had afgekondigd; de menschen
zondigden ook toen. Maar—zoo werpt Paulus zichzelven als
het ware tegen—de zonde wordt toch niet toegerekend als er
geen wet is; de wet van Mozes was er nog niet, dus kon toen
de zonde ook niet toegerekend worden. En daarop antwoordt hĳ:
zeer zeker wel, de dood heeft immers toch geheerscht van Adam
tot Mozes toe, al is het ook, dat de menschen toen geen positieve,
door God uitdrukkelĳk en woordelĳk afgekondigde wet overtraden
en dus niet zondigen konden in gelĳkheid der overtreding
van Adam. Zĳ zondigden toch wel, omdat zĳ ook toen eene wet
hadden, die hun van nature bekend was, Rom. 1:18v., 2:12-15.
Als de dood dus toen toch geheerscht heeft, dan moet ook toen
de zonde geheerscht hebben. En zĳ heerschte toen, niet doordat
ieder persoonlĳk een positief gebod overtrad als Adam en dus
elk voor zichzelf en door zichzelf een zondaar werd; neen, maar
omdat door de overtreding van Adam de zonde in de wereld
was gekomen en over allen heerschte en in het gevolg daarvan
ook de dood. Adam is dus juist een type van Christus. Het
gaat met de zonde en den dood, die uit Adam ons toekomen,
op dezelfde wĳze toe, als met de gerechtigheid en het leven,
welke Christus verworven heeft. Er is verschil in intensiteit, de

genade is overvloediger
en het leven is machtiger, maar de modus quo, waarop
beide ons deel worden, is dezelfde. De misdaad van
éénen was de oorzaak van de schuld, de zonde en den dood aller
menschen, en zoo is de gehoorzaamheid van éénen de oorzaak
van aller gerechtigheid, vrĳspraak en leven. In éénen zĳn allen
veroordeeld en gestorven; in éénen worden zĳ allen gerechtvaardigd
en behouden. In beide gevallen gaat er een oordeel Gods,
een κριμα, vooraf; en uit
dat κριμα worden eenerzĳds onze zonde
en dood, en andererzĳds onze gerechtigheid en ons leven afgeleid.
En zoo komt de gedachte, welke Paulus in dezen pericoop ontwikkelt,
hierop neer: 1o over de ééne overtreding van Adam
heeft God een vonnis geveld, bestaande in schuldigverklaring en
veroordeeling tot den dood. 2o dat vonnis is in Adam geveld
over alle menschen, omdat zĳ op de eene of andere wĳze, welke
Paulus hier niet nader verklaart maar uit zĳn redeverband vermoeden
laat, in Adam begrepen waren; allen zĳn in Adam schuldig
verklaard en ten doode veroordeeld. 3o krachtens dit voorafgaand
oordeel Gods zĳn alle menschen persoonlĳk zondaren
geworden en sterven zĳ allen ook feitelĳk. God denkt en beschouwt,
beoordeelt en veroordeelt alle menschen in éénen, en
daarom komen zĳ ook allen als zondaren uit hem voort en zĳn
zĳ allen aan den dood onderworpen. Cf. Moor III 255. Turretinus,
Theol. El. IX 9. Ontw. v. h. Ex. v. Tol. X 373. Dietzsch, Adam
u. Christus, Bonn 1871. Hünefeld, Römer 5:12-21, Leipzig
1895. Hofmann, Schriftbew. I 524 f. Thomasius, Christi Person
u. werk I 212. Pfleiderer, Der Panlin. 53 enz.

2. Op deze gegevens der Schrift werd in de christelĳke kerk
de leer der erfzonde gebouwd. Van den beginne aan werd een
zekere samenhang erkend tusschen Adams zonde en die zĳner
nakomelingen, cf. vele aanhalingen bĳ Vossius, Hist. Pelag. p.
134 sq. Horn, Comm. de sententiis eorum patrum, quorum auctoritas
ante Aug. plurimum valuit, de peccato originali, Gott.
1801. Wiggers, Aug. u. Pelag. I 403 f. Münscher-v. Coelln, D.
G. I 343. 353. Schwane, D. G. II 439. Harnack, D. G. III 38.
151. In zooverre is de bewering, dat de leer der erfzonde eene
uitvinding van Augustinus is, geheel onjuist, en kon deze zelf
getuigen: non ego finxi peccatum originale, quod catholica fides
credit antiquitus, de nupt. II 12. Maar toch is het waar, dat

de theologie in den eersten tĳd, vooral in het Oosten, den
nadruk veel meer tegenover het Gnosticisme legde op den
vrĳen wil en de persoonlĳke, dadelĳke zonde dan op de erfzonde
uit Adam; en waar erkend wordt, dat een malum animae ex
originis vitio antecedit, Tert. de an. 41, wordt toch het wezen
dier erfzonde niet nader bepaald en de wĳze harer verbreiding
niet dieper ingedacht. Pelagius kon zich daarom met eenigen schĳn
van recht op vele voorgangers beroepen, maar hĳ ging toch veel
verder dan zĳ, leerde iets wezenlĳk anders en ontkende de erfzonde.
Volgens Pelagius bestond het beeld Gods alleen in de
vrĳe persoonlĳkheid, niet in positieve heiligheid, onsterfelĳkheid
enz. De overtreding van Adam heeft dat beeld Gods niet ontnomen
en feitelĳk in het geheel geen nadeelige gevolgen gehad.
Er is geen erfzonde. Alleen in zoover heeft Adams overtreding
aan zĳne nakomelingen schade gedaan, als zĳ een kwaad voorbeeld
stelde, dat, door anderen gevolgd, de zonde tot eene macht in
de menschheid maakte. Overerving van zonde is eene manicheesche
dwaling; zonde is geen toestand maar eene daad, en draagt altĳd
een persoonlĳk karakter; het zou met Gods rechtvaardigheid in
strĳd zĳn om ons vreemde zonden toe te rekenen; ook zou de
voortplanting in het huwelĳk ongeoorloofd zĳn, als de overerving
der zonde in dien weg plaats greep; bovendien kunnen gedoopte
ouders de zonde niet meer voortplanten, wĳl zĳ immers in den
doop is uitgedelgd. De zonde wordt daarom niet voortgeplant
door generatie maar door imitatie. De menschen, wier zielen rein
door God worden geschapen, worden nu nog in denzelfden toestand
geboren, als waarin Adam zich bevond vóór den val; ziekte, lĳden,
dood enz. zĳn geen straffen der zonde; de mensch is nog volkomen
vrĳ en kan uit zichzelf het goede kennen en doen, hĳ heeft geen
genade van noode; het is mogelĳk, om van alle zonden zich te
onthouden, en enkele menschen hebben het inderdaad ook zoo ver
gebracht, cf. de antipel. geschriften van Augustinus en de litt.,
deel II 320. Pelagius kwam in deze loochening der erfzonde
met de Joden overeen, die meenden, dat de zielen rein door God
werden geschapen en in staat waren om den in het vleesch wonenden
‎‏יצר הרע‏‎ tegen te gaan en zondeloos te leven, Weber,
System 217 f. En later stemden met hem in de Socinianen, Fock,
Der Socin. 654 f., sommige Anabaptisten, Cloppenburg, Op. II
151 sq., vele humanisten en rationalisten, Wegscheider, Instit.

theol. § 117, en tegenwoordig ook Ritschl en zĳne school. Volgens
Ritschl mogen wĳ niet achter de bĳzondere, actueele zonden een
algemeen begrip van zonde aannemen, want zulk een begrip is
geheel onverstaanbaar; een passief overgeërfde toestand kan niet
als zonde gedacht worden; de Schrift leert ze niet, Ps. 51:7
is maar eene individueele belĳdenis, Ef. 2:3 ziet op de vroegere
dadelĳke zonden van hen, die nu Christenen zĳn, en Rom. 5:12
is te onduidelĳk om er iets uit af te leiden; de erfzonde zou alle
verantwoordelĳkheid wegnemen, de opvoeding onmogelĳk maken,
het graadonderscheid in de zonden te niet doen; elk mensch was
dan in de erfzonde al tot den hoogsten graad van zonde gestegen
en de persoonlĳke, dadelĳke zonden zouden daarbĳ haast niet
meer in aanmerking komen. Neen, de zonde is geen eenheid
krachtens één principe maar eene collectieve eenheid als resultaat
van alle individueele handelingen en neigingen; en subject van
de zonde is niet de menschheid als geslacht, wat eene abstractie
en slechts een herinneringsbeeld is, maar de menschheid als som
van alle individuen. Niet eerst de zondige toestand en dan de
daad, maar omgekeerd de zelfbepaling van den wil is de grond
van alle zonden. Alleen krĳgt de wil, die steeds het kwade doet,
wel allengs eene neiging, een habitus, en deze werkt dan weer
op de wilsdaden in. En zoo ontstaat er dan wel bĳ den mensch
een Gesetz der Sünde, een rĳk der zonde, eene gemeenschappelĳke
zonde, maar deze is heel iets anders dan de erfzonde en
werd door Schleiermacher ten onrechte zoo genoemd. Eene zondelooze
levensontwikkeling kan daarom ook apriori niet worden
ontkend, de wil der kinderen is niet op het kwade gericht, veeleer
is er in hen eene algemeene neiging ten goede, Ritschl, Rechtf.
u. Vers. III2 311 f. Unterricht in d. chr. Rel. 1886 S. 25.
Clemen, Die chr. Lehre v. d. Sünde I 256.

Deze pelagiaansche verklaring van de algemeenheid der zonde
ontmoet echter te vele en te ernstige bezwaren, dan dat zĳ langen
tĳd en bĳ velen ingang kan vinden. In de vorige eeuw met haar
rationalisme, individualisme en optimisme was er plaats voor;
Rousseau maakte de gedachten uit veler hart openbaar, als hĳ
de onbedorven natuur verheerlĳkte en de oorzaak van alle zonde
en ellende in de maatschappĳ zocht. Maar de historische zin, die
na de revolutie ontwaakte; het inzicht in de onberekenbare waarde
van samenleving, maatschappĳ en staat; de organische beschouwing,

die overal is doorgedrongen; de leer der erfelĳkheid bovenal,
wier beteekenis, ook op geestelĳk en zedelĳk gebied, meer dan
vroeger in het licht is gesteld, hebben aan de individualistische
en atomistische opvatting van de menschheid en van de in haar
heerschende zonde een einde gemaakt. Indien iets vaststaat, dan
is het wel dit, dat de zonde niet maar een toevallig verschĳnsel
is in het leven der individuen, maar dat zĳ is een toestand en
leefwĳze van heel het menschelĳk geslacht, eene eigenschap der
species. De zondige daden, die niet nu en dan voorkomen maar
allen menschen in alle leeftĳden en omstandigheden eigen zĳn,
wĳzen op eene zondige hebbelĳkheid terug, evenals kwade vruchten
een kwaden boom onderstellen en troebel water terugwĳst naar eene
onreine bron. Daaruit immers wordt alleen verklaard, dat alle
kinderen van der jeugd aan een lust tot het verbodene toonen en
eene neiging tot allerlei kwaad. Wel hebben de Pelagianen menigmaal
met beroep op Jon. 4:11, Ps. 106:38, Mt. 18:3, 19:14,
Luk. 18:17, Joh. 9:3, 1 Cor. 7:14 van de onschuld der kinderen
gesproken. En in relatieven zin is dat ook juist; er is onderscheid
in graad tusschen de zonden; in verband met leeftĳd en ontwikkeling,
is ook de zonde bĳ kinderen nog niet tot haar volle openbaring
gekomen en kan zĳ zich nog niet in zulke schrikkelĳke
vormen vertoonen als op lateren leeftĳd; maar ook leert de
ervaring van alle ouders en onderwĳzers, dat met de toeneming
in kennis enz., bĳ de kinderen ook de zondige neiging zich ontwikkelt.
En als wĳ zelf ons eigen leven nagaan, vinden wĳ de
zonde zoover als wĳ ons kunnen herinneren; en hoe dieper ons
schuldbewustzĳn afdaalt, des te meer gaat het tot de zonden der
jeugd, ja der geboorte en ontvangenis terug, Ps. 25:7, 51:7. De
bovengenoemde Schriftplaatsen bieden dan ook aan de Pelagianen
geen steun; zĳ spreken hoogstens van eene relatieve onschuld, maar
leeren de zondeloosheid der kinderen niet. Voorts is de bewering
dat er menschen zonder zonde geleefd hebben of kunnen leven,
van alle waarschĳnlĳkheid en van allen grond ontbloot. Xenophons
getuigenis van Socrates, Mem. I 1, 11. IV 8, 11, wordt wel door
niemand in absoluten zin verstaan; van de vromen in O. en N.
Test. worden ons tal van zondige daden bericht; de verstgevorderden
op den weg der heiligmaking hebben in diezelfde mate
hun schuld en onvolkomenheid te dieper gevoeld. En zoo sterk
en algemeen is de overtuiging van de zondigheid van heel het

menschelĳk geslacht, dat, als iemand optrad met de bewering
van zondeloos te zĳn, wĳ allen dit terstond zouden toeschrĳven
aan gebrek aan zelfkennis, hoogmoed of krankzinnigheid, Müller,
Sünde II 370. Deze volstrekte algemeenheid der zonde is door
imitatie niet te verklaren. Zĳ gaat aan alle bewuste en opzettelĳke
wilsdaad vooraf, en is bĳ ons allen een toestand, lang voordat
zĳ in daden overgaat. Dat Ritschl dit niet erkent, hangt ook bĳ
hem met het nominalisme samen; de menschheid is geen organisme
maar de som van alle individuen; zonde is geen toestand
maar bestaat alleen in wilsdaden; de dingen in het algemeen
zĳn of zĳn in elk geval slechts kenbaar in hunne werkingen.
Toch blĳft Ritschl zelf aan zĳn uitgangspunt niet getrouw; want
ofschoon hĳ de aangeboren zonde ontkent en de integriteit der
menschelĳke natuur leert, geeft hĳ toch evenals Pelagius aan
het kwade voorbeeld en den invloed der maatschappĳ zulk eene
macht, dat daardoor de algemeenheid der zonde verklaard wordt
en er zelfs eene gemeenschappelĳke zonde ontstaat. Eén van beide
nu: deze invloeden van buiten werken slechts toevallig en dan
verklaren zĳ niets en is de algemeenheid der zonde een raadsel;
of zĳ veroorzaken de algemeene zondigheid feitelĳk, maar dan
zĳn zĳ nog van veel erger natuur dan de Schriftuurlĳke leer der
erfzonde. Voorts bestrĳdt Ritschl deze leer wel daarmede, dat
zĳ alle graden in de zonde opheft, maar dit berust op misverstand;
zelf heeft hĳ maar twee klassen van zonden, die van
onwetendheid en van definitieve boosheid, welke zeker de veelzĳdigheid
van het zondige leven niet omvatten. En de pogingen,
om deze leer uit de H. Schrift te verwĳderen, dragen bĳ al
hunne scherpzinnigheid toch een te gewelddadig karakter, dan
dat zĳ geslaagd kunnen heeten. Cf. Pfleiderer, Die Ritschl’sche
Theologie, in Jahrb. f. prot. Theol. 1889. Dorner, Chr. Gl. II
149. Orr, The Ritschlian Theology, London 1897 p. 145.

3. Het pelagianisme werd door de christelĳke kerk veroordeeld.
Van den beginne aan namen de kerkvaders een zeker verband
aan tusschen Adams zonde en die van zĳn geslacht. Al werd dit
verband nog niet ingedacht, Adams overtreding bracht toch eene
groote zedelĳke verandering aan voor hemzelf en voor zĳne
nakomelingen. De aard dier zedelĳke verandering werd echter
zeer verschillend opgevat. Volgens het semipelagianism bestonden

de gevolgen van Adams val voor hem en voor zĳne nakomelingen
behalve in den dood, vooral in verzwakking der zedelĳke
kracht. Eene eigenlĳke erfzonde, die schuld ware, is er wel niet,
maar er is toch een Erbübel; door Adams val is de mensch
zedelĳk krank geworden; zĳn wil is verzwakt en ten kwade
geneigd; er is een strĳd in hem ontstaan tusschen vleesch en
geest, die het onmogelĳk maakt, dat er een mensch zonder
zonde leeft; maar hĳ kan toch het goede willen, en als hĳ dit
wil, komt hem de genade in het volbrengen ter hulp, Wiggers,
Aug. u. Pelag. II 54-82. Op dit standpunt staat de Grieksche
kerk, deel II 319, en ofschoon in het Westen Augustinus veel
invloed had, de kerk dwaalde toch hoe langer hoe verder naar
het semipelagianisme af, en leerde te Trente, dat de wilsvrĳheid
wel verzwakt naar niet vernietigd en dat de concupiscentia op
zichzelve geen zonde is, cf. deel II 322v. Geheel in overeenstemming
hiermede is het gevoelen van de Anabaptisten, bĳ Moor
III 205, van Zwingli, cf. mĳne Ethiek van Zwingli bl. 17. 18,
van de Remonstranten, Conf. c. 7 en Apol. Conf. ib., Episcopius,
Inst. theol. IV sect. 5 c. 2. Limborch, Theol. Christ. III c. 2.,
de Herrnhutters, Plitt, Zinzendorfs Theol. II 213 f., de Supranaturalisten,
Reinhard, Dogm. § 81-84, Krabbe, Lehre v. d.
Sünde u. v. Tode 148 f. en vele nieuwere theologen, Rothe,
Theol. Ethik § 485 f. H. Schmidt bĳ Herzog2 15, 31. Kaftan,
Wesen der chr. Rel. 260 f. Nitzsch, Ev. Dogm. 325. Oosterzee,
Dogm. II 278v. Doedes, Leer der Zaligheid n. 27 en Ned.
Gel. art. 15 enz. Allen stemmen hierin overeen, dat Adams val
ook voor zĳne nakomelingen gevolgen had, omdat zĳ in physischen
samenhang met hem staan. Maar de zedelĳke toestand,
die tengevolge van Adams overtreding bĳ het menschelĳk geslacht
is ingetreden, is niet een toestand van zonde en schuld, maar
van zwakte, gebrek, krankheid. Op zichzelve kan deze erfzonde
den mensch niet verdoemen en heeft zĳ hoogstens eene poena
damni, zonder poena sensus, tengevolge; zĳ is eene aanleiding
tot zonde maar niet zonde zelve in eigenlĳken zin. Daar echter
de wil verzwakt is, geeft hĳ lichtelĳk aan de verleiding, die
van het vleesch uitgaat, gehoor; en dan, als de wil toestemt en
de begeerlĳkheid inwilligt, wordt de erfzonde tot persoonlĳke
zonde, die schuldig stelt en strafwaardig maakt. Zakelĳk komt
deze leer over de erfzonde geheel overeen met de theorie, dat

de zonde uit de zinlĳkheid voorkomt, Biedermann, Dogm. II 573.

Deze semipelagiaansche opvatting van de erfzonde is echter in
den grond niet veel beter dan die van Pelagius en stuit op even
groote bezwaren. 1o. Zĳ miskent het karakter en den ernst der
zonde. Zonde toch is ἀνομια, dislegalitas. De toestand waarin
de menschen geboren worden, komt òf met Gods wet overeen
òf wĳkt daarvan af; hĳ is goed of kwaad, niet of wel zondig;
een derde is er niet. Dat die toestand goed is en in alle deelen
met Gods wet overeenkomt, durven ook de Semipelagianen niet
beweren. Toch noemen zĳ hem ook niet zondig in eigenlĳken
zin. En zoo scheppen zĳ een tusschentoestand, en spreken van
de erfzonde als een ziekte, gebrek, krankheid, die geen eigenlĳke
zonde is maar alleen aanleiding kan wezen tot zonde; of zĳ
scheiden zonde en schuld en zeggen, zooals Rothe en Kaftan,
dat de erfzonde wel zonde is maar geen schuld. 2o. Dit is beide
onmogelĳk. Zonde en schuld zĳn onlosmakelĳk aan elkander
verbonden, Gal. 3:10, Jak. 2:10, 1 Joh. 5:17; als zonde
ἀνομια is, dan is zĳ strafbaar, en omgekeerd, waar schuld en
straf is, daar moet zonde wezen. Nu is echter de erfzonde van
dien aard, dat er de dood op volgt, Rom. 5:14, dat zĳ de
gemeenschap Gods en zĳn hemel onwaardig maakt (Doedes), dat
zĳ in zichzelve onrein is, dat zĳ de aanleiding en de bron van
vele zonden is, zĳ moet dus zelve wel zonde zĳn. Anders ware
God onrechtvaardig, die met den dood, de bezoldiging der zonde,
Rom. 6:23, straft wat geen zonde is en den dood niet verdient;
de wet verloor haar absolute geldigheid, want er ware
afwĳking, die geen straf waardig was; de gemeenschap met
God wierd onthouden zonder dat er van schuld sprake was;
tusschen hemel en hel, goed en kwaad, licht en duisternis
kwame een toestand in, die geen van beide ware, eene poena
damni zonder poena sensus; wat allerlei zonden voortbrengt, zou
zelf geen zonde zĳn; de boom ware goed en hĳ droeg toch
kwade vruchten; de bron ware rein maar onrein het water,
dat eruit voortvloeit. 3o. Dat die aangeboren zondigheid eerst
tot zonde en schuld wordt, als de wil erin toestemt, verbetert
de theorie niet maar maakt ze nog erger. Want één van
beide: de wil staat dan als het ware boven en buiten die aangeboren
neiging, en dan bestaat de erfzonde in niets dan de aangeboren
zinnelĳke natuur en gaat heel het karakter der zonde

te loor, of de wil zelf is door die erfzonde in meerdere of mindere
mate aangetast en verzwakt; hĳ wortelt zelf in de zondige natuur
en komt daaruit op, en dan verliest men juist in diezelfde mate,
als men den wil laat verzwakt zĳn, datgene wat men met deze
theorie wilde handhaven, n.l. dat er geen zonde is zonder vrĳe
wilsbeslissing. Maar bovendien, al ware zulk een wil, die geheel
of ten deele buiten de aangeboren zondige natuur stond, denkbaar;
hĳ zou toch feitelĳk niet geven, wat men ermede beoogt. De
eerste wilsbeslissingen, die de aangeboren concupiscentia toestemmen,
vallen alle in de eerste jaren, als de wil nog zwak en
krachteloos is. Niemand is zich bewust, dat hĳ met die eerste
wilsbeslissingen zulk eene schuld op zich laadde, dat hĳ feitelĳk
toen eerst gevallen is en een kind des toorns is geworden.
Tegenover wie dit beweert, zou elk zich kunnen verontschuldigen,
dat hĳ niet beter wist en niet anders kon, dat hĳ voor zulk eene
gewichtige beslissing over zĳn eeuwig wel of wee al in zeer ongunstige
omstandigheden was geplaatst; ja, indien de erfzonde
geen zonde is, dan kunnen alle andere latere zonden, die zoo
lichtelĳk en zoo noodzakelĳk daaruit voortvloeien, ook geen zonde
zĳn. Ook Schleiermacher verwierp daarom de voorstelling, dat
de erfzonde niet eerder schuld kan zĳn, dan voordat zĳ in werkelĳke
zonden uitbreekt, indem ja der Umstand, dass es noch
an Gelegenheit und an äusserer Anreizung gefehlt hat, den geistigen
Werth des Menschen nicht erhöhen kann, Chr. Gl. I 382.
4o. De semipelagiaansche theorie lost niet alleen het probleem
niet op, dat hier voorligt, maar zĳ raakt het ook zelfs met de
vingers niet aan en sluit er opzettelĳk de oogen voor. De algemeenheid
der zonde is een feit, dat ook de Semipelagianen
erkennen; zĳ verwerpen de verklaring daarvan uit navolging;
zĳ nemen aan, dat een onreine, gebrekkige, zieke, zondige (zĳ
het dan ook niet zondige en strafbare) toestand aan de zondige
daden voorafgaat; zĳ erkennen, dat die onreine, kranke toestand
bĳ allen zonder onderscheid tot zondige, schuldige, strafbare
daden leidt, zoodat de verzwakte vrĳe wil feitelĳk bitter weinig
te beteekenen heeft. Welnu, hoe is dat ontzettend verschĳnsel te
verklaren? Hoe is het met Gods rechtvaardigheid te rĳmen, dat
Hĳ, afgedacht nu van het verbond der genade, alle menschen in
zulk een toestand geboren laat worden, die voor de vroegstervende
kinderen in elk geval den dood en de verbanning uit zĳne

gemeenschap en voor alle anderen het eeuwige verderf medebrengt?
De semipelagiaansche theorie denkt dit probleem ganschelĳk niet
in en stelt zich met eene oppervlakkige en nietsbeteekenende
vrĳe-wilsleer tevreden. Cf. Müller, Sünde II 445 f.

4. Op dit probleem had Paulus echter, door de tegenstelling
van Christus geleerd, ten antwoord gegeven, dat door de misdaad
van éénen de zonde en de dood in de wereld gekomen en tot
alle menschen doorgegaan was. Allengs ging in de christelĳke
theologie voor deze diepe leer het bewustzĳn open, cf. Schwane,
D. G. II2 439 f. 480 f. Irenaeus zeide: in primo quidem Adam
(Deum) offendimus, non facientes ejus praeceptum, in secundo
autem Adam reconciliati sumus, obedientes usque ad mortem
facti, adv. haer. V 16, 3. Tertullianus sprak van een malum
animae, dat ex originis vitio tot ons gekomen en uit Adams val
is af te leiden; omnis anima eo usque in Adam censetur donec
in Christo recenseatur, tamdiu immunda, quamdiu recenseatur,
de an. 40. 41, cf. ook Cypr. de op. et eleem. 1. ep. 64, 5. Het
sterkst spreekt Ambrosius, die meer dan anderen vóór hem op
het schuldig karakter van alle zonde en op den zondigen toestand,
waarin wĳ geboren worden den nadruk legt en dezen tot den val
van Adam terugleidt; fuit Adam et in illo fuimus omnes, periit
Adam et in illo omnes perierunt, Harnack, D. G. III 45. Maar
toch was het vooral Augustinus, die de gedachte van Paulus
aangreep en verder ontwikkelde; telkens doet hĳ, vooral in zĳne
beide geschriften tegen Julianus, een beroep op Rom. 5:12,
1 Cor. 15:22, Ef. 2:3; voorts haalt hĳ Cyprianus, Hilarius,
Ambrosius, Gregorius Naz., Chrysostomus e. a., tot verdediging
van zĳn gevoelen aan; dan ziet hĳ ook in de practĳk van den
kinderdoop een krachtig bewĳs voor zĳne leer van de erfzonde;
en eindelĳk wĳst hĳ erop, dat de schrikkelĳke ellende van het
menschelĳk geslacht niet anders dan als eene straf op de zonde
te verklaren is. Hoe kan God, die toch goed en rechtvaardig is,
alle menschen van hunne ontvangenis af aan onderwerpen aan
zonde en dood, als zĳ volkomen onschuldig zĳn? Er moet op
allen rusten eene oorspronkelĳke schuld; het grave jugum, dat
alle kinderen van Adam drukt, is anders niet te begrĳpen; wie
de ellenden van het menschelĳk leven nagaat, van het eerste
schreien der kinderen af tot de laatste zuchten der stervenden

toe, moet met Paulus tot de erkentenis komen van een originale
peccatum. Quoniam Dei non est iniquum judicium, ideo in
miseria generis humani, quae incipit a fletibus parvulorum,
agnoscendum est originale peccatum, Op. imperf. c. Jul. III
77 en zoo passim, I 25. 49. II 107. III 44. 202. VI 17. 28
enz. De zonde van Adam moet daarom opgevat worden als eene
daad van hem en van al zĳne nakomelingen. Adam was niet een
privaat persoon, niet een individu naast anderen, maar alle menschen
waren in hem begrepen. De wĳze hiervan wordt bĳ Augustinus
niet volkomen duidelĳk; wĳl hĳ bĳ de vraag naar den
oorsprong der ziel van eene keuze tusschen traducianisme en creatianisme
zich onthield, laat hĳ ook hier er zich niet beslist over
uit, of bĳ het begrepen zĳn van het menschelĳk geslacht in
Adam alleen realistisch of ook foederalistisch denkt. Eenerzĳds
zegt hĳ telkens, dat allen in Adams lendenen waren, gelĳk de
Israelieten in die van Abraham, dat Adam geen beteren kon
voortbrengen dan hĳzelf was, dat Adams zonde door propagatie
en niet door imitatie wordt overgeplant, dat de zonde van Adam
ons deel wordt door geboorte op dezelfde wĳze als de gerechtigheid
en het leven van Christus door wedergeboorte, de civ. XIII
3. Op. imp. c. Jul. I 48 enz. Maar andererzĳds is toch het feit
van beteekenis, dat hĳ het traducianisme van Tertullianus niet
aanvaardt, en dat hĳ telkens zoo sterk mogelĳk uitspreekt, dat
allen in Adam waren en in hem zondigden; omnes ille unus homo
fuerunt, omnes fuimus in illo uno, de pecc. mer. et rem. I 10.
de civ. XIII 14 enz. De erfzonde is daarin van dadelĳke zonden
onderscheiden, dat zĳ niet persoonlĳk door ons bedreven werd,
maar zĳ is toch zonde, wĳl zĳ in zekeren zin weer onze daad
was. Zĳ is beide eene vreemde en eene eigene zonde; aliena
enim (sunt peccata originalia), quia non ea in sua vita quisque
commisit; nostra vero, quia fuit Adam et in illo fuimus omnes,
Op. imp. c. Jul. III 25, cf. I 48. 57; zĳ is zelfs een peccatum
voluntarium, quia ex primi hominis mala voluntate contractum,
factum est quodam modo haereditarium, Retract. I 13. c. Jul.
III 5. de nupt. et conc. II 28 enz. De zondige toestand, waarin
wĳ ontvangen en geboren worden, is een gevolg en straf van
onze overtreding in Adam, Op. imp. c. Jul. I 47 VI 17; God
straft menigmaal zonde met zonde, c. Jul. V 3. de nat. et gr.
22. En hĳ bestaat feitelĳk in de concupiscentia. Soms neemt

Augustinus dit woord in ruimen zin en zegt hĳ, dat de overgeërfde
zondigheid niet alleen in den geslachtslust zetelt maar in
quocunque corporis sensu cognosci, Op. imp. c. Jul. IV 28;
dat de carnalis concupiscentia ook in de ziel haar zetel heeft, ib.
V 7, dat de erfzonde geen substantie is maar een affectionalis
qualitas, een vitium, languor, morbus, substantiae accidens, de
nupt. et conc. I 24. 25 II 34. Op. imp. c. Jul. VI 7 Conf.
VII 12 enz. Maar toch denkt hĳ bĳ de concupiscentia allereerst
aan den geslachtslust; in den zelfstandigen, van den wil onafhankelĳken
motus genitalium komt vooral de verdorvenheid der
natuur uit, en de schaamte strekt daarvoor ten bewĳze; door den
geslachtsdrift plant dan ook de zonde zich voort en maakt heel
de menschheid tot eene massa corrupta, die onderworpen is aan
de misera necessitas non posse non peccandi, cf. vooral de nupt.
et conc. passim, Harnack, D. G. III 190 f. Wiggers, Aug. u.
Pelag. I 107 f. Deze concupiscentia heet beter peccatum originale
quam naturale, wĳl zĳ niet van Goddelĳken maar van menschelĳken
oorsprong is, Op. imp. c. Jul. V 9; zĳ is zonde, quia
peccato facta est appetitque peccare, ib. I 71, en maakt den
mensch originaliter reum, c. Jul. VI 5. Ongedoopt stervende
kinderen gaan om haar verloren; haar schuld wordt echter in den
doop weggenomen, zelve blĳft zĳ over tot prikkel voor den strĳd,
reatus ejus regeneratione solutus est, conflictus ejus ad agonem
relictus est, Op. imp. I 71. 101. c. Jul. VI 5. de pecc. mer. et
rem. II 4, cf. ook Gangauf, Die metaph. Psych. d. h. Aug. 420 f.
Scholastiek en Roomsche theologie bouwden op dezen grondslag
voort maar brachten in de voorstelling van Augustinus toch eene
niet onbelangrĳke wĳziging aan. Behouden bleef de gedachte,
dat Adams overtreding de oorzaak was van aller menschen zonde
en dood. De erfzonde bestaat allereerst in de toerekening aan
alle menschen van die overtreding, welke Adam beging, wĳl zĳ
allen in hem begrepen waren; zĳ is in de eerste plaats schuld,
daarna straf. De Schrift sprak dit dan ook duidelĳk uit, en de
kerk nam het op in hare belĳdenis, conc. Milev. can. 2. conc.
Araus. c. 2. Trid. V 2. Cat. Rom. I 3, 2. Pighius en Catharinus
gingen zelfs zoover, dat zĳ in deze toerekening van Adams overtreding
geheel de erfzonde lieten opgaan en alwat daarop volgde,
verlies der oorspronkelĳke gerechtigheid, bederf der natuur enz.,
alleen als straf maar niet als zonde wilden opvatten, bĳ Bellarminus,

de amiss. gr. et statu pecc. V c. 16. Maar ongetwĳfeld
spraken deze theologen daarmede eene gedachte uit, die uit de
ontwikkeling van het leerstuk der erfzonde in de Roomsche theologie
voortvloeide. Er kwam n.l. spoedig verschil over het karakter
van dien zedelĳken toestand, welke na Adams ongehoorzaamheid
bĳ hem en bĳ al zĳne nakomelingen is ingetreden. Bĳ Augustinus
bestond deze in de concupiscentia, die dan in den geslachtsdrift
haar voornaamsten zetel en orgaan had. Hierbĳ bleef Lombardus
nog staan, Sent. II dist. 30. 31. Maar langzamerhand kwam
de leer van het donum superadditum op, dat aan Adam geschonken
maar door zĳn val verloren werd. Het eerste gevolg
van Adams overtreding was dus voor hem en alle menschen
het verlies van de gratia supernaturalis (justitia originalis); dit
was het eerste, negatieve element in de erfzonde, waar dan het
tweede, positieve, n.l. de concupiscentia nog bĳkwam. Zoo omschreef
Anselmus de erfzonde reeds, de casu diaboli 27, en werd
daarin door Halesius, Bonaventura, Albertus, Thomas gevolgd.
De erfzonde bestond dus in privatio originalis justitiae en in
quaedam inordinata naturae dispositio (concupiscentia), Thomas,
S. Th. II 1 qu. 82 art. 1 en voorts Schwane, D. G. III
393-413. Maar bĳ verder nadenken moest over deze laatste
weer verschil ontstaan. Immers, het beeld Gods werd allengs
opgevat als een donum supernaturale, deel II 518, er was dus
ook een mensch denkbaar en bestaanbaar zonder dat beeld en
toch zonder zonde, een homo naturalis; in zulk een mensch
zouden echter vleesch en geest toch uiteraard tegenover elkander
staan en met elkander strĳd voeren; d. i. de concupiscentia,
de begeerlĳkheid van het vleesch tegen den geest, is van nature,
noodzakelĳk, door schepping eigen aan den mensch en kan dus
op zichzelf geen zonde zĳn. Het beeld Gods was nu wel aan
Adam geschonken tot een remedium en frenum, maar toen hĳ
dit verloor, kwam de strĳd van vleesch en geest vanzelf weer
op; deze lag in zĳne natuur, was wel onderdrukt maar werd nu
weer vrĳ. De concupiscentia is een morbus seu languor naturae
humanae, qui ex conditione materiae oriebatur, deel II 527; zĳ
kan op zichzelf geen zonde zĳn en dus ook geen deel uitmaken
van de erfzonde. De Roomsche leer van het domum superadditum
wreekt zich hier op bedenkelĳke wĳze bĳ de erfzonde. Het is
historisch aan te wĳzen, hoe daarom allengs in de Roomsche

theologie het zwaartepunt in de leer der erfzonde uit de concupiscentia
in de privatio justitiae originalis, uit het positieve in het
negatieve is verlegd. Augustinus omschreef heel de erfzonde door
concupiscentia; de scholastici namen daarbĳ op het verlies der
oorspronkelĳke gerechtigheid, maar handhaafden toch nog de
erfzonde in positieven zin als eene inordinata dispositio, languor
naturae, habitus corruptus, Thomas, S. Th. II 1 qu. 82 art. 1.
Trente spreekt zeer voorzichtig; het zegt dat Adam niet alleen
de gerechtigheid verloren heeft maar ook naar lichaam en ziel in
deterius veranderd is; dat hĳ, nadat hĳ verontreinigd was, niet
alleen den dood en de straffen des lichaams maar ook vooral de
zonde over zĳne nakomelingen heeft uitgestort; dat de zonde van
Adam niet door navolging maar door voortplanting aan ieder eigen
is, inest unicuique proprium, en alleen door Christus’ verdienste
in den doop kan worden weggenomen, sess. 5. Maar de Synode
onthield zich met opzet van engere bepalingen, Möhler, Symb.
57; de aard dezer zonde wordt niet nader omschreven; de woorden
in deterius zeggen weinig; de concupiscentia, die in de gedoopten
overblĳft, is zelve geen zonde maar is alleen ex peccato
et ad peccatum inclinat, ib. 5; de vrĳe wil is niet verloren maar
verzwakt, VI c. 5, en kan ook vóór het geloof goede werken
doen, ib. 7. Alles saam genomen, is niet in te zien, waarin,
afgedacht van de toerekening van Adams overtreding en het
verlies van de oorspronkelĳke gerechtigheid, de erfzonde verder
nog zou kunnen bestaan. Er blĳft niets voor haar over. Na Trente
wordt dan ook uitdrukkelĳk de meening van Lombardus bestreden,
later nog omhelsd door Henricus, Gregorius Arim., Driedo,
dat de erfzonde formaliter of materialiter in concupiscentia,
in eene positieve qualitas zou bestaan, Bellarminus, de amiss.
gr. et statu pecc. V c. 15. Becanus, Theol. schol., de pecc. orig.
qu. 3 en 4. Theol. Wirceb. VII 84-94. Met beroep op Thomas,
Bonaventura, Scotus enz. wordt de erfzonde alleen gesteld in
het verlies der justitia originalis; Bellarminus sprak het open
en duidelĳk uit: non magis differt status hominis post lapsum Adae
a statu ejusdem in puris naturalibus, quam differat spoliatus a
nudo, neque deterior est humana natura, si culpam originalem detrahas,
neque magis infirmitate et ignorantia laborat, quam esset et
laborasset in puris naturalibus condita. Proinde corruptio naturae
non ex alicujus doni naturalis carentia neque ex alicujus malae

qualitatis accessu sed ex sola doni supernaturalis ob Adae peccatum
amissione profluxit, de gr. pr. hom. 5. De toestand,
waarin de mensch na den val geboren wordt, is volkomen gelĳk
aan dien van Adam vóór den val zonder het donum superadditum.
Van eene corruptio of vulneratio naturae kan er alleen
in zoover gesproken worden, als deze toestand er niet behoorde
te zĳn, wĳl Adam het donum superadditum ontving en dat verloor;
het verlies ervan is schuld. Maar zakelĳk is die toestand
niet verkeerd, hĳ is nackte Natürlichkeit; de erfzonde niets
anders dan reductio ad statum mere naturalem; supernaturalia
amissa, naturalia integra; in den doop wordt dit verlies door de
gratia infusa hersteld; na den dood wordt de erfzonde alleen
met poena damni gestraft. Sommigen trachten nog wel eene
corruptio naturae vast te houden, maar de supranaturalistische
opvatting van het Christendom maakt dit onmogelĳk. Alleen is
er nog verschil over, of de toerekening van Adams zonde, die
het verlies van het donum superadditum voor al zĳne nakomelingen
ten gevolge had, berust op een nexus physicus dan wel
op een nexus moralis (foederalis). Sommigen zeggen, dat alle
menschen wel niet formaliter maar toch causaliter, materialiter,
seminaliter in Adam begrepen waren; anderen meenen de toerekening
niet anders te kunnen verklaren dan door aan te nemen,
dat Adam niet alleen onze stamvader maar ook ons hoofd en
onze vertegenwoordiger was; nog anderen verbinden beide voorstellingen
met elkander. Cf. Anselmus, de conceptu originali et
de originali peccato. Lombardus, Sent. II dist. 30-33 en de
comm. van Thomas, Bonaventura enz. Thomas, S. Theol. II
1 qu. 81 sq. Bellarminus, de amiss. gr. V 17-20. Becanus,
Theol. Schol. II tr. 2 c. 9 de pecc. orig. Theol. Wirceb.
VII 65 sq. Vasquez, Suarez e. a. bĳ Schwane, D. G. der neueren
Zeit 1890 S. 166-198. Schwetz, Theol. cath. II 163-177. Dens,
Theol. I 356 sq. Perrone, Prael. theol. III 1839 p. 189. 216-223.
Scheeben, Dogm. II 633 f. Oswald, Relig. Urgesch. der Menschheit
1887 S. 110 f. Kleutgen, Theol. der Vorzeit II 616-675.
Simar, Dogm. 351-367. Pesch, Prael. theol. III 111-152 enz.

5. Tegen deze Roomsche verzwakking van de erfzonde kwam
de Reformatie in verzet. Op zichzelve vond de scholastieke definitie
van de erfzonde als privatio justitiae originalis, homini

inesse debitae, geen bezwaar, indien zĳ maar niet zuiver negatief
werd verstaan. Dit werd echter in de Roomsche theologie hoe
langer hoe meer het geval, en daarom legde de Reformatie
er juist nadruk op, dat de erfzonde niet alleen eene privatio
was maar daarin ook tegelĳk eene totale corruptie der menschelĳke
natuur. Dikwerf werd in den eersten tĳd deze corruptie
nog met den naam van concupiscentia aangeduid, doch dan
werd deze toch niet eenzĳdig met Augustinus en Lombardus
als geslachtslust opgevat, maar als ἀταξια omnium appetitionum,
zetelend zoowel in de hoogere als in de lagere vermogens van
den mensch. Calvĳn zegt zeer duidelĳk, zĳ, die de erfzonde
bepalen als verlies der oorspronkelĳke gerechtigheid, omschrĳven
haar wel geheel maar drukken haar kracht en werkzaamheid niet
genoeg uit. Onze natuur is n.l. niet alleen van iets goeds beroofd,
maar zĳ is ook malorum omnium fertilis et ferax. Als de
erfzonde daarom als concupiscentia omschreven wordt, is dit goed,
mits men er bĳvoege, quidquid in homine est, ab intellectu ad
voluntatem, ab anima ad carnem usque hac concupiscentia inquinatum
refertumque esse, aut ut brevius absolvam, totum
hominem non aliud ex se ipso esse quam concupiscentiam, Inst.
II 1, 8. Voorts leerden de Hervormers, dat deze begeerlĳkheid
ook in haar primoprimi motus zonde was; zĳ wordt niet eerst
tot zonde, als de wil erin toegestemd heeft maar zĳ is zonde in
zichzelve, niet eerst als formata dus maar ook reeds als informis.
Calvĳn verklaart wederom, dat hĳ in dit punt van Augustinus
afwĳkt; deze noemt de concupiscentia, als in den doop de schuld
ervan is weggenomen, met den naam van infirmitas; nos autem
illud ipsum pro peccato habemus, Inst. III 3, 10. En eindelĳk
was deze corruptie der menschelĳke natuur eene zoo totale, dat
de mensch van nature onbekwaam is tot eenig geestelĳk goed,
geneigd tot alle kwaad en om haar alleen reeds de eeuwige straf
waardig. Het valt niet te ontkennen, dat men soms, uit reactie
tegen Rome, vooral van Luthersche zĳde zich al te sterk uitgedrukt
heeft. Al was het niet zoo kwaad bedoeld, het was toch zeker
voor ernstig misverstand vatbaar, als Luther de erfzonde peccatum
essentiale en essentia hominis noemde, Köstlin, Luthers
Theol. II 366 f. Nog sterker sprak Flacius van de erfzonde
als substantia hominis. En ook de Formula Concordiae zeide
in Luthers eigen woorden, dat ’s menschen verstand, hart en

wil in geestelĳke zaken prorsus corruptus atque mortuus was,
niets meer vermogend quam lapis, truncus aut limus, ed.
Müller 589. 594, cf. ook Frank, Theol. d. Conc. I 138. Hoezeer
de Roomschen de Lutherschen daarom van manicheisme trachtten
te beschuldigen, Bellarminus, de amiss. gr. et stat. pecc. V c.
1 sq. Becanus, de pecc. orig. qu. 2 sq. Möhler, Symbolik S.
66 f., toch hebben zĳ in de Form. Conc. uitdrukkelĳk beleden,
dat de zonde geen substantie was, en alle theologen stemmen
daarmede in. Ja, al hebben de Lutherschen over het algemeen
het traducianisme gehuldigd en al waren zĳ daarom geneigd, om
de erfzonde door de carnalis concupiscentia te laten voortplanten,
Luther bĳ Köstlin II 367. Melanchton, Loci C. de pecc. orig.
C. R. XXI. p 668 sq., cf. Frank, Theol. der Concordienformel I
50 f., toch zegt Melanchton daar ook, dat hĳ er niet op tegen
heeft, natos etiam propter lapsum Adae reos esse; de Form. Conc.
verklaart, dat de erfzonde is culpa seu reatus, quo fit, ut omnes
propter inobedientiam Adae et Hevae in odio apud Deum et natura
filii irae simus, Müller, Symb. Bücher 576, en later zeggen verscheiden
Luthersche theologen, dat Adam niet alleen te beschouwen
is als caput physicum maar ook als caput morale seu foederale
generis humani, en dat daarom zĳne overtreding aan allen wordt
toegerekend, Quenstedt, Theol. II 53. 118. Hollaz, Ex. theol.
515. Schmid, Dogm. der ev. luth. K. 172 f. De Gereformeerden
wachtten zich van den beginne af voor dergelĳke sterke uitdrukkingen,
als de Lutherschen soms bezigden; Calvĳn keurde de
bovengenoemde beelden volstrekt niet goed, Schweizer, Centrald.
I 385. 394. Maar toch leerden ook zĳ, dat de erfzonde negatief
in carentia justitiae originalis maar ook positief in corruptio
naturae bestond, en dat zĳ haar oorzaak had in de toegerekende
overtreding van Adam, Calvĳn, Inst. II 1, comm. op Ps. 51:7,
Rom. 5:12 enz. Beza, Tract. Theol. I 344. Martyr, Loci C.
68 sq. Polanus, Synt. 336. Ursinus, Tract. Theol. 202. Explic.
Catech. qu. 7. Zanchius, Op. IV 30. Junius, Theses Theol. 19
20. Heppe, Dogm. 245 f. Er heerschte op dit punt eene zeer
groote overeenstemming. Rivetus verzamelde eene lange reeks
van uitspraken uit kerkelĳke belĳdenissen en theologische werken,
die alle hetzelfde leeren, Testimonia de imputatione primi peccati
omnibus Adami posteris, Op. III 798-826, grootendeels in het
engelsch vertaald in Princeton Theol. Essays 1846 p. 195-217.

Er kwam echter bestrĳding dezer leer uit de school van Saumur;
Placaeus leerde n.l. in zĳne theses de statu hominis lapsi ante
gratiam, Synt. thesium theol. in acad. Salm. ed. 2 1665 p. 205,
dat de ongehoorzaamheid van Adam aan zĳne nakomelingen slechts
middellĳk werd toegerekend, d. i. slechts in zoover en op grond
daarvan, dat zĳ al onrein uit hem geboren waren. Vroeger werd
eenstemmig geleerd: corrupti nascimur, quia primum peccatum
nobis imputatur; Placaeus keerde dit om en zeide: primum peccatum
nobis imputatur, quia corrupti nascimur, en lichtte zĳn
gevoelen nog nader toe in Disp. bipartita de imputatione primi
peccati Adami 1655. De Synode te Charenton veroordeelde zĳn
gevoelen 1645, Rivetus zamelde op last der Synode zĳne bovengenoemde
testimonia, verschillende theologen kwamen tegen de
leer van Placaeus op, Heidegger, Turretinus, Maresius, Driessen,
Leydecker, Marck, Comrie, Holtius enz. Maar de tĳd scheen
voorbĳ voor de reformatorische leer van de erfzonde. Placaeus
vond overal ingang, in Frankrĳk, Zwitserland, Engeland, Amerika,
bĳ theologen als Wyttenbach, Endemann, Stapfer, Whitby, John
Taylor, Roell, Vitringa, Venema enz. cf. M. Vitringa II 349, en
ook bĳ de Lutherschen, Walch, Bibl. theol. I 85. In Amerika
schreef Jonathan Edwards nog wel zĳn beroemd tractaat Original
sin defended 1757, Works II 305-310, tegen Whitby, maar hĳ
huldigde zelf daarin reeds de middellĳke toerekening van Adams
zonde en bracht de New England Theology van Hopkins, Edwards
Jr., Dwight, Emmons enz. geheel in de lĳn van Placaeus. Het
pelagianisme deed overal zĳn intocht; het Protestantisme viel,
in diezelfde mate als het ontrouw aan zĳn verleden werd, in het
Romanisme terug; de mensch was goed van nature maar bezweek
zeer licht in den strĳd tegen de zinnelĳkheid. Zelfs de nieuwere
theologen, die een invloed van Adams zonde op zĳne nakomelingen
aannemen, zĳn daarmede nog slechts ten deele tot de leer der
Reformatie teruggekeerd, Vilmar, Dogm. I 270. Philippi, Kirchl.
Gl. III 40. Ebrard, Dogm. § 340-344. Dorner, Chr. Gl. § 82.
83. Frank, System d. chr. Wahrh. I 460. 482. Müller, Sünde
II 426-503 enz. Toch is door allerlei oorzaken de diepe zin
van de leer der erfzonde voor velen weer duidelĳk geworden. In
1845 schreef Gervinus: wir sind der Erbsündenangst entnommen,
die wie die Gespensterfurcht nur die Furcht einer abergläubischen
Religionslehre war, bĳ Delitzsch, Christl. Apol. 119. Er zullen

niet velen zĳn, die thans nog met dit oppervlakkig oordeel instemmen.
De philosophie van Kant, Schelling, Schopenhauer enz.,
de leer der erfelĳkheid en der solidariteit, de historische en
sociologische studiën hebben aan het dogma der erfzonde een
onverwachten en belangrĳken steun geboden. Toen de theologie
het verworpen had, nam de wĳsbegeerte het weer op.

6. De leer van de erfzonde is een van de gewichtigste maar
ook een van de moeilĳkste onderwerpen der dogmatiek. Peccato
originali nihil ad praedicandum notius, nihil ad intelligendum
secretius, Augustinus, de mor. eccl. cath. I 22. Chose étonnante,
que le mystère le plus éloigné de notre connaissance, qui est
celui de la transmission du péché, soit une chose sans laquelle
nous ne pouvons avoir aucune connaissance de nous-mêmes. Car
il est sans doute, qu’il n’y a rien qui choque plus notre raison
que de dire que le péché du premier homme ait rendu coupables
ceux qui, étant si éloignés de cette source, semblent incapables
d’y participer.... et cependant, sans ce mystère, le plus incompréhensible
de tous, nous sommes incompréhensibles à nous-mêmes.
Le noeud de notre condition prend ses replis et ses tours dans
cet abîme, de sorte que l’homme est plus inconcevable sans ce
mystère que ce mystère n’est inconcevable à l’homme (Pascal).
Le péché originel explique tout et sans lui on n’explique rien
(de Maistre), en toch behoeft zĳ zelve meer dan iets verklaring.
Van oudsher werd zĳ in de theologie als peccatum originale
aangeduid, niet als ware zĳ den mensch van zĳn oorsprong af
krachtens schepping eigen, maar wĳl zĳ bĳ alle menschen de
oorsprong en bron van alle andere zonden is. Veel misverstand
wordt voorkomen, indien deze erfzonde duidelĳk onderscheiden
wordt in peccatum originans (imputatum, culpa) en peccatum
originatum (inhaerens, poena). Eigenlĳk is onder erfzonde, peccatum
haereditarium, alleen te verstaan, die zedelĳke verdorvenheid,
welke de mensch terstond bĳ zĳne ontvangenis en
geboorte uit zondige ouders meebrengt. Maar deze zedelĳke
verdorvenheid, die allen menschen van nature eigen is en niet
eerst later door hunne eigene verkeerde daden in hen ontstaat,
moet toch eene oorzaak hebben. En deze oorzaak is naar de
H. Schrift en kan ook voor het christelĳk denken geene andere
zĳn, dan de eerste overtreding van den eersten mensch, waardoor

de zonde en de dood kwam in de wereld. Adams ongehoorzaamheid
is het peccatum originans; de Schrift zegt dat
duidelĳk, Rom. 5:12, 1 Cor. 15:22; en de ervaring bevestigt
het ieder oogenblik, alle menschen worden in zonden ontvangen
en in ongerechtigheid geboren. Dit is nu niet anders
denkbaar dan zoo, dat die overtreding van Adam ons allen op
de eene of andere wĳze aangaat. Indien er volstrekt geen verband
bestond tusschen Adam en ons, ware het onmogelĳk, dat wĳ in
zonden geboren worden, wĳl hĳ Gods gebod overtrad. Schrift en
geschiedenis wĳzen dus samen ons heen naar een oorspronkelĳke,
gemeenschappelĳke schuld van het menschelĳk geslacht. De hypothese
toch van Plato en anderen, dat iedere ziel vóór hare
komst in het menschelĳk lichaam reeds lang bestaan had en daar
reeds gevallen was, is ons vroeger om afdoende redenen geheel
onhoudbaar gebleken, boven bl. 70; er ligt alleen de onloochenbare
waarheid aan ten grondslag, dat ieder mensch onder
schuld geboren wordt. Die schuld heeft niet ieder persoonlĳk,
individueel, actueel zich op den hals gehaald; zĳ rust op elk
mensch van Adams wege; δια νης παρακοης του ἐνος ἀνθρωπον
ἁμαρτωλοι κατεσταθησαν oἱ πολλοι, Rom. 5:19. Afgedacht
daarvan, of wĳ het eenigermate begrĳpelĳk kunnen maken, dat
God alle menschen onmiddellĳk door en om Adams ongehoorzaamheid
tot zondaars stelt, het feit zelf staat vast, op grond
van Schrift en ervaring. Maar toch kan er daarom wel iets gezegd
worden, om deze handelwĳze Gods indien niet te verklaren, dan
toch van den schĳn der willekeur te ontdoen. In de eerste plaats
immers, is de menschheid geen aggregaat van individuen, maar
eene organische eenheid, één geslacht, ééne familie. De engelen
staan allen onafhankelĳk naast elkander; zĳ werden allen tegelĳk
geschapen en kwamen niet de een uit den ander voort; onder
hen zou een oordeel Gods, als in Adam uitgesproken werd over
alle menschen, niet mogelĳk zĳn geweest; ieder stond en viel voor
zichzelf. Maar zoo is het onder de menschen niet. God heeft hen
allen uit éénen bloede geschapen, Hd. 17:26; zĳ zĳn geen hoop
zielen op een stuk grond, maar allen elkander in den bloede
verwant, door allerlei banden aan elkander verbonden, en daarom
in alles elkander bepalende en door elkander bepaald. En bepaaldelĳk
neemt de eerste mensch eene geheel eenige en onvergelĳkelĳke
plaats in. Gelĳk rami in radice, massa in primitiis,

membra in capite, zoo waren alle menschen in Adams lendenen
begrepen en zĳn zĳ allen voortgekomen uit zĳne heup. Hĳ was
geen privaat persoon, geen los individu naast anderen, maar hĳ
was radix, stirps, principium seminale totius generis humani,
ons aller caput naturale; in zekeren zin kan gezegd, dat nos
omnes ille unus homo fuimus, dat wat hĳ deed door ons allen
gedaan werd in hem; zĳne wilskeuze en wilsdaad was die van
al zĳne nakomelingen. Ongetwĳfeld is deze physische eenheid van
de gansche menschheid in Adam voor de verklaring der erfzonde
reeds van groote beteekenis; zĳ is er de noodwendige onderstelling,
het praerequisitum van; indien Christus voor ons de zonde
zou kunnen dragen en zĳne gerechtigheid ons deelachtig maken,
moest hĳ allereerst onze menschelĳke natuur aannemen. Maar
toch is het realisme zonder meer tot verklaring van de erfzonde
ongenoegzaam. Immers, in zekeren zin kan wel gezegd worden,
dat alle menschen in Adam begrepen waren, maar dan ook alleen
in zekeren bepaalden zin; het is repraesentative maar niet physice
waar. In het genadeverbond spreekt dan ook niemand zoo.
Wĳ kunnen en mogen wel zeggen, dat God de gerechtigheid van
Christus ons zoo toeeigent, als hadden wĳ al de gehoorzaamheid
volbracht, die Christus voor ons volbracht heeft, Heid. Cat. vr.
60, maar daarom zĳn wĳ persoonlĳk en physice het nog niet,
die aan Gods gerechtigheid hebben voldaan; Christus voldeed
voor ons en in onze plaats. En zoo is het ook met Adam; virtualiter,
potentialiter, seminaliter mogen wĳ in hem begrepen zĳn
geweest, doch personaliter en actualiter heeft hĳ het proefgebod
overtreden en niet wĳ. Indien het realisme dit onderscheid niet
zou willen erkennen, en ten uiterste toe consequent zou willen zĳn,
dan zou het èn bĳ Adam èn bĳ Christus alle toerekening overbodig
maken; in beide gevallen was het dan ieder mensch zelf,
die persoonlĳk met de daad gezondigd en door zĳn lĳden en
sterven voldaan had. Voorts indien Adams overtreding in dezen
realistischen zin de onze is geweest, dan staat de mensch ook
schuldig aan alle andere zonden van Adam, aan alle zonden van
Eva, ja aan al de zonden van zĳne voorgeslachten, waaruit hĳ
geboren werd, want hĳ was in dezen begrepen evengoed als in
Adam, toen hĳ het proefgebod overtrad; het is dan ook niet in te
zien, hoe Christus, die physice, d. i. zooveel het vleesch aangaat,
uit de vaderen en uit Adam en Eva is, dan van de erfzonde vrĳ

kon zĳn; de physische eenheid brengt toch op dit standpunt de
moreele noodzakelĳk mede. Verder komt het realisme bĳ het
genadeverbond in niet geringe verlegenheid; want indien er geen
foedus operum is, dan ook geen foedus gratiae; het een staat
en valt met het andere. Indien nu de gerechtigheid van Christus
niet in den weg des verbonds verworven en toegepast wordt,
maar op realistische wĳze, dan bestaat deze bĳ Christus daarin,
dat Hĳ onze natuur aannam, en in dat geval is de voldoening
en de zaligheid het deel van alle menschen, want Christus nam
hun aller natuur aan; of ze bestaat daarin, dat ieder deze physische,
realistische eenheid met Christus eerst verkrĳgt door de
wedergeboorte of het geloof, en dan is niet in te zien, hoe Christus
van te voren kon voldoen, voor hen met wie Hĳ eerst één wordt
door het geloof, dan loopen wedergeboorte en geloof gevaar,
haar ethisch karakter te verliezen, wordt het zwaartepunt uit den
Christus in den Christen verlegd, en komen de weldaden des
verbonds eerst tot stand na en door het geloof. Eindelĳk, het
realisme verdedigt wel een uitnemend belang, n.l. de eenheid
van het menschelĳk geslacht, maar het verliest daarbĳ een ander
belang uit het oog, dat van niet minder gewicht is, n.l. de
zelfstandigheid der persoonlĳkheid. Een mensch is lid van het
geheel, zeer zeker, maar hĳ bekleedt in dat geheel toch ook eene
eigene plaats; hĳ is meer dan een golf in den oceaan, meer dan
een voorbĳgaande verschĳningsvorm der algemeene menschelĳke
natuur. Vroeger, deel II 551v., is daarom reeds opgemerkt, dat
de relatiën, waarin de menschen tot elkander staan, onderscheiden
zĳn van die, welke onder de engelen en onder de dieren worden
gevonden; want aan beide verwant, is hĳ toch ook van beide
verschillend; hĳ is een schepsel met een eigen aard. En daarom
is physische eenheid bĳ hem niet voldoende; er komt nog eene
andere, eene ethische, foederale bĳ. Cf. tegen Shedd, die een sterk
voorstander van het realisme is, Dogm. Theol. II p. 6 etc., ook
Arch. Alex. Hodge, The atonement, Philad. Presb. Board of
Publication z.j. p. 99 etc.


Zoodra men in de christelĳke kerk over het verband van Adams
en onze zonde ernstig begon na te denken, had men aan de
physische eenheid niet genoeg. Shedd beweert wel, dat Augustinus,
de scholastici, de oudste Geref. theologen allen realist waren,
t. a. p. II 37. Maar dit is onjuist; de leer van het verbond

was niet uitgewerkt, maar de gedachte komt al bĳ de kerkvaders
en de Middeleeuwsche theologen voor, cf. deel II 549, boven
bl. 124 en voorts Schwane, D. G. III 393 f. IV 166 f. Kleutgen,
Theol. der Vorzeit II 711. Oswald, Relig. Urgesch. d. Menschheit
165. 167. Scheeben, Dogm. I 500. Pesch, Prael. III 136 enz.
Reeds het eene feit, dat zĳ bĳna allen het creatianisme huldigden,
spreekt genoeg, want een creatianist kan geen realist zĳn. Het
foederalisme sluit daarom de waarheid niet uit, die in het realisme
verborgen ligt; integendeel het aanvaardt die ten volle; het gaat
ervan uit maar het blĳft er niet bĳ staan; het erkent eene unitas
naturae, cui unitas foederalis est innixa. In de menschheid treffen
wĳ allerlei vormen van gemeenschap aan, die volstrekt niet alleen
en zelfs niet hoofdzakelĳk op physische afstamming, maar op eene
andere, hoogere, zedelĳke eenheid berusten. Er zĳn „zedelĳke
lichamen”, gezin, familie, maatschappĳ, volk, staat, kerk, en vereenigingen
en genootschappen van allerlei aard en voor allerlei
doel, die een eigen leven leiden, aan bĳzondere wetten onderworpen
zĳn, in het bĳzonder ook aan de wet, welke Paulus formuleert,
als hĳ zegt: και εἰτε πασχει ἑν μελος, συμπασχει παντα τα
μελη, εἰτε δοξαζεται μελος, συγχαιρει παντα τα μελη, I Cor.
12:26. Al de leden van zulk een lichaam kunnen voor elkander
ten zegen zĳn of ten vloek, en dat te meer, naarmate zĳ zelve
uitnemender zĳn en eene gewichtiger plaats in het organisme
bekleeden. Een vader, moeder, voogd, verzorger, onderwĳzer, leeraar,
patroon, gids, vorst, koning enz. hebben den grootsten invloed
op degenen, over wie zĳ gesteld zĳn. Hun leven en handelen
beslist over het lot hunner onderhoorigen, heft hen op en brengt
hen tot eere of stort hen neer en sleept hen mede ten verderve.
Het gezin van een dronkaard wordt verwoest en met schande
beladen om de zonde van den vader. De familie van een misdadiger
wordt in wĳden kring en gedurende langen tĳd met dezen
gerekend en veroordeeld. Eene gemeente kwĳnt onder de trouweloosheid
van haar leeraar. Een volk gaat te gronde om de
dwaasheid van zĳn vorst. Quidquid delirant reges, plectuntur
Achivi. Er is tusschen de menschen eene solidariteit in het goede
en in het kwade; eene gemeenschap aan zegeningen en aan
oordeelen. Wĳ staan op de schouders der voorgeslachten en erven
hetgeen zĳ aan stoffelĳk en geestelĳk kapitaal hebben saamgegaard;
wĳ gaan tot hunnen arbeid in, rusten op hunne lauweren, genieten

van hetgeen zĳ menigmaal door strĳd en lĳden hebben verkregen.
Dat alles ontvangen wĳ onverdiend, zonder erom gevraagd te
hebben, het ligt alles bĳ onze geboorte gereed, het wordt ons
geschonken uit genade. Niemand, die daartegen bezwaar heeft en
tegen deze wet in verzet komt. Maar als diezelfde wet nu ook
in het kwade gaat heerschen en ons deelgenooten maakt aan de
zonde en het lĳden van anderen, dan komt het gemoed in opstand
en wordt de wet van onrecht aangeklaagd. De zoon, die
de erfenis van zĳn vader aanvaardt, weigert de schuld van zĳn
vader te betalen. Zoo klaagden de Israelieten ook in de dagen
van Ezechiel. Er gold in het O. T. eene wet der solidariteit,
Gen. 9:25, Ex. 20:5, Num. 14:33, 16:32, Jos. 7:24, 25,
1 Sam. 15:2, 3, 2 Sam. 12:10, 21:1v., 1 Kon. 21:21, 23,
Jes. 6:5, Jer. 32:18, Klaagl. 3:40v., 5:7 Ezr. 9:6, Mt.
23:35, 27:25. Maar als Israel in zĳne vermeende gerechtigheid
daarover klaagt, laat de Heere door den profeet verkondigen,
niet wat Hĳ rechtvaardig kan doen, maar wat Hĳ zal doen, als
Israel zich bekeert en den weg der vaderen niet bewandelt. Er
is eene solidariteit van zonde en lĳden, maar God laat het toe
en schenkt de kracht menigmaal, om die zedelĳke gemeenschap
te breken en zelf de aanvang te worden van een geslacht, dat
wandelt in de vreeze des Heeren en zĳne gunst geniet. Maar
daardoor wordt de solidariteit zelve zoo weinig opgeheven, dat
zĳ er veeleer door bevestigd wordt. Christus heeft nog op andere
en betere wĳze de waarheid der solidariteit van het menschelĳk
geslacht bewezen dan Adam. Indien deze solidariteit ook verbroken
kon worden, zou niet alleen alle mede-lĳden, maar ook alle
liefde, vriendschap, voorbede enz. ophouden te bestaan; de menschheid
viel in levenlooze atomen uiteen; er ware geen mysterie,
geen mystiek, geen menschelĳk leven meer. Toch is het waar, wat
Shedd beweert, Dogm. Theol. II 187, dat deze solidariteit des
lĳdens nog niet de toerekening van Adams zonde aan al zĳne
nakomelingen verklaart; om de zonde van een ander te lĳden is
niet hetzelfde als om de zonde van een ander gestraft en dus
ook zelf als dader van die zonde beschouwd te worden; er is
lĳden zonder persoonlĳke overtreding, Luk. 13:1-5, Joh. 9:3.
Maar deze solidariteit, die wĳ dagelĳks zien, slaat ons toch het
argument uit de hand, om God van onrecht aan te klagen, als
Hĳ in Adams straf de gansche menschheid deelen doet. Zoo handelt

Hĳ toch ieder oogenblik, beide in zegeningen en in gerichten.
Indien zulk eene handelwĳze met zĳne gerechtigheid bestaanbaar
is, dan is dit en moet dit ook het geval zĳn bĳ Adams overtreding.
Maar daar komt nog bĳ, dat er eene bĳzondere reden
is, waarom de bovengenoemde wet der solidariteit in het geval
van Adam niet geheel en al opgaat noch ook zelfs op kan gaan.
De wet der solidariteit verklaart het werk- en het genadeverbond
niet, maar is er op gebouwd en wĳst er henen terug. Zĳ heerscht
altĳd binnen engere kringen dan door de menschheid zelve gevormd
wordt. Hoe groot de zegen of vloek van ouders en voogden,
van wĳsgeeren en kunstenaars, van godsdienststichters en
hervormers, van vorsten en veroveraars enz. ook moge geweest
zĳn; er waren toch altĳd „omstandigheden” van plaats, tĳd, land,
volk, taal enz., die er perk en paal aan stelden; de kring, waarin
hun invloed heerschte, was altĳd door andere en grootere omsloten.
Slechts twee menschen zĳn er geweest, wier leven en werken
zich uitgestrekt heeft tot de grenzen der menschheid zelve, wier
invloed en heerschappĳ doorwerkt tot aan de einden der aarde
en tot in eeuwigheid toe. Het zĳn Adam en Christus; de eerste
bracht de zonde en den dood, de tweede de gerechtigheid en het
leven in de wereld. Uit deze gansch exceptioneele plaats, door
Adam en Christus ingenomen, volgt, dat zĳ alleen met elkander
te vergelĳken zĳn, en dat alle andere verhoudingen, aan kringen
binnen de menschheid ontleend, wel tot opheldering kunnen dienen
en van groote waarde zĳn, maar toch slechts analogie bieden en
geen identiteit. Dat wil zeggen, dat Adam en Christus beiden
onder eene gansch bĳzondere ordinantie Gods zĳn gesteld, juist
met het oog op de bĳzondere plaats, die zĳ in de menschheid
innemen. Als een vader zĳn gezin, een vorst zĳn volk, een wĳsgeer
zĳne leerlingen, een patroon zĳne arbeiders met zich in de
ellende stort, dan kunnen wĳ achter hunne personen teruggaan
en in de solidariteit, die binnen de menschheid en hare verschillende
kringen heerscht, tot op zekere hoogte eene verklaring en
bevrediging vinden. Maar alzoo kunnen wĳ bĳ Adam en Christus
niet doen. Zĳ hebben de menschheid niet achter maar vóór zich;
zĳ komen er niet uit voort maar brengen haar tot stand; zĳ
worden niet door haar gedragen maar dragen haar zelven; zĳ
zĳn geen product maar, ieder op zĳne wĳze, aanvang en wortel
der menschheid, caput totius generis humani; zĳ worden niet

door de wet der solidariteit verklaard maar verklaren deze alleen
door zichzelven; zĳ onderstellen niet, zĳ constitueeren het organisme
der menschheid. Indien de menschheid werkelĳk beide in
physischen en in ethischen zin eene eenheid zou blĳven, gelĳk
ze bestemd was te zĳn; indien er dus werkelĳk in die menschheid
niet alleen gemeenschap des bloeds, gelĳk bĳ de dieren, maar op
dien grondslag ook gemeenschap van alle stoffelĳke, zedelĳke,
geestelĳke goederen zou bestaan; dan was dat niet anders tot
stand te brengen en in stand te houden, dan door in éénen allen
te oordeelen. Zooals het met hen ging, zou het gaan met heel
het menschelĳk geslacht. Indien Adam viel, viel de menschheid;
indien Christus staande bleef, werd in hem de menschheid opgericht.
Werk- en genadeverbond zĳn de vormen, waardoor het
organisme der menschheid ook in religieusen en ethischen zin
gehandhaafd wordt. Omdat het Gode niet om enkele individuen
maar om de menschheid te doen is als zĳn beeld en gelĳkenis,
daarom moest zĳ vallen in éénen en ook in éénen worden opgericht.
Zoo is de ordinantie, zoo het oordeel Gods. Hĳ verklaart
in éénen allen schuldig en daarom wordt de menschheid onrein
en stervende uit Adam geboren; Hĳ verklaart in éénen allen
rechtvaardig, en daarom wordt diezelfde menschheid uit Christus
herboren en ten eeuwigen leven geheiligd. God heeft hen allen
onder de gehoorzaamheid besloten opdat Hĳ hun allen zoude
barmhartig zĳn. Turretinus, Theol. El. IX 9. A. A. Hodge, The
atonement p. 78-121. Ch. Hodge, Syst. Theol. II 192. Princeton
Theol. Essays 1846 p. 128-194. Kleutgen, Theol. der
Vorzeit II 704 f. Thomasius, Christi Person u. Werk I3 211.
E. Bersier, La solidarité. Paris 1870. Vercueil, Etude sur la
solidarité dans le Christianisme d’après St. Paul, Montauban 1894.

7. Gevolg van het peccatum originans is het peccatum originatum.
Omdat allen in Adam als zondaren gerekend worden, worden
zĳ ook allen uit hem in zondigen toestand geboren. De erfsmet
is eene straf voor de erfschuld. Onder dit gezichtspunt
is de erfzonde het eerst beschouwd door Augustinus, wat een
krachtig protest uitlokte van de zĳde der Pelagianen, cf. August.,
c. Jul. V 3, evenals later van de Remonstanten, Apol. Conf.
VII 4. Maar de Schrift spreekt menigmaal in dien geest en ziet
in volgende zonden eene straf voor de vorige, 2 Sam. 12:11, 12,

1 Kon. 11:11-31, 22:30, Jes. 6:9, 10, 7:17, 10:5-7,
14:3, Jer 50:6-8, Rom. 1:24-28, 2 Thess. 2:11, 12 enz.
Ook de zonden staan onder Gods bestuur; de wetten en ordinantiën,
die voor het leven der zonde gelden, zĳn door God
vastgesteld en worden door hem gehandhaafd. En onder die
wetten is ook deze: Das eben ist der Fluch der bösen That,
dass sie fortwährend Böses muss gebähren. De zonde heeft die
natuur, dat zĳ den zondaar hoe langer hoe meer verdwaast en
verhardt, steeds vaster in haar strikken verwart en steeds sneller
langs een hellend vlak in den afgrond vallen doet. Het is waar,
dat zonde op zichzelve beschouwd nooit straf der zonde kan zĳn,
want beide verschillen wezenlĳk en staan tegenover elkaar;
zonde komt op uit den wil en straf ondergaat iemand tegen zĳn
wil; zonde is overtreding, straf is handhaving der wet; straf heeft
God tot auteur maar zonde niet. Maar toch mag volgende zonde
eene straf der vorige heeten, wĳl zĳ den zondaar nog verder van
God verwĳdert, ellendiger maakt en aan allerlei begeerlĳkheid
en hartstocht, angst en wroeging overgeeft, Lombardus, Sent.
II dist. 36. Thomas, S. Theol. I 2 qu. 87 art. 2, qu. 75 art.
4. qu. 84 art. 1-4. Gerhard, Loc. VI c. 10 n. 140. Turretinus,
Theol. El. IX 15. Spanheim, Op. III 1268-1270. Moor III 332-335.
Schleiermacher, Chr. Gl. § 71, 2. Müller, Sünde II 589
f. Frank, Chr. Wahrh. I 489. Christ, Die sittl. Weltordnung S.
59. Naar deze wet is bĳ Adam en al zĳne nakomelingen op de
zondige daad een zondige toestand gevolgd. De Pelagianen stellen
het zoo voor, dat eene of andere wilsdaad hoegenaamd geen gevolgen
nalaat; de wil, die het eene oogenblik het kwade deed,
kan terstond daarop, indien het hem lust, weer het goede doen;
de wil heeft en krĳgt bĳ hen nooit eene zekere natuur, een
bepaald karakter, hĳ is en blĳft neutraal, indifferent, zonder innerlĳke
neiging, altĳd tusschen tegengestelde dingen in geplaatst
en met onberekenbare willekeur nu eens naar den eenen, dan
naar den anderen kant zich richtende. Maar zulk eene voorstelling
vindt weerspraak van alle zĳden. Er had bĳ Adam en Eva,
toen zĳ Gods gebod overtraden, eene groote zedelĳke verandering
plaats; schaamte en vreeze voor God maakte zich van hen
meester; de rust, de vrede, de onschuld was weg, zĳ verbergden
zich voor God in het geboomte des hofs; zĳ wierpen de
schuld op elkaar; Kain maakte zich schuldig aan broedermoord;

en straks zag de Heere, dat de boosheid des menschen menigvuldig
was op de aarde, dat al het gedichtsel der gedachten zĳns
harten boos was van der jeugd aan. Bĳ Adams overtreding neemt
eene ontzettende degeneratie van het menschelĳk geslacht haar
aanvang. Wĳ staan hier voor eene schrikkelĳke werkelĳkheid,
waarvan de verklaring ons ontgaat. Hoe is het mogelĳk, dat
ééne enkele zondige daad zulke ontzettende gevolgen had en
een radikalen omkeer bracht in heel de menschelĳke natuur?
In het algemeen kan opgemerkt, dat de verhouding tusschen
eene daad en hare gevolgen ons telkens in het leven zeer
onevenredig voorkomt. Eén uur van onbedachtzaamheid kan maken
dat men jaren schreit. Eéne kleine vergissing, een enkele misstap
geeft aan het leven van vele menschen eene geheel andere
richting; kleine onbeteekenende voorvallen werken tot in
geslachten door; van een zoogenaamd toeval hangt menigmaal
ons geluk of ongeluk af. De ééne overtreding van Adam bracht
een algeheele verandering in de overleggingen, gezindheden en
neigingen zĳner natuur. Immers, de ervaring leert, dat alwat
een mensch doet, in meerder of minder mate op hemzelf
terugwerkt en een spoor in zĳn karakter achterlaat. In den
grond der zaak is niets onverschillig en niets gaat spoorloos
aan ons voorbĳ. Elke wilsdaad, opkomende uit voorafgaande
neigingen en begeerten, werkt op deze terug en versterkt
ze. Iedere zonde kan op die wĳze tot eene hebbelĳkheid, eene
neiging, een hartstocht worden, die over den mensch heerscht
als een tiran. Een mensch is zoo veranderlĳk, zoo vormen
plooibaar; hĳ schikt zich naar alle gelegenheden, hĳ past
zich aan bĳ elk milieu, hĳ went aan alles en gaat overal
naar staan. Wie de zonde doet, wordt terstond een dienstknecht
der zonde. Eene misdaad, een leugen, een diefstal, een moord
is nooit voorbĳ met het oogenblik, waarin zĳ gepleegd worden.
De ongehoorzaamheid van Adam heeft heel zĳne natuur veranderd.
Bovendien, zĳne overtreding had niet alleen eene uit-
maar ook eene inwendige zĳde. Het is niet zoo, dat de zondige
daad van Adam, bestaande in het eten der verboden vrucht,
eensklaps geschiedde zonder eenige voorbereiding en eerst daarna
allerlei zedelĳke veranderingen in zĳne natuur ten gevolge had.
Op die wĳze staan bĳ Adam schuld en smet niet tot elkaar in
verband. De daad van het eten was zelve reeds openbaring van

eene geheele zedelĳke verandering, die er in het binnenste had
plaats gehad. Strikt genomen was zĳ niet de eerste zonde maar
de eerste voldragen zonde in den zin van Jak. 1:15. Aan de
zondige daad gingen zondige overleggingen des verstands (twĳfel,
ongeloof) en zondige neigingen des harten (begeerlĳkheid, hoogmoed)
vooraf, welke haar aanleiding hadden in de verzoeking der
slang en gekweekt werden door den wil van den mensch. Zoowel
vóór als onder en na het eten van den verboden boom werd
’s menschen verhouding tot God en zĳne wet veranderd. Hĳ werd,
niet eerst het eene en daarna het andere, maar tegelĳkertĳd en
in verband met elkaar beide schuldig en onrein voor het aangezicht
van zĳn Maker. Schuld en smet zĳn beide gelĳktĳdige
gevolgen der ééne en zelfde zonde, twee zĳden van dezelfde zaak.
Eindelĳk, de verandering, die bĳ Adam intrad, bestond niet daarin,
dat er eenig zondig beginsel in hem ingeplant of eenig bestanddeel
van zĳn wezen, van zĳn ziel of lichaam, van zĳne vermogens
of krachten hem ontnomen werd. Maar zĳ bestond hierin, dat
de mensch door zĳn twĳfel en ongeloof, door zĳn hoogmoed en
begeerlĳkheid en eindelĳk door de zondige daad zelve steeds meer
van God en van zĳne wet zich losmaakte, zich buiten zĳne gunst
en gemeenschap stelde en al zĳne gaven en krachten juist tegen
God en zĳn gebod gebruiken ging. En dan als dit geschiedt, als
de mensch buiten Gods gemeenschap en buiten Gods wet zich
stelt, dan treedt de zondige toestand vanzelf in, zooals de duisternis
intreedt wanneer het licht verdwĳnt. Fieri nequit quin
maxime sese amet creatura, quam non absorpserit amor Dei
(Melanchton). De mensch, zich onttrekkende aan de gemeenschap
Gods, in welke hĳ geschapen werd, is niet anders denkbaar dan
als een zondaar, schuldig en verdorven voor zĳn aangezicht.

Diezelfde religieuse en ethische verandering, welke bĳ Adam
plaatsgreep onder en bĳ zĳn val, is ook het deel van al zĳne
nakomelingen. Dezen worden allen in dienzelfden zedelĳken toestand
geboren als waarin Adam viel door zĳne overtreding. Dit feit
is haast voor geen ontkenning vatbaar. De Schrift leert het niet
alleen maar ervaring en geschiedenis bewĳzen het dag aan dag.
Indien iets zeker is, dan is het wel dit, dat menschen niet als
rechtvaardigen en heiligen maar als zondaren ontvangen en geboren
worden. Dat wĳst erop, dat zĳ ééne schuld met Adam gemeen
hebben, want schuld en smet gaan in de zonde altĳd

samen. Gelĳk het bĳ Adam niet alzoo is toegegaan, dat hĳ eerst
de zondige daad bedreef, daardoor schuld op zich laadde en ten
gevolge daarvan nu ook zedelĳk onrein en verdorven werd, zoo
komen ook zĳne nakomelingen niet als het ware met eene dubbele
schuld ter wereld, eerst met die van Adams overtreding en daarna
nog met die van hunne zedelĳke verdorvenheid. Want deze zedelĳke
verdorvenheid is niet een later bĳkomend, uitwendig toevoegsel
en niet een toevallig gevolg van de eerste overtreding,
maar in deze een wezenlĳk element en daarvan niet te scheiden.
Gelĳk Adam door zĳne overtreding tegelĳkertĳd en in dezelfde
mate zich schuldig maakte en onrein werd, zoo zĳn ook bĳ zĳne
nakomelingen het schuldig staan in hem en het onrein uit hem
geboren worden twee zĳden van dezelfde zaak, Edwards, Works
II 482. Shedd, Dogm. Theol. II 170. Onjuist is het, daaruit
met Edwards af te leiden, dat de smet aan de schuld voorafgaat.
Er is hier geen vóór en geen na. De onreinheid, waarin alle
menschen geboren worden is de keerzĳde van de schuld dier
overtreding, die door Adam als caput foederale begaan werd.
Schuld, smet, dood staan bĳ Adams nakomelingen in dezelfde
verhouding als bĳ hemzelven en zĳn zoo, in dat onderling verband,
tot allen doorgegaan.

8. De weg, waarin dit peccatum originatum het deel aller
menschen wordt, is niet die van imitatie maar van generatie.
Er gaat een κριμα, een oordeel Gods aan vooraf, en krachtens
dat oordeel worden alle menschen schuldig, onrein en stervende
uit Adam geboren. Zĳ worden dit alles niet eerst op lateren
leeftĳd door hunne dadelĳke zonden, maar zĳn het van hunne
ontvangenis en geboorte af aan. De dood is ten bewĳze, want deze
heerscht niet alleen over de volwassenen maar veel sterker nog
over de kinderkens, zelfs de ongeborene; en die dood is naar de
Schrift geen natuurproces maar eene bezoldiging der zonde. Nu
heeft deze leer der erfzonde, hoezeer zĳ vroeger als onredelĳk
veroordeeld werd, in den laatsten tĳd weer genade gevonden in
de oogen der dusgenaamde wetenschap. Zĳ bleek toch zoo dwaas
en ongerĳmd niet, als vroegere tolken der wetenschap haar hadden
tentoongesteld. Wetenschappelĳk is nu vlak het tegendeel
van wat in vroeger eeuw daarvoor gold. De leer van de aangeboren
goedheid van den mensch en van de maatschappĳ als oorzaak

van alle kwaad heeft afgedaan; men leert thans juist het omgekeerde:
de mensch, afkomstig van een dier, blĳft in zĳn hart
een dier; in ieder mensch schuilt la bête humaine, vitium hominis
natura pecoris; en de „heilige” maatschappĳ en de „Goddelĳke”
staat zĳn het, die hem gelukkig in band houden en dwingen
tot deugd; alle ondeugd is aangeboren, alle deugd is verworven,
cf. b.v. Brunetière, La moralité de la doctrine évolutive, Paris
1896. Het zĳn niet de nieuw ontdekte feiten, die deze verandering
in de beschouwing hebben aangebracht. Want dat elke soort
haars gelĳken voortbrengt, dat kinderen naar hun ouders aarden,
dat niet alleen lichamelĳke maar ook allerlei geestelĳke eigenschappen
overerven, dat is geen ontdekking der 19e eeuw maar
was, blĳkens de leer van het traducianisme, ook vroeger wel
bekend. En dat toch ook weer niet alle eigenschappen overerven,
dat elk individu toch nog iets anders en iets meer is dan de
optelsom of het product van zĳne ouders, ook dat was blĳkens
de leer van het creatianisme aan vroegere geslachten niet onbekend.
Wel is zeer zeker de kennis der feiten uitgebreid en vermeerderd,
maar dit was lang niet van dien aard, dat het alleen
eene gansche beschouwing radikaal veranderen kon. Deze verandering
is voornamelĳk daaraan toe te schrĳven, dat men zoo
ongeveer dezelfde feiten bezag uit een ander gezichtspunt en
met een ander oog, n.l. uit het standpunt van het monisme en
met het oog van een dogmaticus der evolutie. In strĳd met
allen nuchteren wetenschappelĳken zin, heeft men op enkele feiten
eene reeks van diep ingrĳpende conclusies gebouwd en deze op
allerlei manier in populaire geschriften aan den man gebracht:
de mensch—dat was duidelĳk gebleken—was hoegenaamd
geen zelfstandig wezen, maar niets dan een product van bestaande
factoren, een speelbal der omstandigheden; van vrĳheid bĳ hem
te spreken, is dwaasheid, hĳ is een willoos instrument van het
noodlot; misdadigers zĳn een eigen type, die reeds als zoodanig
geboren worden en onverbeterlĳk en ontoerekenbaar zĳn; elk
mensch moet met noodwendigheid wezen wat hĳ is. Een leger
van deels talentvolle schrĳvers, zooals Zola, Ibsen, Nietzsche enz.
hebben deze beschouwing in roman en drama geschilderd voor
de verhitte verbeelding. En wie nu in dat koor niet meezingt
en aan de wetenschappelĳkheid dezer beschouwing twĳfelt, wordt
in den ban gedaan. En toch komt voor den nuchteren beschouwer

alwat de wetenschap op dit terrein aan het licht heeft
gebracht op dit weinige neer: 1o Er is niet alleen herediteit maar
ook variatie, niet alleen eenheid maar ook verandering, niet
alleen herinnering maar ook verbeelding. Vele eigenschappen
gaan over van ouders op kinderen, alle soorten brengen immers
huns gelĳken voort; maar toch gaan niet alle eigenschappen
over, want elk individu is iets nieuws; geen enkel kind lĳkt
precies op zĳne ouders. Hiermede is niets nieuws gezegd en
slechts eene oude bekende, door niemand ooit geloochende waarheid
herhaald. 2o. Deze beide feiten worden zeer gaarne met
den naam van wetten bestempeld; maar hoe die wetten heerschen,
is nog zoo goed als ten eenenmale onbekend. Herediteit
en variatie staan voortdurend met elkaar in verband, zĳ werken
saam en kruisen elkaar, en vandaar dat de verklaring der feiten zoo
moeilĳk is. En deze moeilĳkheid wordt nog daardoor verhoogd, dat
de overerving bĳ alle hoogere wezens plaatsgrĳpt door de vermenging
van twee individuen (amphimixis, gelĳk Weismann ze noemde).
3o. Dit blĳkt, zoodra men eenigszins nader specialiseert. Dat
soorteigenschappen overerven, d. w. z., dat ouders kinderen van
dezelfde soort voortbrengen, staat vast maar brengt niet veel
verder. Dat ras- en varieteitseigenschappen constant worden
overgeplant, is aan rechtmatigen twĳfel onderhevig; door selectie
kan het ras, bv. van dieren of planten, wel worden verbeterd;
maar deze verbetering is beperkt en tĳdelĳk; na vier of vĳf
generaties is de hoogte der verbetering bereikt; zoodra men met
de selectie ophoudt, keeren de nakomelingen tot het oude type
terug; de eigenschappen worden niet in de natuur van de schepselen
opgenomen, zĳ houden de neiging, om in den oorspronkelĳken
vorm terug te slaan. Dat eindelĳk individueele, verworvene
eigenschappen van ouders op kinderen overgaan, is wel door Darwin
e. a. beweerd, maar wordt door A. Weismann, hoogleeraar te
Freiburg, zoo sterk mogelĳk bestreden, en zĳne theorie vindt
tegenwoordig hoe langer hoe meer instemming. 4o. De poging,
om de verschĳnselen, die zich hier voordoen, onder eenige wetten
saam te voegen, is niet alleen niet gelukt maar is voorshands
zeer voorbarig te achten. De verschĳnselen zĳn veel te talrĳk
en te gecompliceerd, evenals b.v. die van het weder, om ons reeds
nu van vaste wetten te kunnen doen spreken. De wet van het
atavisme maakt dan ook al den indruk van slechts uitgevonden

te zĳn, om aan de vele gevallen, waarin de gunstige eigenschappen
niet overerven en dus de „wet” der herediteit niet doorgaat, een
schĳn van regelmatigheid te geven. Nicht begriffene Thatsachen
scheinen schliesslich bekannt, sobald man sie mit einem bekannten
Worte bezeichnet, Dr. Kohlbrugge, Der Atavismus, Utrecht 1897,
S. 3, die het atavisme dan ook evenals Emery voor eene sage
houdt. De hypothese van Lombroso over den misdadigerstype
behoort thans reeds weer tot het verleden. En de statistiek, al
moge zĳ ook eene zekere regelmatigheid in geboorten, huwelĳken,
misdaden enz., aanwĳzen, is daarmede toch nog geenszins gerechtigd
tot de conclusie, dat elk mensch tot zĳne daden gedwongen
wordt, evenmin als het feit, dat de ouderdom eener bevolking in
doorsnede dertig jaren bedraagt, ieder dertigjarige tot sterven
dwingt, Wundt, Grundzüge der physiol. Psych. II2 397. A. v.
Oettingen, Die Moralstatistik3 1882 S. 24 f. Eindelĳk 5o. de
verschillende theorieën ter verklaring van herediteit en variatie
zĳn alle tot op den huidigen dag onvoldoende gebleken. Reeds
het groote aantal, dat er opgesteld is, bewĳst, dat geen van alle
bevredigt. Alle natuurphilosofen en biologen hebben er hunne
krachten aan beproefd, zonder dit geheim des levens ontsluierd
te hebben. De hoogleeraar aan de Sorbonne, Yves Delage, heeft
in zĳn geleerd werk: La structure du protoplasma et les théories
sur l’hérédité et les grands problèmes de la biologie générale,
Paris Reinwald et Cie 1895 alle theorieën breedvoerig besproken
en komt dan tot de slotsom: après avoir étudié et discuté les
nombreuses théories émises pour résoudre les problèmes de l’hérédité
et de l’évolution, nous sommes obligés de reconnaître,
qu’aucune ne présente une solution acceptable. Toutes pèchent
en quelques points, non pas accessoires mais fondamentaux, et
la plupart sont, en outre, appuyées sur des hypothéses gratuites
et tout à fait improbables, p. 743. Zelf waagt hĳ dan ook niet
eene théorie complète aan den lezer aan te bieden; nos connaissances
sont loin d’être assez avancées pour que cela soit possible,
p. 747; cf. ook nog Hugo de Vries, Eenheid in veranderlĳkheid,
Album der Natuur 1898 bl. 65-80. Ribot, L’hérédité psychol.5
Paris Alcan 1894. van Bemmelen, De erfelĳkheid van verworven
eigenschappen, 1890. R. Schäfer, Die Vererbung, Berlin, Reuther
u. Reichard 1897. Dr. Jonker, Erfel. en Toerekenb. in Theol.
Stud. v. Dr. Daubanton 1894 bl. 291-322 enz. Met dit alles

ontkennen wĳ echter de feiten der erfelĳkheid niet noch ook haar
uitgebreide heerschappĳ. De christelĳke theologie heeft er niet
het minste belang bĳ, om aan deze ook maar eenigszins te kort
te doen; integendeel erkent zĳ ten volle en eerbiedigt de wetten,
die op dit gebied door God zĳn vastgesteld; hoe meer in de
erfelĳkheid vaste wetten worden opgespoord, des te grooter wordt
de heerlĳkheid van Hem, die de Schepper aller ordinantiën en
geen God van verwarring maar van orde is. Ook is het volkomen
waar, dat wĳ bĳna nooit met juistheid de grenzen kunnen aanwĳzen,
die de persoonlĳke schuld scheiden van de gemeenschappelĳke
schuld. Wat Schleiermacher zegt van de erfzonde, is heel
iets anders dan wat Schrift en kerk aangaande haar uitspreken,
maar op zichzelf is het van de zonde in het algemeen toch volkomen
waar, dat zĳ eene Gesammtthat und Gesammtschuld des
menschlichen Geschlechtes is, d. i.: de zondige toestand en de
zondige daden van ieder mensch zĳn eenerzĳds veroorzaakt door
die van het voorgeslacht en anderzĳds ook weer oorzaak van de
zondige toestanden en daden der nakomelingen; de zonde is in
Jedem das Werk Aller und in Allen das Werk eines Jeden, Chr.
Gl. § 71, 1. 2. Maar hoe waar dit alles ook zĳ, zoolang de
biologie naast de herediteit ook de variatie erkennen moet, ontbreekt
alle recht, om den mensch zĳne zelfstandigheid en vrĳheid
te ontnemen en hem voor te stellen als een willoos instrument
van booze machten. Zulk eene voorstelling berust niet op gezonde
wetenschap maar is eene vrucht van kranke verbeelding en richt
door het dooden van alle wilskracht in den mensch onberekenbare
verwoestingen aan. En voorts, al mag de steun, door de
wetenschap van den dag aan de kerkelĳke leer der erfzonde geboden,
tot op zekere hoogte dankbaar erkend, zĳ zelve wordt er
niet sterker door evenmin als zĳ er zwakker door wordt, als het
diezelfde wetenschap misschien morgen weer behagen mocht om
ze als dwaas en onzinnig ten toon te stellen. De erfzonde is nog
iets anders dan wat heden ten dage onder herediteit wordt verstaan.
Immers is zĳ geen soorteigenschap, die tot het wezen des
menschen behoort, want zĳ is door overtreding van Gods gebod
in de menschelĳke natuur ingekomen en kan er door wedergeboorte
en heiligmaking weder uit weggenomen worden; en zĳ
is ter andere zĳde ook geen individueele verworvene eigenschap,
want zĳ is allen menschen zonder uitzondering eigen en zĳ is zoo

inhaerent aan de menschelĳke natuur, dat wedergeborenen zelfs
nog kinderen voortbrengen, die van nature kinderen des toorns
zĳn; justus non generat unde ipse regeneratus sed unde generatus
est (Augustinus). De erfzonde neemt daarom eene bĳzondere
plaats in; de tegenwoordige leer der herediteit moge haar van
hare schĳnbare ongerĳmdheid hebben ontdaan, verklaren doet zĳ
haar niet. Oudtĳds werd dit door het traducianisme of het creatianisme
beproefd. Maar welk standpunt men bĳ den oorsprong
der zielen ook inneme, de voortplanting der erfzonde blĳft altĳd
even moeielĳk. De erfzonde is toch geen substantie, die zetelt
in het lichaam en door generatie kan worden overgeplant; zĳ is
eene zedelĳke qualiteit van den mensch, die de gemeenschap met
God mist, welke hĳ naar zĳne oorspronkelĳke natuur bezitten
moest en bezeten heeft. Adams verdorvenheid trad vanzelf in en
op hetzelfde oogenblik, toen hĳ in twĳfel en ongeloof, in hoogmoed
en begeerlĳkheid van God zich losscheurde. En op dezelfde
wĳze treedt de zedelĳke verdorvenheid in bĳ zĳne nakomelingen
van het eerste oogenblik van hun bestaan af. Zooals God aan
Adam om zĳne overtreding zĳne gemeenschap onttrok, zoo doet
Hĳ dit ook aan al zĳne kinderen. En evenmin als Hĳ, Adam
na zĳne overtreding toch nog onderhoudende, door het onttrekken
zĳner gemeenschap de positieve oorzaak van zĳne verdorvenheid
werd, evenmin is Hĳ dit bĳ zĳne nakomelingen, hetzĳ men den
oorsprong der zielen traducianistisch of creatianistisch denke. Ieder
mensch wordt krachtens de physische en ethische relatie, waarin
hĳ tot Adam staat, onder schuld en in smet geboren. Est ergo
quisque sui individui peccati originalis et proximum principium
et subjectum et auctor, Voetius, Disp. I 1104, cf. Martyr, L.
C. p. 70. Polanus, Synt. VI c. 3. Zanchius, Op. IV 50. Voetius,
Disp. I 1078 sq. Turretinus, Theol. El. IX 12. Moor III 289.
M. Vitringa II 358. Edwards, Works II 478.

9. De erfzonde is eene eigenschap der menschelĳke natuur
en daarom eigen aan alle schepselen, die deze natuur deelachtig
zĳn. In Adamo persona corrumpit naturam, in aliis hominibus
natura corrumpit personam, Thomas, S. Theol. III qu. 8 art. 5
qu. 69 art. 3. De pelagiaansche bewering, dat er menschen
zĳn of althans kunnen zĳn zonder eenige zonde, wordt door de
Schrift, door de ervaring, door de getuigenissen aller godsdiensten

en volken weersproken. Op den regel, dat ieder mensch een
zondaar is, is maar ééne uitzondering, n.l. Christus, maar Hĳ
was dan ook de eeniggeboren Zoon van God, de tweede Adam,
hoofd van een ander en beter verbond, en op bĳzondere wĳze
ontvangen van den H. Geest. De Roomschen maken echter ook
nog eene uitzondering voor Maria, de moeder van Jezus. De drie
privileges, in de Roomsche theologie allengs aan Maria toegekend,
n.l. de vrĳheid van de erfzonde (immaculata conceptio),
de vrĳheid van alle dadelĳke zonde (perfectio justitiae) en
de vrĳheid van den dood (assumptio in coelum) zĳn eenvoudig
gevolgtrekkingen uit den hoogen rang van middelares,
waartoe zĳ op grond van haar virginitas en deipartus door de
kerk verheven is. Ten aanzien van de onbevlekte ontvangenis
stelde Pius IX in de bul Ineffabilis vast, beatissimam virginem
Mariam in primo instanti conceptionis suae fuisse singulari omnipotentis
Dei gratia et privilegio, intuitu meritorum Christi Jesu
Salvatoris humani generis, ab omni originalis culpae labe praeservatam
immunem. Er ligt hier niet in opgesloten, dat Maria niet
onder Adam begrepen en in hem gevallen zou zĳn, want Maria
werd alleen vrĳ van de erfzonde bewaard door eene bĳzondere
genade Gods en met het oog op Christus’ verdiensten. Maar er
wordt ook niet in uitgesproken, dat Maria eerst in zonden ontvangen
en daarna terstond geheiligd werd, want er wordt uitdrukkelĳk
verklaard, dat zĳ in het allereerste moment van haar
ontvangenis vrĳ van erfzonde is bewaard. Voor dit dogma is
echter in de Schrift niet de zwakste grond aanwezig. Thomas
zeide ronduit, quod de sanctificatione B. Mariae, quod scilicet
fuerit sanctificata in utero, nihil in Scriptura canonica traditur,
S. Theol. III qu. 27 art. 1. De Roomsche theologen zĳn hiermede
dan ook in niet geringe verlegenheid, zoeken allerlei redenen,
om deze „verborgenheid van Maria” in de Schrift te verklaren,
en dwingen de vreemdste teksten tot een schĳn van bewĳs.
Zoo beroepen zĳ zich op Gen. 3:15, Ps. 45:11v., Hoogl.
1:8-16, 2:2, 3:6, 4:1v., 6:9, Wĳsh. 1:4, Luk. 1:28,
41, 48, Op. 12 en op typen als de ark van Noach, de duif met
den olĳftak, den brandenden doornbosch enz.; maar al deze
aanhalingen en redeneeringen dienen slechts om hun armoede
aan argumenten te bedekken en hebben geen weerlegging van
noode, cf. b.v. Spencer Northcote, Maria in den Evang. Mainz

1889. Schaefer, Die Gottesmutter in der h. Schrift, Münster
1867. Scheeben, Dogm. III 455-472. Veeleer leert de Schrift
beslist, dat alle menschen, behalve Christus alleen, zondaren
zĳn; voor Maria wordt nooit eene uitzondering gemaakt; al
staan er geen bepaalde zondige woorden of daden van haar
opgeteekend, ook niet in Mk. 3:21, Joh. 2:3, toch verheugt
zĳ zich in God haren Zaligmaker, Luk. 1:47, wordt wel om
haar moederschap van Christus maar nooit om haar zondeloosheid
zalig gesproken, Luk. 1:28, 48, wordt ook in dit moederschap
op zichzelf achtergesteld bĳ wie Jezus’ moeder en broeders
en zusters zĳn in geestelĳken zin, Mt. 12:46v., Mk. 3:31v.,
Luk. 8:21, en volhardt met de apostelen in bidden en smeeken,
Hd. 1:14. Ook de kerkvaders leeren noch de onbevlekte ontvangenis
noch ook de zondeloosheid van Maria; Irenaeus, adv. haer.
III 16, 7, Tertullianus, de carne Chr. 7, Origenes, hom. in Luc.
17 enz. spreken bĳ haar van dadelĳke overtredingen; en zelfs
Roomsche godgeleerden kunnen dit niet loochenen. Dr. von Lehner,
Die Marienverehrung der ersten Jahrh. Stuttgart 1881 S. 151
zegt, dat dit de toenmaals heerschende beschouwing was; Schwane,
D. G. I2 382 erkent, dat de traditie uit dien tĳd evenmin stringente
bewĳzen levert als de H. Schrift; en Scheeben, Dogm. III
474, 476 stemt toe, dat de persoon van Maria in de eerste vier
eeuwen op den achtergrond treedt en in relatieve Dunkelheit verkeert.
Hoogstens werd alleen propter honorem Domini geloofd,
dat Maria door bĳzondere genade vrĳ van dadelĳke zonden was
gebleven, Augustinus, de nat. et gr. 36. Damasc., de fide orthod.
IV 14. Zelfs toen sedert de vĳfde eeuw de vereering van Maria
hoe langer hoe meer toenam en later nog het feest van hare
ontvangenis opkwam, leerden de voornaamste theologen—gelĳk
Canus, Loci VII c. 1, Scheeben, Dogm. III 541 f. e. a. ook
erkennen—wel eene sanctificatio B. Virginis post animationem
et contractionem peccati in anima maar bestreden eene praeservatio,
die apriori Maria van alle erfzonde vrĳhield, Anselmus,
Cur Deus homo II 16. Lombardus, Thomas, Bonaventura op
Sent. III dist. 3. Thomas, S. Theol. I 2 qu. 81 art. 3. III qu.
27 art. 1. 2. Comp. Theol. c. 224 enz. Maar Duns Scotus bracht
hierin wĳziging; hĳ betoogde dat, al was Maria ook in Adam
begrepen, God haar toch wel in het allereerste oogenblik van
hare ontvangenis de gratia schenken kon, die van alle zonde haar

vrĳhield. En wĳl dit Gode, Christus en Maria waardiger en met
het gezag der Schrift en der kerk niet in strĳd was, achtte hĳ
het probabile, quod excellentius est attribuere Mariae, Sent. III
dist. 3 qu. 1. En daarmede is ook de grond aangegeven, waarop
bĳ Rome dit dogma rust. Het heeft geen steun in de Schrift
noch in de traditie der oude kerk, maar het is, evenals de hemelvaart
van Maria, eenvoudig eene gevolgtrekking uit het middelaarschap,
dat haar allengs toegekend werd. Het is niet passend,
niet conveniens, dat Maria in zonde ontvangen is, zonde gedaan
heeft en gestorven is. Zĳ moet zondeloos zĳn, en daarom is zĳ
het, al wordt het door Schrift noch traditie geleerd. Cf. Preuss,
Die röm. Lehre v. d. unbefleckten Empfängniss 1865. Benrath,
Zur Gesch. der Marienverehrung, Stud. u. Krit. 1886. Art. Maria
in Herzog2. Bolland, Rome en de geschiedenis, Leiden 1897
bl. 1-53.

10. Even uitgebreid als de erfzonde is in de menschheid, is
zĳ het ook in den enkelen mensch. Zĳ heerscht over den ganschen
mensch, over verstand en wil, hart en geweten, ziel en lichaam,
over alle vermogens en krachten. Zĳn hart is boos van der jeugd
aan en bron van allerlei zonden, Gen. 6:5, 8:21, Ps. 51:7,
Jer. 17:9, Ezech. 36:26, Mk. 7:21; hĳ kan zichzelf niet vernieuwen,
Jer. 13:23, Ezech. 16:6, de dingen Gods niet verstaan,
1 Cor. 2:14, aan de wet Gods zich niet onderwerpen, Joh.
8:34, 36, Rom. 6:17, 20, 8:7, is dood door de zonden en
misdaden, Ef. 2:1. Wedergeboorte is daarom noodig tot ingang
in het koninkrĳk Gods, Joh. 3:3; heel de zaligheid is objectief
en subjectief een werk van Gods genade, Joh. 6:44, 15:5, 1
Cor. 4:7, 15:10, Phil. 2:13 enz. Op deze stellige uitspraken
der H. Schrift werd door Augustinus en zĳne volgelingen en later
door de Hervormers de leer van de onbekwaamheid des menschen
ten goede gebouwd. Wĳl in Adam de gansche menschelĳke natuur
is bedorven, kan er uit haar niets waarlĳk goeds meer
voortkomen, evenmin als een kwade boom goede vruchten voortbrengen
kan. Veeleer verkeert de mensch thans onder de dura
necessitas non posse non peccandi, zĳne deugden zĳn vitia potius
quam virtutes, hĳ is van nature geneigd tot alle kwaad, geneigd
zelfs om God en zĳnen naaste te haten. Deze rede is ongetwĳfeld
hard, en het is geen wonder, dat zĳ ten allen tĳde besliste tegenspraak

heeft ontmoet. De Heidenen kenden dit diepe bederf der
zonde niet; hoezeer zĳ ook menigmaal hare algemeene verbreiding
uitspraken, zĳ bleven toch gelooven aan de natuurlĳke goedheid
van den mensch en aan de mogelĳkheid der deugd, Sunt ingeniis
nostris semina innata virtutum, quae si adolescere liceret ipsa nos ad
beatam vitam natura perduceret, Cic. Qu. Tusc. II 1. Erras, si
existimas, nobiscum nasci vitia, supervenerunt, ingesta sunt, Seneca,
Ep. 96. In het pelagianisme werd deze paganistische leer vernieuwd,
het loochende de erfzonde geheel en al. Door hare mechanische
opvatting van het beeld Gods kwam de Roomsche kerk tot
de leer, dat de homo naturalis na verlies van het donum superadditum
nog waarlĳk goede werken kan doen, wel niet in bovennatuurlĳken
maar toch in natuurlĳken zin, Trid. VI can. 5. 7. Socinianen,
Remonstranten, Wederdoopers, Kwakers, Rationalisten,
enz. vielen tot dit Roomsche standpunt terug. Coornhert ergerde
zich aan de 5e en 8e vraag van den Heid. Catechismus. Rousseau
predikte de natuurlĳke goedheid van den mensch. En Allard
Pierson getuigde van zichzelven, dat hĳ volstrekt niet geneigd
was tot alle kwaad maar wel tot veel goeds, Gids Nov. 1895 bl.
259. Aan den natuurlĳken afkeer, die onwillekeurig in het hart
opkomt tegen de leer van de algeheele zedelĳke verdorvenheid
des menschen, paart zich bĳ hare bestrĳders ongetwĳfeld ook
veel misverstand. Indien toch deze leer duidelĳk in het licht
gesteld wordt, wordt zĳ door aller ervaring dag aan dag bevestigd
en door de getuigenissen van hare tegenstanders zelven
gerechtvaardigd. 1o. De leer van Schrift en kerk is toch niet,
dat ieder mensch in alle mogelĳke dadelĳke zonden leeft en
actu schuldig staat aan de overtreding van alle geboden. Zĳ
spreekt alleen van de diepste neiging, de innerlĳkste gezindheid,
de grondrichting der menschelĳke natuur en belĳdt, dat deze
niet naar God toe-, maar van Hem afgekeerd is. Indien de
mensch eene organische eenheid is, dan zal toch een van beide
het geval moeten wezen. Velen maken er zich van af door te
zeggen, dat de mensch van nature geen van beide of beide tegelĳk
is, Hegel, Werke XII 209 f., maar dit verraadt gebrek aan
nadenken, is in strĳd met de natuur van het goede en werd
daarom ook door Kant zeer ernstig bestreden, Religion, ed. Rosenkranz
23-26. Wie ééne zonde doet, staat in beginsel schuldig
aan de overtreding aller geboden, en wie ééne deugd in

waarheid bezit, heeft ze in beginsel alle. De mensch is in den
wortel van zĳn wezen of goed of kwaad—een derde is er niet.
2o. De zonde is echter geen substantie, zĳ woont wel in en aan
en bĳ den mensch, maar zĳ is niet en kan niet zĳn het wezen
van den mensch. De mensch is ook na den val mensch gebleven,
hĳ heeft eene rede, geweten en wil behouden, kan daardoor zĳne
lagere zinnelĳke driften en neigingen beheerschen en zich alzoo
dwingen tot deugd, Augustinus, die de deugden der Heidenen
splendida vitia noemde, heeft dit toch volmondig erkend; vele
hunner daden zĳn niet alleen geen berisping maar veeleer onzen
lof en onze navolging waard, cf. Wiggers, Aug. u. Pelag. I
119-123. De Lutherschen spraken van den natuurlĳken mensch
als een blok en een stok op geestelĳk gebied, maar schreven
hem in de zoo genoemde lagere hemispheer van het burgerlĳke
leven nog wel allerlei krachten ten goede toe, Frank, Theol. der
Conc. I 144 f. En meer dan zĳ allen hebben Calvĳn en de Gereformeerden
de deugden der ongeloovigen geëerd en ze aan de
Christenen zelven menigmaal ten voorbeeld gesteld, cf. mĳne
rede over de Algemeene Genade bl. 27v. De leer van het totale
bederf der menschelĳke natuur, houdt dus geenszins in, dat de
zondige geneigdheid, die ligt op den bodem van het hart, altĳd
in zulke daden uitbreekt, welke duidelĳk vĳandschap en haat
tegen God en den naaste verraden. Er zĳn verschillende omstandigheden,
die tusschen beide treden en de neiging beletten zich
ten volle te uiten. Niet alleen worden vele zondige daden door
het zwaard der overheid, het burgerlĳk fatsoen, de publieke
opinie, de vrees voor schande en straf enz., tegengehouden; maar
allerlei factoren, zooals de ieder mensch nog eigene natuurlĳke
liefde, het door opvoeding en strĳd gekweekte zedelĳk karakter,
gunstige omstandigheden van constitutie, omgeving, werkkring
enz., leiden den mensch menigmaal tot beoefening van schoone,
lofwaardige deugden. Alleen maar, daarmede is de zondige geneigdheid
des harten onderdrukt doch niet uitgeroeid; in allerlei
booze overleggingen, gedachten, begeerten komt ze telkens naar
boven; als de gelegenheid gunstig is en de nood dringt, breekt
zĳ dikwerf alle dammen en dĳken, die haar inhielden, door; en
zĳ, die in schrikkelĳke woorden en daden toonen God en den naaste
te haten, dragen geen andere natuur dan welke alle menschen
deelachtig zĳn. 3o. Als geleerd wordt, dat de mensch door de

zonde onbekwaam is tot eenig goed en deze onbekwaamheid eene
natuurlĳke wordt genoemd, dan is daarmede geen physische noodzakelĳkheid
of fatalistische dwang bedoeld. De mensch heeft door
de zonde zĳn wil en de hem ingeschapen vrĳheid niet verloren;
de wil sluit krachtens zĳne natuur allen dwang uit en kan niet
anders dan vrĳ willen. Maar de mensch heeft wel verloren de
vrĳe neiging van den wil tot het goede; hĳ wil nu niet meer
het goede doen; hĳ doet thans vrĳwillig, uit neiging, het kwade:
de neiging, de richting van den wil is veranderd; semper est in
nobis voluntas libera, sed non semper est bona, Aug., de
gr. et lib. arb. 15, cf. ook de Geref. bĳ Heppe, Dogm.
237, 264. De onmacht ten goede is in dezen zin niet physisch
maar ethisch van aard; zĳ is eene onmacht van den wil. Sommigen
spraken daarom liever van zedelĳke dan van natuurlĳke
onmacht, Amyraldus, Testardus, Venema bĳ Moor III
231-233, en vooral Jonathan Edwards. Edwards had n.l.
in zĳne dagen de onmacht des menschen te verdedigen tegen
Whitby en Taylor, die de erfzonde loochenden en den mensch
in staat achtten om Gods wet te onderhouden. Zĳ wierpen hem
tegen, dat, indien de mensch Gods wet niet kon onderhouden, hĳ
het ook niet behoefde te doen en, als hĳ het dan niet deed, ook
niet schuldig was. Om daartegen zich te verdedigen, maakte
Edwards onderscheid tusschen natuurlĳke en zedelĳke onmacht,
en zeide, dat de gevallen mensch wel de natuurlĳke, maar niet
de zedelĳke kracht had, om het goede te doen. En hĳ voegde
eraan toe, dat alleen natuurlĳke onmacht werkelĳk onmacht was,
maar zedelĳke onmacht slechts in oneigenlĳken zin zoo heeten
kon. De zonde is n.l. geen physiek gebrek in de natuur of de
krachten van den wil; maar ze is een ethisch gebrek, een gebrek
aan genegenheid, liefde tot het goede, zie zĳn Freedom of the
will, Works II 1-190 passim. Nu zeide Edwards wel, dat de
mensch zichzelf die genegenheid tot het goede niet schenken en
zĳn wil niet veranderen kon; in dit opzicht stond hĳ geheel aan
de zĳde van Augustinus en Calvĳn. Maar door zĳne weigering,
om dezen onwil ten goede natuurlĳke onmacht te noemen, heeft
hĳ veel misverstand gekweekt en feitelĳk het pelagianisme bevorderd.
De Gereformeerden hebben daarom vóór en na van
natuurlĳke onmacht gesproken. Dit woord natuurlĳk kan echter
verschillenden zin hebben. Men kan er mede het oog hebben op

de oorspronkelĳke, door God in Adam naar zĳn beeld geschapen
menschelĳke natuur, zooals de Protestanten zeiden dat het beeld
Gods natuurlĳk was,—dan is de onmacht ten goede niet natuurlĳk.
Men kan er ook mede bedoelen de physische substantie
of kracht van eenig schepsel, en ook dan is de onmacht, wĳl
alle substantie en kracht door God geschapen is, niet natuurlĳk
te noemen. De onbekwaamheid ten goede is geen physische
onmogelĳkheid, zooals het bĳv. voor een mensch onmogelĳk is,
om met zĳne hand aan de sterren te raken. Maar men kan,
sprekende van natuurlĳke onmacht, ook denken aan de eigenschappen
der gevallen menschelĳke natuur en ermede te kennen
geven, dat de onbekwaamheid ten goede nu in den gevallen
toestand aan ieder mensch „van nature” eigen is, hem van het
eerste oogenblik van zĳn bestaan af aangeboren is en niet eerst
door gewoonte, opvoeding, navolging van buiten af in hem aangebracht
is. In dezen zin is de naam van natuurlĳke onmacht
volkomen juist, en die van zedelĳke onmacht voor misverstand
vatbaar. Zedelĳk onmogelĳk heet immers menigmaal datgene,
wat op grond van iemands karakter, gewoonte, opvoeding voor
onmogelĳk door hem te geschieden gehouden wordt; het is zedelĳk
onmogelĳk, dat een deugdzaam mensch in eens een dief wordt,
een moeder haar kind haat, een moordenaar een onschuldig kind
worgt. Dat zedelĳk onmogelĳke heeft desniettemin in sommige
omstandigheden wel terdege plaats. Zoo is het met de onbekwaamheid
ten goede niet. Zĳ is wel ethisch van aard en eene
onmacht van den wil, maar zĳ is den mensch van nature eigen,
zĳ is hem aangeboren, zĳ is eene eigenschap van zĳn willen zelf.
En juist, omdat de wil ook thans in den gevallen toestand krachtens
zĳne natuur niet anders dan vrĳ willen kan, kan hĳ niet anders
willen dan wat hĳ wil, dan datgene waartoe hĳ van nature geneigd
is, cf. Thomas, S. c. Gent. IV 52. Calvĳn op Ef. 2:3. Ursinus
en andere comm. op Heid. Cat. vr. 5. 8. Form. Conc. I 12. Cons.
Helv. § 21. 22. Turret., Theol. El. X 4. 39. Moor III 232.
Hodge, Syst. Theol. II 257-272. Shedd, Dogm. Theol. 219-257.
III 364-374. 4o. Eindelĳk moet men in het oog houden,
dat Schrift en kerk, het geheele bederf des menschen leerende,
daarbĳ den hoogsten maatstaf aanleggen, n.l. de wet Gods.
De leer van de onbekwaamheid ten goede is eene religieuse
belĳdenis. Naar den maatstaf, dien menschen gewoonlĳk gebruiken

in het dagelĳksch leven of ook in de philosophische ethiek,
kan volmondig erkend, dat er veel goeds en schoons door menschen
geschiedt. De volgeling van Augustinus kan met dezen
maatstaf in de hand in de beoordeeling en waardeering van menschelĳke
deugden nog milder en ruimer zĳn dan de overtuigdste
Pelagiaan. Er is echter nog een ander, hooger ideaal voor den
mensch; er is eene Goddelĳke wet, waaraan hĳ beantwoorden
moet. Deugden en goede werken zĳn onderscheiden. Goed, waarlĳk
goed, goed in het oog van den heiligen God, is alleen datgene,
wat uit het geloof, naar Gods wet en tot Gods eere geschiedt.
En aan dezen maatstaf getoetst, wie durft dan zeggen, dat er
eenig werk door menschen geschiedt, dat volkomen rein is en
geen vergeving en vernieuwing behoeft? Met Rome en ten deele
ook met de Lutherschen den mensch in tweeën te deelen en te
zeggen, dat hĳ in het bovennatuurlĳke en geestelĳke niets goeds
vermag maar in het natuurlĳke iets volkomen goeds kan doen,
dat is in strĳd met de eenheid der menschelĳke natuur, met de
eenheid der zedewet, met de leer der Schrift, dat de mensch
altĳd beeld Gods moet zĳn, alwat hĳ doet tot Gods eere moet
doen en God liefhebben moet altĳd en overal met geheel zĳn
hart en verstand en kracht. Indien dit nu zoo is, indien het wezen
van den mensch daarin bestaat dat hĳ beeld en gelĳkenis Gods
is, dan kan in den mensch, gelĳk hĳ thans leeft en werkt, niets
voor Gods aangezicht bestaan. Gewogen in de weegschaal van
Gods heiligdom, wordt al zĳn doen te licht bevonden.

Men kan over dezen maatstaf verschillen, en de wet Gods,
ten einde tot gunstiger slotsom te komen, neerhalen van hare
hoogte en pasklaar maken naar der menschen gedragingen. Maar
gegeven deze maatstaf, is er geen ander oordeel mogelĳk dan
dat der Schrift, dat er niemand is, die goed doet, ook niet tot
één toe. En dit oordeel der Schrift wordt bevestigd door allerlei
getuigenissen. Laten zĳ, die de Schrift niet gelooven, luisteren
naar de stemmen van de grootsten van ons geslacht. Zoodra men
bĳ zichzelf of bĳ anderen niet bĳ de woorden of daden blĳft
staan maar naar de verborgen motieven, de geheime bedoelingen
onderzoek doet, komt de zondige aard van alle menschelĳk
streven aan het licht. Nos vertus ne sont le plus souvent que
des vices déguisés (Rochefoucauld). L’homme n’est que déguisement,
que mensonge et hypocrisie, et en soi-même et à l’égard

des autres (Pascal). Homo homini lupus; zonder den staat zou
de menschelĳke samenleving een bellum omnium contra omnes
zĳn (Hobbes). Volgens Kant is de mensen von Natur böse; er
is in hem een natuurlĳke Hang zum Bösen, ein radicales, angebornes
Böse; de schrikkelĳke feiten, die de geschiedenis der
menschheid ons kennen doet, bewĳzen dit genoegzaam. Ein jeder
Mensch hat seinen Preis, für den er sich weggiebt. Wat de
apostel zegt, is algemeene waarheid: er is niemand, die goed
doet, er is er ook niet tot één toe, Kant, Relig. ed. Rosenkranz
35 f. Diejenigen, welche ein servum arbitrium behaupteten und
den Menschen als einen Stock und Klotz charakterisirten....
hatten vollkommen Recht, Fichte, Syst. der Sittenlehre 1798 S.
265. Das natürliche Herz, worin der Mensch befangen ist, ist
der Feind, der zu bekämpfen ist, Hegel, Werke XII 270. Der
Mensch hat sich von Ewigkeit in der Eigenheit und Selbstsucht
ergriffen und alle, die geboren werden, werden mit dem anhängenden
finstern Princip des Bösen geboren. Dieses ursprüngliche
Böse im Menschen, das nur derjenige in Abrede ziehen kann, der
den Menschen in sich und ausser sich nur oberflächlich kennen
gelernt hat, ist in seinem Ursprung eigne That, Schelling, Werke
I 7 S. 388. Die Haupt- und Grundtriebfeder im Menschen, wie
im Thiere ist der Egoismus, d. h. der Drang zum Daseyn und
Wohlseyn. Dieser Egoismus ist im Thiere wie im Menschen mit
dem innersten Kern und Wesen desselben aufs genaueste verknüpft,
ja eigentlich identisch. Dit egoisme wordt wel door allerlei banden
van fatsoen, vrees, straf, overheid enz., beteugeld; maar als deze
worden weggenomen, springen die unersättliche Habsucht, die
niederträchtige Geldgier, die tief versteckte Falschheit, die tückische
Bosheit te voorschĳn. Kriminalgeschichten und Beschreibungen
anarchischer Zustände muss man lesen, um zu erkennen, was in
moralischer Hinsicht der Mensch eigentlich ist. Diese Tausende,
die da vor unseren Augen in friedlichen Verkehr sich durcheinander
drängen, sind anzusehen als eben so viele Tiger und
Wölfe, deren Gebiss man durch einen starken Maulkorb gesichert
hat. Zelfs het geweten is meest samengesteld uit 1/5 menschenvrees,
1/5 deisidaemonie, 1/5 vooroordeel, 1/5 ĳdelheid en 1/5 gewoonte,
Schopenhauer, Die beiden Grundprobleme der Ethik,
3e Aufl. 1881 S. 186 f. Welt als Wille u. V. I6 391 f.
Parerga u. Paral. II5 229 f. De aanhangers der evolutie zĳn

teruggekeerd tot de leer van Mandeville, Helvetius, Diderot,
d’Alembert enz., dat egoisme de basis is der moraal en de norma
van alle menschelĳk handelen; de mensch is van de dieren
afkomstig en hĳ blĳft in den grond een dier, door egoistische
instincten geleid; beschaving kan temmen maar nooit van den
mensch iets anders maken dan wat hĳ oorspronkelĳk en naar
aanleg is; wat wĳ zedelĳk leven noemen, is een toevallig product
van de omstandigheden, van het leven der menschen in eene
bepaalde maatschappĳ; onder andere omstandigheden en in eene
andere maatschappĳ zouden goed en kwaad een geheel anderen
inhoud hebben, Darwin, Afst. des menschen, hoofdst. 3-5.
Büchner, Kraft u. Stoff 16e Aufl. 478-492. In zĳn Ethisch
idealisme Amst. 1875 maakt de Bussy een groot onderscheid
tusschen den moreelen mensch, wiens egoistische natuur door de
gemeenschap bedwongen is in haar willekeur maar niet vernietigd,
wiens deugden menigmaal splendida vitia zĳn, 22v., en den zedelĳken
mensch, in wien een nieuw beginsel is geplant. Het is
waarlĳk de Schrift niet alleen, die hard over den mensch oordeelt.
Het zĳn menschen, die over menschen het hardste en strengste
oordeel hebben geveld. En dan is het altĳd nog beter, in de
hand des Heeren dan in die des menschen te vallen, want zĳne
barmhartigheden zĳn vele. Immers als God ons veroordeelt, dan
biedt Hĳ tegelĳk in Christus zĳne vergevende liefde aan, maar
als menschen menschen veroordeelen, stooten zĳ hen menigmaal
van zich en geven hen aan hunne verachting prĳs. Als God ons
veroordeelt, dat laat Hĳ dit oordeel ons brengen door menschen,
profeten en apostelen en dienaren, die niet hoog als heiligen zich
boven ons stellen maar met allen zich samenvatten in gemeenschappelĳke
belĳdenis van schuld; maar de wĳsgeeren en moralisten,
de menschen verachtend, vergeten daarbĳ meestal dat zĳ
zelven menschen zĳn. Als God ons veroordeelt, dan spreekt Hĳ
van zonde en schuld, die wel groot is en zwaar maar die toch
weggenomen kan worden wĳl zĳ niet behoort tot het wezen van
den mensch; maar de moralisten spreken menigmaal van egoistische,
dierlĳke neigingen, die den mensch krachtens zĳn oorsprong
eigen zĳn en tot zĳn wezen behooren; zĳ slaan hem wel neer
maar beuren hem niet op; indien wĳ van huis uit dieren zĳn,
waarom behooren wĳ dan te leven als kinderen Gods?




§ 39. De straf der zonde.

1. De straf der zonde kan in deze paragraaf nog niet volledig
behandeld worden. De gansche, verdiende straf is door God van
te voren wel op de zonde bedreigd, maar nadat zĳ gepleegd
was niet voltrokken; ook treedt zĳ bĳ niemand in dit leven
volkomen in, zelfs wordt zĳ bĳ den dood nog niet ten volle
toegepast; eerst na het oordeel ten jongsten dage treft zĳ den
schuldige in haar gansche zwaarte. In Gen. 2:7 had God uitdrukkelĳk
gezegd: ten dage als gĳ daarvan eet zult gĳ zekerlĳk
sterven. Deze stellige bedreiging is echter niet volvoerd. Er is
een element tusschen beide getreden, dat deze straf gematigd
en uitgesteld heeft. Adam en Eva zĳn nog vele jaren na den
val blĳven leven; Eva werd zelfs de moeder der levenden; er
is een menschelĳk geslacht uit hen voortgekomen, dat door de
aarde gedragen en gevoed wordt. De aanvangen der geschiedenis
zetten na den val, zĳ het ook in zeer gewĳzigden vorm,
zich voort. Dit alles is niet aan Gods gerechtigheid, maar,
gelĳk later duidelĳker blĳken zal, aan zĳne genade te danken.
Deze treedt aanstonds na den val in werking. Zĳ krĳgt de leiding
der geschiedenis, niet ten koste van maar in verbinding
met het recht Gods. Alle gevolgen en straffen, die na de zonde
intreden, dragen dan ook aanstonds een dubbel karakter. Zĳ zĳn
niet louter gevolgen en straffen, door Gods gerechtigheid ingesteld,
maar alle zonder onderscheid onder een ander gezichtspunt
ook middelen der genade, bewĳzen van Gods lankmoedigheid en
ontferming. Er is hier niet tegen in te brengen, dat God dan
in Gen. 2:7 onwaarheid zou hebben gesproken. Daar toch wordt
alleen de ware, volle straf aangekondigd, die de zonde verdient;
de zonde verbreekt de gemeenschap met God, is geestelĳke dood
en verdient den dood. Dat die straf gematigd, uitgesteld, zelfs
kwĳtgescholden zou worden, was uit den aard der zaak vóór
de overtreding voor mededeeling niet vatbaar. God maakt daarom
in Gen. 2:7 alleen van de ééne, groote straf der zonde, d. i.
den dood, gewag. Daarmede houdt toch in eens alles op, leven,
vreugde, ontwikkeling, arbeid, ook de mogelĳkheid van bekeering
en vergeving, van herstel der gemeenschap met God. De zonde

verdient niet anders dan den ganschen, vollen dood. Alle andere
straffen, die na den val feitelĳk ingetreden en uitgesproken zĳn,
zooals schaamte, vrees, verberging voor God, vloek over de slang,
over de aarde enz., zĳn wel straffen maar onderstellen toch
tevens, dat God zĳne bedreiging niet aanstonds en ten volle
uitvoert, dat Hĳ nog een ander plan heeft met menschheid en
wereld en deze daarom in zĳne lankmoedigheid en genade laat
bestaan. Toch zĳn zĳ onder een bepaald gezichtspunt zeer zeker ook
straffen en behooren in zoover hier ter sprake te komen. Gods
genade spreekt er zich in uit, maar ook zĳne gerechtigheid.
Straf toch heeft, naar de algemeene gedachte der Schrift, de
bedoeling, om het recht Gods, dat door de zonde geschonden is,
te herstellen. Onder Israel had zĳ de strekking, om de door
God ingestelde wetten staande te houden en het booze uit het
midden des volks weg te doen, Deut. 13:5, 17:7, 12, 22:21v.,
24:7, en dan voorts, om dergelĳke overtredingen te voorkomen
en Israel in vreeze in des Heeren inzettingen te doen wandelen,
Deut. 13:11, 17:13, 19:20, 21:21. Het doel der straf was
dus tweeledig, had betrekking op het verleden en de toekomst,
moest begane overtredingen herstellen en toekomstige voorkomen.
De maatstaf der straf was niet willekeur of wraak, Lev. 19:18,
Spr. 24:29, maar de aard van het misdrĳf, Ex. 21:23-25,
Lev. 24:19, 20, Deut. 19:21, zonder dat echter het jus talionis
altĳd streng, letterlĳk, beide qualitatief en quantitatief, toegepast
werd, b.v. Ex. 21:30v. Het farizeisme paste dezen regel,
die alleen voor de overheid geldt, ook in het private leven toe,
in strĳd met het O. Test. zelf, Lev. 19:18, Deut. 32:35, Spr.
24:29. Daartegen komt Jezus op, Mt. 5:38; Hĳ verbiedt
alle zucht naar wraak, hetzĳ men deze privaat of langs publieken
weg zoekt, en beveelt lĳdzaamheid en barmhartigheid aan.
Vergelding is echter wel door heel de Schrift heen de objectieve
maatstaf der straf, niet alleen voor de aardsche overheid maar
ook voor God zelven. Niet alleen bedreigt Hĳ straf op de zonde,
Gen. 2:7, Deut. 27:15v., Ps. 2:9v, 5:5, 11:5, 6, 50:21,
94:10, Am. 6:8, Jes. 10:13-23, Jer. 25:12, Mt. 21:42,
23:13, 24:15, Rom. 2:3, Joh. 8:24, Rom. 6:21, 23, Gal.
6:8, 2 Petr. 2:12, 3:7 enz., maar Hĳ bepaalt de mate der
straf ook naar den aard van het misdrĳf en vergeldt een iegelĳk
naar zĳn werk, Ex. 20:5-7, Deut. 7:9, 10, 32:35, Ps.

62:13, Spr. 24:12, Jes. 35:4, Jer. 51:56, Mt. 16:27, Rom.
2:1-13, Hebr. 10:30, Op. 22:12.

2. Hiermede in overeenstemming sprak de christelĳke theologie
van eene justitia judicialis, onderscheiden in justitia remunerativa
en vindicativa, deel II 199v., en leidde daaruit af het
recht en het wezen der straf. Inderdaad is er geen ander laatste
en diepste beginsel, waaruit de straf kan worden gededuceerd,
dan de gerechtigheid Gods. Alle straf onderstelt, dat hĳ, die de
straf uitspreekt en oplegt, met gezag is bekleed over hem die
de wet overtrad. Dit gezag, dit recht kan zĳn oorsprong niet
hebben in den mensch, noch in zĳne physische natuur, want
deze schept alleen het recht van den sterkste, noch in zĳne
ethische natuur, want alle menschen zĳn zondaren en het recht
tot straffen rust nooit daarin, dat iemand zedelĳk hooger staat
dan de schuldige. Alle zoogenaamde relatieve theorieën, die er
buiten de Goddelĳke gerechtigheid om voor de handhaving van het
strafrecht uitgedacht zĳn, zooals de noodweer-, de praeventieve,
de afschrikkings-, de verbeteringstheorie, zĳn onvoldoende, om het
recht van straffen te vindiceeren en zĳn ook met het wezen der
straf in strĳd; zĳ zĳn misschien momenten in, maar kunnen
niet zĳn principe van de straf; straf is altĳd in de eerste plaats
poena vindicativa en daarna eerst poena medicinalis en exemplaris.
Utiliteit schept geen recht. Al de genoemde theorieën,
die het strafrecht bouwen op het belang van den staat, de maatschappĳ,
de overtreders, vallen daarom alle in de theorie van
het recht van de sterkste terug; recht wordt ingewisseld voor
macht. Als er geen zedelĳke en rechtsorde is, boven en onafhankelĳk
van den mensch, en als hare handhaving aan niemand
door eene hoogere autoriteit is opgedragen, dan moge het straffen
voor sommige personen, voor eene toevallige meerderheid nuttig
zĳn maar recht ertoe bestaat niet. Het atheisme is de ondermĳning
en vernietiging van alle recht en moraal; ni Dieu ni
maître. Alleen dan is er recht tot straffen, als er eene rechtsorde
bestaat, door God vastgesteld en in zĳn naam door de
overheid ten koste zelfs van het leven harer overtreders te handhaven,
wĳl zĳ kostelĳker is dan eenig goed en alle schepsel in
waarde verre overtreft. Wel schĳnt het bĳ het eerste hooren
vreemd, dat de rechts- en daarachter de zedelĳke orde van

zoo onvergelĳkelĳke waarde is en goed en leven van den mensch
tot hare handhaving en herstelling opeischt. Maar deze zedelĳke
wereldorde is geen idee van den mensch, geen staat van zaken,
door hem geproduceerd; zĳ is ook geen zelfstandige, in zichzelve
rustende macht, waarvan niemand zeggen kan wat zĳ is; maar
zĳ is de openbaring en werking der gerechtigheid Gods in deze
wereld, zĳ rust in den volmaakten, heiligen wil van Hem die
alle dingen onderhoudt en regeert; wie haar aantast tast God
zelven aan. Daarom staat zĳ hoog boven den mensch en is ze
meer waard dan alle schepselen samen; als het tot een conflict
komt, gaat de mensch erbĳ te gronde; fiat justitia, pereat mundus;
wenn die Gerechtigkeit untergeht, so hat es keinen Werth
mehr, dass Menschen auf Erden leben (Kant). Om haar te handhaven,
is de straf ingesteld; zĳ bedoelt rechtsherstel, handhaving
van Gods gerechtigheid; indien zĳ daartoe niet dient, wordt ze
dwang en overmacht. Cf. Lombardus, Sent II. dist. 36. Thomas,
S. Theol. I 2 qu. 87. Stöckl, Lehrb. d. Philos. III 53. 97.
Polanus, Synt. p. 340. Hoornbeek, Theol. pract. I 412. Moor
III 329. Buddeus, Inst. theol. mor. I 612-629. Stahl, Philos.
d. Rechts5 II 1 S. 160 f. 2 S. 681 f. Ulrici, Gott u. d. Mensch
II 391 f. Dorner, Gl. I 286 II 324. Kohler, Das Wesen der
Strafe, Würzburg 1888. H. Seuffert, Was will, was wirkt, was
soll die staatliche Strafe? Bonn 1897. Caro, Problèmes de morale
sociale 1887 p. 193. Dale, The atonement, 18th ed. 1896 p. 373.
Harris, God the Creator and Lord of all, Edinb. 1897 II 442.
F. C. Domela Nieuwenhuis, Het wezen der straf I Utrecht
1867. H. L. Lindaal Jacobs, Beschouwingen over straf en straffen,
Amst. 1884. Kuyper, Ons Program 1879 bl. 738.

Straf bestaat altĳd in zeker lĳden, in berooving van eenig
goed, hetzĳ aan vermogen of vrĳheid, aan lĳf of leven; ze is
een malum passionis, quod infligitur ob malum actionis. Waarom
de rechtsorde bepaald van dengene, die haar schendt, lĳden eischt
en hoe zĳ daardoor hersteld en bevredigd wordt, is moeilĳk te
zeggen. Willekeur en toeval is dit zeker niet. Achter die rechtsorde
staat de levende, waarachtige, heilige God, die den schuldige
geenszins onschuldig houdt; en bĳ Hem rust de straf niet
op een dominium absolutum in den zin van Duns Scotus, cf.
deel II 207. 216, maar op den eisch zĳner gerechtigheid. Indien
Hĳ de zonde niet strafte, zou Hĳ aan het kwade gelĳke rechten

toekennen als aan het goede en zichzelven verloochenen. Opdat
God God blĳve, is de straf der zonde noodzakelĳk. Zoodra dus
de zedelĳke of de rechtsorde aangetast is, verheft zĳ zich en
roept om herstel. Zĳ wreekt zich in de straf, zoowel in- als
uitwendige, drukt den overtreder neer en toont daarin hare onvergelĳkelĳke
majesteit. God kan niet dulden, dat de zondaar, in
plaats van onder zĳne wet te staan en haar te gehoorzamen, zich
boven haar verheft en in beginsel zich Gode gelĳk maakt.
En daarom handhaaft Hĳ in de straf zĳne Goddelĳke souvereiniteit;
Hĳ drukt door het lĳden den zondaar neer op
de plaats, waar hĳ behoort te staan, en brengt hem, waar
hĳ het niet vrĳwillig aanvaarden wil, door de straf tot de
gedwongen erkentenis, dat hĳ de mindere, dat hĳ niet God
maar een schepsel is. Wie niet hooren wil, moet voelen. De
straf is een machtig bewĳs, dat alleen de gerechtigheid recht
heeft van bestaan, dat God alleen goed is en groot. Ten
deele vloeit de straf uit de zonde zelve voort; zonde brengt
uit haar aard scheiding van God, en dus duisternis, onkunde,
dwaling, leugen, vreeze, onvrede, schuldbesef, berouw, ellende,
slavernĳ mede; de dienst der zonde is zoo onuitsprekelĳk hard.
Maar ten deele wordt de straf ook van buiten af door de bevoegde
autoriteit aan de overtreding toegevoegd. Zoo geschiedt
het in het huisgezin, in de school, in de maatschappĳ en den
staat, en zoo is het ook bĳ de straffen, die God op de zonde
volgen laat. Velen hebben dit laatste ontkend en op dit gebied
alleen van natuurlĳke, maar in geen geval van stellige straffen
willen weten, Spinoza, Eth. V prop. 42, vele rationalisten in de
vorige eeuw, cf. bĳ Bretschneider, Syst. Entw. 391 en Dogm.
I 527. Strauss, Gl. I 603. Scholten, L. H. K. II 108v. 569v.
Vrĳe Wil 236, cf. ook Schleiermacher, Chr. Gl. § 84, Biedermann,
Dogm. II 575 f. Lipsius, Dogm. §. 393. Ritschl, Rechtf. u.
Vers. I2 397 III2 326 f. Kaftan, Dogm. § 36 enz. Op dit standpunt
is er eigenlĳk geen loon en geen straf; de deugd draagt haar
loon, de ondeugd haar straf in zichzelve; een hemel of hel bestaat
er niet dan alleen in het gemoed van den mensch zelf; die Weltgeschichte
ist das Weltgericht; hoogstens bestaat er eene subjectieve
noodzakelĳkheid voor den schuldigen mensch, om zĳn lĳden
op te vatten als straf. Nu is het woord van den dichter waarachtig:
Das Leben ist der Güter grösstes nicht, Der Uebel

grösstes ist die Schuld. Puniri non est malum, sed fieri poena
dignum. Culpam quam poenam plus de ratione mali habere
certum est, Thomas, S. Theol. I qu. 48 art. 6. De schuld maakt
het lĳden tot straf; als zĳ eruit weggenomen is, kan het lĳden
hetzelfde blĳven en toch geheel van karakter veranderen. De
dood is als feit voor geloovigen en ongeloovigen hetzelfde, maar
voor de laatsten is hĳ een straf, voor de eersten een doorgang
tot het eeuwige leven. Daarom mag ook uit het lĳden, dat iemand
treft, niet tot zĳne persoonlĳke zonde worden besloten, Luk.
13:4, Joh. 9:1; het lĳden dient n.l. in Gods hand naar zĳne
genade en wĳsheid niet alleen tot straf, maar ook tot beproeving,
kastĳding, opvoeding; Hĳ is zoo machtig, dat Hĳ dengenen,
die Hem liefhebben alles kan doen medewerken ten goede, Rom.
8:28. Maar met dit alles wordt het objectief, door God gelegd
verband tusschen zonde en lĳden niet verbroken. De Schrift
levert er bĳna op iedere bladzĳde bewĳzen voor. De geschiedenis
is wel niet het, maar zĳ is toch een wereldgericht; zĳ doet ons
feiten kennen, die zelfs den ongeloovigste tot de belĳdenis dwingen:
dit is de vinger-Gods. Het lĳden moge dikwerf niet in
eene persoonlĳke zonde zĳn oorzaak hebben, het heeft die toch
wel in de zonde van geslacht, volk of menschheid. Het eigen
geweten getuigt bĳ een iegelĳk mensch, dat er verband bestaat
en bestaan moet tusschen heiligheid en zaligheid, tusschen deugd
en geluk. Kant was daarvan zoo overtuigd, dat hĳ uit de
disharmonie, die hier op aarde tusschen beide bestaat, tot een
hiernamaals besloot. Niet om het loon dient de vrome God,
maar hĳ is er evenmin onverschillig voor, gelĳk de voorstanders
van een amour desintéressé dat beweren te zĳn; Paulus zegt dat
de geloovigen de ellendigste van alle menschen zouden zĳn,
indien zĳ alleen in dit leven op Christus waren hopende. God
heeft na den val tusschen ethos en physis, tusschen zedelĳke en
natuurorde, tusschen den gevallen mensch en de verwoeste aarde
een zoodanig verband gelegd, dat ze samen dienstbaar zĳn aan
de eere zĳns naams en de komst van zĳn rĳk. De positieve
straffen, die God dikwerf reeds in dit leven op de zonde volgen
laat, zĳn dan ook geen willekeur maar nemen, al doorzien wĳ
het niet, in de geschiedenis der menschelĳke zonde en schuld
haar geordende plaats in. Wie ze ontkent of er slechts een
subjectief bestaan aan toeschrĳft, loopt gevaar, ook in de zonde

zelve niet veel meer te zien dan eene inbeelding en een waan;
de geschiedenis wordt hem een wanklank, die nimmer in een
hooger accoord opgelost wordt. Cf. Stapfer, Wederl. Godg. IV
448v. Bretschneider, Dogm. I 525 f. Van Voorst, Over de Goddelĳke
straffen, Haagsch Gen. 1798. V. d. Wĳnpersse, Over de
straffende gerechtigheid, ib. 1798. Dorner, Chr. Gl. I 287 f. II
224 f.

3. De straffen, welke God in dit leven op de zonde gesteld
heeft, zĳn schuld, smet, lĳden, dood en heerschappĳ van Satan.
Schuld is de eerste en zwaarste straf. Het woord, dat met zullen
samenhangt, duidt eerst alleen aan, dat iemand ergens de
bewerker van is, evenals αἰτια, causa. Meest sluit het al de
gedachte in, dat iemand de oorzaak is van iets, dat niet behoorde
te zĳn of te geschieden (het is zĳn schuld). In dezen
zin onderstelt schuld, dat wĳ verplicht waren iets te doen of
na te laten; wĳ zĳn schuldig, de gansche wet te houden, Luk.
17:10, Gal. 5:3. En indien wĳ dat dan niet gedaan hebben,
staan wĳ schuldig; wĳl wĳ de oorzaak der wetsovertreding zĳn,
verkeeren wĳ in staat van beschuldiging (αἰτιασθαι, accusare,
reus), de daad wordt ons toegerekend, wĳ moeten er ons voor
verantwoorden en zĳn verplicht, om aan de wet te voldoen; wĳ
zĳn gehouden tot straf. Schuld is de van wege wetsovertreding
op iemand rustende verplichting, om aan de wet door een evenredig
straflĳden te voldoen. Zĳ bindt den zondaar terstond na
zĳne overtreding aan de wet, aan haar eisch om voldoening en
straf. De mensch meent door overtreding vrĳ te worden van de
wet, maar juist het tegendeel heeft plaats, hĳ wordt op andere
wĳze veel vaster gebonden aan haar eisch. God die niet ophouden
kan God te zĳn, ook al geeft hĳ den mensch vrĳheid om
zich tegen Hem te stellen, laat den mensch nooit los, en deze
wordt nimmer los van God. Op hetzelfde oogenblik, dat hĳ zich
buiten de wet, d. i. buiten de liefde plaatst, treft zĳ hem met
haar vloek en bindt hem aan haar straf. Schuld is obligatio ad
poenam justam sustinendam, subjectio peccatoris ad poenam, Polanus,
Synt. p. 338. Moor III 135. Turret., Theol., El. IX qu. 3.
Mastricht, Theol. IV 2, 7. Müller, Sünde I 264. Vilmar, Moral
I 195. Art. Schuld in Herzog2 en Wuttke, Ethik II 97. Scholten,
Vrĳe wil 217v. Hoekstra, Vrĳheid 303v. De Roomsche

theologie maakt onderscheid tusschen reatus culpae en poenae,
Lombardus, Sent. II dist. 42. Thomas, I 2 qu. 87 art. 6. Trid. VI
c. 14 can. 30 XIV de poenit., c. 8 en can. 12-15. Bellarminus,
de amiss. gr. et statu pecc. V 19. Theol. Wirceb. VII 27. Maar
deze onderscheiding verraadt kennelĳk hare bedoeling, om de
satisfactorische straffen voor de geloovigen hier op aarde en in
het vagevuur te rechtvaardigen, en is met den aard van schuld
en straf in lĳnrechten strĳd. Wel is het waar, dat de zonden
der geloovigen, d. i. van hen, die volle vergeving hebben ontvangen,
in zichzelve altĳd zonden en strafwaardig blĳven; tegen
de Antinomianen, die dit loochenden en daarom het gebed om
vergeving voor de geloovigen onnoodig achtten, hebben de Gereformeerden
dit steeds gehandhaafd en de distinctie gemaakt van
reatus potentialis en reatus actualis, Moor III 135. Maar wanneer
van de zonden de schuld is weggenomen, dan vervalt daarmede
vanzelf ook alle voldoening en straf, want schuld is niets
anders dan verbintenis tot straf. God is dan geen Rechter meer
maar een Vader; kastĳdt wel den zoon, dien hĳ liefheeft, 2
Sam. 12:13, 14, maar straft hem niet; en eischt geen voldoening
van hem, voor wien de gansche gerechtigheid door Christus
aangebracht is. Zoo zegt ook Augustinus van den gedoopte:
omni peccato caret, non omni malo, quod planius ita dicitur,
omni reatu omnium malorum caret, non omnibus malis, c. Jul.
VI c. 16, cf. Alting, Theol. el. nova XVII 5. Turret., Theol.
El. IX qu. 3. Moor III 136. Shedd, Dogm. Theol. II 414.

Dat de zonde nu waarlĳk schuld medebrengt, staat vast door
het getuigenis Gods in de Schrift zoowel als in de conscientie.
In de Schrift zĳn zonde, schuld en straf zoo onderling samenhangende
begrippen, dat de woorden voor zonde, zooals ‎‏עָוֹן‏‎, ‎‏חַטָּאת‏‎,
ongemerkt de beteekenis van schuld verkrĳgen, Gen. 4:13, Ex.
34:7, Lev. 24:15, Num. 9:13 enz. Het eigenlĳk woord, dat
de zonde als schuld aanduidt, is ‎‏אָשָׁם‏‎, Gen. 26:10, Lev. 4:13,
5:2, Num. 5:7 enz., en ὀφειλημα, Mt. 6:12, cf. 5:26, Luk.
7:41, 42, 13:4., Schultz, Altt. Theol.4 684 f. God houdt den
schuldige geenszins onschuldig en spreekt den vloek uit over al
wie niet blĳft in het boek der wet, Deut. 27:26, Gal. 3:10.
Vloek, ‎‏עָלָה‏‎, ‎‏מְאֵרָה‏‎, ‎‏קְלָלָה‏‎, καταρα, ἀναθεμα, maledictum, is
het tegendeel van zegen, ‎‏בְּרָכָה‏‎, εὐλογια, benedictio, Deut. 11:26,
30:19. Gelĳk Gods zegen iemand allerlei heil en leven toeschikt,

zoo is de Goddelĳke vloek de overgave van iemand aan het
verderf, den ondergang, den dood, het oordeel, Satan. Menschen
kunnen alleen zegen en vloek toewenschen, maar Gods zegenen
en vloeken is altĳd exhibitief, het zendt wat het wenscht. Eerst
rustte Gods zegen op de schepping, Gen. 1:22, 28, 2:3, maar
die zegen is in een vloek verkeerd, Gen. 3:17. Wel is later
wederom de zegen Gods over de aarde en de menschheid uitgesproken,
maar deze vloeit uit Gods genade voort. De Heidenen
kennen dan ook het begrip van den Goddelĳken zegen niet. Des
te meer weten zĳ van den Goddelĳken vloek; de klassieke oudheid
wordt beheerscht door de vrees voor de wraak van de
Erinyen (Moiren, Furiën), de godinnen van den vloek. In alle
heidensche godsdiensten overweegt de angst (δεισιδαιμονια, religio)
verre het vertrouwen op de goden; de religie gaat meer en meer
in superstitie over; overal acht men zich omgeven en beheerscht
door verderfbrengende goden, die men vergeefs door offeranden
en pĳnigingen te verzoenen zoekt. Er rust waarlĳk een vloek
Gods op menschheid en wereld. Uit de liefde Gods alleen het
leven en de geschiedenis te willen verklaren, is onmogelĳk. Er
is een principe des toorns Gods in heel de schepping werkzaam,
dat slechts door den oppervlakkige kan worden ontkend. Er is
geen gemeenschap maar scheiding tusschen God en den mensch;
het verbond is verbroken; God heeft een twist met zĳn schepsel.
Allen staan schuldig en strafbaar voor zĳn aangezicht, παντων
ἐνοχοι, Mt. 5:21, 22; Mk. 3:29, Jac. 2:10. De gansche
wereld is ὑποδικος τῳ θεῳ, Rom. 3:19; zĳ staat onder het
gericht Gods en heeft niets te antwoorden. Art. Segen in Herzog2,
ἀναθεμα bĳ Cremer. Subjectief wordt dit bevestigd door de getuigenis
Gods in de conscientie van iederen mensch. Schuld en
schuldbewustzĳn zĳn niet hetzelfde. Wie uit het schuldbewustzĳn
tot de schuld wil opklimmen, snĳdt zich den weg af, om de
schuld in haar eigenlĳke beteekenis en zwaarte te verstaan.
Onwetendheid kan de zonde tot op zekeren hoogte verontschuldigen,
Luk. 23:34, Hd. 17:30, gelĳk bewuste en opzettelĳke
overtreding de zonde verzwaart, Luk. 12:47, Joh. 15:22,
9:41, maar er zĳn ook voor onszelf en anderen verborgen
zonden, Ps. 19:13; en ook onwetendheidszonden zĳn zonden,
Hd. 17:27-29, Rom. 1:19-21, 28, 1 Tim. 1:13-15. Toch
reflecteert de objectieve schuld zich zwakker of sterker in het

bewustzĳn van den mensch. Terstond na den val werden aan
Adam en Eva de oogen geopend en zĳ werden gewaar, dat ze
naakt waren. Hierin ligt dat zĳ ook weten en erkennen, kwaad
gedaan te hebben. Schaamte is vrees voor schande, een onaangenaam
pĳnlĳk gevoel over iets verkeerds of onbehoorlĳks. En
bĳ die schaamte komt de vrees voor God en de zucht, om zich
voor Hem te verbergen. Dat is, in den mensch is het geweten
ontwaakt. Vóór den val was er in den mensch, strikt genomen,
geen geweten; er was geen klove tusschen hetgeen hĳ was en
hetgeen hĳ wist, dat hĳ moest wezen. Zĳn en zelfbewustzĳn
vielen saam. Maar door den val komt er scheiding. De mensch
houdt, door Gods genade, nog de bewustheid, dat hĳ anders
behoorde te zĳn, dat hĳ in alle deelen met Gods wet moest
overeenkomen. Maar de werkelĳkheid getuigt anders; hĳ is niet
die hĳ wezen moest. En dit getuigenis is de conscientie. Het
geweten is dus niet het bewustzĳn van de gemeenschap Gods
met den mensch, gelĳk Schenkel het opvatte, art. Gewissen in
Herzog1 en Die christl. Dogm. vom Standpunkt des Gewissens
aus 1858. Het is veeleer het tegendeel, het is juist een bewĳs,
dat de gemeenschap met God verstoord is, dat er een afstand
en klove is tusschen God en den mensch, tusschen zĳne wet en
onzen toestand. Duidelĳk komt dit uit, als het geweten beschuldigend
optreedt, maar ook waar het ontschuldigt in een gegeven
geval, d. i. feitelĳk zwĳgt, ligt er die scheiding van God aan
ten grondslag, Rom. 2:14, 15. Het geweten is het subjectief
bewĳs voor ’s menschen val, de getuige van zĳne schuld voor
het aangezicht Gods. God klaagt den mensch niet alleen aan;
in het geweten veroordeelt de mensch zichzelf en kiest hĳ voor
God en zĳn vonnis tegen zichzelven partĳ. Hoe fĳner en nauwgezetter
het geweten oordeelt, hoe meer het Gods gedachte over
den mensch in de Schrift rechtvaardigt. De besten en edelsten
van ons geslacht hebben Gods waarachtigheid bevestigd en het
schuldig uitgesproken over hun eigen hoofd. Cf. over het geweten
mĳne Beginselen der Psychologie 1897 bl. 111. 203.


4. Eene andere straf van de zonde is de smet. Evenals bĳ
de eerste zonde, zoo is ook bĳ de zonden in het algemeen de
uitwendige overtreding openbaring en bewĳs der inwendige. Zonde
bestaat niet alleen in de daad maar ook in de gedachte, lust,

neiging enz. Op elk van die trappen is de zonde beide schuld
en smet tegelĳk. Adam werd niet eerst schuldig toen hĳ at,
maar hĳ laadde ook reeds schuld op zich, toen hĳ begeerde
naar de vrucht van den boom. Schuld en smet zĳn altĳd de
beide zĳden der zonde, ze gaan onverbrekelĳk saam; waar de
eene is, is de andere. Zonde is schuld, wĳl zĳ strĳdt met Gods
gerechtigheid; zĳ is smet, omdat zĳ tegengesteld is aan zĳne
heiligheid. Schuld verbindt ons tot straf, smet verontreinigt ons.
Door schuld wordt de objectieve relatie tot God, door smet de
subjectieve gemeenschap met God verstoord. Zonde is tegelĳk
verbreking van het werkverbond en verwoesting van het beeld
Gods. Het eerste houdt in, dat God ’s menschen bondgenoot
niet meer is; Hĳ kan zich niet in gunst en liefde keeren tot den
schuldige, en de zondaar staat niet meer in dat verbond, kan de
wet niet meer liefhebben en onderhouden en dus langs dezen
weg het leven niet meer verwerven. Uit de werken der wet kan
geen vleesch meer gerechtvaardigd worden, Ps. 143:2, Rom.
3:20, 2 Cor. 3:6v., Gal. 3:2, 10. Al is het ook, dat de
wet van het werkverbond ons behalve tot herstel van het bedreven
kwaad door straflĳden, ook nog steeds tot algeheele gehoorzaamheid
aan hare geboden verplichten blĳft, Mt. 5:48, 22:37;
ofschoon God zelf zĳne belofte houdt en aan de onderhouding
van de wet het leven blĳft verbinden, Lev. 18:5, Mt. 19:17,
Luk. 10:28; ja, al is het werkverbond in dien zin onverbrekelĳk,
dat God in het genadeverbond den eisch tot voldoening en volstrekte
gehoorzaamheid aan de wet op Christus legt, toch is het
verbroken in dit opzicht, dat de mensch onbekwaam is om langs
dezen weg het leven in te gaan. Het paradĳs is voor hem gesloten,
de boom des levens hem ontzegd. Cf. Moor III 105-108.
Marck, Hist. Parad. II c. 15. Ex. v. h. ontw. v. Tol. X 478-480.
Witsius, Oec. foed. I c. 9. Mastricht, Theol. III 12, 22. En
tegelĳk daarmede is door de zonde het beeld Gods verwoest.
Rome verstaat daaronder, dat de bovennatuurlĳke gaven verloren
en de natuurlĳke ongeschonden gebleven zĳn. De Lutherschen
leerden oorspronkelĳk, dat de mensch het beeld Gods, wĳl
alleen bestaande in de zedelĳke eigenschappen, geheel verloren
had en dat de mensch nu een stok en een blok gelĳk was.
Maar de Gereformeerden handhaafden, dat het beeld Gods in
enger zin wel verloren en in ruimer zin geheel geschonden en

bedorven, maar toch niet vernietigd was, Ned. Gel. art. 14.
Het beeld Gods is geen uitwendig, mechanisch toevoegsel aan
den mensch, maar hangt organisch met zĳn wezen samen; het
is de gezondheid van den mensch. De mensch, die Gods wet
overtreedt, houdt niet op mensch te zĳn; hĳ behoudt zĳn lichaam,
zĳne ziel, zĳne vermogens, zĳne krachten, zĳn verstand, wil enz.,
maar zĳ staan alle in den dienst der zonde en werken in eene
verkeerde richting. Als berooving en verstoring van het beeld Gods,
is de smet der zonde aan alle menschen, behalve Christus, van
nature eigen, qualitatief is er geen onderscheid. Maar daarom
is er nog wel quantitatief verschil. Allen zĳn wel van God afgekeerd
en wandelen van nature op het pad, dat ten verderve leidt.
Maar niet allen zĳn evenver voortgeschreden op dien verkeerden
weg en niet evenver in quantitatieven zin verwĳderd van het
koninkrĳk der hemelen. Er is een eindelooze variatie en overgang
tusschen den aanvang en de hoogste ontwikkeling van het
zondige leven. Menschen, gezinnen, geslachten, familiën, klassen,
standen, volken loopen ook in de zonde verre uiteen. Er zĳn,
die niet verre zĳn van het koninkrĳk Gods; er zĳn ook, die
de zonde indrinken als water, in de ongerechtigheid overgegeven,
verhard, verstokt zĳn en voor elken goeden indruk onvatbaar.
En dit quantitatieve verschil komt onder de menschen niet
eerst tot stand door hunne persoonlĳke daden en individueele
handelingen, maar is ook reeds met de ontvangenis
en de geboorte gegeven. De erfzonde, die van Adams wege
ons toekomt, is wel de algemeene onderstelling en bron van
alle individueele, dadelĳke zonden, maar de zondige daden der
individuën werken ook weer op die aangeboren zedelĳke verdorvenheid
terug, versterken haar en ontwikkelen haar in eene
bepaalde richting. Evenals eene zondige daad, telkens herhaald,
bĳ ons eene zondige neiging kweekt, b.v. tot drank, zingenot,
wellust; zoo ook kunnen zondige zeden en gewoonten in gezin,
familie, geslacht, volk de aangeboren verdorvenheid versterken
en naar eene bepaalde zĳde ontwikkelen. En ook die eigenaardige
wĳziging der aangeboren verdorvenheid plant zich menigmaal
over van ouders op kinderen, van het eene op het andere geslacht.
De mensch is geen individu. Das Individuum ist eine Fiktion
so gut wie das Atom, Natorp, Archiv f. syst. Philos. III 1 S.
81. De mensch wordt uit de gemeenschap geboren en leeft van

stonde aan in een bepaalden kring, toestand en tĳd. Gezin,
familie, maatschappĳ, volk, klimaat, levenswĳze, cultuur, eeuw,
enz. alles oefent invloed op den individueelen mensch en wĳzigt
zĳne aangeboren zedelĳke verdorvenheid. De zonde is daarom
wezenlĳk wel altĳd dezelfde, maar zĳ vertoont zich bĳ verschillende
personen, familiën, standen, volken en in verschillende
toestanden en tĳden telkens op eene andere wĳze en in eene
andere gedaante. Elk mensch draagt ook als zondaar een eigen
physionomie. De zonden in het Oosten dragen een ander karakter
dan die in het Westen, in de heete zone een ander dan in
eene koude luchtstreek; op het platte land een ander dan in
de steden, in den cultuurtoestand een ander dan in een staat
van verwildering, in de negentiende eeuw een ander dan in de
achttiende, enz. Er zĳn gezins-, geslachts-, familie-, volks-, maatschappelĳke
zonden. De statistiek heeft bewezen, dat er in bepaalde
tĳden en toestanden en kringen ook eene huiveringwekkende
regelmaat van misdaden heerscht, b.v. van doodslag,
zelfmoord, buitenechtelĳke geboorten enz., A. von Oettingen, Die
Moralstatistik in ihrer Bedeutung für eine Socialethik, 3te Aufl.
Erlangen 1882. Wĳ staan allen op elk terrein onder den invloed
van verkeerde gewoonten, zondige voorbeelden, van den tĳdgeest
en de publieke opinie. Er is behalve de eigenlĳk gezegde erfzonde
ook nog eene Gesammtschuld en Gesammtthat der Sünde. Gelĳk
de menschen, zoo staan ook hunne zondige neigingen en daden
met elkander in verband. Indringende in den eindeloozen rĳkdom
van al het geschapene, vormt ook de zonde een rĳk, dat, van
één levensprincipe bezield, in velerlei vormen en verschĳningen
zich organiseert. Cf. Schleiermacher, Chr. Gl. § 71. 72. Ritschl,
Rechtf. u. Vers. III2 311 f. Frank, Syst. der chr. Wahrh. I 463
f. H. Schmidt in Herzog2 15, 33 f. Dorner, Chr. Gl. II 158 f.
en boven bl. 96.

5. Behalve schuld en smet is naar de H. Schrift ook het
lĳden eene straf voor de zonde. Door haar verloor de mensch
niet alleen de ware kennis, gerechtigheid en heiligheid maar
ook de heerschappĳ en de heerlĳkheid. Dat blĳkt reeds terstond
na den val en wordt voorts door heel de Schrift bevestigd. God
zet vĳandschap tusschen den mensch en de slang en ontneemt
hem daarmede in beginsel de heerschappĳ, welke oorspronkelĳk

over de dierenwereld hem geschonken was, Gen. 1:26, 2:19.
Voorts spreekt God over de vrouw de straf uit van smartvolle
zwangerschap en van eene desniettegenstaande haar immer kwellende
begeerte naar den man. De man zelf krĳgt zĳn deel van
het lĳden in den vloek, die over het aardrĳk wordt uitgesproken
en die hem tot moeitevollen arbeid voor het brood zĳns bescheiden
deels verplicht. Hiermede is voor de menschheid en voor
heel de aarde de lĳdensgeschiedenis geopend. En al het lĳden,
dat hier op aarde de menschen treft, een kort leven, een plotselinge
gewelddadige dood, hongersnood, pest, oorlog, nederlaag,
kinderloosheid, smartelĳke verliezen, berooving van goederen,
verarming, misgewas, sterfte van het vee enz., het heeft alles
zĳne oorzaak, wel niet steeds in personeele zonden, want er is
ook een sparen der goddeloozen, Gen. 18:26v., en een straffen
ter beproeving der rechtvaardigen, Job 1, Luk. 13:21, Joh.
9:1, 11:4, 2 Cor. 12:7, maar toch in de zonde in het algemeen;
zonder zonde ware er ook geen lĳden, Lev. 26:14v.,
Deut. 28:15v., Ezech. 4:21, Hos. 2:8v., Openb. 18:8,
21:4. Zelfs de redelooze schepping is door God om ’s menschen
zonde aan de ματαιοτης en φθορα onderworpen, en
zucht nu gemeenschappelĳk, als in barensnood verkeerend, de
openbaring der heerlĳkheid van Gods kinderen te gemoet, op
hope van dan ook zelve bevrĳd te worden van de dienstbaarheid
der verderfenis, Rom. 8:19-22. De Schrift is niet pessimistisch
in den gangbaren zin van het woord, maar zĳ kent en erkent
het lĳden en vertolkt het in de roerendste klachten, Gen. 47:9,
Job 3, 6, 7, 9, 14 enz., Ps. 22, 38, 39, 69, 73, 74, 79, 89,
90 enz. Pred., Klaagl., Mt. 6:34, Rom. 7:24, 8:19v., 1 Cor.
15:19 enz. En dergelĳke klachten stĳgen voortdurend uit heel
de menschheid op. Godsdienstleeraars, zedemeesters, wĳsgeeren,
dichters, kunstenaars, rĳkbegaafden en misdeelden, allen spreken
in denzelfden geest. De luchthartigen en oppervlakkigen zetten
er zich over heen, maar alle ernstigen van zin hebben steeds
iets van den geheimzinnigen samenhang van leven en lĳden beseft.
Ook de Grieksche oudheid maakt daar geen uitzondering
op; de grondstemming was daar niet zoo vroolĳk, als men
vroeger wel dacht, ze was veeleer bitter en droef. In smart te
leven, is het lot, dat de goden den onsterfelĳken hebben beschikt;
alleen zĳ zelven zĳn van zorgen vrĳ (Homerus). Behalve God,

is niemand gelukkig (Euripides). Geen sterfelĳke blĳft van ongeluk
vrĳ, niemand ontgaat zĳn lot; de mensch is vergankelĳk
als eene schaduw, ĳdel als een droom, zĳn geluk is schĳn; het
beste is, niet geboren te zĳn, en als men geboren is, zoo spoedig
mogelĳk te sterven (Sophocles). De dood is misschien het grootste
goed (Socrates). Een plotselinge dood is het grootste geluk,
een kort leven de grootste weldaad, het verlangen naar den
dood de diepste wensch (Plinius), cf. Pfanner, Theol. gent. c. 17
de morte. Nägelsbach, Homer. Theol. 310 f. Paulsen, Ethik I
80 f. Weiss, Apol. d. Christ. I3 475-501 II3 464-517. Het
optimisme der vorige eeuw sloeg reeds bĳ Voltaire, Candide
1759 in pessimisme om, en Hegels rationalisme maakte plaats
voor de wĳsbegeerte van Schelling, welke niet de rede maar den
wil tot principe der wereld verhief, deel II 204. De rede moge
verklaren kunnen, wat en hoe de dingen zĳn; dat ze zĳn, is
alleen af te leiden uit een wil; en deze existentie der dingen is
het eigenlĳk positieve, is de irrationale Rest, die ten slotte op
den bodem van al het bestaande overblĳft. Nach der ewigen That
der Selbstoffenbarung ist nämlich in der Welt, wie wir sie jetzt
erblicken, alles Regel, Ordnung und Form; aber immer liegt
noch im Grunde das Regellose, als könnte es einmal wieder
durchbrechen, und nirgends scheint es, als wären Ordnung und
Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein anfänglich Regelloses
zur Ordnung gebracht worden. Dieses is an den Dingen die
unergreifliche Basis der Realität, der nie aufgehende Rest, das,
was zich mit der grössten Anstrengung nicht in Verstand auflösen
lässt, sondern ewig im Grunde bleibt..... Ohne diess vorausgehende
Dunkel giebt es keine Realität der Creatur; Finsternis ist
ihr notwendiges Erbtheil..... Alle Geburt ist Geburt aus Dunkel
ans Licht, Werke I 7 S. 359 f. Om deze reden had Schelling
ook een geheel anderen blik op leven en wereld dan Hegel;
voor dezen was alles redelĳk, maar Schelling zag aan alles het
irrationeele, het regellooze, de duisternis, het chaotische ten
grondslag liggen en erkende den lĳdensweg van het wereldproces.
Es ist vergebliches Bemühen, aus friedlicher Ineinsbildung verschiedener
Kräfte die Mannichfaltigkeit in der Natur zu erklären.
Alles was wird, kann nur im Unmuth werden, und wie Angst die
Grundempfindung jedes lebenden Geschöpfs, so ist alles was lebt,
nur im heftigen Streit empfangen und geboren. Wer möchte

glauben, dass die Natur so vielerlei wunderliche Produkte in dieser
schrecklichen äussern Verwirrung und chaotischen innern Mischung.....
anders als im heftigsten Widerwillen der Kräfte
habe erschaffen können? Sind nicht die meisten Produkte der
unorganischen Natur offenbar Kinder der Angst, des Schreckens,
ja der Verzweiflung? Werke I 8 S. 322, cf. 328. 335 II 1 S.
582. Zelfs is er in God ein Quell der Traurigkeit, die aber nie
zur Wirklichkeit kommt, sondern nur zur ewigen Freude der
Ueberwindung dient. Daher der Schleier der Schwermuth, der
über die ganze Natur ausgebreitet ist, die tiefe unzerstörliche
Melancholie alles Lebens; Freude muss Leid haben, Leid in Freude
erklärt werden, I 7 S. 399. De tegenwoordige wereld, in welke
wĳ leven, is slechts als eene aussergöttliche te begrĳpen. Van
haar is de mensch door zĳn val de oorzaak, II 3 S. 352 f., diese
aussergöttliche Welt ist die Welt des göttlichen Unwillens, alle
Menschen, Juden und Heiden, sind τεκνα φυσει ὀργης, von Natur
Kinder des göttlichen Unwillens, ib. 372 enz., cf. v. Hartmann,
Ges. Stud. u. Aufs. 1876 S. 683 f. Al deze gedachten keeren
in systematischen samenhang bĳ de wĳsgeeren Schopenhauer en
von Hartmann, in dichterlĳken vorm bĳ Rückert, Lenau, Byron,
Shelley, George Sand, Alfred de Musset, Leopardi en bovenal
ook in de nieuwere fin-de-siècle litteratuur terug; het Buddhisme,
dat in den wil om te leven, in het zĳn zelf, de oorzaak van
alle lĳden ziet, wordt als de hoogste wĳsheid geëerd. Leven is
lĳden, het slingert heen en weer tusschen smart en verveling,
het is de moeite van het leven niet waard. De wereld met hare
hospitalen, lazareths, chirurgische martelingen, gevangenissen,
folterkamers, slavenstallen, slagvelden, gerechtshoven, woningen
van ellende enz., biedt eene geschikte stof voor de beschrĳving
der hel en is zelve een hel, waarin de eene mensch een duivel
voor den ander is. Indien zĳ een weinig slechter ware, zou zĳ
van ellende niet kunnen bestaan. Alwat bestaat is daarom waard,
dat het te gronde gaat, Schopenhauer, Die Welt u.s.w. I6 366 f.
II 657 f. Parerga II5 303 f. v. Hartmann, Philos. d. Unb. II
273-390 enz., en verdere litt. over het pessimisme bĳ Ueberweg-Heinze,
Gesch. d. Philos.8 1897 S. 183 f. 481. Over
oorsprong en doel van het lĳden zĳn de beschouwingen vele
geweest. De philosophie is er bĳna altĳd op uit, om de schuld
ervan, evenals van de zonde, rechtstreeks of zĳdelings te werpen

op God. Het lĳden wordt dan afgeleid uit een zelfstandig, boos
principe (Parzisme, Manicheisme), uit een oorspronkelĳk boos
wezen (Daub), uit eene donkere natuur in God (Böhme, Schelling),
uit den blinden, alogischen wil om te zĳn (Buddhisme, Schopenhauer,
von Hartmann), uit de zelfobjectiveering en Entäusserung
Gods (Hegel), uit de materie (Plato, Aristoteles, Philo),
uit natuurnoodwendigheid (Weisse, Rothe), uit de eindigheid van
het schepsel (Leibniz), uit den ontwikkelingstoestand der wereld
(Ulrici), uit het zondig bewustzĳn des menschen, dat de op
zichzelf noodzakelĳke onvolkomenheden der wereld als Uebel
opvat (Schleiermacher, Lipsius, Ritschl) enz. Dat echter het lĳden
niet in dien zin aan God is toe te schrĳven, dat het met de
schepping zelve gegeven was, staat vast op grond van de leer
der H. Schrift, van de getuigenis onzer conscientie, en het wezen
der religie, dat heiligheid en zaligheid ten nauwste verbindt.
Toch schĳnt een bestaan en ontwikkeling van wereld en menschheid
zonder lĳden eene onmogelĳke gedachte te zĳn. Van eene
geschiedenis zonder zonde en ellende kunnen wĳ ons geene voorstelling
vormen; zoodra wĳ deze wegdenken, blĳft er in het
ledige raam van den tĳd en de ruimte geene gebeurtenis meer
over. Aan het physisch organisme schĳnt smart en dood van nature,
noodwendig eigen te zĳn; de impassibilitas is eene eigenschap,
die in een zinnelĳk schepsel niet te denken valt. Van menschen
geldt dit reeds, veel meer nog van planten en dieren; de nieuwere
natuurwetenschap heeft ons overal in de organische en anorganische
natuur een struggle for life doen aanschouwen, waarin
alle schepselen vĳandig staan tegenover elkaar en het op elkanders
dood hebben toegelegd.

En toch, hoe natuurlĳk smart en lĳden ook schĳnen, tegen de
voorgaande beschouwing is met grond het volgende in te brengen:
1o. Indien wĳ uit wereld en menschheid eens verwĳderen konden
alle lĳden, dat zonder eenigen twĳfel direct of indirect door de
zonde is veroorzaakt, dan zou in eens verreweg het meeste en zwaarste
lĳden verdwenen en het probleem des lĳdens tot zeer kleine afmetingen
teruggebracht zĳn. Niemand kan ontkennen, dat er tusschen
zonde en ellende een allernauwst verband bestaat; vele zonden
slepen naar aller oordeel allerlei schrikkelĳke gevolgen na zich,
niet alleen geestelĳk, zooals vrees, spĳt, schaamte, schande, berouw
enz., maar ook stoffelĳk, zooals ziekte, ellende, pĳn, armoede,

verwildering enz. En niet alleen is dit het geval bĳ vleeschelĳke
zonden, zooals zingenot, dronkenschap, wellust enz., maar ook bĳ
zulke zonden die een meer geestelĳk karakter dragen, zooals
afgoderĳ, bĳgeloof, ongeloof, leugen, hebzucht, ĳdelheid, hoogmoed,
haat, nĳd, drift enz. Zĳ werken alle in meerder of
minder mate ook op het lichaam in en brengen er verwoestingen
aan. Een stroom van geestelĳke en lichamelĳke ellende
in de individueele personen, in gezinnen, familiën, geslachten,
volken, in staat, kerk, maatschappĳ, wetenschap, kunst neemt
in de zonde zĳn oorsprong. Neem deze weg, en er blĳft volgens
aller instemming bĳna geen lĳden meer over. Die Welt ist
vollkommen überall, wo der Mensch nicht hinkommt mit seiner
Qual (Schiller). Die Hauptquelle der ernstlichsten Uebel, die
den Menschen treffen, ist der Mensch selbst, homo homini
lupus, Schopenhauer, Die Welt II6 663. 2o. Toch, hoeveel
waarheid er ook ligge in Schillers woord, heelemaal waar is het
niet. Al denken wĳ het lĳden weg, dat naar aller oordeel rechtstreeks
of zĳdelings in de zonde zĳne oorzaak heeft, de wereld
zou er toch niet in eens volmaakt door worden. Er zouden nog
overblĳven al die rampen, welke den mensch van buiten af
overkomen en niet voor ieders bewustzĳn in verband met de
zonde staan, zooals aardbeving, storm, onweder, watersnood,
hongersnood, pest, spoorwegongeluk enz. Ook hier is er wel
naar de getuigenis der Schrift verband met de zonde, maar het
is toch anders dan bĳ het bovengenoemde lĳden. Farizeën en
Motazelieten zochten ook daarvan de verklaring in persoonlĳke
zonden, maar Jezus oordeelde anders, Luk. 13:4, Joh. 9:1.
Niet in persoonlĳke zonden, maar in de zonde der menschheid
heeft de disharmonie en vĳandschap der natuur hare oorzaak.
God heeft om de zonde des menschen de aarde met den vloek
getroffen en al het schepsel der ĳdelheid en verderfenis onderworpen.
De gevallen mensch hoort niet meer thuis in een paradĳs;
met zĳn toestand komt de aarde overeen, die tusschen
hemel en hel instaat. De mensch heeft met de kennis en gerechtigheid
ook de heerschappĳ en heerlĳkheid verloren; de krachten
en elementen der natuur staan menigmaal vĳandig tegen hem
over; hĳ kan ze nu niet anders aan zich onderwerpen dan door
moeitevollen, inspannenden arbeid. In haar geheel is de menschheid
geen betere plaats dan deze aarde waardig; en voor haar

ontwikkeling, opvoeding, behoudenis is er ook geen betere mogelĳk.
Van bĳzondere rampen kunnen wĳ bĳna nooit de bedoeling
aangeven, waarmee God ze zond, al zĳn ze zeker nooit volstrekt
sprakeloos voor dengene, dien ze treffen. Maar des te vermeteler
is het, met Schopenhauer en von Hartmann de schaal in de
hand te nemen, daarin het lief en het leed der gansche wereld
tegen elkander af te wegen, om dan het oordeel op te maken, dat
de straf de vreugde zeer verre overtreft. Want elk schepsel en
ieder mensch, ook de volleerdste pessimist, geeft feitelĳk aan het
smartvolle zĳn boven het smartlooze niet-zĳn de voorkeur en
tracht in zĳn bestaan te volharden. En de menschheid in haar
geheel heeft in de worsteling met de natuur een prikkel voor
haar energie, een materiaal voor haar arbeid, een spoorslag voor
hare ontwikkeling gevonden. De vloek over de aarde is haar
door Gods genade in een zegen verkeerd. 3o. Dat de gansche
natuur deelt in den val van den mensch, staat niet alleen vast
op grond van de Schrift, maar vloeit uit de centrale plaats,
welke de mensch in de schepping inneemt, als vanzelve voort,
en is ook met het oog op de hedendaagsche natuurwetenschap
meer dan waarschĳnlĳk. Er is over den toestand der wereld
vóór den val en over hare verandering door en na den val soms
zeer wonderlĳk geredeneerd, deel II 548. 549, maar de Gereformeerden
hebben hier over het algemeen eene wĳze soberheid
betracht, ib. 559. 560, en den gulden regel gevolgd, dat wel
de forma der dingen door de zonde is veranderd maar de materia
dezelfde is gebleven. De zonde is immers geen substantie en kan
de substantie der dingen, die alleen God tot auteur heeft, noch
vermeerderen noch verminderen. Gelĳk de mensch na den val
wezenlĳk mensch is gebleven, zoo is het met de gansche natuur.
Er zĳn geen nieuwe species in planten- of dierenrĳk bĳgekomen;
doornen en distelen zĳn niet door een woord Gods nieuw geschapen
gelĳk het gras en het kruid en het geboomte op den derden
dag, Gen. 1:11; en kruipend en wild gedierte bestond er ook
reeds vóór den val, Gen. 1:24. Maar gelĳk bĳ den mensch
dezelfde vermogens en krachten, door de zonde bedorven, in eene
andere richting gingen werken, zoo is het ook met de gansche
schepping, nadat ze door God met den vloek getroffen werd.
Overgelaten aan zichzelve, geëmancipeerd van de heerschappĳ en
de verzorging van den mensch, beladen met Gods vloek, is de

natuur allengs verwilderd en verbasterd en heeft doornen en
distelen, allerlei ongedierte en verscheurende beesten voortgebracht.
De mogelĳkheid van zulk eene verbastering wordt door
de nieuwere natuurwetenschap boven alle bedenking verheven.
De palaeontologie levert slechts zeer weinig fossilen van verscheurende
dieren; de groote dieren van den oudsten tĳd, rhinoceros,
mammuth, mastodon waren allen plantenetend. Van de
zoogenaamde sauriërs, die men voor hagedissen houdt, is het
onzeker; maar zelfs de walvisschen leven ten deele van planten.
Insecten zĳn alle plantenetend; alleen zĳn er sommige, die in
onontwikkelden toestand, zooals rupsen, larven, sluipwespen (ichneumon)
zich voeden met de bestanddeelen van animale wezens,
maar kevers, mieren, bĳen, vlinders enz., leven alle van plantaardig
voedsel. Onder de vogels zĳn er wel vele, die dierlĳk
voedsel gebruiken, maar zĳ kunnen toch ook van planten leven.
Tot de verscheurende dieren behooren de drie genera van felis
(leeuw, tĳger, kat, panther, luipaard enz.), canis (hond, wolf,
vos) en ursus (beer enz). Maar van al deze dieren is het minstens
twĳfelachtig, of het vleescheten tot hunne natuur behoort.
Darwin heeft in zĳn ook in dit opzicht voor theologen zeer
leerzame werk, Het varieeren der huisdieren en cultuurplanten,
vert. door Dr. H. Hartogh Heys van Zouteveen, Arnh. Nĳm.
Cohen, bewezen, dat dieren zich aan veranderde voeding kunnen
gewennen en haalt daarvoor verschillende voorbeelden aan, II
344v. En evenzoo kunnen door verwildering takken in dorens,
en door cultivatie dorens in takken veranderen, II 361. De
natuur is nu in veel opzichten eene antithese geworden van den
mensch, 2 Kon. 17:25, Job 5:22, 23, Hos. 2:20, Jes. 11:6v.
7:23, 65:20v., Ezech. 14:15, 21, Op. 21, Sir. 39:32v.;
planten en dieren zĳn geworden tot levende beelden van menschelĳke
zondige neigingen en hartstochten; dierenvrees en dierenvereering
bewĳzen de abnormale verhouding van den mensch
tot de wereld rondom hem heen. Maar de nu en dan bĳ menschen
nog voorkomende wondere macht over de dieren; de vele
veranderingen, die blĳkens de palaeontologie in planten- en dierenrĳk
zĳn ingetreden; de domesticatie en de langzame variabiliteit
bĳ planten en dieren leveren bewĳzen te over, dat een
toestand, als Jesaja in hoofdst 11 en 65 ons teekent, volstrekt
niet tot de onmogelĳkheden behoort. Er is niets ongerĳmds in

de gedachte, dat, evenals bĳ den mensch, zoo ook bĳ de natuur
tengevolge van het oordeel Gods eene belangrĳke verandering is
ingetreden. In elk geval is de Schrift heel wat rationeeler dan wat
soms onder den naam van wetenschap aan de markt wordt gebracht;
volgens Lindenschmitt waren de menschen vroeger verscheurende
dieren geweest, die zich tegenover elkander door in het water
gebouwde paalwoningen moesten beschermen, maar de roofdieren
waren toen hoogst onschuldige schepsels geweest, bĳ Weiss, Apol.
II3 497. 4o. Daarbĳ vergete men eindelĳk niet, dat, theologisch
gesproken, de schepping zelve in zekeren zin infralapsarisch was,
Delitzsch, Genesis 1887 S. 67. De val is voor God geen verrassing
en geen teleurstelling geweest. Hĳ zag hem vooruit, had
hem opgenomen in zĳn raad en rekende er reeds mede bĳ de
schepping. Deze heeft daarom zoo plaats gehad, dat de gansche
wereld, ingeval de mensch als haar hoofd viel, zoo worden kon
als zĳ thans is. De toestand van den mensch en van heel de
aarde was vóór den val een voorloopige, die zoo niet blĳven
kon. Hĳ was van dien aard, dat hĳ opgevoerd kon worden tot
hooger heerlĳkheid maar ook, in geval van ’s menschen overtreding,
aan ĳdelheid en verderfenis kon onderworpen worden. Door
de zonde en den vloek Gods kwam overal van onder en van
achter de harmonie het regellooze, het chaotische, het daemonische
te voorschĳn, dat ons verwart en beangst. Er is over de
gansche schepping een Schleier der Schwermuth uitgebreid. Πασα
ἡ κτισις συνστεναζει και συνωδινει. Cf. Naville, Le problème du
mal, Genève 1868. Delitzsch, Syst. d. chr. Apol. 1869 S. 141 f.
Ebrard, Apolog. I 275 f. Pressensé, Le problème de la douleur,
Etudes évang. 1867 p. 1-168. Keppler, Das Problem des Leidens
in der Moral, Freiburg Herder 1895. Sterling Berry, Das
Problem menschl. Leidens im Lichte des Christ. Aus d. Engl.
Heilbronn 1895. Holliday, The effect of the fall of man on nature,
Presb. and. Ref. Rev. Oct. 1896 p. 611-621. Paul Cadène,
Le pessimisme légitime, Montauban 1894. James Orr, Christian
view 217. 495. Harnisch, Das Leiden beurteilt vom theist. Standpunkt,
Halle 1881. Kübel, in Herzog2 15, 702 f. Lamers, Het
probleem des lĳdens, Theol. Stud 1896. Illingworth, The problem
of pain, 3d essay in Lux Mundi ed. by Ch. Gore, 13 ed. 1892
p. 82-92. Henry Hayman, Why we suffer and other essays,
London 1890 p. 1-109.


6. Dit lĳden voleindt zich in die andere straf op de zonde,
welke de dood heet. Velen zĳn van meening, dat de Schrift,
behalve op enkele plaatsen, den dood niet beschouwt als gevolg
en straf der zonde. Wel is in Gen. 2:17 de plotselinge, terstond
intredende dood als straf op de zonde bedreigd, en deze wordt ook
altĳd als eene ramp en eene straf beschouwd. Maar de dood
op zichzelf is veelmeer natuurlĳk en is met het stoffelĳk organisme
van den mensch vanzelf gegeven, Gen. 3:19, 18:27,
Job 4:19, Ps. 89:48v., 90:3, 103:14v., 146:4, Pred. 3:20,
12:7. Zoo oordeelden vroeger reeds de Pelagianen, Socinianen,
Rationalisten en oordeelen thans nog vele theologen, zooals
Schleiermacher, Chr. Gl. § 59 Zusatz. Lipsius, Dogm. § 414.
Ritschl, Rechtf. u. Vers. III 308 f. Smend, Altt. Rel. 504.
Marti, Gesch. d. israel. Rel. 193. Clemen, Die chr. Lehre v. d.
Sünde I 233 f. Matthes, Theol. Tĳdschr. 1890 bl. 239-254
enz. Er ligt in deze voorstelling eenige waarheid. In Gen. 2:17
is inderdaad niet de dood in het algemeen, maar bepaald de
terstond na de overtreding intredende dood op de zonde bedreigd.
Gen. 3:19 verhaalt daarom ook niet de volle uitvoering der
bedreigde straf; maar wĳzigt deze en stelt haar uit. Dientengevolge
ziet het O. T. in den plotselingen, in den bloei der jaren
intredenden dood juist eene straf voor de zonde, Gen. 6:3, Num.
16:29, 27:3, Ps. 90:7-10, gelĳk ook de doodstraf zoo opgevat
wordt. Deze beschouwing hangt samen met de toenmalige
oeconomie des verbonds en met de paedagogie van het volk Israels.
God verbond aan de onderhouding zĳner geboden in de dagen des
O. T. een lang en gelukkig leven en stelde op de overtreding
allerlei straffen aan deze zĳde des grafs. Zoo was het oog van
de rechtvaardigen vooral op de lotsbedeeling van dit leven gericht
en binnen den kring van het aardsche bestaan beperkt;
slechts zelden drong het door tot de overzĳde des grafs. Het
onderscheid tusschen rechtvaardigen en goddeloozen lag daarom
niet allereerst in den dood als zoodanig, want deze was voor
allen gelĳk, maar in de verschillende bedeeling van het lot, dat
aan den dood voorafging. En als die bedeeling ook dikwerf zoo
weinig verschilde, dan werd het onderscheid tusschen de rechtvaardigen
en de goddeloozen gezocht in de onderscheidene bedoeling,
die het lĳden voor de eersten en de laatsten had, Deut.
8:2v., Hos. 2:5v. Jes. 1:25v., Jer. 5:3, 9:7, 31:18, Klaagl.

3:27v., Ps. 119:67, 71, 75, Spr. 3:11v., Job 1 enz. De gerechtigheid
Gods, die de zonden bezoekt, wordt voor het vrome
Israel ook wederom principe van verlossing en heil, deel II 197v.
Maar hieruit volgt nog geenszins, dat de dood zelf natuurlĳk en
noodzakelĳk werd geacht. Immers sluit de beschouwing, dat de
dood gevolg is van het stoffelĳk organisme des menschen, geenszins
uit, dat die dood straf is der zonde. Alleen daarom kan
voor den mensch de straf der zonde in den dood bestaan, wĳl
hĳ stof is en uit de aarde genomen. Paulus leert evenzoo, dat
Adam aardsch is uit de aarde en dat desniettemin de dood door
de zonde in de wereld is gekomen. En alle Christenen spreken
op dezelfde wĳze; de mensch is stof, vleesch, vergankelĳk, en
toch is zĳn dood gevolg der zonde. Voorts is er geen volk, dat
de schrikkelĳkheid en de onnatuurlĳkheid des doods dieper heeft
gevoeld dan Israel; de mensch is stof en moet tot stof wederkeeren,
maar natuurlĳk is dit niet, de zonde heeft de levenskracht
der menschen allengs verzwakt, Henoch en Elia zĳn den
dood ontkomen, het is in strĳd met de innerlĳke natuur van den
mensch, Job 14:1-12, rechtvaardigheid en leven zĳn innig verbonden,
Lev. 18:5, Deut. 4:1, 30:15, Jer. 21:8, Hab. 2:4,
Ezech. 33:16, Ps. 36:10, Spr. 3:2, 18, 4:4, 13, 22, 8:35
enz., in de vergankelĳkheid des levens wordt een gericht Gods
openbaar, Ps. 90:7-12, cf. Krabbe, Die Lehre v. d. Sünde u. v.
Tode 1836. Schultz, Altt. Theol. 690 f. Oehler, Theol. d. A. T.
§ 77. In de apocriefe en joodsche litteratuur, Sir. 25:26, 39:29,
40:9, Henoch 69:11, Wĳsh. 1:12v., 2:24, 4 Ezr. 3:7, Apoc.
Bar. 23:4, Weber, System 238 f., en in het N. T., Joh. 8:44,
Rom. 1:32, 5:12, 6:23, 1 Cor. 15:22, 55, 56, Hebr. 2:14,
1 Petr. 4:6, Jak. 1:15, 5:20, Op. 20:14, 21:4 enz., wordt
dan duidelĳk uitgesproken, dat de dood bezoldiging der zonde is.
Allerminst bestaat er dus voor hen, die het N. T. steeds verheffen
ten koste van het O. T., reden, om den samenhang van
zonde en dood te loochenen. Toch geschiedt dit menigmaal op
grond van getuigenissen der historie en uitspraken der natuurwetenschap.
Er zĳn n.l. velen, die alle vreeze des doods schĳnen
overwonnen te hebben en zeer kalm ontslapen; anderen maken
door zelfmoord zelfs een einde aan het leven; Rousseau beweerde,
dat de natuurmenschen allen in vrede en zonder vreeze sterven;
Lessing meende, dat de ouden den dood hielden voor een broeder

van den slaap en er niets schrikwekkends in zagen; de romantiek
dweepte menigmaal op sentimenteele wĳze met den dood. En
toch, al hebben enkelen in stoische apathie het zoover gebracht,
dat zĳ den dood als een lot met kalmte tegemoet zien, vreeze
des doods is al het levende aangeboren. Wĳ gelooven in den
grond niet, dat wĳ sterven moeten. De dood speelt in het menschelĳk
leven zulk eene groote rol, dat de philosophie terecht
eene μελετη θανατου kan heeten, Schopenhauer, Die Welt I 324
f. II 528 f. De dood is voor den mensch altĳd de laatste en
grootste vĳand geweest; allen erkennen in hem ten slotte eene
onnatuurlĳke macht en ontvluchten hem zoo lang mogelĳk. Wel
heeft de natuurwetenschap menigmaal den dood natuurlĳk en
noodzakelĳk genoemd; Lauvergne zeide b. v., la mort de l’homme
est une conséquence logique et naturelle de son être. Tout prend
fin, dura lex sed lex, bĳ Delitzsch, Apol. 132, cf. ook H. Wagner,
De dood toegelicht van het standpunt der natuurwet, Utrecht
1856. Maar zoo sprekende, heeft de wetenschap meer beweerd,
dan zĳ verantwoorden kon. De dood is een mysterie in vollen
zin. Volgens de natuurwetenschap zĳn stof en kracht, en volgens
Weismann en anderen zĳn ook de ééncellige protozoën onsterfelĳk.
Waarom is dan sterfelĳk het physisch organisme, dat uit zulke
stoffen en krachten en cellen samengesteld is? Dat organisme
wordt bovendien volgens de wetenschap bĳ een mensch alle zeven
jaren vernieuwd; het wordt van dag tot dag gevoed en versterkt;
waarom kan dit proces niet doorgaan en houdt het na enkele
tientallen van jaren reeds op? Men spreke niet van ouderdom
en verval van krachten, want dit zĳn namen, die de verschĳnselen
wel aanduiden maar niet verklaren, en zelve juist verklaring van
noode hebben. Weshalb die Zellen sich abnutzen und dahinsiechen,
weshalb sie im Alter Veränderungen unterliegen, von
denen sie in der Jugend bewahrt bleiben, das ist uns bis jetzt
noch verborgen, H. de Varigny, Wie stirbt man? Was ist der
Tod? Uebers. von S. Wiarda, Minden z. j. 52. Vele planten en
dieren voorts overtreffen den levensduur des menschen tot soms
met honderden jaren toe; waarom is de levenskracht bĳ den
mensch zoo spoedig uitgeput en brengt hĳ het hoogstens tot
zeventig of tachtig jaren, als hĳ zeer sterk is? Daarbĳ komt
nog, dat de dood door verval van krachten zoo goed als nooit
voorkomt, noch bĳ menschen, noch bĳ planten en dieren. Bĳna

altĳd treedt de dood in tengevolge van een ziekte, een ramp,
een ongeval enz.; zelfs als eene enkele maal een mensch zoogenaamd
aan verval van krachten sterft, draagt de dood toch nog
een pathologisch karakter en wordt hĳ door eene of andere
storing van bepaalde cellen in het lichaam veroorzaakt. Wat is
dan de reden, dat de dood bĳna alle menschen wegneemt vóór
den tĳd en dikwerf zelfs in de kracht der jaren, in den bloei
der jeugd, in de eerste uren van hun bestaan? De wetenschap
kent de oorzaak niet, welke den dood tot eene noodwendigheid
maakt, de Varigny 18. Dat de mensch sterft, zegt daarom Prof.
Pruys van der Hoeven in zĳne Studie der Christ. Anthropologie,
is een raadsel, dat zich alleen verklaren laat door de ontaarding
zĳner natuur, bĳ Delitzsch, Apol. 126. Le mystère de la mort
reste aussi intact que celui de la vie, Delage, La structure du
protoplasme etc. 1895 p. 354. 771, en cf. voorts Sabatier, Le
problème de la mort, 2 ed. 1896. Bourdeau, Le problème de
la mort, ses solutions imaginaires et la science positive, 2 ed.
Paris 1896. Newman Smyth, The place of death in evolution,
London Unwin 1897.

7. De laatste, hier te bespreken straf der zonde bestaat
daarin, dat de wereld in ethischen zin in de macht van Satan
en zĳne engelen gekomen is. Sedert Satan den mensch verleid
en ten val heeft gebracht, Joh. 8:44, 2 Cor. 11:3, 1 Tim. 2:14,
Op. 12:9, 14, 15, 20:2, 10, is de wereld in zĳne macht
en ligt in den booze, 1 Joh. 5:19, hĳ is de overste der wereld
en de god dezer eeuw, Joh. 12:31, 16:11, 2 Cor. 4:4. Al is
het ook, dat de duivelen na hun val in de hel geworpen zĳn,
om tot het oordeel bewaard te worden, 2 Petr. 2:4, Jud. 6;
zĳ zĳn toch nog niet door dat oordeel getroffen, Mt. 8:29,
Luk. 8:31, Jak. 2:19. Zĳ komen nog in de vergadering der
engelen, Job 1, Luk. 10:18, Op. 12:7, houden zich op in de
lucht, Ef. 2:2, 6:12, zwerven rond, wonen en werken op deze
aarde, en hebben hier groote macht. Vooral de Heidenwereld is
het gebied hunner werkzaamheid, Hd. 16:16, 26:18, Ef. 2:2,
6:12, Col. 1:13, 1 Cor. 10:20, 8:5, Op. 9:20; maar
toen Christus op aarde kwam, hebben zĳ ook binnen de grenzen
van het volk Gods den strĳd tegen Hem aangebonden. Satan
heerschte en werkte in de Christus vĳandige Joden, Joh. 8:44v.,

verzocht Jezus, Mt. 4:1-11, zond onreine geesten, voer in
Judas, Luk. 22:3, Joh. 6:70, 13:2, 27 enz.; het was toen
zĳne ure, Luk. 22:53, Joh. 14:30. Maar Christus was de
sterkere, Luk. 11:22, streed tegen hem heel zĳn leven, Luk. 4:13,
overwon hem en wierp hem buiten, Luk. 10:18, Joh. 14:30,
12:31, 16:11, Col. 2:15, Hebr. 2:14, Joh. 3:8, en onttrekt
in beginsel het gebied der gemeente aan zĳne heerschappĳ, Hd.
26:18, Col. 1:13, 1 Joh. 2:13, 4:4, Op. 12:11. Toch werkt
hĳ nog altĳd van buiten af in de gemeente in; hĳ zwerft rond
over de aarde, Job 1, verzoekt de geloovigen en werkt hun
tegen, Luk. 22:31, 1 Cor. 12:7, 1 Thess. 2:18, tracht hen
te verleiden en ten val te brengen, 1 Cor. 7:5, 2 Cor. 2:10,
11:3, 13-15, 1 Petr. 5:8, 1 Thess. 3:5, Op. 12:10, zoodat
de gemeente geroepen is voortdurend tegen hem te strĳden,
Mt. 6:13, Ef. 6:12v., Rom. 16:20, 1 Petr. 5:9, Jak. 4:7,
Op. 12:11. Eens aan het einde der dagen verheft hĳ zich nog
eenmaal in al zĳne kracht, Mt. 24, Mk. 13, Luk. 21, 2 Thess.
2:1-12, Op. 12v.; maar dan zal hĳ ook door Christus overwonnen
en met al zĳne engelen in den poel des vuurs geworpen
worden, 2 Thess. 2:8, 1 Cor. 15:24, Op. 20:10, cf. Litt.
boven bl. 91.

Het geloof aan booze geesten komt bĳ alle volken en in alle
godsdiensten voor. Soms heeft de vrees voor de booze geesten
het vertrouwen op de goede schier geheel verdrongen, Roskoff,
Gesch. des Teufels 1869 I 20. En in bĳna alle heidensche godsdiensten
wordt het physisch kwaad aan een of meer geestelĳke
wezens toegeschreven, die in natuur en rang met de goede goden
gelĳk staan, ib. 24-175. De Schrift leert echter anders, en het
Christendom heeft in den eersten tĳd op allerlei wĳze het joodsche
en heidensche bĳgeloof bedwongen en tegengegaan; kerk en staat
maakten allerlei bepalingen tegen tooverĳ, waarzegging enz., en
pasten toch op hen, die zich daaraan schuldig maakten, tot de
dertiende eeuw niet anders dan disciplinaire straffen toe, ib. I
287. 293. Zelfs toen men later tot de doodstraf de toevlucht
nam, had men daarmede toch eigenlĳk de uitroeiing der heidensche
superstitie op het oog. Het gaat daarom niet aan, christelĳke
religie en kerk zonder meer aansprakelĳk te stellen voor
al het bĳgeloof, dat ook onder de Christenen, en voornamelĳk
van de 13e tot de 18e eeuw, heeft geheerscht. Er werkten daartoe

allerlei oorzaken mede, de ellendige toestanden in staat en maatschappĳ,
de schrikkelĳke bezoekingen van hongersnood en pest,
de grove onkunde van het volk, de gebrekkige kennis van de
natuur, de magische, kabbalistische richting onder de beoefenaren
der natuurwetenschap enz., ib. II 314 f. Toch gaat de kerk in
dezen niet vrĳ uit. Menigmaal nam zĳ in theorie en practĳk het
heidensche bĳgeloof over. Reeds bĳ de kerkvaders komt dat uit.
Gelĳk ieder mensch zĳn beschermengel heeft, zoo heeft hĳ ook
zĳn daemon. Buiten het Christendom heeft de duivel schier onbeperkte
heerschappĳ. De verlossing in Christus is in de eerste
plaats eene bevrĳding van den duivel. Alle physisch kwaad in
de wereld, ziekte, misgewas, hongersnood, pest, dood wordt aan
Satan toegeschreven. Hĳ is de onzichtbare oorzaak van alle afgoderĳ,
magie, astrologie, ketterĳ, ongeloof; de superstitie rust
op eene daemonische realiteit. Toen de veelszins oppervlakkige
bekeeringen der volken van Europa onder christelĳk vernis allerlei
heidensche leeringen en practĳken deden voortleven, kwam in
de Middeleeuwen daar nog bĳ het geloof, dat de duivel in allerlei
gedaanten, van kater, kat, muis, bok, zwĳn, weerwolf, verschĳnen,
allerlei ongedierte scheppen, als incubus of succubus aan hoererĳ
zich schuldig maken, menschen tot een met bloed bezegeld verbond
overhalen, hen beheksen, in hen varen, met hen door de
lucht rĳden, hen in dieren veranderen, en ook in de natuur allerlei
onheil aanrichten kon. Rome heeft de daemonische realiteit van
dit bĳgeloof steeds in bescherming genomen, niet alleen in de
Middeleeuwen (bul van Innocentius VIII 1484. Malleus maleficarum
1487), maar ook na de Hervorming tot op den huidigen
dag toe; in de Roomsche theologie, b. v. van Suarez, Vasquez,
Lessius, Liguori, Görres, e. a., neemt het geloof aan de macht
des duivels eene buitengewoon breede plaats in, cf. Graf Paul
von Hoensbroech, Religion oder Aberglaube, Berlin Walther 1897
S. 56 f.; en hoezeer het bĳgeloof onder de Roomsche Christenen
in de practĳk voortleeft, is nog onlangs in de beruchte geschiedenis
van Leo Taxil op droeve wĳze aan het licht getreden, cf.
H. Gerber, Leo Taxil’s Palladismusroman, 2 Th. Berlin 1897.
Voor Rome valt al het bestaande in een lager, ongewĳd en een
hooger, gewĳd terrein uiteen; op het eerste heerscht Satan met
bĳna onbeperkte macht, het tweede moet door kruisteeken, wĳwater,
bezweringen enz., voor zĳn invloed en werking beveiligd worden,

De Harbe’s Verklaring der Kath. Geloofs- en zedeleer, bew. en
verm. door B. Dankelman, Utrecht IV 1888 bl. 598v.; de
Roomsche Christen ziet zich overal van den duivel bedreigd en
moet allerlei maatregelen nemen, om hem te verjagen, Kolde,
Die kirchl. Bruderschaften, Erlangen 1895 S. 47. Het is waar,
dat het Protestantisme dit Roomsche en in den grond heidensche
bĳgeloof in den eersten tĳd bĳna geheel onaangetast
heeft gelaten; heksengeloof en heksenprocessen werden door de
Protestanten even sterk als door de Roomschen verdedigd en
later door de Roomschen (Spina, Molitor, Loos, Tanner, von
Spee) evengoed als door de Protestanten (Weier 1563, Godelmann
1562, Reginald Scott 1584, van Dale 1685, Bekker 1691,
Thomasius 1701) bestreden; op voorgang van Luther, kenden
de Lutherschen eene zeer groote macht aan den duivel toe,
leidden alle kwaad uit hem af en handhaafden het exorcisme,
Köstlin, Luthers Theol. II 351 f. Müller, Symb. Bücher 477.
483. 771, cf. Roskoff, t. a. p. II 364 f. Philippi, Kirchl.
Gl. III 341. Maar toch bracht de Reformatie, vooral in haar
Calvinistische vertakking, in het duivelgeloof wel terdege eene
belangrĳke wĳziging aan. Teruggaande tot de Schrift en bĳ hare
gegevens blĳvende staan, belĳdende de volstrekte souvereiniteit
Gods, kon zĳ in Satan en zĳne engelen, hoe machtig ook, toch
niet anders zien dan schepselen, die zonder Gods wil zich noch
roeren noch bewegen kunnen. Rationalistisch was de Hervorming
niet. Zĳ hield staande, dat er booze geesten waren, die op de
menschen, vooral op hun verbeelding, inwerken en hen zelfs tot
hun instrument verlagen konden. Maar deze macht van Satan
over de menschheid was toch altĳd aan Gods voorzienigheid onderworpen;
zĳ was in de eerste plaats ethisch van aard en had
in de zonde haar oorsprong; zĳ was bovendien binnen enge grenzen
beperkt; niet Satan, maar God is de Schepper van het licht
en de duisternis, van het goede en het kwade; ziekte en dood
worden door Hem ons toegezonden, Jes. 45:7. Hebr. 2:7 zegt
alleen, dat Satan het geweld des doods heeft, wĳl hĳ door de
zonde den dood in de wereld tot heerschappĳ heeft gebracht en
dus menschenmoorder is van den beginne, Joh. 8:44. Ons leven
en levenseinde is niet in Satans maar in Gods hand. Luk. 13:11,
16 en 2 Cor. 12:7 geven geen recht, om alle ziekte en kwaal
aan Satan toe te schrĳven. En voorts kan Satan niet scheppen

en iets uit niet voortbrengen, hĳ kan noch als incubus noch
als succubus kinderen voortbrengen, hĳ kan geen menschen in
dieren veranderen, ter dood brengen of in het leven terugroepen;
hĳ kan niet onmiddelĳk op verstand en wil inwerken, hĳ kan
de substantie en de qualiteit der dingen niet veranderen enz.,
Voetius, Disp. I 906 sq., en voorts Polanus, Synt. V c. 12. Zanchius,
Op. III 167-216. Synopsis pur. theol. XII 36 sq. Turretinus,
Theol. El. VII qu. 5. Mastricht, Theol. III c. 8. Brahe,
Aanm. over de vĳf Walch. art. 1758 bl. 195v. Moor II 328. M.
Vitringa II 117 sq.

Alleen door zulk een geloof, dat zich eng aansluit bĳ de H.
Schrift, is het bĳgeloof te overwinnen, hetwelk zoo diepe wortelen
geslagen heeft in het menschelĳk hart en trots alle zoogenaamde
verstandelĳke ontwikkeling telkens weer bovenkomt.
Het rationalisme bestreed eerst de inwerking der booze geesten
op de menschen en daarna hun bestaan; en het gevolg is geweest,
dat wel het geloof aan de Schrift is prĳsgegeven, maar niet het
bĳgeloof is uitgeroeid. Integendeel doet dit thans onder allerlei
vormen van magnetisme, hypnotisme, telepathie, spiritisme, astrologie
enz., juist in de kringen des ongeloofs zĳn intrede; het
occultisme, dat alle eeuwen door en bĳ alle volken gebloeid heeft,
cf. Kiesewetter, Gesch. d. Occultismus, 3 Bde, Leipzig 1891,
A. Lehmann, Aberglaube und Zauberei, Stuttgart 1898, telt
ook in de laatste decennia dezer eeuw zĳne aanhangers bĳ
millioenen en wordt zelfs in kunst en wetenschap als de hoogste
wĳsheid verheerlĳkt. Ook tegenover dit nieuwerwetsche bĳgeloof
is het dwaze Gods wĳzer dan de menschen. Want niet alleen is
er tegen het bestaan van gevallen geesten niets redelĳks in te
brengen, maar ook de mogelĳkheid, dat zĳ menschen verleiden
kunnen, kan op geen enkelen grond worden betwist. Gelĳk menschen
door woord en daad, door voorbeeld en gedrag op anderen
invloed oefenen, zoo is er niets ongerĳmds in de gedachte,
dat ook van de gevallen geestenwereld eene verleidende macht
uitgaat op der menschen verbeelding, verstand en wil. Er
wordt hiertegen wel ingebracht, dat dan de mensch altĳd
zĳne schuld op den duivel werpen kan; maar dit is ook het
geval, als iemand door zĳn medemensch verleid wordt; voorts
geschiedt de verzoeking altĳd in ethischen weg en heft de eigen
schuld niet op; en in de kringen, waar aan het bestaan van

gevallen engelen geloofd wordt, is het schuldgevoel gewoonlĳk
niet zwakker, dan daar, waar hun bestaan wordt ontkend. Het
geloof aan den duivel handhaaft tegelĳk den ontzettenden ernst
der zonde en de verlossingsvatbaarheid van den mensch; entweder
ein Teufel ausserhalb der Menschheit oder Tausende von Teufeln
in Menschengestalt, Weiss, Apol. d. Christ. II3 519. Er openbaart
zich bĳ menschen soms zulk een woeste, welbewuste, opzettelĳke
haat tegen God en al het goddelĳke, ib. 574-587;
kinderen Gods, en onder hen niet de zwakste en de kleinste,
maar de verst gevorderden, zulke, die vooraan staan in den strĳd,
die het nauwst leven in de gemeenschap met God, zĳ klagen
menigmaal over zulke schrikkelĳke verzoekingen en aanvechtingen,
zĳ gewagen van zoo goddelooze gedachten en neigingen, die plotseling
in hun hart opstĳgen, dat het een voorrecht is, aan het
bestaan van duivelen te mogen gelooven. Er zĳn βαθη του
σατανα, welke in de Schrift, in de historie der menschheid, in
de worsteling der kerk van Christus, in de ervaring der geloovigen
soms voor een oogenblik worden ontdekt. En daarbĳ
bedenke men, dat de zondige macht een rĳk vormt en in haar
bestrĳding van God en zĳn rĳk systematisch te werk gaat. Wie
haar geheel kon overzien, zou zonder twĳfel in de geschiedenis
harer worsteling een plan van aanval en verdediging ontdekken.
Daar is in het zondige leven van den enkelen mensch, maar veel
meer nog in dat van gezinnen, geslachten, volken, menschheid
door alle eeuwen heen eene welbewuste, planmatige bestrĳding
van God en al wat Godes is. En de leiding van dezen strĳd
rust bĳ hem, die in de Schrift de overste dezer wereld en de
god dezer eeuw heet. Zoo is hĳ reeds terstond opgetreden bĳ de
verleiding en den val van den eersten mensch. In het Heidendom
heeft hĳ eene macht georganiseerd, die tegen alle ware religie,
zedelĳkheid, beschaving vĳandig overstaat. Als Christus op aarde
verscheen, heeft hĳ zĳne macht tegen Hem geconcentreerd, niet
alleen door Hem persoonlĳk aan te vallen en rusteloos te vervolgen,
maar ook door Hem van alle kant met daemonische
krachten te omringen en alzoo zĳn werk tegen te houden en af
te breken. De δαιμονιζομενοι in het N. T. waren geen gewone
kranken, al komen ziekteverschĳnselen, zooals doofheid, stomheid,
epilepsie, krankzinnigheid enz., ook wel bĳ hen voor. Want zĳ
worden telkens duidelĳk van gewone zieken onderscheiden, Mt.

4:24, 8:16, 10:1, Mk. 1:32, 3:15, Luk. 13:32. Het
bĳzondere bĳ de bezetenen is, dat uit hen een ander subject
spreekt, dan zĳ zelven zĳn, dat dat subject Jezus als den Zone
Gods erkent, geheel vĳandig tegenover Hem staat, en niet
anders dan op zĳn bevel den lĳder verlaat, Mt. 1:34, 8:29,
31, Mk. 1:26, 3:11, Luk. 4:34, 41, 5:41, 8:2, 30, Hd.
16:17, 19:15. Deze obsessio nu, hoe ontzettend ook, is zoo
weinig onmogelĳk, dat wĳ in het hypnotisme, waarbĳ de eene
mensch aan gedachte en wil van den ander onderworpen wordt,
een analoog verschĳnsel zien optreden; dat er nog heden ten
dage zulke gevallen van bezetenheid zich voordoen; en dat wie
haar onmogelĳk acht, ook alle inwerking van de ziel op het
lichaam, en van God op den mensch en de wereld zou moeten
ontkennen. Satan bootst alles na; God openbaart zich door theophanie
(incarnatie), profetie, wonder; de daemonische caricatuur
daarvan zĳn obsessio, mantiek en magie, aan welke de Schrift
daarom menigmaal realiteit toekent, Gen. 41:8, Ex. 7:12, 22,
8:7, 18, 19, Num. 22, Deut. 33:4, Jos. 24:10, 1 Sam.
6:2, 7, 28, 2 Chr. 33:6, Jes. 47:9-12, Jer. 39:13, Nah.
3:4, Dan. 1:20, 2:10, Hd. 8:9, 13:6-10, 16:16 enz.,
die zĳ ten stelligste afkeurt en verbiedt, Ex. 22:18, Lev.
20:27, Deut. 18:10, Jer. 27:9, 2 Chr. 33:6, Mich. 5:11,
Gal. 5:20, maar die nog eens tegen het einde der dagen door
Satan in al hare verleidende kracht zullen worden geopenbaard,
1 Thess. 2:18, 2 Thess. 2:8-11, Op. 9:1-11, 13:13-15,
19:20. Cf. behalve de reeds vroeger over de daemonologie
genoemde litt., boven bl. 91, Ebrard, art. Dämonische in Herzog1.
Joh. Weiss, in Herzog3. Delitzsch, Bibl. Psych.2 293.
Hofmann, Schriftbew. I 445 f. Philippi, Kirchl. Gl. III2 334 f.
Kahnis, Dogm. I 445 f. Beck, Vorles. über Chr. Gl. II 390 f.
Weiss, Leben Jesu I 454 f. Justinus Kerner, Geschichten Besessener
neuer Zeit, nebst Reflexionen von C. A. Eschenmayer
über Besessensein und Zauber 1834, en daarbĳ Strauss, Charakteristiken
und Kritiken 1830 S. 301. Demon Possession and
allied themes, being an inductive study of phenomena of our own
times, bĳ Rev. John L. Nevius D. D. for forty years a missionary
to the Chinese. With an introduction by Rev. F. F. Ellinwood
D. D. 2 ed. New-York, Chicago and Toronto, Fleming H.
Revell Company 1896. Hafner, Die Daemonischen im N. T. 1894.

Laehr, Die Daem. des N. T. Leipzig 1894. Zimmer, Sünde oder
Krankheit, Leipzig 1894. J. A. H. van Dale, Bezetenheid en
Krankzinnigheid, Heusden 1896. Florenz Chable, Die Wunder
Jesu, Strassb. Theol. Stud. II 4. 1897 S. 45 f. Bodelschwingh,
Die Mitarbeit der Kirche an der Pflege der Geisteskranken,
1896 S. 13 f.






Hoofdstuk VII.

Over Christus.



§ 40. Het verbond der genade.

1. Zonde en ellende worden tot op zekere hoogte door alle
menschen erkend. En uit deze erkentenis wordt bĳ allen een
zwakker of sterker verlangen naar verlossing geboren; ook de
verlossingsbehoefte is algemeen. Zelfs zĳn alle menschen in
meerder of minder mate zich bewust, dat de verlossing moet
komen van boven. Παντες δε θεων χατεους’ ἀνθρωποι. Maar
de Heidenen kenden toch de genade niet, welke den mensch
alleen van zonde en ellende verlossen kan; zĳ hadden slechts
vermoedens en wenschen. Humana ad deos transferebat Homerus;
divina mallem ad nos (Cicero). Eerst in de H. Schrift treedt de
genade Gods in al haar rĳkdom en heerlĳkheid ons tegemoet.
Terstond na den val neemt zĳ al een aanvang. De in Gen. 2:17
gedreigde straf is blĳkbaar niet ten volle uitgevoerd. Adam en
Eva zĳn niet op den dag hunner overtreding gestorven. Ware de
rechtvaardige straf op de zonde terstond en ten volle voltrokken
dan zou in het eerste menschenpaar geheel het menschelĳk geslacht
vernietigd, de aarde verwoest, de kosmos tot een chaos,
ja tot het niet wedergekeerd zĳn. Maar dan had ook Satan getriumfeerd
en God het verloren. Daarom treedt er terstond na
den val een ander beginsel in werking, dat de zonde beteugelt,
bestrĳdt en verwint. Niet alleen wordt de straf niet ten volle
toegepast; maar ook die straf, welke toegepast wordt, is tegelĳk
ook nog een zegen. Alwat terstond na den val plaats heeft, is
openbaring en bewĳs van Gods toorn en van Gods genade tegelĳk.

Het schuldbewustzĳn, dat in Adam en Eva ontwaakt, het geweten
dat beschuldigend zich verheft, de schaamte over hun naaktheid,
de vreeze en de verberging voor God, Gen. 3:7v. zĳn alle een
bewĳs, dat zĳ Gods wet hebben overtreden en zĳn toorn en straf
waardig zĳn; maar zĳ toonen toch ook, dat de mensch niet
verstokt of verhard is, dat hĳ geen duivel geworden maar mensch
gebleven is. Met de engelen is het zoo, dat zĳ, vallende, ook in
eens vallen ter helle toe, Jud. 6, ze zĳn terstond verstokt in
het kwaad en onverlosbaar. Maar de mensch is zoo geschapen,
dat hĳ, vallende, toch nog weer opgericht kan worden; hĳ blĳft
vatbaar voor verlossing. God houdt de volle doorwerking van
het beginsel en de macht der zonde in den mensch tegen. Meer
nog, God trekt zich na den val niet terug en laat ook dan den
mensch geen oogenblik los. Als terstond na de overtreding schuldgevoel,
schaamte, vreeze in den mensch ontwaken, dan is dit
alles reeds eene werking van Gods Geest in den mensch, eene
openbaring van zĳn toorn maar ook van zĳne genade, eene openbaring,
die de grondslag is van alle religieuse en ethische leven,
dat er nog in den mensch is na den val. Maar God openbaart
zich ook nog op eene andere wĳze. Als de mensch zich voor
Hem verbergt, zoekt Hĳ hem op en roept hem. Het is waar,
God komt uit de verte tot hem en de mensch wil uit vreeze
zich verbergen en den afstand tusschen zichzelven en God nog
grooter maken. Er is geen gemeenschap meer tusschen God en
mensch maar verwĳdering en scheiding; het verbond is verbroken.
En toch, God komt tot den mensch en zoekt hem op; Hĳ laat
hem niet meer over aan zĳn eigen dwaasheid en angst, welke
hem in verberging voor God heil zoeken doet. Maar Hĳ zelf
roept uit eigen beweging den mensch tot zich terug. En daarbĳ
overvalt en verschrikt Hĳ den mensch niet. Hĳ komt als het
ware uit de verte; Hĳ komt tot hem niet in storm of onweder
maar in de ‎‏רוּחַ הַיּוֹם‏‎, d. i. in de avondkoelte, onder het plechtig
ruischen der boomen in den avond. En daaraan kenden zĳ de
stem Gods en bemerkten zĳ dat Hĳ naderde. Dat naderen was
genade. God laat den mensch tĳd, om tot zichzelf te komen en
te overleggen wat hĳ antwoorden zal. Nog duidelĳker komt in
het verhoor en in de straf deze openbaring van Gods genade uit,
Gen. 3:9-13. De Heere roept bepaaldelĳk Adam, want deze
is het hoofd en de verantwoordelĳke persoon. God komt niet in

eens met zĳn vonnis maar stelt een onderzoek in, gaat aan het
ondervragen, en geeft den mensch alle gelegenheid, om zich te
verantwoorden. Als de mensch daarvan gebruik maakt, en wel
niet alle schuld ontkent maar toch ook niet ootmoedig en boetvaardig
voor God neervalt, doch zich te verontschuldigen zoekt,
dan ontsteekt God niet in toorn, dan laat Hĳ die verontschuldiging
tot op zekere hoogte gelden. En dan richt Hĳ, terwĳl
Hĳ in het verhoor met Adam begon, nu bĳ het uitspreken der
straf het eerst zich tot de slang, dan tot Eva, daarna tot Adam.

En in die straf roemt de barmhartigheid tegen het oordeel. De
straf, Gen. 3:14, 15 heeft allereerst op de slang als gewoon
dier betrekking. God vernedert de slang, en zet vĳandschap tusschen
haar en den mensch; van nu voortaan zal er in plaats van
de vroegen onderworpenheid der dieren aan den mensch een strĳd
tusschen beide heerschen, waarin de mensch wel overwinnen maar
toch veel van de dieren, bepaaldelĳk van de slang, zal hebben
te lĳden. Maar voorts gaat deze straf door de slang heen op de
booze macht terug, wier instrument zĳ was. Met haar had de
mensch een verbond gesloten en daarvoor het verbond met God
verbroken; God doet genadiglĳk dit verbond des menschen te
niet, zet vĳandschap tusschen slangenzaad en vrouwenzaad, brengt
het vrouwenzaad d. i. de menschheid weer aan zĳne zĳde over,
spreekt dus uit dat er uit Eva nog eene menschheid voortkomen
zal, en dat die menschheid in den strĳd tegen de booze macht
wel veel lĳden maar toch ten slotte triumfeeren zal. De weg
voor het menschelĳk geslacht zal van nu voortaan door lĳden
tot heerlĳkheid gaan, door strĳd tot overwinning, door het kruis
naar de kroon, door den staat der vernedering tot dien der verhooging.
Dit is de grondwet, die God hier afkondigt voor den
ingang in het koninkrĳk der hemelen. De straf over de vrouw,
Gen. 3:16, treft haar beide als moeder en als vrouw; zĳ zal
juist als vrouw veel smart hebben te dragen; het hoogste, wat
zĳ wenscht, n.l. om moeder te zĳn, zal zĳ niet anders kunnen
verkrĳgen dan in den weg van velerlei lĳden, begeerte naar,
onderwerping aan den man, baren met smart; maar zoo zal zĳ
dan toch haar hoogsten wensch verkrĳgen, en haar bestemming
bereiken; zĳ zal een moeder van levenden zĳn, ofschoon zĳ door
haar overtreding en verheffing boven den man den dood had verdiend,
en zĳ zal zalig zĳn in kinderen te baren, 1 Tim. 2:15.

De straf over den man, Gen. 3:17-19 bestaat daarin, dat het
aardrĳk om zĳnentwil wordt vervloekt, dat hĳ brood eten zal
in het zweet des aanschĳns en na een leven van arbeid en moeite
tot stof zal wederkeeren. Daarmede in verband wordt hĳ dan
uit het paradĳs verdreven en de wĳde wereld ingezonden, Gen.
3:22-24. Maar ook deze straf is een zegen. Arbeid adelt;
hĳ bewaart den mensch voor moreelen en physischen ondergang,
prikkelt zĳne energie en verhoogt zĳne activiteit. Al is het ook,
dat de mensch gebannen wordt uit het paradĳs, hĳ wordt toch
niet verwezen ter helle; hĳ wordt de wereld ingezonden, opdat
hĳ deze door moeitevollen en ingespannen arbeid onderwerpe en
beheersche. Hierin ligt de aanvang en het beginsel van alle
cultuur; de heerschappĳ des menschen is niet ganschelĳk verloren
maar wordt door arbeid uitgebreid, Ps. 8; ook in den gevallen
mensch is het beeld Gods, waarnaar hĳ geschapen werd, nog
herkenbaar. Ja zelfs de tĳdelĳke dood is niet alleen eene straf
maar ook eene weldaad; God heeft den dood ingesteld, opdat de
zonde niet onsterfelĳk zou zĳn, Iren., adv. haer. III 23. 6. Na
den val treedt er dus aanstonds tweeërlei principe in werking:
toorn en genade, gerechtigheid en barmhartigheid. Daaruit is
ook alleen eene wereld te verklaren, gelĳk wĳ die kennen. Deze
is eene wereld vol van humor, δακρυοεν γελασασα, staande in
het teeken des kruises, en terstond na den val gegeven aan Christus,
den man van smarten, opdat Hĳ ze behouden en onderwerpen
zou.

Nadat God alzoo de straf heeft uitgesproken, buigen Adam en
Eva deemoedig het hoofd; zĳ brengen niets meer in, leggen de
hand op den mond, en nemen het woord Gods zonder eenige
tegenwerping aan. Dat woord klinkt wel ongeloofelĳk, de waarheid
ervan kan eerst in verre toekomst blĳken, maar toch gelooven
zĳ het, blind in de toekomst en ziende in het gebod. Steunende
op Gods belofte noemt Adam zĳne vrouw Eva, leven, bron van
leven, moeder der levenden. Vóór den val zag hĳ in haar vooral
de vrouw, die hem ter hulpe werd gegeven, en noemde ze daarom
manninne. Maar nu aanschouwt hĳ allereerst in haar de moeder
en noemt ze Eva. Dood en verderf zĳn wel verdiend, maar Gods
zegen maakt toch de vrouw vruchtbaar, en doet uit haar eene
menschheid voortkomen, die in haar grootsten zoon, den Zoon des
menschen, alle booze macht der zonde overwinnen zal. Adam

ziet in de belofte Gods de voortplanting, het bestaan, de ontwikkeling,
de behoudenis van het menschelĳk geslacht gewaarborgd
en neemt haar als zoodanig aan met een echt kinderlĳk geloof.
En dit geloof werd hem gerekend tot rechtvaardigheid. Principieel
bevat Genesis 3 heel de historie der menschheid, alle wegen
Gods tot redding van het verlorene en tot overwinning der zonde.
Zakelĳk is hier het gansche evangelie, heel het verbond der
genade aanwezig. Al het volgende is ontwikkeling van wat thans
als kiem reeds geplant is.

2. Toch wordt in Gen. 3 het woord verbond nog niet genoemd;
eerst bĳ Noach, Abraham en Israel aan den Sinai is er
sprake van. De nieuwe kritiek meent, dat het ook hier nog is
geantedateerd, en dat Israels religie oorspronkelĳk niet verschilde
van die van andere volken. De verhouding van Ihvh tot Israel was
als die van Kamos tot Moab. De idee van een tusschen Ihvh en zĳn
volk bestaand verbond was aan het oude Israel geheel vreemd.
Dit wist er niets van, dat God als de God van hemel en aarde
Israel uit alle volken verkoren, zich ten eigendom gemaakt, en
met zich in een verbond gesteld had. Al deze gedachten zĳn
eerst veel later opgekomen. Zelfs bĳ Amos komt de bondsverhouding
nog niet voor; Hozea zegt alleen, dat men Israels ontrouw
bĳ een bondsbreuk vergelĳken kan, 6:7. Eerst Deuteronomium is
in waarheid een bondsboek; het werd verbondsgewĳze ingevoerd
en aangenomen, 2 K. 23:3, cf. Jer. 34:8v. Ezr. 10:3, Neh.
10:1. Maar nu werd dat verbond eerst, toen het opkwam, nog
weer heel anders opgevat dan later. Men verstond er toen vooral
onder de verplichting van Israel tegenover Ihvh, om een heilig
volk te zĳn en zĳne wetten te onderhouden. Als dus Israel het
verbond niet hield, dan werd het verbroken en Israel beladen
met den vloek, Deut. 27 en 28. Maar ofschoon Israel het verbond
in de reformatie van Josia formeel aanvaardde, het hield
er zich niet aan, werd gestraft en in ballingschap gezonden. En
toen ontstond allengs de gedachte, dat Gods verbond bestond
in eene wet, die Hĳ had gegeven, dat God zich zelf verplicht
had om Israel trouw te blĳven en ook, als het afviel, niet te
verlaten; God kon Israel wel straffen, maar het verbond niet
vernietigen. Het uit de ballingschap teruggekeerde Israel klemde
zich aan deze bondsidee vast en legde ze in het verleden, in de

geschiedenis der aartsvaders, terug, cf. Wellhausen, Gesch. Israels
I 434 f. Smend, Altt. Theol. 116 f., en vooral R. Kraetzschmar,
Die Bundesvorstellung im A. T. in ihrer gesch. Entw. Marburg
Elwert 1896. Maar dit resultaat is verkregen door middel van
eene gewelddadige kritiek, die de feiten in het aangezicht slaat
en ten slotte niets dan willekeur is. Zoo heeten b.v. in Gen.
18:21 de woorden: zoo zal de Heere mĳ tot een God zĳn, die
werkelĳk aan een verbond doen denken, zeker een later toevoegsel.
Ex. 21-23 draagt wel den naam van het bondsboek
en Ex. 34 bevat wel de bondswoorden, maar deze stukken zĳn
niet uit Mozes’ tĳd, en al zĳn ze vóórdeuteronomisch, zĳ behelzen
toch geen formeel verbond zooals daarvan sprake is in de
dagen van Josia; misschien zĳn ze ook wel nadeuteronomisch.
Hos. 8:1 is geinterpoleerd. Gen. 15:18 is het woord verbond
maar de plechtige naam voor den eed, waarmede God zich verplicht,
aan Abrahams zaad het land Kanaän te geven; van
wederzĳdsche verplichtingen is geen sprake enz. Eene kritiek,
die op deze wĳze redeneert, krĳgt geen zekerheid, dan die zĳ
zelve hebben wil. Eerst construeert zĳ op grond van de beweerde
onechtheid der geschriften de historie der religieuse voorstellingen,
en later bezigt zĳ deze zelfde gereconstrueerde historie, om
de onechtheid der tegen haar gerichte geschriften aan te toonen.
Cf. G. Vos, Recent Criticism of the early prophets, Presb. and
Ref. Rev. April 1898 p. 214-238, ook Strack in eene recensie
van Kraetzschmar’s boek, Theol. Lit. Blatt 1898 n. 5. Voorts
is de hoofdvraag bĳ het onderzoek naar de bondsidee in de H.
Schrift volstrekt niet deze, of het woord ‎‏ברית‏‎ oorspronkelĳk
verbond dan wel inzetting beteekende. Sommigen zooals Delitzsch,
Gesenius, Dillmann, Schultz, Oehler, Wellhausen, Guthe, Bredenkamp,
König, Cremer zeggen het eerste, nemen als tweede
beteekenis verbondsvoorwaarde aan, en laten zoo den zin overgaan
in inzetting, wet, wĳl eene wet in den weg des verbonds
rechtsgeldigheid verkrĳgt. Anderen, zooals Hofmann, Buhl, Friedrich
Delitzsch, Orelli, Strack, Siegfried, Stade, Nowack meenen,
dat bepaling, inzetting de oudste beteekenis is, en dat deze in
die van verbond overging, omdat eene wet eene wederkeerige
verhouding regelt. Aannemelĳk zien deze verklaringen er niet
uit; ook is het onmogelĳk, in de Schrift den overgang van de
eene tot de andere beteekenis historisch aan te wĳzen; nu eens

overweegt deze, dan die beteekenis zonder dat men daarbĳ oudere
of jongere bronnen onderscheiden kan. Het begrip van ‎‏ברית‏‎ is
dan ook anders te bepalen. De afleiding verspreidt hierover weinig
licht. Volgens de meesten komt het van ‎‏ברה‏‎, snĳden en wĳst
zoo terug op de oude Oostersche gewoonte, om bĳ eene bondssluiting
tusschen de tegenover elkander gelegde stukken van
geslachte dieren door te gaan, ter aanduiding daarvan, dat gelĳk
lot als deze dieren den verbreker van het verbond mocht treffen,
vandaar ‎‏כרת ברית‏‎, ὁρκια τεμνειν, foedus ferire, cf. Gen. 15:8v.,
Jer. 34:19; volgens anderen komt het van een assyrischen stam,
die binden beteekent, Kraetzschmar 245. Hoe dit ook zĳ, uit
Gen. 21:22v., 26:26v., 31:44v., blĳkt duidelĳk, dat er tot
een ‎‏ברית‏‎ drie dingen behoorden, een eed of belofte, die de overeengekomen
bepalingen inhield, een vloek, die de Goddelĳke straf
inriep over den verbreker, en eene cultische ceremonie, die den
vloek zinnebeeldig voorstelde. De sluiting van een ‎‏ברית‏‎ was dus
altĳd eene religieuse handeling. Wel was het woord eerst gebruikelĳk
op profaan gebied van bepalingen en verdragen tusschen
menschen. Lang voordat God met Noach en Abraham zĳn verbond
opricht, waren er al verbonden tusschen menschen opgericht. En
dit moest ook zoo zĳn, als Noach, Abraham, Israel de religie
als een verbond zouden begrĳpen en waardeeren. Daarom komt
het woord ook nog niet in Gen. 3:15 voor. Eerst toen in de
zondige, leugenachtige menschelĳke maatschappĳ telkens ter
verdediging of verkrĳging van eenig goed verbonden noodig
werden, kon de beteekenis en de waarde van een verbond worden
ingezien en de religie onder dit gezichtspunt worden opgevat.
Maar ook al wordt ‎‏ברית‏‎ eerst van menschelĳke verbonden gebezigd,
het duidt toch altĳd eene religieuse handeling aan. De hoofdzaak
in ‎‏ברית‏‎ is niet, of het een verbond of eene inzetting aanduidt.
Maar het geeft in het algemeen te kennen zulk eene belofte,
overeenkomst, verdrag, verbond, bepaling, beschikking enz., welke
door eene plechtige ceremonie onder Gods hoede gesteld wordt
en zoo een karakter van onverbrekelĳkheid verkrĳgt, Kraetschmar
t. a. p. 29. 30. 39-41. Of ‎‏ברית‏‎ meer een tweezĳdig verbond
of een eenzĳdige beschikking aanduidt, hangt niet van het woord
noch ook van de historische ontwikkeling van het begrip af,
maar wel eenvoudig van de partĳen, die er bĳ betrokken zĳn.
Naarmate eene van beide partĳen ondergeschikter is en minder

te zeggen heeft, krĳgt het ‎‏ברית‏‎ onwillekeurig het karakter van
eene beschikking, die door de eene partĳ aan de andere opgelegd
wordt; ‎‏ברית‏‎ wordt dan synoniem met ‎‏חֹק‏‎, Ex. 34:10, Jes. 59:21,
Jer. 33:20, 31:36, 34:13, en ‎‏כרת ברית‏‎ wordt niet alleen
met ‎‏עם‏‎ en ‎‏בין‏‎ maar ook met ‎‏ל‏‎ geconstrueerd, Jos. 9:6, Jes.
55:3, 61:8, Jer. 32:40. Als de overwinnaar met een overwonnene,
of een koning met zĳne onderdanen een ‎‏ברית‏‎ sluit,
valt al de nadruk op de plichten, die de laatsten daarbĳ hebben na
te komen, Jos. 9, 1 Sam. 11, 2 S. 5:3, 1 Kon. 20:34, Ez. 17:13.
Nog sterker wordt de beteekenis van beschikking en inzetting,
als er overdrachtelĳk sprake is van een ‎‏ברית‏‎ met de oogen, Job
31:1, met de steenen en de dieren, Job 5:22, 40:28, met
den dood, Jes. 28:15, van God met de natuur, Gen. 8:22,
Jer. 33:20, 25, of met de dieren, Gen. 9:12, Hos. 2:17-22,
Jes. 11:6 enz. Maar ook als God en mensch een verbond sluiten,
treedt vanzelf het monopleurisch karakter telkens sterk op den
voorgrond; het zĳn toch geen gelĳke partĳen, maar God is de
Souverein, die aan de schepselen zĳne ordinantiën oplegt. Als
God in Gen. 15:8v., met Abram een verbond sluit, is dat geen
eigenlĳke pactio maar eene sponsio; God geeft zĳne belofte, Hĳ
verbindt zich tot hare vervulling en gaat tusschen de stukken
van het offerdier door. En elders zweert Hĳ bĳ zichzelf, Gen.
22:16, bĳ zĳn leven, Deut. 32:40, bĳ zĳne ziel, Am. 6:8,
Jer. 51:14, om maar den mensch te bewĳzen het onveranderlĳke
van zĳnen raad, Hebr. 6:17. En dit monopleurisch karakter van
het verbond moest in de historie steeds helderder in het licht
treden. Want wel legde het verbond Gods ook aan degenen, met
wie het gesloten werd, verplichtingen op; verplichtingen n.l., niet
als voorwaarden tot het ingaan in het verbond, want het verbond
was gesloten en rust alleen in Gods ontferming, maar wel als weg,
dien de uit genade in het verbond opgenomenen nu voortaan hadden
te bewandelen, Gen. 17:1, 2, Ex. 19:5, 6, 8, 24:3, 7, Lev.
26:14v., Deut. 5:29, 27:10v, 28:1v., 30:1v. enz. Maar al
nam Israel het verbond Gods telkens bĳ vernieuwing aan, Ex.
19:8, 24:3, 7, Deut. 29:10-13, Jos. 24:16, 2 Kon. 23:3,
2 Chr. 15:12, 23:16, 29:10, 34:31, Neh. 8 enz., het wandelde
niet in den weg des verbonds en ontheiligde en verbrak
het ieder oogenblik. Zoo rees de vraag, of dit verbond der genade
dan even wankel was als het verbond der werken vóór den

val. En daarop gaf de openbaring ten antwoord, en steeds krachtiger
en luider, naarmate de afval toenam: neen, dit verbond
wankelt niet; menschen mogen ontrouw worden, maar God vergeet
zĳne belofte niet, het verbond ligt enkel en alleen vast in zĳne
ontferming, Lev. 26:40-44, Deut. 4:31, 30:1v., 32:36v.,
Richt. 2:1, 2 Kon. 13:23, Ps. 81:9, 12, 89:1-5, 105:8-10,
106:45, 111:5, Jes. 1:3, 5:13, 54:10, Jer. 18:5-10,
Ezech. 33:10-16, Hos. 6:1-3, 11:7-9, 14:2-9, Joel
2:12-14. God kan en mag zĳn verbond niet verbreken; Hĳ
heeft er zich vrĳwillig, uit zichzelf, met een duren eed toe verbonden;
zĳn naam, zĳn eere, zĳn wezen zelf hangt eraan, Ex.
32, 33, Num. 14:16, Deut. 32:26, 1 Sam. 12:22, Jes. 48:8-11,
Jer. 14:7, 20, 21, Ezech. 20:9, 14, 22, 43, 44, Joel
2:17-19 enz. En hierin schittert de heerlĳkheid der religie,
welke wĳ als Christenen belĳden. Vroeger, deel II 551v. is
aangetoond, waarom de ware religie de gedaante van een verbond
moet dragen. In haar daalt God tot den mensch af, en neemt
hem op in zĳne gemeenschap. Maar als God zich zoo geeft aan
den mensch, dan is deze ook gehouden, zich geheel te geven aan
God. Het verbond, dat van God uitgaat en ons opneemt, vermaant
en verplicht ons tot eene nieuwe gehoorzaamheid. Maar
als wĳ dan somtĳds uit zwakheid in zonden vallen, zoo moeten
wĳ toch daarom aan Gods genade niet vertwĳfelen noch in de
zonden blĳven liggen, want het verbond der genade ligt vast in
het onveranderlĳk welbehagen Gods. Deze onverbrekelĳkheid, die
in het woord ‎‏ברית‏‎ ligt opgesloten, is waarschĳnlĳk ook de reden
waarom het in de LXX niet door συνθηκη maar door διαθηκη
is weergegeven. Het N. T. nam dit over en paste het beide op
de O. en op de N. T. bedeeling van het genadeverbond toe. Opmerking
verdient, dat onze Statenvertaling evenals ook de engelsche
overzetting, het woord διαθηκη in het eerste geval door verbond
Luk. 1:72, Hd. 3:25, 7:8, Rom. 9:4, 11:27, Gal. 3:15,
17, 4:24, Ef. 2:12, Hebr. 9:4, en in het tweede door testament
vertaalt, Mt. 26:28, Mk. 14:14, Luk. 22:20, 1 Cor. 11:25,
2 Cor. 3:6, Hebr. 9:15, 12:24, 13:20. Er ligt daaraan de
gedachte ten grondslag, dat het begrip foedus meer past op de
bedeeling des O. T. en het begrip testamentum meer op die des
N. T., cf. Bengel op Mt. 26:28. Nadat het verbond met het
vleeschelĳk Israel is verbroken, is daarvoor in de plaats getreden

het geestelĳk Israel, dat naar Gods verkiezing vergaderd wordt
uit alle volken, dat de goederen des heils als bĳ testamentaire
beschikking van den Zoon ontvangt, in kindschapsverhouding tot
God staat en de hemelsche zaligheid als eene erfenis verwacht,
Luk. 22:29, Rom. 8:16, Gal. 3:15-17, Hebr. 9:15-17,
1 Joh. 3:1, 2, 1 Petr. 1:4. Litteratuur over de leer des
verbonds in de Schrift bĳ Kraetzschmar t. a. p. 1v.

3. Uit de Schrift ging deze bondsidee vanzelve over in de
christelĳke theologie. Bĳ de kerkvaders komt zĳ, vooral in hunne
commentaren, telkens voor. Maar dogmatische beteekenis kreeg
de leer van het verbond daardoor, dat de christelĳke religie
begrepen moest worden in haar verband met en tegelĳk in haar
onderscheid van de Israelietische. Twee richtingen stonden hierin,
reeds van de dagen der apostelen af, tegenover elkaar. Het
Judaisme, dat in bĳna alle gemeenten tegen Paulus’ persoon en
leer optrad, eischte onderhouding van de Mozaïsche wet, bepaaldelĳk
van de besnĳdenis, ook door de Christenen uit de Heidenen,
Hd. 15, Rom. 16:17v., 1 Cor. 7:18, Gal. 5:4, 6:13, Phil.
1:15v., 3:2v., Col. 2:16, 21, Tit. 1:10, 14, 2:9, 1 Tim.
1:7v., en werd, nadat de breuke tusschen Joden en Christenen
voltrokken, Jeruzalem verwoest, de christelĳke gemeente naar
Pella gevlucht, eene heiden-christelĳke gemeente in Jeruzalem
135 gesticht was enz., meer en meer tot eene secte (Nazareërs,
Ebionieten), die joodsch werd in haar leer over God en de Godheid
van Christus ontkende. Aan den anderen kant stond het
Gnosticisme, dat ook reeds in den tĳd der apostelen zĳne oorsprongen
had (Simon Magus, Cerinthus), maar vooral in de 2e
en 3e eeuw van het Oosten over het Westen zich verbreidde en
in den persoon van Marcion zĳne scherpe aanvallen richtte op
het O. Test. Uitgaande van een eeuwig dualisme tusschen God
en de stof, dacht hĳ den overgang tusschen beide door allerlei
aeonen bemiddeld, en schreef de schepping der wereld aan een
lageren god, den demiurg of den Jodengod toe. Deze was niet de
hoogste, ware God, maar een God van lager rang, de God der
wet, der gerechtigheid en der wraak. Het O. T. stond veel lager
dan het N. T., want de God des O. T. is jaloersch, wraakzuchtig,
schepper van het kwade; Hĳ verstokt en verhardt, beveelt allerlei
zonden zooals het bestelen der Egyptenaren, het dooden der

Kananieten; Hĳ gaf wetten, die niet goed waren, en trad in verbond
met mannen als Abraham, Izak, Jakob, David enz., die aan allerlei
zonden van bedrog, leugen enz., zich schuldig maakten. Het is
die Jodengod, de demiurg, die zelfs Christus aan het kruis liet
slaan, maar door Christus zelf ter helle verwezen werd. In
Christus heeft een geheel andere God zich geopenbaard, de God
der genade en der liefde. Heel het wettisch standpunt is daarom
voorbĳ. De Christen is vrĳ van de wet en van heel het O. Test.
De eenige, die dit terstond goed heeft ingezien, is Paulus; hĳ
is de eenige, ware apostel.

Tegenover deze beide partĳen zag de christelĳke kerk en
theologie zich geroepen tot eene dubbele taak. Zĳ moest tegenover
het Gnosticisme de eenheid en tegenover het Judaisme het onderscheid
der beide testamenten handhaven, cf. vooral Irenaeus, adv.
haer. IV. Tertull., adv. Marc. II en III. Zĳ bediende zich daartoe
van Paulus’ leer aangaande de παλαια en καινη διαθηκη, 2
Cor. 3, lat. testamentum of instrumentum, dat dan eerst op de
oeconomieën, daarna op de Schriften toegepast werd. Beide zĳn
één in oorsprong en inhoud; God of de Logos is de auteur van
beide, en in beide wordt één geloof, één verbond, één weg ter
zaligheid voorgesteld. Onderscheid is er alleen in den vorm, en
dit moest ook zoo zĳn. Want God is wel één maar de menschen
verschillen en moeten daarom ook verschillend opgevoed worden;
God openbaart zĳne genade successief steeds rĳker en voller.
In de dagen des O. T. was er knechtschap, maar nu vrĳheid,
toen beeld, nu waarheid; toen schemer, nu licht; toen genade
voor één volk, nu voor allen; toen de Messias beloofd, nu gekomen
enz. Dit onderscheid doet echter aan de wezenlĳke eenheid
niet te kort, want de wet werd speciaal aan Israel gegeven en
alleen gegeven om zĳne hardnekkigheid, Am. 5:17, Jer. 7:21,
Ezech. 20:19, wees typisch naar Christus heen, voedde Israel
voor den Christus op en heeft in Christus haar doel en einde
bereikt. En daarom: N. T. in Vetere latet, V. T. in Novo patet.
Vetus Novum praeoccupat et Vetus interpretatum est Novum,
Vetus T. est occultatio Novi, et Novum est revelatio Veteris.
Ἡ διαφορα οὐκ ἐστιν κατα την οὐσιαν ἀλλα κατα την των
χρονων ἐυαλλαγην. Zelfs kreeg het O. T. in de hierarchie,
priesterschap en offeridee, in de wettische opvatting van het
evangelie, in cultus, schilderkunst enz. eene groote macht over

de kerk, die in veel opzichten eene O. T. theocratie wilde zĳn,
cf. art. διαθηκη in Suicerus. Diestel, Gesch. des A. T. in der
Chr. Kirche Jena 1869. Harnack, D. G. I2 531 f. Maar toch
werd daarbĳ de kerk in de nieuwe bedeeling hoog boven de
oude gesteld. In de scholastieke en Roomsche theologie werd
het onderscheid van beide testamenten zoo aangegeven, dat de
promissa in het O. T. temporalia waren en nu coelestia zĳn;
dat de praecepta toen exterius regulantia waren, maar nu pleniora
zĳn, non solum manum sed et mentem regulantia; dat de sacramenta
toen slechts waren figuralia, nu gratiam conferentia,
Lombardus, Sent. III dist. 40 en andere comm. Thomas, S. Th.
III qu. 60 art. 6 ad 3. qu. 61 art. 4 ad 2. In verband daarmede
kwamen de geloovigen des O. T. ook niet aanstonds in den
hemel, maar in den limbus patrum, waaruit zĳ eerst door
Christus naar den hemel werden overgebracht, Thomas, Suppl.
S. Theol. qu. 69 art. 4-6. Bellarminus, de Christo IV 10. 11.
Catech. Rom. I 3, 4, I 6, 6.

4. De Hervorming zag tegenover en naast zich allerlei richtingen,
tegenover welke zĳ ook op dit punt hare verhouding moest
bepalen. Judaistische en gnostische denkbeelden hadden in de
Middeleeuwen zich voortgeplant en lieten ook thans haar invloed
gelden. Het Anabaptisme was radikaal, wilde niet alleen religieus-ethische
maar ook sociale en politieke hervorming, en
verlangde met beroep op de Schrift afschaffing der rente, polygamie,
gemeenschap van goederen enz. Dezelfde tegenstelling van
natuur en genade, van waaruit het eerst invoering van allerlei
O. en N. T. verordeningen wenschte, deed langzamerhand heel
de Schrift achterstellen bĳ het inwendige woord. De Schrift was
eene doode letter; vooral het O. T. miste allen evangelischen
inhoud; Israel werd als eene kudde zwĳnen alleen door tĳdelĳke
goederen gevoed; de wet heeft alle waarde en kracht voor ons
verloren, M. Vitringa IV 238. Diestel 307 f. Het Socinianisme
kwam door zĳn rationalistisch beginsel tot gelĳk resultaat. Het O. T.
staat veel lager dan het Nieuwe; het leert polygamie, beperkt
de naastenliefde, schrĳft vele deugden in het geheel niet voor,
bepaalt op kleine zonden veel te zware straffen; het kent alleen
slaafsche vreeze en aardsche belofte; het weet van geen volle
gerechtigheid en vergeving; het is daarom volkomen afgeschaft,

en Christus is opgetreden als novus legislator, Fock, Der Socin.
325. Diestel 535. Het Arminianisme sprak niet zoo boud maar
vatte het O. T. toch op als een verbond, dat alleen tĳdelĳke
goederen beloofde, Episcopius, Disp. II disp. 18-20. IV disp.
12-14. Limborch, Theol. Chr. III c. 9. M. Vitringa IV 242.
Zelfs Luther stelde O. T. en N. dikwerf als wet en evangelie
tegenover elkaar, maar werd later voorzichtiger en leerde, dat
er ook in het O. T. rĳke, evangelische beloften waren, Köstlin,
Luthers Theol. I. 84 f. II 258. Toch werkte deze opvatting in
de Luthersche theologie na. Wel neemt zĳ aan, dat er in O. en
N. T. slechts één Messias, één geloof, één weg der zaligheid is,
maar zĳ weigert toch te zeggen, dat er maar één testament is.
Het woord testament duidt bĳ haar dat wettisch verbond aan,
hetwelk op Sinai met Israel werd opgericht; en in dezen zin
verschilt het wezenlĳk van, is het tegengesteld aan en afgeschaft
door het N. Test. Er zĳn in het O. T. wel vele beloften aan
Israel gegeven, die ook ons nog gelden, maar het O. Testament
als wettisch verbond Gods met Israel was geen foedus gratiae.
De beloften des evangelies, aan Adam, Abraham enz. gegeven,
mogen wel onder den naam van foedus gratiae worden samengevat,
maar ook dit foedus gratiae in het O. T. verschilt dan
niet slechts in accidentia doch ook in substantia van het N.
Test., gelĳk de belofte van de vervulling, de schaduw van het
lichaam verschilt, Gerhard, Loci XIV 119 sq. Quenstedt, Theol.
IV p. 255-280. Hollaz, Examen 1043-1053. Heppe, Dogm.
d. d. Pr. II 258.

Het rĳkst is de verbondsleer ontwikkeld in de Geref. theologie.
De foederaaltheologie is niet afkomstig van Coccejus, gelĳk Ypey
meende, Beknopte letterk. Gesch. der syst. Godg. II 70v., en is
ook geen eigenaardigheid van die Duitsch-Geref. theologie,
welke in Melanchton haar vader zou hebben, zooals Heppe het
voorstelde in zĳne Geschichte en in zĳne Dogmatik des deutschen
Protestantismus. De onjuistheid van deze gevoelens wordt
thans door allen erkend, Sepp, Godg. Ond. II 220. Schweizer,
Gl. der ref. K. I 103. Gass, Gesch. d. prot. Dogm. II 265.
Schneckenburger, Vergl. Darst. des luth. u. ref. Lehrbegriffs II
146. Diestel, Studien zur Foederaltheol., in Jahrb. f. d. Theol.
X 209. Van den Bergh, Calvĳn over het Genadeverbond bl. 7
v. Heppe, Gesch. d. Pietismus u. d. Mystik in der ref. Kirche

1879 enz. Dezen gaan allen tot Olevianus, Calvĳn of Bullinger
terug. De bondsidee is echter al opgenomen door Zwingli, die
in zĳn Elenchus contra Anabaptistas 1527, Opera III 412 sq.
418 sq. 421 sq. V 45 de wezenlĳke eenheid handhaafde van
Oud en Nieuw Testament. Van Zwingli werd ze dan overgenomen
in de Zwitsersche theologie, Bullinger, de testamento seu foedere
Dei unico et aeterno 1534, Comp. relig. Christ 1556, Decades
1549v., Calvĳn, Inst. II c. 10. 11, cf. van den Bergh, Calvĳn
over het genadeverbond en de beoordeeling van deze dissertatie
door Dr. van Dĳk, Studien VII 1880 1e stuk; in de
Duitsche Geref. theologie van Olevianus, Ursinus, Sohnius, Eglin,
Boquinus, Hyperius enz; in de Engelsche theologie van Rollock,
Howie, Cartwright, Preston, Thomas Blake, Perkins, Amesius,
John Ball, James Usher, de Westm. conf. c. 7, Francis Roberts,
Thomas Boston enz. cf. Vos, De verbondsleer in de Geref. Theol.
1891; in Nederland door Snecanus, Junius, Gomarus, Trelcatius
vader en zoon, Nerdenus, Ravensperger enz. Lang vóór Cloppenburg
en Cocecjus was dus de leer der verbonden in de Geref.
Theol. inheemsch. Maar deze beiden maakten de bondsidee tot
uitgangspunt en beheerschend beginsel der gansche dogmatiek,
Cloppenburg, Disp. de fordere Dei, Op. I 487-570, Coccejus,
Summa doctrinae de foedere et test. explicata 1648, en zoo ook
Burman, Synopsis 1671, Braun, Doctrina foederum 1688, Witsius,
de oec. foed. 1677. De strĳd tegen Coccejus liep rechtstreeks heel
niet over de verbondsleer, die door allen erkend werd, maar
over den sabbat bĳ Essenius en Hoornbeek 1655-1659, over
den toestand der kerk in de tweeërlei huishouding bĳ Maresius
1662, over de παρεσις in het O. T. bĳ Voetius 1665. Wat
in Coccejus bestreden werd, was niet zĳn foedusbegrip, maar
zĳn bĳbelsche theologie en zĳne historische methode. Evenals
Cartesius in de philosophie, zoo kwam Coccejus in de theologie
op tegen de scholastiek en het traditionalisme; drong aan op
Schriftstudie en wilde eene summa theologiae ex Scripturis
repetita, gelĳk de titel zĳner dogmatiek luidde. Om dat te
verkrĳgen, ging hĳ niet uit van God en van zĳn eeuwigen
raad, maar nam hĳ zĳn standpunt in de historie en het verbond
Gods met de menschen. Zĳne dogmatiek werd dus heilshistorie,
een bĳbelsche theologie in geschiedkundigen vorm, waarvan de
Schrift niet principium en norma maar object en inhoud was.

Dat verbond, d. i. de ware religie ging hĳ historisch na van
zĳne eerste aanvangen af tot op den tegenwoordigen tĳd toe; en
hĳ wees overal de ontwikkeling en den vooruitgang van dat
verbond, van de ware religie, aan. Er was dus niet alleen verschil,
gelĳk de Gereformeerden zeiden, in duidelĳkheid van openbaring,
d. i. in helderheid van inzicht en klaarheid van bewustzĳn.
Neen, er was verschil in de objectieve weldaden zelve onder de
verschillende bedeelingen van het genadeverbond. De zaligheid
was in het O. T. objectief geringer dan in het N. T. In het
O. T. bestond de sabbat in cessatio operis, had Israel nog geen
vera et permanentia bona, maar was het een volk der hope,
verlangend naar een lang aardsch leven, en nog door vreeze des
doods bevangen. Het had geen volle ἀφεσις maar alleen παρεσις;
de rechtvaardigmaking was onvolkomen; het dieroffer kon geen
verzoening aanbrengen; de troost der geloovigen was nog zwak,
hun geweten nog niet gerust, de besnĳdenis des harten werd
wel beloofd maar werd eerst een goed des N. T., de wet werd
bediend door engelen, i. é. w. in het O. T. was alles wel aanwezig,
maar alleen in type en schaduw; de realiteit der zaak
zelve ontbrak of was althans veel geringer. Niet subjectief maar
ook objectief, niet alleen in accidentia maar ook in substantia
was het O. T. een ander dan het nieuwe. Ja, Coccejus ondermĳnde
zelfs heel de verbondsleer, als hĳ het genadeverbond
uitsluitend negatief opvatte, als een langzame, historisch en successief
zich voltooiende afschaffing van het werkverbond. Ten
slotte bleef er van het verbond niets over; het was maar een
tĳdelĳke, menschelĳke, steeds zich wisselende vorm der religie.
Cf. Gass, Gesch. der prot. Dogm. II 266 f. Art. Coccejus van
Ebrard in Herzog2. Heppe, Gesch. des Pietismus 217 f. Diestel,
Jahrb. f. d. Th. 1865. Van der Flier, De Johanne Coccejo 1859,
ook deel I 121 en Dr. Geesink, De Ethiek in de Geref. theol.
1897 bl. 49v. Coccejus verliet daarmede zonder twĳfel het uitgangspunt
en de lĳn der Geref. theologie. Dit werd terstond
door velen gevoeld, en daarom ook min of meer bestreden. Maar
het was meer een aanval op ondergeschikte punten dan eene
principieele bestrĳding. Het Coccejanisme, straks met het Cartesianisme
in bond, won steeds meer ingang en leidde niet alleen
tot oppositie tegen verschillende dogmata maar droeg ook bĳ
tot degradeering van het O. T. Overal drong onbewust de meening

door, dat het O. T. nog slechts historische waarde had en
dogmatisch van geen belang meer was. Uit deze veranderde
dogmatische beschouwing werd vanzelf te harer tĳd de historische
kritiek van het O. T. geboren, sedert Spinoza en R.
Simon. Het rationalisme en supranaturalisme had van de beteekenis
en waarde des O. T. niet het minste besef. Volgens Kant
was het Jodendom slechts ein Inbegriff bloss statutarischer Gesetze,
auf welchen eine Staatsverfassung gegründet war; de
moralischen Zusätze waren maar een aanhangsel en er niet
wezenlĳk aan eigen; het Jodendom wilde heel geen kerk
maar alleen staat zĳn en vorderde daarom alleen uitwendige
waarneming der geboden, geen innerlĳke gezindheid. Het Christendom
is niet uit het Jodendom voortgekomen, maar is er
de volle afschaffing van, Religion ed. Rosenkranz S. 150 f.
Bĳ Schleiermacher is het Jodendom wegens zĳn particularisme
nog verwant met het feticisme, Chr. Gl. § 8. 4 en staat het in
zĳne verhouding tot het Christendom gelĳk met het Heidendom,
§ 12, cf. § 132. Hegel plaatste het Jodendom als de Religion
der Erhabenheit nog beneden de Grieksche religie der schoonheid
en de Romeinsche religie der doelmatigheid, Werke XII 39 f.
Vatke en Bruno Bauer, beiden leerlingen van Hegel, zochten deze
wĳsgeerige beschouwing van het O. Test. door de historische
kritiek der Bĳbelboeken te bevestigen. De Schriftkritiek der laatste
eeuw heeft niet de wereldbeschouwing veranderd, doch de gewĳzigde
wereldbeschouwing vergde een dikwerf zeer negatief oordeel
over de groote feiten der Heilige Schrift, v. d. Bergh van Eysinga,
Levensbeschouwing, Zutphen Thieme bl. 25. In de O. T. Schriftkritiek
zĳn dan ook heden ten dage alle beschouwingen teruggekeerd,
die vroeger door de Gnostieken, Anabaptisten, Socinianen,
Rationalisten over het O. T. werden voorgedragen. Jahveh is niet
de ééne, ware God, de Vader van onzen Heere Jezus Christus,
maar een volksgod van Israel, oorspronkelĳk een zonnegod. Het
volk van Israel is niet door God verkoren, maar was oudtĳds
eene woeste horde van verschillende stammen, die aan allerlei
polytheisme waren overgegeven. De verhalen van schepping, val,
zondvloed, aartsvaders, richters enz. zĳn mythen en sagen, ten
deele aan andere volken ontleend. De wet staat veel lager dan
de profeten en draagt dikwerf een uitwendig, zinnelĳk, eudaemonistisch
karakter. De heiligen des O. T., zooals Abraham, Izak,

Jakob, en vooral David zĳn dien naam niet waard en hebben in
het geheel niet bestaan of zĳn door het nageslacht geidealiseerd.
Het onderscheid van ware en valsche profeten is geheel subjectief.
Het Christendom is minstens evenzeer door het Heidendom als
door het Jodendom voorbereid.

5. De leer des verbonds is voor de dogmatiek en tevens voor
de practĳk van het christelĳk leven van de grootste beteekenis.
Meer dan Roomsche en Luthersche, heeft de Gereformeerde kerk
en theologie dit begrepen. Op grond van de H. Schrift vatte
zĳ de ware religie des O. en N. T. steeds op als een verbond
tusschen God en mensch, hetzĳ dit opgericht werd met den niet-gevallen
mensch (foedus operum), of met de schepping in het
algemeen bĳ Noach (foedus naturale), of met het volk der verkiezing
(foedus gratiae). En zelfs hierbĳ bleef zĳ niet staan,
maar voor deze verbonden in den tĳd zocht zĳ een vasten, eeuwigen
grondslag in den raad Gods, en vatte dezen raad als bedoelende
de behoudenis van het menschelĳk geslacht ook weder op
als een verbond van de drie personen in het Goddelĳk wezen zelf
(pactum salutis, raad des vredes, verbond der verlossing). Dit
laatste verbond komt kort en zakelĳk reeds voor bĳ Olevianus,
Wezen des Genadeverbonds, 2e art. § 1. Junius, Theses Theol.
c. 25 th. 21. Arminius, de sacerdotio Christi 1603. Gomarus op
Mt. 3:13, Luk. 2:21. Theses Theol. XIX 1. Amesius, de morte
Christi I 5. Voetius, Disp. II 266. Essenius, de subjectione Christi
ad legem X 2; wordt dan verder in den breede ontwikkeld door
Cloppenburg, de foedere Dei III 4-28 en Coccejus, Summa de
foedere c. 5; krĳgt daarna eene bepaalde plaats in de dogmatiek
bĳ Burman, Braun, Witsius, Vitringa, Turretinus, Leydecker,
Mastricht, Marck, Moor, Brakel, om dan door Deurhof. Over
natuurkundige en schriftuurlĳke samenstelling van de H. Godg.
I 12, Wesselius in de voorrede voor Pictets Godgeleerdheid en
anderen bestreden te worden en weder allengs geheel uit de dogmatiek
te verdwĳnen. De ontwikkeling van de leer van het
pactum salutis bĳ de Gereformeerden was ook van scholastieke
spitsvondigheid niet vrĳ. De locus classicus Zach. 6:13, die
voor deze leer aangehaald werd, bewĳst niets en zegt alleen, dat
de het koning- en het priesterschap in zich vereenigende Messias
den vrede van zĳn volk beraadslagen en bevorderen zal (Keil).

Uit Job 17:3, Jes. 38:14, Ps. 119:122, die echter geen van
alle op den Messias zien, en Hebr. 7:22, waar alleen staat, dat
Christus, omdat Hĳ eeuwig leeft, borg is, dat het nieuwe verbond
eeuwig zal blĳven bestaan, werd afgeleid, dat Christus van eeuwigheid
in het pactum salutis borg was geworden; en wel niet
van God bĳ ons, gelĳk Crell op Hebr. 7:22, Limborch, Theol.
Christ. III 21, 7, beweerden, want God als de Waarachtige heeft
geen borg noodig, maar van ons bĳ God, Coccejus, de foedere
V § 150-162, Owen op Hebr. 7:22, Witsius, Oec. foed. II
c. 5, Heidegger, Corp. Theol. XI 23, van den Honert, Het Hoogepr.
van Christus 1712 bl. 403, Boston. Eene beschouwing van
het Verbond der genade, 2e dr. 1868 bl. 68 enz. Verder werd
aan de juristen de onderscheiding ontleend van fidejussor en expromissor
en de vraag behandeld, of Christus in het pactum salutis
de zonden der O. T. uitverkorenen conditioneel, dan wel absoluut
had op zich genomen; het eerste zeiden Coccejus, de foed. § 150-162,
Wittichius, Theol. pacif. § 290, Allinga, van Til, d’Outrein,
Perizonius e. a. cf. Heppe, Dogm. 270; het laatste zeiden
Leydecker, Fax Verit. V 7, Vis Verit. II 1, Filius Dei sponsor
1674, Turretinus, Th. El. XII 9, Mastricht V 1, 34, Voetius,
Disp. V 346, Moor IV 569-580, M. Vitringa III 12 enz. En
eindelĳk werd ook het geschilpunt besproken, of dit pactum
salutis meer het karakter droeg van een testament met beroep
op Luk. 22:19, Joh. 17:24, Hebr. 6:17, 8:6, 9:15, 13:20,
gelĳk Coccejus, Burman, Heidegger, Schiere, Doctrina test. et
foed. I c. 10 beweerden, dan wel van een verbond, zooals Leydecker,
Fax Verit. V 6, Wesselius e. a. staande hielden. Toch
rust deze leer van het pactum salutis, trots haar gebrekkigen
vorm, op eene Schriftuurlĳke gedachte. Als Middelaar toch is de
Zoon aan den Vader ondergeschikt; noemt Hem zĳn God, Ps. 22:3,
Joh. 20:17, is Hĳ zĳn knecht, Jes. 49v., wien een werk is opgedragen
om te doen, Jes. 53:10, Joh. 6:38-40, 10:18, 12:49,
14:31, 17:4, en die voor de volbrachte gehoorzaamheid Mt.
26:42, Joh. 4:34, 15:10, 17:4, 5, 19:30, loon ontvangt,
Ps. 2:8, Jes. 53:10, Joh. 17:4, 11, 17, 24, Ef. 1:20v. Phil.
2:9v. Deze relatie tusschen Vader en Zoon, ofschoon tĳdens de
omwandeling van Christus op aarde het duidelĳkst uitkomende,
is toch niet eerst ingegaan in het moment der vleeschwording,
want deze vleeschwording behoort reeds tot de uitvoering van

het aan den Zoon opgedragen werk; maar zĳ valt in de eeuwigheid
en bestond dus ook reeds gedurende den tĳd des O. T. De
Schrift leert dit ook duidelĳk, als zĳ de leiding van Israel aan
den Malak Ihvh toeschrĳft, Ex. 3:2v., 13:21, 14:19, 23:20-23,
32:34, 33:2, Num. 20:16, Jes. 63:8, 9, en Christus
ook reeds in de dagen des O. T. ambtelĳk werkzaam laat zĳn,
Joh. 8:56, 1 Cor. 10:4, 9, 1 Petr. 1:11, 3:19. Er is immers
ook maar één Middelaar Gods en der menschen, Joh. 14:6,
Hd. 4:12, 1 Tim. 2:5, die gister en heden en eeuwig dezelfde
is, Hebr. 13:8, die van eeuwigheid tot Middelaar is verkoren,
Jes. 42:1, 43:10, Mt. 12:18, Luk. 24:26, Hd. 2:23, 4:28,
1 Petr. 1:20, Op. 13:8, en als Logos ook eeuwig bestond, Joh.
1:1, 3, 8:58, Rom. 8:3, 2 Cor. 8:9, Gal. 4:4, Phil. 2:6
enz. De Schrift geeft ons door dit alles eene rĳke en heerlĳke
voorstelling van het werk der verlossing. Het pactum salutis
doet ons de verhouding en het leven der drie personen in het
Goddelĳk wezen kennen als een verbondsleven, als een leven der
hoogste zelfbewustheid en der hoogste vrĳheid. Hier, binnen het
Goddelĳk wezen, heeft het verbond zĳne volle realiteit; terwĳl
het verbond van God en den mensch wegens beider oneindigen
afstand altĳd min of meer het karakter draagt van eene souvereine
beschikking, διαθηκη, is het hier tusschen de drie personen
eene συνθηκη in vollen zin. De hoogste vrĳheid en de
volkomenste overeenstemming vallen hier samen. Het werk der
zaligheid is een werk der drie personen, waartoe allen medewerken
en waarin elk zĳne bĳzondere taak verricht. In de besluiten,
ook in die der praedestinatie, trad de ééne wil Gods op den
voorgrond en kwam het trinitarisch karakter nog niet zoo duidelĳk
uit. Maar hier in het pactum salutis komt het verlossingswerk
uit in zĳne volle Goddelĳke schoonheid. Het is het Goddelĳk
werk bĳ uitnemendheid. Gelĳk bĳ de schepping des menschen
God vooraf opzettelĳk met zichzelven te rade gaat, Gen. 1:26,
zoo treedt bĳ de herschepping ieder der drie personen nog duidelĳker
in zĳn onderscheiden karakter op. De herschepping is
evenals de schepping een werk van God alleen; uit, door, tot
Hem zĳn alle dingen; geen mensch is zĳn raadsman geweest of
heeft Hem eerst gegeven, dat het hem zou wedervergolden worden.
Het is God drieëenig alleen, Vader, Zoon en Geest, die
samen het gansche werk der zaligheid uitdenken, vaststellen,

uitvoeren, en ten einde brengen. Maar voorts legt dit pactum
salutis ook verband tusschen het eeuwige werk Gods ter zaligheid
en datgene, wat Hĳ daartoe doet in den tĳd. Het verbond der
genade, dat in den tĳd wordt geopenbaard, hangt niet in de
lucht, maar rust op een eeuwigen, onveranderlĳken grondslag. Het
ligt vast in den raad en in het verbond van God drieëenig, en
is daarvan de onfeilbaar volgende toepassing en uitvoering. Ja,
in het verbond der genade, dat in den tĳd door God met menschen
opgericht wordt, is de mensch niet de handelende en de actief optredende.
Maar het is wederom God drieëenig, die het werk der
herschepping, na het ontworpen te hebben, ook tot stand brengt.
Het is niet zoo, dat God eerst zĳn verbond met Adam en Noach,
met Abraham en Israel opricht en eindelĳk eerst met Christus.
Maar het verbond der genade ligt van eeuwigheid gereed in het
pactum salutis der drie personen en wordt van stonde aan na
den val door hen gerealiseerd. Christus begint niet eerst te werken
met en na zĳne vleeschwording, en de H. Geest vangt zĳn
arbeid niet eerst aan met zĳne uitstorting op den Pinksterdag.
Maar gelĳk de schepping een trinitarisch werk is, zoo is ook de
herschepping van het eerste oogenblik af een werk der drie personen
geweest. Alle genade, die na den val der schepping toevloeit,
komt haar toe uit den Vader door den Zoon in den H.
Geest. De Zoon is terstond na den val opgetreden als de Middelaar,
als de tweede en laatste Adam, die de plaats des eersten
inneemt en herstelt en volbrengt, wat hĳ verdierf en naliet. En
de H. Geest is terstond opgetreden als de Trooster, als de toepasser
van het heil, door den Christus te verwerven. Alle verandering,
ontwikkeling, vooruitgang in inzicht en kennis valt dus
aan de zĳde van het schepsel. In God is er geen verandering
noch schaduw van omkeering. De Vader is eeuwig Vader, en de
Zoon eeuwig Middelaar, en de H. Geest eeuwig Trooster. Daarom
is het O. T. ook te begrĳpen als één in wezen en substantie met
het N. T. Want, schoon God zĳne openbaring successief en
historisch meedeelt en rĳker en voller maakt, en de menschheid
dus in kennis, in bezit en genot der openbaring vooruitgaat, God
is dezelfde en blĳft dat. De zon verlicht het aardrĳk langzamerhand,
maar zĳ zelve is dezelfde, des morgens en des avonds,
in den dag en den nacht. Al heeft Christus zĳn werk eerst op
aarde volbracht in het midden der historie en al is de H. Geest

eerst op den Pinksterdag uitgestort, God kon de weldaden, door
hen te verwerven en toe te passen, toch ook ten volle uitdeelen in
de dagen des O. T. De geloovigen des O. T. zĳn op geen andere
wĳze zalig geworden dan wĳ. Er is één geloof, één Middelaar,
één weg des heils, één verbond der genade. Cf. Schneckenburger,
Verlg. Darst. II 135 f. Dr. Vos, De Verbondsleer in de Geref.
Theol. Grandrapids 1891.

6. Bĳ de uitvoering van het pactum salutis in den tĳd is
echter wel te onderscheiden tusschen het foedus gratiae in ruimer
en in enger zin. Het is niet goed, om bĳ de bespreking van
het verbond der genade in den tĳd terstond tot Israel en tot de
gemeente des N. T. over te gaan. Immers, de Schrift gaat ook
niet in eens van Adam tot Abraham over; zĳ laat de menschheid
niet los, maar beschrĳft in hoofdtrekken hare ontwikkeling
tot den tĳd van Abraham toe. Als uit de menschheid Abraham
en Israel wordt uitverkoren, wordt de band met die menschheid
niet doorgesneden; Israel zweeft niet als een oliedrop op de volkeren,
maar blĳft in allerlei verband met die volken staan, en
houdt ten einde toe de verwachting ook voor die volken vast. In
de volheid des tĳds worden Jood en Heiden in den éénen mensch
verzoend; de menschheid schaart zich rondom het kruis; en de
gemeente, uit die menschheid verkoren, staat met die menschheid
in het nauwste verband. Natuur en genade, schepping en herschepping
zĳn in die onderlinge relatie te stellen, waarin de Schrift
ze plaatst. En dan verdient het opmerking, dat de eerste beloften
der genade, die na den val van Gods mond tot Adam en Eva uitgaan,
gansch universeel zĳn en heel de menschheid aangaan. Boven
is erop gewezen, dat alle straf, in Gen. 3 over de zonde uitgesproken,
tegelĳk te erkennen is als eene openbaring van Gods
genade. En die genade breidt daar zonder eenige beperking tot de
gansche menschheid zich uit. Algemeene en bĳzondere genade
stroomen nog in ééne bedding. In de straf, welke God na de overtreding
over de slang, de vrouw en den man uitspreekt is meer
nog de barmhartigheid dan de toorn aan het woord; zĳ is straf
en belofte tegelĳk, zĳ is eine gnädige fröhliche Strafe (Luther).
Daarom ligt in haar de oorsprong en de waarborg van het
voortbestaan, de uitbreiding en ontwikkeling, den strĳd en de
zegepraal der menschheid. Religie en zedelĳkheid, cultus en

cultuur nemen daar hun aanvang. In de lange periode van Adam
tot Noach ontwikkelen zich deze alle onder den invloed van
Gods algemeene en bĳzondere genade. De oorspronkelĳke krachten,
door God bĳ de creatie in de verschillende schepselen gelegd,
zĳn wel gebroken maar werken ook na den val nog langen tĳd
na. Vooral komt dit uit in de sterkte en den veel grooteren
levensduur der menschen vóór den zondvloed, Gen. 5:5v., en in
de veel machtiger werking van de elementen der natuur, die
eerst na den zondvloed aan banden worden gelegd, Gen. 8:22.
Deze historie der Schrift wordt bevestigd door de traditie der
volken, die in haar gouden, zilveren, koperen en ĳzeren eeuw
van een langzaam verval der menschheid gewaagt, en ook door
de geologie, volgens welke aan deze onze periode eene andere
voorafging, waarin er over geheel de aarde eene hoogere temperatuur
heerschte, de jaargetĳden nog niet waren begrensd en vuur
en water eene veel grootere rol speelden dan tegenwoordig; bĳ
den overgang van de mesozoische tot de kainozoische periode
hadden er toch allerlei gewichtige veranderingen plaats, eene
groote uitbreiding van het vasteland, door opheffing van uitgebreide
stukken van den zeebodem boven het water; de formatie
der bergen zooals de Alpen, Pyreneën, Karpaten, Himalaya,
Cordilleros enz.; eene sterke verandering in het klimaat; het
uitsterven der groote, praehistorische dieren en planten enz., Pfaff,
Schöpfungsgeschichte, kap. 11-15. Haeckel, Nat. Schöpfungsgesch.5
320 f. Wossidlo, Leitfaden der Mineralogie und Geologie,
Berlin Weidmann 1889 S. 196 f. In verband met dit alles is
de grootere sterkte en de langere levensduur der menschen in de
periode van Adam tot Noach volstrekt niet onwaarschĳnlĳk; de
eenvoudiger levenswĳze, de minder inspannende arbeid, het geringer
aantal kwaadaardige ziekten, de nawerking van den toestand
vóór den val verklaren dit feit genoegzaam; zelfs komen nu bĳ
wĳze van uitzonderingen nog leeftĳden van 120 tot 150 jaren
voor; en er is geen physische noodzakelĳkheid te bedenken,
waarom de menschelĳke levenskracht na 70 of 80 jaren uitgeput
moet zĳn. Cf. Fürer, Das Lebensalter des Menschen usw.,
Beweis des Glaubens 1868 S. 97 f. 184 f. Zöckler, Die Lehre
vom Urstand des Menschen 1879 S. 244-288. Schanz, Das
Alter des Menschengeschlechts, Freiburg 1896. Büchner, ’s Menschen
Levensduur, holl. door Schwencke, Amst. 1892. De religie

blĳft ook na den val bestaan en krĳgt eene vaste gestalte in
offerande, Gen. 3:3, gebed en prediking, Gen. 4:26; de cultuur
neemt een aanvang met landbouw, veeteelt, stedenbouw enz., Gen.
4:2, 17; kunsten en wetenschappen komen tot ontwikkeling,
Gen. 4:20v. Maar deze eerste periode in de geschiedenis der
menschheid kenmerkte zich ook reeds spoedig door de schrikkelĳkste
goddeloosheid; corruptio optimi pessima; de buitengewone
krachten en gaven werden in den dienst der zonde misbruikt.
Met broedermoord werd deze periode ingeleid; de Kainieten
scheidden van de Sethieten zich af, legden zich toe op de beheersching
der aarde, Gen. 4:20v, en zochten hun sterkte in
het zwaard, Gen. 4:24. Maar eerst toen Sethieten en Kainieten
zich vermengden, steeg de goddeloosheid ten top; de boosheid
was menigvuldig op de aarde; het gedichtsel der gedachten
van ’s menschen hart was ten allen dage alleenlĳk boos, Gen.
6:5; het was eene periode zoo vol ongerechtigheid, als er later
nooit ééne geweest is en alleen in de toekomst van den Zoon des
menschen terugkeeren zal, Mt. 24:37. In den geweldigen zondvloed
gaat dit gansche geslacht onder, behalve Noach’s gezin,
dat dan de oorsprong eener tweede menschheid wordt. De periode
na den vloed onderscheidt zich wezenlĳk van de voorafgaande.
Van Adam tot Noach droeg de natuur, de planten- en dierenwereld,
de menschheid een geheel ander karakter dan na Noach.
Krachtig en rĳk van gaven voorzien, werd de wereld in zekeren
zin aan zichzelve overgelaten; maar het bleek spoedig, dat, als
God niet krachtig tusschenbeide trad, de wereld in haar eigen
goddeloosheid omkomen zou. Daarom begint er met Noach eene
andere periode. De genade, die terstond na den val zich openbaarde,
treedt thans krachtiger op in de beteugeling van het
kwaad. God sluit formeel een verbond met al zĳne schepselen.
Dit verbond met Noach, Gen. 8:21, 22, 9:1-17, heeft wel
in Gods genade zĳn oorsprong; het staat ook met het eigenlĳke
foedus gratiae in het nauwste verband, omdat het dit draagt
en voorbereidt; maar het is er niet identisch mede. Het is veeleer
een foedus longanimitatis, door God gesloten met alle menschen
en zelfs met alle schepselen. De vloek over de aarde wordt
er door beperkt; de natuur wordt aan banden gelegd; haar
verwoestende kracht wordt beteugeld; het water wordt bedwongen
in zĳn ontzettend geweld; een geregelde wisseling van jaargetĳden

wordt ingevoerd; heel de redelooze natuur wordt aan vaste
ordinantiën gebonden, die vastliggen in Gods verbond; en ten
teeken en onderpand wordt de regenboog in de wolken gesteld,
Gen. 8:21, 22, 9:9-17. Er treedt eene menschheid op, die
in vergelĳking met de vorige, veel zachter is van aard, veel
kleiner van kracht, veel korter van duur. De zegen der vermenigvuldiging
wordt uitdrukkelĳk weer uitgesproken, Gen. 9:1,
de vreeze en verschrikking des menschen op alle dieren gelegd,
vs. 2, het groene kruid en het vleesch wordt den mensch tot
spĳze gegeven, vs 3. Het leven des menschen wordt gewaarborgd
door de instelling van de doodstraf op menschenmoord, en daarmee
in beginsel van de overheid, vs 5, 6; en als later de
menschheid bĳ Babels torenbouw het plan vormt, om saam
te blĳven wonen en een wereldrĳk te stichten, dan verĳdelt
God dat plan, doet de menschheid in volken en talen uiteengaan,
en gaat ook op die wĳze de ontwikkeling en de uitbarsting
der goddeloosheid te keer. De genade Gods treedt dus
na den vloed veel krachtiger op dan vóór dien tĳd. Aan haar is
te danken het bestaan en het leven der menschheid, de uitbreiding
en ontwikkeling der volken, de staten en maatschappĳen, die
allengs zich gevormd hebben, de religie en zedelĳkheid, die ook
onder de verwilderdste volken niet ganschelĳk zĳn teloorgegaan,
de kunsten en wetenschappen, die zich hoog hebben verheven;
alles, wat er na den val ook in den zondigen mensch nog goeds
is op alle terrein, heel de justitia civilis, is vrucht van Gods
algemeene genade. God liet de Heidenen wel wandelen op hunne
eigene wegen, Hd. 14:16, maar Hĳ onttrok zich niet aan hen;
Hĳ liet zich aan hen niet onbetuigd, bepaalde hunne woning,
was niet ver van een iegelĳk van hen, openbaarde zich hun in
de werken zĳner handen, Hd. 14:16, 17, 17:27, 28, Rom. 1:19,
Jak. 1:17. De Logos verlicht een iegelĳk mensch, komende
in de wereld, Joh. 1:9. De H. Geest is auteur van alle leven,
kracht en deugd ook onder de Heidenen, Gen. 6:17, 7:15,
Ps. 33:6, 104:30, 139:2, Job 32:8, Pred. 3:19. Door deze
genade, en onder de bedeeling van dit foedus naturae is de
menschheid vóór Christus geleid en voor zĳne komst voorbereid.
Er valt inderdaad in goeden zin te spreken van eene opvoeding
des menschdoms door God. De vatbaarheid voor verlossing is
gehandhaafd, de behoefte aan verlossing is gewekt. Vergelĳk

over het Noachitisch verbond de oudere litt. bĳ M. Vitringa IV
286; over de deugden der Heidenen de litt., vroeger deel I 239
opgegeven en bĳ M. Vitringa III 333; over den laten tĳd van
Christus’ komst, Bonaventura, Brevil. IV 4. Petavius, de incarn.
II c. 17. Jansen, Prael. Theol. II 561; over de Goddelĳke opvoeding
van de menschheid de werken van Lessing, Herder, van
Heusde, Hofstede de Groot, Lotze, Mikrok. III 20 f. Ritschl,
Rechtf. u Vers. III2 282 f.; over de algemeene genade, de beteekenis
van het Heidendom, de voorbereiding van Christus’
komst en de volheid der tĳden mĳne Rede over de Algem.
Genade, Kampen 1894. Kuyper’s art. in de Heraut 923v. D.
Zahn, Die natürliche Moral, Gotha 1881. Schelling, Werke II 4
S. 74-118. A. Wuttke, Gesch. des Heid. Breslau 1852-53.
Tholuck, Der sittl. Character des Heid. Werke VIII 1-91.
Uhlhorn, Der Kampf des Christ. mit dem Heid. c. 1-2. Rocholl,
Die Fülle der Zeit, Hann. 1872. Id. Philosophie der Gesch.
Gött. I 1878 II 1893. Kahnis, die Erfüllung der Zeiten, Leipzig
1877. Dorner, Gl. I 672 f. Thomasius, Christi Person u. Werk
I3 306. Frank, Chr. Wahrheit II2 35. Talbot, The preparation
in history for Christ, 4th essay in Lux Mundi ed. by Charles
Gore 1892 p. 93-131. H. M. van Nes, De adventstĳd, Rott. 1893.

7. Van een wezenlĳk ander karakter was de voorbereiding des
heils in Israel. Toch mag de samenhang van het foedus gratiae
en het foedus naturae, van Israel en de volken niet uit het oog
worden verloren. Israel is uit de volken genomen; het was niet
anders en niet beter dan andere volken, overtrof hen nog in
hardnekkigheid en wederspannigheid en werd alleen uit genade
verkoren, Deut. 7:7, 9:13, 32:5v. Jer. 5:23, Ezech. 16:3v.
Am. 9:7, Mt. 11:21v. Ook ligt het eigenaardige van Israels
religie niet daarin, dat er allerlei elementen in voorkomen, die
in andere godsdiensten niet worden aangetroffen; integendeel is
er niets onder Israel, waarvan niet de analogie ook elders te
vinden is; besnĳdenis, sabbat, feesten, offerande, gebed, priesterschap,
tempel, altaar, ceremoniën, zeden, gewoonten, staatkundige
en maatschappelĳke wetten enz., komen ook bĳ andere volken
voor, en omgekeerd worden instellingen, die eerst na den val zĳn
opgekomen, zooals polygamie, slavernĳ enz. ook bĳ Israel gevonden.
Zelfs theophanie, profetie en wonder hebben in het Heidendom

hun analogie en caricatuur, cf. Schelling, Werke II 4
S. 119-151. Het is niet alleen het recht maar ook de plicht
der Oudtest. wetenschap, om dit alles in het licht te stellen.
Maar toch worde om de verwantschap en samenhang het wezenlĳk
onderscheid niet over het hoofd gezien. En dat ligt in de genade,
de gratia specialis, die aan de Heidenen onbekend was. Al de
godsdiensten der Heidenen zĳn eigenwillig en wettelĳk. Ze zĳn
alle nawerkingen en verbasteringen van het verbroken werkverbond.
De mensch tracht hier altĳd zelf zĳne verlossing tot stand
te brengen, door reiniging, ascese, boete, offerande, wetsonderhouding,
ceremonie enz. Maar dit is alles onder Israel anders.
1o Vooreerst is Jahveh voor Israel van den aanvang af ook
Elohim, de Schepper van hemel en aarde. Zelfs de volgens de
nieuwere kritiek oudste stukken spreken dit geloof duidelĳk uit,
Gen. 2:4, Ex. 20:11. Nooit is de verhouding van God en
wereld in Israel anders opgevat dan als die van Schepper en
schepsel, Schultz, Altt. Theol.4 565. Met dit ééne dogma is in
beginsel alle paganisme gebannen; het is de grondslag der ware,
zuivere religie. 2o Deze Schepper van hemel en aarde is ook
degene die haar onderhoudt en regeert, en die bepaaldelĳk tot
Israel vrĳwillig en genadig in eene bĳzondere verhouding is getreden.
Israel is uit de volken genomen; Abraham was uit Sem,
in wiens geslachten de kennis en dienst van God het langst
en het zuiverst werd bewaard. Het verbond met Abraham is
voorbereid in de geschiedenis van Adams dagen af. Israels religie
is opgetrokken op den breeden grondslag van de oorspronkelĳke
religie der menschheid. Maar toch is het verbond met Abraham
eene nieuwe en hoogere openbaring, die wederom geheel en alleen
van God uitgaat. Hĳ neemt bĳ dit verbond het initiatief. Hĳ
stelt het vast, Hĳ verkiest Abraham. Door de wondere geboorte
van Izaak toont Hĳ beide Israels Schepper en Herschepper te
zĳn. In Israels religie is het niet de mensch, die God, maar
God, die den mensch zoekt. 3o Dit verbond met de vaderen
blĳft, ook als het later bĳ Sinai met Israel eene andere gedaante
aanneemt; het is de grondslag en kern ook van het Sinaietisch
verbond, Ex. 2:24, Deut. 7:8. De belofte is door de wet, die
later kwam, niet te niet gedaan, Gal. 3:17. Het verbond met
Israel was wezenlĳk geen ander dan dat met Abraham. Zooals
God zich eerst vrĳwillig en genadig aan Abraham, zonder eenige

zĳner verdiensten, geeft tot een schild en loon, tot een God voor
hem en zĳn zaad, en nu op grond daarvan ook Abraham roept
tot een oprechten wandel voor zĳn aangezicht, zoo is het ook
God, die het volk van Israel verkiest, redt uit Egypte, en zich
aan dat volk geeft en nu ook op grond daarvan Israel als volk
verplicht, om heilig te zĳn en zĳn volk te wezen. Het verbond
op den Sinai is en blĳft in wezen een genadeverbond. Ik ben de
Heere uw God, die u uit Egypteland, uit het diensthuis, uitgeleid
heb, Ex. 20:2, dat is de aanhef en de grondslag der wet,
dat is het wezen van het genadeverbond. De Heere is Israels God
vóór en afgedacht van alle waardigheid van Israel en Hĳ blĳft
dat eeuwiglĳk. Het is een eeuwig verbond, dat zelfs door geen
zonden en ongerechtigheden van Israels zĳde kan vernietigd worden,
Deut. 4:31, 32:26v., Richt. 2:1, Ps. 89:1-5, 105:8, 111:5,
Jes. 54:10, Rom. 11:1, 2, 2 Cor. 1:20. 4o De weldaden,
door God in zĳn verbond aan Israel geschonken, zĳn dezelfde als
die aan Abraham maar nader uitgewerkt en gespecialiseerd. Reeds
Gen. 3:15 bevat in kiem het gansche verbond en alle weldaden
der genade. God verbreekt het verbond, door den mensch met
Satan gesloten, zet vĳandschap tusschen beide, brengt den mensch
aan zĳne zĳde over en belooft hem de zegepraal over de vĳandelĳke
macht. De ééne groote belofte aan Abraham is: Ik zal
uw God zĳn, en gĳ en uw zaad zult mĳn volk zĳn, Gen. 17:8.
En deze is de hoofdinhoud ook van Gods verbond met Israel.
God is Israels God en Israel is zĳn volk, Ex. 19:6, 29:46
enz.; en daarom ontvangt Israel allerlei zegeningen, niet alleen
tĳdelĳke, zooals het land Kanaan, vruchtbaarheid des huwelĳks,
een lang leven, voorspoed en welvaart, zege over de vĳanden,
maar ook geestelĳke en eeuwige, zooals het wonen Gods onder
hen, Ex. 29:45, Lev. 26:12; de vergeving der zonden, Ex.
20:6, 34:7, Num. 14:18, Deut. 4:31, Ps. 32, 103 enz.;
het zoonschap, Ex. 4:22, 19:5, 6, 20:2, Deut. 14:1, Jes.
63:16, Am. 3:1, 2 enz.; de heiliging, Ex. 19:6, Lev. 11:44,
19:2, enz. 5o Al deze weldaden worden echter in het O. Test.
niet klaar en duidelĳk voor oogen gesteld als in het N. Test.
Zĳ zouden dan niet verstaan en in haar geestelĳke natuur begrepen
zĳn. Het natuurlĳke is eerst, daarna het geestelĳke. Alle
geestelĳke en eeuwige weldaden zĳn daarom onder Israel ingekleed
in zinnelĳke vormen. De vergeving der zonden is gebonden aan

offeranden van dieren. Het wonen Gods onder Israel is gesymboliseerd
in den tempel op Zion. Het zoonschap van Israel heeft
in de eerste plaats eene theocratische, en de uitdrukking volk
Gods niet alleen eene religieuse maar ook eene nationale beteekenis.
De heiligmaking in ethischen zin is gesymboliseerd
in de levietische, ceremonieele reinheid. Het eeuwig leven verbergt
zich voor het Israelietisch bewustzĳn in de vormen van
een lang leven op aarde. Dwaas ware het te meenen, dat daarom
die weldaden van vergeving en heiligmaking, van wedergeboorte
en eeuwig leven ook objectief in de dagen des O. T. niet bestonden.
Zĳ werden wel ter dege ook toen geschonken door
Christus, die eeuwig dezelfde is. Maar het bewustzĳn en het
genot van die weldaden was in het O. T. lang zoo rĳk niet als
in de dagen des N. T. En opdat dit bewustzĳn der vromen
allengs in den loop der tĳden voor den rĳkdom van Gods weldaden
ontsloten zou worden, daartoe nam het verbond der
genade onder Israel zulk eene eigenaardige, symbolische gestalte
aan. De religie onder Israel sluit zich aan bĳ de onder alle
volken voorkomende godsdienstvormen van offerande, altaar,
tempel, priesterschap, ceremoniën enz.; het geestelĳke en eeuwige
hult zich in het gewaad van het natuurlĳke en tĳdelĳke;
God zelf, die Elohim is, Schepper van hemel en aarde, daalt
als Jahveh, als God des verbonds, tot het schepsel af, gaat in
de geschiedenis in, neemt menschelĳke taal en aandoeningen en
vormen aan, om alzoo zichzelven met al zĳne geestelĳke zegeningen
mede te deelen aan den mensch en zĳne vleeschwording,
zĳne duurzame en eeuwige woning in de menschheid voor te
bereiden. Zelfs zouden wĳ geen woorden hebben gehad, om het
geestelĳke te noemen, indien dat geestelĳke niet eerst in den
vorm van het natuurlĳke zich hadde geopenbaard. Het geestelĳke
kunnen wĳ, zinnelĳke schepselen, toch nooit anders dan analogisch
uitdrukken. Indien daarom het eeuwige niet in het tĳdelĳke
onder ons bereik ware gebracht, indien God niet mensch ware geworden,
dan zouden zĳne gedachten ons ook niet in onze taal in
de H. Schrift kunnen zĳn medegedeeld. God ware dan eeuwig voor
ons onkenbaar geweest, en wĳ hadden altĳd van Hem moeten
zwĳgen. 6o Gelĳk Abraham, als God zich aan hem verbindt,
verplicht wordt tot een wandel voor zĳn aangezicht, zoo wordt
ook Israel als volk door het verbond Gods vermaand tot eene

nieuwe gehoorzaamheid. Heel de wet, welke het genadeverbond
bĳ den Sinai in dienst neemt, bedoelt, om Israel in den weg
des verbonds te doen wandelen. Zĳ is maar eene explicatie van
het ééne woord tot Abraham: wandel voor mĳn aangezicht en
wees oprecht, en daarom evenmin eene omverwerping van het
genadeverbond en eene oprichting van het werkverbond, als dit
woord, tot Abraham gesproken. De wet van Mozes is daarom
niet aan de genade tegengesteld maar aan haar dienstbaar en
wordt zoo door Israels vromen ook telkens verstaan en geprezen.
Maar afgedacht en losgemaakt van het genadeverbond, dan was
zĳ inderdaad eene letter, die doodde, eene bediening der verdoemenis.
Nu nam het genadeverbond in de dagen des O. T.
onder andere de wet ook daartoe in dienst, opdat zĳ het bewustzĳn
van zonde wekken, de behoefte aan verlossing vermeerderen,
de verwachting van eene nog rĳkere openbaring van Gods
genade versterken zou. Van die zĳde beziet Paulus vooral de
O. T. bedeeling van het genadeverbond. En dan zegt hĳ, dat
Israel, als onmondig kind onder de verzorging der wet gesteld,
naar Christus moest worden heengeleid, Rom. 10:4, Gal. 2:23v.,
4:1v., en dat in verband daarmede de zonde vermeerderd, de
onwaarde der werken voor de rechtvaardigmaking en de noodzakelĳkheid
des geloofs zou ingezien worden, Rom. 4:15, 5:20,
7:7v., 8:3, Gal. 3:19. De wet stond dus eenerzĳds in dienst
van het genadeverbond, zĳ was niet een verkapt werkverbond,
zĳ bedoelde niet, dat de mensch door eigen werken zĳne rechtvaardigmaking
verkrĳgen zou. Maar andererzĳds bedoelde zĳ
toch, om eene hoogere, betere bedeeling van datzelfde genadeverbond,
in welks dienst zĳ stond, in de volheid des tĳds voor
te bereiden. De onmogelĳkheid, om het Sinaietisch verbond te
houden en aan de eischen der wet te voldoen, maakte eene andere,
betere bedeeling van het genadeverbond noodzakelĳk. Het eeuwig
genadeverbond wordt door de onvolkomenheid van de tĳdelĳke
gedaante, welke het onder Israel aannam, geprovoceerd tot eene
hoogere openbaring. De zonde is meerder geworden, opdat de
genade te overvloediger zĳn zou. Christus kon niet terstond
mensch worden na den val en de genade kon zich niet terstond
in al haar rĳkdom openbaren. Er was voorbereiding en opvoeding
van noode. Non decuit a principio humani generis ante peccatum
Deum incarnari, cum non detur medicina nisi infirmis; nec

statim post peccatum, ut homo per peccatum humiliatus recognosceret
se liberatore indigere: sed in plenitudine temporis quod
ab aeterno disposuit, Thomas, S. Th. III qu. 1 art. 5. De noodzakelĳkheid
dezer opvoeding en voorbereiding ligt niet objectief
in God, alsof Hĳ veranderlĳk ware; niet in Christus, alsof Hĳ
niet gister en heden en eeuwig dezelfde ware; niet in de geestelĳke
weldaden, alsof die niet bestonden en eertĳds niet door God
konden worden meegedeeld. Maar zĳ ligt subjectief in de gesteldheid
van het menschelĳk geslacht, dat juist als geslacht
behouden moest worden, en daarom langzamerhand voor het heil
in Christus moest voorbereid en opgevoed worden, Calv. Inst. II
11, 13. 14. Daarom is Christus waarlĳk het keerpunt der tĳden,
het kruis het middelpunt der wereldgeschiedenis. Eerst wordt
alles naar het kruis heengeleid, daarna alles uit het kruis afgeleid.
7o Als dan ook de volheid des tĳds gekomen is en Christus
zĳn werk op aarde heeft volbracht, gaat het genadeverbond in
eene hoogere bedeeling over. De geloovigen in Israel wisten wel,
dat de Sinaietische bedeeling slechts tĳdelĳk was, en zagen
daarom verlangend uit naar den dag des N. Verbonds. En Jezus
en de apostelen, die zoo het O. T. lazen, zagen daarin hetzelfde
genadeverbond met dezelfde weldaden, welke thans ten volle aan
het licht traden. Oud en Nieuw Testament zĳn in wezen één
verbond, Luk. 1:68-79, Hd. 2:39, 3:25; zĳ hebben één
evangelie, Rom. 1:2, Gal. 3:8, Hebr. 4:2, 6, 2 Tim. 3:15;
één Middelaar, n.l. Christus, die ook in de dagen des O. T.
bestond, Joh. 1:1, 14, 8:58, Rom. 8:3, 2 Cor. 8:9, Gal. 4:4,
Phil. 2:6 enz., zĳn middelaarsambt bediende, Joh. 8:56,
1 Cor. 10:4, 1 Petr. 1:11, 3:19, Hebr. 13:8 en de eenige
Middelaar is voor alle menschen en in alle tĳden, Joh. 14:6,
Hd. 4:12, 1 Tim. 2:5; één geloof als weg ter zaligheid, Mt.
13:17, Hd. 10:43, 15:11, Rom. 4:11, Gal. 3:6, 7, Hebr. 11;
dezelfde beloften en weldaden van Gods gemeenschap, 2 Cor. 6:16,
Op. 21:3, vergeving en rechtvaardigmaking, Hd. 10:43, Rom.
4:22, eeuwig leven, Mt. 22:32, Gal. 3:18, Hebr. 9:15,
11:10 enz. De weg was dezelfde, waarop de geloovigen in O. en
N. T. wandelden, maar het licht verschilde, waarbĳ zĳ wandelden,
Calvĳn op Gal. 3:23. Daarom is er bĳ de eenheid ook onderscheid.
Oud en Nieuw Testament staan als verschillende bedeelingen
van hetzelfde genadeverbond tegenover elkander als belofte

en vervulling, Hd. 13:32, Rom. 1:2, als schaduw en lichaam,
Col. 2:17, als letter, die doodt en als Geest, die levend maakt,
2 Cor. 3:6v., als dienstbaarheid en vrĳheid, Rom. 8:15, Gal.
4:1v., 22v., Col. 2:20, Hebr. 12:18v., als particulier en
universeel, Joh. 4:21, Hd. 10:35, 14:16, Gal. 4:4, 5, 6:15,
Ef. 2:14, 3:6. 8o Het nieuwe in het Nieuwe Testament is dus
het wegvallen van de niet-willekeurige, maar toch tĳdelĳke,
zinnelĳke, nationale vormen, waaronder de ééne en zelfde genade
in den ouden dag geopenbaard werd. De nieuwe bedeeling neemt
in zekeren zin al een aanvang, als met de geboorte van Johannes
den Dooper en van Jezus de Oudtest. beloften beginnen vervuld
te worden. Toch bleef de oude bedeeling nog van kracht tot den
dood van Christus toe. Jezus zelf was Israeliet, vervulde alle
gerechtigheid en wendde zich nog alleen tot de verlorene schapen
van het huis Israels. Maar bĳ zĳn dood scheurt het voorhangsel,
Mt. 27:51, sterft de testamentmaker, Hebr. 9:15-17, wordt
het Nieuwe Testament gegrond in zĳn bloed, Mt. 26:28, wordt
het handschrift der wet, dat tegen ons was, uitgewischt, Col. 2:14,
wordt de middelmuur des afscheidsels verbroken, Ef. 2:14 enz.
Feitelĳk moge de oude bedeeling nog lang nawerken, rechtens
is zĳ afgeschaft. Of beter nog, afgeschaft is er niets, maar de
vrucht is rĳp en breekt door den bolster heen; de kerk, die als
een kindeke in Israels moederschoot gedragen werd, wordt tot
een eigen zelfstandig leven geboren en ontvangt in den H. Geest
een eigen, immanent levensprincipe; de zon der gerechtigheid is
gerezen tot in het zenith des hemels en schĳnt over alle volken
heen; wet en profeten zĳn vervuld en hebben in Christus als
hun einde en doel hunne bestemming bereikt. De wet is door
Mozes gegeven, maar de genade en waarheid is door Jezus
Christus geworden, Joh. 1:14; Hĳ is de waarheid, Joh. 14:6,
het lichaam, Col. 2:17, in wien alle beloften en schaduwen
verwezenlĳkt zĳn. In Hem is alles vervuld. Hĳ is de ware profeet,
priester en koning; de echte knecht des Heeren, het ware
ἱλαστηριον, Rom. 3:25, de ware offerande, Ef. 5:2, de ware
besnĳdenis, Col. 2:11, het ware pascha, 1 Cor. 5:7, en daarom is
zĳne gemeente het ware zaad Abrahams, het ware Israel, het ware
volk Gods, Mt. 1:21, Luk. 1:17, Rom. 9:25, 26, 2 Cor. 6:16-18,
Gal. 3:29, Tit. 2:14, Hebr. 8:8-10, 1 Petr. 2:9,
Op. 21:3, de ware tempel Gods, 1 Cor. 3:16, 2 Cor. 6:16,

Ef. 2:22, 2 Thess. 2:4, Hebr. 8:2, 9, het ware Zion en Jeruzalem,
Gal. 4:26, Hebr. 12:22, haar geestelĳke offerande
de ware godsdienst, Joh. 4:24, Rom. 12:1, Phil. 3:3, 4:18
enz. Er gaat niets van het Oude in het Nieuwe Testament teloor,
maar alles wordt vervuld, is voldragen, bereikt zĳn wasdom en
brengt nu uit het tĳdelĳke omhulsel de eeuwige kern te voorschĳn.
Het is niet zoo, dat er onder Israel een echte tempel en
offerande en priesterschap enz. waren, en dat deze alle thans zĳn
verdwenen. Neen, veeleer omgekeerd, onder Israel was er van
dat alles slechts de schaduw, nu echter is er het lichaam zelf.
De dingen, die men ziet, zĳn tĳdelĳk, maar de dingen, die men
niet ziet, zĳn eeuwig.

8. Dit foedus gratiae, dat door verschillende bedeelingen heen
nu in het N. T. ten volle is gerealiseerd, werd van het eerste
oogenblik zĳner openbaring af aan en wordt nu nog altĳd van
alle zĳden door het foedus naturae, dat God met alle schepselen
heeft opgericht, omgeven en gedragen. De gratia specialis is wel
wezenlĳk van de gratia communis onderscheiden, maar staat er
toch mede in het nauwste verband. Immers, ofschoon het verbond
bĳ Noach ter onderscheiding foedus naturae heet, het is
daarom toch niet uit Gods natuur voortgevloeid of met der dingen
natuur gegeven; het berust ook op genade, is uit Gods lankmoedigheid
voortgekomen en schenkt alle natuurlĳke weldaden
en zegeningen uit Gods algemeene goedheid; het is een verbond
der genade in ruimeren zin. Voorts is het de Vader, die niet
buiten den Zoon om maar bepaaldelĳk door den Logos en den
Geest alle krachten en gaven in natuur en onherboren menschheid
werkt, Joh. 1:4, 5, 9, 10, Col. 1:17, Ps. 104:30,
139:7. En deze Logos en deze Geest, die in alle schepselen en
menschen wonen en werken, zĳn dezelfde, die als Christus en
als Geest van Christus de verwerver en toepasser zĳn van alle
weldaden in het verbond der genade. Vader, Zoon en Geest bereiden
dus in het foedus naturae het foedus gratiae voor en
grĳpen als het ware uit het foedus gratiae telkens in het foedus
naturae terug.


Het wezenlĳke van het genadeverbond bestaat dus daarin, dat
het uit Gods bĳzondere genade voortvloeit en niets dan genade,
onverdiende en verbeurde zegeningen tot inhoud heeft. In zoover

is het essentieel van het vóór den val opgerichte maar door den
val verbroken foedus operum onderscheiden. Zeker was God ook
tot het oprichten van het werkverbond niet verplicht; het is
nederbuigende goedheid, en alzoo ook genade in algemeenen zin,
die Hem dit verbond aan den mensch schenken deed; Hĳ heeft
het dan ook vastgesteld en alle deelen ervan bepaald; het is
zĳne ordening en instelling. Maar in dat werkverbond kwam God
toch tot den mensch met den eisch der gehoorzaamheid en beloofde
Hĳ hem, eerst in dien weg en na die volbrachte gehoorzaamheid,
de zaligheid des hemels, het eeuwige leven, de genieting
zĳner aanschouwing te schenken. Het werkverbond rekende dus
met den vrĳen wil van den mensch, het rustte ten deele in den
mensch, en daarom was het wankel en onvast. Feitelĳk is het
dan ook verbroken, niet door God maar door den mensch. God
houdt zich aan den regel, dat wie de wet onderhoudt, het eeuwige
leven ontvangen zal. Hĳ zegt dat in zĳne wet, Hĳ getuigt het
in ieders conscientie, Hĳ doet dit woord in Christus gestand.
Maar de mensch heeft het werkverbond verbroken; hĳ kan zĳnerzĳds
thans niet meer door wetsonderhouding het leven verwerven;
uit de werken der wet kan geen vleesch gerechtvaardigd worden.
Daarom heeft God in onderscheiding van en in tegenstelling met
het werkverbond een ander, beter verbond opgericht, geen wettisch,
maar een evangelisch verbond. Maar dit heeft Hĳ opgericht niet
met een, die enkel mensch was, maar met den mensch Christus
Jezus, die zĳn eigen, eengeboren, veelgeliefde Zoon was. En in
dezen, die der Goddelĳke natuur en der Goddelĳke eigenschappen
deelachtig is, ligt het onwankelbaar vast. Het kan niet meer
verbroken worden, het is een eeuwig verbond. Het rust niet in
eenig werk van den mensch, maar alleen in het welbehagen
Gods, in het werk van den Middelaar, in den H. Geest, die
eeuwiglĳk blĳft. Het is van geen voorwaarde des menschen
afhankelĳk, het schenkt geen gave op eenige verdienste, het
wacht niet op eenige wetsvolbrenging van ’s menschen zĳde. Het
is uit en door en tot genade. God zelf is de eenige en eeuwige,
de getrouwe en waarachtige, in wien het rust; die het opricht,
handhaaft, uitvoert, voltooit; het verbond der genade is het
Goddelĳk werk bĳ uitnemendheid, Zĳn werk alleen, Zĳn werk
geheel. Alle roem is voor den mensch hier uitgesloten, maar alle
glorie komt toe aan Vader, Zoon en H. Geest.


Toch is hiermede de volle inhoud van het genadeverbond nog
niet in het licht gesteld. Het genadeverbond moet daartoe niet
alleen in zĳne onderscheidenheid van maar ook in zĳne verwantschap
met het werkverbond in het licht worden gesteld. God
heeft na de verbreking van het werkverbond niet terstond een
gansch ander verbond uitgedacht, dat met het vorige niets te
maken heeft en een geheel ander karakter draagt. Dat kan niet
het geval zĳn, omdat God onveranderlĳk is, omdat de eisch in
het werkverbond aan den mensch gesteld geen gril en geen willekeur
is, omdat het beeld Gods, de wet, de religie in hun wezen
slechts één kunnen zĳn, omdat de genade de natuur, het geloof
de wet niet te niet kan of mag doen. En het is ook niet zoo.
Het genadeverbond is niet, gelĳk Coccejus leerde, de successieve
afschaffing, het is veeleer de vervulling en herstelling van het
werkverbond. Gratia reparat et perficit naturam. God houdt zich
aan den eisch, dat alleen in den weg van gehoorzaamheid het
eeuwig leven te verkrĳgen is; en als de mensch zĳne wet overtreedt,
dan wordt die eisch nog met een anderen vermeerderd,
dat n.l. de overtreding door straf moet worden geboet. Na den
val heeft God dus een dubbelen eisch op den mensch, dien van
strafvordering voor het bedreven kwaad en dien van volkomen
gehoorzaamheid aan zĳne wet, satisfactio en obedientia. Arminius
meende in een brief aan Uytenbogaerdt, dat de mensch vóór den
val wel tot gehoorzaamheid maar nu na den val alleen maar tot
straf was verplicht, omdat het contract verbroken en dus de partĳ
van zĳne verplichting ontslagen was. Maar de gehoorzaamheid
aan Gods wet is wel in het werkverbond in een bĳzonderen vorm
gegoten en tot een bĳzonder doel aangewend, n.l. tot het verkrĳgen
van het eeuwige leven, doch zĳ is op zichzelve in de
natuur des menschen gegrond en daarom eene verplichting,
waarvan de mensch nooit los komen kan. Anders zou hĳ ook
door ééne overtreding in het vervolg van het houden van al Gods
geboden, en dus van alle zonden en straffen zich kunnen ontslaan.
De Schrift spreekt daarom ook over den zondaar niet alleen
Gods oordeel uit, Deut. 27:26, Gal. 3:10, Rom. 6:23, Hebr.
10:27, maar handhaaft ook voor den mensch na den val den
eisch tot volmaakte gehoorzaamheid als weg tot het eeuwige
leven, Lev. 18:5, Mt. 19:17, Luk. 10:28.

Het verschil tusschen werkverbond en genadeverbond bestaat

daarom hierin, dat God in het laatste niet met één maar met
een dubbelen eisch optreedt en dat Hĳ met dien dubbelen eisch
niet tot de menschheid in Adam maar tot de menschheid in
Christus komt. Het foedus operum en het foedus gratiae verschillen
voornamelĳk daarin, dat Adam uitgewisseld wordt voor
en vervangen wordt door Christus. Paulus zegt in Gal. 3:16-18,
dat het verbond met Abraham door de later ingekomen wet
niet vernietigd is maar eigenlĳk betrekking had op en wezenlĳk
rustte in Christus, die alle belofte vervuld en de erfenis geschonken
heeft. Nog verder gaat hĳ in Rom. 5:12-21 en
1 Cor. 15:22, 45-49 terug; uit Adam vloeit der menschheid
de zonde en de dood, uit Christus vloeit haar de gerechtigheid
en het leven toe. Christus is de tweede en laatste Adam, die
herstelt en overneemt wat de eerste bedorven en nagelaten heeft,
de middelaar van het genadeverbond, het hoofd der nieuwe
menschheid. De Geref. theologie heeft deze gedachte der Schrift
in hare verbondsleer beter dan eenige andere tot haar recht doen
komen. De ontwikkelingsgang was daarbĳ kortelĳk deze, dat eerst
ter handhaving van de wezenlĳke eenheid van Oud en Nieuw
Testament de leer van het genadeverbond opkwam; dat dienovereenkomstig
ook de verhouding van God en den mensch vóór
den val als een verbond en wel als een werkverbond werd voorgesteld;
dat het indenken van de overeenkomst en het verschil
tusschen werk- en genadeverbond tot het inzicht leidde, dat het
genadeverbond, in zoover het met Christus was opgericht, wezenlĳk
een werkverbond was; dat daarom in het genadeverbond
wederom onderscheiden moest worden tusschen het verbond, gelĳk
het met Christus van eeuwigheid was opgericht (pactum salutis,
raad des vredes) en het verbond, gelĳk het als uitvoering van
dien vrederaad in den tĳd met de uitverkorenen of geloovigen
wordt opgericht; en dat eindelĳk deze onderscheiding weder werd
teniet gedaan, genadeverbond en vrederaad als wezenlĳk één
werden opgevat, en het genadeverbond zelve in de eeuwigheid
werd verlegd, als zĳnde daar met Christus en in Hem met al
de zĳnen opgericht. Het laatste punt, de vereenzelviging van vrederaad
en genadeverbond, kwam het eerst in Engeland tot ontwikkeling,
bĳ Rollock, Preston, Blake, Westm. Catech.major, cf.
Vos, De verbondsleer in de Geref. theol. 1891 bl. 27v., voorts
Th. Boston, Eene beschouwing van het verbond der genade, uit

het eng. door Al. Comrie 1741 en dan van de Engelschen overgenomen
door Comrie, Brahe, Verklaring van Ps. 89, voorrede
bl. V-XXXVI e. a., cf. ook Shedd, Dogm. Theol. II 360.
Velen bleven echter tegen deze vereenzelviging bezwaar koesteren,
zooals Turretinus, Theol. El. XII 2, 12. Witsius, Oec. foed. II
2, 1. Misc. Sacra II 820-824. R. Schutte, Tweetal verhandelingen
over Gods testament en verbond 1785 bl. 143v. Hodge,
Syst. Theol. II 358.

Er is ook inderdaad onderscheid tusschen pactum salutis en
foedus gratiae; in het eerste is Christus borg en hoofd, in het
tweede middelaar; het eerste blĳft tot Christus beperkt en eischt
van Hem het dragen der straf en het volbrengen der wet in de
plaats der uitverkorenen, het tweede breidt zich over en door
Christus tot de menschen uit en eischt van hen geloof en bekeering,
die Christus niet in onze plaats heeft volbracht of
kunnen volbrengen; het eerste loopt over de verwerving der zaligheid,
is eeuwig en kent geen historie, het tweede handelt over
de toepassing der zaligheid, neemt in den tĳd een aanvang en
heeft onderscheiden bedeelingen. Maar toch mag bĳ dit onderscheid
de samenhang en de eenheid niet over het hoofd gezien.
Er zĳn in de Schrift slechts twee verbonden, twee wegen voor
den mensch ten hemel, n.l. het werk- en het genadeverbond.
Het werkverbond is de weg ten hemel voor den ongevallen, het
genadeverbond die voor den gevallen mensch. Het werkverbond
werd met de menschheid gesloten in Adam, het genadeverbond
in Christus; Hĳ en Hĳ alleen is het de menschheid vervangende
en vertegenwoordigende Hoofd. Als dan ook in de Schrift gezegd
wordt, dat het verbond der genade opgericht is met Adam,
Noach, Abraham, Israel enz., dan mag dit niet zóó verstaan,
alsof zĳ de eigenlĳke partĳen en hoofden in dit verbond waren.
Neen, Christus was toen en nu, in O. en N. Testament het hoofd,
de partĳ in het genadeverbond en door zĳne bediening kwam het
tot de aartsvaders en tot Israel. Hĳ die van eeuwigheid bestond
en zich borg gesteld had, is ook terstond na den val daadwerkelĳk
opgetreden als profeet, priester en koning, als tweede
Adam, als hoofd en vertegenwoordiger der gevallen menschheid.
In de verbonden met Adam, Noach, Abraham, David enz. is Hĳ
de middelaar, de borg, die voor de realiseering van het verbond
instaat, die het door zĳn Geest verwezenlĳkt in de harten, die

het aan zondaren bedient, die de weldaden ervan schenkt, die de
zĳnen in het verbond opneemt. Heel het verbond is van het
begin tot het einde Hem toebetrouwd; alleen in Hem ligt het
vast; gelĳk de Vader Hem het koninkrĳk heeft verordineerd,
zoo verordineert Hĳ het hun, die Hem gegeven zĳn; Hĳ deelt
de door Hem verworven weldaden als eene erfenis uit. Het verbond
is vast als een testament, het is een foedus testamentarium
en een testamentum foederale. Het is betrekkelĳk onverschillig
en raakt geen beginsel, of men de tweeheid dan wel de eenheid
van pactum salutis en foedus gratiae op den voorgrond plaatst;
indien maar vaststaat, dat in het pactum salutis Christus nooit
één oogenblik is los te denken van de zĳnen noch ook in het
foedus gratiae de geloovigen één enkel oogenblik beschouwd
kunnen worden buiten Christus. Het is in beide de Christus
mysticus, Zanchius, Op. II 400 sq. Mastricht, Theol. V 1, 4,
Christus als de tweede Adam, die optreedt als de handelende
partĳ. Adam en Abraham en David enz. mogen typen zĳn, maar
de antitype is Christus. En wĳl Adam reeds vóór den val type
was van Christus, zoo werd het genadeverbond niet eerst door
Noach en Abraham, en niet eerst door het verbond der genade
met Adam maar reeds in en door het werkverbond voorbereid.
God, die alles weet en bepaalt en de verbreking van het werkverbond
ook in zĳn raad opnam, heeft bĳ de schepping van
Adam en bĳ de instelling van het werkverbond reeds op den
Christus en op zĳn genadeverbond gerekend, deel II 546.

9. Zoo handhaaft de leer van het verbond op wonderschoone
wĳze Gods souvereiniteit in heel het werk der zaligheid. Het
gaat het werkverbond zeer verre te boven, zoo ver als Christus
Adam overtreft. Veel klaarder dan in de schepping komt Gods
drievuldig wezen in de herschepping tot openbaring. Het is de
Vader, die de verlossing voorneemt en wil; het is de Zoon die
er voor instaat en ze feitelĳk verwerft; het is de Geest, die ze
uitwerkt en toepast. En in dat gansche werk der zaligheid komt
er van het begin tot het einde niets in van den mensch. Het is
Gods werk geheel en alleen; het is louter genade en onverdiende
zaligheid. Maar des te meer is het van belang, om op te merken,
dat deze leer des verbonds, in weerwil dat zĳ of liever juist
omdat zĳ in het werk der zaligheid Gods souvereiniteit zoo

zuiver en ten volle handhaaft, tegelĳkertĳd de redelĳke en
zedelĳke natuur des menschen op zoo schoone wĳze tot haar
recht doet komen. Bĳ het werkverbond is dit reeds breedvoerig
in het licht gesteld, deel II 553. Maar in het genadeverbond
komt dit nog treffender uit. In dit opzicht is het grootelĳks onderscheiden
van de verkiezing. Wel zĳn beide niet zoo onderscheiden,
dat de verkiezing particulier en het genadeverbond
universeel is, dat gene den vrĳen wil ontkent en dit hem leert
of onderstelt, dat het laatste terugneemt wat de eerste belĳdt.
Maar wel verschillen zĳ zoo, dat in de verkiezing de mensch
volstrekt passief, in het genadeverbond echter ook actief voorkomt.
De verkiezing zegt alleen zonder meer, wie verkoren zĳn
en onfeilbaar de zaligheid zullen erlangen; het genadeverbond
beschrĳft den weg, waarlangs deze verkorenen tot hunne bestemming
zullen geraken; het is de bedding, in welke de stroom der
verkiezing zich voortbeweegt naar de eeuwigheid heen. Christus
treedt in het genadeverbond wel als hoofd en vertegenwoordiger
der zĳnen op, maar Hĳ effaceert en vernietigt hen niet. Hĳ staat
voor hen in, maar zoo, dat zĳ ook zelven, door zĳn Geest geleerd
en bekwaamd, bewust en vrĳwillig in het verbond toestemmen.
Het verbond der genade is wel met Christus gesloten,
maar het breidt zich over en door Hem heen ook tot de zĳnen
uit en neemt dezen geheel en al met lĳf en ziele in zich op.
Het pactum salutis breidt zich uit tot een foedus gratiae; het
hoofd van het genadeverbond is tevens de middelaar ervan. En
daarom treedt het aanstonds bĳ zĳne promulgatie ook op met
den eisch van geloof en bekeering, Mk. 1:15. In den eersten
tĳd spraken de Gereformeerden vrĳmoedig van voorwaarden des
verbonds. Calvĳn, Inst. IV 15, 17, op Gen. 15:6, 17:4, Mt.
3:7, 9, Gomarus, de foedere, Maresius, Syst. Theol. VIII 5,
Trigland, Antopologia c. 18, Voorrede van de Statenvert. voor
het N. Test., Voetius, Disp. V 272. 273 enz. Maar toen de
natuur van het genadeverbond dieper ingedacht werd en tegen
Roomschen, Lutherschen en Remonstranten moest verdedigd
worden, voelden velen daartegen bezwaar, Olevianus, Wezen des
genadeverbonds I 13. 14. Junius, Disp. Theol. XXV 12. 13. 19.
Coccejus, de foedere § 87, Id. Summa Theol. 41, 5. 12. 13.
Cloppenburg, de foedere § 29. Witsius, Oec. foed. III 1, 8-16.
Franken, Kern c. 23. Brakel, Red. Godsd. XVI 17. Comrie,

Heid. Catech. I 352 enz., cf. M. Vitringa IV 224, in Engeland
vooral ook de Antinomianen, Tobias Crisp e. a. tegen wie R.
Baxter, Dan. Williams e. a. optraden.

Eigenlĳk zĳn er in het foedus gratiae, d. i. in het evangelie,
hetwelk de bekendmaking van het genadeverbond is, geen eischen
en geen voorwaarden. Want God geeft wat Hĳ eischt; Christus
heeft alles volbracht en ook wedergeboorte, geloof en bekeering,
schoon Hĳ ze niet in onze plaats volbracht, toch voor ons verworven;
en de H. Geest past ze toe. Maar toch neemt het genadeverbond
in zĳne bediening door Christus dezen eischenden,
voorwaardelĳken vorm aan, om den mensch te erkennen in zĳne
redelĳke en zedelĳke natuur, om ook als gevallen hem nog te
behandelen als naar Gods beeld geschapen, om ook op dit hoogste
terrein, waar het gaat om de eeuwige zaligheid en het eeuwig
verderf, hem verantwoordelĳk en onontschuldigbaar te stellen,
om hem met bewustheid en vrĳheid te doen intreden in dit
verbond en dat met de zonde te doen verbreken. Het verbond
der genade is daarom wel monopleurisch, het gaat van God uit;
Hĳ heeft het ontworpen en vastgesteld. Hĳ handhaaft en verwezenlĳkt
het; het is een werk van God drieëenig en volkomen
afgewerkt binnen de drie personen onderling. Maar het is bestemd
om dupleurisch te worden, om in de kracht Gods door den
mensch bewust en vrĳwillig aanvaard en bewaard te worden.
Dit is de wille Gods, die in het verbond zoo duidelĳk en zoo
schoon aan het licht treedt, dat het werk der genade zich klaar
afspiegele in het menschelĳk bewustzĳn, en ’s menschen wil opwekke
tot krachtige energie. Het verbond der genade doodt den
mensch niet, en behandelt hem niet als een stok en blok; maar
het neemt den mensch geheel en al op met al zĳne vermogens
en krachten, naar ziel en lichaam, voor tĳd en eeuwigheid; het
omvat hem geheel, vernietigt zĳne kracht niet maar ontneemt
hem zĳne onmacht; doodt zĳn wil niet maar maakt hem vrĳ
van de zonde; verdooft zĳn bewustzĳn niet maar verlost het van
de duisternis; het herschept den ganschen mensch en doet hem
dan, door de genade vernieuwd, vrĳ en zelfstandig met heel zĳn
ziel en geest en lichaam God liefhebben en Hem zich wĳden.
Het verbond der genade spreekt uit, dat Gods eere en roem niet
ten koste maar ten bate van den mensch wordt verkregen en in
de herschepping van den ganschen mensch, in zĳn verhelderd

bewustzĳn en in zĳne herstelde vrĳheid haar triomfen viert.

Tegelĳk is daarmede nog eene andere gedachte gegeven, welke
in het genadeverbond, in onderscheiding van de verkiezing, aan
het licht treedt. In de verkiezing treden de verkorenen op als
zoovele Gode met name bekende personen; wel zĳn ze uitverkoren
in Christus en vormen ze een organisme met Hem als hun
Hoofd. Maar toch treedt dit in de verkiezing niet klaar en sterk
op den voorgrond. Gansch anders is dit in het genadeverbond.
Hier treedt Christus op als de plaatsvervanger van Adam, als
het tweede Hoofd van het menschelĳk geslacht. Hier staat
Christus met zĳne gemeente in samenhang met de menschheid
onder Adam. De verkiezing let vooral op de individuen, en op
zichzelve liet zĳ de mogelĳkheid open, dat de verkorenen, elk
op zichzelf, individualistisch, sprongsgewĳze uit het menschelĳk
geslacht werden uitgenomen, wedergeboren en in den hemel overgebracht.
Maar het verbond der genade zegt, dat die verkiezing
zich op eene gansch andere wĳze realiseert. Het spreekt de diepe,
schoone waarheid uit, dat Adam door Christus is vervangen;
dat de menschheid, die in den eersten viel, in den tweeden wordt
hersteld; dat niet enkele losse individuen worden behouden maar
dat in de verkorenen onder Christus het organisme der menschheid
en der wereld zelve wordt gered; dat niet alleen de personen
der verkorenen maar ook, om zoo te zeggen, de structuur van
het organisme, hetwelk zĳ in Christus vormen, aan de oorspronkelĳke
schepping in Adam is ontleend. Daarom springt het verbond
der genade ook niet van individu op individu over, maar
het zet organisch en historisch zich voort. Het doorloopt eene
geschiedenis, en heeft verschillende bedeelingen. Het schikt zich
naar de tĳden en gelegenheden, door den Vader als Schepper en
Onderhouder bepaald. Het wordt nooit alleen met een enkel persoon
gesloten maar dan altĳd ook daarin met zĳn zaad; het is
een verbond van geslachten tot geslachten. Het omvat nooit den
persoon des geloovigen alleen, in het afgetrokkene, maar dien
persoon concreet, gelĳk hĳ historisch bestaat en leeft, dus hem
niet alleen, maar ook alles wat zĳns is; hem voor zĳn persoon
niet alleen maar hem ook als vader of moeder, als ouder of
kind, met alwat het zĳne is, met zĳn gezin, met zĳn geld en
zĳn goed, met zĳn invloed en macht, met zĳn ambt en betrekking,
met zĳn verstand en zĳn hart, met zĳne wetenschap en

kunst, met zĳn leven in maatschappĳ en staat. Het verbond der
genade is de aan de scheppingsordening zich aansluitende, in deze
als teruggrĳpende, en heel die schepping qualitatief en intensief
in zich opnemende organisatie der nieuwe menschheid onder
Christus als haar Hoofd. Het spreekt daarom vanzelf, dat het
verbond der genade tĳdelĳk, in deze aardsche bediening en bedeeling,
ook zulken in zich opneemt, die innerlĳk ongeloovig
blĳven en de geestelĳke weldaden niet deelachtig zĳn. De Gereformeerden
maakten met het oog hierop onderscheid tusschen
een inwendig en een uitwendig verbond, Kantteekening op 1 Cor.
7:14, 1 Petr. 2:9, Witsius, Oec. foed. III 1, 5, Mastricht V
1, 28; of tusschen verbond en verbondsbedeeling, Olevianus,
Wezen des Genadeverbonds I 2, Alting, Theol. catech. p. 33,
Turretinus, Theol. El. XII 6, 5; of tusschen een absoluut en
een conditioneel verbond, Maresius, Theol. syst. VIII 7, Koelman,
Historie der Labadisten bl. 566; zelfs gingen enkelen, zooals
Blake bĳ Dr. Vos, De Verbondsleer bl. 12, 45, Stoddard te
Northampton bĳ Edwards, Works I 34, J. Schuts, Het verbond
der genade verduisterd 1713 en Verhandeling over het H. Avondm.
1722, M. Swarte 1740, R. Schutte, Tweetal verhandelingen 1785
e. a. zoover, dat zĳ twee verbonden aannamen, het eene met de
uitverkorenen en ware geloovigen, het andere met de niet oprecht
geloovende, uitwendige leden der kerk, en daardoor het lidmaatschap
der laatsten en hun toegang tot het avondmaal trachtten
te rechtvaardigen. Maar anderen, zooals Edwards, Works 185-295,
Koelman, Historie der Labadisten bl. 95v., Appelius, De
Herv. Leer 1769, Vitringa, Obs. Sacr. II c. 6, Brakel, Red.
Godsd. c. 16, Moor V 470, ook Ds. de Herder, cf. Heraut 937
e. a. kwamen terecht hiertegen op. Het verbond der genade is
één; en de uit- en inwendige zĳde ervan, schoon hier op aarde
nooit samenvallend, kunnen en mogen niet van elkander losgemaakt
en naast elkaar gelegd worden. Er zĳn zeer zeker kwade
ranken aan den wĳnstok, er is kaf onder het koren, er zĳn in
een groot huis gouden en aarden vaten, Mt. 3:12, 13:29,
Joh. 15:2, 2 Tim. 2:20. Maar ons ontbreekt het recht en de
macht, om tusschen beide scheiding te maken; God zelf zal dat
doen in den dag des oogstes. Zoolang zĳ naar het oordeel der
liefde in den weg des verbonds wandelen, zĳn zĳ als bondgenooten
te beschouwen en te behandelen. Schoon niet de foedere,

zĳn zĳ toch in foedere en zullen zoo eenmaal geoordeeld worden.
Zĳ zĳn hier op aarde op allerlei wĳze met de verkorenen verbonden;
en de uitverkorenen kunnen, wĳl zĳ leden zĳn der Adamitische
menschheid, als organisme niet anders onder Christus
als hun Hoofd worden vergaderd tot één, dan in den weg des
verbonds.



§ 41. De persoon des Middelaars.

1. Het verbond der genade is van het werkverbond ook daarin
onderscheiden, dat het een middelaar heeft, niet van vereeniging
maar van verzoening, ten einde de verbroken gemeenschap tusschen
God en mensch weer te herstellen. Ook met deze leer van een
middelaarschap staat de H. Schrift niet alleen, maar wordt zĳ
van alle zĳden gesteund en bevestigd door de analogieën, die
daarvan in de godsdiensten bĳ de volken voorkomen. Over het
algemeen zĳn de woorden en daden van groote mannen voor de
geschiedenis en het leven der volken van de rĳkste beteekenis;
maar bepaaldelĳk geldt dit op godsdienstig gebied. Bĳna overal
komen er heilige personen voor, die de gemeenschap met God
voor anderen bewerken en in stand houden. Profeten treden als
tolken der Godheid op en maken haar wil bekend; priesters vertegenwoordigen
de menschen in hunne toenadering tot God,
brengen hun offeranden en gebeden over en deelen hun Gods
zegen uit; koningen worden menigmaal beschouwd als zonen der
goden, als dragers van hun wĳsheid en macht. De oorsprong van
al deze heilige personen wordt ons door de historie niet verhaald;
maar hunne algemeenheid bewĳst, dat wĳ hier te doen hebben
met een verschĳnsel, dat niet toevallig is maar samenhangt met
het wezen der religie zelve en met eene diepe behoefte der
menschheid. Vele historische godsdiensten zĳn bovendien aan de
namen van bepaalde stichters verbonden, die dan later boven den
rang van gewone menschen verheven, of zelfs, gelĳk in het
Buddhisme, geheel en al vergoddelĳkt worden; apotheose en incarnatie
komen bĳna in alle godsdiensten voor. Het onderscheid,
dat Tiele maakt tusschen theocratische en theantropische godsdiensten,
is ook volgens zĳn eigen erkentenis niet streng vol te

houden en slechts een verschil van meer of minder, Inleiding
tot de godsdienstwet. Amst. 1897 bl. 141v., 221v. Eindelĳk is
er zelfs in alle godsdiensten niet maar in het algemeen eene
verwachting, dat het kwade eens door het goede zal overwonnen
worden, maar meermalen knoopt zich die verwachting ook aan
een bepaald persoon, zooals b. v. aan Krishna in de Indische
en Baldur in de Noorsche religie. Ook de mythe van Heracles,
de bekende uitspraak van Plato over den rechtvaardige in Rep.
VII, de vierde ecloga van Vergilius zĳn in dit opzicht merkwaardig.
In zĳne schoonste en edelste uitingen wĳst het Heidendom
onbewust naar het Christendom heen; cf. deel I 238-240
en voorts ook nog Lamennais, Essai sur l’indifférence
III 408 s. Tholuck, Lehre v. d. Sünde, 4te Beilage. R. Ch.
Trench, The Hulsean Lectures for 1845. 1846. 4th ed. Cambr.
1859 p. 153: Christ the desire of all nations or the unconscious
prophecies of Heathendom. Pfleiderer, Religionsphilos.3
1896 S. 714 f.

Maar wat bĳ de Heidenen niet meer dan een onbewust en
onbepaald verlangen was, dat werd in Israel voorwerp van een
vast geloof en vurige hope. God gaf zĳne beloften aan dat volk.
Hĳ liet de menschheid hare geschiedenis niet beginnen zonder de
hope, dat het vrouwenzaad eens over het slangenzaad zou triumfeeren.
Ja, het is de Christus zelf geweest, die als Engel des
verbonds het volk Gods in den O. T. dag heeft geleid, door
Israel heen zĳn eigen komst in het vleesch heeft voorbereid, en
door zĳn Geest zĳn eigen beeld teekenen liet in historie en profetie,
Joh. 5:39, 1 Petr. 1:11, Op. 19:10. Daarom bevat het O. T.
ook niet enkele, op zichzelf staande Messiaansche teksten, die in
eene Christologie des O. T. atomistisch worden saamgegaard;
maar heel de O. T. bedeeling met haar personen en gebeurtenissen,
haar ambten en instellingen, haar wetten en ceremoniën
is eene heenwĳzing en heenbeweging naar de vervulling in het
N. T. Er is eene „Symbolik der Schöpfung”, eene typiek in de
natuur, welke blĳkens Jezus’ gelĳkenissen in Hem en in zĳn
koninkrĳk hare verwezenlĳking erlangt. Er is eene onbewuste
verwachting en hope in de religie en in de historie der volken,
welke in het Christendom tot hare waarheid komt. Er is eene
rechtstreeksche en opzettelĳke voorbereiding en afschaduwing van
de λογικη λατρεια in de instellingen en gebeurtenissen des O. T.

Tempel en altaar, priester en offerande, Zion en Jerusalem, profeet
en koning, alle zĳn ze voorbeelden en schaduwen van eene
hoogere, geestelĳke, waarachtige werkelĳkheid. En vooral het
koningschap kreeg onder Israel zulk eene typische beteekenis. De
theocratische koning, die vooral in David met zĳne nederige
afkomst, zĳne rĳke levenservaring, zĳne edele natuur, zĳn diep
gevoel, zĳn poetischen aanleg, zĳne groote gaven, zĳn onbezweken
moed, zĳne schitterende overwinningen belichaamd werd, Smend,
Altt. Rel. Gesch. 58, was een zoon Gods, 2 Sam. 7:14, Ps. 2:6,
7, Ps. 89:27, de gezalfde bĳ uitnemendheid, Ps. 2:2, 18:51,
wien allerlei lichamelĳke en geestelĳke zegeningen werden toegewenscht,
Ps. 2:8v., 21, 45, 72, die zelfs als Elohim werd aangesproken,
Ps. 45:7. De koning is drager der hoogste, der
Goddelĳke waardigheid op aarde. In David heeft de theocratische
koning zĳn zuiverst beeld gevonden; daarom zal het koningschap
ook blĳven in zĳn huis, 2 Sam. 7:8-16. Deze belofte Gods
aan David is dan de grondslag, het middelpunt van alle volgende
verwachting en profetie. De profetie, die bĳ de typiek ter verklaring
bĳkomt, ziet uit het verleden en heden naar de toekomst
heen en teekent den te verwachten Davidide steeds duidelĳker in
zĳn persoon en werk af. De meening, b. v. van Paul Volz, Die
vorexilische Jahweprophetie und der Messias, Göttingen 1897,
dat de Messiasidee aan de voorexilische profeten vreemd is,
wordt door de feiten weerlegd en is slechts door eene willekeurige
kritiek staande te houden. Naarmate het koningschap in Israel
en Juda minder aan zĳne idee beantwoordde, nam de profetie de
belofte van 2 Sam. 7 op en klemde zich daaraan vast, Am. 9:11,
Hos. 1:11, 3:5, Mich. 5:1, 2, Jes. 9:5, 6, 11:1, 2, 10,
Jer. 23:5, 30:9, 33:17, 20-22, 26, Ezech. 34:23, 24,
37:22-24. Deze gezalfde koning zal uit Davids huis voortkomen,
als dit tot nederheid vervallen, van den troon verstooten,
aan een afgehouwen tronk gelĳk geworden zal zĳn, Jes. 11:1, 2,
Mich. 5:1, 2, Ezech. 17:22; God zal hem als eene spruite
aan Davids huis doen voortspruiten, Jer. 23:5, 6, 33:14-17,
zoodat hĳ zelfs den naam van Spruite draagt, Zach. 3:8, 6:12.
Maar ondanks zĳn nederige geboorte, zal hĳ toch de echte, ware,
theocratische koning zĳn. Ofschoon afkomstig uit het kleine,
verachte Bethlehem, waar het Davidisch koningshuis zĳn oorsprong
heeft en zich, verdreven uit de heerschappĳ, terugtrekt,

Mich. 5:2, cf. 3:12, 4:9, 14, zal de Messias toch een Heerscher
over Israel zĳn, wiens uitgangen en oorsprongen als Heerscher,
van God uit, al zĳn van ouds af, van de dagen der
eeuwigheid, deel II 243. Hĳ wordt door God gegeven, is een
eeuwig koning, draagt de namen van Wonderbaar Raadgever,
sterke God, cf. 10:21, Deut. 10:17, Jer. 32:18, eeuwig Vader
(voor zĳn volk), Vredevorst, Jes. 9:5, 6, is gezalfd met den
Geest der wĳsheid en des verstands, des raads en der dapperheid,
der kennis en vreeze des Heeren, 11:5, wordt gelegd tot een
beproefden kostelĳken grondsteen in Zion, 28:16, is een rechtvaardig,
zegerĳk, zachtmoedig en daarom op een ezelin rĳdend
koning, die niet trotsch is op zĳne macht maar door God
ondersteund wordt, Jer. 33:17, 20, 22, 26, Zach. 9:9v., dien
het volk noemt en erkent als den Heere onze gerechtigheid, Jer.
23:6, cf. 33:16, waar Jeruzalem zoo genoemd wordt als de
stad, in welke Ihvh zĳne gerechtigheid wonen doet; die een held
zal zĳn als David en wiens huis zal wezen als God, als de Engel
Gods, die eens bĳ den uittocht Israels leger voorging, Zach. 12:8,
cf. Mal. 3:1, die eeuwig heerschen, een rĳk van gerechtigheid,
vrede en welvaart stichten zal, en zĳne heerschappĳ ook
over de Heidenen, tot de einden der aarde uitbreiden zal, Ps. 2,
45, 72, Ezech. 37:25, Zach. 6:13, 9:10 enz. Dit heerlĳk
Messiasbeeld wordt dan daardoor nog afgewerkt, dat deze toekomstige
koning ook als profeet en priester geteekend wordt.
Wel treden deze trekken niet op den voorgrond, want in het
Godsrĳk zal de Geest Gods op allen uitgestort worden, Joël 2:28,
Zach. 12:10, 13:2v., Jer. 31:34, en al het volk zal priesterlĳk
en den Heere heilig zĳn, Jes. 35:8, Joël 3:17, Zach. 14:20, 21;
maar toch wordt de Messias ook als profeet voorgesteld, op wien
in bĳzondere mate de Geest des Heeren rust, en die eene blĳde
boodschap brengen zal aan Israel en de Heidenen, Deut. 18:15,
Jes. 11:2, Jes. 40-66, Mal. 4:5; en hĳ zal de priesterlĳke
en de koninklĳke waardigheid in zich vereenigen, Jer. 30:21,
Zach. 3, 6:13, Ps. 110. In den knecht des Heeren bĳ Jesaja
komen duidelĳk alle drie ambten aan het licht; hĳ is priester,
die door zĳn lĳden de zonden zĳns volks verzoent, hĳ is profeet,
die met Gods Geest gezalfd het aangename jaar des Heeren verkondigt,
hĳ is koning, die verheerlĳkt wordt en de vrucht van
zĳn arbeid geniet. Hoe diep deze Messiasverwachting in Israel is

ingegaan, toonen ons de psalmen; vele gaan uit van het Davidisch
koningschap en zĳn in engeren zin messiaansch, Ps. 2, 18, 20,
21, 45, 61, 72, 89, 132, andere spreken alleen van God of
Jahveh als Koning, Ps. 10, 24, 29, 44, 47, 48, 66, 68, 87, 93,
95-100, 145-150. Cf. de werken over de Christologie des O. T.
van Hengstenberg, 2e Ausg. 1854, van Oosterzee, 1859-61,
Bade, 2 Bde, 2e Aufl. Münster 1858, Böhl 1882, R. Gordon,
Christ as made known to the ancient Church, 4 vol. Edinburgh
1854; voorts werken over de O. T. voorspellingen als van Riehm,
Die messian. Weissagung, Gotha 1875. Hofmann, Weissagung
und Erfüllung 1841, ’44. Schriftbeweis, 2e Aufl. 1859, Orelli,
Die alttest. Weissagung von der Vollendung des Gottesreiches
in ihrer gesch. Entw. 1882; vervolgens werken over de theologie
des O. T. van Schultz, Oehler, Smend, Dillmann, Riehm, Kayser,
Kuenen, De profeten I 234v., Duhm, Die Theologie der Propheten
1875. König, Die Theologie der Psalmen 1857. Dornstetter, Das
endzeitliche Gottesreich nach der Prophezie, Würzburg 1896.
Stade, Die mess. Hoffnung im Psalter, in Gottschick’s Zeits. f.
Th. u. K. II 1895 S. 369-413. Boehmer, Das Reich Gottes
in den Psalmen, Neue Kirchl. Zeits. VIII 1897, Heft 8-10;
en eindelĳk ook nog dogmatische leerboeken, als van Dorner
Chr. Gl. I 702. Grétillat, Exposé IV 95. Runze, Katech. der
Dogm. Leipzig Weber 1898 § 75.

2. Ook na het uitsterven der profetie is de Messiasverwachting
in het hart van Israels volk blĳven leven. In de apocriefe litteratuur
vinden we wel de verwachting van Israels toekomstige
verlossing en heerschappĳ, maar zonder dat daarbĳ van den Messias
anders dan eenige weinige aanduidingen voorkomen, 1 Makk. 2:57,
4:46, 9:27, 14:41. Ook Philo heeft niets over den Messias. In
het algemeen was de eigengerechtigheid van het Judaisme aan de
Messiasverwachting niet gunstig; Israel had immers de wet, was
door hare onderhouding rechtvaardig en had daarom geen verlosser
van noode; hoogstens was er plaats voor een aardsch koning,
die de Joden vergold naar hunne verdienste en hen tot heerschappĳ
bracht over de volken der wereld. De Messias werd
enkel en alleen een politiek persoon. Maar in het volk bleef
toch de Messiasverwachting leven en kwam telkens weer boven,
vooral in tĳden van druk. Ze werd onderhouden en gevoed door

de lectuur des O. Testaments; tal van plaatsen werden Messiaansch
verklaard, gelĳk de LXX bewĳst; de Joden vonden in
de Schriften zelfs 456 Messiaansche beloften, 75 in den Pentateuch,
243 in de Profeten, en 138 in de Hagiographa; en vooral
de apocalyptische literatuur van Henoch, het Psalterium Salomonis,
Baruch, de Sibylle, 4 Ezra nam de Messiasverwachting
weer op en werkte ze uit. Men verwachtte over het algemeen,
dat Hĳ aan het einde van den ‎‏עֹלָם הַזֶּה‏‎ verschĳnen zou, nadat
bange tĳden, de zoogenaamde Messiasweeën en Elias of ook een
ander profeet als Mozes of Jeremia waren voorafgegaan. Hĳ
werd gewoonlĳk aangeduid als Messias, Menschenzoon, Uitverkorene,
Zoon Davids, enkele malen ook als Zoon Gods, en werd
opgevat als een mensch die te voren reeds bestond en bĳ God
verborgen was, die uit Bethlehem te voorschĳn zou komen,
rechtvaardig, heilig en met vele gaven door God toegerust was
en die het rĳk Gods op aarde bevestigen zou. In hoofdzaak
komt daarmee de verwachting overeen, die volgens het getuigenis
des N. T., Luk. 1:38, 74, 2:25 enz. in de volkskringen
aangetroffen werd, Schürer, Neutest. Zeitgesch. 613. Weber,
System 333. Baldensperger, Das Selbstbewusstsein Jesu im Lichte
der Mess. Hoffnungen seiner Zeit, Strassb. 1888, 2e Aufl. 1892.
Herzog2 9, 653. Marti, Gesch. d. isr. Rel. 289. Holtzmann,
Lehrb. der neut. Theol. I 68. Ludwig Paul, die Vorstellungen
vom Messias u. vom Gottesreich bei den Synopt. Bonn 1895.

Te midden van deze verwachtingen treedt de Christus zelf
op, en in zĳne prediking sluit Hĳ terstond bĳ haar zich aan.
Het koninkrĳk Gods, dat door de profeten voorspeld en verwacht
werd, waarin God koning en zĳn wil aller lust zal zĳn, dat
naar oorsprong en natuur een hemelsch koninkrĳk is en thans
ook al in de hemelen aanwezig is, Mt. 6:10, dat koninkrĳk
komt ook op aarde, het is nabĳ, Mk. 1:15. Maar aanknoopende
aan die verwachtingen, brengt Jezus er terstond eene groote
wĳziging in; van de Joodsche traditie gaat Hĳ terug tot de
Schrift, en verstaat onder het koninkrĳk niet allereerst een
politieke, maar een religieus-ethische heerschappĳ. De God Abrahams,
Izaks en Jakobs, Mk. 12:26, de God Israels, Mt.
15:30, dien Jezus als zĳn God erkent en belĳdt, is zeker ook
en voor alles Koning, Mt. 5:35, 18:23, 22:2, de Heere des
hemels en der aarde, Mt. 11:25, maar Hĳ is ook de Vader in

de hemelen, die in zĳn rĳk als een Vader over zĳne kinderen
heerschen wil; zĳn rĳk is ook eene familie, eene gemeente, Mt.
6:4, 6, 9, 7:11, Mk. 3:34, 35; en deze beide gedachten van
het koningschap en het vaderschap Gods schaden niet maar
bevorderen elkaar. Voorts: ingang in dat koninkrĳk is er niet
door farizeesche wetsonderhouding, maar door bekeering, geloof,
wedergeboorte, Mt. 18:3, Mk. 1:15, Joh. 3:3, en daarom
staat het juist open voor de armen, de verlorenen, de tollenaren
en zondaren, Mt. 5:3, 9:11, 12, 11:5, 28-30, Luk. 19:10.
Dat koninkrĳk, dat eenerzĳds voor alles moet gezocht worden
en eene andere en betere gerechtigheid dan die der farizeën
onderstelt, Mt. 5:20, 6:33, 13:44-46 en dan als een loon
wordt voorgesteld, bewaard in de hemelen, Mt. 5:12, 6:20,
19:21, 20:1-7, 24:45, is toch andererzĳds met heel zĳn
inhoud, vergeving der zonden, Mt. 9:2, 26:28, Luk. 1:77, 24:47,
gerechtigheid, Mt. 6:33, eeuwig leven, Mt. 19:16, 25:46,
Mk. 8:43 eene alle werk en verdienste ver te boven gaande
gave, Mt. 19:29, 23:12, 24:47, 25:21, 25:34, Luk. 6:32v.,
12:32, 37, 17:10, 22:29. In zoover de zaligheid hier nog
niet ten volle wordt genoten, is het koninkrĳk dus nog wel
toekomstig; maar in zoover het door de wedergeboorte, vergeving,
vernieuwing hier reeds aanvankelĳk in de harten geplant
wordt, is het tegenwoordig, Mt. 11:11, 12:28, 23:13,
Mk. 4:26-29, 10:15, Luk. 10:18, 17:21. Schmoller, Die
Lehre vom Reiche Gottes in den Schriften des N. T. Leiden
1891 en anderen, zooals Joh. Weiss, Gunkel, hebben dit
laatste ten onrechte ontkend. Het koninkrĳk Gods is bĳ Jezus
niet alleen een in den hemel gereedliggend, op gerechtigheid
als loon geschonken goed, en dus alleen een religieus begrip;
maar het is ook aanvankelĳk op aarde in de weldaden van
bekeering, geloof, wedergeboorte, vernieuwing gerealiseerd, het
wast allengs op en doordringt alles, het is tegelĳk een ethisch
begrip. Dat is, Jezus neemt het begrip van het rĳk Gods over,
zooals het in de Schrift en vooral later in de apocalyptiek in
eschatologischen zin ontwikkeld was. Maar Hĳ verbindt daarmede
de later door het Judaisme verwaarloosde gedachte, dat, al zal
het koninkrĳk Gods in eschatologischen zin eerst aan het einde
der dagen door eene in de wereld ingrĳpende daad Gods gerealiseerd
worden, het desniettemin door eene religieus-ethische

vernieuwing, door het koninkrĳk Gods in dezen zin, moet voorafgegaan
en voorbereid worden. Bĳ de profeten des O. T. gaan
deze gedachten saam en zĳn ze ineengeweven. Zĳ kennen slechts
ééne komst van den Messias. Het Godsrĳk is inbegrip van alle
geestelĳke en natuurlĳke weldaden; het brengt tegelĳk bekeering
en terugkeer (herstel van Israel als volk en rĳk); het is terzelfder
tĳd een ethisch en een religieus begrip. Maar Jezus maakt
tusschen deze onderscheid. Het koninkrĳk is er in religieus-ethischen,
het komt in eschatologischen zin. De ééne idee van
het rĳk Gods komt in twee groote momenten tot stand. De
ééne komst van den Messias splitst zich in een dubbele, ter
behoudenis en ten gericht, ter voorbereiding en ter voltooiing.
Das Messiaswerk wird Heilswerk, es entwindet sich der Eschatologie
und mündet ein in die Soteriologie, Baldensperger, Das
Selbstbew. Jesu 114. Daargelaten de vraag, hoe langen tĳd er
voor Jezus’ bewustzĳn en dat der apostelen tusschen zĳn tegenwoordig
en zĳn toekomstig koninkrĳk verloopen zou; het feit
staat vast, dat beide ook temporeel onderscheiden zĳn. Cf. Holtzmann
I 215-225, en voorts de litt. over het rĳk Gods, die te
vinden is bĳ Frédéric Krop, La pensée de Jésus sur le royaume
de Dieu d’après les évangiles synoptiques avec un appendice sur
la question du fils de l’homme. Paris Fischbacher 1897 p. 7.
s. Cf. ook nog A. Ritschls Idee des Reiches Gottes im Lichte
der Gesch., kritisch untersucht von Dr. Rich. Wegener, Leipzig
Deichert 1898.

Tot deze onderscheiding is Jezus niet gekomen, doordat zĳn
arbeid, in Galilea hoopvol begonnen, later zonder gevolg bleef
en Hĳ nu op geen andere wĳze aan zĳne roeping getrouw kon
blĳven dan door tegelĳk zĳn Messiasschap en het lĳdensprogram
te openbaren, Holtzmann, I 284. Want van den aanvang af was
aan Jezus zĳne plaats in dat koninkrĳk, welks Evangelie hĳ predikte,
volkomen klaar en duidelĳk. Behalve uit de aanwĳzing
in den doop door Johannes, Mt. 3:11v., Joh. 1:26v., blĳkt
dit duidelĳk daaruit, dat Jezus terstond optrad met de namen
van Zoon des menschen en Zoon Gods. Den eersten naam ontleende
Jezus, gelĳk thans, vooral na Baldensperger’s belangrĳke
studie over Das Selbstbewusstsein Jesu, Strassb. 1888, 2e Aufl.
1892 vrĳ algemeen erkend wordt, met bewustheid aan Dan.
7:13, om daarmede aan te duiden èn dat Hĳ de Messias was,

zonder wien het koninkrĳk Gods niet komen kon, èn dat Hĳ
het was in gansch anderen zin, dan zĳne tĳdgenooten in hunne
aardschgezinde verwachtingen zich dit voorstelden. De naam
menschenzoon is alzoo geen symbool voor het toekomstige Godsrĳk
(Hoekstra), noch benaming van Jezus als den waren, idealen
mensch (Herder, Schleiermacher, Neander, Lange, Ebrard, Thomasius,
Godet, Beyschlag enz.) of als den nederigen, zwakken
mensch (Grotius, de Wette, Ewald, Baur, Strauss, Kuenen,
Schenkel, Stier, Nösgen enz.), maar is bepaald aanduiding van
zĳne boven allen verheven, Messiaansche waardigheid in den
zin, gelĳk Hĳ zelf die verstond. Nu hebben, evenals vroeger
reeds de rationalist Paulus, Comm. über das N. T. op Mt. 8:20
en Uloth in de Godg. Bĳdragen 1862, zoo in den jongsten tĳd
Lagarde, Wellhausen, Brandt, Oort en vooral Lietzmann wel
beweerd, dat Jezus zich nooit in het Arameesch ‎‏בר נוש‏‎ noemde
of daarvan alleen zich bediende om zichzelven in den derden
persoon als den mensch aan te duiden; dat de Arameesche woorden
later ten onrechte door ὑιος του ἀνθρωπου vertaald werden
en in de christelĳke apocalyptiek in aansluiting aan Dan. 7:13
van den Messias verstaan werden, en in die beteekenis dan Jezus
in den mond zĳn gelegd. Maar deze hypothese is toch zeer onwaarschĳnlĳk,
het ontbreekt haar aan alle verklaring, wanneer
en waarom de Arameesche uitdrukking zoo in het grieksch is
weergegeven, in Messiaanschen zin verstaan is, en zonder eenige
reden Jezus in den mond is gelegd, cf. Schulze, Die Religion
Jesu und der Glaube an Christus, Halle 1897 S. 7-13. Fréd.
Krop, La pensée de Jésus sur le royaume de Dieu 124 s.
Kähler, Zur Lehre v. d. Versöhnung, Leipzig 1898 S. 78.
Veeleer is het waarschĳnlĳk, dat de uitdrukking ‎‏בר נוש‏‎ reeds
in de Joodsche apocalyptiek den Messias aanduidde, of dat Jezus
zelf opzettelĳk dien titel aan Daniel ontleende, om zichzelf duidelĳk
en toch in anderen zin, dan zĳne tĳdgenooten dachten, als
Messias aan te duiden. In elk geval, Jezus noemt zich zoo, waar
Hĳ door zĳn nederig leven, Mt. 8:20, 11:19, door zĳn dienen,
Mt. 20:28, door zĳn zoeken en zaligmaken van het verlorene,
Mt. 18:11, door zĳne vergeving van zonden, Mk. 2:10, door
zĳne macht over den Sabbat, Mk. 2:18, door zĳn lĳden, Mk.
8:31, 9:12, 31, 10:33, door zĳn wederkomst, Mk. 13:26,
14:62 het koninkrĳk der hemelen op aarde sticht, uitbreidt en

voltooit. Met deze aanspraak en dezen naam trad Jezus niet eerst
op tegen het einde van zĳn leven, Hĳ was zich zĳn Messiasschap
bewust van het eerste oogenblik zĳner openbare werkzaamheid
af aan en begon deze krachtens die bewustheid. Reeds op twaalfjarigen
leeftĳd wist Hĳ, dat Hĳ moest zĳn in de dingen zĳns
Vaders, Luk. 2:49. In den doop door Johannes ontving Hĳ van
zĳne roeping het Goddelĳk teeken en zegel, Luk. 3:21. En
terstond trad Hĳ op met den naam van Menschenzoon, lang vóór
het voorval in Cesarea Philippi, Mk. 2:10, 28. Hĳ geeft zichzelven
van den aanvang af eene bĳzondere en geheel eenige plaats
in het koninkrĳk Gods, doet werken die zĳn Messiasschap onderstellen,
en eischt eene eere, die alleen dan Hem toekomt, wanneer
Hĳ de Messias is, Mt. 5:11, 10:18, 32, 37, 12:6, 41, 19:29.
Maar wel is het waar, dat Hĳ den naam van Zoon des menschen
in den eersten tĳd spaarzaam gebruikt, en dat Hĳ te veelvuldiger
hem bezigt, als Hĳ na het voorval bĳ Cesarea met de Messianiteit
ook het lĳdensprogram verbinden kan. Jezus moest zĳne
discipelen zoo opvoeden, dat zĳ Hem erkenden als Messias en
toch niet op Hem overdroegen al die aardsche politieke verwachtingen,
die in Jezus’ tĳd met de Messiaansche idee verbonden
waren. Litt. over de uitdrukking Zoon des Menschen bĳ Oort,
De uitdrukking ὁ υἱος του ἀνθρωπου in het N. T. Leiden 1892
bl. 5v. H. Lietzmann, Der Menschenson, Freiburg Mohr 1896.
Holtzmann, Neut. Theol. I 246. H. Appel, Die Selbstbezeichnung
Jesu, Der Sohn des M. Stavenhagen 1896. Ook Theol. Tĳdschr.
Nov. 1894. Mei 1895. Theol. Stud. van Dr. Daubanton enz.,
Mei 1895. Kähler, Zur Lehre v. d. Versöhnung 1898 S. 75 f.
Fréderic Krop, La pensée de Jésus etc. p. 118-132. Hiermede
is gezegd, dat Jezus’ zelfbewustzĳn als Messias zich niet historisch
of psychologisch verklaren laat. Het is terstond bĳ Jezus’ optreden
aanwezig; het is niet af te leiden uit den invloed der
apocalyptische litteratuur, die zonder twĳfel door Baldensperger
in het algemeen en ook in betrekking tot Jezus overschat wordt.
Deze ziet zich daarom ook zelf genoodzaakt, om verder, n.l. tot
het religieuse bewustzĳn van Jezus, tot zĳn Godsbewustzĳn terug
te gaan en te zeggen, dat bĳ den doop met zĳn Godsbewustzĳn
zĳne Messianiteit Hem onmiddellĳk bewust werd; toen ontwaarde
Hĳ Gods nabĳheid als nooit te voren, toen hoorde hĳ inwendig
in zich de stem: Gĳ zĳt mĳn Zoon, Baldensperger, Das Selbstbew.

Jesu S. 160. Tot op zekere hoogte is dit juist. Jezus’
bewustzĳn, dat Hĳ de Messias was, vloeide voort uit de wetenschap,
dat Hĳ in eene geheel eenige verhouding stond tot God.
Hĳ noemde zich Zoon des menschen maar ook Zone Gods, cf.
deel II 243. In het O. T. werd zoo het volk Israel, dan de
koning en vooral de Messias aangeduid. Deze theocratische beteekenis
heeft de naam Zoon Gods misschien ook nog in den
mond van de bezetenen, Mt. 8:29, de Joden, Mt. 27:10, den
Hoogepriester, Mt. 26:63, en zelfs van de discipelen in den
eersten tĳd, Joh. 1:50, 11:27, Mt. 16:16. Maar Jezus legt
in dezen naam een anderen en dieperen zin. Hĳ is Zoon Gods,
niet omdat Hĳ Messias en Koning is, maar Hĳ is het laatste,
omdat Hĳ het eerste is, omdat Hĳ Zoon des Vaders is. God is
zĳn Vader, Luk. 2:49; Hĳ is de ééne Zoon, dien de Vader
liefhad en dien Hĳ ten laatste zond, Mk. 12:6; bĳ den doop
Mt. 3:17, en later bĳ de verheerlĳking, Mt. 17:5 noemt God
Hem zĳn geliefden Zoon, in wien Hĳ al zĳn welbehagen heeft;
en in Matth. 11:27 zegt Hĳ, dat alles, wat tot uitvoering van
Gods εὐδοκια noodig is, Hem is overgegeven en dat alleen de
Vader den Zoon en de Zoon den Vader kent. Dit Zoonschap is
de bron van al zĳn leven, denken en handelen. In die bewustheid
stelt Hĳ zich boven de ouden, Mt. 5:18v., boven Jona en
Salomo, Luk. 11:31, 32, boven de engelen zelfs, Mk. 13:32.
Wetende, dat Hĳ in geheel eenige verhouding staat tot den
Vader en koning van het Godsrĳk is, spreekt Hĳ zalig, Mt. 5:3v.,
Luk. 10:23, vergeeft Hĳ de zonden, Mk. 2:20, eischt Hĳ alles
om zĳnentwil te verlaten, Mt. 5:11, 10:18, 22 enz., en verbindt
daaraan den ingang in het eeuwige leven. De Synoptici
bevatten reeds in kiem alles, wat later door de apostelen en ook
door de christelĳke kerk over den persoon van Christus geleerd
werd. Het is waar, dat de discipelen vóór Jezus’ opstanding nog
geen recht inzicht hadden in zĳn persoon en werk. De evangeliën
zeggen ons dat zelve. Vandaar dat Jezus in zĳn onderwĳs ook
met de vatbaarheid zĳner jongeren rekende, hen allengs opleidde
tot de kennis van zĳn Zoonschap en zĳne Messianiteit en veel
overliet aan de onderwĳzing des Geestes, Joh. 16:12. Maar de
opstanding deed reeds een wonderbaar licht opgaan over den
persoon en het werk van Christus; van toen af gold Hĳ voor
alle discipelen als ein himmlisches Wesen; de leer van Paulus

en Johannes over het wezen van Christus vond bĳ geen der discipelen
bestrĳding, Weiszäcker, Das apost. Zeitalter2 16. 110.
Wat zĳ eraan toevoegen, is niets nieuws, maar alleen uitbreiding
en ontwikkeling. Jezus is waarachtig mensch, vleesch geworden
en in het vleesch gekomen, Joh. 1:14, 1 Joh. 4:2, 3, uit de
vaderen, zooveel het vleesch aangaat, Rom. 9:5, Abrahams zaad,
Gal. 3:16, uit Juda’s stam, Hebr. 7:14, uit Davids geslacht,
Rom. 1:3, geboren uit eene vrouw, Gal. 4:4, Hebr. 2:14,
mensch in vollen, waren zin, Rom. 5:15, 1 Cor. 15:45, 1
Tim. 2:15, die moede, dorstig, bedroefd, verheugd was als wĳ,
Joh. 4:6v., 11:33, 38, 12:27, 13:21, Hebr. 4:15, onder de
wet was, Gal. 4:4, gehoorzaamheid geleerd heeft tot den dood
toe, Phil. 2:8, Hebr. 5:8, 10:7, 9, geleden heeft, gestorven is
en begraven enz. Maar deze zelfde mensch was tegelĳk van alle
zonde vrĳ, Mt. 7:11, 11:29, 12:50, Joh. 4:34, 8:29, 46,
15:10. Hd. 3:14, 2 Cor. 5:21, Hebr. 4:15, 7:26, 1 Petr.
1:19, 2:26, 1 Joh. 2:1, 3:5; Hĳ is ook opgestaan, verheerlĳkt,
gezeten aan Gods rechterhand, Hd. 2:34, 5:31, 7:55
enz. Hĳ bestond reeds vóór zĳne vleeschwording, Joh. 1:1,
17:5, 1 Cor. 10:4, 9, Hebr. 11:26, was toen in de gestaltenis
Gods, Phil. 2:6, eerstgeborene aller creatuur, Col. 1:15,
hooger dan de engelen, Hebr. 1:4, door wien God alles
geschapen heeft en in wien alles bestand heeft, Joh. 1:3, 1
Cor. 8:6, Col. 1:16, Ef. 3:9, Zoon Gods in geheel eenigen
zin, Joh. 1:14, 5:18, Rom. 8:3, 32, Gal. 4:4, en zelf God,
Joh. 1:1, 20:28, Rom. 9:5, 2 Thess. 1:1, Tit. 2:13, Hebr.
1:8, 9. (1 Joh. 5:20), 2 Petr. 1:1. Cf. art. Christologie,
Schriftlehre van Kähler in Herzog3 4, 4 met de daar aangehaalde
litt.

3. Deze apostolische getuigenis aangaande Jezus den Christus
was te veelomvattend, dan dat zĳ terstond in het christelĳk
bewustzĳn kon opgenomen en in eene alle dwaling afsnĳdende,
duidelĳke formule kon weergegeven worden. Bĳ de apostolische
vaders is daarvan dan ook nog geen sprake, al kennen zĳ aan
Christus eene geheel eenige plaats toe en al noemen zĳ Hem met
allerlei heerlĳke en verheven namen, deel II 250. Door de ter
linker en ter rechter zĳde opkomende dwalingen van het Ebionitisme
en het Gnosticisme werd eerst het christelĳk denken gewekt,

om de apostolische getuigenis zich in haar veelzĳdigheid toe te
eigenen en de verhouding van Christus, beide tot God en tot de
menschheid, tot klaarheid te brengen. Het Ebionitisme hield
Jezus wel voor den Messias, geloofde soms ook wel, dat Hĳ op
bovennatuurlĳke wĳze ontvangen en bĳ den doop met eene Goddelĳke
kracht toegerust was, maar het zag overigens in Jezus
niets dan een mensch, uit Davids geslacht, met Gods Geest gezalfd
en tot koning over een bĳ zĳne wederkomst op te richten aardsch
rĳk aangesteld. Het Gnosticisme, de stof verachtend en de schepping
der wereld aan een δημιουργος toeschrĳvend, maakte ook
bĳ Christus eene scherpe scheiding tusschen het Goddelĳke en het
menschelĳke; de hoogste aeon, n.l. Christus, was uit den hemel nedergedaald
en had zich voor een tĳd lang met den aardschen mensch
Jezus vereenigd, of bracht uit den hemel een psychisch lichaam mede
of nam tĳdelĳk een schĳnlichaam aan, om de menschheid uit de
banden der materie te bevrĳden. Harnack meent wel, dat de erkenning
van Jezus als een door God uitverkoren en met den Geest
toegerust mensch niet ebionietisch maar christelĳk was, D. G. I 245,
en zegt ook, dat de leer der twee naturen van Christus oorspronkelĳk
gnostisch was, I 220, 516, maar hĳ moet toch toegeven,
dat in de oudste overlevering Jezus ook als Zoon Gods beleden
en nooit voor een ψιλος ἀνθρωπος gehouden werd, I 153-168,
cf. Loofs in Herzog3 4, 18 f. Er mogen verschillende voorstellingen
geweest zĳn, hoe een en hetzelfde subject tegelĳk Zoon
Gods en mensch kon zĳn; maar zoo werd Christus van het begin
af door allen erkend. Deze belĳdenis moest leiden en leidde onder
Justinus, Irenaeus en Tertullianus, cf. deel II 250-256, tot de
leer der twee naturen. De uitdrukking δυο οὐσιαι χριστου komt
het eerst voor in een fragment van Melito, welks echtheid echter
betwĳfeld wordt, Harnack, D. G. I 165, volgens Loofs, Herzog3
4, 31 ten onrechte. Irenaeus heeft de formule van de twee naturen
nog niet, maar leert duidelĳk, dat Christus waarlĳk de Zoon,
de Logos, en zelf God is, dat Hĳ als zoodanig mensch is geworden,
en dat deze menschgeworden Logos eene onverbrekelĳke
eenheid is. Hĳ is vere homo et vere deus, adv. haer. IV 6, 7,
het is een en dezelfde Christus, die de wereld geschapen heeft
en die geboren en gestorven is, III 9, 3. 16, 6. 19, 1 enz. Tertullianus
leert evenzoo en spreekt nog sterker van twee substanties
in Christus, carnea en spiritalis, van twee conditiones, divina et

humana, de carne Chr. 5, en nam in Hem aan duplicem statum,
non confusum sed conjunctum in una persona, Deum et hominem
verum, adv. Pr. 27. Spoedig werd daarna in het Westen voor
deze leer van Christus de formule gebezigd, dat Hĳ was una
persona met duo naturae. Augustinus drukt zich geregeld aldus
uit; ita vero inter Deum et homines mediator apparuit, ut in
unitate personae copulans utramque naturam, et solita sublimaret
insolitis et insolita solitis temperaret, Ep. ad Volus. 3. In het
Oosten bleef echter de terminologie, evenals in de triniteitsleer,
langen tĳd onvast en daarom voor allerlei misverstand vatbaar.
De woorden οὐσια, φυσις, ὑποστασις, προσωπον misten nog
strenge bepaling en werden daarom dooreen gebruikt; zelfs Cyrillus
duidt de menschelĳke natuur van Christus nog dikwerf als
ὑποστασις in plaats van als φυσις aan, en spreekt dan toch
weer van ééne natuur in Christus, μια σεσαρκωμενη φυσις;
de vereeniging van beide naturen werd door Gregorius Naz. en
Nyss. als eene μιξις, ἀνακρασις, en door Cyrillus als eene ἑνωσις
φυσικη of κατα φυσιν aangeduid; en datgene, wat door de hypostatische
vereeniging tot stand kwam, werd meermalen niet εἱς
maar ἑν genoemd, Schwane, D. G. II 294 f. 341 f. De epistola
dogmatica van Paus Leo den Groote aan Flavianus droeg er
echter veel toe bĳ, om ook in het Oosten het helder inzicht en
het nauwkeurig spraakgebruik in de leer van Christus te bevorderen,
Halm, Bibl. der Symbole u. Glaubensregeln3 321-330.
En te Chalcedon werd, na verwerping van het Nestorianisme, het
Patripassianisme, het Eutychianisme enz., de belĳdenis van Christus
vastgesteld als van één en denzelfden Zoon en Heere, τελειον τον
αὐτον ἐν θεοτητι και τελειον τον αὐτον εν ανθρωποτητι, θεον
αληθως και ἀνθρωπον αληθως τον αυτον,..... ἑνα και τον
αὐτον χριστον, υἱον, κυριον, μονογενη, ἐν δυο φυσεσιν (volgens
de oorspr. lezing; niet ἐκ δυο φυσεων) ἀσυγχυτως, ἀτρεπτως,
ἀδιαιρετως, ἀχωριστως γνωριζομενον, Hahn, ib. 166.

4. Daarmede waren scherp en belĳnd de grenzen getrokken,
binnen welke de kerkelĳke leer van Christus verder ontwikkeld
kon worden. Maar het was er ver van af, dat hiermee vroeger
en later eenstemmigheid werd verkregen. De vraag: wat dunkt
u van den Christus? heeft in het christelĳk leven en ook in de
theologie allerlei antwoorden uitgelokt; zĳ houdt alle eeuwen

door hoofden en harten der menschen verdeeld. Zelfs binnen die
kerken, welke samen het Chalcedonense aanvaarden, is er bĳ alle
overeenstemming toch ook nog aanmerkelĳk verschil. In de
theologie van het Oosten bleef de grondgedachte deze, dat God
zelf mensch moest worden, opdat de mensch de Goddelĳke natuur,
de onsterfelĳkheid, het eeuwige leven, de θεωσις, deelachtig zou
worden. De gevolgen der zonde zĳn veel meer physisch dan
ethisch van aard, en daarom loopt naast het rationalisme in de
Grieksche kerk altĳd de mystiek. Deze mystiek moest er toe
leiden, dat, al werd de menschelĳke natuur van Christus ook
erkend, de sterkste nadruk toch viel op zĳne Godheid, op het
ingaan der Goddelĳke natuur in de menschelĳke, op de eenheid
van beide, op het wezen van Christus meer dan op zĳne historische
verschĳning, op zĳne vleeschwording meer dan op zĳne
voldoening. Bĳ den persoon van Christus kwam het daarom vooral
aan op zĳn Goddelĳk wezen, dat in menschelĳken vorm werd
medegedeeld en zoo door den mensch ontvangen en genoten wordt.
Aan strenge onderscheiding der beide naturen werd daarom allerminst
behoefte gevoeld; ze wordt bĳ Athanasius, de Cappadociërs,
ja zelfs nog ten deele bĳ Cyrillus gemist; de Grieksche lezing
van het Chalcedonense is eene correctie van den oorspronkelĳken
tekst; de uitdrukking ἐν δυο φυσεσιν is door ἐκ δυο φυσεων
vervangen. Het monophysitisme was in het Oosten eene macht;
hoezeer veroordeeld en onderdrukt, het kwam toch telkens weer
boven, in de leer der theopaschieten, der aphthartodoceten, der
aktisteten en der monotheleten; het droeg er toe bĳ om de
grenslĳn tusschen het Goddelĳke en het menschelĳke uit te wisschen
en om de kerken in het Oosten meer en meer voor den
ondergang in het Heidendom rĳp te maken, cf. deel II 292. 293.

Daartegen onderscheidde het Westen streng tusschen de Goddelĳke
en menschelĳke natuur van Christus; de terminologie van
una persona en duo naturae stond reeds sedert Tertullianus vast;
op het ethische lag meer dan op het physische, op de voldoening,
het lĳden en den dood, meer dan op de menschwording de nadruk.
Toch werd ook hier niet alle gevaar van de vergoddelĳking der
menschelĳke natuur van Christus vermeden. Het Oosten nam
bĳna geen notitie van het Westen en onderging met name in het
geheel niet den invloed van Augustinus. Maar omgekeerd nam
het Westen wel de theologie en bepaaldelĳk ook de mystiek van

het Oosten over. Daardoor drong ook in de Latĳnsche kerk en
theologie de gedachte door van eene vergoddelĳking van het
menschelĳke. De mystische contemplatie, de leer van het donum
superadditum, de transsubstantiatie berusten alle op de gedachte,
dat het eindige aan het oneindige deel hebben kan. Dit kon niet
zonder invloed blĳven op de christologie, want de menschelĳke
natuur was nauwer dan eenig ander schepsel met de Godheid
vereenigd. Als Adam door het donum superadditum, als de geloovigen
door de gratia infusa, als de mystieken door de contemplatie
reeds der Goddelĳke natuur deelachtig en in zekeren
zin vergoddelĳkt werden, cf. deel I 220v. 276v. II 152v. 518.
522v., dan moest dit in veel sterker mate nog het geval wezen
bĳ den mensch Christus. Geheel in overeenstemming met Joh.
Damascenus, de fide orthod. III 3. 7. 17. 19, cf. Dorner, Lehre
v. d. Person Christi II 267 f., leerde daarom de scholastieke en
Roomsche theologie, dat iedere natuur in Christus wel zichzelve
blĳft en de mededeeling der Goddelĳke eigenschappen aan de
menschelĳke natuur niet reëel is te denken, maar dat toch de
Goddelĳke natuur de menschelĳke geheel doordringt en doorgloeit,
gelĳk warmte het ĳzer, en haar de Goddelĳke heerlĳkheid en
wĳsheid en macht deelachtig maakt (περιχωρησις, θεωσις). Daaruit
wordt dan afgeleid, dat Christus als mensch reeds hier op aarde
de scientia beata, de visio Dei bezat; Jezus was reeds op aarde
een comprehensor ac viator, wandelend door aanschouwen en niet
door geloof; van geloof en hope kan en mag er bĳ Hem geen
sprake zĳn. Voorts werden al de gaven, waarvoor de menschelĳke
natuur van Christus vatbaar was, Hem niet allengs, maar terstond,
in eens bĳ zĳne menschwording geschonken. Als mensch bleef
Hĳ wel eindig en beperkt; ook had Hĳ in den staat zĳner vernedering
allerlei defecten (vatbaarheid voor lĳden en dood) en
affecten (aandoeningen van smart, honger, koude enz.). Maar Hĳ
ontving toch bĳ zĳne menschwording in eens alle wĳsheid, waarvoor
zĳne menschelĳke natuur vatbaar was. Zĳne toeneming
daarin, Luk. 2:52, is niet objectief maar subjectief te verstaan;
het scheen aan anderen zoo toe; ook bad Hĳ niet uit behoefte,
maar alleen om onzentwil, om ons een voorbeeld te geven. Jezus
was eigenlĳk nooit kind, Hĳ was dadelĳk man. En omdat
zĳne menschelĳke natuur zoo door de Goddelĳke verheerlĳkt en
vergoddelĳkt is, daarom heeft ook zĳ recht op en is ook zĳ

voorwerp van aanbidding; ja ieder deel van de menschelĳke natuur
van Christus, zooals inzonderheid het heilige hart, is Goddelĳke
vereering waardig. Cf. Lombardus, Sent. III dist. 9. 13 sq. 23.
Thomas, S. Theol. III qu. 7-15. 25. 33. 34. Bonaventura,
Brevil. IV 6. Bellarminus, de Christo III. IV. Petavius, de incarn.
X. XI. Theol. Wirceb. IV 260 sq. Scheeben, Dogm. III
1-261. Kleutgen, Theol. d. Vorz. III 213 f. Pesch, Prael. IV
86 sq. 111 sq. Jansen, Prael. II 669. C. v. Schaezler, Das Dogma
v. d. Menschw. Gottes 1870 S. 164 f. Simar, Dogm. 420 f.

Dezelfde grondgedachte treffen wĳ aan in de Luthersche theologie.
Maar zĳ is hier toch anders uitgewerkt en toegepast.
Grieksche en Roomsche theologie leerden wel eene mededeeling
van Goddelĳke gaven maar niet van Goddelĳke eigenschappen
aan de menschelĳke natuur; en zĳ leerden ook wel eene ware
en wezenlĳke mededeeling der Goddelĳke eigenschappen, maar
dan niet aan de menschelĳke natuur als zoodanig, doch aan de
hypostase van beide naturen. Luther echter leerde, dat ook reeds
in den staat der vernedering de menschheid van Christus was,
waar de Godheid was, en dat beide naturen niet alleen in den
persoon maar ook beide onderling met hare eigenschappen vereinigt
und vermischt waren, Köstlin, Luthers Theol. II 392. f.
Daarom konden de Roomsche theologen de Luthersche Christologie
en vooral de ubiquiteitsleer eenparig bestrĳden, Bellarminus,
de Christo III 9. Petavius, de incarn. X 7-10 enz. Maar
toch is er, hier evenals in de leer van het avondmaal, verwantschap.
De Lutherschen leeren toch uitdrukkelĳk, dat de beide
naturen in Christus nooit vermengd of in elkaar veranderd worden,
maar dat elk van beide tot in eeuwigheid zichzelve blĳft en
haar wezenlĳke eigenschappen behoudt en nooit de eigenschappen
der andere natuur tot haar eigene ontvangt, Form. Conc. ed.
Müller 675.676. Ook zeggen zĳ niet, dat alle Goddelĳke eigenschappen
in gelĳken zin en in gelĳke mate aan de menschelĳke
natuur worden medegedeeld; de quiescente eigenschappen van
oneindigheid enz. werden haar niet zelve rechtstreeks, doch alleen
door bemiddeling van de andere eigenschappen geschonken;
de operatieve echter, zooals alomtegenwoordigheid, almacht,
alwetendheid werden rechtstreeks en onmiddellĳk het deel van
de menschelĳke natuur; en zelfs schreef men haar dikwerf niet
alleen de multivolipraesentia of ubiquitas in den zin van Chemniz

maar bepaald de omnipraesentia toe, ib. 685 sq. En zakelĳk
komen Roomsche en Luthersche theologie daarin overeen, dat zĳ
de menschelĳke natuur boven de haar gestelde grenzen verheffen
en de menschelĳke ontwikkeling van Jezus benevens den staat
zĳner vernedering in schĳn oplossen. In de Luthersche theologie
is dat al zeer duidelĳk uitgekomen. Bĳ de menschwording n.l.
werd wel niet temporeel maar toch logisch onderscheid gemaakt
tusschen de incarnatio (assumtio carnis) en de exinanitio (conceptio
in utero). Van de eerste is alleen de Logos subject; en zĳ
bestaat daarin, dat Hĳ de in zichzelve eindige menschelĳke
natuur vatbaar maakt voor de inwoning van de volheid der
Godheid en haar de bovengenoemde Goddelĳke eigenschappen
mededeelt. Maar op deze manier dreigde niet alleen het onderscheid
tusschen Goddelĳke en menschelĳke natuur maar ook dat
tusschen den staat van vernedering en van verhooging geheel
teloor te gaan. Daarom nam men aan, dat in het tweede moment,
in de exinanitio, van welke niet de Logos maar de Godmensch
het subject was, deze de eerst medegedeelde eigenschappen weder
in zekeren zin afgelegd had. Maar over den aard dezer exinanitio
was er groot verschil en werd er zelfs tusschen de Giessensche
en Tubingsche theologen een langdurige (1607-1624) strĳd
gevoerd. Volgens de Tubingers legde Christus alleen het
publieke gebruik van die eigenschappen af; Hĳ behield ze
wel en Hĳ gebruikte ze ook, want de onderscheiding tusschen
potentia en actus gaat bĳ de Goddelĳke eigenschappen niet
op; eene potentieele alomtegenwoordigheid, alwetendheid enz.
is ongerĳmd; maar Christus gebruikte die medegedeelde eigenschappen
in den staat zĳner vernedering alleen op latente, verborgen
wĳze (κρυψις χρησεως); de staat der verhooging is niets
anders dan een zichtbaar vertoonen van wat onzichtbaar reeds van
de ure der ontvangenis af bestond. Op deze wĳze werd echter
heel de menschelĳke ontwikkeling van Jezus, zĳn toenemen in
kennis en wĳsheid, zĳn hongeren en dorsten, zĳn lĳden en sterven
slechts schĳn. En daarom zeiden de Giessensche en de latere
Luthersche theologen liever, dat Christus in het moment der
exinanitio heel het gebruik der medegedeelde eigenschappen had
afgelegd (κενωσις χρησεως); Hĳ bleef ze wel behouden, maar
alleen potentia, niet actu; eerst bĳ de verhooging nam Hĳ ze ook
in gebruik. Cf. Chemniz. de duabus naturis in Christo 1570.

Gerhard, Loc. IV c. 11-14. Quenstedt III 79 sq. Hollaz 765
sq. Buddeus, Inst. theol. IV c. 2 en voorts Dorner, Entw. II
771-847. Gesch. der prot. Theol. 569 f. Frank, Theol. der
Concordienformel III 165-396. Schneckenburger, Vergl. Darst.
§ 26 Id. Zur kirchl. Christologie. Die orthodoxe Lehre vom
doppelten Stande Christi nach luth. und ref. Fassung 1868. Sartorius,
Christi Person und Werk I3 520 f. Philippi, Kirchl. Gl.
IV 1 S. 243 f. Herzog1 art. Doppelter Stand Christi. Herzog2
art. Kenotiker und Kryptiker. Herzog3 art. Comm. idiom.

De Gereformeerden verkeerden van den aanvang af in veel gunstiger
conditie; zĳ hebben de Grieksche, Roomsche en Luthersche
vermenging van het Goddelĳke en menschelĳke ook in de leer van
Christus principieel overwonnen. Ofschoon de eenheid des persoons
ten strengste handhavende, hebben zĳ ook op de menschelĳke
natuur van Christus den stelregel: finitum non est capax infiniti
toegepast en dezen niet alleen in den staat der vernedering maar
ook zelfs in dien der verhooging gehandhaafd. Zoo kreeg de
Geref. theologie ruimte voor eene zuiver menschelĳke ontwikkeling
van Christus, voor eene successieve mededeeling van gaven,
voor een wezenlĳk onderscheid tusschen vernedering en verhooging.
En toch heeft zĳ daarbĳ het nestorianisme, waarvan ze steeds
beschuldigd werd, ernstig vermeden. En dat kwam daardoor, dat
in Grieksche, Roomsche en Luthersche theologie de nadruk altĳd
viel op de vleeschwording van het Goddelĳk wezen, van de Goddelĳke
natuur. Indien die natuur niet vleesch wordt, schĳnt het
werk der zaligheid, de gemeenschap met God, gevaar te loopen.
Maar de Gereformeerde theologie stelt op den voorgrond, dat de
persoon des Zoons vleesch is geworden; niet de substantie maar
de subsistentia des Zoons nam onze natuur aan. In dien persoon
ligt de eenheid der beide naturen, in weerwil van beider strenge
onderscheiding, onwankelbaar vast. Gelĳk in de leer der triniteit,
van den mensch als beeld Gods en van de verbonden, zoo treedt
ook hier in de leer van Christus de Gereformeerde gedachte van
het persoonlĳke, bewuste leven als het rĳkste en hoogste leven,
zeer duidelĳk op den voorgrond. Cf. Calvĳn, Inst. II c. 12-14.
Beza, de hypostatica duarum in Christo naturarum unione, Tract.
Theol. I 625-645 II 74-101. Ursinus, Tract. theol. 652-663.
Martyr, Loci Comm. loc. 17 p. 212. Zanchius, de incarnatione
Filii Dei, Op. VIII p. 15-296. Polanus, Synt. VI c. 12 sq.

Owen, Declaration of the glorious mystery of the person of Christ,
God and man, Works, Edinb. I. en meer litt. bĳ Walch, Bibl.
theol. sel. I 259. M. Vitringa V p. 45. 202.

5. Al deze ontwikkelingen van de leer van Christus gaan uit
van en bewegen zich binnen de grenzen van het symbolum Chalcedonense.
Maar lang niet alle Christenen konden zich vinden
in deze belĳdenis. Ten allen tĳde waren er, die ter rechter of
ter linker zĳde afweken en in het voetspoor traden van het oude
Ebionitisme of Gnosticisme. Aan de eene zĳde staan het Arianisme,
Nestorianisme, Socinianisme, Deisme, Rationalisme enz.,
cf. deel II 260-264, en aan den anderen kant het Patripassianisme,
Sabellianisme, Monophysitisme, middeleeuwsch Pantheisme,
Anabaptisme, de Theosophie enz., cf. deel II 264-268 en voorts
Petavius, de incarnatione I c 1: synopsis haeresum omnium, quae
cath. in carnationis fidem oppugnarunt. Forbesius à Corse, Instruct.
hist. theol. lib. 2. 3. 5. 6. M. Vitringa V 46 sq. Baur, Lehre
v. d. Dreiein. u. Menschw. Gottes 1841-43. Dorner, Entw.
der Lehre v. d. Person Christi2 1851-54. Réville, Histoire du
dogme de la divinité de Jésus-Christ 1869. Münscher-v. Coelln,
D. G. Art. Christologie, Kirchenlehre van Loofs in Herzog3
4, 16. Vooral in de nieuwere theologie is de gedachte heerschend
geworden, dat de leer der twee naturen wel paste bĳ de Grieksche
theologie en kerk, maar thans voor ons alle religieuse waarde
verloren heeft, dat ze ook onder de kritiek van het Socinianisme
en Rationalisme onherroepelĳk gevallen is en daarom thans in
geheel nieuwen, religieus-ethischen zin, behoort gewĳzigd te worden.
Deze nieuwe Christologie heeft hare voornaamste vertegenwoordigers
in Kant, Schleiermacher en Ritschl.

Kant kon de bĳbelsche en kerkelĳke leer van Christus niet
aanvaarden, wĳl hĳ de kenbaarheid van het bovennatuurlĳke
loochende en, uit het du sollst tot het du kannst besluitende,
geen Verlosser van noode had. Christus kon daarom voor Kant
nog slechts blĳven een voorbeeld der zedelĳkheid en een leeraar
der deugd. Alwat Schrift en kerk voorts nog van dien Christus
uitsprak, had slechts symbolische waarde. De kerkelĳke Christus
is het symbool van de Gode welgevallige menschheid; deze is
de ware, eengeboren, veelgeliefde Zoon, om welken God de wereld
schiep. De menschwording van Christus symboliseert het ontstaan

van het ware zedelĳke leven in den mensch; zĳn plaatsvervangend
lĳden beteekent, dat de zedelĳke mensch in ons boeten moet voor
het kwaad van den zinlĳken mensch; het geloof aan Christus
duidt aan, dat de mensch ter zĳner zaligheid gelooven moet aan
de idee der Gode welgevallige menschheid. In één woord, de
historische mensch Jezus is geen middelaar of zaligmaker, maar
alwat de kerk van dien persoon belĳdt, geldt ten volle van de
idee der menschheid, Religion ed. Rosenkranz, 69 f. Kant begon
er in de nieuwe philosophie mede, om evenals de oude Gnostieken
den historischen Christus van den idealen te scheiden; en anderen
hebben dat voortgezet. Fichte ging uit van de gedachte, dat God
en mensch absoluut één waren. Maar Christus heeft deze eenheid
het eerst in zichzelf erkend en klaar uitgesproken; dat is zĳne
groote, historische beteekenis; duizenden zĳn door Hem tot deze
erkentenis, tot deze gemeenschap met God gekomen. Maar al is
dit historisch zoo geweest, toch is daarmede niet gezegd, dat de
mensch niet uit zichzelf, niet anders dan door Christus, tot die
gemeenschap komen kan. Als Jezus terugkwam, zou Hĳ volkomen
tevreden zĳn, dat het Christendom in de harten heerschte, ook
al was zĳn persoon geheel vergeten. Slechts de metaphysische,
eeuwige waarheid, de erkenning der eenheid met God, maakt
zalig; het historische is een op zichzelf staand, voorbĳgaand feit,
Anweisung zum seligen Leben, vooral 6e Vorl. Bĳ Schelling in
zĳne eerste periode is het absolute geen onveranderlĳk zĳnde
maar een eeuwig worden, dat dus in de wereld als zĳn logos en
zoon tot openbaring komt. De theologie meent, dat Christus de
eengeboren en vleeschgeworden Zoon Gods is. Dat is onjuist;
God is eeuwig en kan niet in een bepaald tĳdsmoment de menschelĳke
natuur hebben aangenomen; het Christendom als historisch
feit heeft voorbĳgaande beteekenis. Maar eeuwig blĳft de
idee; de wereld is de zoon Gods; de menschwording Gods bestaat
daarin, dat het absolute, om zichzelf te zĳn, in eene wereld, in
eene veelheid van individuen, in een rĳke geschiedenis, in een
historisch proces tot openbaring komt. De wereld is dus God
zelf in zĳn worden; de menschwording Gods is principe van alle
leven en geschiedenis; het eindige is de noodzakelĳke vorm voor
het openbaar worden Gods; alles moet begrepen worden van de
idee der menschwording uit. En dit is ook de esoterische waarheid
van het Christendom; de historische inkleeding is maar tĳdelĳke

vorm voor deze eeuwige idee, Vorles. über die Methode des akad.
Studiums, 1803, Werke I 5 S. 286 f. Evenzoo zeide Hegel, dat
hetgeen de theologie symbolisch in voorstellingen weergaf, door
de philosophie in begrippen werd omgezet; Christus is niet de
eenige Godmensch, maar de mensch is wezenlĳk één met God en
wordt zich dit ook op het hoogste standpunt zĳner ontwikkeling
bewust, Religionsphilos., Werke XII 235 f. Van deze philosophische
praemissen uit zochten Marheineke, Rosenkranz, Göschel,
Daub, Conradi e. a. nog wel de vleeschwording Gods in Christus
te handhaven, maar Strauss trok de consequenties en zeide in
zĳn Leben Jesu, 1835 II 716 f. 734 f., dat de idee hare
volheid niet in één exemplaar uitstort maar alleen in eene
veelheid van individuen; de menschheid is de menschgeworden
God, die ontvangen is van den H. Geest, zondeloos leeft, opstaat
uit de dooden, opvaart ten hemel enz. In de moderne dogmatiek,
welke van deze wĳsgeerige gedachte uitgaat, blĳft er daarom
geen plaats meer over voor Christus, anders dan een religieus
genie, een leeraar der deugd, een profeet, die de religie het diepst
verstaan, Gods liefde het duidelĳkst geopenbaard en de eenheid
en gemeenschap van God en mensch het klaarst uitgesproken
heeft; maar de persoon van Christus staat zelf feitelĳk buiten
het wezen des Christendoms, Strauss, Dogm. II 214 f. Alte u.
neue Gl.2 24 f. Schweizer, Chr. Gl. § 116 f. Pfleiderer, Grundriss
§ 128. Biedermann, Chr. Dogm. II2 580 f. Lipsius, Dogm.2
§ 588. Scholten, Initia c. 4 p. 171. Kielstra, Het godsd. leven
1890 bl. 39. Niet ten onrechte sprak von Hartmann met het
oog op deze moderne theologie van eene crisis en eene Selbstzersetzung
des Christendoms, Die Krisis des Christ. u. die
moderne Theologie 1880. Die Selbstzersetzung des Christ. u. die
Religion der Zukunft3 1888. En Dr. Boekenoogen, Christol.
Beschouwingen, Theol. Tĳdschr. Maart, Mei, Sept. Nov. 1892
Nov. 1897, poogde tevergeefs de leer van Christus in de moderne
dogmatiek nog te handhaven als symbolische inbeelding van
religieuse ideeën.


Eene andere richting werd ingeslagen door Schleiermacher.
Hoewel de kerkelĳke leer van Christus beslist verwerpende,
trachtte hĳ toch de fout der speculatieve philosophie te vermĳden,
om n.l. het wezen des Christendoms te zoeken in eene
abstracte idee en deze los te maken van den historischen persoon

van Christus. Daartoe ging hĳ uit van de ervaring der gemeente,
van het christelĳk bewustzĳn, dat tot inhoud heeft de
verzoening en de gemeenschap met God. De laatste oorzaak
hiervan is nergens anders te vinden dan in den stichter der
christelĳke gemeente, in wien daarom het Godsbewustzĳn in
absolute kracht aanwezig moet geweest zĳn. En deze sterkte van
zĳn Godsbewustzĳn was het zĳn Gods in Hem, zoodat Hĳ het
religiöse Urbild der menschheid is, zondeloos, volmaakt, hoogste
product van het menschelĳk geslacht en tegelĳk door eene
scheppende daad Gods voortgebracht als het volmaakte subject der
religie. Niet op zĳn leer maar op zĳn persoon, niet op wat Hĳ
deed maar op wat Hĳ was, niet op zĳn ethisch voorbeeld maar
op zĳn religieus leven komt het in de eerste plaats aan, Chr.
Gl. § 91 f. Door alzoo de verwezenlĳking van de religieuse idee
niet in de menschheid maar in den persoon van Christus te
zoeken, heeft Schleiermacher een machtigen invloed geoefend en
aan de Christologie weer eene plaats verzekerd in de dogmatiek.
Vooreerst werd Schleiermacher’s invloed daarin merkbaar, dat
men, in tegenstelling met Kant, Fichte, Hegel in Christus trachtte
te handhaven eene gansch bĳzondere en geheel eenige openbaring
Gods. Indien het Godsbewustzĳn in Christus absoluut en nooit
door eenige zonde verstoord was geweest, moest God ook op
geheel eenige wĳze in Hem hebben gewoond. Natuurlĳk kon
men dit op verschillende wĳze beproeven, al naar mate men
anders dacht over de triniteit. Zĳ die de ontologische triniteit
verwerpen, nemen in Christus eene bĳzondere manifestatie Gods,
eene volkomene inwoning Gods, de realiseering van Gods eeuwige
wereldgedachte of menschidee aan, Rothe, Ethik § 533 f. Weisse,
Philos. Dogm. I 437-556. Schenkel, Dogm. II 2 S. 717. 724.
Ewald, Göschel, Redepenning, Beyschlag enz. Anderen erkennen
wel eene ontologische triniteit maar denken de verhouding van
den Zoon tot den Vader als subordinatiaansch, en komen daarom
tot eene ariaansche Christologie, Thomasius, Kahnis, Gess, Keerl,
Hofstede de Groot, Doedes enz. Nog anderen coordineeren den
Zoon met den Vader en naderen daarom de kerkelĳke leer,
K. I. Nitzsch, Twesten, Müller, Martensen, Sartorius, Liebner,
Lange, Voigt, Philippi, Vilmar, Ebrard, Oosterzee e. a. Vervolgens
kwam er door Schleiermacher in de nieuwere Christologie eene
vroeger ongewone belangstelling in de menschelĳke, historische

ontwikkeling van den persoon van Christus. De leer van de
communicatio idiomatum werd daarom zoo goed als prĳsgegeven;
de menschelĳke natuur van Christus werd op den voorgrond
geschoven; de leer der twee staten werd veranderd in een leven
van Jezus, en dat leven werd in zĳne voorbereiding, ontwikkeling
en invloed nagespeurd. Zeer geliefd werd daarom de geschiedenis
van Israel, van de klassieke wereld en vooral van Jezus’
eigen tĳd (Neutest. Zeitgesch. van Hausrath, Schürer enz);
voorts moest de menschwording beschouwd als niet toevallig om
de zonde noodzakelĳk maar als uit de idee Gods voortvloeiende
en met de schepping zelve gegeven (Steffens, Göschel, Baader,
Nitzsch, Martensen, Liebner, Lange, Rothe, Ehrenfeuchter enz.);
en dan moest de ontwikkeling van Jezus als mensch nagegaan
worden in hare historische ontwikkeling, totdat Hĳ tweede Adam,
hoofd der menschheid, Centralindividuum werd (Rothe, Liebner,
Schneckenburger, Martensen, Lange, Neander, Kahnis, Beyschlag,
Keerl). Eindelĳk kwam in de nieuwere Christologie, die aan de
belĳdenis van Christus als Godmensch nog vasthield, het streven
op, om de eenheid van deze beide op eene andere en betere wĳze te
handhaven dan in de belĳdenis van Chalcedon en de kerkelĳke
dogmatiek geschied was. Daartoe werd, ten deele op God zelf
maar dan vooral op den Godmensch de idee van het worden
toegepast. Schelling begon daarmede in zĳne tweede periode, cf.
deel II 304 f. De Zoon was in zekeren zin wel eeuwig in den
Vader, maar als door den Vader gegenereerd, als Zoon buiten
(praeter) den Vader, treedt Hĳ eerst op in de schepping. Ook
dan echter bestaat de Zoon niet als werkelĳk, maar als eene
Potenz, die zich verwerkelĳken kan en moet. Door de zonde des
menschen wordt echter de wereld een aussergöttliches Sein, en
de Zoon, die om die wereld gegenereerd is en aan haar verbonden
blĳft, krĳgt een niet innerlĳk maar uiterlĳk van den Vader
onafhankelĳk zĳn, Werke II 3 S. 317 f. Hĳ was in een tusschentoestand,
ἐν μορφῃ θεου, Hĳ wordt Christus, blĳft aan de gevallen
wereld, welke de Vader aan Hem overlaat, verbonden, voert
deze in den weg van zelfvernietiging en gehoorzaamheid tot den
Vader zelf terug, en wordt zoo aan het einde der wereld zelf
Zoon in volkomen zin, II 4 S. 35 f. Deze gedachte over de
wording van den Godmensch had in theosophische kringen bv.
op Baader, Steffens, enz. grooten invloed. En zelfs Rothe en

Dorner namen de gedachte over, dat God of de Logos in diezelfde
mate meer in den historischen persoon van Jezus ging
inwonen, als deze zichzelf ontwikkelde tot religieuse persoonlĳkheid,
tot geest; de menschwording Gods neemt toe met de
Godwording des menschen. Op eene andere en toch verwante
wĳze is de verklaring van den Godmensch beproefd door de leer
van de κενωσις, d. i. door de onderstelling, dat de Logos bĳ de
vleeschwording zich van alle of van sommige eigenschappen tot
op het niveau van de menschelĳke ontwikkeling ontledigd
en deze dan langzamerhand in den weg van ontwikkeling teruggewonnen
heeft, cf. Gess, Die Lehre v. d. Person Christi 1856
S. 281 f. 309 f. Liebner, Die Chr. Dogm. aus d. christol. Princip,
1849 en Jahrb f. d. Theol. 1858. Thomasius, Christi Person u.
Werk I3 409-445. Sartorius, Lehre v. d. heiligen Liebe II2
21. Lange, Dogm. II 594 f. Ebrard, Dogm. § 350 f. Schöberlein,
Prinzip u. System der Dogm. 167 f. Martensen, Dogm. § 133.
Hofmann, Schriftbeweis II 1 S. 20 f. Delitzsch, Bibl. Psych.2
326 f. Kahnis, Dogm. II 83. Frank, Chr. Wahrheit II 137 f.
Kübel, Ueber den Unterschied zw. der posit. u. d. liber. Richtung
in der mod. Theol.2 1893 S. 124. H. Schmidt, Zur Lehre
v. d. Person Christi, Neue Kirchl. Zeits. VII 1896 S. 972-1005,
vooral 982 f. Godet, Comm. op Joh. 1:14. Grétillat,
Exposé IV 180 s. Recolin, La personne de J. C. et la théorie
de la kenosis Paris 1890. Saussaye, cf. mĳne Theol. van Ch.
d. l. S. 44. Oosterzee, Chr. Dogm. II 494. Kähler, Herzog3 4.

Met Schleiermachers Christologie komt ten slotte die van Ritschl
overeen; alleen maar legt zĳ, nauwer zich aansluitend bĳ de
wĳsbegeerte van Kant, meer nadruk op het werk dan op den
persoon van Christus en kent in het wezen des Christendoms eene
grootere plaats toe aan het ethische. Ook Ritschl verwerpt in de
leer van Christus alle metaphysica en alles wat door de natuurwetenschap
en door de historische kritiek wordt veroordeeld, b. v.
de praexistentie, de bovennatuurlĳke ontvangenis, de opstanding,
hemelvaart, wederkomst. Christus is in dat opzicht een gewoon
mensch. Maar zĳne eigenaardigheid lag in zĳn beroep, in het
werk dat hĳ gedaan heeft, n.l. het stichten van een rĳk Gods.
Als ethisch persoon staat Christus hoog boven alle menschen; zĳn
wil was volmaakt één met den wil Gods, met het plan en het
doel, dat God in betrekking tot wereld en menschheid zich

voorgesteld had. Maar daarom heeft Christus ook groote religieuse
beteekenis; in Hem is God zelf, zĳne genade en trouw, zĳn wil
en bedoeling met de menschheid tot openbaring gekomen; Christus
heeft het ons getoond en met zĳn dood bevestigd, dat het rĳk
Gods de bestemming aller menschen is, dat zĳn wil de wil der
gansche menschheid moet worden. Daarin bestaat de koninklĳke
macht, de wereldheerschappĳ van Christus; en daarin bestaat
ook zĳne Godheid. Christus is niet God in metaphysischen zin,
maar de naam God duidt bĳ Hem zĳn rang en stand aan, is
geen wezens- maar een ambtsnaam; Christus mag God heeten
omdat Hĳ ten opzichte van ons de plaats van God en de waarde
van God inneemt, Ritschl, Rechtf. u. Vers III2 358 f. Kaftan,
Wesen der chr. Rel. 1881 S. 295 f. Id. Brauchen wir ein neues
Dogma, 1890 S. 49-72. Id. Dogmatik 1897 S. 404 f. Schultz,
over Rom. 9:5, Jahrb. f. d. Theol. XIII 1868 S. 462-507
Die Lehre v. d. Gottheid Christi 1881. Gottschick, Die Kirchlichkeit
der s. g. kirchl. Theologie 1890 S. 207. Nitzsch, Ev. Dogm.
513. Lobstein, Etudes Christologiques, Strassb. 1892. Chapuis,
La transformation du dogme christol. au sein de la théol. moderne,
Lausanne Bridel 1893.

6. De leer van Christus is niet het uitgangspunt maar wel
het middelpunt der gansche dogmatiek. Alle andere dogmata
bereiden haar voor of zĳn uit haar afgeleid. In haar als het
hart der dogmatiek klopt heel het religieus-ethische leven der
Christenheid. Zĳ is het μυστηριον εὐσεβειας, 1 Tim. 3:16. Hiervan
heeft alle leer van Christus uit te gaan. Indien echter Christus
het vleeschgeworden Woord is, dan is de vleeschwording ook het
centrale feit der gansche wereldgeschiedenis, dan moet ze voorbereid
zĳn van de tĳden der eeuwen en na- en doorwerken tot in alle
eeuwigheid toe. Terecht zegt Schelling, dat het iemand moeilĳk
moet vallen, einer Persönlichkeit, die ihm nicht eher als von dem
Augenblick an bekannt ist, wo sie in menschlicher Gestalt erschienen
ist, die für ihn eine bloss historische ist, es muss ihm
ungemein schwer fallen, einer solchen Persönlichkeit nachher eine
vormenschliche, ja vorweltliche Existenz zuzuschreiben; er wird
sich natürlich geneigt finden, diess nur als eine Vorstellung anzusehen,
mit der im weiteren Fortgang die Person des grossen
Religionsstifters umgeben und verherrlicht worden, Werke II 4

S. 35. Gansch anders wordt dit, als, gelĳk elk feit der openbaring,
zoo ook de persoon van Christus allereerst theologisch
beschouwd wordt. Vooreerst heeft de vleeschwording dan haar
onderstelling en grondslag in het trinitarisch wezen Gods. In het
deisme en pantheisme, is er voor eene vleeschwording Gods geene
plaats; daar wordt God van wereld en mensch op abstracte wĳze
gescheiden, hier verliest God zich in de schepselen en heeft Hĳ
geen eigen zĳn en leven. Het is daarom gansch natuurlĳk, als
op dit standpunt de vleeschwording als ongerĳmd verworpen
wordt. De Socinianen kwamen hier rond voor uit en maakten
aan dit dictum rationis hun exegese dienstbaar, Cat. Rac. qu. 98.
111; zĳ noemden de incarnatie een menschelĳk droombeeld en
een monstreus dogma, en achtten het lichter, dat een mensch een
ezel dan dat God mensch werd, Fock, Der Socin. 525. Evenzoo
zeide Spinoza, dat de menschwording Gods even ongerĳmd was
als dat circulus naturam quadrati induerit, Ep. 21, cf. ook Bretschneider
II 195. Wegscheider § 128. Schleiermacher § 96.
Strauss II 153 enz. Alleen de theistische en trinitarische belĳdenis
van Gods wezen opent de mogelĳkheid voor het feit der
incarnatie. Hier toch blĳft God die Hĳ is en kan Hĳ toch aan
anderen zich mededeelen. Indien men naar het woord van Vinet
eerst zichzelven hebben moet om zichzelven te geven, dan is de
absolute liefde slechts te denken als volmaaktheid van een drieëenig
Goddelĳk wezen. Dan toch alleen is er onderscheid tusschen
wezen en persoon, en daarom gemeenschap van den mensch door
den persoon aan het wezen Gods, zonder dat dit wezen met den
mensch vereenzelvigd wordt of in hem overvloeit. De triniteit
maakt in één woord mogelĳk, dat er een middelaar zĳ, die zelf
beide de Goddelĳke en de menschelĳke natuur deelachtig is en
alzoo God en mensch met elkander verbindt. Hoezeer dan ook
de theosophie van Böhme en Schelling aan het dwalen is geraakt,
als zĳ de menschwording trachtte af te leiden uit het wezen
Gods, toch is het trinitarisch wezen de onderstelling en voorwaarde
van de vleeschwording Gods, Dorner, Gl. II 394.

Van belang is het daarom ook vast te houden, dat niet de
Goddelĳke natuur als zoodanig, maar bepaald de Persoon des
Zoons mensch is geworden. Het patripassianisme van Praxeas,
Hermogenes, Noëtus, Beron, Beryllus, Sabellius, cf. M. Vitringa
V 52. Dorner, Entw. I 518, is door de kerk ten allen tĳde, b.v.

op de synode van Aquileja, veroordeeld en komt in dezen vorm
niet meer voor. Maar naar zĳne grondgedachte is het eigen aan
alle pantheistische stelsels, vooral die van Hegel, Schelling, von
Hartmann enz., die het absolute niet als zĳn maar als worden
opvatten en het Goddelĳke zich in de wereld laten uitstorten en
vereindigen; de wereld en de menschheid met al haar smart en
ellende is dan een moment in het leven Gods, de openbaringsgeschiedenis
is dan de lĳdensgeschiedenis Gods, cf. ook A. von
Oettingen, Das göttliche noch nicht, Leipzig 1895. Al kan hierin
nu ook, gelĳk straks blĳken zal, een bestanddeel van waarheid
worden erkend, toch schrĳft de H. Schrift de vleeschwording
altĳd toe aan den Zoon, Joh. 1:14, Phil. 2:6, Hebr. 2:14, 15.
Zelfs spraken de Gereformeerden er liever van, dat de persoon
des Zoons, dan met de Lutherschen, dat de Goddelĳke natuur in
Christus mensch was geworden. Zĳ wilden daarmede niet ontkennen,
dat de volheid der Godheid in Christus lichamelĳk
woonde, Col. 2:9, dat de Zoon hetzelfde Goddelĳk wezen met
den Vader en den Geest deelachtig is, en dus in zoover ook de
Goddelĳke natuur ons vleesch had aangenomen. Maar toch legden
zĳ er tegen alle vermenging nadruk op, dat de persoon des Zoons,
in wien de Goddelĳke natuur op eene eigene wĳze bestond, de
menschelĳke natuur had aangenomen. Het verschil is zeker niet
van groote beteekenis, gelĳk Mastricht V 4, 15, Moor III 480
opmerken, maar toch is het opmerkelĳk, dat vele Lutherschen
zich liefst zoo uitdrukken, dat de Goddelĳke natuur in den persoon
des Zoons is mensch geworden; het staat ongetwĳfeld met
hunne grondgedachte in verband. Maar de Gereformeerden gaven
de voorkeur aan de zegswĳze, dat de persoon des Zoons onmiddellĳk
en de Goddelĳke natuur in Hem middellĳk met de
menschelĳke natuur was vereenigd, Zanchius VIII 47. Polanus
VI c. 13. Synopsis XXV 8. Alting, Loci Comm. p. 74.
Maresius, Syst. IX 12. M. Vitringa V 51. 63. Zoo was ook
vroeger door de patres geleerd en door de kerk beleden. De 6e
Synode te Toledo 638 sprak uit: hoewel heel de triniteit in de
vleeschwording medewerkt, wĳl alle werken der triniteit inseparabilia
zĳn, solus (Filius) tamen accepit hominem in singularitate
personae, non in unitate divinae naturae, in id quod est proprium
Filii, quod non commune trinitati, Hahn, Bibl. d. Symbole u.
Glaubensregeln3 237; cf. ook Anselmus bĳ Dorner II 376.

Lombardus, Sent. III dist. 5. Thomas, S. Theol. III qu. 3 art. 4.
Bellarminus, Contr. I lib. 3 c. 8. Becanus, Theol. schol. III 1
c. 4 qu. 1 enz. Vragen, als in de scholastiek op Sent. III dist. 1
behandeld werden, of ook de Vader en de H. Geest mensch
hadden kunnen worden, behoeven daarom niet op te houden. De
Vader kon niet gezonden worden, want Hĳ is de eerste in orde
en bestaat van zichzelf; de H. Geest gaat uit van den Zoon,
volgt op Hem en wordt door Hem gezonden. Maar de Zoon is
de voor de vleeschwording aangewezene. Hĳ neemt in het Goddelĳk
wezen de plaats in tusschen Vader en Geest, is Zoon en
Beeld Gods van nature, was in de eerste schepping reeds Middelaar
en kon als Zoon ons weder herstellen tot kinderen Gods, Lombardus,
Sent. III dist. 1. Thomas, S. Th. III qu. 3 art. 8. Petavius,
de incarn. II 15. Kleutgen, Theol. der Vorz. III 180 f.
Turretinus, Th. El. XIII qu. 4. Shedd, Dogm. Theol. II 266.
Dorner, Gl. II 394. Toch, al is de vleeschwording subjective en
terminative alleen eigen aan den Zoon, zĳ is toch originaliter,
principiative, quoad efficientiam een werk der gansche triniteit;
Christus is gezonden door den Vader en ontvangen van den H.
Geest. De Geref. theologie gaf hieraan reeds uitdrukking in haar
leer van het pactum salutis. Het gansche werk der herschepping
is niet enkel een besluit Gods, het berust op het vrĳe, bewuste
overleg der drie personen; het is een opus personale, niet naturale.
De Vader is eeuwig in den Zoon de Vader zĳner kinderen; de
Zoon is eeuwig hun Borg en Middelaar; de H. Geest is eeuwig
hun Trooster. Niet eerst na den val, zelfs niet eerst bĳ de
schepping, maar in de eeuwigheid zĳn de grondslagen van het
verbond der genade gelegd. En de vleeschwording is geen toevallig,
later opgekomen besluit; zĳ is van eeuwigheid voorgenomen
en bepaald. Er was geen tĳd, dat de Zoon niet was. Er
was ook geen tĳd, dat de Zoon niet wist en niet bereid was, de
menschelĳke natuur uit het gevallen geslacht van Adam aan te
nemen. De vleeschwording is voorbereid van eeuwigheid; zĳ rust
niet in het wezen maar in de personen; zĳ is geen noodzakelĳkheid
als in het pantheisme maar ook geen willekeur of toeval
als in het pelagianisme.

7. Behalve in de triniteit, heeft de vleeschwording voorts hare
onderstelling en voorbereiding in de schepping. Schepping geeft

het aanzĳn aan eindige, beperkte wezens; het is volstrekt onmogelĳk,
dat God iets scheppen zou, hetwelk Hem in wezen gelĳk
en God ware. God heeft dus eeuwiglĳk eindige schepselen gedacht
en hun ook aanzĳn gegeven in de noodwendige grenzen van ruimte
en tĳd. In die schepselen heeft Hĳ dus als het ware zĳne eeuwige
gedachten, zĳne oneindige almacht beperkt. Bepaaldelĳk is de
schepping des menschen naar Gods beeld eene onderstelling en
voorbereiding van de menschwording Gods. Onder invloed van de
pantheistische identiteitsleer en ook in verband met de Luthersche
communicatio idiomatum heeft de nieuwere theologie hiervan veel
misbruik gemaakt. In plaats van het oude finitum non est capax
infiniti stelde zĳ den regel: homo divinae naturae capax, wees op
de verwantschap van God en mensch, wischte beider onderscheid
uit, en ging uit van de gedachte, dat voor beider volmaking de
menschwording noodzakelĳk was, Dorner, Entw. II 1227. Dit is
door het christelĳk theisme verboden. Maar toch, de mensch is
Gode verwant, zĳn beeld, zĳn zoon, zĳn geslacht; en daarom is
de menschwording Gods mogelĳk, Thomas, Bonaventura e. a. op
Sent. III dist. I, zoodat vragen, of God ook de natuur van een
steen, eene plant of een dier kan aannemen, Sent. III dist. 2
gelĳk Occam die bevestigend beantwoordde, Stöckl, Philos. d.
M. A. II 1620, niet te pas komen. En als God dan den mensch
schept naar zĳn beeld, en in dien mensch woont en werkt met
zĳn Geest, invloeden op zĳn hart en hoofd doet uitgaan, tot hem
spreekt en zich aan hem te kennen en te verstaan geeft, dan is
dat eene neerdaling Gods tot, eene accommodatie aan zĳn schepsel,
eene anthropomorfiseering Gods, en dus in zekeren zin en in zooverre
eene menschwording Gods. Met en in de schepping is de
mogelĳkheid der openbaring en ook van de menschwording gegeven.
Wie de vleeschwording onmogelĳk acht, moet bĳ nadenken
ook komen tot de loochening der schepping; wie de laatste aanneemt,
heeft principieel het recht verloren om het eerste te
bestrĳden. Vroeger, deel II 310. 401, is gebleken, dat de mogelĳkheid
der schepping gegeven is met de generatie des Zoons;
indien God onmededeelbaar ware, zou Hĳ noch aan den Zoon
noch aan eenig schepsel het leven hebben kunnen geven. Nu
moet er aan toegevoegd, dat, indien God heeft kunnen scheppen
en zich heeft kunnen openbaren aan wezens, essentieel van Hem
onderscheiden, dan moet Hĳ ook mensch kunnen worden. Want de

menschwording is zeker wel van alle andere openbaring onderscheiden,
maar zĳ is er toch ook aan verwant, zĳ is er de spits, de kroon,
de voltooiing van, cf. Athan. en Greg. Nyss. bĳ Harnack, D. G.
II 167. Alle openbaring werkt heen naar en groepeert zich rondom
de vleeschwording, als de hoogste, rĳkste, volkomenste openbaring.
Generatie, creatie, incarnatie staan in nauw verband, ook al vloeit
de volgende niet noodwendig uit de voorafgaande voort. Maar er
is meer. De schepping zelve is reeds infralapsarisch te denken en
Adam was reeds een type van Christus. Dit is onaannemelĳk op het
standpunt van hen, die meenen, dat God zonder raad en besluit
tot de schepping is overgegaan en bĳ de schepping lĳdelĳk heeft
afgewacht, wat de mensch doen zou. Maar de Schrift leert anders.
Bĳ de schepping van Adam heeft God al op den Christus gerekend.
De schepping zelve heeft in dezen zin de vleeschwording
al voorbereid. De wereld is zóó geschapen, dat zĳ, vallende, weer
kon opgericht; de menschheid is zoo onder één hoofd georganiseerd,
dat zĳ, zondigende, weer onder een ander hoofd kon worden
saamvergaderd; Adam is zoo aangesteld tot hoofd, dat Christus
onmiddellĳk zĳne plaats kon innemen; en het werkverbond is
zóó ingericht, dat het, verbroken, in het genadeverbond kon worden
geheeld. Ten onrechte heeft men daarom gemeend, dat de
menschwording van Gods Zoon ook zonder de zonde zou hebben
plaats gehad. Bĳ de kerkvaders komt dit gevoelen nog niet
duidelĳk voor, cf. alleen Tertullianus, de resurr. carnis 6. adv.
Prax. 12. Maar in de scholastiek werd deze vraag druk besproken;
behalve de triniteit was de incarnatie een geloofsartikel
ook vóór den val en noodzakelĳk, om den mensch te brengen
tot zĳn bovennatuurlĳk doel, cf. deel I 518 II 528. De vraag
werd daarom bevestigend beantwoord door Rupert v. Deutz,
Duns Scotus, Sent. III dist. 7 qu. 3, Alexander Halesius, Albertus
Magnus, Joh. Wessel, Catharinus, Pighius, Suarez, cf. ook
Bellarminus, de Christo V c. 10, die niet beslist; voorts door
Osiander, Socinus, Praelect. theol. c. 10; en dan door vele
nieuwere theologen, Steffens, Göschel, Baader, Nitzsch, Martensen,
Liebner, Lange, Rothe, Schöberlein, Ebrard, cf. Dorner, Entw.
II 1243-1260, Chr. Gl. I 642; vele engelsche theologen, die
door de incarnatie alles trachten te verklaren, zooals Westcott,
Christus Consummator, London 1886 p. 99v. Illingworth, The
incarnation in relation to development, 5 essay in Gore’s Lux

Mundi, ook Van Oosterzee, Christol. III 85v. Dogm II 107. 495
enz. Het is te begrĳpen, hoe men, al redeneerende, tot deze
meening kwam. Een feit als de menschwording Gods kan niet
toevallig zĳn, en kan niet in de zonde als eene toevallige en
willekeurige daad des menschen zĳn oorzaak hebben; de zonde
moge het plan Gods kunnen wĳzigen, zĳ kon het niet vernietigen;
en daarom moet de menschwording wel afgedacht van de
zonde vaststaan; de zonde veroorzaakte alleen, dat die menschwording
geschieden moest tot verlossing van den zondaar. Daar
komt dan nog bĳ, dat de religie vóór en na den val, niet
wezenlĳk verschillen kan; indien er thans een middelaar noodig
is, dan is er zulk een ook noodig geweest in de religie vóór den
val; Christus’ persoon en werk gaat dan ook in het verzoenen
der zonden, in het verwerven der zaligheid volstrekt niet op;
Hĳ is niet alleen middelaar maar ook hoofd; Hĳ is geen middel
maar ook doel, Selbstzweck, 1 Cor. 15:45-47, Ef. 1:10,
21-23, 5:31, 32, Col. 1:15-17. Hĳ is er niet alleen om de
gemeente, de gemeente is er ook om Hem; de praedestinatie van
Christus tot heerlĳkheid gaat aan die van den mensch vooraf.
Deze overwegingen bevatten zooveel waarheid, dat de instemming,
welke de hypothese van de menschwording Gods buiten de zonde
gevonden heeft, niet verwonderen kan. Indien de pelagiaansche
wilsvrĳheid wordt geleerd en de zonde dus voor God eene toevalligheid
en teleurstelling is, is er geen beter middel om vrĳen
wil en Gods plan met elkaar te vereenigen, dan door te zeggen,
dat de menschwording toch bepaald was en alleen in iets ondergeschikts
gewĳzigd is. Op het standpunt van Augustinus en nog
nader van de Geref. theologie is er echter aan heel deze hypothese
geen behoefte. Er is maar één plan en besluit Gods; voor
eene andere werkelĳkheid dan de bestaande is er met het oog
op Gods raad geen plaats. Hoezeer de zonde dan ook door den
wil van het schepsel in de wereld kwam, zĳ is toch van eeuwigheid
opgenomen in Gods raad en is voor Hem niet contingent
of onvoorzien. In dien eeuwigen raad heeft ook de vleeschwording
om de zonde eene plaats; zĳ hangt niet van den mensch
maar alleen van Gods welbehagen af. Ja meer nog, de Zoon
was ook afgedacht van de zonde voor den mensch mediator
unionis; vele Gereformeerden erkenden dit met Calvĳn, Inst. II
12, 4. 6. Wĳl dit door Quenstedt, Theol. did. pol. I 110 cf.

Schneckenburger, Vergl. Darst. II 190 niet goed begrepen werd,
kon hĳ Zanchius, Bucanus, Polanus rekenen tot de voorstanders
van de vleeschwording buiten de zonde. De bedoeling was alleen,
dat de religie in werk- en genadeverbond wezenlĳk eene en
dezelfde was, en de zaligheid dus altĳd bestaan moet in de gemeenschap
met den drieëenigen God. Alleen Comrie kwam door
zĳn streng volgehouden supralapsarisme tot de leer, dat de
praedestinatie van den mensch Christus aan die van den val
voorafging, deel II 339. Maar overigens hielden zich de meeste
theologen aan de Schrift, welke de vleeschwording van Christus
altĳd en alleen met de zonde in verband brengt en in haar het
grootste bewĳs van Gods ontferming ziet, Mt. 1:21, 9:13,
20:28, Luk. 1:67, 2:30, Joh. 1:29, 3:16, Rom. 8:3, Gal.
4:4, 5, 1 Tim. 3:16, Hebr. 2:14, 1 Joh. 3:8 enz. De tegenovergestelde
meening leidt ook zoo licht tot de gedachte, dat
de menschwording op zichzelve voor God betamelĳk en noodzakelĳk
is, dat is, tot de pantheistische leer van de eeuwige zelfopenbaring
Gods in de wereld. Cf. Iren., adv. haer. V c. 14.
Greg. Naz., Or. 36. August., de verbis Apost. 8, 2. 7. Thomas,
S. Theol. III qu. 1 art. 3, maar anders Sent. III 1 qu. 1 art.
3. Bonaventura, Sent. III dist. 1 art. 2 qu. 2. Petavius, de
incarn. II c. 17. Schaezler, Das Dogma v. d. Menschw. Gottes
307. Kleutgen, Theol. III 400. Quenstedt II 108-116. Calovius,
Isag. ad theol. 59-99. Calvĳn, Inst. II 12, 4-7. Mastricht
V 4, 17. Turretinus, Theol. El. XIII 3. Moor III 759. M.
Vitringa V 47. J. Müller, Dogm. Abh. 1870 S. 66-126. Philippi,
K. Gl. IV 376. Frank, Chr. Wahrh. II2 80. Heraut 264.
265. Orr, Chr. View 319-327.

8. Eene derde en laatste voorbereiding van de vleeschwording
is de geschiedenis der openbaring van het paradĳs af aan. De
incarnatie heeft niet terstond plaats gehad na den val; maar
vele eeuwen zĳn er van de eerste zonde tot op de komst van
Christus in het vleesch verloopen. De Schrift wĳst er op, als zĳ
van de volheid des tĳds spreekt, Ef. 1:10, Gal. 4:4, dat dit
geen toeval of willekeur was, maar alzoo door God in zĳne
wĳsheid was bepaald. De vleeschwording moest eerst in de voorafgaande
historie door allerlei middelen en langs allerlei wegen
worden voorbereid. Gelĳk de incarnatie de generatie en de creatie

onderstelt, zoo komt er thans nog eene onderstelling en voorbereiding
bĳ, n.l. de revelatie. Het is inzonderheid Johannes in zĳn
proloog, die deze voorbereiding van de vleeschwording in de
voorafgaande historie ons in het licht stelt. Niet alleen was de
Logos in den beginne bĳ God en zelf God; en niet alleen zĳn
alle dingen door Hem gemaakt. Maar deze Logos heeft ook van
het moment der schepping af aan aan de schepselen zĳn leven
en licht medegedeeld. Want in Hem was leven en het leven
was het licht der menschen. Zelfs na den val heeft deze openbaring
niet opgehouden. Integendeel, het licht van dien Logos
scheen in de duisternis en verlichtte een iegelĳk mensch, komende
in de wereld. Bĳzonderlĳk openbaarde Hĳ zich in Israel, dat
Hĳ zich tot eene erve had uitverkoren, en als Engel des Verbonds
leidde en zegende. Hĳ kwam voortdurend tot het zĳne, in theophanie,
profetie en wonder. Zoo heeft de Zoon de gansche wereld,
van Joden en Heidenen saam, voor zĳne komst in het vleesch
voor- en toebereid. Wereld en menschheid, land en volk, kribbe
en stal, Bethlehem en Nazareth, ouders en bloedverwanten, natuur
en omgeving, maatschappĳ en beschaving, het is alles een moment
in de volheid der tĳden, in welke God zĳn Zoon gezonden heeft
in het vleesch. Het was de Zoon zelf, die alzoo terstond na den
val als Logos en als Engel des Verbonds de wereld der Heidenen
en der Joden gereed maakte voor zĳne komst. Hĳ was komende
van het begin der tĳden af aan en kwam eindelĳk voor goed in de
menschheid en maakte door zĳne vleeschwording woning in haar.
Cf. Baldensperger, Der Prolog. des vierten Evangeliums, Freiburg
Mohr 1898. De incarnatie sluit bĳ de voorafgaande, zoowel algemeene
als bĳzondere revelatie zich aan. Zĳ staat en valt met deze.
Want indien God zich zóó heeft kunnen openbaren, als de Schrift
beide ten aanzien van de Heidenwereld en van Israel getuigt,
dan ligt de mogelĳkheid der vleeschwording daarin vanzelve opgesloten;
en indien de laatste niet mogelĳk ware, zou ook de eerste
niet te handhaven zĳn. Revelatie berust toch op dezelfde gedachte
als de incarnatie, d. i. op de mededeelbaarheid Gods, zoowel
in het wezen Gods aan den Zoon (generatie) als buiten het
wezen Gods aan de schepselen (creatie). Deze gansche voorbereiding
van de vleeschwording in de voorafgaande eeuwen concentreert
zich nu als het ware en voltooit zich in de verkiezing en begenadiging
van Maria als moeder van Jezus. Maria is de gezegende

onder de vrouwen. Zĳ heeft eene eere ontvangen, welke aan geen
ander schepsel tebeurt is gevallen. Hoog gaat zĳ in onverdiende
gratie, haar geschonken, alle menschen en engelen te boven. Rome
heeft dit terecht gehandhaafd; wie het ontkent, maakt geen ernst
met de vleeschwording Gods. Alleen maar, de Roomsche kerk
is van deze erkentenis zonder eenigen grond voortgeschreden tot
de leer van de immaculata conceptio B. Virginis, zie boven 211v.
Wat haar daarbĳ geleid en daartoe gebracht heeft, is niet het
gezag der Schrift of der traditie; is ook niet de poging, om
daardoor de zondeloosheid van Jezus te verklaren en te waarborgen,
want deze rust oorzakelĳk in zĳne Goddelĳke natuur en
instrumenteel in de ontvangenis van den Heiligen Geest. Maar
de drĳfkracht voor dit dogma ligt wederom voor Rome in de
hierarchische idee. Naarmate een schepsel nader bĳ God staat,
moet het ook te meer deel hebben aan zĳne natuur en aan al
zĳne eigenschappen; moet het des te meer in de θεωσις, in de
deificatio deelen. Boven Maria nu staat geen schepsel; zĳ is op
de nauwste wĳze met God vereenigd, zĳ is θεοτοκος, Deipara,
zĳ heeft Gods eigen Zoon onder het harte gedragen, God zelf
heeft in haar gewoond. Of er bewĳzen uit Schrift en traditie
zĳn, is de hoofdzaak niet; maar de Roomsche kan zich de moeder
van den Zaligmaker niet anders denken dan boven alle kinderen
der menschen en boven alle engelen des hemels, aan God welgevallig,
rein en vlekkeloos. Was zĳ niet met den Godmensch,
en dus ook met den Goddelĳken Persoon des Woords, met de
heiligheid zelve, door de nauwste en teederste betrekkingen verbonden?
Heeft God door het feit zelf harer uitverkiezing tot zoo
hooge waardigheid en zoo innige vertrouwelĳkheid, niet allerduidelĳkst
getoond, dat Hĳ die reine maagd boven alle schepselen
beminde? En is het daarom ook, afgezien van de bewĳzen uit
Schrift en overlevering, niet zeer aannemelĳk, dat God de heilige
maagd boven alle schepselen met zĳne genadegaven heeft bedeeld?
De eer des Zaligmakers vorderde, dat zĳne uitverkoren moeder
van allen zweem en schaduw zelfs der zonde vrĳbleef. Het is
passend, dat een schepsel, hetwelk zoo vertrouwelĳk met God
moest omgaan, in zoo innige en teedere betrekking tot Hem
stond, voor de minste zonde smet bleef gevrĳwaard. Het is
passend, dat het huis des Heeren heilig was. Aldus Bensdorp
in de Katholiek, CXII 1897 bl. 429. 445. 447. In het hierarchisch

systeem der Roomsche kerk en theologie past de leer van
de onbevlekte ontvangenis, de zondeloosheid van Maria, en daarom
is deze er allengs in opgenomen; zelfs de leer van hare hemelvaart
is eene kwestie van tĳd. Daarom nemen de praedicaten,
aan Maria toegekend, hoe langer hoe meer in aantal en in qualiteit
toe; zĳ is dochter des Vaders, bruid van den Zoon, tempel en
orgaan des H. Geestes, complementum, Ergänzung der Dreieinigkeit,
die instrumentale und theilweise die meritorische Ursache
unserer ewigen Auserwählung, de voornaamste reden der natuurlĳke
en bovennatuurlĳke schepping, de wĳze, alle wonderen
werkende, met onbeperkte heerschappĳ toegeruste, almachtige
regeerster der kerk, gelĳk God de wereld regeert enz., zie b. v.
Wörnhart, Maria die wunderbare Mutter Gottes und der Menschen,
Innsbrück 1890 S. 13. 19. 244. 289, ook Petavius, de incarn.
XIV. Scheeben, Dogm. 69. 93, een Jezuit Salazar bĳ Rivetus,
Op. III 681. De Mariolatrie verdringt bĳ Rome de ware, christelĳke
Godsvereering geheel en al. Prof. Schoeler, Das vatik.
Bild, Gütersloh 1898 ziet dit bĳgeloof typisch uitgedrukt in eene
muurschilderĳ op het vaticaan, welke de Madonna voorstelt, hoog
in het midden geplaatst, terwĳl Vader en Zoon als werktuigen
van haar almachtigen wil ter rechter en linker zĳde gezeten zĳn.
Het is tegen deze menschvergoding, dat de Reformatie in verzet
kwam. Het ware niet te verwonderen, als zĳ uit vreeze voor
zulk eene afgoderĳ niet altĳd aan Maria de haar verschuldigde
eere had bewezen. Maar ook dat is niet het geval, al was zĳ natuurlĳk
voorzichtig in hare lofverheffing. Maria staat ook bĳ alle
Protestanten, die de vleeschwording des Woords belĳden, in hooge
eere. Zĳ is door God verkoren en toebereid, om de moeder van
zĳn Zoon te wezen. Zĳ is de begenadigde onder de vrouwen. Zĳ
is door Christus zelf tot zĳne moeder begeerd, die Hem ontving
van den H. Geest, die Hem droeg onder haar hart, die Hem
zoogde aan haar borst, die Hem onderwees in de Schriften, in
wie in één woord de voorbereiding der vleeschwording voleind
werd.

9. Toch, ofschoon Christus zich bĳ zĳne vleeschwording aan
de voorafgaande openbaring aansluit en door natuur en geschiedenis
zĳn eigen komst heeft voorbereid, Hĳ is geen product van
het verleden, geen vrucht van Israel of de menschheid. Tot op

zekere hoogte geldt het van ieder mensch, dat hĳ niet volledig
uit zĳne ouders en omgeving kan worden verklaard. Daarom kon
ook Kuenen, G. v. I. II 506v., Volksgodsd. en Wereldgodsd.
158. 193, nadat hĳ de voorwaarden en bouwstoffen voor het
Christendom had aangewezen, erkennen, dat daarmede de persoon
van Christus nog niet begrepen is. Maar het geldt van Christus
nog in een anderen en hoogeren zin, dan door hem werd bedoeld.
Naar de Schrift toch is in Christus dat Woord vleesch geworden,
hetwelk in den beginne bĳ God en zelf God was. Ten allen tĳde
en van allerlei zĳde is deze Godheid van Christus ontkend en
bestreden. Maar 1o de Schrift leert niet anders, boven bl. 231,
238. Wĳ zĳn, gelĳk Ch. de la Saussaye eens zeide, aan de
superlatieven der H. Schrift gewoon en verstaan dikwerf de kracht
harer uitdrukkingen niet meer. Maar indien een mensch zoo van
zichzelven sprak als Jezus steeds deed, als anderen een mensch
zoo vereerden, gelĳk profeten en apostelen dat den Christus doen,
dan zou elk dat houden voor waanzinnige dweepzucht of schrikkelĳke
Godslastering. De Schrift kent, niet op eene enkele plaats
maar telkens, aan Christus toe een persoonlĳk eeuwig voorbestaan,
Joh. 1:1, 8:58, 17:5, Rom. 8:3, 2 Cor. 8:9, Gal. 4:4,
Phil. 2:6, een Goddelĳk Zoonschap in bovennatuurlĳken zin,
Mt. 3:17, 11:27, 28:19, Joh. 1:14, 5:18, Rom. 8:32, de
schepping en de onderhouding aller dingen, Joh. 1 3, 1 Cor.
8:6, Ef. 3:9, Col. 1:16, 17, Hebr. 1:3, Op. 3:14, de verwerving
voor allen en een iegelĳk van alle heil en zaligheid, Mt.
1:21, 18:11, Joh. 1:4, 16, 14:6, Hd. 4:12, 1 Cor. 1:30,
het koningschap in de gemeente, Mt. 3:2, 5:11, 10:32, 37,
Joh. 18:37, 1 Cor. 11:3, Ef. 1:22, Col. 1:18, de heerschappĳ
over alle dingen, Mt. 11:27, 28:18, Joh. 3:35, 17:2, Hd.
2:33, 1 Cor. 15:27, Ef. 1:20-22, Phil. 2:9, Col. 2:10,
Hebr. 2:8, het oordeel over levenden en dooden, Joh. 5:27,
Hd. 10:42, 17:31, Rom. 14:10, 2 Cor. 5:10; zĳ noemt Hem
rechtstreeks en ondubbelzinnig met den naam van God, Joh. 1:1,
20:28, Rom. 9:5, 2 Thess. 1:12, Tit. 2:13, 2 Petr. 1:1,
Hebr. 1:8, 9, cf. Cremer, s. v. θεος. 2o Wel is waar begint
alle bestrĳding van de Godheid van Christus met een beroep op
de Schrift tegen de confessie. Maar deze illusie duurt slechts
een zeer korten tĳd. Onpartĳdige exegese doet weldra zien, dat
de leer der kerk veel meer grond heeft in de Schrift, dan men

oorspronkelĳk had verwacht. Zoo ziet men zich dan genoodzaakt,
om wederom van den Christus der apostolische verkondiging tot
den Jezus der Synoptici terug te gaan en deze dan zoolang te
critiseeren, tot al het supranatureele eruit verdwĳnt. De Godheid
van Christus kan dan verklaard worden voor eene vrucht van
diepzinnige theologische of philosophische speculatie, oorspronkelĳk
geheel vreemd aan de gemeente, Nitzsch, Ev. Dogm. 522. Schultz,
Gottheit Christi 417 f. 438. 468. Dit duurt echter altĳd slechts
zoo lang, als men er prĳs op stelt en belang bĳ heeft, om eigen
geloof voor te stellen als het oorspronkelĳke, zuivere Christendom.
Zoodra dat standpunt verlaten is, herneemt de onpartĳdigheid
hare stem en geeft der kerkelĳke belĳdenis gelĳk. Negari
nequit, in dictis eorum (scriptorum s.) semina quaedam doctrinae
ecclesiasticae vere inesse, Wegscheider § 128. Es ist unleugbar,
dass auch dasjenige, was die Kirchenlehre über die göttliche
Natur Christi lehrt, Stützpunkte im N. T. besitzt, Nitzsch ib.
518. 521, cf. ook Holtzmann, Neut. Theol. I 353. 418. Baldensperger,
Der Prolog. des vierten Ev. 4 f. Daarmede vervalt
dan weer de verklaring van dit dogma uit latere, theologische
of philosophische speculatie. 3o. Evenals de studie der Schrift,
zoo zet ook het dogmenhistorisch onderzoek altĳd weer op de
kerkelĳke belĳdenis van de Godheid van Christus het zegel der
waarheid. De ontwikkeling van het christologisch dogma toont
een logischen gang, die ten slotte door ieder onderzoeker opgemerkt
en erkend wordt, v. Hartmann, Die Krisis des Christ. 6.
Eenvoudig was het geloof, waarmede de gemeente in de wereld
optrad. Maar één ding wist zĳ, dat in Christus God zelf tot haar
was gekomen en haar opgenomen had in zĳne gemeenschap. Dat
stond vast, dat liet zĳ zich niet ontnemen, dat heeft zĳ tegenover
allerlei bestrĳding verdedigd en in haar belĳdenis klaar en duidelĳk
geformuleerd. In de leer van de Godheid van Christus
heeft zĳ het absoluut karakter der christelĳke religie, de realiteit
harer gemeenschap met God gehandhaafd. In het Christendom
bekleedt Christus eene gansch andere plaats, dan Buddha, Zarathustra,
Mohammed in hunne godsdiensten. Christus ist nicht der
Lehrer, nicht der Stifter, er ist der Inhalt des Christenthums,
Schelling, Werke II 4 S. 35, cf. v. Hartmann, Die Krisis des
Christ. 1880 S. 1. Strauss, Dogm. II 174. Daarom worden, geoordeeld
naar de leer der Schrift en het geloof der gemeente,

ten slotte mannen als Irenaeus, Athanasius, Augustinus, altĳd
weer tegenover hunne bestrĳders in het gelĳk gesteld. Ieder
rekent zich overeenstemming met hen tot eene eere; niemand
wordt gaarne naar Arius, Pelagius of Socinus genoemd. 4o. Het
is duidelĳk, dat de christelĳke religie, d. i. de waarachtige gemeenschap
van God en mensch, niet anders te handhaven is dan
door de belĳdenis van de Godheid van Christus. Want als Christus
niet waarachtig God is, dan is Hĳ alleen een mensch. En hoe
hoog Hĳ dan ook geplaatst zĳ, Hĳ kan noch in zĳn persoon noch
in zĳn werk inhoud en voorwerp zĳn van het christelĳk geloof.
Of Christus dan voor zichzelf in ongebroken gemeenschap met
God hebbe gestaan (Schleiermacher), de eenheid van God en
mensch het eerst hebbe uitgesproken (Hegel), het kindschap Gods
volkomen in zichzelven hebbe gerealiseerd (Lipsius), Gods liefde
geopenbaard en het Godsrĳk gesticht hebbe (Ritschl); het Christendom
is nu dan toch, nu het eenmaal bestaat, van Hem onafhankelĳk;
Hĳ is er de stichter van, historisch blĳft zĳne beteekenis
groot, en zĳn voorbeeld werkt na, maar Hĳzelf staat buiten
het wezen des Christendoms. De ariaansche Christologie, de
moreele Christologie van het rationalisme, de symbolische van
Kant, de ideëele van Hegel, de aesthetische van de Wette, de
anthropologische van Feuerbach, zĳ laten geen van alle aan Christus
in de dogmatiek eene plaats. Wird die Persönlichkeit Christi als
eine menschliche, wenn auch noch so sehr idealisirte, festgehalten,
so kann nicht sie selbst als Persönlichkeit die erlösende Kraft für
den Gläubigen sein, v. Hartmann ib. 15. 5o. Ritschl en de zĳnen
trachten echter toch nog voor Jezus, ofschoon alleen mensch, den
titel van God te handhaven, omdat Hĳ voor de gemeente de
plaats van God inneemt en de waarde van God bezit. Vroeger
is dit op dezelfde wĳze door de Socinianen beproefd. Zĳ bestreden
de Godheid van Christus zoo sterk mogelĳk en zeiden, dat
Christus, in die enkele Schriftuurplaatsen, waar Hĳ God genoemd
werd, zooals Joh. 1:1, 20:28, Rom. 9:5, alzoo heette om zĳn
rang, waardigheid en heerschappĳ, waartoe Hĳ vooral na zĳne
opstanding verheven was, Cat. Rac. qu. 94-190. Christus werkt
door Goddelĳke kracht diezelfde dingen, quae ipsius Dei sunt,
tanquam Deus ipse, ib. 120. 164. Hoc nomen Deus non est nomen
substantiae cujusdam proprium vel personae, sed auctoritatis,
potentiae, evenals ook engelen en overheden in de Schrift

volgens Jezus’ eigen woord, Joh. 10:34, soms Goden genoemd
worden, Socinus, op Joh. 1:1. Ditzelfde wordt thans door
Ritschl en zĳne school geleerd; de naam van God wordt in de
Schrift en in de gemeente wel voor Christus gebruikt, maar is
dan een ambts-, geen wezensnaam. Deze voorstelling is echter
geheel onhoudbaar. Wel worden engelen en overheden in de
Schrift soms God genoemd, maar dan is de overdrachtelĳke,
ambtelĳke zin duidelĳk en springt elk in het oog. Bĳ Christus
is dat een geheel ander geval. Hem wordt een persoonlĳk, eeuwig
voortbestaan toegekend; van Hem wordt gezegd, dat Hĳ God
was, in zĳne gestalte bestond, het afschĳnsel van Gods heerlĳkheid
was, eengeboren Zoon Gods, Beeld des onzienlĳken Gods,
ja God boven alles te prĳzen in der eeuwigheid—wie kan dit
bĳ mogelĳkheid verstaan van een mensch, die alleen om het
ambt, dat hĳ droeg, en het werk, dat hĳ deed, den eeretitel van
God kreeg? Voorts, de christelĳke kerk heeft, Jezus God noemende,
daarmede nooit een ambts- maar altĳd een wezensnaam
bedoeld. Wanneer men datzelfde woord en dienzelfden naam in
gansch anderen zin gaat bezigen, geeft men opzettelĳk aanleiding
tot misverstand en verwarring en maakt men zich tegenover de
gemeente aan oneerlĳkheid schuldig. Verder, indien Christus niet
God is in wezenlĳken zin, dan mag Hĳ zoo ook niet genoemd
en vereerd worden. Of men al zegt, dat Hĳ Gods liefde volkomen
heeft geopenbaard, dat Hĳ Gods plan met wereld en menschheid
geheel in zich heeft opgenomen, dat Hĳ Gods wil ten volle tot
den zĳnen heeft gemaakt, dit alles rechtvaardigt op Schriftuurlĳk,
christelĳk standpunt en ook logisch en wĳsgeerig voor den mensch
Jezus de benaming van God niet. In religieusen en ethischen zin
één met God te zĳn, is iets gansch anders, dan het te wezen in
metaphysischen zin. Een Werthurtheil is onwaar, als het niet
in een Seinsurtheil zĳn grond heeft. Eindelĳk de benaming en vereering
van Jezus als God, terwĳl Hĳ slechts een mensch is, is
eene pantheistische vermenging van Schepper en schepsel, eene
paganistische afgoderĳ, een terugkeer tot Roomsche creatuurvergoding,
met het wezen des Christendoms en met het beginsel
van het Protestantisme in lĳnrechten strĳd. Indien Jezus, ofschoon
alleen een mensch, als God mag aangeroepen en vereerd worden,
dan is daarmede principieel ook de Roomsche vereering van
Maria, de heiligen en de engelen, en heel de heidensche afgoderĳ

gerechtvaardigd. Bestrĳdende, dat God mensch worden kan, leert
men tegelĳk, dat een mensch wel tot den rang en de waardigheid
van God zich verheffen kan, Schultz, Gottheit Christi
386 f. 389. 407. 411. 454. 463. Incarnatie is onmogelĳk, maar
apotheose zal zeer goed kunnen bestaan. De menschwording
Gods is ongerĳmd, maar de Godwording des menschen zal redelĳk
zĳn; als of wat uit ontwikkeling voortkomt, ooit God kan
wezen. Το γαρ προκοπτον οὐ θεος, Greg. Naz. bĳ Schaezler t.
a. p. 56, en cf. verder Fock, Der Socin. 538 f. Lipsius, Theol.
Jahresbericht X 378, Pfleiderer, Jahrb. f. prot. Theol. 1889 S.
168 f. Dieckhoff, Die Menschw. des Sohnes Gottes. Ein Votum
über die Theol. Ritschl’s, Leipzig 1882. Stählin, Kant, Lotze,
Albr. Ritschl, Leipzig 1888 S. 165 f. Hoensbroech, Christ u.
Widerchrist. Ein Beitrag zur Vertheidigung der Gottheit Christi
u. zur Char. d. Unglaubens in der prot. Theol. Freiburg 1892.

10. Deze Zoon van God is mensch geworden naar de leer
der H. Schrift door ontvangenis van den H. Geest en door
geboorte uit de maagd Maria. De bovennatuurlĳke ontvangenis
werd oudtĳds reeds ontkend door de Joden, Eisenmenger, Entd.
Judenthum I 105 f., door de Ebionieten, door Cerinthus, Carpocrates,
Celsus, cf. Moor III 722, deisten en rationalisten in de vorige
eeuw, zooals Morgan, Chubb, cf. Bretschneider, Entw. 567, door
de nieuwere critici zooals Strauss, Bruno Bauer, Renan enz., en
in den jongsten tĳd door Harnack, Das apost. Glaubensbekenntniss,
Berlin 1892; zĳn oordeel, dat de woorden: ontvangen van
den H. Geest en geboren uit de maagd Maria geen bestanddeel
uitmaakten van de oorspronkelĳke verkondiging van het evangelie
gaf tot een ernstigen strĳd aanleiding, waarbĳ velen zich aan
zĳne zĳde schaarden, zooals Achelis, Zur Symbolfrage Berlin 1892,
Herrmann, Worum handelt es sich in dem Streit um das Apostolikum?
Leipzig 1893. Hering, Die dogm. Bedeutung und der
relig. Werth der übernat. Geburt Christi, Zeits. f. Th. u. Kirche
von Gottschick, 1895, S. 58-91. Lobstein, Die Lehre v.
der übernat. Geburt Christi, 2e Aufl. 1896, maar anderen ook
beslist zich tegenover hem stelden, vooral Wohlenberg, Empfangen
vom h. Geist, geboren von der Jungfrau Maria 1893.
Cremer, Zum Kampf um das Apostolikum, Berlin 1892, Th.
Zahn, Das apost. Symbolum, Erl. u. Leipzig 1893. Deze strĳd

kreeg nog meer belang door de vondst van eene syrische vertaling
der evangeliën door Mrs. Lewis en hare zuster Mrs. Gibson
in een palimpsest van het Katharinaklooster op den Sinai in den
zomer van 1892, The four gospels in Syriac, transscribed from
the Sinaitic palimpsest. By the late Robert L. Bensley and by
J. Rendel Harris and by F. Crawford Burkitt. With an introd.
by Agnes Smith Lewis, Cambridge 1894. Mt. 1:16 luidt toch
in deze syrische vertaling aldus: Jozef, aan wien de maagd
Maria verloofd was, gewon Jezus, die Christus genoemd wordt,
cf. Theol. Tĳdschr. Mei 1895 bl. 258v. Gids, Juli 1895 bl.
88-104. Maar al zou deze Syr. vertaler de bovennatuurlĳke
ontvangenis van Christus daarmede ontkennen, dit feit zou in de
geschiedenis van het evangelie onder de Syriers geheel op zichzelf
staan en zonder invloed gebleven zĳn. Het Syrische diatesseron
van Tatianus, de Syrische Evangelienfragmenten, door
Cureton 1858 uitgegeven, en alle latere Syrische uitgaven van
de Evangeliën leeren haar duidelĳk. Voorts noemt de nieuwgevonden
vertaling in Mt. 1:16 Maria maagd en verloofd aan
Jozef; vs. 18 luidt evenzoo als in onzen Gr. tekst en leert dus
de ontvangenis van den H. Geest, evenzoo vs. 20, en met Luk.
3:23 is het hetzelfde geval. Er is niet het minste bewĳs, dat de
Syr. vertaler door zĳn tekst van Mt. 1:16 de ontvangenis van
den H. Geest heeft willen ontkennen, Th. Zahn, Theol. Lit. Blatt
1895 col. 28. Maar verder is de bovennatuurlĳke ontvangenis
van den H. Geest wel zeker een bestanddeel geweest van de
oorspronkelĳke verkondiging van het evangelie. Het oude Roomsche
symbool, dat zeker vóór het midden der tweede eeuw en
waarschĳnlĳk reeds tegen het einde der eerste eeuw bestond,
bevatte reeds de woorden: qui natus est de Spiritu Sancto et Maria
virgine, (τον γεννηθεντα ἐκ πνευματος ἁγιου και Μαριας της
παρθενου), later ter verduidelĳking eenigszins gewĳzigd. De bestrĳders
van de bovennatuurlĳke ontvangenis, ook Cerinthus, een
tĳdgenoot van Johannes, hebben er zich nooit op beroepen, dat
deze leer later opgekomen was; in hun tĳd moet deze dus inhoud
van het algemeen christelĳk geloof geweest zĳn; er is geen
enkele grond en het is bovendien ook vreemd, om de ketters
Cerinthus enz., met Harnack te houden voor de zuivere dragers en
bewaarders van het geloof der eerste christelĳke gemeente. Al
verder wordt deze leer gevonden in de brieven van Ignatius, ad

Smyrn. I 1-3, ad Eph. VII 1-2, die omstreeks het jaar 117
den marteldood stierf, en in de voor eenigen tĳd gevonden Apologie
van den wĳsgeer Aristides van Athene, dien deze in het
jaar 125 aan keizer Hadrianus overhandigde. Zĳ moet te meer
inhoud van de apostolische prediking zĳn geweest, omdat de
heidensche fabelen van Godenzonen de Christenen anders zeker
hadden afgeschrikt van eene leer, die er zoo na aan verwant
scheen. Van een invloed dier heidensche fabelen op het ontstaan
van het evangelisch verhaal der bovennatuurlĳke ontvangenis,
gelĳk Usener, Religionsgesch. Untersuchungen, I Das Weihnachtsfest
Bonn 1880 S. 69 f. en Hillmann, Die Kindheitsgesch. Jesu
nach Lukas, Jahrb. f. prot. Theol., 1891 S. 192 f. dien aannamen,
is er nergens eenig spoor; Harnack, Theol. Lit. Z.
1889 No 8 verklaart haar dan ook alleen uit Joodsche gegevens,
bepaaldelĳk uit eene onjuiste exegese van Jes. 7:14,
cf. ook Weiss, Leben Jesu I 217 f. Eindelĳk komt zĳ wel is
waar in het N. T. rechtstreeks alleen bĳ Mattheus en Lukas
voor, maar datgene, waarop het in deze verhalen bĳ Mattheus
en Lukas aankomt, is de leer van alle evangelisten en
apostelen. Jezus is n.l. vooreerst genealogisch een zoon van
David; daarvoor werd Hĳ algemeen gehouden, door de schare,
die Hem telkens omringde, en door al zĳne discipelen, Mt. 1:1,
20, 9:27, 12:23, 15:22, 20:30, 31, 21:9, 15, 22:42-45,
Mk. 10:47, 11:10, 12:35-37, Luk. 1:27, 32, 69, 18:38,
39, 20:41-44, Joh. 7:42, Hd. 2:30, 13:23, Rom. 1:3,
9:5, 2 Tim. 2:8, Hebr. 7:14, Op. 3:7, 5:5, 22:16. Voorts
is Hĳ de Heilige, die nooit eenige zonde gedaan of gekend heeft,
Mt. 7:11, 11:29, 12:50, Mk. 1:24, Luk. 1:35, Joh. 4:34,
6:38, 8:29, 46, 15:10, 17:4, Hd. 3:14, 22:14, Rom. 5:12v.,
1 Cor. 15:45, 2 Cor. 5:21, Hebr. 4:15, 7:26, 1 Petr. 1:19,
2:21, 3:18, 1 Joh. 2:1, 3:5. En eindelĳk is Hĳ, de uit
Maria geborene, de Zone Gods in geheel eenigen zin, Mt. 1:23,
4:3, 8:29, 14:33, 16:16, 26:63, Mk. 1:1, 3:11, 5:7,
14:61, 15:39, Luk. 1:32, 35 enz. Opdat dit nu verkregen zou
worden, dat een zoon van David, uit zĳn geslacht geboren, toch
van alle zonde vrĳ en Gods Zoon wezen zou, daartoe was de
bovennatuurlĳke ontvangenis noodig; daartoe is zĳ geschied; en
daarom heeft zĳ ook een hoog religieus en ethisch belang. Dit
is echter—om dit punt hier even af te doen—niet het geval

met het theologoumenon, dat Maria in en na de geboorte maagd
gebleven is. De virginiteit van Maria in partu en post partum
wordt bĳ de kerkvaders vóór Nicea nog niet aangetroffen; Tertullianus,
de carne Christi c. 23, Origenes, hom. 14 in Luc.,
Irenaeus, adv. haer. IV 66 kennen de virginitas in partu nog niet,
en Tertullianus, de carne Christi 7 ontkent ook de virginitas post
partum. De virginitas in partu komt het eerst voor in het apocriefe
Evang. Jacobi c. 19 en was ook als sommiger meening reeds
aan Clemens Alex., Strom. VII c. 16 bekend. Maar na Nicea
wordt de virginitas van Maria zoowel in partu als post partum
in verband met hare Gottesmutterschaft (θεοτοκος, deipara) steeds
duidelĳker geleerd, door Epiphanius, Hieronymus, Greg. Nyss.,
Ephraim, Ambrosius, Augustinus enz., en tegen de Apollinaristen,
Helvidius, Jovinianus, Bonosus verdedigd, cf. Bellarminus, de
sacr. euch. III c. 6. Petavius, de incarn. XIV c. 3 sq. Lehner,
Die Marienverehrung S. 120 f. Het vĳfde oecumenisch concilie
can. 6 nam den titel ἀειπαρθενος van Epiphanius voor Maria
over, en de Lateraansynode van 649 stelde in can. 3 hare virginiteit
ook in en na de geboorte van Jezus vast, cf. Cat. Rom.
I 4, 8. Het semper virgo werd ook opgenomen in de Art. Smalc.
I 4, Form. Conc. II 7, 100 en 8, 24. Zwinglii Expos. Chr. fidei
5, maar Lutherschen en Gereformeerden leerden toch dat de
geboorte van Jezus op gewone wĳze had plaats gehad en dat de
virginitas van Maria, post partum, hoewel pieteitshalve aannemelĳk,
toch geen artikel des geloofs was en in geen geval door
Maria bĳ wĳze van gelofte op zich genomen was. Dat Maria
Jezus gebaard heeft utero clauso, leert de Schrift met geen enkel
woord. Dat zĳ door gelofte tot virginiteit zich verbonden heeft,
is uit Gen. 3:15, Jes. 7:14, Luk. 1:34 en uit zoogenaamde
typen, Richt. 6:36, 11:29, Dan. 2:34, Ezech. 44:2 niet af
te leiden. En dat zĳ later geen kinderen meer voortgebracht
heeft, is tegenover Mt. 1:18, 25, 12:46, 13:55, Mk. 3:31,
6:3, Luk. 2:7, 8:19, Joh. 2:12, 7:5, Hd. 1:14, 1 Cor. 9:5
moeilĳk vol te houden. Cf. Calvĳn, op Luk. 1:34. Polanus,
Synt. VI c. 17. Rivetus, Apol. pro S. Virgine Maria, Op. III
601-744. Chamier, Panstr. Cath. II 4 c. 3. Turretinus, Theol.
El. XIII 10. Mastricht, Theol. V 10, 12. Moor III 563. 716.
Quenstedt, Theol. III 401.


11. Geheel anders staat het met de bovennatuurlĳke ontvangenis.
Deze is voor den persoon van Christus van de hoogste
beteekenis en daarom ook van religieus belang. De Schrift kent
Jezus’ ontvangenis toe aan den H. Geest of aan de kracht des
Allerhoogsten. De H. Geest, die de auteur is van alle physisch,
psychisch en pneumatisch leven, deel II 230, wordt in Mt. 1:18,
20 blĳkens de praep. ἐκ gedacht als de causa efficiens van
die ontvangenis, terwĳl deze in Luk. 1:35 toegeschreven wordt
aan de kracht, die van God, den Allerhoogste, zal uitgaan en
over Maria komen zal. Duidelĳk blĳkt hieruit, dat de werkzaamheid
des H. Geestes bĳ deze ontvangenis niet bestond in het
uitstorten van eenige hemelsche, Goddelĳke substantie in Maria,
maar in eene betooning van kracht, welke haar schoot vruchtbaar
maakte, in eene overschaduwing als met eene wolk, cf. Ex. 40:34,
Num. 9:15, Luk. 9:34, Hd. 1:8. Wanneer de oude strĳd
tusschen spermatisten en ovisten ten gunste der laatsten beslist
wierd, wat echter nog geenszins het geval is, Schäfer, Die Vererbung,
Berlin 1897 S. 74-80; dan zou deze werkzaamheid des
H. Geestes daardoor ook physiologisch verduidelĳkt zĳn. Maar
hoe dit zĳ, hetgeen in Maria verwekt wordt, το ἐν αὐτῃ γεννηθεν
is ἐκ πνευματος ἁγιου, uit den H. Geest als causa efficiens, heeft
in de werkzaamheid des H. Geestes zĳn oorzaak en niet in den
wil des mans of des vleesches. Behalve deze vruchtbaarmaking
van Maria’s schoot, bewerkte de H. Geest ook de heiliging van
het kindeke, dat uit haar geboren zou worden. Het is een ἁγιον,
dat uit haar geboren wordt; het zal Zoon Gods, Zoon des Allerhoogsten
heeten, Luk. 1:35. Van belang is het nu op te merken,
dat deze werkzaamheid des H. Geestes ten aanzien van de menschelĳke
natuur van Christus volstrekt niet op zichzelve staat;
zĳ is bĳ de ontvangenis wel begonnen maar niet geeindigd; zĳ
heeft zich voortgezet heel zĳn leven door, zelfs tot in den staat
der verhooging toe. In het algemeen kan de noodzakelĳkheid
dezer werkzaamheid reeds daaruit worden afgeleid, dat de H. Geest
auteur is van alle leven in de schepselen en bepaald van het
religieus-ethische leven in den mensch. De ware mensch, die
Gods beeld draagt, is geen oogenblik denkbaar zonder de inwoning
des H. Geestes, deel II 540. Voorts moest de menschelĳke
natuur bĳ Christus toebereid worden tot vereeniging met den
persoon des Zoons, d. i. tot eene eenheid en gemeenschap met

God, als waartoe geen ander schepsel ooit verwaardigd is. Als
de mensch in het algemeen reeds geen gemeenschap met God
hebben kan dan door den H. Geest, dan geldt dit in des te
sterker mate van Christus’ menschelĳke natuur, welke op geheel
eenige wĳze met den Zoon vereenigd moest worden. Deze bĳzondere
vereeniging, welke de immanentie Gods in zĳne schepselen,
de openbaring Gods in de profeten, de inwoning Gods in zĳn
volk zeer verre overtreft en er wezenlĳk van verschilt, maakt
eene gansch bĳzondere werkzaamheid des H. Geestes reeds apriori
waarschĳnlĳk en zelfs noodzakelĳk. Maar de H. Schrift leert
deze ook uitdrukkelĳk. De profetie verkondigde reeds, dat de
Messias in bĳzonderen zin met den H. Geest gezalfd zou worden,
Jes. 61:1, en het N. T. verhaalt, dat Christus dien Geest ontving
zonder mate, Joh. 3:34. Niet alleen werd Hĳ van Hem
ontvangen, maar die Geest daalt op Hem neder bĳ den doop,
Mt. 3:16, vervult Hem geheel en al, Luk. 4:1, 18, leidt Hem
heen naar de woestĳn en naar Galilea, Mt. 4:1, Luk. 4:14,
geeft Hem de kracht, om duivelen uit te werpen, Mt. 12:18,
om zichzelven Gode onstraffelĳk op te offeren, Hebr. 9:14, om,
gelĳk Hĳ Davids Zoon is geworden in den weg des vleesches, zoo
door de opstanding als Zoon Gods in kracht, als Heer, met een
verheerlĳkt lichaam aangesteld te worden, Rom. 1:4, zichzelven
als zoodanig voor aller oog te rechtvaardigen, 1 Tim. 3:16,
heen te gaan van de aarde en op te varen ten hemel, 1 Petr.
3:19, 22, en zich als levendmakenden Geest, wiens de Geest is
en die door den Geest werkt, aan de zĳnen te openbaren, 1 Cor.
15:45, 2 Cor. 3:17, 18, cf. Gloël, Der H. Geist, Halle 1888
S. 113 f.

In dit verband geplaatst, krĳgt de ontvangenis van den H. Geest
eene rĳke beteekenis. Jezus moest naar zĳne menschelĳke natuur
van het eerste oogenblik af aan door heel zĳn leven heen tot in
den staat der verhooging toe gevormd worden tot Messias, Christus,
Zoon Gods des Allerhoogsten. Hĳ kon dit niet worden dan
κατα σαρκα, in den weg des vleesches, door geboorte uit eene
vrouw, Rom. 1:3, 9:5, Gal. 4:4, maar tegelĳk, om dat te
zĳn, kon Hĳ niet wezen vrucht van den wil des mans of des
vleesches. Wat uit vleesch geboren is, is vleesch. Jezus ware
dan misschien geweest Davids zoon en erfgenaam van zĳn aardsche
rĳk, maar niet Davids Heer, de Messias, de Zoon Gods, die tot

koning in het Godsrĳk aangesteld is. En dat was Hĳ toch.
Paulus zegt wel, dat Hĳ door de opstanding tot Zoon Gods en
Heer is aangesteld, Rom. 1:4, maar dit sluit niet uit, dat Hĳ
reeds bĳ en vóór zĳne ontvangenis Zoon Gods was, Rom. 1:3;
evenmin als de υἱοθεσια, door de geloovigen in de toekomst verwacht,
Rom. 8:23, uitsluit, dat zĳ die nu reeds bezitten, Rom.
8:15. Zoon Gods was Christus van eeuwigheid; Hĳ was in den
beginne bĳ God; Hĳ is de eerstgeborene aller creaturen. Zoo
kon Hĳ dan ook niet geteeld en door den wil des mans worden
voortgebracht; Hĳ was zelf het handelende subject, dat zich door
den H. Geest een lichaam toebereidde in Maria’s schoot. In het
O. T. wordt Hĳ daarom vooral beloofd als het zaad der vrouw,
Gen. 3:15, als de door God gegevene, Jes. 9:5, als de door
den Heere verwekte, Jer. 23:5, 6, 33:14-17, als een rĳsken
uit den afgehouwen tronk van Isai, Jes. 11:1, als de zoon eener
‎‏עַלְמָה‏‎, in het algemeen eene jonge vrouw, en vooral eene ongehuwde,
Gen. 24:43, Ex. 2:8, Ps. 68:26, Hoogl. 1:3, 6:8,
Spr. 30:18, 19, die den naam Immanuel dragen zal, Jes. 7:14.
In het O. T. wordt daarbĳ over de wĳze zĳner ontvangenis niets
naders gezegd; alleen zal Hĳ de zoon eener vrouw en tegelĳk
eene gave en openbaring Gods zĳn. Dit is alzoo in Christus vervuld.
Daargelaten de moeielĳke vraag, of Lukas de genealogie
van Maria geeft en Maria ook zelve uit Davids geslacht was, cf.
Luk. 1:30-33, 35, 48; niet naar Maria maar naar Jozef was
Jezus een Davidide. Al was Hĳ ook niet uit Jozef, Hĳ was toch
door Maria, die aan Jozef verloofd was, burgerlĳk en wettelĳk
de zoon van Jozef, Luk. 2:27, 41, 48, en erfde van dezen de
rechten op Davids troon. Daarom werd Jozef ook van Godswege
vermaand, om Maria als zĳne wettige vrouw tot zich te nemen,
op te treden als hoofd en vader des gezins, en als zoodanig aan
het kindeke den naam Jezus te geven, Mt. 1:18-21. Alzoo
werd Christus Davids zoon en bleef Hĳ tegelĳk Davids Heer.
Deze uitsluiting van den man bĳ zĳne ontvangenis bewerkte tevens,
dat Christus, als niet in het werkverbond begrepen, ook vrĳ bleef
van erfschuld en daarom ook naar zĳne menschelĳke natuur vóór
en na zĳne geboorte van alle smet der zonde kon bewaard worden.
Als subject, als Ik, was Hĳ niet uit Adam, maar was Hĳ
de Zoon des Vaders, die van eeuwigheid was verkoren tot Hoofd
van een nieuw verbond. Niet Adam maar God was zĳn Vader.

Als persoon kwam Hĳ niet uit de menschheid voort maar kwam
Hĳ zelf van buiten tot haar en ging in haar in. En wĳl Hĳ alzoo
naar Gods rechtvaardig oordeel van alle erfschuld vrĳbleef, daarom
kon Hĳ ontvangen worden van den H. Geest en door dien Geest
van alle smet der zonde bevrĳd blĳven. De ontvangenis van den
H. Geest was niet de diepste grond en laatste oorzaak van Jezus’
zondeloosheid, gelĳk velen beweren, Ebrard, Dogm. II 4-10.
Rothe, Ethik § 533 f. Müller, Sünde II 535, maar zĳ was de
eenige weg, waarin Hĳ, die als persoon reeds bestond en tot
Hoofd van een nieuw verbond was aangesteld, nu ook op menschelĳke
wĳze, in het vleesch, zĳn en blĳven kon wat Hĳ was,
de Christus, de Zoon Gods des Allerhoogsten. Cf. Polanus, Synt.
XI. 13. Frank, Chr. Wahrh. II 109 f.

12. Door deze ontvangenis van den H. Geest en geboorte uit
Maria werd de Zone Gods een waarachtig en volkomen mensch.
Maar niet minder sterk dan zĳne Godheid, is zĳne menschheid
bestreden. De Gnostieken konden haar krachtens hun dualisme
niet erkennen, en zeiden daarom, dat de aeon Christus slechts een
schĳnlichaam had aangenomen (Saturninus, Marcion), of dat Hĳ
een heerlĳk, geestelĳk lichaam uit den hemel had medegebracht
en door Maria slechts doorgegaan was als water door eene buis
(Valentinus, Bardesanes), of dat Hĳ bĳ zĳne nederdaling naar de
aarde zich wel uit de elementen een lichaam gevormd en daarin
geleden had, maar dit bĳ zĳn terugkeer ten hemel ontbonden en
prĳsgegeven had (Apelles), of dat Hĳ slechts tĳdelĳk bĳ den
doop op den mensch Jezus neergedaald was en dezen vóór het
lĳden verlaten had (Cerinthus), of zich vóór het lĳden met Simon
van Cyrene verwisseld en dezen aan den kruisdood had overgegeven
(Basilides), of dat Christus, de Jezus impatibilis, die uit
de lichtwereld reeds tot Adam neerdaalde en slechts in een schĳnlichaam
op aarde verscheen, wel te onderscheiden is van den
Jesus patibilis, die de zoon eener arme weduwe en een afgezant
des duivels was, en, wĳl hĳ zich tegen Christus stelde, door dezen
aan het kruis werd geslagen (Mani). Al deze gedachten plantten
zich in de Middeleeuwsche secten voort en kwamen onder invloed
van de pantheistische mystiek, de kabbalistische theosophie en
de nieuwere natuurphilosophie in de eeuw der Hervorming bĳ de
Anabaptisten tot eene nieuwe, uitgebreide heerschappĳ. Ook zĳ

leerden, dat Christus zĳne menschelĳke natuur niet kon aannemen
uit Maria, uit de Adamitische menschheid, omdat Hĳ dan
noodzakelĳk een zondaar had moeten zĳn; maar Hĳ nam ze van
eeuwigheid aan uit zichzelven, bracht zĳn lichaam dus mee uit
den hemel en ging door Maria heen als door een kanaal (Hofmann,
Menno Simons; cf. verwante voorstelling van eene eeuwige
lichamelĳkheid Gods bĳ de kabbala met haar Adam Kadmon,
bĳ Swedenborg, Dippel, Oetinger, Petersen); of Hĳ vormde
zich deze hemelsche, onzichtbare lichamelĳkheid van eeuwigheid
uit de eeuwige jonkvrouw, de Goddelĳke Eva, de wĳsheid Gods,
woonde daarmede reeds terstond na den val in Adam, Abel enz.,
en maakte ze dan zichtbaar en sterfelĳk door de ontvangenis en
geboorte uit Maria (Weigel); of Hĳ nam die heerlĳke menschelĳke
natuur reeds aanstonds bĳ de schepping aan uit Adam vóór
den val, die toen nog een fĳne, hemelsche lichamelĳkheid had,
om ze later uit Maria te omkleeden met eene zwakke, sterfelĳke
menschheid (Ant. Bourignon, Poiret, Barclay); of ook vormde Hĳ
zich zĳne menschelĳke natuur uit Maria, maar niet uit de vleeschelĳke,
doch uit de wedergeboren Maria, die door hare vereeniging
met de Goddelĳke wĳsheid, een heilig, Goddelĳk element
in zich ontvangen had en het jonkvrouwelĳk wezen van Adam
vóór den val terug bekomen had (Schwencfeld e. a.), cf. de
vroeger aangehaalde werken van Dorner, Schwane, Harnack enz.
Ons schĳnen deze gedachten zeer vreemd toe. Toch drukken zĳ
in andere vormen niets anders uit dan wat de nieuwere philosophie
sedert Kant en Hegel met hare scheiding van den idealen
en historischen Christus voorgesteld heeft. De ideale Christus
is de eeuwige Logos, de absolute rede, de ééne substantie
welke in de wereld zich eeuwig realiseert en niet in een enkel
mensch haar volheid uitstorten kan maar in de menschheid als
den zoon Gods de menschelĳke natuur aanneemt. Maar de historische
Jezus is niet de ware, wezenlĳke Christus; Hĳ vormt in
het proces der menschwording wel een belangrĳk maar toch
slechts een voorbĳgaand moment; Hĳ is een zwak, sterfelĳk,
zondig mensch geweest, die de idee van den waren Christus wel
geopenbaard heeft, maar volstrekt niet met hem samenvalt en
één met hem is, cf. Runze, Dogm. § 78.

Nu behoeft het geen lang betoog, dat de H. Schrift hier lĳnrecht
tegenover staat. Onder het O. T. beloofd als de Messias, die uit eene

vrouw, uit Abraham, Juda, David voortkomen zal, wordt Hĳ in de
volheid des tĳds in Maria, ἐν αὐτη, Mt. 1:20 ontvangen van
den H. Geest, en uit haar, ἐκ γυναικος, geboren, Gal. 4:4. Hĳ
is haar zoon, Luk. 2:7, vrucht haars buiks, Luk. 1:42, naar
het vleesch uit David en Israel, Hd. 2:30, Rom. 1:3, 9:5,
ons vleesch en bloed deelachtig en ons in alles gelĳk, uitgenomen
de zonde, Hebr. 2:14, 17, 18, 4:15, 5:1, een waarachtig
mensch, de Zoon des menschen, Rom. 5:15, 1 Cor. 15:21,
1 Tim. 2:15, opgroeiend als een kindeke, Luk. 2:40, 52,
hongerend, Mt. 4:2, dorstend, Joh. 19:28, weenend, Luk. 19:41,
Joh. 11:35, ontroerd, Joh. 12:27, bedroefd, Mt. 26:38,
toornend, Joh. 2:17, lĳdend, stervend enz. Het staat voor de
Schrift zoo vast, dat Christus in het vleesch gekomen is, dat zĳ
de loochening daarvan antichristelĳk noemt, 1 Joh. 2:22. En
niet alleen leert zĳ, dat Christus eene waarachtige, maar ook
dat Hĳ eene volkomene menschelĳke natuur heeft aangenomen.
Arius loochende dit en zeide, dat de Logos, die immers een
schepsel was, geen mensch kon worden maar slechts in menschelĳke
gedaante verschenen was en daartoe alleen een lichaam,
maar geen ziel had aangenomen. Daarentegen wilde Apollinaris
juist vasthouden, dat Christus niet slechts een door den Logos
verlicht mensch, een ἀνθρωπος ἐνθεος, was, gelĳk Paulus van
Samosata zeide, maar dat Hĳ zelf God was en zĳn werk Goddelĳk;
en zoo kwam hĳ tot de leer, dat de Logos een bezield
menschelĳk lichaam, zonder pneuma, had aangenomen en zelf
de plaats van dat pneuma vervulde, cf. art. Apoll. in Herzog3
1, 671. Maar de Schrift zegt duidelĳk, dat Jezus een volkomen
mensch was en schrĳft Hem alle bestanddeelen der menschelĳke
natuur toe, niet alleen een lichaam, Mt. 26:26, Joh. 20:12, Phil.
3:21, 1 Petr 2:24, vleesch en bloed, Hebr. 2:14, beenderen
en zĳde, Joh. 19:33, 34, hoofd en handen en voeten, Mt. 8:20,
Luk. 24:39, maar ook eene ziel, Mt. 26:38, geest, Mt. 27:50,
Luk. 23:46, Joh. 13:21, bewustzĳn, Mk. 13:32, wil, Mt.
26:39, Joh. 5:30, 6:38 enz. Het Apollinarisme werd daarom
door de christelĳke kerk en theologie ten allen tĳde veroordeeld;
zĳ begrepen het belang, dat hiermede gemoeid was: totus enim
Christus totum assumpsit me, ut toti mihi salutem gratificaret;
quod enim inassumptibile est, incurabile est, Damasc., de fide
orthod. III 6. Lombardus, Sent. III 2. Petavius, de incarn. V c.

11. De loochening van de waarachtige en de volkomene menschelĳke
natuur komt altĳd uit zeker dualisme voort. De σαρξ,
de materie is van nature zondig en kan daarom geen bestanddeel
zĳn van den waren Christus; deze heeft daarom zĳne substantie
niet aan de zinnelĳke, stoffelĳke wereld ontleend, maar aan de
onzienlĳke, hemelsche wezenheid in God, in zichzelven, in de
Goddelĳke wĳsheid, in den ongevallen Adam of de wedergeboren
Maria. De verbinding tusschen dezen idealen Christus en den
historischen Jezus kan daarom slechts toevallig, mechanisch zĳn;
het komt tot geen ware eenheid, dat is dus ook tot geen waarachtige
gemeenschap van God en mensch. God en wereld, schepping
en herschepping, natuur en genade, het eeuwige en het
tĳdelĳke, het hemelsche en het aardsche blĳven eeuwig naast
en tegenover elkander staan. Bĳ de Gnostieken en de Anabaptisten
is dit alles duidelĳk. Maar hoe vreemd het klinke, ditzelfde
dualisme is ook eigen aan de nieuwere pantheistische
philosophie, welke zoo gaarne met den naam van monisme zich
siert. Want immers, het is een axioma dezer wĳsbegeerte, dat
de idee zich niet ten volle in één individu uitstorten kan; dat
is, er is geen eenheid, geen gemeenschap van God en mensch
mogelĳk. Om tot gemeenschap met God te komen, moet het
individu zichzelf verliezen, zĳne persoonlĳkheid uitwisschen, wegzinken
als een golf in den oceaan van het al. God en mensch,
eeuwigheid en tĳd, en met name heiligheid en eindigheid staan
tegen elkander over; het eindige is in zĳn aard gebrekkig,
onvolmaakt; de zonde is noodzakelĳk. Vandaar, dat Hegel, bĳ
Dorner, Entw. II 1115 f., Strauss, Gl. II 164, Leben Jesu
1835 II 716-718, Baur, Dreieinigkeit III 963 f. e. a. de
zondeloosheid van Jezus niet kunnen vasthouden; een eindig
individu kan niet volmaakt zĳn en de volle gemeenschap met
God genieten. Nu meent dit pantheisme op eene andere wĳze te
kunnen vergoeden wat het eerst heeft weggenomen. Het schrĳft
aan het geheel toe, wat het ontneemt aan de deelen; niet één
enkel mensch, maar de menschheid is de ware Christus, de
zoon van God, zĳ geniet de hoogste eenheid en gemeenschap
met God, in haar neemt God de menschelĳke natuur aan. Maar
deze vergoeding is schĳnbaar en geeft niets. Niet alleen bestaat
de menschheid alleen in de individuen en is het al niet
anders dan de som der deelen; maar het is ook niet waar dat

het al, dat de menschheid nader hĳ God staat dan de enkele
menschen. Goethe heeft wel gezegd, willst du ins Unendliche
schreiten, so geh’ ins Endliche nach allen Seiten; maar het eindelooze
is gansch iets anders dan het oneindige, de eeuwigheid
iets gansch anders dan de niet uit te spreken som van alle tĳdsmomenten,
en de volmaaktheid iets gansch anders dan het totaal
van alle onvolkomenheden. Ook al ruilt het pantheisme het individu
uit voor de menschheid en het deel voor het geheel, het vordert
daarmede geen stap; het laat den overgang van het oneindige
tot het eindige, van de eeuwigheid tot den tĳd, van God tot de
wereld volkomen onverklaard en geeft ter verklaring niets dan
woorden en beelden, deel II 392. Indien God niet mensch kan
worden in éénen, dan kan Hĳ het ook niet worden in allen.
Tegenover deze dualistische en atomistische beschouwing plaatst
nu de Schrift de organische. In éénen komt God tot allen, niet
in schĳn maar in waarheid. Daar is één Middelaar Gods en der
menschen, de mensch Christus Jezus. Maar daarom komt het
evengoed als op zĳne Godheid, zoo op zĳne waarachtige en volkomene
menschelĳke natuur aan. Indien er één wezenlĳk bestanddeel
in de menschelĳke natuur van Christus van de ware eenheid
en gemeenschap met God is uitgesloten, dan is er een element
in de schepping, dat dualistisch naast en tegenover God blĳft
staan. Dan is er eene eeuwige ὑλη. Dan is God niet de Almachtige,
Schepper des hemels en der aarde. Dan is de christelĳke religie
niet waarachtig katholiek. Quod enim inassumptibile est, incurabile
est.

13. Zoo zĳn in Christus God en mensch met elkander vereenigd.
De Schrift spreekt niet in de taal der latere theologie,
maar bevat zakelĳk datzelfde, wat door de christelĳke kerk in
hare leer van de twee naturen beleden is. De paulinische christologie,
zegt Holtzmann, Neut. Theol. II 75, ist allerdings ein
erster Ansatz zur kirchlichen Lehre von der Doppelnatur. Immers
naar de Schrift is het Woord, dat bĳ God en zelf God was,
vleesch geworden, ὁ λογος σαρξ ἐγενετο, Joh. 1:14. Hĳ, die was
ἀπαυγασμα της δοξης και χαρακτηρ της ὑποστασεως του θεου,
is ons vleesch en bloed deelachtig en ons in alles gelĳk geworden,
Hebr. 1:3, 2:14, God zond zĳn eigen, eengeboren zoon in de
wereld, die geboren werd uit eene vrouw, Gal. 4:4. Hĳ, die

ἐν μορφῃ θεου bestond, ἑαυτον ἐκενωσε μορφην δουλου λαβων,
Phil. 2:7. Uit de vaderen κατα σαρκα, is Hĳ toch ὁ ὠν ἐπι
παντων θεος εὐλογητος εἰς τους αἰωνας, Rom. 9:5. Ofschoon
beeld des onzienlĳken Gods, eerstgeborene aller creaturen, Schepper
aller dingen, is Hĳ toch ook πρωτοτοκος ἐκ των νεκρων, Col. 1:13-18;
Davids zoon, is Hĳ toch tegelĳk Davids Heer, Mt. 22:43;
rondwandelende op aarde, is Hĳ ook zoo steeds nog εἰς τον
κολπον του πατρος, Joh. 1:18, ὁ ὠν ἐν τω οὐρανῳ, Joh. 3:13,
zĳnde vóór Abraham, Joh. 8:58; in één woord, de volheid der
Godheid woont σωματικως in Hem, Col. 2:9. Ieder oogenblik
worden in de Schrift aan hetzelfde persoonlĳke subject Goddelĳke
en menschelĳke praedicaten toegeschreven, een Goddelĳk en een
menschelĳk zĳn, alomtegenwoordigheid en beperktheid, eeuwigheid
en tĳd, scheppende almacht en creatuurlĳke zwakheid. Wat is
dit alles anders dan de kerkelĳke leer der twee naturen, vereenigd
in één persoon? De nieuwere theologie gevoelt echter voor een
deel van deze leer der twee naturen een diepen afkeer, vindt ze
het toppunt der ongerĳmdheid, en vervangt ze door de Doppelseitigkeit,
Holtzmann, Neut. Theol. II 65. 94, door de Doppelheit
von Gesichtspunkten, Pfleiderer, Grundriss § 129. Nitzsch, Ev.
Dogm. 513, door de leer van twee opeenvolgende toestanden vóór
en na de opstanding, Schultz, Gottheit Christi 417, of door die
van idee en verschĳning, Schweizer, Chr. Gl. II 12 enz. Het is
duidelĳk, dat in deze beschouwingen de leer der Schrift over den
persoon van Christus ganschelĳk niet tot haar recht komt. Al
is het waar, dat Christus, inzonderheid bĳ Paulus, eerst door
zĳne opstanding intreedt in het volle Zoonschap, Rom. 1:4,
Heer uit den hemel en levendmakende Geest wordt, 1 Cor.
15:45, 2 Cor. 3:17 en een naam ontvangt boven allen
naam, Phil. 2:9, daarmede ontkent Paulus in het minst niet,
dat Christus ook vóór zĳne menschwording reeds een persoonlĳk,
Goddelĳk bestaan had, 2 Cor. 8:9, Phil. 2:6, Col. 1:15-17
en Gods eigen Zoon was, Rom. 1:3, 8:32, Gal. 4:4. De leer
der twee naturen is iets gansch anders dan de leer van twee
zĳden aan of twee toestanden in het leven van Christus. Jezus
draagt in de Schrift al die heerlĳke praedicaten niet, omdat Hĳ
eenerzĳds als mensch zich volkomen aan God wĳdde en daarom
waarachtig mensch was, en omdat Hĳ andererzĳds als diezelfde
mensch volkomen Gods liefde ons openbaarde, Schultz, Gottheit

Christi 338, maar omdat Hĳ werkelĳk God en mensch in één
persoon was. Een mensch, hoe hoog ook staande in religieusen
en ethischen zin, kan en mag toch, juist naar het strenge monotheisme
der H. Schrift, niet die Goddelĳke praedicaten dragen,
welke juist door haar aan Christus worden toegekend. Het blĳkt
dan ook overtuigend, dat zĳ, die de leer der twee naturen door
die der twee zĳden of die der twee toestanden vervangen, toch
geenszins zóó van Christus kunnen en durven spreken, als de
Schrift doet. De namen van God, Gods Zoon, Logos, Beeld Gods,
eerstgeborene van alle creaturen enz. worden daarom alle van
hun Schriftuurlĳke beteekenis beroofd en in een gansch anderen
zin opgevat. De moderne theologie, in Jezus alleen eene menschelĳke
natuur aannemende, kan Hem noch naar zĳne religieuse
zĳde, als openbaring van Gods liefde, noch ook in den staat der
verhooging, waarin Hĳ tot Heer geworden zou zĳn, eeren met de
namen, welke de Schrift Hem toekent. Hare exegese, stel dat ze
juist ware, zou haar niet de minste winst geven voor haar eigen
Christologie. Want deze is er niet meer, als Jezus alleen een
mensch is, en niet ook de eeuwige en eenige Zoon van God.


Om al de gegevens der Schrift over den persoon van Christus
te handhaven, kwam de theologie allengs tot de leer der twee
naturen. Zĳ stelde deze niet op bĳ wĳze van hypothese en
bedoelde er ook niet mede eene verklaring van het mysterie van
Christus’ persoon; zĳ vatte daarin alleen onverminkt en onverzwakt
de gansche leer der Schrift van Christus saam en handhaafde
deze daarmede tegenover de dwalingen, die ter linker- en
ter rechter zĳde in ebionitisme en gnosticisme, arianisme en
apollinarisme, nestorianisme en eutychianisme, adoptianisme en
monotheletisme, en in den nieuweren tĳd in de leer van Rothe
en Dorner over den wordenden Godmensch en in de leer van
Gess e. a. over de kenosis optraden. Het nestorianisme kwam
voort uit de Antiocheensche school, had zĳne voorbereiding bĳ
Diodorus van Tarsus en Theodorus van Mopsuestia, en werd dan
door Nestorius zoo ontwikkeld, dat de eeuwige, natuurlĳke Zoon
van God onderscheiden was van en een ander was dan de Zone
Davids, die uit Maria geboren werd; er is immers onderscheid
tusschen den tempel en dien, die daarin woont; tusschen Hem,
die in de gestalte Gods was, en Hem, die rondwandelde in knechtsgestalte;
tusschen den God en den mensch in Christus, die beide

persoonlĳk bestaan. Maria kan daarom geen θεοτοκος heeten, en
de mensch, die uit haar geboren werd, is niet de eeuwige Zoon
Gods maar zĳn aangenomen Zoon (adoptianisme). De vereeniging
van God en mensch in Christus is geen natuurlĳke maar eene
zedelĳke, als tusschen man en vrouw in het huwelĳk, geen
ἑνωσις maar eene συναφεια; de inwoning Gods in Christus is niet
specifiek maar gradueel van die in de geloovigen onderscheiden,
en zĳ neemt toe, naarmate de mensch Jezus vordert in deugd
en meer en meer tot orgaan en werktuig, tot tempel en kleed der
Godheid wordt, naarmate zĳ meer θεοφορος is, cf. Schwane, D.
G. II 317 f. Daaraan is in den jongsten tĳd de leer van Dorner
verwant, volgens welke de Logos zich langzamerhand meer aan
den mensch mededeelt en inniger met Hem samengroeit, naarmate
deze zich onder zĳn invloed zedelĳk ontwikkelt, Chr. Gl.
§ 102 f. Heel deze voorstelling wordt door de Schrift veroordeeld.
Deze schrĳft allerlei en zeer verschillende praedicaten aan
Christus toe, maar altĳd aan één en hetzelfde subject, het ééne,
ongedeelde Ik, dat in Hem woont en uit Hem spreekt. Bepaaldelĳk
zegt zĳ ook, dat de Logos niet in een mensch gewoond
heeft maar vleesch is geworden, Joh. 1:14. Wat iemand geworden
is, dat is Hĳ. Als de Zone Gods mensch is geworden,
dan is Hĳ zelf mensch. Van een persoon kan velerlei gepraediceerd,
maar nooit een ander persoon. Van vele menschen kan gezegd
worden, dat zĳ één zĳn, in een of ander opzicht; maar nooit kan
van den eenen persoon gezegd worden, dat hĳ de andere persoon
is. Man en vrouw zĳn één vleesch, maar nooit is de man de
vrouw of omgekeerd. Was dus in Christus de mensch een ander
subject dan de Logos, dan kon de Schrift nooit gezegd hebben,
dat de Logos vleesch geworden is en dus is. Bĳ Nestorius is
dus de vereeniging tusschen God en mensch in Christus niet eene
persoonlĳke en natuurlĳke, maar eene zedelĳke; zĳ blĳven altĳd
twee onderscheidene subjecten, hoezeer zĳ zedelĳk ook steeds meer
één mogen worden. En zelfs deze zedelĳke vereeniging is niet
uitgangspunt maar einddoel en resultaat; zĳ is nog niet eens als
bĳ Origenes vrucht van de verdienste der praeexistente ziel, die
niet gevallen is maar zich de vereeniging met den Logos in haar
voorbestaan verworven heeft, de princ. II 6, 3. c. Cels. VI 47;
maar zĳ komt langzamerhand in het aardsche leven van Jezus
tot stand en hangt van allerlei voorwaarden af, zĳ is van de

vereeniging Gods met andere menschen slechts gradueel onderscheiden;
dat is, Christus verliest zĳne geheel eenige plaats, Hĳ
is slechts een mensch, in wien God zich meer dan in anderen
openbaart; de idee van den Godmensch gaat te loor en het verlossingswerk
wordt ondermĳnd. Het nestorianisme is aan het
deisme en pelagianisme verwant.

Chalcedon sprak daarom terecht uit, dat de vereeniging der
Goddelĳke en menschelĳke natuur in Christus ἀδιαιρετος en
ἀχωριστος was. Maar evenzeer hield zĳ tegenover de andere
richting staande, dat zĳ was ἀτρεπτος en ἀσυγχυτος. Tegenover
Nestorius verdedigde Cyrillus, dat de vereeniging in Christus niet
eene zedelĳke was, maar eene ἑνωσις κατα φυσιν of καθ’ ὑποστασιν,
eene ἑνωσις φυσικη; maar wĳl hĳ de woorden προσωπον,
ὑποστασις, φυσις nog niet zoo duidelĳk als lateren onderscheidde,
aarzelde hĳ om van δυο φυσεις in Christus te spreken en zeide hĳ
ook wel, dat Christus ἐκ δυο φυσεων één is geworden, dat Hĳ
μια φυσις is, en dat Goddelĳke en menschelĳke natuur in Hem
vereenigd zĳn εἰς ἑν τι, εἰς μιαν οὐσιαν. Dit kon misverstaan
worden, en werd misverstaan door Eutyches, volgens wien beide
naturen door en na de vereeniging elk hare bĳzondere eigenschappen
verliezen en veranderd en omgesmolten werden in ééne
nieuwe Godmenschelĳke natuur, cf. Schwane, D. G. II 351 f.
Aan dit monophysitisme is in den nieuweren tĳd de leer der
κενωσις verwant. Zĳ werd voorbereid door de Luthersche leer
van de communicatio idiomatum, boven bl. 245, werd verder
ontwikkeld door Zinzendorf, Plitt, Zinzendorfs Theologie II 166 f.,
en dan in deze eeuw, onder den invloed der philosophie van
Schelling en Hegel, die de idee van het worden in God opnam,
door velen als eenig mogelĳke verklaring van den persoon van
Christus met warmte verdedigd. Zĳ houdt in, dat de Logos bĳ zĳne
menschwording van al zĳne Goddelĳke eigenschappen, ook de immanente,
of althans van zĳne transeunte eigenschappen zich ontdaan
heeft, tot het standpunt van eene zuivere potentie afgedaald is,
en dan vandaar in vereeniging met de menschelĳke natuur zich
weder langzamerhand tot een Godmenschelĳk persoon ontwikkeld
heeft, boven bl. 252. Maar ook deze theorie is even onaannemelĳk
als die van Dorner. De Schrift kent slechts één persoon, één
subject, één Christus, maar schrĳft daaraan toch eene dubbele
soort van eigenschappen toe, Goddelĳke en menschelĳke. Hĳ is

Logos en werd vleesch; Hĳ is naar het vleesch uit Israel en
toch God boven alles te prĳzen enz., boven bl. 239. Hetzĳ men
nu meer, gelĳk vroeger, de menschelĳke natuur in de Goddelĳke
laat veranderen, of, gelĳk thans, meer de Goddelĳke zich laat
ontledigen tot de menschelĳke toe, of ook beide naturen geheel
of ten deele laat samenvloeien tot eene derde, tot een mixtum
quid; altĳd wordt op pantheistische wĳze de grens tusschen
God en mensch uitgewischt en de idee van den Godmensch vervalscht.
De monophysitische en kenotische leer is met de onveranderlĳkheid,
met alle eigenschappen, met het wezen Gods, en
evenzoo ook met de natuur van het schepsel en van den eindigen
mensch in strĳd. Eene Godheid of eene Goddelĳke eigenschap,
die dit alleen potentia is en niet actu, is ondenkbaar; en een
mensch, die door ontwikkeling de Goddelĳke natuur tot hare
eigene maken kan, houdt op een schepsel te wezen en gaat uit
den tĳd in de eeuwigheid, uit de eindigheid in de oneindigheid
over. Zelfs is heel de gedachte van een Godmensch, bĳ wien de
vereeniging van beide naturen door beider vermenging vervangen
is, een monstrum, waarbĳ niemand zich iets denken kan. Zulk
een kan niet wezen de Middelaar Gods en der menschen, wĳl
Hĳ geen van beiden is; Hĳ brengt de vereeniging, de verzoening,
de gemeenschap van God en mensch niet waarlĳk tot stand, wĳl
Hĳ zelf, door zĳne vermenging van beide naturen, van beiden
onderscheiden en een tertium genus is. Cf. Form. Conc. ed. Müller
550, die de kenotische theorie verwerpt. Dorner, Entw. II 1261-1276.
Id. Gl. II 337 f. Id. Gesammelte Schriften 207-241.
Vilmar, Dogm. II 54. Philippi, Kirchl. Gl. IV 386. Kähler,
Wiss. d. chr. Lehre II 348. Lipsius, Dogm. § 579. Schultz,
Gottheit Christi 277 f. Bruce, The humiliation of Christ, Edinb.
1870. Orr, Chr. view 280. Lobstein, Revue de théol. et de philos.
Mars 1891 p. 186 s. Id. Etudes christol., Paris Fischbacher 1891.
Chapuis, Revue de théol. et de philos. Sept. 1891 p. 426 s.
Scholten, L. H. K. II 385v.

14. Voorshands kan de theologie, indien zĳ waarlĳk Schriftuurlĳke
en christelĳke theologie wil zĳn, niet beter doen dan
de leer der twee naturen te handhaven. Zĳ mag zichzelve daarbĳ
diep doordringen van het gebrekkige, dat hare taal, bepaaldelĳk
ook in de leer van Christus, aankleeft. Maar alle andere pogingen,

die dusver aangewend zĳn om het christologisch dogma te formuleeren
en nader tot ons bewustzĳn te brengen, doen te kort
aan den rĳkdom der Schrift en aan de eere van Christus. En
hiervoor heeft de theologie in de eerste plaats te waken. Welke
bezwaren tegen de leer der twee naturen vroeger en later ook
ingebracht zĳn, zĳ heeft toch dit voor, dat zĳ geen gegevens der
H. Schrift verwaarloost, den naam van Christus als den eenigen
Middelaar Gods en der menschen handhaaft, en ten slotte ook
nog de meest klare en heldere bevatting geeft van het mysterie
der vleeschwording. Immers, deze vleeschwording staat niet
geisoleerd in de geschiedenis. Zĳ is wel van alle feiten wezenlĳk
onderscheiden en neemt eene geheel eenige plaats in, maar
zĳ staat toch met alwat vóór en naast en na haar heeft plaats
gehad in nauw verband. Zĳ heeft, gelĳk ons vroeger bleek,
tot voorbereiding en onderstelling de generatie, de creatie,
de revelatie en de inspiratie. Ten slotte dient hier nog aan
toegevoegd, dat zĳ ook in verband staat met het wezen der
religie. Religie is gemeenschap met God; zonder haar kan een
mensch geen waar, volkomen mensch wezen; het beeld Gods is
geen donum superadditum maar behoort tot zĳne natuur. Die
gemeenschap met God is eene unio mystica; zĳ gaat ons begrip
verre te boven; zĳ is eene allernauwste vereeniging met God
door den H. Geest; zĳ is eene unio personarum, een onverbrekelĳk
en eeuwig verbond van God en mensch, dat door de benaming
ethisch veel te zwak omschreven en daarom als mystisch
aangeduid wordt; zĳ is zoo innig, dat zĳ den mensch naar Gods
beeld verandert en hem de Goddelĳke natuur deelachtig maakt,
2 Cor. 3:18, Gal. 2:20, 2 Petr. 1:4. Indien deze gemeenschap
met God en mensch nu waarlĳk, niet als eene inbeelding maar
als waarachtige realiteit verstaan wordt, dan springt hare verwantschap
en analogie met de vleeschwording in het oog. Wie
de generatie, de creatie, de immanentie, de revelatie, de inspiratie,
de religie, d. i. wie de mededeelbaarheid Gods in waarheid
belĳdt, die heeft principieel ook de incarnatie erkend. Niet in
dien zin, alsof de vleeschwording uit het wezen der religie vanzelf
voortvloeien zou, maar wel zoo, dat de erkenning der eene
alle recht tot loochening der andere ontneemt. Want indien de
incarnatie hetzĳ van de zĳde Gods hetzĳ van die des menschen
niet mogelĳk is, dan kan ook de religie niet waarlĳk bestaan

in gemeenschap van God en mensch. Maar de religie in dezen
zin is door de zonde verstoord; er is geen ware, zalige gemeenschap
van God en mensch. Daarom moest de vereeniging, die
in Christus tusschen Goddelĳke en menschelĳke natuur werd
gesloten een gansch bĳzonder karakter dragen. Zĳ kon niet
identisch wezen met de religieuse verhouding tusschen God en
mensch, want zĳ moest juist van de ware religie weer de aanvang,
het beginsel, de objectieve verwerkelĳking zĳn. Een verbond laat
zich niet improviseeren; het moet met een volk gesloten worden
in zĳn koning of vertegenwoordiger. En zoo ook heeft God, om
zĳne gemeenschap met de menschheid weer werkelĳkheid te doen
zĳn, in Christus als haar Hoofd zich met haar vereenigd. Daarom
is Christus geen individu naast anderen, maar Hoofd en Vertegenwoordiger
der menschheid, de tweede en laatste Adam, de
Middelaar Gods en der menschen. De vereeniging van Goddelĳke
en menschelĳke natuur in Christus is daarom van de
inwoning Gods in zĳne schepselen en in de geloovigen wezenlĳk
onderscheiden. Zĳ is niet eene unio personarum maar eene unio
personalis et substantialis; zĳ is geene zedelĳke vereeniging, die
haar beeld vindt in het huwelĳk, geen overeenstemming van gezindheid
en wil, geen gemeenschap der liefde alleen. Maar zĳ is
eene ἑνωσις φυσικη, gelĳk Athanasius, c. Apoll. I 8 en Cyrillus,
Anathem. 3 haar noemden. Daarmede wordt niet te kennen gegeven,
dat die vereeniging noodzakelĳk was en uit eene van beide
of uit beide naturen vanzelf voortvloeide, maar zĳ heet zoo, wĳl
zĳ niet zedelĳk is van aard, maar eene vereeniging der naturen
in den persoon des Zoons, eene unio naturarum, niet naturalis
maar personalis, Petavius, de incarn. III 4. Turretinus, Theol.
El. XIII 6, 3. En het resultaat dier vereeniging is niet eene
nieuwe natuur noch ook eene nieuwe persoonlĳkheid, maar alleen
de persoon van Christus als Christus. Hĳ die in de gestalte
Gods was, bestond van nu voortaan ook in de gestalte eens
menschen.

Krachtens dezen haar geheel eenigen aard, is de vereeniging niet
anders te denken dan als eene vereeniging van den persoon des
Zoons met eene onpersoonlĳke menschelĳke natuur. Indien toch
de menschelĳke natuur in Christus een eigen, persoonlĳk bestaan
had, zou er geen andere vereeniging dan eene zedelĳke mogelĳk
zĳn geweest. Dan ware Christus ook niet persoonlĳk God, maar

slechts een mensch, in nauwe gemeenschap met God levende. Dan
ook ware Christus een bepaald mensch met een eigen individualiteit
geweest, maar niet de tweede Adam, hoofd van het menschelĳk
geslacht. Hĳ moest echter niet een individu naast anderen
zĳn; zĳn werk bestond niet daarin, dat Hĳ één enkel mensch,
met wien Hĳ zich vereenigde, tot de gemeenschap met God
terugbracht. Maar Hĳ moest het zaad Abrahams aannemen,
Hoofd van eene nieuwe menschheid zĳn en eerstgeborene van vele
broederen. Daartoe moest Hĳ aannemen eene onpersoonlĳke menschelĳke
natuur. Dit is niet met de Anastasius Sinaita en anderen
zoo te verstaan, dat Christus de menschelĳke natuur in hare
algemeenheid, in den zin der Platonische idee, heeft aangenomen,
want deze bestaat wel in de menschheid doch niet op zichzelve,
in eene numerische eenheid, Schwane, D. G. II 369. De menschelĳke
natuur in Christus was integendeel in zooverre wel terdege
eene individueele, dat Hĳ daardoor van alle menschen, schoon
dezelfde natuur deelachtig door bepaalde eigenschappen onderscheiden
was. Toch is Christus daarom geen individu naast
anderen, want de menschelĳke natuur had in Hem geen eigen,
persoonlĳk bestaan naast den Logos maar was van den aanvang
af door den H. Geest zóó voor de vereeniging met den Logos
en voor zĳn werk toebereid, dat zĳ in dien Logos heel het menschelĳk
geslacht vertegenwoordigen en voor alle menschen van
alle geslachten en standen en leeftĳden, van alle eeuwen en
plaatsen de Middelaar Gods kon zĳn. Cf. Greg. Nyss., Hilarius,
Basilius, Ephraem, Apollinaris e. a. bĳ Dorner, Entw. I 958 f.
Damascenus, de fide orthod. III 3. 6. 11. Thomas, S. Theol.
III qu. 4 art. 4. Petavius, de incarn. V 5. Moor III 776. Pictet,
Christ. Godg. I 552. Schneckenburger, Zur kirchl. Christol. 74 f.
Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 405. Shedd, Dogm. Theol. II 295.

Het is echter juist deze onderscheiding van natuur en persoon,
welke èn bĳ de triniteit èn bĳ de leer van Christus het grootste
bezwaar ontmoet en daarom ook in beide leerstukken de oorzaak
der meeste dwalingen is. Zoowel Nestorius als Eutyches konden
deze onderscheiding niet laten gelden en concludeerden daarom
uit de twee naturen tot twee personen of uit den éénen persoon
tot ééne natuur. De christelĳke theologie werd echter bĳ de leer
van God en van Christus tot deze gewichtige onderscheiding
geleid. In God was er ééne natuur en drie personen; in Christus

één persoon en twee naturen. De eenheid der drie personen in
het Goddelĳk wezen is in vollen zin naturalis, συνουσιωδης,
coessentialis; de eenheid der beide naturen in Christus is personalis.
Deze onderscheiding is ook wĳsgeerig gerechtvaardigd.
Natuur en persoon verhouden zich niet, gelĳk in Hegels philosophie,
als wezen en verschĳning, als potentia en actus, zoodat
de natuur, in alle schepselen wezenlĳk één, in den mensch door
immanente kracht tot persoon zich ontwikkelt. Maar natuur is
het substraat, het suppositum, datgene waardoor iets is wat het
is, principium quo; en persoon is het subject, niet van eene natuur
in het algemeen, maar van eene redelĳke natuur, individua substantia
rationalis naturae, principium quod. Persoon is het in en
voor zichzelf zĳnde, dat de eigenaar, bezitter en heer is van de
natuur, een complementum existentiae, sustentans et terminans
existentiam naturae, het subject, dat door de natuur met haar
ganschen rĳken inhoud leeft, denkt, wil, handelt enz., waardoor
de natuur een voor zichzelf bestaande wordt en geen accidens
van een ander is, Schwane, D. G. II 369 f. Kleutgen, Theol. d.
Vorzeit III 71 f. Schaezler, Das Dogma v. d. Menschw. Gottes
3 f. Zoo nu is de menschelĳke natuur in Christus met den persoon
des Zoons vereenigd. De Zoon wordt niet eerst persoon in
en door de menschelĳke natuur, want Hĳ was dit van eeuwigheid;
Hĳ had noch de schepping noch de vleeschwording van
noode, om tot zichzelf te komen en persoonlĳkheid, geest te
worden. Maar wel sluit de vleeschwording in, dat de menschelĳke
natuur, welke in en uit Maria gevormd werd, geen enkel oogenblik
op en voor zichzelf bestond maar van het allereerste moment
der conceptie af vereenigd was met en opgenomen in den persoon
des Zoons. De Zoon schiep haar in zichzelven in, in se ipso
creavit et creando assumsit. Daarom is die menschelĳke natuur
toch niet incompleet, gelĳk Nestorius en thans nog Dorner, Entw.
II 1225 beweert. Want al sloot zĳ door een eigen persoonlĳkheid
en ikheid zich in zichzelve niet af, zĳ was toch van den
aanvang af persoonlĳk in den Logos, die als subject in en door
haar, met al hare bestanddeelen, vermogens en krachten leefde,
dacht, wilde, handelde, leed, stierf enz. Dat zĳ niet in eene
zelfstandige ikheid een eigen, afzonderlĳk complementum existentiae
ontving, vloeide niet voort uit een gebrek, maar juist daaruit,
dat zĳ de menschelĳke bestaansvorm van den Logos moest zĳn.

Naturae assumptae non deest propria personalitas propter defectum
alicujus, quod ad perfectionem humanae naturae pertineat, sed
propter additionem alicujus, quod est supra humanam naturam,
quod est unio ad divinam personam, Thomas, S. Theol. III qu.
4 art. 2 ad 2.

Daarom is de menschelĳke natuur in Christus niet door een
eigen persoonlĳkheid met den Logos gecoordineerd maar aan dezen
ondergeschikt. Beide naturen zĳn en blĳven wel ἀλλο και ἀλλο,
maar niet ἀλλος και ἀλλος. Het is altĳd dezelfde persoon,
hetzelfde subject, hetzelfde ik, dat door de Goddelĳke en de
menschelĳke natuur leeft en denkt, spreekt en handelt. De menschelĳke
natuur is de tabernakel, waarin de Zoon is gaan wonen;
het kleed, dat Hĳ zelf zich bereid en aangedaan heeft; de μορφη,
waarin Hĳ ons verschenen is; het instrument en orgaan, dat Hĳ
zich geheiligd heeft en waarvan Hĳ met Goddelĳke wĳsheid voor
zĳn ambt en werk zich bedient. In Christo humanitas quasi
quoddam organum divinitatis censetur, Thomas, Comp. Theol. c.
212, cf. S. Theol. III qu. 19 art. 1. Petavius, de incarn. IV
8, 6. Turretinus, Theol. XIII 6, 7. Hierin is nu niets, dat onze
tegenspraak verdient. Zonder dat wĳ daarmede iets te kort doen
aan de zelfwerkzaamheid van het schepsel, belĳden wĳ, dat de
gansche wereld een instrument der openbaring Gods is, een gewaad,
waarin Hĳ tegelĳk zich aan ons openbaart en verbergt.
De gemeente en ieder geloovige verlangt niets hoogers, dan met
ziel en lichaam en alle krachten in den dienst van God te staan
en een instrument te wezen in zĳne hand. Wat zou er dan tegen
wezen, dat in nog veel rĳker mate, in volstrekten zin de menschelĳke
natuur in Christus het heerlĳk, willig orgaan van zĳne
Godheid is? Hoog gaat de vereeniging van Goddelĳke en menschelĳke
natuur in Christus al ons spreken en denken te boven.
Alle vergelĳking begeeft ons, want zĳ is zonder eenige wederga.
Maar zĳ is dan ook het μυστηριον εὐσεβειας, dat de engelen
begeerig zĳn in te zien en de gemeente aanbiddend bewondert.

15. Toch wordt als een gewichtig bezwaar tegen de leer der
twee naturen altĳd weer dit te berde gebracht, dat zĳ de menschelĳke
natuur van Christus niet tot haar recht doet komen
en eene menschelĳke ontwikkeling bĳ Hem onmogelĳk maakt.
De Roomsche en Luthersche Christologie geven inderdaad

aanleiding tot deze bedenking. De vereeniging der twee naturen in
Christus bracht n.l. in de vroegere dogmatiek drie gevolgen
mede, communicatio idiomatum, apostelesmatum en charismatum.
De eerste hield in, dat in de vleeschwording de beide naturen
met al hare eigenschappen medegedeeld werden aan den éénen
persoon en het ééne subject, dat daarom met Goddelĳke en
menschelĳke namen kan worden aangeduid; men mag dus zeggen,
de Zone Gods is geboren, heeft geleden, is gestorven, Hd. 20:28,
1 Joh. 1:7, en ook de mensch Christus Jezus bestaat van
eeuwigheid, is uit den hemel nedergedaald enz., Joh. 3:13. Door
de tweede werd verstaan, dat de eigenlĳke middelaars- of verlossingswerken
alle een Godmenschelĳk karakter dragen, d. w. z.,
dat zĳ alle tot bewerkende oorzaak hebben het ééne ongedeelde,
persoonlĳke subject in Christus; dat zĳ tot stand gebracht zĳn
door Christus onder medewerking van zĳne beide naturen en
met eene dubbele ἐνεργεια, en dat zĳ toch weder in het resultaat
eene ongedeelde eenheid vormen, wĳl zĳ het werk zĳn van één
persoon. De derde gaf te kennen, dat de menschelĳke natuur
van Christus van het eerste oogenblik van haar bestaan af
versierd werd met allerlei heerlĳke en rĳke gaven des H. Geestes.
Over deze drie effecta unionis rees er een belangrĳk verschil,
boven bl. 242-246. De Lutherschen vatten de communicatio
idiomatum zoo op, dat de eigenschappen der beide naturen niet
alleen aan den éénen persoon, maar die der Goddelĳke natuur
ook aan de menschelĳke werden medegedeeld. De menschelĳke
natuur werd door de vereeniging verheven tot Goddelĳke almacht
en alomtegenwoordigheid, Symb. Bücher ed. Müller 679. 680;
zĳ ontving singulares, excellentissimas, maximas, supernaturales,
impervestigabiles, ineffabiles atque coelestes praerogativas majestatis,
gloriae, virtutis ac potentiae, welke niet maar geschapen en
eindige gaven zĳn, ib. 685, maar Goddelĳke en oneindige zooals
vivificare, omnipotentia, omniscientia, omnivolipraesentia, 686. 689.
691. 692. Het is duidelĳk, dat deze opvatting van de mededeeling
der eigenschappen aan de mededeeling der gaven heel hare beteekenis
ontneemt; wat zĳn er nog gaven van noode, als Goddelĳke eigenschappen
worden medegedeeld. De Luthersche Christologie spreekt
nog wel van gaven, ib. 686, maar zĳ weet er eigenlĳk geen weg
mede, cf. Dorner, Entw. II 914-916, en heeft zelfs voor de zalving
van Christus met den H. Geest geen plaats meer, Schneckenburger,

Zur kirchl. Christol. 30. Aan de andere zĳde leeren nu de
Roomschen wel eene mededeeling van gaven en bestrĳden ook
de Luthersche leer van de communicatio idiomatum, maar zĳ
zeggen, dat de menschelĳke natuur van Christus krachtens de
unio hypostatica terstond in het eerste oogenblik harer ontvangenis
uberrimam Spiritus Dei copiam atque omnem charismatum
abundantiam accepit, Cat. Rom. I 4, 4. Beide, Luthersche en
Roomsche Christologie bergen hierdoor in zich een docetisch
element; de zuiver menschelĳke ontwikkeling van Christus komt
hier niet tot haar recht; uit reactie sloeg men in deze eeuw
tot het andere uiterste over en miskende de Godheid des Heeren.
De Gereformeerden echter hebben de mededeeling der gaven zoo
verstaan, dat eene menschelĳke ontwikkeling van Jezus daarbĳ
mogelĳk was. Ofschoon de tweede Adam, Christus was toch een
ander dan Adam. Adam werd volwassen geschapen, kreeg tot
woonplaats een paradĳs en was aan geen lĳden en dood onderworpen.
Christus werd echter in Maria ontvangen van den H.
Geest en als een hulpeloos kindeke geboren; Hĳ werd niet geplaatst
in een paradĳs maar kwam in een wereld, die in het
booze ligt; Hĳ stond bloot aan verzoeking van allen kant; Hĳ
droeg eene natuur die vatbaar was voor lĳden en dood. Zĳner
was niet de menschelĳke natuur van Adam vóór den val, maar
God zond zĳnen Zoon ἐν ὁμοιωματι σαρκος ἁμαρτιας, d. i. in
zulk vleesch, dat in gestalte en verschĳning aan de σαρξ ἁμαρτιας
gelĳk was, Rom. 8:3.

Door deze schoone leer van de communicatio charismatum was
de Geref. theologie, beter dan eenige andere, in staat, om naast
de Godheid ook de ware, echte menschheid in Christus te handhaven.
Zĳ is daartoe van onberekenbare waarde. 1o Onder de
Gereformeerden was er nog verschil over, of de menschwording
op zichzelve, afgedacht van den toestand der zonde, in welken
zĳ plaats had, reeds eene daad van vernedering was. Van de
eene zĳde kon men er zich op beroepen, dat de afstand tusschen
God en mensch zoo groot is, dat het aannemen der menschelĳke
natuur zonder meer reeds vernederend is. Maar van den anderen
kant kon men daartegen aanvoeren, dat Christus dan nu nog,
terwĳl Hĳ verheerlĳkt is aan ’s Vaders rechterhand, in den staat
der vernedering zou verkeeren, Heraut 284, 285. De strĳd is
gemakkelĳk zoo te beeindigen, dat de menschwording op zichzelve,

zonder meer, steeds is en blĳft eene daad van nederbuigende
goedheid, maar niet in engeren zin een trap in den staat der
vernedering is. Dat was zĳ daardoor, dat ze eene vleeschwording
was, aanneming van eene zwakke, menschelĳke natuur. Hierover
was er immers geen strĳd, dat Christus eene zwakke, aan lĳden
en dood onderworpen, menschelĳke natuur aannam en dat dit
eene daad van vernedering voor den Zone Gods was. De Schrift
stelt dit dan ook boven allen twĳfel vast, Jes. 53:2, 3, Joh.
1:14, 17:5, 1 Cor. 2:8, 2 Cor. 8:9, Phil. 2:7, 8 enz.
2o Zoodra wĳ ons echter rekenschap trachten te geven van wat
in die zwakke menschelĳke natuur ligt opgesloten, wordt de
vraag moeilĳker. Want zeer zeker had Jezus allerlei behoeften
aan spĳs, drank, rust, slaap enz., maar deze waren toch ook
eigen aan Adam vóór den val. En omgekeerd valt het moeilĳk
te denken, dat Jezus naar zĳne menschelĳke natuur uit zichzelf
voor ziekte, krankheid, dood vatbaar was; Hĳ had toch
zelf de macht om het leven af te leggen, Joh. 10:17, maar
was niet vanzelf, zonder zĳn wil, aan den dood onderworpen.
Van ouds waren hierover dan ook de meeningen verdeeld.
Over Jezus’ uitwendige gedaante was verschil; sommigen zooals
Origenes, Chrysostomus, Hieronymus e. a. schreven Hem eene
schoone gestalte toe met beroep op Ps. 45:3, anderen zooals
Justinus, Clemens, Tertullianus enz. dachten, dat Hĳ lichamelĳk
zonder gedaante of heerlĳkheid was, Ps. 22:7, Jes. 53:2, 3;
nog anderen hielden het midden tusschen deze beide voorstellingen
of onthielden zich van een oordeel, cf. Vitringa V 501.
Walch, Bibl. theol. III 439. Menzel, Symbolik 1855 I 177 f.
Schotel, Iets over de uitwendige gedaante van Jezus Christus,
Bosch 1852. Riehm, Handw. I 724 en art. Christusfiguren in
Herzog3. En zoo stonden ook ten opzichte van de lĳdens- en
stervensvatbaarheid de aphthartodoceten en de phthartolatri tegenover
elkander. Er is nu geen twĳfel aan, dat de Zone Gods
eene menschelĳke natuur aannam, die vatbaar was voor lĳden
en sterven, anders zouden deze schĳn en geen waarheid zĳn
geweest; zelfs Roomschen en Lutherschen moeten dit erkennen.
Voorts is ter anderer zĳde ook waar, dat Christus deze menschelĳke
natuur geheel vrĳwillig aannam en in het afgetrokkene
steeds het recht behield, om deze zwakke menschelĳke natuur
af te leggen of in eene heerlĳke, boven alle lĳden en dood

verhevene te veranderen. In zoover bleef het lĳden en sterven
altoos zĳne vrĳe daad. Hĳ had en hield de macht om het leven
aan te nemen en af te leggen. Niemand kon Hem eenige smart aandoen
noch zĳn leven ontnemen, tenzĳ hĳ zelf de macht daartoe
gaf. Hĳ beschikte de ure en de macht der duisternis. Maar deze
zĳn wil ondersteld, was het lĳden en sterven voor Hem natuurlĳk,
met den aard der menschelĳke natuur, welke Hĳ aannam, gegeven.
Hilarius, bĳ Schwane, D. G. II 269 en anderen hebben het dikwerf
juist omgekeerd voorgesteld en in de smart, het lĳden enz.
van Christus het niet-natuurlĳke, het wonder, en in de wonderen
van Christus juist het natuurlĳke gezien. Ofschoon dit in
goeden zin kan opgevat, rekent het toch niet genoegzaam met
het feit, dat Christus de zwakke menschelĳke natuur aannam en
daarin van Adam was onderscheiden. Daaruit mag niet afgeleid,
dat Christus ook vatbaar was voor allerlei ziekte en krankheid;
want Hĳ nam wel op zich de algemeene gevolgen der zonde,
lĳden en dood, die nu behooren tot de menschelĳke natuur,
maar niet elke bĳzondere krankheid, die uit bĳzondere omstandigheden,
zwak lichaamsgestel, ongeregelde of onvoorzichtige
levenswĳze voortvloeit, Thomas, S. Th. III qu. 14. Moor III
591. IV 26. Ebrard § 417. Ook was de menschelĳke natuur bĳ
Christus veel rĳker ontvouwd dan bĳ Adam; want in den status
integritatis was er voor vele gemoedsaandoeningen, toorn, droefheid,
medelĳden, ontferming enz. geen gelegenheid. Maar Christus
heeft niet alleen met de innerlĳke bewegingen van Gods barmhartigheid
ons bezocht; Hĳ heeft ons in zĳne menschelĳke natuur
die rĳke wereld des gemoeds geopend, die bĳ Adam nog niet
bestond en niet bestaan kon. 3o Er is in Christus een menschelĳk
weten, eene intellectueele ontwikkeling, eene toeneming in
wĳsheid en kennis geweest. De Arianen en Apollinaristen, volgens
wie bĳ Christus de Logos de plaats van het pneuma inneemt,
konden geen menschelĳk weten in Christus aannemen. Ook de
Monophysieten moesten daartegen opkomen, maar konden evengoed
eene alwetendheid van Christus leeren, wanneer n.l. de
menschelĳke natuur in de Goddelĳke was opgegaan, als in het
omgekeerde geval eene onwetendheid (Themistius, hoofd der
Agnoëten), met beroep op teksten als Mt. 20:32, 21:19, Mk.
5:9, 13:32, Luk. 2:52, 8:30, Joh. 11:34, Schwane, D. G.
II 366. Tegenover deze partĳen kwamen de kerkvaders er hoe

langer hoe meer toe, om de menschelĳke kennis van Christus van
het eerste oogenblik af volmaakt en voor geen toeneming vatbaar
te stellen; en van hen ging dit gevoelen over in de scholastieke
en Roomsche en ook in de Luthersche Christologie. Zĳ kwamen
hierdoor met bovengenoemde duidelĳke uitspraken der Schrift
in strĳd, en moesten tot eene docetische verklaring de toevlucht
nemen. De ware grond voor deze leer is dan ook alleen de convenientia,
dat God aan een menschelĳke natuur, die zoo nauw
met Hem vereenigd was, wel deze gave der kennis moest schenken,
Kleutgen, Theol. III 251; de Schriftplaatsen, waarop men
zich beroept, zooals Joh. 1:14, 2:24, 25, 6:64, 13:3, Col.
2:3, 9 bewĳzen het tegendeel niet, omdat zĳ van den ganschen
Christus en niet bepaald van zĳne menschelĳke natuur,
en nog veel minder van deze in hare historische ontwikkeling
handelen. De Gereformeerden zeiden daartegenover, vooreerst, dat
de scientia infusa en acquisita bĳ Christus niet terstond compleet
was, maar allengs toenam en vermeerderde, en ten tweede, dat
Christus hier op aarde niet was een comprehensor maar viator,
dat Hĳ wandelde door geloof en hope en niet door aanschouwen,
dat de scientia beata hier op aarde zĳn deel nog niet was.
Natuurlĳk was het geloof bĳ Christus, niet als bĳ ons een
steunen op de genade en barmhartigheid Gods, maar dit eigenaardige
heeft het geloof alleen gekregen door den toestand der
zonde, waarin wĳ verkeeren; van nature is het geloof bĳ Adam
en bĳ Christus niets dan een zich vastklemmen aan het woord
en de belofte Gods, een vasthouden van den Onzienlĳke. En dat
heeft ook Jezus gedaan, Mt. 27:46, Hebr. 2:17, 18, 3:2. Dat
geloof en die hope waren bĳ Christus ook niet wankel en weifelend,
maar vast en sterk; zĳ hielden Hem, die in ons het geloof
wekt en voleindt, staande in de verzoeking en deden Hem voor
de als loon op zĳn arbeid Hem wachtende vreugde het kruis verdragen
en de schande verachten, Hebr. 12:2. Zoo was er dus
eene toeneming in wĳsheid en kennis bĳ Christus; het menschelĳk
bewustzĳn in Hem, hoewel hetzelfde subject hebbende als het
Goddelĳk bewustzĳn, kende dat subject, dat Ik, slechts zeer ten
deele, wel ὁλον maar niet ὁλως. Achter ons beperkt bewustzĳn
ligt in ons nog eene wereld van zĳn; zoo lag achter het
menschelĳk bewustzĳn van Christus nog de diepte Gods, die door
dat menschelĳk bewustzĳn slechts allengs en altĳd op beperkte

wĳze kon heenschĳnen, Gomarus, Op. I 196. Voetius, Disp. II
155 sq. Turretinus, Theol. El. XIII 12. 13. Moor III 804. M.
Vitringa V 246. Heppe, Dogm. d. ev. ref. K. 315. Shedd, Dogm.
Theol. II 281. 307. 329. Kuyper, Het werk v. d. H. Geest II
281v. C. Lucassen, Der Glaube Jesu Christi, Neue Kirchl. Zeits.
VI 1895 S. 337-347. Hieruit mag echter niet afgeleid, dat
Jezus op verschillende terreinen dwalen kon. Wel wordt dit
tegenwoordig in wĳden kring geleerd, om bepaaldelĳk aan Jezus’
autoriteit in zake het O. Test. te ontkomen. Maar men randt
hiermede den Christus zelven aan. Want wel is het waar, dat
Jezus geen onderwĳs gaf in eenige menschelĳke wetenschap en
daartoe ook niet op aarde gekomen is. Hĳ kwam, om ons den
Vader te verklaren en zĳn werk te volbrengen. Maar daartoe
diende Hĳ dien Vader in zĳn openbaring en werken ook te kennen,
en dus ook te weten, of het O. Testament Gods Woord
was, al dan niet. Dit was geen kennis van zuiver wetenschappelĳken
maar van religieusen aard, en voor het geloof der gemeente
van het hoogste belang. Wie in dit opzicht aan Jezus
dwaling toeschrĳft, komt niet alleen met zĳne Goddelĳke natuur
maar ook met zĳn profetisch ambt in strĳd, cf. deel I 333.
Herzog1 21, 204. Herzog2 6, 27. Voigt, Fundamentaldogm. 527 f.
Tholuck, Das Alte Test. im N. 4e Aufl. 1854. Caven, Presb.
and Ref. Review, July 1892. Schwartzkopff, Konnte Jezus irren?
Giessen, Ricker 1896. Id. Die Irrthumslosigkeit Jesu Chr. und
der chr. Glaube ib. 1897. 4o Er is in Christus eene zedelĳke
ontwikkeling. Theodorus van Mopsuestia, Nestorius en allen, die
uitgaan van de menschelĳke natuur van Christus, nemen aan, dat
Hĳ door allerlei strĳd en verzoeking zich volmaakt heeft. Jezus
was niet positief heilig, Hĳ bracht niet mee het non posse peccare;
integendeel zulk een aangeboren heiligheid is onmogelĳk en
ethisch waardeloos. Maar Jezus was een mensch, die de mogelĳkheid
van zondigen meebracht doch door zedelĳke inspanning
en strĳd zich van alle zonden feitelĳk heeft vrĳ gehouden, zich
ethisch tot het hoogste standpunt ontwikkeld en de vereeniging
met God zich waardig gemaakt heeft, cf. Schwane, D. G. II
319, 325 enz. Deze voorstelling berust op een feitelĳk niet
rekenen met de Godheid van Christus; zĳ gaat uit van de
verkeerde gedachte, dat er geen andere deugd is dan die door
strĳd verworven werd en zĳ brengt het hoogstens slechts tot

eene historische, feitelĳke zondeloosheid, die voor Jezus als Middelaar
ongenoegzaam is. De proeven, om Jezus zondeloosheid
historisch te bewĳzen zooals van Ullmann, De zondeloosheid van
Jezus, Tiel 1851, Dorner, Ueber Jesu sündlose Vollkommenheit,
Jahrb. f. d. Theol. VII 1862 S. 49-107. Art. Sündlosigheit
Jesu in Herzog1 suppl. Gouda Quint, De zondeloosheid des Heeren
1862. Schaff, Jezus Christus, het wonder der geschiedenis
1866. van Oosterzee, Leven v. Jezus I 569v. Dogm. § 93. Chapuis,
La sainteté de Jésus, Revue de théol. et de philos., Juillet, Sept.
Nov. 1897 enz., zĳn onvoldoende, Philippi, K. Gl. IV 161. Aan
historische zekerheid, die straks weer door anderen onzeker gemaakt
wordt, hebben wĳ niet genoeg. Hoe zeer het waardeering
verdient, dat zoovelen, van wie naar hun beginsel anders te verwachten
ware, nog een diep besef hebben van Jezus’ zedelĳke
volmaaktheid, zooals Daub, Marheineke, Rosenkranz, Vatke,
Schleiermacher, Beyschlag, Hase, Schenkel, Lipsius enz., toch is
het geloof wankel, dat niet rust op de getuigenis der Schrift en
daarom altĳd door allerlei philosophische en historische bezwaren
gedrukt en benauwd wordt. De Schrift doet ons echter in Christus
niet alleen eene empirische zondeloosheid maar ook eene noodzakelĳke
onzondigheid erkennen. Hĳ is de Zone Gods, de Logos, die
in den beginne bĳ God en zelf God was; Hĳ is één met den Vader
en volbrengt altĳd zĳn wil en werk enz. Voor wie dit van Christus
belĳdt, is de mogelĳkheid van zondigen en vallen een Ungedanke,
Holtzmann, Neut. Th. II 446. Frank, Chr. Wahrh. II2
178. Daarom hield de christelĳke theologie tegenover Arianen,
Pelagianen, Nominalisten, zooals Scotus, Biel, Durandus, Molina
enz., staande, dat Christus niet zondigen kon. Immers zou dan
òf God zelf hebben moeten kunnen zondigen—wat blasphemie
is; òf de vereeniging van Goddelĳke en menschelĳke natuur wordt
verbreekbaar geacht en feitelĳk geloochend, Augustinus, Enchir.
c. 36. 40. 41. Lombardus, Sent III dist. 12 en comm. van Thomas
en Bonaventura. Moor III 692. Shedd, Dogm. Theol. II 330.
Philippi IV 161 f. enz. Maar daarmee is toch het wezenlĳk
onderscheid niet opgeheven, dat er bestaat tusschen de heiligheid
Gods en de heiligheid van Christus als mensch. Daarop lettende,
kon Jezus zeggen, dat niemand goed, de goedheid zelve is dan
God alleen, Mt. 19:16, 17, Mk. 10:17, 18, Luk. 18:18, 19.
De goedheid of heiligheid van Christus naar zĳne menschelĳke

natuur is geen Goddelĳke, oorspronkelĳke, maar zĳ is eene geschonkene,
infusa; en daarom moest zĳ zich ook in den weg van
strĳd en verzoeking openbaren, staande houden en bevestigen. De
bonitas infusa sluit de bonitas acquisita niet uit. De laatste
onderstelt de eerste; geen goede vruchten dan van een goeden
boom; maar de deugdelĳkheid van den boom moet toch uitkomen
in de gaafheid der vruchten. En zoo moest Christus ook
zĳne aangeborene heiligheid openbaren door verzoeking en strĳd
heen; deze worden door het non posse peccare niet overbodig of
ĳdel. Want al kon eigenlĳke verzoeking niet van binnen maar
alleen van buiten tot Jezus komen, Hĳ had toch eene menschelĳke
natuur, die tegen lĳden en dood opzag. Zoo werd Hĳ dan
heel zĳn leven door op allerlei wĳze verzocht, door Satan, zĳne
vĳanden, zelfs door zĳne discipelen, Mt. 4:1-11, Mk. 1:13,
Luk. 4:1-13, Mt. 12:29, Luk. 11:22, Mt. 16:23, Mk.
8:33. En in die verzoekingen had Hĳ zich strĳdende staande
te houden; het non prosse peccare was geen dwang maar was
ethisch van aard en moest daarom ook op ethische wĳze tot
openbaring komen. 5o Hetzelfde geldt van de macht van Christus.
Ofschoon als de Zone Gods almachtig, was Hĳ toch beperkt, wat
aangaat de macht zĳner menschelĳke natuur. De monophysieten
onderscheiden deze beide niet, en laten de twee naturen, de
twee willen en de onderscheidene macht in elkaar opgaan. Maar
Schrift en kerk maakten tusschen beide onderscheid en laten
de twee naturen zoo verbonden zĳn, dat in het ééne Godmenschelĳk
werk elke natuur doet wat het hare is. En daarom komt
het doen van wonderen, het vergeven van zonden, het schenken
van eeuwig leven en alwat behoort tot het Middelaarswerk, niet
alleen aan zĳne Godheid maar ook aan zĳne menschheid toe.
Daarom schrĳft Christus juist als Zoon des menschen, als Messias,
zich deze macht der vergeving en des oordeels toe, Mt. 9:2-8,
Joh. 5:27. Er gaat bĳ aanraking kracht van Hem uit, Luk.
6:19. Zĳn vleesch is het brood, dat der wereld het leven geeft,
Joh. 6:51. De Vader heeft Hem alle dingen in zĳne hand
gegeven, Joh. 3:35, 13:3, 17:2. Niemand kan de schapen uit
zĳne hand rukken evenmin als uit de hand des Vaders, Joh.
10:28-30. Evengoed als de Vader hoort Hĳ het gebed, Joh.
14:13, cf. 16:23, zendt Hĳ den Geest, 15:26, cf. 14:26,
schenkt Hĳ het eeuwige leven, 10:28, 17:2. Maar dit alles

sluit toch niet uit, dat zĳne macht, als menschelĳke, voor toeneming
vatbaar is. Hĳ is als een kindeke, zwak en hulpeloos,
geboren; Hĳ had behoefte aan spĳze en drank, Hĳ was vermoeid
van de reis en zat neder bĳ de bron, Joh. 4:6; zelfs bĳ het
doen van wonderen was Hĳ van het geloof der menschen afhankelĳk,
Mt. 13:58; in den hof werd Hĳ door een engel versterkt,
Luk. 22:43. Eerst na de opstanding zegt Hĳ, dat Hem alle
macht gegeven is in hemel en op aarde, Mt. 28:8, Mk. 16:20,
Luk. 24:19. Dan ontvangt Hĳ de heerlĳkheid terug, die Hĳ als
Zoon reeds te voren bĳ den Vader had, Joh. 17:5, en doet
daarin ook zĳne menschelĳke natuur deelen. Door de opstanding
is Christus ook als mensch tot Heer geworden over levenden
en dooden, heeft Hĳ een naam ontvangen boven allen naam en
macht over alle creaturen, Mt. 28:18, Col. 2:3, 9, Phil. 2:9,
Hebr. 2:7, 8.

16. De belĳdenis aangaande Christus vindt hare practische
toepassing in de vereering, welke Hem toegebracht wordt, in den
honor adorationis. Bĳ hen, die met Arius de Godheid van Christus
ontkennen, of met Nestorius haar van de menschelĳke natuur
scheiden, of met Socinus in Jezus alleen een mensch zien, valt
alle grond voor de aanbidding van den Middelaar weg. Toch
tracht men deze dan nog op allerlei wĳze te handhaven. Nestorius
zeide, dat ook de mensch Jezus als belĳder en verdediger
der Goddelĳke eer mocht aangebeden worden: separo naturas,
conjungo reverentiam, Schwane, D. G. II 349. Socinus verdedigde
haar daarmede, dat Christus verhoogd was tot Heer en
alle macht had ontvangen en dus in nood en ellende ons helpen
kon; velen van zĳne partĳ echter, zooals Davidis, Francken e. a.
bestreden ze, omdat God alleen mocht aangebeden worden en de
macht van Christus in elk geval eene beperkte was; Socinus zag
zich dan ook genoodzaakt, om tusschen de vereering van God als
prima causa en die van Christus als causa secunda van ons heil
onderscheid te maken, Vitringa V 252. Fock, Der Socin. 538 f.
Ook de Remonstranten ontleenden den grond voor de aanbidding
van Christus vooral daaraan, dat Hĳ Middelaar, Koning, Heer
was en als zoodanig van den Vader een honor adorationis had
ontvangen, die wel verus en divinus maar toch niet supremus
was, Apol. Conf. c. 2 p. 39. c. 3 p. 50. c. 16 p. 153. Arminius,

Op. 436. Limborch, Theol. Christ. V 18. Episcopius, Inst.
theol. IV 35 VII 27, 6, cf. daartegen Censura in conf. Rem. c.
2. 3. 12. Trigland, Antapol. c. 44. Heydanus, Causa Dei V 12.
Vitringa V 268. De verdediging van de aanbidding van Christus
door Ritschl en zĳne school komt zakelĳk met die van Socinus
overeen: Christus, als mensch ten opzichte van God, mag wel
vereerd maar niet aangebeden, doch Christus, religieus beschouwd,
als openbaring Gods, als die persoon, in wien de gemeente God
heeft, is wel te aanbidden, want dan bidden wĳ Hem niet aan
naast God, maar God in Hem. Deze aanbidding van Christus
behoort dan verder wel in den openbaren godsdienst der gemeente
tehuis maar niet in het gebed der bĳzondere personen; dit laatste
is ongezond, maakt Christus tot een van God onderscheiden subject,
kweekt een sentimenteele richting en leidt tot creatuurvergoding,
Schultz, Gottheit Christi 1881 S. 706 f. Evenals onder
de Socinianen, zĳn er dan onder de volgelingen van Ritschl, die
de aanbidding van Christus geheel verwerpen, en Hem wel een
voorwerp des geloofs en een voorbeeld ter navolging noemen maar
niet een object van religieuse vereering, Chapuis, Revue de théol.
et de philos. Nov. 1895 p. 560-586, Id. Die Anbetung Christi
in Gottschick’s Zeits. f. Theol. u. Kirche 1897 S. 28-79. Het
Socinianisme en het Ritschlianisme komt zoo bĳ het Unitarisme
uit, dat Christus van alle religieuse vereering berooft. Voorzoover
zĳ echter toch nog eene aanbidding van den mensch Christus
trachten te handhaven, zĳn zĳ verwant en bieden steun aan hen,
die, schoon Christus’ Godheid erkennende, toch ook aan zĳne
menschelĳke natuur een grond der aanbidding ontleenen. Tot
dezen behooren in de eerste plaats de monophysieten, tegen wie
het vĳfde oec. Concilie c. 9, bĳ Denzinger n. 180, bepaalde, dat
de aanbidding van Christus niet rust op eene συγχυσις της
θεοτητος και της ἀνθρωποτητος maar zich richten moet op God,
den vleeschgeworden Logos met zĳn vleesch. Maar ook de scholastieke
en Roomsche theologen zĳn er allengs toe gekomen, om
de menschelĳke natuur van Christus op zich zelve religieus te
vereeren. Uitgangspunt was daarbĳ de algemeene leer der kerkvaders,
dat de persoon van Christus in de ongedeelde eenheid
harer beide naturen, als vleeschgeworden Woord, als God en
mensch te zamen, met ééne aanbidding vereerd moest worden.
Daaruit werd afgeleid, dat de menschelĳke natuur van Christus

zelve, op zichzelve, in se, ook voorwerp van Goddelĳke vereering
(λατρεια) mocht en moest wezen; echter niet om zichzelve, per
se en propter se, maar om hare hypostatische vereeniging met
den Zone Gods. Daaraan werd dan verder toegevoegd, dat, al is
de menschelĳke natuur op zichzelve te aanbidden en dus objectum
materiale der adoratio, zĳ dan toch altĳd een objectum partiale
en niet totale is; d. w. z. wie haar aanbidt, bidt met haar altĳd
Hem aan, die met die menschelĳke natuur zich vereenigd heeft;
en zoo werd het daardoor geoorloofd en mogelĳk, om niet alleen
de menschelĳke natuur van Christus op zichzelve, maar zelfs een
deel van haar, zooals b. v. het heilige hart van Jezus, tot voorwerp
van aanbidding te maken; de aanbidding geldt toch dat
hart niet alleen maar geldt den ganschen Christus, die in dat
hart zĳne Goddelĳke liefde wonen deed. En eindelĳk zeiden
vele theologen nog, dat de menschelĳke natuur van Christus
niet alleen op grond van hare hypostatische vereeniging met den
Logos voorwerp van λατρεια, maar ook op grond van de vele
haar zonder mate geschonken gaven voorwerp van δουλεια mocht
zĳn, en dan nader weer voorwerp van ὑπερδουλεια, naar den
hierarchischen regel: adoratio est diversa pro diversitate excellentiae,
quae est ejus objectum formale. Cf. Damascenus, de fide
orthod. III c. 8. Lombardus en andere comm. op Sent. III dist.
9. Thomas, S. Theol. III qu. 25. Bellarminus, de imag. sanct.
II c. 12 sq. Petavius, de incarn. XV c. 1-4. Theol. Wirceb. IV
330. Perrone, Prael. theol. IV 274. Scheeben, Dogm. III 51 f.
Pesch, Prael. theol. IV 97 sq. Simar, Dogm. 411. Krachtens
hunne leer van de mededeeling der Goddelĳke eigenschappen aan
de menschelĳke natuur leeren ook de Lutherschen, dat de menschelĳke
natuur van Christus te aanbidden is, Gerhard, Loc. IV
§ 23. Quenstedt, Theol. III 199-208 V 353. Buddeus, Inst.
theol. p. 771 sq. En eindelĳk heeft bĳ de Herrnhutters de mensch
Christus bĳna geheel de plaats van God ingenomen; Hĳ is niet
de middelaar maar de plaatsvervanger Gods en bĳna het eenige
voorwerp der Godsdienstige vereering, Plitt, Zinzendorfs Theol.
III 20 f. Römheld, Theol. sacrosancta 1888.

Geheel in overeenstemming met hunne leer van Christus zeiden
nu de Gereformeerden, dat de Middelaar wel voorwerp van aanbidding
was maar dat de grond voor die aanbidding gelegen
was in zĳne Goddelĳke natuur. Toch was er onder hen nog

eenig verschil van gevoelen. Allen waren het hierin eens, dat
Christus ook als Middelaar aangebeden en vereerd moest worden,
maar sommigen meenden dat de grond voor die aanbidding
alleen lag in de Godheid van Christus, Voetius, Disp. I 520 sq.
II 304 sq. Maccovius, Coll. theol. I 369 sq. Macc. Redivivus
c. 91. Hoornbeek, Socin. confutatus I 36 sq. Mastricht V 2,
26 enz.; anderen oordeelden, dat het objectum formale niet
alleen de Godheid maar het Middelaarschap van Christus was,
Amesius, de adoratione Christi. Walaeus, Loci Comm. Op. I
389. Trigland, Antapol. c. 46. Alting, Theol. problem. XII 20.
Cloppenburg, Op. I 461. Bucanus, Inst. XXXV qu. 9. Turretinus,
Theol. El. XIV qu. 18. Hottinger, Heidanus, Burman, Heidegger,
Moor III 829. Vitringa V 247. Nu laat de Schrift er geen
twĳfel over, of Christus, evenals het voorwerp van ons geloof
en vertrouwen, Joh. 14:1, 17:3, Rom. 14:9, 2 Cor. 5:15,
Ef. 3:12, 5:23, Col. 1:27, 1 Tim. 1:1 enz., zoo ook het
object van onze godsdienstige vereering en aanbidding mag zĳn,
Joh. 5:23, 14:13, Hd. 7:59, 9:13, 22:16, Rom. 10:12,
13, 1 Cor. 1:2, 2 Cor. 12:8, Phil. 2:9, Hebr. 1:6, Op.
5:12, 13, 22:17, 20, cf. Loofs in Herzog3 4, 21. Th. Zahn,
Die Anbetung Jesu im Zeitalter der Apostel, Stuttgart 1885, ook
in Skizzen aus dem Leben der alten Kirche 1898 S. 271-308.
Maar toch kan de grond der aanbidding van Christus naar de Schrift
aan niets anders dan aan zĳne Godheid worden ontleend. Immers,
het woord der Schrift staat vast: den Heere uwen God zult gĳ
aanbidden en Hem alleen dienen. Dat is het gebod, hetwelk alle
Heidensche en Roomsche creatuurvergoding in beginsel veroordeelt.
Indien daarbĳ de koninklĳke macht van Christus of ook zĳn
middelaarschap nog als grond voor religieuse aanbidding wordt
aangevoerd, dan wordt dit gebod Gods verzwakt en geschonden.
Als middelaar, koning, priester, profeet, is Christus niet absolute
summus, maar Gode gesubordineerd; in die hoedanigheid heeft
Hĳ eene andere heerlĳkheid en eene andere macht, dan welke
Hĳ als Zoon met den Vader en den Geest deelachtig is; in die
qualiteit is Hĳ niet de causa efficiens, welke God alleen is,
maar de causa instrumentalis onzer zaligheid. Ligt daarom de
grond voor de aanbidding van den Middelaar, behalve in zĳne
Godheid, ook nog in zĳn Middelaarschap, dan ligt de grond
ook feitelĳk in zĳne menschelĳke natuur, want als Middelaar is

Christus zonder deze niet te denken; dan hebben Vader en Geest,
die geen Middelaar zĳn, één grond voor hunne aanbidding minder
dan de Zoon en komt deze dus boven den Vader en den
H. Geest te staan; dan zĳn er twee gronden voor adoratie, eene,
die aan de Godheid, een andere, die aan iets anders, dat is aan
iets creatuurlĳks, is ontleend, en dan is in beginsel de Roomsche
onderscheiding van λατρεια en δουλεια binnengehaald en de creatuurvergoding
gewettigd. Christus is dus zeer zeker als onze
Middelaar te aanbidden, evenals God ook als Schepper enz.
vereerd en aangeroepen wordt, maar de grond daarvoor ligt
alleen in zĳne Godheid. Hĳ is niet God omdat Hĳ Middelaar,
maar Hĳ is Middelaar omdat Hĳ God is, met den Vader en
den Geest één eenig God, boven alles te prĳzen in der eeuwigheid.
De middelaarswaardigheid en de middelaarswerken kunnen
en mogen motieven der aanbidding zĳn, gelĳk allerlei weldaden
ons nopen tot aanbidding van God. Zĳ kunnen ook in zoover
gronden der aanbidding heeten, als daarin het Goddelĳk wezen
werkt en zich openbaart; maar fundament der aanbidding is het
God-zĳn alleen.



§ 42. Het werk van den Middelaar.

1. Bĳ alle volken treffen wĳ eenig besef van zonde en behoefte
aan verzoening en verlossing aan. Ook komen er bĳna in alle
godsdiensten heilige personen voor, die de gemeenschap met God
voor anderen bewerken en in stand houden. Koningen en profeten
treden dikwerf als zulke middelaars op, maar vooral de priesters
zĳn met dezen dienst belast. Het woord priester komt van presbyter,
oudste, en had dus oorspronkelĳk in het geheel geen
hieratischen zin; de namen in andere talen, zooals ‎‏כֹּחֵן‏‎, ἱερευς,
sacerdos duiden de priesters aan als zoodanige personen, die
voor God staan en een heilig werk verrichten, bepaaldelĳk offers
brengen. Hoezeer nu zulk een priesterschap bĳna in alle godsdiensten
voorkomt, cf. Julius Lippert, Allgemeine Geschichte des
Priesterthums, Berlin 1883-4, toch is de oorsprong ervan ons
onbekend. Volgens de Schrift kwamen er in den oudsten tĳd
nog geen bĳzondere priesters voor; Abel, Kain, Noach, de

aartsvaders brengen nog zelf hunne offeranden, Gen. 4:3, 4, 8:20,
12:7 enz.; eerst als onder de volken het zondebesef en het
bewustzĳn van scheiding tusschen God en mensch toeneemt,
komt allerwege de idee van een middelaarschap op. Het voornaamste
middel, waarvan deze priesterschap zich bedient, om de
gemeenschap met God te verkrĳgen, is de offerande, ‎‏מִנְחָהַ‏‎, ‎‏עֹלָה‏‎, ‎‏זֶבַח‏‎, ‎‏אִשֶּׁה‏‎,
δωρον, ἱερειον, προσφορα, θυσια, τελετη, oblatio,
sacrificium. Ook oorsprong en wezen van het offer is voor ons
in het duister gehuld. Sommigen verklaren het offer uit de gezindheid
des menschen, om de Godheid door een of ander
geschenk gunstig te stemmen en allerlei hulp van haar te verkrĳgen
(do ut des, geschenktheorie), Saussaye, Religionsphilos.
I 101. v. Hartmann, Religionsphil. I 35. Daarbĳ meenen velen
dan, dat de menschen de goden eerst aan zichzelven gelĳk dachten
en hun daarom in de offers vooral voedingsmiddelen aanboden
(spĳstheorie), ib. en Siebeck, Religionsphilos. 279. Anderen
huldigen de mystische of sacramenteele theorie en zien het wezen
van het offer niet in eene gave aan maar in de gemeenschap met
de goden, daardoor genoten, dat men saam aanzit aan één disch
en één spĳze en drank nuttigt, Marti, Israel. Relig.3 36. Smend,
Att. Rel. 24. Pfleiderer, Religionsphilos.3 648. Volgens eene
andere, de symbolische theorie, geeft de offeraar in de gave, die
hĳ den goden biedt, een bewĳs van zĳn eerbied en onderwerping,
van zĳne verloochening van al het aardsche en van zĳne algeheele
toewĳding aan God, Wuttke, Gesch. des Heidenthums I
127 f. Eindelĳk zĳn er nog, die het destructieve element in het
offer wezenlĳk achten en daarom aan alle offer een verzoenend
karakter geven, Bellarminus, Vasquez en vele Roomsche theologen,
cf. Thalhofer, Das Opfer des alten und neuen Bundes, Regensb.
1870. Id. Handbuch der kath. Liturgik, Freiburg 1894 I2 197 f.
Nog moeilĳker wordt de vraag naar oorsprong en wezen van het
offer, wanneer wĳ aan de bloedige en dan weer bepaald aan de
menschenoffers denken. Hoe kwam de menschheid tot deze wĳze
van Godsvereering? Welke offers waren de oudste, de bloedige
of de onbloedige? Vanwaar de breede plaats en de ontzaglĳke
beteekenis, in den cultus aan het bloed toegekend? De historie
geeft hier geen antwoord. Alleen de Schrift verhaalt, dat het
offer al bestaat van den oudsten tĳd der menschheid af. Vóór
den val maakt zĳ van geen offer melding. Toch is er niets

ongerĳmds in de gedachte, dat ook toen het offer in ruimeren zin
behoorde tot de elementen van den cultus, evengoed als het gebed.
Offerande toch is naar de omschrĳving van Augustinus, de civ.
X 6, omne opus, quod agitur, ut sancta societate inhaereamus
Deo. Als zoodanig paste het ook aan den mensch in den status
integritatis. Hĳ was toch naar Gods beeld geschapen in ware
kennis, gerechtigheid en heiligheid; hĳ was profeet, priester en
koning en moest als zoodanig Gods naam verheerlĳken, zichzelf
met al het zĳne Gode wĳden, en alles regeeren en besturen naar
den wille Gods; hĳ ontving ook in den Sabbat een bĳzonderen
dag voor den dienst van God en had daartoe bepaalde vormen
van cultus noodig; er is niets vreemds in, als daartoe behalve
het gebed ook de offerande behoorde. Wel kan de mensch eigenlĳk
Gode niets geven, want de aarde is des Heeren, mitsgaders
hare volheid. Maar God gaf toch de aarde aan den mensch en
stelde hem tot heer over haar aan. En daarom kan de mensch
Gode in symbolischen zin iets offeren, ten bewĳze van zĳn eerbied
en afhankelĳkheid. Indien de offerande van huis uit behoorde
tot de religie des menschen, welke ook vóór en na den val niet
in wezen verschillend kan zĳn, dan verklaart zich ook gemakkelĳk,
dat er spoedig na den val van Kains en Abels offerande
wordt gesproken, zonder dat God opzettelĳk den offercultus instelt.
Protestanten en Roomschen streden er vroeger over, of het offer
berustte op een positief gebod Gods dan wel op een innerlĳken
religieusen drang van den mensch, M. Vitringa IV 275-280.
Herzog2 11, 31. Maar indien het offer reeds bestond vóór den
val, is daarmee dit geschil ook opgelost. Wel echter heeft de
zonde in de offerande groote wĳziging gebracht, niet alleen zoo,
dat aan de bestaande het zoenoffer mechanisch werd toegevoegd,
maar bepaald ook in dien zin, dat de offerande zelve van karakter
veranderd is. De mensch na den val vreest voor God en verbergt
zich voor zĳn aangezicht, en daarom is ook de gezindheid en de
bedoeling veranderd, waarmede hĳ offert en waarmede hĳ bidt.
Het zoenoffer (sacrificium propitiatorium, propter offensam commissam)
komt in het middelpunt te staan en vormt en draagt de
andere offeranden (sacr. latreuticum, propter Dei majestatem,
lofoffer; sacr. impetratorium, propter beneficia sperata, bidoffer;
sacr. eucharisticum, propter beneficia jam suscepta, dankoffer),
Thomas, S. Theol. II 1 qu. 102 art. 3 ad 10. Onder die

zoenoffers nemen de bloedige offers eene eerste plaats in, en deze
dragen een destructief en een substitueerend karakter; hetgeen
Gode aangeboden wordt, wordt verstoord, geslacht; en wĳl eigenlĳk
de mensch zelf tot zĳne verzoening zich alzoo moest opofferen,
neemt hĳ een dier of ook een ander mensch in zĳne plaats.
En eindelĳk komt er allengs in alle godsdiensten een afzonderlĳke
stand van priesters op; de mensch voelt zich van God verwĳderd
en heeft behoefte aan een middelaar, die hem in de nabĳheid
Gods brengt. Zoo wĳzen alle offers der menschheid, direct in
Israel, indirect ook bĳ de Heidenen, naar de groote volmaakte
offerande heen, welke door Christus, den Middelaar Gods en
der menschen gebracht is op het kruis van Golgotha. Cf. Pfanner,
Theol. gent. c. 15. Lasaulx, Die Sühnopfer der Griechen u. Römer
u. ihr Verh. zu dem Einen auf Golgotha, Würzburg 1841.
Nägelsbach, Nachhom. Theol. 1857 S. 315 f. Bähr, Symb. des
mos. Cultus II 217 f. 269 f. Stöckl, Das Opfer nach seinem
Wesen u. Geschichte2, Mainz 1861. Weiss, Apol. d. Christ. II3
248-304. Oswald, Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. der kath.
Kirche I2 503 f. Gihr, Das heilige Messopfer6, Freiburg 1897
S. 10 f. Scheeben, Dogm. III 387 f. Daniel Dewar, The nature,
reality and efficacy of the atonement 1831 ch. 1. Trumbull,
The blood covenant. A primitive rite and its bearings on Scripture,
2 ed. Philad. 1893. Art. Blut in Herzog3.

2. De wĳziging, door de zonde in de offerande aangebracht,
vertoonde zich eerst langzamerhand. Eerst was het offer eenvoudig
‎‏מִנְחָה‏‎, gave, Gen. 4:3; en de offeranden werden door de offeraars
zelven gebracht. Toen offercultus en priesterschap reeds bĳ andere
volken zich ontwikkeld hadden, werden deze ook voor Israel
geregeld. Evenals het profetisch en koninklĳk, zoo rust ook het
priesterlĳk ambt volgens de wet op verkiezing van Ihvh, Num.
16:7, Hebr. 5:4. De taak, aan de priesters opgedragen, is eene
dubbele; zĳ moeten het volk Israels, mede door de urim en
thummim, onderwĳzen aangaande de rechten en wetten des Heeren,
Ex. 28:30, Deut. 17:9, 33:8-10, Jer. 18:18, Ezech.
7:26, 44:23, 24, Hagg. 2:12, Mal. 2:7, en voorts met
de offeranden des volks tot Ihvh naderen, Lev. 21:8, Num.
16:5 enz., en dan van zĳnentwege het volk zegenen, Lev. 9:23,
Num. 6:23. De offers, die Israel brengen moest, waren verschillend.

Het paaschoffer, Ex. 12, neemt eene zelfstandige plaats in,
is zoen- en brandoffer, sacrificium en sacramentum tegelĳk; het
bondsoffer, Ex. 24:3-11, diende, evenals dat bĳ Abraham,
Gen. 15:9, Jer. 34:18v., tot bevestiging van het verbond;
het bestond daarom uit brandoffers van varren, wier bloed
ter bedekking der zonde en ter heiliging door Mozes als middelaar
der verbonds deels op het altaar deels op het volk
werd gesprengd, en werd daarna met dankoffers besloten; het
brand- en dankoffer, Lev. 1, 3, diende, om de op den grondslag
des verbonds rustende gemeenschap met God te onderhouden;
het zond- en schuldoffer, Lev. 4-6, onderstelde, dat de gemeenschap
met God door eene zwakheidszonde gestoord was en bood
in de besprenging des bloeds van het geslachte offerdier bedekking
der zonde en herstel der gemeenschap met God. De verzoening
kwam nu aldus tot stand: door de handoplegging droeg
de offeraar zĳne zonde op het dier over; wel wordt dit dikwerf
ontkend, maar ten onrechte; handoplegging sluit in de
Schrift altĳd eenige overdracht in, van zegen, Gen. 48:13, Mt.
19:13, vloek, Lev. 24:14, ambt, Num. 27:18, Deut. 34:9,
den H. Geest, Hd. 8:17 enz., en zoo bĳ de bloedige, ook de
brand- en de dankoffers, Lev. 1:4, 3:2, van erkende en beleden
zonde, Lev. 4:4, 15, 16:21, 2 Chr. 29:23; de offerande zelve
heette ‎‏חטאת‏‎ of ‎‏אשׁם‏‎. Daardoor was het offerdier nu des doods
waardig. Maar wĳl het niet alleen diende, om voor den offeraar
de straf te ondergaan maar juist om voor zĳne zonde verzoening
te doen, daarom wordt het dooden van het dier altĳd een slachten
genoemd. Het was niet om den dood als dood te doen, maar
om daardoor het bloed te verkrĳgen, dat verzoening moest doen.
God had juist dat bloed van het dier tot eene verzoening op het
altaar gegeven; en wel omdat dat bloed de zetel der ziel, de zetel
van een, na en door de slachting weer van zonde bevrĳd leven
was, Lev. 17:11. Als dit bloed nu op het altaar of op het
verzoendeksel in Gods nabĳheid kwam, dan werd daardoor de
offeraar of zĳne zonde voor het heilig aangezicht Gods bedekt;
of liever, God zelf was het, Deut. 21:8, Jer. 18:23, Mich.
7:19, en als zĳn plaatsvervanger de priester, Lev. 5:13, 10:17,
15:15, die door de als ‎‏כֹּפֶר‏‎, λυτρον, losprĳs gedachte offerande
de personen der offeraars van hunne zonden weg of ook die zonden
zelve voor zĳn aangezicht bedekte, ‎‏כִּפֶּר‏‎ met de praep. ‎‏על‏‎ of ‎‏בעד‏‎.

Litt. over den O. T. offercultus in Herzog2 11, 61 en voorts nog
Smend, Altt. Relig. 319. Marti, Gesch. d. isr. Rel. 226.

Opmerking verdient het echter, dat de zoenoffers volstrekt niet
alle maar slechts enkele, bepaalde, onopzettelĳke zonden verzoenden;
op de zonden met opgeheven hand stond de uitroeiing uit
het midden des volks, Num. 15:30. Al werden de zonden door
afdwaling ook zeer ruim genomen, Lev. 5, 6; toch bleef de verzoening,
welke door de zoenoffers aangebracht werd, zeer beperkt.
Trouwens, het genadeverbond, door God met Israel opgericht,
berustte niet op die zoenoffers maar ging eraan vooraf en had zĳn
grondslag alleen in Gods belofte: Ik ben de Heere uw God. De
zond- en schuldoffers dienden alleen, om onopzettelĳke overtredingen,
die geen bepaalde bondsbreuk waren, te verzoenen en de
daardoor verstoorde gemeenschap met God te herstellen. Dit blĳkt
ook daaruit, dat zĳ verordend waren voor gevallen, waarin er
alleen van levietische onreinheid maar niet van subjectieve schuld
sprake was, Lev. 5:2, 12:6, 7, 15:14. Er bleven dus tal van
zonden over, voor welke de wet geen verzoening door offeranden
aanwees; niet alleen eenige zonden met opgeheven hand, die met
uitroeiing werden gestraft, maar voorts allerlei geestelĳke en
vleeschelĳke zonden, zonden met gedachten en woorden, zonden
van hoogmoed en zelfzucht. Voor al deze zonden waren geen
offers voorgeschreven. Het is waar, dat volstrekt niet alleen de
zond- en schuldoffers maar dat ook de brand- en dankoffers een
verzoenend karakter droegen, Lev. 1:3, 4, 9:7, en dat op den
grooten verzoendag alle zonden des volks werden verzoend, Lev.
16:16, 23:26-32, Num. 29:7-11. Toch blĳft het opmerkelĳk,
dat daarbĳ van al de bovengenoemde zonden geen sprake
is en dat de eigenlĳke zond- en schuldoffers alleen in bepaalde
gevallen voorzien. Bĳ bĳzondere gelegenheden, als het volk zwaar
gezondigd en aan bondsbreuk zich schuldig gemaakt heeft, wordt
dan ook de verzoening op buitengewone wĳze verkregen, door
Mozes’ voorbede, Ex. 32:30-35, Num. 14, Ps. 106:23, of door
ongewone offeranden, Num. 16:45-50, 2 Sam. 24:25, 2 Chron.
29:8-11. En dat wisten de vromen in Israel ook; zĳ wisten,
dat de zoenoffers slechts in zeer enkele gevallen een weg tot verzoening
ontsloten; en daarom gaan zĳ achter die offers terug en
pleiten op de barmhartigheid Gods. En dat bedoelde de O. T.
offercultus ook aan Israel te leeren. Die enkele offeranden, die

voorgeschreven waren, dekten niet het gansche leven; zĳ brachten
geen ware verzoening aan; zĳ dienden alleen om het zondebesef
te wekken en waren typen, die heenwezen naar eene andere en
betere offerande. De O. T. offercultus was onvolmaakt; de priesters
waren zelven zondaren; het bloed van stieren en bokken kon
de zonden niet wegnemen; de offers moesten eindeloos worden
herhaald. Alles duidde aan, dat de ceremonieele bedeeling des
O. T. slechts eene voorbĳgaande, symbolische, typische beteekenis
had. En daarom komt er naar de profetie een ander verbond,
dat niet verbroken maar door allen gehouden wordt, Jer. 31:31;
een ander profeet, die in bĳzondere mate met den Geest Gods
gezalfd zal zĳn en eene blĳde boodschap brengen zal aan Israel
en de Heidenen, Deut. 18:15, Jes. 11:2, Mal. 4:5; een andere
priester, die niet naar de wĳze van Aaron maar naar de orde
van Melchizedek zal aangesteld worden en daarom de priesterlĳke
en koninklĳke waardigheid in zich vereenigen en beide eeuwiglĳk
dragen zal, Ps. 110, Jer. 30:21, Zach. 6:13; een andere koning,
die uit Davids huis voortkomen en een Heerscher wezen zal in
Israel, Mich. 5:1, 2. En zoo zal er ook eene andere, betere
offerande komen. De offers van dieren zĳn de ware niet, Ps.
40:7, 50:8, 51:18, Am. 4:4, 5:21, Hos. 6:6, 8:11, Jes.
1:11, Jer. 6:19, 7:21 enz.; de ware offeranden Gods zĳn gehoorzaamheid,
1 Sam. 15:22, barmhartigheid, Hos. 6:6, een
gebroken geest, Ps. 51:19, naar Gods stem hooren, Jer. 7:23.
En die offerande zal gebracht worden door dien knecht des Heeren,
die Israels plaats innemen, zĳn werk volbrengen, tot een verbond
des volks en tot een licht der Heidenen wezen zal, Jes. 42:6,
49:6, en voor de zonden zĳns volks zĳne ziel tot een schuldoffer
zal stellen, Jes. 53:10.

In het O. T. loopen deze belofte van den lĳdenden knecht des
Heeren en die van den gezalfden koning ten deele nog parallel.
Beide beloften wortelen in de vastheid van Gods verbond; God kan
zĳn verbond, in weerwil van Israels ontrouw en afval, niet vergeten;
Hĳ kan het niet doen om zĳns naams wil; het is een eeuwig verbond,
dat van geen wankelen weet. En daarom krĳgt Israel, hoe ook van
wege zĳne zonde tot ellende vervallen, toch weer een koning uit Davids
huis. Die koning zal zĳn van nederige geboorte, Jes. 11:1, 2,
Mich. 5:1, 2, Ezech. 17:22, Hĳ zal niet alleen koning maar
ook priester wezen, Jer. 30:21, Zach. 3:1, 6:13, Ps. 110, de

gerechtigheid voor zĳn volk aanbrengen, Jer. 23:6, de offers
overbodig, Jes. 60:21, Jer. 24:7, 31:35, Ezech. 36:25, 27
en allen tot priesters maken, Jes. 61:6. Daarnaast loopt nu de
andere belofte, dat deze gerechtigheid voor Israel alleen in den
weg van lĳden verworven zal worden. De offercultus symboliseerde
de noodzakelĳkheid der zoenofferande; de historie toonde
het in zoo menig voorbeeld, in Mozes, David, Job, de profeten
en in die kleine schare van getrouwen, die de knie voor Baal
niet bogen, dat de besten het meest lĳden, dat zĳ, die de zake
Gods voorstaan en in zoover rechtvaardig zĳn, door lĳden tot
heerlĳkheid moeten ingaan; en in de ballingschap en daarna als
gemeente werd Israel de knecht des Heeren, die in nood en
ellende verkeerende en van alle zĳden benauwd, toch door den
Heilige Israels verlost worden zou, Jes. 41:8v. Doch ook Israel
is de ware knecht des Heeren niet; en heeft zelf verlossing van
noode, Jes. 41:14, 42:19v.; waar kon de profeet ook in het
verleden of heden het Israel of een individueel persoon, een
profeet, een martelaar vinden, die zoo wonderbaar door Jhvh was
toegerust, die zoo onwankelbaar trouw bleef, die in de verkondiging
der waarheid aan de Heidenen het zwaarste lĳden en den
schandelĳksten dood onderging? De moderne exegese doet vergeefs
moeite, om in de enkele vromen onder Israel, in de profeten,
of ook in Jeremia of een ander lĳder de figuur voor Jesaja’s
schilderĳ van den knecht des Heeren te vinden. Israel zelf met
al zĳne vromen en profeten stelt zich in Jes. 53 tegenover dien
knecht des Heeren, erkent dat het Hem om zĳn lĳden veracht
heeft en belĳdt, dat Hĳ juist om hunne overtredingen verwond
en om hunne ongerechtigheden verbrĳzeld is. Al wordt het niet
rechtstreeks gezegd, de knecht des Heeren kan geen ander dan de
Messias zĳn, die immers ook priester wezen en de gerechtigheid
voor zĳn volk aanbrengen zal. Cf. Delitzsch op Jes. 42v. Oehler,
in Herzog2 9, 649 en de daar aangehaalde litt., ook Smend, Altt.
Rel. 257. Het is eene moeilĳke vraag, of de Joodsche theologie
vóór Jezus’ komst deze twee lĳnen in de profetie reeds liet
samenvallen en alzoo een lĳdenden Messias verwachtte, cf. Wünsche,
Leiden des Messias, Leipzig 1870. Dalman, Der leidende u.
sterbende Messias der Synagoge 1888. Weber, System 344 f.
Schürer, Neut. Zeitgesch. 597. Baldensperger, Selbstbew. Jesu
121 f. Oehler in Herzog2 9, 670. Holtzmann, Neut. Theol. I

65 f. Maar al wordt deze vraag ook bevestigend beantwoord;
inhoud van het volksgeloof was de verwachting van een lĳdenden
Messias toch niet; Jezus’ discipelen toonen er zich geheel onvatbaar
voor, Mt. 16:22, Luk. 18:34, 24:21, Joh. 12:34.

3. Volgens het N. T. loopen al deze verschillende getuigenissen
van wet en profetie op Christus uit; het gansche O. T.
wordt principieel in Hem vervuld; in Hem zĳn alle beloften Gods
ja en amen, Rom. 15:8, 2 Cor. 1:20. Hĳ is de ware Messias,
de koning uit Davids huis, Mt. 2:2, 21:5, 27:11, 37, Luk.
1:32 enz.; de profeet, die den armen het evangelie verkondigt,
Luk. 4:17v.; de priester, die in zĳn persoon, zĳn ambt, zĳne
aanstelling, zĳne offerande, zĳn heiligdom de O. T. priesterschap
zeer verre overtreft, Hebr.; de knecht des Heeren, die als een
δουλος, Phil. 2:7, 8, kwam om te dienen, Mk. 10:45, zich
onderwierp aan de wet, Gal. 4:4, alle gerechtigheid vervulde,
Mt. 3:15 en gehoorzaam was tot den dood des kruises toe, Rom.
5:19, Phil. 2:8, Hebr. 5:8. Als zoodanig maakt Jezus nu
onderscheid tusschen het Godsrĳk, gelĳk het thans door Hem in
geestelĳken zin wordt gesticht en gelĳk het eens in heerlĳkheid
zal geopenbaard worden; tusschen zĳne eerste en tweede komst,
die voor de O. T. profetie nog samenviel; tusschen zĳn werk in
den staat der vernedering en dat in den staat der verhooging.
De Christus moet door lĳden in zĳne heerlĳkheid ingaan, Luk.
24:26. Het werk, dat Hĳ nu in den staat der vernedering volbrengt,
wordt in het N. T. veelzĳdig beschreven. Het is een
ἐργον, door den Vader Hem opgedragen, Joh. 4:34, 5:36,
17:4; het bestond in het algemeen in het volbrengen van Gods
wil, Mt. 26:42, Joh. 4:34, 5:30, 6:38, en omvatte dan nader
de verklaring Gods, Joh. 1:18, de openbaring en verheerlĳking
van zĳn naam, 17:4, 6, 26, de mededeeling van Gods woorden,
17:8, 14 enz. Christus is een profeet, machtig in woorden en
werken, Luk. 24:19; Hĳ is geen novus legislator, maar hĳ verklaart
de wet, Mt. 5-7, 22:40, Luk. 9:23, 10:28, Joh. 13:34,
1 Joh. 2:7, 8, verkondigt het evangelie, Mt. 12:16-21, Luk.
4:17-21, en predikt in beide zichzelven als vervuller der wet
en inhoud van het evangelie. Hĳ is de wet en het evangelie in
eigen persoon. Hĳ is geen profeet slechts door hetgeen Hĳ spreekt,
maar allereerst door hetgeen Hĳ is. Hĳ is de Logos, Joh. 1:1,

vol van genade en waarheid, Joh. 1:18, gezalfd met den Geest
zonder mate, 3:34, de openbaring des Vaders, Joh. 14:9, Col.
2:9. Bron van zĳne prediking is Hĳzelf, is niet de inspiratie
maar de incarnatie. Gods Geest kwam maar niet over Hem; God
sprak niet maar met Hem, zooals met Mozes, van aangezicht tot
aangezicht, doch God was in Hem en sprak door Hem, Hebr.
1:3. Hĳ is niet een profeet naast anderen maar de hoogste, de
eenige profeet; bron en middelpunt van alle profetie; en alle
kennisse Gods, in het O. T. vóór zĳne vleeschwording, en ook
thans in het N. T. na zĳne opstanding en hemelvaart, is uit Hem,
1 Petr. 1:11, 3:19, Mt. 11:27. Vervolgens omvatte de wil
Gods, dien Jezus kwam volbrengen, ook de wonderen, die Hĳ
deed; het ééne werk valt in vele ἐργα uiteen, Joh. 5:36, die
werken zĳns Vaders zĳn, 5:20, 9:3, 10:32, 37, 14:10, bewĳzen,
dat de Vader Hem liefheeft en in Hem is, 5:20, 10:38,
14:10, getuigen, dat de Vader Hem gezonden heeft, 5:36,
10:25, en zĳne Goddelĳke heerlĳkheid openbaren, 2:11, 11:4,
40. Ja, Hĳ doet niet alleen wonderen, maar Hĳ is zelf in zĳn
persoon het absolute wonder; als de menschgeworden, van den
H. Geest ontvangen, opgestane en verheerlĳkte Zone Gods is Hĳ
zelf het grootste wonder, middelpunt van alle wonderen, auteur
van de herschepping aller dingen, eerstgeborene uit de dooden, in
allen de Eerste, Col. 1:18. Voorts omvat de wil Gods vooral,
dat de eengeborene Zoon des Vaders het leven aflegge voor de
zĳnen, Joh. 10:18. Het N. Test. ziet in Christus eene offerande,
en de vervulling van den O. T. offercultus. Hĳ is het ware
bondsoffer; evenals het oude verbond werd bevestigd door het
bondsoffer, Ex. 24:3-11, zoo is het bloed van Christus het bloed
des nieuwen testaments, Mt. 26:28, Mk. 14:24, Hebr. 9:13v
Christus is eene θυσια, ‎‏זֶבַח‏‎, het slachtoffer voor onze zonden,
Ef. 5:2, Hebr. 9:26, 10:12; eene προσφορα, δωρον, ‎‏קָרְבָּן‏‎,
‎‏מִנְתָה‏‎, Ef. 5:2, Hebr. 10:10, 14, 18; een λυτρον, ἀντιλυτρον.
Mt 20:28, Mk. 10:45, 1 Tim. 2:6 ‎‏גְּאֻלָּה‏‎, ‎‏פָדוּי‏‎, ‎‏כֹפֶר‏‎, losprĳs,
losgeld, om iemand los te koopen uit de gevangenis, en vandaar
zoenmiddel, om door eene offerande anderer zonde te bedekken
en zoo hen te redden van den dood; eene τιμη, 1 Cor. 6:20,
7:23, 1 Petr. 1:18, 19, een prĳs, die voor de loskooping betaald
is; een zondoffer, dat voor ons tot zonde is gemaakt, 2
Cor. 5:21, 1 Joh. 2:2, 4:10; het paaschoffer, dat voor ons

is geslacht, Joh. 19:36, 1 Cor. 5:7, het lam Gods, dat de
zonde der wereld draagt en daarvoor geslacht is, Joh. 1:29,
36, Hd. 8:32, 1 Petr. 1:19, Op. 5:6 enz; het ἱλαστηριον,
Rom. 3:25, d. i. niet het verzoendeksel, ‎‏כַפֹּרֶת‏‎, al is dit woord
ook zoo in LXX overgezet wĳl er geen beter aequivalent in het
grieksch te vinden was, maar datgene, wat tot verzoening dient,
zoenmiddel, of scil. θυμα, zoenoffer, cf. Deismann, Die sprachl.
Forschung der griech. Bibel, Giessen 1898 S. 16. 17; een
καταρα, Gal. 3:13, die den vloek der wet van ons overnam;
als de slang in de woestĳn, aan het kruis verhoogd, Joh. 3:14,
8:28, 12:33, en als een tarwegraan, in de aarde stervende, om
alzoo veel vrucht te dragen, Joh. 12:24. De betrekking, waarin
deze offerande van Christus tot ons en onze zonde staat, wordt
evenzoo op zeer verschillende wĳze uitgedrukt. Hĳ geeft of stelt
zĳn leven, Mk. 10:45, Joh. 10:15, heiligt zich, Joh. 17:19,
wordt zonde en vloek gemaakt, 5 Cor. 5:21, Gal. 3:13, is
overgeleverd, Rom. 4:25, heeft zich overgegeven, Gal. 2:20,
heeft geleden, 1 Petr. 3:18, is gekruisigd en gestorven, Joh.
11:50, 51, Rom. 5:6, 1 Cor. 15:3, 2 Cor. 5:15, 1 Thess.
5:10, en dat wel als een λυτρον ἀντι πολλων, Mt. 20:28,
Mk. 10:45, in de plaats van velen, of ὑπερ c. gen. pers., Joh.
10:15, 11:50, 51, Rom 5:6, 8, 2 Cor. 5:15, 21, Gal. 3:13,
Ef. 5:2, Hebr. 2:9, ten behoeve van ons, van zĳn volk, cf.
Phil. 13, ὑπερ σου, in gratiam tuam, zoodat gĳ ’t niet behoeft
te doen; of ὑπερ c. gen. rei, Joh. 6:51, 1 Cor. 15:3, Hebr.
10:12, ten behoeve van de zonden, om ze weg te doen, of ten
behoeve van het leven der wereld, opdat deze door Christus’
dood het leven erlange; of περι c. gen. pers., Mt. 26:28, 1 Joh.
2:2, om, ter wille van velen of van de geheele wereld; of περι
c. gen. rei, Rom. 8:3, Hebr 10:6, 18, 1 Petr. 3:18, 1 Joh.
2:2, 4:10, om, ter wille van de zonde; of δια c. acc. rei,
Rom. 4:25, ter oorzake van, van wege de zonde.


Hetgeen Christus door deze zĳne offerande verworven heeft,
is te veel schier om op te noemen. Voor zichzelven verwierf
Hĳ daardoor zĳne gansche verhooging, de opstanding, Ef. 1:20,
de hemelvaart, 1 Petr. 3:22, de zitting ter rechterhand Gods,
Ef. 1:20, Hebr. 12:2, de verheffing tot Hoofd der gemeente,
Ef. 1:22, den naam boven allen naam, Phil. 2:9-11,
de Middelaarsheerlĳkheid, Hebr. 2:9, de heerschappĳ over

alle dingen in hemel en aarde, Mt. 28:18, Ef. 1:22,
1 Cor. 15:24v., het laatste oordeel, Joh. 5:22, 27. En verder
verwierf Hĳ voor de zĳnen, voor de menschheid, voor de wereld
eene onafzienbare reeks van zegeningen. Hĳ is zelf in zĳn persoon
het inbegrip van al die zegeningen, het licht der wereld,
Joh. 8:12, het ware brood, 6:35, de ware wĳnstok, 15:1,
de weg, de waarheid, de opstanding en het leven, 11:25, 14:6,
onze σοφια, δικαιοσυνη, ἁγιασμος, ἀπολυτρωσις, 1 Cor. 1:30,
onze ειρηνη, Ef. 2:14, de eerstgeborene en de eersteling, die
door velen gevolgd wordt, Rom. 8:29, 1 Cor. 15:23, de tweede
en laatste Adam, 1 Cor. 15:45, het hoofd der gemeente, Ef.
1:22, de hoeksteen van het Godsgebouw, Ef. 2:20; en daarom
is er geen gemeenschap aan zĳne weldaden dan door gemeenschap
aan zĳn persoon. Maar uit Hem vloeien toch alle weldaden
voort: de gansche σωτηρια, Mt. 1:21, Luk. 2:11, Joh. 3:17,
12:47, en dan nader de vergeving der zonden, Mt. 26:28,
Ef. 1:7, de wegneming, αἰρειν onzer zonden, Joh. 1:29, 1 Joh.
3:5, de reiniging of bevrĳding van een kwaad geweten, Hebr.
10:22, de rechtvaardigmaking, Rom. 4:25, de gerechtigheid,
1 Cor. 1:30, de υἱοθεσια, Gal. 3:26, 4:5, 6, Ef. 1:5, de
vrĳmoedige toegang tot God, Ef. 2:18, 3:12, de aflegging
door God van zĳn toorn op grond van Christus’ offerande, d. i.
de ἱλασμος, Rom. 3:25, 1 Joh. 2:2, 4:10, Hebr. 2:17, de
daarvoor bĳ God in de plaats getreden, nieuwe, verzoende, niet
meer vĳandige maar gunstige vredeverhouding tot de wereld,
καταλλαγη, Rom. 5:10v., 2 Cor. 5:18-20, en de vredeverhouding
des menschen in betrekking tot God, Rom. 5:1; verder
de gave des H. Geestes, Joh. 15:26, Hd. 2, Gal. 4:6, de
wedergeboorte en het landschap uit God, Joh. 1:12, 13, de
heiligmaking, 1 Cor. 1:30, de gemeenschap aan Christus’ dood,
Rom. 6:3v., de afsterving van de zonde, Rom. 6:6v. Gal.
2:20, de kruisiging aan de wereld, Gal. 6:14, de reiniging, Ef.
5:26, 1 Joh. 1:7, 9, en de afwassching, 1 Cor. 6:11, Op.
1:5, 7:14, der zonden door de besprenging met het bloed van
Christus, Hebr. 9:22, 12:24, 1 Petr. 1:2, de wandel in den
Geest en in de nieuwigheid des levens, Rom. 6:4, de gemeenschap
aan de opstanding en de hemelvaart van Christus,
Rom. 6:5, Ef. 2:6, Phil. 3:20, de navolging van Christus,
Mt. 10:38, 1 Petr. 2:21v.; alverder de bevrĳding van den

vloek der wet, Rom. 6:14, 7:1-6, Gal. 3:13, Col. 2:14,
de vervulling van het oude en de inwĳding van een nieuw verbond,
Mk. 14:24, Hebr. 7:22, 9:15, 12:24, de verlossing
uit de macht van Satan, Luk. 11:22, Joh. 14:30, Col. 2:15,
1 Joh. 3:8, Col. 1:13, de overwinning der wereld, Joh. 16:33,
1 Joh. 4:4, 5:4, de bevrĳding van den dood en van de vreeze
des doods, Rom. 5:12v., 1 Cor. 15:55v., Hebr. 2:15, de
ontkoming aan het oordeel, Hebr. 10:27, 28; en eindelĳk, de
opstanding, ten jongsten dage, Joh. 11:25, 1 Cor. 15:21, de
hemelvaart, Ef. 2:6, de verheerlĳking, Joh. 17:24, de hemelsche
erfenis, Joh. 14:1, 1 Petr. 1:4, het eeuwige leven, hier
reeds aanvangende met het geloof, Joh. 3:15, 36 en eens zich
ten volle openbarend in heerlĳkheid, Mk. 10:30, Rom. 6:22,
de nieuwe hemel en aarde, 2 Petr. 3:13, Op. 21:1, 5, de
wederoprichting aller dingen, Hd. 3:21, 1 Cor. 15:24-28.

4. De geschiedenis der leer van Christus’ werk vertoont een
ander karakter dan die van het dogma der triniteit en van Christus’
persoon. Er is geen bepaalde strĳd over gevoerd, die tot eene
scherpe en klare formuleering geleid heeft. De Schrift was in de
beschrĳving van dat werk ook zoo veelzĳdig; en in de geschiedenis
der theologie kwamen allerlei voorstellingen van het werk
van Christus op, die een kern van waarheid bevatten, cf. Bähr,
Die Lehre der Kirche vom Tode Jesu in den drei ersten Jahrh.
1832. Baur, Die christl. Lehre v. d. Versöhnung in ihrer gesch.
Entw. 1838. Dorner, Entw. d. Lehre v. d. Person Christi2 1851.
Thomasius, Christi Person u. Werk II3 113 f. Ritschl, Rechtf.
u. Vers., deel I. Art. Versöhnung in Herzog1 van Schoeberlein,
in Herzog2 van H. Schmidt, en voorts de dogmenhist. werken
van Hagenbach enz. De apostolische vaders sluiten zich aan bĳ
het spraakgebruik der H. Schrift en zeggen alleen, dat Christus
uit liefde voor ons geleden en zich opgeofferd heeft, Barn. 7.
Ign. ad Eph. 1. Polyc. ad Phil. 1. Diogn. 9. Spoedig echter
trachtte men zich van het werk van Christus eenige meerdere
rekenschap te geven. En dan komen terstond verschillende voorstellingen
naast elkander voor; van den beginne af werd Christus
niet alleen beschouwd als profeet maar ook als koning en
priester. Soms worden deze drie ambten ook uitdrukkelĳk naast
elkander genoemd; Eusebius spreekt van Christus als

μονον ἀρχιερεα των ὁλων και μονον ἁπασης της κτισεως βασιλεα και
μονον προφητων αρχιπροφητην του πατρος, Hist. eccl. I 3,
en verwante uitspraken komen ook voor bĳ Lactantius, Greg.
Nyss., August., de civ. X 6 enz., cf. Krauss, Das Mittlerwerk
nach dem Schema des munus triplex, Jahrb. f. d. Theol. 1872
S. 595-655. Dat neemt niet weg, dat de eene of andere voorstelling
soms eenzĳdig op den voorgrond treedt. De nadruk valt
er dan op, dat Christus de Logos is, die op aarde verscheen,
om den menschen de volle waarheid te openbaren en hun een
voorbeeld te geven van deugd, Just. Apol. I 10. Iren., adv.
haer. V 1. Tertull., de orat. 4. Clem. Alex., Strom. V 12. Orig.,
de princ. III 5, 6. c. Cels. I 67. 68. Athan., de incarn. 16. Of
ook wordt de zonde meer als macht dan als schuld gevoeld en
dienovereenkomstig het werk van Christus meer opgevat als
verlossing dan als verzoening; God is mensch geworden, opdat
Hĳ de menschen van de zinnelĳkheid, sterfelĳkheid en daemonenheerschappĳ
verlossen en hen Gode gelĳk, het eeuwige leven
en de onsterfelĳkheid deelachtig maken zou, Iren., adv. haer.
III 16, 6. 20, 2 IV 2 V 1. Athan., de incarn. 7. Greg. Nyss.,
Catech. magna 17-26 enz. Eene andere, bekende en in weerwil
van de tegenspraak van Gregorius Naz., Orat. 42, 48, door velen
gehuldigde voorstelling was, dat Christus zich in zĳn dood tot
een losgeld, lokspĳs of valstrik aan Satan had overgegeven en
dezen alzoo door list overwonnen en de menschen uit zĳne heerschappĳ
verlost had, Orig., op Mt. 20:28. Greg. Nyss., Orat.
cat. 22-26. Damasc., de fide orthod. III 1. 27 enz. En eindelĳk
komt ook van den beginne af reeds de gedachte voor, dat
Christus zich in zĳn lĳden en sterven voor ons en in onze
plaats Gode geofferd heeft, om de verzoening, de vergeving, de
heiligmaking en de gansche zaligheid te verwerven. Zeer schoon
vinden we deze gedachte reeds in den brief aan Diognetus c. 9,
cf. Clemens Rom., I ad Cor. 7. Barnabas c. 5. 6. 7. Volgens
Justinus Martyr is Christus niet alleen mensch geworden, om
zich ons lĳden deelachtig te maken en genezing te brengen, om
aan de ongehoorzaamheid, die in de wereld gekomen was, een
einde te maken, om de macht van Satan en van den dood te
overwinnen; maar zĳn dood is ook een offer voor alle zondaren,
die zich willen bekeeren, het pascha, dat voor allen geslacht is,
de oorzaak van de vergeving der zonden, Dial. c. 40. 111, cf.

Semisch, Justin der Märtyrer II 416 f. Veel duidelĳker zegt
Irenaeus, dat Christus, die door zĳne menschwording met ons in
gemeenschap staat en in heel onzen toestand is ingegaan, V praef.
cf. III 18. 7. V 16, 2, door zĳn lĳden en dood ons Gode verzoend,
III 16, 9, ons in de gunst van God, tegen wien wĳ gezondigd
hadden, hersteld, den Vader voor ons verzoend, onze
ongehoorzaamheid door zĳne gehoorzaamheid goedgemaakt en de
vergeving der zonden in het geloof ons geschonken heeft, V 17, 1.
En dergelĳke opvatting van het lĳden van Christus als een offer
voor onze zonden, dat ons de gerechtigheid en het leven verwierf,
komt ook bĳ Origenes, Athanasius, Cyrillus, Gregorius Nyss.,
Damascenus voor, Thomasius, II 125 f. Ook in het Westen werd
deze voorstelling overgenomen en verder ontwikkeld. Tertullianus
zag in de religie eene rechtsverhouding, waarin de mensch aan
Gods wet is onderworpen en voor overtredingen aan God door
de poenitentia heeft te voldoen; evenals in de triniteit, zoo bracht
Tertullianus in de leer van de boete verschillende termen in
zwang, deo offenso satisfacere, deum iratum placare, reconciliare,
deum promereri enz., die nog wel niet door hemzelven maar toch
reeds door Cyprianus, Hilarius, Ambrosius e. a. op Christus en
zĳne offerande werden toegepast, Harnack, D. G. III 15 f., cf.
I 524. Augustinus telde verschillende vruchten van Christus’
offerande op, die alle hierop neerkomen, dat zĳ eenerzĳds ons
bevrĳd heeft van schuld, smet, dood en duivel en andererzĳds
ons verlichting, leven en zaligheid geschonken heeft, Kühner,
Augustinus Anschauung von der Erlösungsbedeutung Christi, Heidelberg
1899 S. 18. Naast de ethische, de mystische en de loskoopingstheorie
komt ook de juridische of satisfactorische bĳ
hem voor. Christus is mediator, reconciliator, redemptor, salvator,
medicus, pastor enz., Hĳ is sacerdos en sacrificium tegelĳk; Hĳ
is het ware en eenige offer voor de zonden, de civ. X 6. Enchir.
33. 41; zelf zonder schuld, nam Hĳ onze straf over, om daarmede
onze schuld te betalen en aan onze straf een einde te
maken, c. Faust. Man. XIV 4. Delicta nostra sua delicta fecit,
ut justitiam suam nostram justitiam faceret. Zĳne maledictio is
onze benedictio; Christus de te sibi habebat carnem, de se tibi
salutem, de te sibi mortem, de se tibi vitam, de te sibi contumelias,
de se tibi honores, Enarr. in ps. 60.

De voorstellingen, die wĳ bĳ de kerkvaders over het lĳden van

Christus aantreffen, keeren in de scholastiek terug. Maar Anselmus’
geschrift Cur Deus homo gaf toch aan de satisfactorische opvatting
een overwicht over alle andere. Het nieuwe van Anselmus bestond
niet daarin, dat hĳ Christus’ dood als eene offerande voor onze
zonden beschouwde. Maar terwĳl men vroeger meest gezegd had,
dat de menschwording en voldoening niet absoluut noodzakelĳk
was, zocht Anselmus naar een grond, om het tegendeel te betoogen.
Hĳ vond dien daarin, dat op de zonde altĳd aut poena
aut satisfactio volgen moet en dat, indien God de menschheid
vergeven en behouden wil, geen ander dan een Godmensch die
satisfactio aan God brengen en zĳne eer Hem teruggeven kan.
Maar omdat Christus Godmensch was, was zĳn gansch vrĳwillige
dood van zoo groote waarde, dat Hĳ niet alleen bevrĳdde
van straf maar bovendien ook nog verdiende; en die verdienste
stond Hĳ, wĳl Hĳ ze zelf niet behoefde, voor de menschheid af,
in wier plaats Hĳ Gode de eere teruggegeven had. Onveranderd
nam niemand deze beschouwing van Anselmus over. De absolute
noodzakelĳkheid van Christus’ menschwording en voldoening werd
meestal ontkend; Duns Scotus stond geheel aan de andere zĳde,
loochende de oneindigheid der schuld en de oneindigheid van
Christus’ verdienste, ontkende, dat Christus’ offer in zichzelf
genoegzaam was, leerde, dat het door God voldoende was
gerekend, en herleidde menschwording en voldoening tot zuivere
willekeur, tot het dominium absolutum in God, cf. deel II 211;
maar ook Thomas achtte ze niet volstrekt noodzakelĳk en noemde
ze conveniens, S. Th. III qu. 1 art. 1. 2. qu. 46 art. 1-3.
Voorts bestreed een enkele, n.l. Abaelard heel de satisfactieleer
en stelde daar tegenover, dat Christus’ menschwording en lĳden
niet eene openbaring van Gods gerechtigheid maar alleen van
zĳne genade en liefde was; dat Christus van het begin tot het
einde zĳns levens ons door zĳn woord en voorbeeld geleerd had
en daardoor eene liefde in ons wekt, welke van de zonde bevrĳdt
en ons tot Gods kinderen maakt, en dat hierin de verlossende
en verzoenende kracht van Christus’ persoon en werk gelegen is,
Herzog2 1, 16. Verschillende elementen in de voorstelling van
Anselmus zĳn later door allen verworpen, zooals heel het privaatrechtelĳk
karakter, dat hĳ aan de voldoening geeft, de opvatting
van de zonde als beleediging en van de voldoening als eereherstel,
de eenzĳdige nadruk, dien hĳ op Christus’ dood legt met

miskenning van zĳn leven, de tegenstelling die hĳ maakt tusschen
poena en satisfactio, de mechanische verbinding, die hĳ legt
tusschen satisfactio en meritum, tusschen Christus’ verdienste en
de reden, waarom zĳ der menschheid ten goede komt. Maar dat
neemt niet weg, dat de leer van Anselmus toch in haar wezenlĳke
bestanddeelen, als voldoening voor de zondenschuld aan Gods
gerechtigheid, om daardoor voor ons de gerechtigheid en het
leven te verwerven, in de latere theologie eene blĳvende beteekenis
heeft verkregen. De verlossing, door Christus aangebracht,
is door Anselmus het eerst en het duidelĳkst opgevat als eene
bevrĳding, niet in de eerste plaats van de gevolgen der zonde,
van den dood en van de macht van Satan, maar allereerst van
de zonde zelve en hare schuld; de verlossing van Christus werd
in de eerste plaats eene verzoening van God en mensch. Toch
is dit in de scholastieke en Roomsche theologie veel minder tot
zĳn recht gekomen dan in de Protestantsche. Thomas beperkt
de voldoening niet met Anselmus hoofdzakelĳk tot den dood,
maar breidt haar uit tot heel het lĳden en de gansche gehoorzaamheid
van Christus, S. Theol. III qu. 46; ook verklaart hĳ
de overdracht van Christus’ verdienste op de zĳnen beter dan
Anselmus daaruit, dat Christus het hoofd en de gemeente zĳn
lichaam is, ib. qu. 8; maar hĳ brengt het in de beschouwing
van Christus lĳden toch tot geen eenheid, vat het achtereenvolgens
op als meritum, satisfactio, sacrificium, redemptio, ib. qu. 48
en noemt dan als zĳne vruchten de liberatio a peccato, a potestate
diaboli, a poena peccati, reconciliatio, aditus paradisi, ib. qu. 49.
De verzoening staat hier nog niet op den voorgrond en zĳ komt
ook eerst ten volle daardoor tot stand, dat Christus als een
forma virtutis et humilitatis ons tot navolging wekt, door zĳne
liefde en genade tot liefde ons beweegt en in het geloof van de
zonde ons bevrĳdt; objectieve en subjectieve zĳde der verzoening,
vergeving en vernieuwing worden niet genoegzaam uit elkander
gehouden, ib. 48 art. 1. 49 art. 1 en voorts Lombardus en
andere comm. op Sent. III dist. 18. 19. Bonaventura, Brevil.
IV 7. 9. Later blĳft dit ook nog zoo bĳ vele Roomsche theologen,
Petavius, de incarn. XII. XIII. Theol. Wirceb.3 IV 295 sq.
Deharbe’s verklaring der kath. geloofs- en zedeleer, Utrecht
1888 II 267v., maar anderen stellen toch heel het werk van
Christus onder het begrip redemptio, of satisfactio (en meritum)

of behandelen het ook in het schema der drie ambten, Cat. Rom.
I c. 3 qu. 7. Perrone, Prael. theol. IV 1839 p. 309. Liebermann,
Instit. theol.8 II 264. Dieringer, Kath. Dogm.4 465. Scheeben,
Dogm. III 309-454. Pesch, Prael. dogm. IV 198 sq. 256 sq.
Jansen, Prael. theol. II 708.

De Reformatie had oorspronkelĳk over het werk van Christus
geen andere leer dan Rome, en verdedigde de voldoening van Christus
met hand en tand tegen de Sociniaansche bestrĳding. Toch stelde ze
haar krachtens haar beginsel onder een nieuw gezichtspunt en in een
ander verband. Wĳl zĳ de zonde allereerst als schuld had leeren
kennen, kwam in het werk van Christus de verzoening op den voorgrond
te staan. De zonde was van dien aard, dat ze God vertoornde;
om dien toorn te stillen, om aan Gods gerechtigheid te voldoen,
daartoe was in de eerste plaats de voldoening door den Godmensch
noodzakelĳk. Deze bracht haar daardoor aan, dat Hĳ zich als
Borg des Verbonds in onze plaats stelde, de volle schuld en
straf der zonde op zich nam, en aan den ganschen eisch der wet
Gods zich onderwierp. Het werk van Christus bestaat dus niet
zoozeer in humilitas, niet alleen in zĳn dood, maar in zĳne
gansche, zoowel actieve als passieve gehoorzaamheid. En Hĳ
volbracht dit werk in zĳn drievoudig ambt, niet alleen als profeet
door ons te leeren en een voorbeeld te geven en tot liefde
ons op te wekken, maar ook als priester en koning, Calvĳn eerst
in den Catech. Genev., daarna in de editie der Institutie van
1539 en dan van hem allengs door Geref., Luth. en Roomsche
theologen overgenomen. De objectieve en de subjectieve zĳde der
verzoening zĳn daardoor duidelĳk onderscheiden. Christus heeft
alles volbracht. Alle weldaden liggen objectief in zĳn persoon
besloten. Wĳl Christus door zĳne offerande aan Gods gerechtigheid
heeft voldaan, heeft Hĳ objectief de verhouding van God
en mensch en daardoor ook alle andere verhoudingen des menschen
tot zonde, dood, Satan, wereld veranderd. De eerste weldaad
is daarom de vergeving der zonden, en tengevolge daarvan ook
de bevrĳding van smet, dood, wet, Satan. Christus is de eenige
Middelaar Gods en der menschen, de algenoegzame Zaligmaker,
de hoogste profeet, de eenige priester, de waarachtige koning.
Cf. Luther en Melanchton bĳ Thomasius II 168 f. Gerhard,
Loc. IV 320-331. XVI 31-63. Quenstedt III 450-460.
Hollaz, Ex. 728-764. Buddeus, Inst. theol. 806-859. Calvĳn,

Inst. II 15-17. Polanus, Syst. Theol. VI c. 27-29. Maccovius,
Coll. theol. I 228 sq. Voetius, de merito Christi, Disp. II 228-284.
Turretinus, Theol. El. XIV. Id. De satisfactione Christi 1691.
Owen, verschillende tractaten in deel X van zĳn Works, Edinburgh
Clark 1862. Moor III 842 sq. M. Vitringa V 315 sq.
VI 5 sq.

5. Het werk van Christus werd echter, evenals zĳn persoon,
door anderen geheel anders verstaan. De Ebionieten zagen in
Christus slechts een profeet, die door zĳn leer en voorbeeld
den mensch kracht geeft tot den strĳd tegen de zonde. Voor de
Gnostieken was Christus een aeon van Goddelĳke wĳsheid, die
in eene schĳnbaar menschelĳke gedaante op aarde verschenen
was, om door verlichting en kennis de menschen uit de banden
der materie te bevrĳden en hen tot πνευματικοι te maken.
Tegenover dit speculatief rationalisme handhaafden de Montanisten
het bovennatuurlĳk, transcendent karakter des Christendoms,
niet alleen in den persoon van Christus, maar ook in de door
den H. Geest zich voortzettende openbaring, welke thans nog het
deel der geloovigen is en de christelĳke religie uit den kinderlĳken
in den mannelĳken leeftĳd doet overgaan. In de dualistische,
pantheistische, apocalyptische en libertinistische secten der Middeleeuwen
bleef er evenzoo voor Christus geen andere beteekenis
over, dan dat Hĳ in zĳn tĳd aan de menschen hun ware wezen
en bestemming had geopenbaard, waardoor zĳ nu zelf in het
tĳdperk des Geestes worden kunnen wat Christus was; wat de
Schrift van Christus leert, wordt in elk Christen verwezenlĳkt;
het eigenlĳk sterven en opstaan van Christus heeft plaats in de
wedergeboorte van iederen mensch. Al deze gedachten werkten
na in de eeuw der Hervorming en leidden tot eene sterke bestrĳding
van de leer van Luther en Calvĳn. Niet de Christus
voor ons, maar de Christus in ons, niet het Woord maar de
Geest was het wezen der religie. Osiander leerde, dat Christus
de eeuwige, Goddelĳke wezensgerechtigheid in zĳne menschelĳke
natuur had medegebracht, en deze den zĳnen door het geloof
instort en alzoo hen rechtvaardigt, Herzog2 11, 125 f. Carlstadt,
Frank, Schwencfeld, Weigel e. a. zagen in het vertrouwen op
Christus’ toegerekende gerechtigheid eene gevaarlĳke dwaling;
onze zaligheid ligt niet in hetgeen Christus buiten en voor ons

maar in wat Hĳ in en door ons doet, in de mystieke gemeenschap
met God, Erbkam, Gesch. d. prot. Sekten 247 f. 340 f.
441 f. Deze mystieke opvatting van de verlossing door Christus
vond ook later bĳ velen ingang. Böhme beschouwde den toorn
Gods en den dood als reëele, physische machten, welke Christus
door zĳn dood verwonnen heeft en in wier plaats Hĳ een nieuw
Goddelĳk leven in de menschheid uitstort, Joh. Claassen, J. Böhme,
sein Leben u. seine theos. Werke III 31-76. Bĳ de Kwakers
heeft de verlossing wel haar oorzaak in Christus, maar Christus
is zelf niet anders dan de saamvatting van de genade en het
licht in de menschheid; de eigenlĳke, ware verlossing is die,
welke in ons geschiedt, Barclay, Verantwoording van de ware
Christ. Godgel. Amst. 1757 bl. 154. Antoinette Bourignon en
Poiret noemden het plaatsvervangend lĳden onmogelĳk en onbehoorlĳk;
Christus kwam niet op aarde om voor ons te voldoen,
maar om ons Gods vergevende liefde te prediken en door zĳn
leer en voorbeeld ons van zonde te reinigen, M. Vitringa VI 51.
Evenzoo vatte J. C. Dippel het lĳden en sterven van Christus op
als een voorbeeld van zĳn geestelĳk middelaarschap, waardoor
Hĳ den ouden mensch in ons doodt en den nieuwen doet opstaan;
de verlossing geschiedt in ons; eene objectieve verzoening is niet
noodig, want er is geen toorn in God, ib. 56. Dorner, Entw. II
924. Volgens Zinzendorf is Christus de Schepper en Onderhouder
aller dingen, de Jehova des O. T., die daarin Gods liefde heeft
geopenbaard, dat Hĳ zoo klein, zoo arm, zoo nederig is geworden
en zooveel heeft geleden; zĳn lĳden is niet zoozeer straf en voldoening
aan God, als wel vrĳwillig en liefderĳk martelaarschap;
zĳn bloed, zĳn dood is daardoor de bron van het leven der menschheid;
de martelaarswonden van Christus’ zĳde zĳn de matrix van het
menschelĳk geslacht, de oorsprong van den Geest, die van Christus
in allen zich uitstort, Plitt, Zinzendorfs Theol. I 291. II 194 f.
Schneckenburger, Vorles. über die Lehrbegriffe der klein. prot. Kirchenparteien
195 f. Swedenborg hield het geloof, dat het lĳden
aan het kruis de verlossing was, voor eene gronddwaling, die met
de leer der triniteit de kerk te gronde had gericht. Het lĳden
aan het kruis was niet de verlossing maar was voor Jezus de
laatste verzoeking en, wĳl Hĳ staande bleef, het middel zĳner
verheerlĳking; toen werd het menschelĳke in Hem met het
Goddelĳke zĳns Vaders vereenigd, toen werd God waarlĳk mensch,

kon Hĳ de vĳandige, zinnelĳke machten der hel naderen en ze
overwinnen; de verlossing is eene voortgaande, door God als
mensch teweeggebrachte onderwerping der hel en ordening des
hemels, Swedenborg, Die wahre christl. Religion2 1873 S.
169-205.

Maar niet alleen van mystieke, ook van rationalistische zĳde
kwam er bestrĳding van de kerkelĳke leer over het werk van
Christus. Hiertoe kan gerekend worden de leer van Stancarus,
dat Christus alleen naar zĳne menschelĳke natuur onze middelaar
en onze gerechtigheid is, Herzog2 14, 590 f.; en ook de ontkenning
der obedientia activa door Karg (Parsimonius), en door Joh. Piscator,
die zĳne denkbeelden het eerst uiteenzette in een brief ten jare
1604, opgenomen in de Epist. praest. virorum p. 156, cf. Theses
theol. XV 18. 19. Karg nam in 1570 zĳn gevoelen terug, doch Piscator
vond steun bĳ Martinius, Crocius, Pierius, Pareus, Wendelinus,
H. Alting e. a., en oefende later door Camero, Placaeus, Capellus enz.
een schadelĳken invloed op de Geref. theologie. Maar de ernstigste
en degelĳkste bestrĳding van de satisfactio vicaria kwam van
den kant der Socinianen. Wel noemen zĳ Christus nog profeet,
priester en koning, Cat. Rac. qu. 101, maar feitelĳk maken zĳ
het priesterlĳk ambt tot een aanhangsel van het koninklĳk ambt.
Toen Christus op aarde was, was Hĳ alleen profeet, die vóór
het begin van zĳn openbaar optreden door God in den hemel
was opgenomen (raptus in coelum, Joh. 3:13, 31, 6:36, 62,
8:28, 10:28, Cat. Rac. qu. 195), daar door God zelf met de
waarheid was bekend gemaakt, en alzoo in staat was, om de
wet te volmaken met nieuwe geboden, Cat. Rac. qu. 209v, en
aan de onderhouders dier geboden het eeuwige leven, ib. qu.
352 en de heiligende kracht des Geestes, qu. 361 te beloven.
Deze zĳne leer heeft Christus bevestigd door zĳn zondeloos
leven, door zĳne wonderen en vooral door zĳn dood en zĳne
opstanding ib. qu. 374. Zĳn dood was noodig, om zĳne volgelingen
in hunne vroomheid en heiligen wandel ten einde
toe te doen volharden, qu. 380, en om Gods liefde tot ons
klaar en duidelĳk te bevestigen, qu. 383.; en zĳne opstanding
strekte, om ons aan zĳn voorbeeld te doen zien, dat zĳ, die
Gode gehoorzaam zĳn, van allen dood worden bevrĳd, en
om aan Christus zelf de macht te schenken, om aan allen, die
Hem gehoorzamen, het eeuwige leven te schenken, qu. 384.

De dood van Christus had hier dus eene geheel andere beteekenis
dan in de leer der kerk; hĳ vormde geen zelfstandig
moment in het werk van Christus maar diende alleen, eenerzĳds
om zĳne leer te bevestigen en anderzĳds om Hem te doen komen
tot de opstanding, welke Hem eerst tot Koning en Heer in den
hemel maakte, qu. 386. En ook dit is Hĳ eigenlĳk eerst geworden
door zĳn hemelvaart. De opstanding behoort nog tot den
staat der vernedering, want ook daarna had Hĳ nog een sterfelĳk
lichaam, qu. 465. Maar bĳ de hemelvaart kreeg Hĳ een verheerlĳkt
lichaam, en werd Hĳ verheven tot Koning, Heer en
God. Als zoodanig ontving Hĳ van God de macht, om hun, die
zĳn voorbeeld volgen, in allen nood te ondersteunen en hen ten
laatste met de onsterfelĳkheid te beloonen. Dat Hĳ dit doen
kan, is zĳn koninklĳk; dat Hĳ dit doen wil, is zĳn hoogepriesterlĳk
ambt, qu. 476. Priester was Hĳ dus op aarde nog niet,
qu. 483; zĳn dood was niet het eigenlĳke offer, maar de inleiding
en voorbereiding ertoe; het ware offer brengt Hĳ nu in
den hemel, evenals de O. T. hoogepriester de verzoening eerst in
het allerheiligste tot stand bracht, qu. 413. En dat offer bestaat
daarin, dat Hĳ de verzoening volbrengt, d. i. ons van den dienst
en de straf der zonde bevrĳdt. Van dit standpunt uit moesten
de Socinianen de leer der voldoening even sterk bestrĳden als
die van de triniteit en de Godheid van Christus, cf. vooral
Catech. Rac. qu. 388-414 en F. Socinus, Praelect. theol. c.
15 en de Jesu Christo Servatore, Bibl. Fr. Pol. II 121-252.
Vooreerst is zĳ naar hun oordeel in strĳd met de Schrift; de
voorstanders kunnen geen enkele zekere plaats voor hun gevoelen
bĳbrengen; de Schrift zegt duidelĳk, dat God de zonde
uit genade vergeeft en vergeving sluit voldoening uit; de uitdrukking,
dat Christus voor ons geleden heeft enz., heeft geen
plaatsvervangende beteekenis, maar zegt alleen, dat Christus
geleden heeft voor ons, niet om God te voldoen, maar om ons
van de zonde te bevrĳden; de woorden verlossing, verzoening
en derg. duiden alleen aan, dat Christus ons den weg gewezen
heeft, om van den dienst en de straf der zonde bevrĳd te worden,
maar volstrekt niet, dat God door een offer moest verzoend
worden, want God was ons genadig gezind en heeft ons dit door
Christus bekend gemaakt. Voorts is de voldoening ook niet
noodzakelĳk; de gerechtigheid en barmhartigheid in God zĳn

niet met elkander in strĳd, zĳ zĳn ook geen eigenschappen, Gode
van nature eigen, maar zĳ zĳn effectus ipsius voluntatis en hangen
van zĳn wil af; of God de zonden straffen of vergeven wil,
wordt in het geheel niet door zĳne natuur maar door zĳn wil
bepaald; God kan evengoed en beter dan een mensch de zonden
zonder voldoening vergeven; ja zĳne gerechtigheid wordt door
de voldoening te niet gedaan, omdat ze den onschuldige straft
en den schuldige vrĳ laat uitgaan, en zĳne barmhartigheid verliest
haar waarde, als zĳ eerst na voldoening zich betoonen kan;
God heeft dan ook altĳd aan den berouwhebbende vergeving
beloofd en gewild, dat wĳ Hem daarin zouden navolgen. Vervolgens
is de voldoening ook onmogelĳk; de obedientia passiva is
onmogelĳk, omdat wel geldschulden maar geen persoonlĳke zedelĳke
schulden op een ander kunnen worden overgedragen; een
onschuldige te straffen voor de zonde van een ander, is onrechtvaardig
en wreed; en al ware dit mogelĳk, die andere zou
dan hoogstens voor één enkel mensch de straf der zonde, d. i.
den eeuwigen dood, kunnen ondergaan, maar nooit voor vele of
voor alle menschen; en wat de obedientia activa aangaat, deze
is nog veel minder mogelĳk, want tot de onderhouding van
Gods wet is elk persoonlĳk voor zichzelf verplicht, maar kan
de een nooit voor den ander overnemen; bovendien zĳn de
obedientia passiva en activa met elkander in strĳd, wie de een
volbrengt, is van de andere vrĳ; Christus heeft ze dan ook niet
volbracht, Hĳ heeft den eeuwigen dood niet geleden maar is ten
derden dage opgestaan uit de dooden; hoe zwaar ook, zĳn lĳden
was eindig; zĳne Goddelĳke natuur kon het niet oneindig maken
in waarde, omdat zĳ niet lĳden en sterven kon, of zĳ zou ieder
moment in dat lĳden oneindig en dus al het andere overbodig
maken; bovendien wat kon ons dat baten, daar de mensch had
gezondigd, en hoe kon God (de Zoon) aan God zelven (den
Vader) voldoen? Eindelĳk is de leer der voldoening ook schadelĳk,
wĳl zĳ Christus met zĳne barmhartigheid boven God met
zĳn eisch van voldoening verheft, ons tot grooteren dank aan
Christus dan aan God verplicht, en ook de deur voor zorgeloosheid
en goddeloosheid opent; alle zonden zĳn immers voldaan,
wĳ kunnen dan zondigen zooveel wĳ willen. En de dood van
Christus bedoelde juist, dat wĳ van de zonde bevrĳd zouden
worden en in een nieuw godzalig leven zouden wandelen!


De kritiek van Faustus Socinus op de satisfactieleer was zoo
scherp en volledig, dat latere bestrĳders niet anders konden doen
dan zĳn argumenten herhalen. De Remonstranten trachtten de
voldoening van Christus nog wel te handhaven, maar namen toch
feitelĳk alle ertegen ingebrachte bedenkingen over; zĳ leerden
niet alleen met Roomschen en Lutherschen, dat Christus voor
alle menschen voldaan had, maar ook ontkenden zĳ, dat Christus
alle straffen leed, die God op de zonde had gesteld, dat Hĳ den
eeuwigen dood onderging, dat zĳne obedientia activa plaatsvervangend
was. Zelfs zĳn lĳden en sterven was geen satisfactio
plenaria pro peccatis, geen solutio debitorum, die immers vergeving
van Gods zĳde en geloof van onze zĳde overbodig zou maken;
maar eene offerande, eene volkomene, tot in den dood
gehandhaafde, toewĳding van Christus aan God, welke door Hem
als voldoende voor alle zonden aangemerkt werd. Op grond van
die offerande laat God nu door het evangelie aan allen de vergeving
der zonden aanbieden, opdat elk, die gelooft, zalig worde;
maar Christus verwierf niet de werkelĳke zaligheid voor de zĳnen,
doch slechts de mogelĳkheid, om zalig te worden, voor allen;
of iemand werkelĳk zalig wordt, hangt van hemzelven af, Conf.
en Apol. Conf. c. 8. Limborch, Theol. Christ. III c. 18-23.
Ook Hugo de Groot wendde in zĳne Defensio fidei catholicae de
satisfactione Christi 1617 eene poging aan tot rechtvaardiging
van de leer der voldoening. Hĳ leidde ze daartoe af, niet uit
den wil Gods noch ook uit zĳne straffende gerechtigheid, maar
uit de justitia Dei rectoria, d. i. uit de noodzakelĳkheid voor
God, om in de wereld orde en wet, recht en gerechtigheid te
handhaven en rekening te houden met het bonum commune. Door
die rechtsorde echter op te vatten als eene wereldorde, welke
buiten God stond, maakte Hĳ Gods gerechtigheid daaraan dienstbaar
en ondergeschikt; veranderde hĳ de voldoening van Christus
in een onverdiend lĳden, in een strafexempel ter afschrikking van
anderen, in een maatregel van regentenwĳsheid; en liet hĳ onverklaard,
hoe Christus daarvoor God moest wezen, en hoe God een
onschuldige alzoo kon doen lĳden en zĳn lĳden als voldoening
voor anderen aanmerken kon. Toch hoeveel bedenkingen de Sociniaansche
en Remonstrantsche leer uitlokken kon, zĳ kreeg gaandeweg
de overhand. De supranaturalisten, zooals Michaelis, Storr,
Morus, Knapp, Steudel, Reinhard, Dogm. § 107, Muntinghe, Vinke,

Egeling, Weg der zaligheid II 175 enz., ofschoon soms nog meenende,
de kerkelĳke leer te verdedigen, droegen zakelĳk geen
andere leer voor dan die van de Remonstranten of van Hugo
Grotius. Hetzelfde was het geval in de New England Theology.
De oudere Jonathan Edwards verdedigde nog de orthodoxe leer,
Works I 582; maar Edwards Jr., Smalley, Maxey, Burge, Dwight,
Emmons, Spring, droegen de gouvernementeele theorie van Grotius
voor, cf. E. Park, The atonement, discourses and treatises of
Jon. Edwards, Smalley, Maxey, Emmons etc., New-York 1860.
A. A. Hodge, The atonement p. 328. Maar velen gingen nog
verder en verwierpen heel de leer der voldoening. Ernesti, de
officio Christi triplici, Opusc. theol. 1773 p. 413 bestreed de leer
der drie ambten daarmede, dat de namen van profeet, priester
en koning onduidelĳke, Oudtest. voorstellingen zĳn en elk ambt
de beide andere reeds in zich begrĳpt. Töllner vernieuwde in
zĳn de obedientia Christi activa commentatio 1755 alle Sociniaansche
bedenkingen, niet alleen tegen de dadelĳke gehoorzaamheid
van Christus maar tegen heel de leer der voldoening. En met
hem betoogden Bahrdt, Steinbart, Eberhard, Löffler, Henke, Wegscheider,
Inst. § 140-142, Hobbes, Leviathan ch. 41, Locke,
Chubb, Coleridge, John Taylor, Priestley enz., dat Christus geen
openbaring was van Gods gerechtigheid maar van zĳne liefde en
barmhartigheid; dat God de zonde niet straft dan met zulke
natuurlĳke straffen, welke uit de zonde vanzelve voortvloeien en
een paedagogisch karakter dragen; dat de leer der plaatsvervanging
een onzinnige gedachte is van Augustinus en Anselmus en
in de Schrift in het geheel niet of alleen uit accommodatie, in
O. T. symbolen voorkomt; dat de dadelĳke gehoorzaamheid van
Christus, indien ze plaatsvervangend ware, onzerzĳds alle geloof,
bekeering, zedelĳke verbetering onnoodig maken zou; en vooral,
dat vergeving der zonden, kindschap Gods, rechtvaardigmaking
niet aan de zedelĳke vernieuwing of heiligmaking vooraf kan gaan
maar daarop volgen moet en daarvan afhankelĳk is. De religie
werd gebouwd op de moraal; het zwaartepunt uit het objectieve
in het subjectieve verlegd; Versöhnung van Erlösung afhankelĳk;
God een dienaar van den mensch. Zoo kon de dood van Christus
alleen nog zĳn een voorbeeld van deugd en bevestiging der waarheid
(Eberhard, Löffler), of eene opoffering ten bate der menschen
en een bewĳs van Gods liefde (Schwarze), of eene factische

verklaring Gods, dat Hĳ aan wie zich bekeert, de zonden vergeven
wil (Morus, Köppen, Klaiber, Stäudlin), of een middel om vertrouwen
op God te wekken, van de zonde af te schrikken (Töllner,
Egeling), of ook, om ons van de verkeerde gedachte, dat God
toornt en straft, te bevrĳden (Steinbart), of eene symbolische
voorstelling van de vrĳwillige overname door den zedelĳken mensch
van de straf, die hĳ in zĳn zondigen toestand heeft verdiend,
Kant, Religion 84 f., cf. v. d. Willigen, Oordeelk. Overzigt over
de versch. wĳzen, op welke men zich heeft voorgesteld het verband
tusschen den dood van J. C. en de zaligheid der menschen, Godg.
Bĳdr. II 1828 bl. 485-603. Bretschneider, Syst. Entw. 608 f.
Baur, Chr. Lehre v. d. Versöhnung 478 f. Ritschl, Rechtf. u.
Vers. I cap. 7. 8.

6. In de nieuwere theologie heeft het niet ontbroken aan
pogingen, om de leer van Christus’ ambt en werk naar de vele
daartegen ingebrachte bedenkingen te wĳzigen en toch in nieuwen
vorm te handhaven. Algemeen werd zĳ daarbĳ geleid door het
streven, om de juridische leer van de voldoening, waarbĳ Christus
in onze plaats den eisch van Gods gerechtigheid vervulde, om te
zetten in die van eene persoonlĳke, religieus-ethische werkzaamheid
van Christus, waardoor Hĳ niet in God, die altĳd liefde is,
maar in ons, hetzĳ dan meer in ons verstand of in ons hart of
in onzen wil verandering bracht. Schelling en Hegel schreven
echter aan het Christendom als historisch verschĳnsel nog slechts
eene voorbĳgaande waarde toe. Dat God in een bepaald persoon
mensch wordt en dan voor anderer zonde lĳdt en sterft, is ondenkbaar.
Maar symbolisch opgevat, bevat het diepzinnige waarheid.
De persoon en het werk van Christus zĳn de historische
inkleeding van de idee, dat de wereld als zoon Gods, uit Hem
uitgaande en tot Hem terugkeerende, noodzakelĳk lĳden moet en
alzoo tot heerlĳkheid ingaan; de aan den tĳd en de eindigheid
onderworpen wereld en menschheid is de lĳdende en stervende
God, Schelling, Werke I 5 S. 386-305; de verzoening Gods is
een noodzakelĳk, objectief moment in het wereldproces, God verzoent
zich met zichzelf en keert uit de vervreemding tot zichzelf
terug, Hegel, Werke XII 249-256. Zoo voortredeneerende, zeide
von Hartmann, God kan mĳ niet, maar ik kan God verlossen,
nur durch mich kann Gott erlöst werden. Das reale Dasein ist

die Incarnation der Gottheit, der Weltprocess die Passionsgeschichte
des fleischgewordenen Gottes und zugleich der Weg zur
Erlösung des im Fleische Gekreuzigten, Das sittl. Bewustsein2
1886 S. 688. In de moderne theologie, die wel zoover niet gaat
maar toch principieel door de philosophie van Hegel en Kant
beheerscht wordt, erlangt de persoon van Christus dan ook geen
hoogere beteekenis dan die van bevrĳder van de wettische, historisch
aanvangspunt van de christelĳke religie; urbildliche verwezenlĳking
van het kindschap Gods, van de eenheid van God
en mensch; verkondiger van Gods vaderliefde en voorbeeld der
gemeente, Pfleiderer, Grundriss § 128. 133. Schweizer, Chr. Gl.
§ 115. 125 f. Biedermann, Chr. Dogm. § 802. 815 f. Lipsius,
Dogm. § 619 f., cf. v. Hartmann, Die Krisis d. Christ. in der
mod. Theol. 1880. Scholten, L. H. K. I 410v. Hoekstra, Godg.
Bĳdr. 1866 bl. 273v. Id. Grondslag, wezen en openb. van het
godsd. geloof bl. 201v.

Hooger staat de persoon en het werk van Christus bĳ Schleiermacher;
wel leerde hĳ iets geheel anders dan de kerk beleed,
al sloot hĳ zich ook bĳ haar spraakgebruik en bĳ de leer van de
drie ambten aan, maar het was hem er toch om te doen, om aan
Christus eene blĳvende plaats in het Christendom te verzekeren. De
Erlösung komt bĳ Schleiermacher tot stand door de mystische vereeniging
van den mensch met Christus. Christus n.l. deelde altĳd
in de gemeenschap met God, en was daardoor heilig en zalig.
Als zoodanig kwam Hĳ tot ons, ging in in onze gemeenschap,
kreeg deel aan ons lĳden, leed priesterlĳk met ons mede en handhaafde
zĳne heiligheid en zaligheid tot in de diepste smart, tot
in den dood des kruises toe. Zoo eerst ingaande in onze gemeenschap,
neemt Hĳ daarna, niet door zĳn woord en voorbeeld slechts
maar door de mystieke werking die er uitgaat van heel zĳn persoon,
ons op in zĳne gemeenschap, en doet ons door zĳne verlossende
werkzaamheid in zĳne heiligheid en door zĳne verzoenende werkzaamheid
in zĳne zaligheid deelen; de Erlösung, d. i. de wedergeboorte,
de heiligmaking gaat evenals bĳ Rome en het rationalisme
aan de Versöhnung, aan de vergeving der zonden vooraf,
Chr. Gl. § 101-104. Deze mystische substitutietheorie bleef de
grondgedachte in de verzoeningsleer der Vermittelungstheologie,
Nitzsch, Syst. d. chr. Lehre § 80. 134-136. Rothe, Theol.
Ethik § 541-558. Schoeberlein, art. Versöhnung in Herzog1 en

Princip u. Syst. d. Dogm. 182 f. 647 f. Lange, Dogm. II 813-908.
Martensen, Dogm. § 156-169, ook Hofmann in zĳn Schriftbeweis,
die daarom door Philippi, Thomasius, Delitzsch e. a.
bestreden werd, cf. Weiszäcker, Um was handelt es sich in dem
Streit über die Versöhnungslehre? Jahrb. f. d. Th. 1858 S.
155-188. Verwant is ook de leer der verzoening bĳ Ritschl.
Deze is niet in verband te brengen met God als rechter, met
zĳne wrekende gerechtigheid of toorn, met een rechtsorde van
loon en straf; want dat is eene juridische, farizeesche opvatting
van de verhouding van God en mensch, die in de religie niet
thuis behoort. God is wezenlĳk liefde, en zĳne gerechtigheid
bestaat daarin, dat Hĳ onveranderlĳk de menschen tot de zaligheid
brengen en een Godsrĳk in hen verwezenlĳken wil. Maar nu is
de menschheid vanwege de zonde verre van God, zĳ gaat gebukt
onder het bewustzĳn van schuld, zĳ heeft het gevoel, dat zĳ in
een toestand van straf verkeert, zĳ vreest en durft God niet
naderen, zĳ leeft niet in gemeenschap met God. Daarom is
Christus gekomen om ons de liefde Gods te openbaren. De leer
der drie ambten ontmoet bĳ Ritschl bezwaar; het woord ambt
hoort alleen in een rechtsgemeenschap thuis; in eene zedelĳke
gemeenschap der liefde is het beter te spreken van een beroep;
de drie ambten zĳn bĳ Christus ook niet uit elkander te houden
en loopen in elkaar; indien men ze behouden wil, staat het koninklĳk
ambt op den voorgrond, Christus is aangesteld tot koning,
om eene gemeente, een rĳk Gods op aarde te stichten, en daartoe
heeft Hĳ God geopenbaard als profeet, en zich voor de zĳnen
Gode opgeofferd als priester. Christus stond n.l. in eene gansch
bĳzondere verhouding tot God, Hĳ maakte het doel Gods, om
n.l. de menschen te vereenigen tot een rĳk Gods, tot zĳne
levenstaak; en heel zĳn leven, lĳden en sterven moet onder dit
gezichtspunt opgevat, als een zedelĳk beroep, dat Hĳ vervulde,
niet als een borgtocht of middelaarschap, als een plaatsvervanging
voor ons. In die zedelĳke levenstaak ging Jezus op, daaraan
wĳdde Hĳ zich geheel, Hĳ bleef er trouw aan tot in den dood
toe. Alzoo levende, heeft Hĳ Gods wil volbracht, zĳn doel met
de menschheid gerealiseerd, zĳne liefde, genade, trouw geopenbaard,
en tegelĳk in dit zĳn vasthouden aan zĳne levenstaak tot
in den dood toe zich ten bate der zĳnen Gode opgeofferd en
toegewĳd. Door deze zĳne zedelĳke gehoorzaamheid heeft Christus

geen werking op God uitgeoefend, alsof deze van toornig gunstig
ware gestemd geworden, noch ook bewerkt, dat de geloovigen
losgekocht zĳn uit de macht van Satan of van den dood; maar
wel verkregen, dat allen, die evenals Christus Gods wil tot den
hunnen maken, in zĳne gemeenschap het schuldbewustzĳn, het
ongeloof, het wantrouwen, de verkeerde gedachte, alsof God
toornde en strafte, mogen afleggen en in weerwil van hunne
zonden aan Gods liefde en trouw gelooven en in de vergeving
der zonden roemen mogen (rechtvaardiging), en daarna ook zelven
positief kunnen ingaan in de nieuwe verhouding, waarin God tot
hen staat, en alle vĳandschap tegen God kunnen afleggen, Rechtf.
u. Vers. III vooral c. 6-8, en voorts Herrmann, Der Verkehr
des Christen mit Gott 1886 S. 93 f. Schultz, Grundriss d. ev.
Dogm. § 44-46. Kaftan, Wesen der chr. Rel. 246 f. Dogm.
S. 446 f. Haering, Zu Ritschl’s Versöhnungslehre, Zurich 1888.
Id. Zur Versöhnungslehre, Gött. 1893. Nitzsch, Ev. Dogm.
504-513. Ziegler in Gottschicks Zeits. f. Th. u. K. 1895. Riebergall,
ib. 1897 S. 461-512. Ecklin, Der Heilswert des Todes
Jesu, Basel 1888. Kühl, Die Heilsbedeutung des Todes Christi,
Berlin 1890.

Ook in andere landen werden soortgelĳke pogingen tot mystische
of ethische reconstructie van de leer der voldoening beproefd. Hier
te lande bestreden de Groninger Godgeleerden de kerkelĳke leer
en zagen in Jezus’ dood, die door de menschen gedaan, door
Jezus geleden en door God toegelaten was, vooral in verband met
zĳne opstanding, eene openbaring van Gods liefde, van Jezus’ volmaaktheid
en van de zonde der menschen, welke dezen voor hunne
boosheid doet schrikken, Jezus’ grootheid leert bewonderen en
Gods liefde gelooven, Hofstede de Groot, De Gron. Godg. 181.
Chantepie de la Saussaye nam in zĳne leer der verzoening de
denkbeelden van Schleiermacher en de Vermittelungstheologie
over, cf. mĳne Theol. van Ch. d. I. S. 48. In Engeland leerden
Thomas Erskine, The unconditional freeness of the gospel 1828
en Dr. John Mc Leod Campbell, The nature of the atonement,
5 ed. 1878, dat Christus niet Gods liefde verwierf maar openbaarde
en zoo Gods vertegenwoordiger was bĳ ons. Maar Hĳ was
ook onze vertegenwoordiger bĳ God, doordat Hĳ, ingaande in
onze gemeenschap, de diepste smart leed over de zonde als schuld
voor God en als bron aller ellende, op Gods gericht over de zonde

het amen uitsprak en als het ware in onze plaats belĳdenis daarvan
deed, en alzoo als ons Hoofd eene gerechtigheid en leven
verwierf, welke niet juridisch ons toegerekend maar wel mystisch
en ethisch ons meegedeeld wordt. Horace Bushnell, Vicarious
sacrifice grounded in principles of universal obligation, ed. New-York
1866, trachtte het lĳden van Christus geheel te verklaren
uit het plaatsvervangend karakter, dat alle liefde draagt. Maurice,
Doctrine of sacrifice 1854, Kingsley, F. Robertson e. a. zagen in
de volmaakte zelfovergave van Christus aan den wil des Vaders
het wezen der door Hem aangebrachte verzoening; alle heil toch
vloeit voor den mensch uit de offerande van zichzelven voort. Cf.
Orr, Chr. view 346. Pfleiderer, Entw. der prot. Theol. 1891 S.
460 f. Clemen, Stud. u. Krit. 1892 S. 644 f. In Frankrĳk komen
voor deze mystische of ethische opvatting van de leer der verzoening
vooral in aanmerking: Pressensé, Essai sur le dogme de
la Rédemption, Bulletin Théol. 1867. Durand, Etude sur la
Rédemption, Revue de théol. et de philos. 1889. Ménégoz, Péché
et Rédemption. Bovon, Etude sur l’oeuvre de la Rédemption
1893 s. Ongewĳzigd bleef de kerkelĳke leer schier bĳ niemand,
maar toch werd ze in hoofdzaak nog voorgedragen door Tholuck,
Lehre v. d. Sünde u. v. d. Versöhner 1823. Philippi, Kirchl.
Gl. IV 2. Thomasius, Christi Person und Werk II. Vilmar,
Dogm. § 48. Böhl, Dogm. 361 f. Bula, Die Versöhnung des
Menschen mit Gott durch Christum oder die Genugthuung, Basel
1874. Koelling, Die satisfactio vicaria, d. i. die Lehre v. d. stellvertr.
Genugthuung des Herrn Jesu, I Gütersloh 1897. Gess,
Jahrb. f. d. Theol. 1857 S. 679-752. 1858 S. 713 f. 1859 S.
467 f. Dorner, Chr. Gl. II 612 f. Ebrard, Dogm. § 396 f.
Id. Die Lehre v. d. stellvertr. Genugthuung 1857. Frank, Chr.
Wahrheit II2 157 f. Kähler, Wiss. v. d. chr. Lehre S. 363 f.
Id. Zur Lehre v. d. Versöhnung, Leipzig 1898. Ch. Hodge, Syst.
Theol. II 480. Shedd, Dogm. Theol. II 378. Arch. Alex. Hodge,
The atonement, Philad. 1867. Dale, The atonement, 18 ed. London
1896. Crawford, The doctrine of H. Scr. resp. the atonement,
Edinb. London 1871. Candlish, The atonement, its reality, completeness
and extent, London 1861. Hugh Martin, The atonement
in its relations to the covenants, the priesthood, the intercession
of our Lord, Edinb. Hunter z. j. George Smeaton, The doctrine
of the atonement as taught by Christ Himself, Edinb. Clark

Lyttelton, The atonement, in Gore’s Lux mundi 1892 p. 201-229.
John Scott Lidgett, The spiritual principle of the atonement
as a satisfaction made to God for the sins of the world2, London
1898. Merle d’Aubigné, L’expiation de la croix, 2 ed. Paris
1867. Bois, La nécessité de l’expiation, Revue théol. de Montauban
1888. Id. Expiation et solidarité, ib. 1889. Grétillat, Exposé
de théol. syst. IV 300 s., enz.

7. Heel de belĳdenis der Christenheid concentreert zich daarin,
dat Jezus is de Christus. Met deze aanspraak, dat Hĳ de Christus
was, trad Jezus zelf op; door dit geloof kwamen de Christenen
zoowel tegenover de Joden als tegenover de Heidenen als eene
bĳzondere secte te staan; naar den naam van Christus werden
de geloovigen te Antiochie het eerst Christenen genoemd. De naam
Jezus, ‎‏יְהוֹשׁוּעַ‏‎ en ‎‏‏‏‎הוֹשֵׁעַ‎‏‎ 3 p. imp. hi. naast ‎‏יְהוֹשִׁיעַ‏‎, Ps. 116:6 a. v.
‎‏ישע‏‎, redden, helpen, en dus Hĳ, n.l. Ihvh, zal helpen, later verkort
tot ‎‏יֵשׁוּעַ‏‎, Ιησους, Jhesus, Jezus, werd wel op uitdrukkelĳk
bevel des engels door Jozef aan zĳn zoon gegeven, Mt. 1:21,
omdat Hĳ de volkomen Zaligmaker was, Hd. 4:12, Hebr. 7:25,
maar was toch onder Israel een gewone naam, Num. 13:16,
1 S. 6:14, 18, 2 K. 15:30, 23:8, Hos. 1:1, Hagg. 1:1,
Zach. 3:1, Ezr. 2:2, 6, Neh. 7:7, 11, 39, 10:24 enz., Hd.
7:45, Hebr. 4:1, Col. 4:11. In den naam Christus daarentegen
komt zĳn ambt, zĳne waardigheid uit. De Jezuiten noemen zich
naar den naam Jezus en matigen zich daarmede een naam aan,
die niemand toekomt, want zaligmaker is Christus alleen; maar
zĳ hebben dan ook dikwerf het oordeel over zich gebracht, dat
zĳ te minder Christenen worden naarmate zĳ meer Jezuiten zĳn.
Maar de geloovigen noemen zich naar den naam Christus, want
zĳ zĳn met Hem gezalfd tot profeten, priesters en koningen. Van
de andere namen, die zĳn ambt en werk aanduiden, komt vooral
in aanmerking die van μεσιτης, 1 Tim. 2:5, Hebr. 8:6, 9:15,
12:24, mediator, sequester, intercessor, interventor, omdat Hĳ
in het verbond der genade door zĳn persoon en werk God en
mensch met elkander vereenigt en verzoent. In de eeuw der
Hervorming ontstond over dit middelaarschap van Christus een
niet onbelangrĳk geschil. Tegenover Osiander, die de wezensgerechtigheid
Gods in Christus voor de materia onzer rechtvaardigmaking
hield, verdedigde Stancarus, hoogl. te Königsberg,

de stelling, dat Christus alleen middelaar was naar zĳne
menschelĳke natuur en dus ook alleen op grond van zĳne menschelĳke
verworvene gerechtigheid ons rechtvaardigen kon, Herzog2
14, 590. Hĳ kon zich daarvoor beroepen op Augustinus, de
civ. XI 2, Conf. X 43, Lombardus, Sent. III dist. 19, Thomas,
S. Theol. III qu. 26 art. 2, die allen zeiden, dat Christus alleen
mediator was, in quantum homo, nam in quantum Deus non
mediator sed aequalis Patri est; en deze theologen werden door
Stancarus heel wat hooger geschat, dan de Hervormers: plus
valet unus Petrus Lombardus, quam centum Lutheri, ducenti
Melanchtones, trecenti Bullingeri, quadringenti Petri martyres
et quingenti Calvini; qui omnes si in mortario contunderentur,
non exprimeretur una uncia verae theologiae. Lutherschen en
Gereformeerden kwamen daar ten sterkste tegen op en beweerden,
dat Christus middelaar was naar beide naturen, dat Hĳ als
zoodanig van eeuwigheid was aangesteld en dat Hĳ het ambt
van middelaar ook reeds in de dagen des O. T. had vervuld.
Die symb. Bücher der ev. luth. K. ed. Müller 622. 684. Gerhard,
Loc. IV 325. Quenstedt III 273. Calvĳn, in twee brieven,
C. R. XXXVII 337-358, de dienaren der kerk van Zurich in
twee brieven, Herzog2 14, 592. Polanus, Synt. theol. p. 430.
Turretinos, Th. El. XIV qu. 2. De Roomschen hielden staande,
dat Christus alleen middelaar was naar zĳne menschelĳke natuur,
maar zĳ moesten toch erkennen, dat Christus, om middelaar te
zĳn, beide God en mensch moest wezen, dat beide naturen het
suppositum en de substantia mediatoris uitmaakten en konden
dus alleen nog beweren, dat Christus de middelaarswerken,
offeren, lĳden, sterven volbracht in zĳne menschelĳke natuur,
dat deze dus alleen was het principium quo, principium formale
van de middelaarswerken, Bellarminus, de Christo V c. 1-8.
Petavius, de incarn. XII c. 1-4. Doch deze scheiding tusschen
den persoon en het werk des middelaars is niet vol te houden;
de middelaarswerken hebben juist dit eigenaardige, dat zĳ door
den éénen persoon met beide naturen zĳn verricht. Dat wil niet
zeggen, gelĳk Petavius aan Lutheranen en Calvinisten toedicht,
ib. XII 4, 9, dat dezen aan de Goddelĳke natuur van Christus
per sese et ab humana divulsa, het middelaarswerk toeschrĳven.
Niet naar zĳne Goddelĳke natuur als zoodanig, als ééne en
gelĳk met den Vader en den Geest, is de Zoon middelaar, maar

wel naar die Goddelĳke natuur κατ’ οἰκονομιαν, quatenus secundum
eam voluntaria illa dispensatione gratiae se submiserit, Polanus
p. 430. De Schrift noemt dan ook meermalen Christus naar zĳne
Goddelĳke natuur subject der vernedering, Joh. 1:14, 2 Cor.
8:9, Phil. 2:6; de kerkvaders laten meermalen in denzelfden
geest zich uit, Petavius XII 1; Augustinus, Lombardus en
Thomas bedoelden niets anders, dan dat Christus niet naar zĳne
Goddelĳke natuur als zoodanig, ab humana natura divulsa, maar
alleen als menschgeworden Zoon van God middelaar was en
wezen kon; en ten slotte moesten de Roomsche theologen dit
zelven weer tegen Stancarus verdedigen.

Er schuilt hier achter echter nog een ander verschil. Indien
Christus n.l. alleen middelaar is naar zĳne menschelĳke natuur
in den zin van Bellarminus en Petavius, dan is Hĳ ook geen
middelaar geweest vóór zĳne vleeschwording maar is Hĳ dit eerst
begonnen te zĳn in het moment zĳner ontvangenis en is het
O. Test. dus feitelĳk van een middelaar verstoken geweest,
Petavius, de incarn. XII 4, 10. Maar al is het ook, dat de
Zoon eerst vleesch is geworden in de volheid des tĳds, toch is
Hĳ van eeuwigheid verkoren en aangesteld tot middelaar. Er
kan hier niet tegen ingebracht worden, dat ook David, Salomo
enz. van eeuwigheid tot koning verkoren en in dien zin gezalfd
zĳn. Want daarbĳ bestaat dit groote onderscheid, dat David,
Salomo enz. en alle verkorenen vóór hunne ontvangenis slechts
in de idee en het besluit Gods bestonden, maar de Zoon was in
den beginne bĳ God en zelf God. Zĳne verkiezing tot middelaar
is niet buiten Hem om geschied, zĳ draagt het karakter van
een pactum salutis; het verlossingswerk is een gemeenschappelĳk
werk van Vader, Zoon en Geest, en is terstond na den val
door alle drie personen begonnen uitgevoerd te worden. In
denzelfden zin als de Vader van eeuwigheid Vader zĳner kinderen
en de H. Geest van eeuwigheid Trooster der geloovigen
is geweest, is de Zoon van eeuwigheid tot middelaar
aangesteld en terstond na den val als middelaar opgetreden.
Reeds onder het O. T. was Hĳ als profeet, priester en koning
werkzaam. De gevallen wereld is terstond aan den Zoon als
middelaar ter verzoening en verlossing overgegeven. En in de
volheid des tĳds is Hĳ, die reeds middelaar was, in het vleesch
geopenbaard, 1 Joh. 1:2, 3:5, 8. Hieruit is te verklaren, dat

het koninklĳk ambt bĳ Christus op den voorgrond treedt; als
zoodanig wordt Hĳ in het O. T. vooral geteekend en voorspeld;
en met dien titel treedt Hĳ vooral onder zĳn volk op. Maar dat
koningschap van Christus is van dat van aardsche vorsten zeer
onderscheiden; het heeft zĳn type alleen in het theocratisch, in
het Davidisch koningschap, hetwelk wezenlĳk van dat van andere
koningen onderscheiden is; het is een koningschap in Gods naam,
aan Gods wil ondergeschikt, alles heenleidend tot Gods eer; het
is geen koningschap van geweld en wapenen, maar het heerscht
en regeert op eene gansch andere, veel betere wĳze; het heerscht
door Woord en Geest, door genade en waarheid, door recht en
gerechtigheid. De koning is daarom tegelĳkertĳd profeet en
priester; zĳn macht staat in dienst van de waarheid en de gerechtigheid.
Omdat het koningschap van Christus een geheel
eigenaardig karakter draagt, maken velen bezwaar om van zĳn
koninklĳk ambt te spreken of bezigen den titel van koning bĳ
Christus in overdrachtelĳken zin, Wegscheider § 144. Scholten
L. H. K. I4 369v. Ja velen achten het beter, bĳ Christus niet
van ambt maar van persoonlĳk beroep te spreken, want ambt
hoort in eene rechtsgemeenschap thuis en Christus’ koninkrĳk is
een rĳk der liefde en niet des rechts, Ritschl, Rechtf. u. Vers.
III2 402. Inderdaad is een ambt van beroep, ambacht, betrekking
daarin onderscheiden, dat het eene overheid onderstelt, op eene
aanstelling door die overheid berust, en die overheid dient met
zĳn persoon, niet voor loon. Maar zoo is het juist het woord
ambt, dat ten aanzien van Christus behoort gebezigd te worden.
Want Hĳ heeft zichzelven de middelaarswaardigheid niet aangenomen,
maar God heeft Hem verkoren, geroepen, aangesteld,
Ps. 2:7, 89:19-21, 110:1-4, 132:17, Jes. 42:1, Hebr.
5:4-6; de naam Christus is geen beroeps-, maar een ambtsnaam,
een titel, eene waardigheid, waarop Jezus aanspraak heeft,
omdat Hĳ door God zelven verkoren is. Onder het O. T. werden
vooral de koningen gezalfd, Richt. 9:8, 15, 1 Sam. 9:16,
10:1, 16:13, 2 Sam. 2:4, 5:3, 19:10, 1 Kon. 1:34, 39,
2 Kon. 9:1, 11:12, 23:30, waarschĳnlĳk met de heilige zalfolie,
1 Kon. 1:39, Ps. 89:21; gezalfde was de naam van den
theocratischen koning, Ps. 20:7, 28:8, 84:10, 89:39 enz.
De zalving met olie was symbool van de Goddelĳke wĳding,
van de toerusting met den Geest Gods, 1 Sam. 10:1, 9, 10.

En deze zalving, niet in uitwendigen, symbolischen, maar in
geestelĳken, wezenlĳken zin werd Christus deelachtig, Jes. 11:2,
42:1, 61:1, Ps. 2:6, 45:8, 89:21, Luk. 4:18, Joh. 3:34,
Hd. 4:27, 10:38, Hebr. 1:9, bĳ zĳne ontvangenis uit den
H. Geest, Luk. 1:35 en bĳ den doop door Johannes, Mt. 3:16,
Mk. 1:10, Luk. 3:22, Joh. 1:32. En even reëel als zĳne
zalving, van welke die onder het O. T. slechts schaduw was,
was ook zĳn koningschap. Het theocratisch, Davidisch koningschap
was er slechts de zwakke type van, en heeft in het koningschap
van Christus zĳne wezenlĳke vervulling gekregen.
Christus is niet in minderen maar in meerderen, in veel waarachtiger
zin koning dan David en Salomo. Want tot de idee van
den theocratischen koning behoorde, dat hĳ een man naar Gods
hart moest zĳn, aan Gods wet gebonden moest wezen en niet als
een despoot boven zĳne broederen zich verheffen mocht, Deut.
17:14-20. Aan deze koningswet hielden Israels koningen zich
niet, en zoo verwachtte de profetie een anderen, beteren koning,
die, zelf gezalfde des Heeren en knecht Gods, zĳn volk regeeren
zou door waarheid en gerechtigheid, en zĳne vĳanden overwinnen
zou. Als zulk een koning treedt Christus op; Hĳ sticht een rĳk
Gods, dat nu alleen geestelĳk en zedelĳk bestaat maar bestemd
is, om ook uitwendig en lichamelĳk eenmaal zich te openbaren
in de stad Gods, waar alle goddeloozen gebannen zĳn en God
alles in allen wezen zal. En omdat Hĳ zulk een koning is, een
koning in waarachtigen, vollen zin, daarom sluit zĳn koningschap
ook het profetisch en priesterlĳk ambt in.

8. Dit drievoudig ambt van Christus vindt echter bĳ velen
bezwaar, omdat het eene van het andere niet te onderscheiden
is, Ritschl, Rechtf. u. Vers. I2 520 f. III2 386 f. Frank, Chr.
Wahrh. II2 158. 202. Kaftan, Dogm. 486. 531. Het moet dan
ook toegestemd, dat geen enkele werkzaamheid van Christus
uitsluitend tot één ambt te beperken is. Zĳne woorden zĳn eene
verkondiging van wet en evangelie, en wĳzen alzoo op het profetisch
ambt; maar Hĳ spreekt als machthebbende en alles gehoorzaamt
zĳn bevel, Mk. 1:122, 4:41, Luk. 4:32 enz.; zelf
noemt Hĳ zich koning, in de wereld gekomen, om der waarheid
getuigenis te geven, Joh. 18:37. Zĳne wonderen zĳn teekenen
zĳner leer, Joh. 2:11, 10:37 enz., maar ook openbaring van

zĳne priesterlĳke barmhartigheid, Mt. 8:17 en van zĳne koninklĳke
macht, Mt. 9:6, 8, 21:23. In zĳne voorbede komt niet
alleen zĳn hoogepriesterlĳk maar ook zĳn profetisch en koninklĳk
ambt uit, Joh. 17:2, 9, 10, 24. Zĳn dood is eene belĳdenis
en voorbeeld, 1 Tim. 6:13, 1 Petr. 2:21, Op. 1:5, maar ook
eene offerande, Ef. 5:2 en een betoon zĳner macht, Joh. 10:18.
De dogmatiek is daarom ook verlegen geweest met wat er tot
ieder ambt in het bĳzonder uit Jezus’ leven en werken te brengen
viel. Onder het profetisch ambt werd gewoonlĳk behandeld het
leeren, voorspellen en wonderen doen; onder het priesterlĳk ambt
het offeren, voorbidden en zegenen; maar voor het koninklĳk
ambt bleef in den staat der vernedering dan niet meer over dan
de hulde der wĳzen uit het oosten, de intocht in Jeruzalem, de
aanstelling van de apostelen, de instelling der sacramenten; geisoleerde
feiten, die ten deele evengoed tot de andere ambten kunnen
gebracht worden. Nog moeilĳker werd de aanwĳzing van het
onderscheid in den staat der verhooging; want Jezus’ profetische
werkzaamheid zet zich wel voort in het leeren zĳner gemeente
door Woord en Geest, maar ook als koning regeert en beschermt
Hĳ zĳne kerk door deze beide; en zĳne hoogepriesterlĳke voorbede
is geen smeeking maar een koninklĳk willen, Joh. 17:24.
Het is dan ook eene atomistische beschouwing, die bepaalde werkzaamheden
uit het leven van Jezus losmaakt en daarvan enkele
tot het profetisch, en andere tot het priesterlĳk en het koninklĳk
ambt brengt. Christus is gister en heden dezelfde in eeuwigheid.
Hĳ verricht maar niet profetische, priesterlĳke en koninklĳke
werkzaamheden, doch is zelf in heel zĳn persoon profeet, priester
en koning. En alles wat Hĳ is, spreekt en doet, brengt die drieërlei
waardigheid tot openbaring. Wel kan voor ons in de eene
werkzaamheid meer zĳn profetisch, en in eene andere zĳn priesterlĳk
of zĳn koninklĳk ambt uitkomen; en wel treedt zĳn profetisch
ambt meer in de dagen des O. T. en in zĳne omwandeling
op aarde, zĳn priesterlĳk ambt meer in zĳn lĳden en sterven, zĳn
koninklĳk ambt meer in zĳn staat van verhooging op den voorgrond;
maar werkelĳk draagt Hĳ alle drie ambten tegelĳk en
oefent ze alle drie steeds tegelĳkertĳd uit, zoowel vóór als na
zĳne menschwording, beide in den staat der vernedering en dien
der verhooging. Daarom is echter het spreken van drie ambten
bĳ Christus geen willekeur, geen oostersche beeldspraak, die zonder

bezwaar kan prĳsgegeven worden; ook is het eene ambt niet tot
een der beide andere te herleiden. Scheiding is niet mogelĳk,
maar onderscheid is er zeer zeker. Om middelaar, om volkomen
zaligmaker te wezen, moest Hĳ door den Vader tot alle drie
ambten aangesteld en door den Geest tot alle drie bekwaamd
worden. Immers, de idee van mensch bevat deze drieërlei waardigheid
en werkzaamheid reeds in zich; hĳ heeft een hoofd, om
te kennen, een hart, om zich te geven, eene hand om te regeeren
en te leiden; en dienovereenkomstig werd hĳ in den aanvang door
God toegerust met kennis en verstand, met gerechtigheid en heiligheid,
met heerschappĳ en heerlĳkheid (zaligheid). De zonde,
die den mensch verdierf, werkte in op al zĳne vermogens en was
niet alleen onwetendheid, dwaasheid, dwaling, leugen, blindheid,
duisternis, maar ook ongerechtigheid, schuld, zedelĳke verdorvenheid
en voorts nog ellende, dood en verderf. Daarom moest
Christus, zoowel als Zoon en beeld Gods voor zichzelven als ook
als middelaar en zaligmaker voor ons alle drie ambten dragen;
Hĳ moest profeet zĳn, om de waarheid Gods te kennen en te
openbaren; priester, om zich Gode te wĳden en in onze plaats
zich Gode op te offeren; koning, om naar Gods wil ons te regeeren
en te beschermen. Leeren, verzoenen en leiden; discere, acquirere
en applicare salutem; wĳsheid, gerechtigheid en verlossing;
waarheid, liefde en macht, alle drie zĳn tot onze volkomene
zaligheid noodig. Profeet is Hĳ in zĳne verhouding van God tot
ons; priester in zĳne verhouding van ons tot God; koning in
zĳne verhouding als hoofd tot de menschheid. Het rationalisme
erkent alleen zĳn profetisch, het mysticisme alleen zĳn priesterlĳk,
het chiliasme alleen zĳn koninklĳk ambt. Maar de Schrift
ziet in Hem alle drie, en deze steeds en tegelĳk, onzen hoogsten
profeet, onzen eenigen priester, onzen eeuwigen koning. Hĳ is
koning, doch Hĳ regeert niet door het zwaard maar door zĳn
Woord en Geest; Hĳ is profeet, maar zĳn woord is macht en
geschiedt; Hĳ is priester, maar Hĳ leeft door te sterven, overwint
door te lĳden en is almachtig door zĳne liefde. Hĳ is altĳd
alles te zamen, nooit het een zonder het ander, in zĳn spreken
en handelen machtig als een koning en in zĳne koninklĳke heerschappĳ
vol van genade en waarheid. Witsius, Exerc. 10 in
Symbolum, Amesius, Med. Theol. I 19, 11. Leydecker, de verit.
relig. ref. IV 9, 3. Schleiermacher, Chr. Gl. § 102. Philippi,

Kirchl. Gl. IV 2 S. 5. 6. Ebrard, Dogm. § 399. Heraut 509v.

9. Deze Christus is in heel zĳn persoon en in zĳn gansche
werk een openbaring van Gods liefde. De Gnostieken en vooral
Marcion maakten eene scherpe tegenstelling tusschen den God des
toorns, der wrake, der gerechtigheid, die zich in het O. T. openbaarde
en den God der liefde en der genade, die in het N. T.
in Christus zich had bekend gemaakt, deel II 200. Maar zulk
eene tegenstelling is der Schrift onbekend. Ihvh Elohim in het
O. T. is wel rechtvaardig, heilig, ĳverend voor zĳne eer en toornende
tegen de zonde, maar Hĳ is ook genadig, barmhartig,
gaarne vergevende en groot van goedertierenheid, Ex. 20:5, 6,
34:6, 7, Deut. 4:31, Ps. 86:15 enz. In het N. T. is God,
de Vader van onzen Heere Jezus Christus, de God aller genade
en barmhartigheid, Luk. 6:36, 2 Cor. 1:3, 1 Petr. 5:10; er
is geen tegenstelling tusschen den Vader en Christus; even liefderĳk,
barmhartig en gaarne vergevende als Christus is, is ook
de Vader; het zĳn zĳne woorden, die Christus spreekt, zĳne werken,
die Hĳ doet. De Vader is zelf de Zaligmaker, σωτηρ, Luk. 1:47,
1 Tim. 1:1, Tit. 3:4, 5, degene, die in Christus de wereld met
zichzelven verzoend en de zonden haar niet toegerekend heeft,
2 Cor. 5:18, 19. Christus heeft daarom den Vader niet eerst
door zĳn werk tot liefde en genade bewogen, maar de liefde des
Vaders gaat vooraf en komt in Christus tot openbaring, Christus
is eene gave van Gods liefde, Joh. 3:16, Rom. 5:8, 8:32,
1 Joh. 4:9, 10. Wel zegt Paulus in Rom. 3:25, 26, dat God
Christus Jezus tot eene verzoening door het geloof in zĳn bloed
openlĳk, voor aller oog, heeft voorgesteld εἰς ἐνδειξιν της δικαιοσυνης αὐτου;
en hierbĳ is zonder twĳfel aan de gerechtigheid
als deugd Gods te denken, die vanwege het zonder verzoening
laten voorbĳgaan van de door Joden en Heidenen vroeger onder
Gods lankmoedigheid begane zonden niet tot openbaring scheen
te komen en daarom scheen niet te bestaan; het was dus noodig,
dat God Christus in den tegenwoordigen tĳd, in de volheid des
tĳds, tot eene verzoening door zĳn bloed stelde, opdat Hĳ zelf
bleek rechtvaardig te zĳn en ook rechtvaardigen kon dengene,
die uit het geloof van Jezus is. Maar ook hier is de gerechtigheid
Gods niet als in strĳd met zĳne genade en liefde gedacht.
Immers, de gerechtigheid Gods betoonde zich niet daarin, dat zĳ

de zondaren strafte voor hunne overtredingen, maar dat zĳ in
Christus eene verzoening door zĳn bloed voorstelde, zoodat God
nu in de vergeving der zonden toch zelf rechtvaardig bleek en
tegelĳk den geloovige rechtvaardigen kon. De gerechtigheid Gods
n.l. bestaat in de Schrift allereerst daarin, dat Hĳ rechtvaardig
oordeelt, den schuldige niet voor onschuldig en den onschuldige
niet voor schuldig houdt; en dan vervolgens, dat Hĳ de armen,
de ellendigen, degenen, die persoonlĳk wel schuldig zĳn maar
zakelĳk het recht aan hunne zĳde hebben, helpt en redt en in
hun recht erkent. In dezen laatsten zin wordt gerechtigheid dan
aan barmhartigheid, trouw, waarheid verwant; maar zĳ is van
deze toch altĳd daarin onderscheiden, dat zĳ vooral let op de
anomalie, die er bestaat tusschen het recht, dat iemand heeft en
den toestand, waarin hĳ verkeert, deel II 194v. Ook hier bĳ
Paulus is Gods gerechtigheid niet met zĳne goedheid, barmhartigheid,
trouw, waarheid identisch, maar zĳ is nog veel minder
daaraan tegengesteld. Immers is zĳ juist die deugd Gods, welke
Christus gaf tot eene verzoening, opdat God de zonden vergeven
kon uit genade. Van een strĳd van Gods gerechtigheid en liefde,
gelĳk het evangelisch gezang 125:5 dien voorstelt, is er dus
geen sprake. In onzen zondigen toestand kan ons dit wel zoo
voorkomen; maar in God zĳn alle deugden één en in volle harmonie.
Eenerzĳds is daarom de voorstelling te verwerpen, alsof
Christus enkel eene openbaring van Gods straffende gerechtigheid
ware. De God der openbaring, de Vader van onzen Heere Jezus
Christus, is geen heidensche god, wiens nĳd en haat tegen de
menschen door allerlei offers afgewend moet worden; het offer
draagt in de Schrift, ook in het O. Test., een gansch ander
karakter, het onderstelt het verbond der genade. Ook kwame er
dan eene gnostische tegenstelling tusschen Vader en Zoon, die
den Zoon als den God der genade verre boven den Vader als
den God der wrake verheffen en Oud en Nieuw Test., schepping
en herschepping, natuur en genade uit elkander rukken zou.
Maar andererzĳds is Christus ook niet op te vatten als eene
betooning van Gods liefde alleen, althans niet van eene liefde,
gelĳk wĳ ons die menigmaal denken en die van de liefde Gods
in de Schrift ten eenenmale verschilt. In dat geval toch bleve
niet alleen het lĳden en sterven van Christus, dat de Schrift
ongetwĳfeld als eene straf voor onze zonde voorstelt, geheel

onverklaard; maar het woord van Paulus wierd ook rechtstreeks
weersproken, dat God Christus daartoe tot eene verzoening gaf,
opdat Hĳ zelf rechtvaardig bleke te zĳn en rechtvaardigen kon
dengene, die uit het geloof van Jezus is. De Schrift leert ons
veeleer, dat in Christus en zĳne offerande alle Gods deugden tot
luisterrĳke openbaring kwamen. De genade gaat daarbĳ voorop,
maar zĳ wordt door alle andere gevolgd. Zĳ realiseert zichzelve
in den weg van recht en gerechtigheid, Jes. 1:27, 5:16. Hinter
dem Zorne ist als letztes Agens die Liebe geborgen, wie hinter
Gewitterwolken die Sonne (Delitzsch). Cf. over Rom. 3:25, 26,
behalve de commentaren van Philippi, Tholuck, Meyer enz.,
Pfleiderer, Der Paulinismus2 143 f. Holtzmann, Neut. Theol.
II 100. Fricke, Der Paulin. Grundbegriff der δικ. θεου, erörtert
auf Grund von Röm. 3:21-26, Leipzig 1888.

10. Dit leidt vanzelf tot de in de theologie druk besproken
vraag, of deze weg des rechts voor God noodzakelĳk was, om
zĳne genade te openbaren, dan wel of Hĳ ook zonder voldoening
vergeven kon. Scotus ging uit van het absolutum dominium Dei
en achtte menschwording en voldoening alleen door Gods willekeur
bepaald; Athanasius, Augustinus, Thomas, Calvĳn, Musculus,
Zanchius, Twissus e. a. oordeelden ze niet volstrekt noodzakelĳk
maar toch in overeenstemming met Gods wĳsheid als hoogst
passend en geschikt; Irenaeus, Basilius, Ambrosius, Anselmus,
Beza, Piscator, Voetius, Turretinus, Owen, de Moor e. a. neigden
er toe, om ze voor volstrekt noodzakelĳk te houden, cf. deel II
207-216 en Voetius, Disp. II 238. Het is te begrĳpen, dat
velen liever den middelweg bewandelden dan in God de willekeur
ten troon te verheffen of zĳne almacht door eene absolute
necessitas te beperken. Toch is er geen bezwaar, om hierbĳ van
noodzakelĳkheid te spreken, indien deze maar goed verstaan
wordt. De wil in God is noch eene van alle deugden en
van heel het wezen Gods gescheiden formeele willekeur, noch
ook eene door al die deugden en door dat gansche wezen
gebonden en daarom onvrĳe keuze. De wil Gods is dikwerf
voor ons de laatste grond der dingen en wĳ hebben daarin te
berusten, ook al weten wĳ niet, waarom God zoo en niet anders
gehandeld heeft. Maar in God heeft die wil altĳd wĳze en heilige
redenen voor zĳn zóó en niet anders handelen, want Hĳ

handelt nooit dan in overeenstemming met alle zĳne deugden,
met zĳne liefde, wĳsheid, gerechtigheid enz. En deze overeenstemming
van den wil Gods met al zĳne deugden is geen dwang,
geen beperking voor dien wil, maar juist de ware, hoogste vrĳheid.
Zoo te willen en te handelen als zĳne heilige, wĳze,
almachtige, liefderĳke natuur zelve wil, dat is voor God beide
de hoogste vrĳheid en de hoogste noodzakelĳkheid. Zoo is het
ook met de vleeschwording en voldoening; zĳ mogen noodzakelĳk
heeten, niet als een dwang, die Gode van buiten af opgelegd
wordt en waaraan Hĳ niet ontkomen kan, maar wel als daden
en handelingen, die in overeenstemming met zĳne deugden zĳn
en deze op het luisterrĳkst tot openbaring brengen. Vooreerst
toch leert de Schrift, dat God alles doet om zĳns zelfs wil,
Spr. 16:4, Rom. 11:36; de laatste grond en het laatste doel,
ook van menschwording en voldoening, kan niet liggen in het
schepsel, in de zaligheid van den zondaar maar moet liggen in
God zelf. Om zĳns zelfs wil heeft Hĳ zĳn zoon in de wereld
gezonden tot eene verzoening voor onze zonden, opdat alzoo zĳne
deugden tot openbaring zouden komen. En inderdaad is er geen
feit, dat die volmaaktheden Gods zoo in het licht stelt als de
menschwording en de voldoening. Niet eene enkele deugd treedt
daardoor in het helderst licht, maar alle te zamen, zĳne wĳsheid,
genade, liefde, barmhartigheid, lankmoedigheid, rechtvaardigheid,
heiligheid, macht enz. Al is er gewoonlĳk alleen sprake van Gods
genade en rechtvaardigheid, toch mogen de andere deugden niet
worden vergeten. Christus is in zĳn persoon, woord en werk de
hoogste, volkomenste, alzĳdigste openbaring Gods, zĳn knecht,
zĳn beeld, zĳn Zoon; Hĳ heeft ons den Vader verklaard. Indien
God zich op het heerlĳkst openbaren wilde, dan was daartoe
de schepping en de herschepping, de menschwording en de voldoening
noodzakelĳk. In de schepping werden reeds zĳne deugden
openbaar, maar veel rĳker en hooger nog in de herschepping;
de zonde weet Hĳ almachtig te gebruiken als een middel, om
zichzelf te verheerlĳken. Ten tweede is het de leer der Schrift,
dat God als de volstrekt rechtvaardige en heilige de zonde haat
met Goddelĳken haat, Gen. 18:25, Ex. 20:5, 23:7, Ps. 5:6,
7, Nah. 1:2, Rom. 1:18, 32. Er is eene absolute tegenstelling
tusschen God en de zonde, daarin noodzakelĳk uitkomende, dat
Hĳ met al zĳne deugden er tegen reageert; Hĳ wil de zonde

niet, Hĳ heeft er geen lust en welgevallen aan, Hĳ haat ze en
toornt er tegen. Zonde kan niet bestaan, zonder dat zĳ door God
gehaat en gestraft wordt. God kan zichzelven niet verloochenen;
Hĳ kan het recht der zonde niet erkennen; Hĳ kan aan Satan
geen gelĳke rechten geven met zichzelven. Juist omdat Hĳ de
volstrekt heilige is, moet Hĳ de zonde haten. Eigenlĳk stemt
ieder dat toe; ook al zegt men dat God de zonde zonder voldoening
vergeven kan en als de hoogste liefde ook vergeven
moet; toch erkent elk nog, dat God de zonde vergeeft, d. i. dat
Hĳ ze uit genade niet straft, maar tot die straf wel het recht
en de macht bezit. Zelfs de Heer Chavannes vond op de vergadering
van moderne theologen weinig instemming met zĳne stelling,
dat de uitdrukking „vergevende liefde” eene contradictio in adjectis
is en niets beteekent, Bĳbl. v. d. Herv. 28 Juni 1895. Ten derde
is God zeer zeker Vader der menschen, maar deze naam geeft lang
niet de gansche verhouding weer, waarin God tot zĳne schepselen
staat. Hĳ is ook Schepper, Onderhouder, Regeerder, Souverein,
Wetgever, Rechter enz., en het is eenzĳdig en tot dwaling leidende,
indien men in één dezer namen met voorbĳzien der andere
de volle openbaring Gods aanschouwt. Zoo is God ten opzichte
der zonde geen schuldeischer en geen beleedigde partĳ alleen,
die de schuld kwĳtschelden en de beleediging vergeten en vergeven
kan. Maar Hĳ is zelf de Gever, Beschermer, Wreker der wet,
de persoonlĳke gerechtigheid, en als zoodanig kan Hĳ de zonde
niet vergeven zonder voldoening, Hebr. 9:22. In die qualiteit
kan Hĳ het recht der wet niet teniet doen; want het gaat hier
niet om een persoonlĳk, privaat recht, waarvan men afstand kan
doen, maar om de gerechtigheid, d. i. om de deugden en de
eere van God zelven. Wel zou men hiertegen zich beroepen
kunnen op het recht van gratie, dat de aardsche overheid menigmaal
uitoefent; maar dit recht van gratie is haar alleen daarom
gegund, wĳl zĳ feilbaar is en in vele gevallen eene te zware of
zelfs onverdiende straf oplegt. In God kan zoo iets niet vallen;
Hĳ is de gerechtigheid zelve, behoeft door de gratie de justitia
niet te herstellen, doet ze door haar ook niet te niet, maar laat
ze saam in het kruis van Christus tot openbaring komen. Ten
vierde is de zedewet als zoodanig geen willekeurige, positieve
wet, maar in de natuur van God zelven gegrond; zĳ is ook geen
onpersoonlĳke, van God onafhankelĳke, in zichzelve rustende

macht, zoodat Christus niet aan God maar aan haar eisch voldeed,
cf. Dale, The atonement, lect. 9; maar zĳ is uitdrukking
van zĳn wezen. God, de wet handhavend, handhaaft zichzelf en
omgekeerd. Daarom is zĳ onverbrekelĳk en onschendbaar. Door
heel de Schrift heen draagt zĳ dat karakter; onze eigen conscientie
geeft er getuigenis aan; en heel de zoogenaamde zedelĳke wereldorde
met hare verschĳnselen van verantwoordelĳkheid, plichtbesef,
schuld, berouw, angst, wroeging, straf enz., is op deze onschendbaarheid
der zedewet gebouwd. Christus is dan ook niet gekomen,
om de wet te ontbinden maar te vervullen, Mt. 5:17, 18, Rom.
10:4; Hĳ heeft haar majesteit en heerlĳkheid gehandhaafd; en
het geloof doet de wet niet te niet maar bevestigt ze, Rom. 3:31.
Ten vĳfde, de zonde draagt in de Schrift velerlei karakter;
zĳ is onverstand, dwaasheid, schuld, smet, onreinheid, schande
enz., zĳ wordt vergeleken bĳ eene geldschuld, en is onder een
ander gezichtspunt ook weer eene beleediging van God. Maar
zoo komt zĳ in de Schrift ook voor als eene misdaad, crimen,
een vergrĳp tegen de gerechtigheid, eene schennis van de majesteit
Gods, welke ons onder zĳn oordeel brengt, Rom. 3:19,
en des doods waardig maakt, Rom. 1:32. In dit karakter eischt
ze straf en is er zonder voldoening geen vergeving; alleen in
den weg van het recht is zĳ, zoo wat haar schuld en smet als
wat haar macht en heerschappĳ aangaat, volkomen te overwinnen.
Ten zesde mag hieraan nog toegevoegd, dat de zonde zoo groot
is, dat God haar, eer Hĳ ze ongestraft liet blĳven, aan zĳnen
lieven Zoon Jezus Christus met den bitteren en smadelĳken dood
des kruises gestraft heeft. Indien de rechtvaardigheid op eene
andere wĳze ware te verkrĳgen geweest, zou Christus te vergeefs
gestorven zĳn, Gal. 2:21, 3:21, Hebr. 2:10. Om alles saam
te vatten, vleeschwording en voldoening zĳn daartoe geschied,
dat God weer als God door zĳne schepselen zou worden erkend
en geëerd. Zonde was miskenning van God en van al zĳne deugden,
heenwending tot en aanbidding van het creatuur. Maar in Christus
heeft God zichzelf weer geopenbaard, zĳne souvereiniteit hersteld,
al zĳne deugden gerechtvaardigd, zĳn naam verheerlĳkt, zĳne
Godheid gehandhaafd. Het was God, ook in het werk der verlossing,
allereerst om zichzelven, om zĳn eigen glorie te doen.
Cf. Voetius, Disp. I 372 II 238 sq. Mastricht, Theol. V 18, 34.
Turretinus, Theol. El. XIV 10. Id. de satisf. Christi, disp. 1 en 2.

Heidegger, Corpus Theol. XIX 80 sq. Heppe, Dogm. 341. Ebrard,
Dogm. § 427. Martensen, Christl. Ethik II2 155 f. Dorner, Chr.
Gl. II 614. Ch. Hodge, Syst. Theol. II 487. A. A. Hodge, The
atonement p. 48. Shedd, Dogm. Theol. I 378. Hugh Martin,
The atonement, Edinb. z. j. p. 172 enz.


11. De Socinianen en hunne geestverwanten echter hebben deze
noodzakelĳkheid der voldoening zeer ernstig bestreden; hunne
argumenten komen alle hierop neer, dat recht en genade, voldoening
en vergeving, en dus verder ook wet en evangelie, Oud
en Nieuw Testament, schepping en herschepping enz., met elkander
in strĳd zĳn en elkander uitsluiten. De christelĳke religie is n.l.
volgens hen de absoluut geestelĳke en zedelĳke religie, van alle
natuurlĳke en zinnelĳke elementen bevrĳd. God is niet te denken
als Rechter maar als Vader; straffende gerechtigheid, heiligheid,
haat, toorn tegen de zonde zĳn geen deugden in God maar alleen
de liefde. De O. T. religie stond nog op het standpunt der wet,
vatte de verhouding van den mensch tot God als rechtsverhouding
op; het farizeisme dreef dit op de spits en Paulus bediende
zich nog van dit farizeesch spraakgebruik en bestreed de farizeesche
combinatie van wetsvervulling, gerechtigheid en loon niet.
Maar toch leidt Paulus de onvervulbaarheid der wet niet af uit
des menschen zondigheid doch uit de natuur der wet zelve, die
niet dient om leven te geven maar om de zonde te vermeerderen.
De christelĳke religie vat hĳ dus toch zuiver als Erlösungsreligion
op, als genade, vergeving, geloof. En dat is zĳ inderdaad.
Zĳ is enkel religieus-ethisch, heeft geen kosmische, juridische,
metaphysische bestanddeelen meer, zĳ is enkel heilsleer, en al
het andere, de leer van God, den mensch, de zonde, de wereld enz.,
moet van uit dit standpunt, christologisch en soteriologisch, herzien
en omgewerkt worden. De staat is de sfeer des rechts, maar
religie en recht staan lĳnrecht tegenover elkaar. Cf. boven bl. 322v.
en voorts Wegscheider, § 142. Hofstede de Groot, De Gron. Godg.
181. Scholten, L. H. K. II 46v., 57v. Schweizer, Gl. der ev.
ref. K. § 63 f. Christl. Glaub. § 94 f. Pfleiderer, Paulinismus2
86-110, 150-159. Holtzmann, Neutest. Theol. II 108 f. Ritschl,
Rechtf. u. Vers. III2 8-14, 223-265. Kaftan, Dogm. 544 f.
v. Hartmann, Religionsphilos. I 546 f. Heel deze tegenstelling is
echter valsch en is in de christelĳke theologie altĳd als

marcionitisch verworpen. Ten eerste toch is het onwaar, dat gerechtigheid
en genade (liefde) in God eene tegenstelling zouden zĳn; niet
alleen kent heel de Schrift aan God ook de deugden van gerechtigheid,
heiligheid, toorn en haat tegen de zonde toe, dl. II
195v., maar de genade onderstelt zelfs de gerechtigheid in God
en is zonder haar niet te handhaven. Immers, genade is die deugd
in God, waardoor Hĳ om eene of andere reden van zĳn recht
afstand doet; indien Hĳ alzoo niet als de rechtvaardige en heilige
recht heeft om te straffen, kan er bĳ Hem van genade geen sprake
zĳn. Evenzoo is de hoogste liefde in God, d. i. de vergevende liefde,
die in Christus is geopenbaard, geen liefde meer, indien de zonde
naar Gods rechtvaardig oordeel geen straf verdiende. Wie het
recht ontkent, ontkent ook de genade. Ten tweede is recht en
religie (zedelĳkheid) volstrekt geen tegenstelling. Godsdienst en
zedelĳkheid zĳn zelve een recht, dat God op ons heeft; Hĳ eischt
in zĳne wet, dat de mensch Hem liefhebbe boven alles en den
naaste als zichzelven. Daarmede worden godsdienst en zedelĳkheid
niet verlaagd of veruitwendigd, maar integendeel in hun ware
beteekenis gehandhaafd. God wil, dat de mensch Hem liefhebben
zal met geheel zĳn hart en met geheel zĳn verstand en met al
zĳne krachten; Hĳ eischt den ganschen mensch voor zĳn liefdedienst
op. Godsdienst en zedelĳkheid zouden niet kunnen bestaan,
indien zĳ niet wortelden in het recht Gods op zĳn schepsel. De
zedelĳke orde wordt in dezen zin door de rechtsorde gedragen.
Veel dieper dan het religieus en het ethisch bewustzĳn wortelt
in den mensch nog het rechtsgevoel. Zelfs bĳ hen, die allen
godsdienst en alle zedelĳkheid hebben uitgeschud, leeft het dikwerf
nog krachtig op. En wel is het waar, dat de volmaakte
mensch God en den naaste liefheeft spontaan en naar de inspraak
zĳner heilige natuur; maar dit verandert niets aan het feit, dat
juist die dienst uit liefde met Gods wet overeenkomt en daarin
voorgeschreven wordt. De zedewet is wel ter dege een eisch en
een recht Gods, al is het dat zĳ den ganschen mensch opeischt
en een dienst in geest en waarheid verlangt. Want gelĳk godsdienst
en zedelĳkheid wortelen in een recht Gods, zoo is omgekeerd
dat recht Gods geen abstracte, formeele willekeur, maar
juist in Gods natuur gegrond; de rechtsorde draagt zelve weer
een ethisch karakter en vindt in de zedelĳke orde bevestiging en
steun, deel II 201. Ten derde is daarom de bewering onjuist,

dat de zedelĳke wereldorde eerst door de zonde eene wettelĳke
geworden is, Kaftan, Dogm. 370. 545. Wettelĳk is ze wel voor
den mensch door de zonde geworden, in dien zin, dat de liefde
tot God en den naaste thans als een gebod buiten en tegenover
hem staat, waaraan hĳ niet beantwoorden kan, dat hĳ overtreden
heeft, en welks straf hĳ verdient. Maar wettelĳk is ze niet door
de zonde geworden, als zou zĳ niet rusten in een recht en een
wet Gods. De Luthersche theologie heeft dit wel alzoo geleerd,
deel II 556. 558, maar de Gereformeerde heeft anders en beter
geoordeeld. De wet is wel ter dege de, ook afgezien van de zonde,
in Gods wezen gegronde norma voor heel de zedelĳke wereldorde.
Deze is zelfs niet denkbaar zonder eene wet. Alle godsdienst en
zedelĳkheid onderstelt eene wet. Waar geen wet is, is ook geen
overtreding. Wie de zedelĳke wereldorde van de wet losmaakt,
maakt ze objectief en subjectief tot willekeur en graaft het fundament
onder haar voeten weg. Ten vierde, wie recht en genade
alzoo dualistisch tegenover elkander plaatst, raakt op alle punten
met de Schrift in strĳd. De status integritatis, als leven van den
naar Gods beeld geschapen mensch in overeenstemming met de
zedewet, is niet langer te handhaven. Zonde is geen schuld en
verdient geen straf, anders dan in het bewustzĳn van den zondaar.
De wet heeft geen eeuwige maar alleen eene tĳdelĳke, voorbĳgaande,
paedagogische beteekenis. Het O. Test. als godsdienst
der wet, gaat ons niet meer aan. De leer van de gerechtigheid
Gods en van de voldoening in Christus is een joodsch, farizeesch
inkruipsel in de theologie van het N. Test. De vergeving der
zonden is een subjectief tot inzicht komen, dat zĳ geen schuld
zĳn en geen straf verdienen. De heiligmaking is zedelĳke, autonome
zelfontwikkeling. De kerk is alleen eene religieus-ethische gemeenschap
en heeft met recht en wet niets van doen. Onder den schĳn
van de christelĳke religie zuiverder op te vatten, wordt ze van
haar hart en kern beroofd. Eindelĳk, ten vĳfde, indien echter
genade, liefde, vergeving geheel onverdiend zĳn en alle het vrĳwillig
afstand doen van een recht onderstellen, dan kan zeer zeker
met Socinus, de Christo Servatore I 1, de vraag nog worden gedaan,
of God van dat recht geen afstand kan doen zonder voldoening
te eischen; God is toch traag tot toorn, lankmoedig en
barmhartig en vergeeft in de Schrift menigmaal, zonder dat er
van eenige voldoening sprake is, als er maar oprecht berouw

aanwezig is, Deut. 30:1-3, Jerem. 3:13, 14, 18:8, Mt.
18:24v., Luk. 15:11v. Bĳ deze vraag, indien zĳ werkelĳk
ernstig gemeend is, is er dan geen verschil meer de jure maar
alleen de facto. Recht had God, om voldoening te eischen;
genade en vergeving onderstellen het; alleen is er verschil over,
of God die voldoening geeischt heeft. Het zal straks blĳken, dat
het lĳden en sterven in waarheid een satisfactorisch karakter
draagt. Tegenover deze werkelĳkheid is de vraag naar de mogelĳkheid,
of God van zĳn recht op voldoening geen afstand had
kunnen doen, van zeer ondergeschikte beteekenis. Maar in elk
geval is het ongeoorloofd, met de vergeving de voldoening te
bestrĳden, als zou de eene de andere uitsluiten. Want niet alleen
worden zĳ in de Schrift met elkander verbonden, Lev. 4:31,
Rom. 3:24-26, Hebr. 9:22, maar zĳ worden ook in die verhouding
tot elkander geplaatst, dat de voldoening juist den weg
tot de vergeving ontsluit. Bĳ geldschulden heft de voldoening
de vergeving wel op, wĳl het hierbĳ in het geheel niet aankomt
op den persoon, die betaalt, maar alleen op de som, die betaald
wordt. Maar bĳ zedelĳke schulden is dat gansch anders. Deze
zĳn persoonlĳk en moeten in den schuldige zelf worden gestraft.
Indien hier al een plaatsvervanger toegelaten wordt, dan is het
toelaten van zulk een plaatsvervanger en het laten gelden van
zĳne verdiensten voor die van den schuldige toch altĳd eene daad
van genade. Voldoening geeft Christus aan God, maar vergeving
schenkt God aan ons; de vergeving is niet met het oog op Christus
maar met het oog op ons genade. De voldoening van Christus
opent voor God den weg, om zonder krenking van zĳn recht uit
genade de zonden te vergeven en den goddelooze te rechtvaardigen.
Indien de zonde van dien aard is, dat recht en gerechtigheid,
wet en waarheid niet de minste schade lĳden, ook al wordt ze
niet gestraft, dan is ook de genade der vergeving niet groot.
Maar als de zonde zoo groot is, dat God, eer Hĳ ze ongestraft
liet blĳven, met den bitteren en smadelĳken dood des kruises aan
zĳnen lieven Zoon Jezus Christus gestraft heeft, dan komt de
rĳkdom van Gods genade, de macht zĳner vergevende liefde aan
het licht. Dan vindt ook de mensch voor zĳn beschuldigend geweten
in die voldoening rust en troost en kan hĳ zonder eenige
vreeze in de vergeving zĳner zonden zich verheugen; want de
volkomen genoegdoening waarborgt de volstrekte, onberouwelĳke,

eeuwige vergeving. Cf. Maccovius, Coll. theol. I 274. Mastricht,
Theol. V 18, 35. Turretinus, Th. El. XIV qu. 10, 8. Id. De
satisfactione p. 44. Hoornbeek, Socin. Confut. II 629. Petrus de
Witte, Wederlegginge der Socin. Dwalingen, Amst. 1662 II 90v.
Leydecker, Vis verit. p. 82. Moor III 1031. Shedd, Dogm. Theol.
II 382. Martin, The atonement 183 etc.

12. Het werk, dat Christus voor de zĳnen volbracht, bestond
in het algemeen in zĳne volstrekte en volmaakte gehoorzaamheid
aan Gods wil, Mt. 3:15, 20:28, 26:42, Joh. 4:34, 5:30,
6:38, Rom. 5:19, Gal. 4:4, Phil. 2:7, 8, Hebr. 5:8, 10:5-10
enz. Deze rĳke gedachte is in de theologie menigmaal niet
tot haar recht gekomen. Het lĳden van Christus is dikwerf van
de daad der gehoorzaamheid, die zich daarin uitsprak, losgemaakt
en alzoo tot voorwerp der vrome bepeinzing gemaakt. In de christelĳke
kerk zĳn achtereenvolgens de martelaren, de monniken, de
bedelaars, de geeselaars als de echte discipelen van Jezus beschouwd;
ascese en zelfpĳniging in allerlei vorm waren de
christelĳke deugden bĳ uitnemendheid; de navolging van Christus
bestond in een copiëeren en nabootsen van daden en toestanden
uit zĳn leven, bepaaldelĳk uit zĳn lĳden; Christus was de groote
lĳder, de verheven martelaar, wiens lĳden voorwerp van contemplatie
en imitatie moest zĳn, Zöckler, Askese und Mönchthum,
I 1897 S. 145 f. Moll, Joh. Brugman II 1-97. Bĳ Anselmus
bestond de voldoening van Christus, daar Hĳ tot gehoorzaamheid
aan Gods wet al voor zichzelf verplicht was, alleen in zĳn lĳden
en sterven, dat door Hem als een opus supererogationis aan zĳn
leven toegevoegd en als een vrĳwillig geschenk aan den Vader
aangeboden werd. De Roomsche theologie spreekt zich over de
actieve gehoorzaamheid van Christus niet eenstemmig en ondubbelzinnig
uit. Trente maakt wel melding van de sanctissima
passio van Christus, VI c. 7, maar de theologen verwerpen ze
geheel of vatten ze toch zoo op, dat Christus niet in onze plaats
de wet Gods vervuld heeft, Bellarminus, de justif. I 2, de Christo
V 9. Bossuet, Gesch. der veranderingen v. d. Prot. kerken,
vert. door Berends 1829 II 340. Scheeben, Dogm. III 321.
341. Ook onder de Protestanten komen bĳ Mystieken, Wederdoopers,
Herrnhutters enz., opvattingen van het lĳden van Christus
als Etwas Sachliches voor, die aan zĳne actieve gehoorzaamheid

te kort doen. Zelfs Parsimonius en Piscator loochenden haar,
wĳl Christus reeds voor zichzelf tot deze gehoorzaamheid verplicht
was en deze gehoorzaamheid dus wel een necessarium requisitum
personale was, ons ten goede, nostro bono, maar geen bestanddeel
van zĳne voldoening, nostro loco volbracht; omdat de H. Schrift
altĳd aan het lĳden en sterven van Christus alleen onze gansche
zaligheid, beide de vergeving der zonden en het eeuwige leven,
verbindt; en omdat de geloovigen, ook al hebben zĳ de vergeving
en het eeuwige leven, toch tot onderhouding der wet verplicht
blĳven. De Lutherschen zagen hierin Nestorianisme en zeiden,
dat de persoon van Christus naar beide naturen Heer der wet
was en dus ook niet als mensch vanzelf voor zĳn persoon aan
de wet onderworpen was, Gerhard, XVI 57. 59. Quenstedt III
284. Schneckenburger, Zur kirchl. Christol. 58-73. Ritschl, Rechtf.
u. Vers I2 274. Maar de Gereformeerden konden alzoo niet spreken,
wĳl Christus als waarachtig mensch wel zeker verplicht was,
om de wet te onderhouden, en God lief te hebben boven al en
den naaste als zichzelf. Toch verwierpen zĳ terecht het gevoelen
van Piscator. Want ten eerste, de H. Schrift vat heel het leven
en werk van Christus op als één geheel en maakt nooit scheiding
tusschen eene obedientia vitae, die Hĳ voor zichzelf, en eene
obedientia mortis, die Hĳ voor ons volbracht. Het is één werk,
dat de Vader Hem heeft opgedragen en dat Hĳ in zĳn dood ten
einde brengt, Joh. 4:34, 17:4, 19:30. Zĳn dienen voltooit zich
in het geven zĳner ziel tot een losprĳs voor velen, Mt. 20:28.
Zelfs Paulus, die allen nadruk legt op het kruis van Christus,
ziet in zĳn dood niet zĳne gansche maar de voleindiging zĳner
gehoorzaamheid. Hĳ is geworden onder de wet, Gal. 4:4, in
gelĳkheid des zondigen vleesches, Rom. 8:3, heeft niet geleefd
ten gevalle van zichzelven, οὐχ ἑαυτῳ ἠρεσεν, Rom. 15:3, heeft
bĳ zĳne menschwording zich al vernietigd en de gestalte van een
dienstknecht aangenomen, heeft zich voortdurend vernederd en is
gehoorzaam geworden tot den dood toe, μεχρι θανατου, Phil.
2:7, 8, 2 Cor. 8:9 en zoo is het één δικαιωμα en ééne ὑπακοη,
die aan velen de δικαιωσις ζωης schenkt, Rom. 5:18, 19. Het
is daarom geheel met de Schrift in strĳd, om het satisfactorisch
werk van Christus te beperken tot zĳn lĳden, of zelfs zooals Jac.
Alting deed, Op. V 393-395, cf. echter p. 478-480, tot het
lĳden gedurende de drie uren duisternis aan het kruis. Het

beroep op plaatsen als Zach. 3:9, Joh. 19:30, Rom. 6:10, Hebr.
7:27, 1 Petr. 3:18, waar gezegd wordt, dat Christus éénmaal,
op het hout, geleden heeft en uitgeroepen heeft: het is volbracht,
bewĳst hiertegen niets, omdat in het lĳden en sterven heel het
voorafgaande leven van Christus is opgenomen, saamgevat en
voltooid, cf. Moor III 985 sq. Mastricht V 11, 34. 18, 29.
Witsius, Oec. foed. II 6. Misc. S. II 771. Maresius, Syst. Theol.
IX 46. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. X 467-471. Veeleer is heel
het leven en werk van Christus van zĳne ontvangenis af tot in
zĳn dood toe plaatsvervangend van aard. De aanneming der
menschelĳke natuur zelve en op zich zelve draagt dit karakter
nog niet, omdat alle middelaarswerken de twee naturen onderstellen;
maar zĳne heilige ontvangenis en geboorte en al zĳne
heilige werken, zĳn in het ééne werk van Christus begrepen, Lombardus,
Sent. III dist. 18, 2. Heid. Cat. qu. 36 en 60. Ned. Gel.
art. 22, cf. Acta Syn. Dordr. sess. 172. 173. Voetius, Disp. II 282.
Schneckenburger, Vergl. Darst. I 91. 122 f. Ritschl, Rechtf. u. Vers.
I2 287. Ten tweede is het zeker waar, dat Christus als mensch,
voor zichzelf der wet onderworpen was; alleen maar, zĳne menschwording
en zĳn mensch-zĳn is niet voor Hem zelven maar voor
ons geschied. Christus is nooit geweest en mag nooit beschouwd
als een persona privata, een individu naast en op gelĳke lĳn met
anderen; Hĳ was van den aanvang af eene persona publica, de
tweede Adam, sponsor et caput electorum. Gelĳk Adam voor
zichzelven zondigde en daardoor schuld en dood op allen laadde,
wier representant hĳ was; zoo heeft Christus door zĳne gerechtigheid
en gehoorzaamheid de vergeving en het leven voor al de
zĳnen verworven. Meer nog, zeker was Christus als mensch aan
de wet Gods onderworpen als regel des levens; zelfs de geloovigen
worden nooit van de wet in dien zin ontslagen. Maar
Christus heeft zich nog in eene geheel andere verhouding tot de
wet gesteld, n.l. tot haar als wet van het werkverbond. Adam
was niet alleen tot onderhouding der wet verplicht, maar de wet
werd hem in het werkverbond nog onder eene andere forma
voorgehouden, n.l. als weg tot het eeuwige leven, hetwelk hĳ
nog niet bezat. Christus echter had door zĳne vereeniging met
de Goddelĳke natuur het eeuwige en zalige leven. Daarvan deed
Hĳ vrĳwillig afstand; Hĳ heeft zich aan de wet van het werkverbond
onderworpen als weg tot het eeuwige leven voor zich

en de zĳnen. De gehoorzaamheid, die Christus bracht aan de wet,
was dus eene gansch vrĳwillige. Niet zĳn dood alleen, gelĳk
Anselmus zeide, maar heel zĳn leven was eene zelfverloochening,
ééne zelfofferande, door Hem als Hoofd in de plaats der zĳnen
gebracht. Ten derde, dat de geloovigen nog altĳd tot onderhouding
der wet als regel des levens verplicht zĳn, bewĳst daartegen
niets. Indien dit iets bewees, zou al het satisfactorische uit Jezus’
leven en lĳden verdwĳnen. Want de geloovigen hebben nog allerlei
lĳden als gevolg der zonden te dragen, zĳ worden nog verzocht
door Satan en verlokt door de wereld, zĳ zondigen nog telkenmale
en moeten nog sterven enz., en zoo zou Christus hen van niets,
noch van de zonde noch van hare gevolgen hebben bevrĳd. Jac.
Alting redeneerde zoo en zeide daarom, dat Christus de zĳnen
alleen van den eeuwigen dood door zĳne helsche angsten gedurende
de drie uren duisternis aan het kruis, maar niet van het
lĳden, den lichamelĳken dood enz. had bevrĳd. Maar deze beschouwing
van het werk der verlossing is zonder twĳfel verkeerd.
De verlossing is volkomen, eene verlossing van den ganschen
mensch naar ziel en lichaam, van alle zonden en gevolgen der
zonde. En deze is volbracht in en door Christus’ leven en sterven.
Maar gelĳk zĳn koninkrĳk door Hem onderscheiden is in een
onzichtbaar, geestelĳk en een zichtbaar, op aarde eens te stichten
rĳk; gelĳk Hĳ zelf eenmaal gekomen is om te lĳden en straks
wederkomen zal om te oordeelen levenden en dooden; zoo wordt
de verlossing, door Christus aangebracht, langzamerhand uitgewerkt
en toegepast, eerst geestelĳk, daarna lichamelĳk. Nu in
deze bedeeling worden de geloovigen geestelĳk bevrĳd van elke
schuld en macht der zonde en hare gevolgen, van wereld, Satan,
dood; zĳ hebben de vergeving der zonden en het eeuwige leven;
wet, Satan, dood kunnen hun deze niet meer ontrooven; en eens
zullen zĳ ook uitwendig, lichamelĳk van alle zonde en macht
der zonde bevrĳd worden. De gansche herschepping, zooals ze
voltooid zal zĳn in den nieuwen hemel en de nieuwe aarde, is
vrucht van het werk van Christus. Gelĳk het eenzĳdig is, om met
Alting de vrucht van Christus’ werk alleen in de verlossing van
den eeuwigen dood te zien; even eenzĳdig is het, om met Ritschl
die vrucht tot de geestelĳke, ethische heerschappĳ van den
Christen over zonde en wereld in het Diesseits, te beperken. De
gansche persoon van Christus, beide met zĳne actieve en passieve

gehoorzaamheid, is de borgtocht voor de gansche verlossing. Cf.
over de actieve gehoorzaamheid. Calvĳn, Inst. II 16, 5. III 14, 12.
Comm. op Rom. 5:19, Gal. 4:4. Gomarus, Theses theol. disp. 19,
9. Junius, Theses theol. 36, 8. Synopsis pur. theol. 29, 35. Turretinus,
Th. El. XI 22. XIV 13. Cloppenburg, Op. I 504 sq. Witsius,
Oec. foed. II 3, 18 sq. Coccejus, de foedere V 93. Quenstedt, Theol.
III 281. Gerhard, XVI 57 sq. Walch, Comm. de obed. Christi
activa 1755. Baur, Versöhnung 478v. Philippi, Der thätige Gehorsam
Christi 1841. Id., Kirchl. Gl. IV 2 S. 142 f. Frank, Chr. Wahrheit
II 172. Id., Neue kirchl. Zeits. 1892 S. 856. Ritschl, Rechtf.
u. Vers I2 271 f. A. A. Hodge, The atonement 248-264 enz.

13. Terwĳl Piscator en vele anderen de obedientia activa van
de voldoening uitsloten, komt in de nieuwere theologie de obedientia
passiva niet tot haar recht. Nadat Socinianisme en Rationalisme
de kerkelĳke satisfactieleer aan eene scherpe kritiek hadden
onderworpen, trachtten velen in den tegenwoordigen tĳd haar nog
te handhaven, door ze in mystischen of ethischen zin om te werken,
boven bl. 327v. De voorstelling is dan in hoofdzaak deze,
dat Christus’ lĳden en sterven niet noodig was, om aan Gods
gerechtigheid te voldoen noch door God als een offer voor onze
zonden geëischt werd, maar dat het de consequentie was van zĳn
leven in gehoorzaamheid aan Gods wil, het bewĳs dat Hĳ in zĳn
religieus-ethisch beroep Gode getrouw bleef tot in den dood toe,
het historisch noodzakelĳk gevolg van zĳn heilig leven te midden
van eene zondige wereld. Tegenover zulke opvattingen, die het
lĳden en sterven van Christus geheel van den persoon losmaken
en als Etwas Sachliches op zichzelf stellen, bezit deze voorstelling
een onmiskenbaar recht. Christus is toch de getrouwe getuige,
Op. 1:5, Hĳ heeft onder Pontius Pilatus de goede belĳdenis
betuigd, 1 Tim. 6:13, zĳn lĳden en sterven is geen lot maar
eene daad, Hĳ heeft macht, om het leven af te leggen, gelĳk
om het aan te nemen, Joh. 10:18. Maar toch wordt zĳ zelve
door niet minder ernstige bezwaren gedrukt. 1o Reeds dit is van
beteekenis, dat de mystische en ethische theorieën bĳ Jezus alleen
van een beroep en niet meer van een ambt spreken. Hierin ligt
reeds al het verschil. Indien Christus een beroep uitoefende, dan
heeft Hĳ zelf door zĳn aanleg, opvoeding enz. zich daartoe ontwikkeld,
staat Hĳ niet boven maar naast ons, is Hĳ ons alleen

in religieusen en ethischen zin vooruitgestreefd, en kunnen en
moeten wĳ ons zooveel mogelĳk naar zĳn voorbeeld conformeeren.
Is Christus daarentegen gezalfd tot het ambt van profeet, priester
en koning, dan is Hĳ door God aangesteld, heeft van Hem een
werk ontvangen om te doen, staat Hĳ met gezag boven ons, om
ons te leeren, om ons voor Gods aangezicht te vertegenwoordigen,
om ons te regeeren naar zĳnen wil, Martin, The atonement 105.
2o Gevolg van deze opvatting is, dat het lĳden en sterven van
Christus totaal onverklaard blĳft. Schleiermacher leidde het
daaruit af, dat Christus als heilige inging in onze zondige gemeenschap;
hĳ liet het bestaan in Mitgefühl mit menschlicher
Schuld und Strafwürdigkeit en zag in zĳn dood gevolg van zĳn
Eifer für seinen Beruf, Chr. Gl. § 104, 4. Ritschl zegt evenzoo,
dat het de trouw aan zĳn beroep is, welke Christus tot eene
offerande qualificeert; zĳn dood was geen offerande maar een
onbedoeld gevolg van het conflict tusschen Hem, den heilige,
en de zondige menschheid, das Accidens seiner positiven Treue
im Berufe, Rechtf. u. Vers. III2 525, cf. 415 f. 441 f. II 334 f.,
Kaftan, Dogm. 565-569. Kühl, Die Heilsbedeutung des Todes
Christi 190 f. De Groninger Godgeleerden zagen in den dood van
Christus eene zaak, door de menschen gedaan, door Jezus geleden
en door God toegelaten, en vatten het δει in Mt. 16:21, Mk.
8:31, Luk. 9:22 in zedelĳken zin op, Pareau et H. de Groot,
Lineam. theol. christ. ed. 3 p. 153. H. de Groot, De Gron.
Godg. 181. Eene theorie nu, die het lĳden en sterven van Christus
voor toevallig verklaart, is daarmede reeds ten volle geoordeeld.
3o De Schrift toch zegt duidelĳk, dat Jezus’ lĳden en
sterven van te voren bepaald en noodzakelĳk was. Wel tracht
men in den nieuweren tĳd aan te toonen, dat Jezus eerst blĳde
en met groote verwachtingen onder zĳn volk optrad en de noodzakelĳkheid
van zĳn dood eerst inzag sedert den dag te Cesarea
Philippi, Mt. 16:20v., ten gevolge van de vĳandschap, die zich
langzamerhand tegen zĳn persoon ontwikkelde, b. v. Holtzmann,
Neut. Theol. I 284-295. Maar Kähler noemt dit terecht eene
sage. Het Messiasbewustzĳn, dat Jezus blĳkens zĳn doop door
Johannes van zĳn optreden af aan bezat; de naam Menschenzoon,
dien Hĳ met klare bewustheid en eene bepaalde bedoeling zich
toekende; de toepassing op zichzelven van Jesaja’s profetie, Luk.
4:21; de voorspelling, dat Hĳ als de bruidegom van zĳne

discipelen zou weggenomen worden, Mk. 2:20; de vergelĳking van
zichzelven met Jona, Mt. 12:40 en bĳ de slang in de woestĳn,
Joh. 3:14; de prediking van het koninkrĳk der hemelen in
geestelĳken zin, van de zelfverloochening en het kruisdragen, van
den haat en de vĳandschap der wereld, Mt. 5, 10, 11:16v.,
12:25v., bewĳzen overvloedig, dat voor Jezus’ bewustzĳn de
dood van het begin af vaststond als het doel van zĳn leven; zoo
had Hem de profetie onderwezen, Nösgen, Gesch. d. neut. Offenbarung
I 1891 S. 395 f. Kähler, Zur Lehre v. d. Versöhnung
1898 S. 159 f. De dag van Cesarea Philippi bracht alleen deze
verandering, dat Jezus openlĳk aan zĳne discipelen verkondigde,
dat Hĳ de Messias was, dat Hĳ overgeleverd zou worden en ten
derden dage zou opstaan, Mk. 16:21, Mk. 8:31, Luk. 9:22.
En Hĳ zegt erbĳ, dat dit alzoo moet zĳn, niet omdat Hĳ zedelĳk
verplicht was om te sterven of zoo alleen trouw aan zĳn beroep
kon blĳven, want eene zedelĳke verplichting, om overgeleverd,
gedood en zelfs opgewekt te worden, bestaat niet, maar wĳl het
alzoo in Gods raad was bepaald en in de Schrift was voorzegd,
Mt. 26:54, Luk. 22:22, 24:26, 44, 46, Joh. 3:14, 7:30,
8:20, 10:18, 11:9, 12:23, 17:1, 20:9, Hd. 2:23, 4:28,
1 Cor. 15:3, cf. Scholten, L. H. K. II 45. 4o De beide teksten
Mt. 26:39 en Hebr. 5:7 zĳn hiermede geenszins in strĳd.
Volgens Hebr. 5:7 bad Hĳ niet om bevrĳding van den dood,
alsof Hĳ dezen niet als noodzakelĳk erkend had; want er staat
duidelĳk, dat zĳn gebed, niettegenstaande zĳn dood, door God
verhoord is; maar Christus bad, dat Hĳ in den dood niet
mocht omkomen maar daaruit gered en opgewekt en verheerlĳkt
mocht worden; Hĳ kwam juist, om door zĳn sterven Gods wil
te doen en heiligde ons door dien wil, Hebr. 10:5-10. Dit
werpt licht op Mt. 26:39-42; Jezus bidt daar niet naar zĳn
wil, welken Hĳ juist aan dien des Vaders onderwerpt, maar
naar de geneigdheid, welke der menschelĳke natuur is ingeschapen
om eigen verderf te ontvlieden, Kantt. St. Vert.; Hĳ
ziet tegen den dood als dood op, maar bidt juist, dat God Hem
sterken moge, om in zĳn sterven Gods wil te doen, dat Gods
wil niet alleen aan Hem maar door Hem geschieden moge.
5o Het lĳden en sterven van Christus neemt in de Schrift zulk
eene plaats in, dat het niet als het accidens van zĳne beroepstrouw
kan worden opgevat. Aan de beschrĳving daarvan is het

grootste gedeelte der evangeliën gewĳd. En het wordt niet beschreven
als een martelaarschap maar als een gericht Gods, als
de wil des Vaders, als de offerande eens priesters. Hĳ sterft niet
voor zĳn geloof, maar wordt rechterlĳk veroordeeld, wĳl Hĳ
beweert, de Zone Gods, de Messias te zĳn. Hĳ gaat niet verheugd
den dood te gemoet, maar is ontroerd, bedroefd, verbaasd,
beangst tot den dood toe en is in zwaren strĳd, zoodat zĳn
zweet werd gelĳk druppelen bloeds, Mt. 26:37, 38, Mk. 14:33,
Luk. 22:44, Joh. 12:27, Si la vie et la mort de Socrate
sont d’un sage, la vie et la mort de Jésus sont d’un Dieu
(Rousseau). In de prediking der apostelen is het kruis van Christus
het middelpunt en de oorzaak van alle heilsweldaden. Veel meer
dan op het leven, valt op den dood van Christus de nadruk;
en die dood wordt altĳd in verband gebracht met onze zonden;
om der zonden wil is Christus gestorven en daardoor heeft Hĳ
voor de zĳnen de gerechtigheid en het leven verworven. Al mag
dat lĳden en sterven niet losgemaakt worden van den persoon,
het is toch bepaald door God als zoodanig gewild, door den
Zoon volbracht; het vormt in het leven van Christus niet een
toevallig, alleen door de omstandigheden noodzakelĳk geworden,
maar een wezenlĳk, onmisbaar bestanddeel; daardoor in de eerste
plaats is de verzoening der zonden, de gerechtigheid en de zaligheid
verworven. 6o Wel wordt daartegen ingebracht, dat God
niet propter maar alleen per Christum de weldaden van het verbond
der genade ons schenkt; zoo vroeger reeds Socinus e. a. en
thans b. v. Scholten, L. H. K. I 20 II 426v. Gottschick, Propter
Christum, Zeits. f. Theol. u. Kirche 1897 S. 352-384. De
Lutherschen schiepen er zelfs behagen in om de Gereformeerden
te beschuldigen, dat zĳ krachtens hun praedestinatieleer de voldoening
van Christus moesten loochenen en Hem alleen konden
beschouwen als causa instrumentalis der zaligheid; de Gereformeerden
zeiden immers ook zelven, dat Christus niet fundamentum
en causa electionis was, deel II 380; de verkorenen waren al
voorwerp van Gods liefde, eer Christus als hun middelaar was
aangewezen en waren verkoren niet om maar in en tot Christus,
Gerhard, Loc. XVI de justif. § 36. Schneckenburger, Zur kirchl.
Christol. 1848 S. 45 f. Id. Vergl. Darst. II 264 f. Schweizer,
Gl. d. ev. ref. K. II 379. 389. Maar deze beschuldiging is onwaar.
Christus is zeer zeker bewĳs en openbaring van de liefde

des Vaders; logisch gaat onze verkiezing tot zaligheid aan zĳne
verkiezing tot middelaar vooraf; God is dus niet eerst door
Christus bewogen, om zondaren lief te hebben. Maar hierin bestaat
juist de liefde Gods, dat Hĳ dat heil, hetwelk Hĳ zondaren
wil schenken, in den tĳd voor hen laat verwerven door zĳn eigen
Zoon, en het alzoo hun schenkt in overeenstemming met zĳne
gerechtigheid. Gods genade doet dus de genoegdoening en de
verdienste van Christus niet te niet, maar is juist de laatste
grond voor die verdienste, quia mero beneplacito mediatorem
statuit, qui nobis salutem acquireret, Calv. Inst. II 17, 1. Imo
quia prius diligit, postea nos sibi reconciliat, ib. 16, 3. Jam nos
diligenti reconciliati sumus, ib. 4. En deze beide, Gods liefde en
de voldoening van Christus, moesten en konden daarom samengaan,
wĳl wĳ tegelĳk als schepselen het voorwerp van zĳne liefde
en als zondaren het voorwerp van zĳn toorn waren, ib. 3. Zoo
is het dus louter genade, uit welke God de zonden vergeeft, Hĳ
doet het om zĳns zelfs, om zĳns grooten naams wille, Jes. 43:23-25,
Ezech. 36:21, Ef. 1:17, 1 Joh. 2:12, maar dit is
zoo weinig daarmede in strĳd, dat God ons de zonden om Christus’
wil vergeeft, dat de naam Gods ons eerst in Christus is geopenbaard.
Dat God de zonden vergeeft en het leven schenkt alleen
uit genade, om zĳns zelfs wil en niet om iets dat in ons is, dat
heeft Christus ons verkondigd, dat heeft Hĳ ons verworven. De
vergeving uit genade, als gezindheid in God eeuwiglĳk aanwezig
en aan de verkiezing en zending van Christus voorafgaande (amor
benevolentiae), is toch eerst door Christus’ offerande in den tĳd
mogelĳk gemaakt (amor complacentiae). De weldaden zelve zĳn
door Christus verworven, al is de genegenheid, om ze te schenken
aan de uitverkorenen, van alle eeuwigheid in God aanwezig geweest.
Christus is tot zonde gemaakt, opdat wĳ zouden zĳn
rechtvaardigheid Gods in Hem. Hĳ is geworden uit eene vrouw
en geworden onder de wet, opdat Hĳ ons van den vloek der wet
verlossen zou en wĳ de aanneming tot kinderen verkrĳgen zouden.
Gelĳk Adam de oorzaak is van zonde en dood, zoo is Christus
de bron van gerechtigheid en leven, Mt. 20:28, 27:28, Joh.
1:18, 15:13, Rom. 5:12v., 1 Cor. 15:21, 22, 2 Cor. 5:19-21,
Gal. 3:13, 4:4, 1 Joh. 4:9. Zoo verstaan, is de
uitdrukking, dat God ons de zonden vergeeft en het eeuwige leven
schenkt propter Christum, om Christus’ wil, schriftuurlĳk en door

de gansche Christenheid geleerd, ook door de Gereformeerden,
Calvĳn, Inst. II 16 en 17. Comm. op Joh. 15:13, Rom. 5:10,
2 Cor. 5:19, 1 Joh. 4:19 enz. Ned. Gel. art 21. 22. 23, cf.
Scholten, L. H. K. I 20. Heppe, Dogm. d. d. Prot. I 190. Heid.
Cat. qu. 37. Petrus de Witte, Wederl. der Soc. dwalingen II
170v. Mastricht, Theol. V 18, 20. 41v. Maresius, Syst. Theol.
IV 40 X 30. Turretinus, de satisf. p. 7. Ritschl, Rechtf. u. Vers.
I2 265 f. Eindelĳk 7o, de mystische en de moreele theorie raken
op alle punten met de Schrift en met de christelĳke religie in
strĳd. De eerstgenoemde acht het wezen der religie gelegen in
de mystische eenheid van God en mensch. Deze is door de zonde
verstoord maar door Christus hersteld en wel niet zoozeer door
wat Hĳ doet als wel door wat Hĳ is, door zĳn persoon meer
dan door zĳn werk, door zĳne geboorte meer dan door zĳn kruis.
Hoe die mystische eenheid van God en mensch nu door Christus
hersteld is, is op dit standpunt moeilĳk te zeggen. Hegel zeide,
dat die eenheid objectief bestaat, maar door Christus het eerst
duidelĳk ingezien en uitgesproken is. Schleiermacher stelt het
zoo voor, dat Christus, eerst ingaande in onze zondige gemeenschap,
daarna ons opneemt in de gemeenschap van zĳne heiligheid
en zaligheid. De bemiddelingstheologie drukt zich dikwerf zoo
uit, dat Christus een nieuw Godmenschelĳk leven ons instort. Al
deze wĳzen van voorstelling zĳn afkomstig uit het pantheisme en
zĳn, zonder dit wĳsgeerig stelsel, eenvoudig onverstaanbaar. De
moreele theorie gaat uit van de gedachte, dat God geen voldoening
eischt maar in zĳne liefde ons Christus gaf, opdat deze door
zĳne leer, leven en sterven ons van Gods liefde verzekeren, ons
in onze vĳandige gezindheid veranderen en van de zonde afschrikken
zou. En ook de gouvernementeele theorie van Grotius ziet in God
den Rector mundi, die persoonlĳk wel zou kunnen en willen vergeven,
doch in het belang der wereldorde de zonde exemplair,
tot een afschrik voor anderen, straffen moet. Bĳ al deze theorieën
nu kan men nog wel van Christus als Zone Gods, van zĳn priesterschap
en offerande blĳven spreken, maar men spreekt dan in
figuurlĳken zin, gebruikt de woorden in ongewone beteekenis en
geeft aanleiding tot misverstand. Immers is het duidelĳk, dat in
het pantheisme en het deisme voor den Christus der Schriften
geen plaats is. Het hoogepriesterschap van Christus verandert dan
in een martelaarschap, zĳne offerande in een voorbeeld, de

christelĳke religie in eene paedagogiek en de kerk in eene school.
Gerechtigheid is geen deugd Gods, maar alleen in den staat op
hare plaats. Zonde is geen schuld en straf geen rechtsherstel. De
mensch is niet zoo boos, of hĳ kan door een zedelĳk voorbeeld,
door een schok of een indruk, ten goede veranderd worden, cf.
Ch. Hodge, Syst. Theol. II 566 etc. A. A. Hodge, The atonement,
ch. 21. De objectieve voldoening wordt omgezet in de
subjectieve verzoening; de eigenlĳke, ware verzoening heeft dan
eerst plaats, als de mensch het voorbeeld van Jezus volgt en
zichzelven verandert. De geloovigen onder het O. T. hadden het
voorbeeld van Jezus nog niet, zĳn dus òf allen verloren òf op
eene andere wĳze zalig geworden dan wĳ, en Christus is niet de
eenige naam, onder den hemel den menschen ter zaliging gegeven.
Bovenal blĳft bĳ al de genoemde theorieën het verband onverklaard,
dat de Schrift legt tusschen den dood van Christus en
de vergeving onzer zonden en het eeuwige leven. Het is niet in
te zien, hoe de dood van Christus als een voorbeeld van deze
weldaden de grond kan zĳn, waarom God ons om Christus’ wil
de zonden vergeeft en het leven schenkt. Feitelĳk komt alles
hierop neer, dat Christus door zĳn beeld een diepen indruk
maakt op het verstand of op den wil of ook op het gevoel van
den mensch, en zoo hem bevrĳdt van de meening, dat God om
zĳne zonde op hem toornt, of van de zelfzucht, die hem gebonden
houdt, of van het gevoel van onzaligheid, dat hem neerdrukt.
Maar in geen dezer gevallen wordt aan den mensch ware vrede
en rust geschonken. Want het geweten wordt daardoor niet gereinigd
en het schuldgevoel daardoor niet weggenomen. Vrede is
er alleen in het bloed des kruises!

14. Deze actieve en passieve gehoorzaamheid van Christus,
welke in de Schrift zoo duidelĳk geleerd wordt, is niet te handhaven
dan door haar op te vatten als satisfactio vicaria. De
bestrĳders dezer leer stellen het echter menigmaal zoo voor, dat
men bĳ het werk, evenals bĳ den persoon van Christus onderscheiden
moet tusschen de zuivere feiten, en de theorieën, die
daarover ter verklaring opgesteld zĳn. Eerst wordt deze onderscheiding
gemaakt met het oog op de kerkelĳke leer der satisfactio
vicaria maar weldra daarna ook met het oog op het onderwĳs
van de apostelen. Ten slotte blĳft er dan niets over dan het

naakte feit van het sterven van Christus zelf; de interpretatie
en appreciatie van het feit is aan ieders willekeur overgelaten.
Zoo staat de zaak echter niet. Woord en feit gaan in Gods openbaring
saam; Christus is priester maar ook profeet; Hĳ heeft
zĳn eigen persoon en werk verklaard; Hĳ heeft zelf in zĳn woord
zĳn dood geinterpreteerd, en de christelĳke theologie is daaraan
gebonden. Er zĳn dus niet vele theorieën, de moreele, de gouvernementeele,
de mystische, de privaat- en de publiekrechterlĳke,
welke door de theologie bĳ wĳze van hypothesen ter verklaring
der feiten en verschĳnselen opgesteld worden en als verschillende
pogingen ter oplossing alle evenveel recht van bestaan hebben.
Maar de vraag is, wat in al deze meeningen en leeringen met de
Schrift overeenkomt en daarin gegrond is. Zoo de vraag gesteld,
is er haast geen twĳfel mogelĳk, of de satisfactio vicaria door
de Schrift wordt geleerd. De exegese, die de Socinianen en de
Rationalisten toepasten, om haar uit de Schrift te verwĳderen,
neemt niemand meer voor zĳne rekening. En de uitlegging van
Ritschl moge om haar scherpzinnigheid een tĳd lang hebben
geboeid, hare onhoudbaarheid wordt schier door niemand meer
betwĳfeld, cf. Kreibig, Die Versöhnungslehre auf Grund d. chr.
Bew. 1878. Frank, Die Theol. Ritschls 1891. Pfleiderer, Die
Ritschl’sche Theologie, Jahrb. f. pr. Theol. 1889. Id. Entw. der
prot. Theol. 228 f. Orr, The Ritschlian theology, London 1897.
Onpartĳdige lezing der H. Schrift vindt in haar altĳd weer de
kerkelĳke leer der plaatsvervangende voldoening terug, Wegscheider,
Instit. theol. § 136. Pfleiderer, Der Paulinismus2 136 f.
Holtzmann, Neut. Theol. I 68. II 97. 313 f. enz.

De H. Schrift toch laat ons in heel het werk van Christus
eene vervulling zien van Gods wet, eene voldoening aan zĳn
eisch, boven bl. 310. Als profeet, priester en koning, in zĳne
geboorte en dood, in zĳn leven en lĳden, in zĳn woorden en
wonderen, in zĳn spreken en handelen, altĳd volbrengt Hĳ Gods
wil; Hĳ is gekomen, om dien wil te doen; de wet Gods was in
het binnenste zĳns ingewands; zĳn gansche leven is ééne volmaakte
offerande, Gode tot eene welriekende reuk. Die wil Gods
is één, en één is ook de wil van Christus, en één zĳne offerande.
Maar toch laat zich daaraan zeer duidelĳk eene dubbele zĳde
onderscheiden. Tweeledig immers was de eisch, door God aan
den gevallen mensch gesteld, n.l. dat hĳ de wet volkomen

onderhouden en ook hare overtreding door straf herstellen zou,
boven bl. 220. Tweeërlei zĳn de weldaden, die Christus ons verworven
heeft, n.l. de vergeving der zonden en het eeuwige leven.
Beide zĳn niet identisch; rechtvaardigmaking valt niet vanzelf
samen met de hemelsche zaligheid. Adam was vóór zĳne ongehoorzaamheid
wel rechtvaardig, maar moest toch nog in den weg der
werken het eeuwige leven verwerven. Het strafdragen is op zichzelf
nog volstrekt niet één met het volbrengen der wet; de misdadiger,
die gestraft wordt maar onder de straf zich verhardt, vervult het
recht doch beantwoordt geenszins aan den ganschen eisch der wet.
Bovendien, Christus was de tweede Adam; Hĳ kwam niet alleen,
om voor ons de straf te dragen maar ook om voor ons die gerechtigheid
en dat leven te verwerven, welke Adam door zĳne gehoorzaamheid
verwerven moest; Hĳ bevrĳdde ons niet van schuld en
straf alleen en plaatste ons niet aan het begin maar aan het einde
van den weg, dien Adam te bewandelen had. Hĳ schenkt ons veel
meer, dan wĳ in Adam verloren, niet alleen de vergeving der
zonden en de kwĳtschelding der straf, maar ook terstond in het
geloof het non posse peccare en het non posse mori, deel II 557:
die in Hem gelooft, wordt niet veroordeeld en heeft het eeuwige
leven, Joh. 3:16, 18. Beide soorten van weldaden worden daarom
ook, al zĳn ze in concreto nooit te scheiden, toch dikwerf afzonderlĳk
naast elkander genoemd, Dan. 9:24, Joh. 3:36, Hd.
26:18, Rom. 5:17, 18, Gal. 4:5, Op. 1:5, 6. En zoo is het
ook met de actieve en passieve gehoorzaamheid van Christus. Zĳ
zĳn onderscheiden, maar vallen in concreto, in het leven en
sterven van Christus, altĳd samen. De actieve gehoorzaamheid
is geen uitwendig toevoegsel aan de passieve, noch omgekeerd.
Geen enkele daad en geen enkel voorval in het leven of lĳden
van Christus is uitsluitend tot de eene of tot de andere te
brengen. Evenals Christus altĳd en in alles tegelĳk profeet,
priester en koning is, zoo is Hĳ ook steeds werkzaam tot verzoening
van de schuld der zonden en tot verwerving van het
eeuwige leven. Zelfs is het niet goed, te zeggen, dat de vergeving
der zonden alleen door zĳne passieve, en het eeuwige leven alleen
door zĳne actieve gehoorzaamheid is verworven. Want zĳn lĳden
was geen dragen der straf alleen maar ook volbrenging der wet;
en zĳn werken was geen volbrenging der wet slechts maar ook
een dragen van hare straf. Zĳn doen was lĳden en zĳn lĳden was

daad. Het was één werk, dat Christus volbracht, maar zoo rĳk,
zoo waardevol in Gods oog, dat de gerechtigheid Gods er volkomen
door voldaan, alle eisch der wet er ten volle door vervuld
en de gansche, eeuwige zaligheid erdoor verworven is. Het satisfactorische
van Christus’ gehoorzaamheid bestaat niet daarin, dat
Hĳ eene wraakzuchtige Godheid door bloed bevredigd, haar haat
en nĳd door eene quantiteit van lĳden gestild heeft; maar het
is hierin gelegen, dat hĳ van het begin tot het einde van zĳn
leven zĳn wil aan den ganschen, volmaakten, heiligen en liefderĳken
wil van God onderworpen, en zichzelf met lĳf en ziel en
alle krachten Gode tot eene volmaakte offerande geheiligd heeft.
Maar die wil van God omvatte naar de leer der Schrift niet
alleen het leven maar ook het lĳden van Christus; en die offerande
bestond niet alleen in zĳn „zedelĳk beroep” maar ook in zĳn
kruisdood. Wat God vereenigd heeft, zal de mensch niet scheiden.
Cf. Turretinus, Theol. El. XIV 13, 11 sq. Mastricht, Theol. V
18, 14. Moor III 960 sq. Heppe, Dogm. d. ev. ref. K. 326.
341. Schleiermacher, Chr. Gl. 104, 2. Ritschl, Rechtf. u. Vers.
I2 279 f. III2 61.

De gehoorzaamheid van Christus is echter niet alleen eene
satisfactio; zĳ is eene satisfactio vicaria. Ook hierover spreekt
de Schrift zich duidelĳk uit. Eigenlĳk ligt in alle zoenoffer de
idee der plaatsvervanging opgesloten; het stelt in de plaats van
den offeraar, die den toorn Gods waardig is, iets anders, dat
Hem weder gunstig stemmen kan. In Israels geschiedenis treffen
wĳ de idee der plaatsvervanging reeds aan bĳ Abraham, als deze
op bevel van den Engel des Heeren zĳne hand niet uitstrekt naar
zĳnen zoon, maar een ram ten brandoffer offert in zĳns zoons
plaats, Gen. 22:12, 13. In den Oudtest. cultus droeg bĳ de
zoenoffers de handoplegging de zonden van den offeraar op het
offerdier over, Lev. 16:21; de verzoening zelve komt niet in één
maar in drie acten tot stand, n.l. slachting, bloedsprenging en
verbranding; schoon met de zonden van den offeraar beladen
en alzoo des doods waardig, wordt het offerdier toch niet eenvoudig
gedood maar geslacht. Het is niet om den dood als zoodanig,
zonder meer, te doen, want het offerdier is bestemd om verzoening
te doen en den offeraar te herstellen in Gods gunst. Die gunst
is niet te verwerven door den dood van het offerdier zonder meer,
maar daardoor dat het bloed, de ziel, het leven van het wel

met de zonden des offeraars beladen en daarom gedoode, maar
toch in zichzelf volkomen onschuldig offerdier Gode toegebracht
en gewĳd wordt. Zoo doet dat bloed, als de zelfofferande van
een levend wezen, dat daarom niet gedood maar geslacht wordt,
verzoening over de zonden van den offeraar; het maakt dat heel
het dier in de verbranding Gode is tot eene aangename reuk;
de offeraar zelf deelt dan volkomen in zĳne gunst, het dier heeft
van het begin tot het einde zĳne plaats vervangen en alzoo hem
verzoend en in Gods gemeenschap hersteld. Aan dezen cultus
ontleende Jesaja de trekken voor zĳne teekening van den knecht
des Heeren; de poena vicaria kan niet sterker worden uitgedrukt
dan in Jes. 53; de knecht des Heeren heeft onze krankheden op
zich genomen en onze smarten gedragen; Hĳ is om onze overtredingen
verwond, om onze ongerechtigheden is Hĳ verbrĳzeld;
de straf, die ons den vrede aanbrengt, was op Hem, en door zĳne
striemen is ons genezing geworden. De Heere heeft ons aller
ongerechtigheden op Hem doen aanloopen. Om de overtreding des
volks is de plage op Hem geweest. Hĳ heeft zĳne ziel tot een
schuldoffer gesteld. Zelf een rechtvaardige, zonder onrecht of
bedrog, draagt Hĳ de ongerechtigheden der zĳnen. Dit alles wordt
nog duidelĳker in het N. Test. Vooreerst komt de uitdrukking
λυτρον hier in aanmerking, Mt. 20:28, Mk. 10:45, 1 Tim. 2:6;
het is naar zĳne afkomst van λυειν, losmaken, het middel om
iemand los te maken, uit de gevangenis te bevrĳden, en vandaar
dikwerf losgeld. In de LXX is het de vertaling van ‎‏גְּאֻלָּה‏‎, Lev.
25:51, 52 of ‎‏פִדִּוי‏‎, Num. 3:46 of ‎‏כֹּפֶר‏‎, Ex. 21:30, 30:12,
Num. 35:31, 32, Spr. 6:35, 13:8, dat echter elders vertaald
wordt door ἐξιλασμα, 1 Sam. 12:3, Ps. 49:8 of ἀλλαγμα,
Am. 5:12, Jes. 43:3, of δωρον, Jos. 36:18. Nu is het waar,
dat in het woord λυτρον het plaatsvervangende en aequivalente
nog niet vanzelf begrepen is. Maar toch is het onjuist, met Ritschl,
Rechtf. u. Vers. II 69 de woorden in Mk. 10:45 zoo te verstaan,
dat Jezus’ vrĳwillige dood eene gave, eene bedekking, een beschermmiddel
is, waardoor velen bewaard blĳven, niet voor den
dood als lot aller schepselen, maar voor de volle vernietiging
en de doelloosheid van het leven en dus bevrĳd worden van de
vreeze des doods. Want het woord λυτρον moge op zichzelf nog
niet uitdrukken, dat de losprĳs opweegt tegen wat er door losgekocht
wordt; toch ligt de gedachte voor de hand, dat iemand,

die ergens recht op heeft, in het algemeen daarvan geen afstand
zal doen, dan tegen behoorlĳke vergoeding; in Jes. 43:3, Spr.
21:18 wisselt het daarom met ‎‏תחת‏‎, in de plaats van. En
dan vooral, de losprĳs, dien Christus bracht, heet elders eene
τιμη, een dure prĳs, 1 Cor. 6:20, 7:23, 1 Petr. 1:18. 19;
er wordt bepaald gezegd, dat een mensch geen ἀνταλλαγμα,
losprĳs, vergoeding, aequivalent kan geven voor zĳne ziel, Mt.
16:26, Mk. 8:37, cf. Ps. 49:8; en het woord λυτρον wordt in
het N. T. nog versterkt door de praepositie ἀντι, Jezus geeft
zĳn leven tot een losprĳs in de plaats van velen, die het wel
moesten maar niet konden doen, cf. Cremer s. v. Maar behalve
de uitdrukking λυτρον komt hier in de tweede plaats heel de
N. T. leer van de offerande van Christus ter sprake. De praeposities,
die het verband van die offerande tot ons en onze zonden
aanduiden, ὑπερ, περι, δια, boven bl. 312, beteekenen op zichzelve
niet: in de plaats van, maar ten behoeve van, ter wille van,
vanwege, om, ter oorzake van; doch zĳ leggen tusschen Christus’
offerande en onze zonden een zoodanig verband, dat de mystische,
moreele en symbolische interpretatie den zin der Schrift in het
geheel niet uitput. Natuurlĳk is het wel waar, dat Christus ook
ons ten voorbeeld geleden heeft en gestorven is, en dat allen in
Hem gekruisigd, gestorven en begraven zĳn. Maar daarin gaat
de zin der Schrift niet op; ja de mystische en moreele opvatting
van Christus’ lĳden en sterven is niet te handhaven, tenzĳ vooraf
worde erkend, dat Hĳ in legalen zin plaatsvervangend voor ons
geleden heeft en gestorven is. En dat leert de Schrift zoo duidelĳk
mogelĳk, ook al gebruikt zĳ de uitdrukking satisfactio
vicaria evenmin als die van triniteit, menschwording, Godmensch
enz. Want als zĳ zegt, dat Christus, schoon persoonlĳk zonder
eenige zonde, naar den wil Gods onze zonde op zich genomen
en gedragen heeft, voor ons tot zonde is gemaakt en een vloek
is geworden, naar dienzelfden wil Gods daarvoor met den vervloekten
kruisdood gestraft is, en daardoor als causa meritoria
voor ons de verzoening, de vergeving, de gerechtigheid, het leven,
de gansche zaligheid voor ons verworven heeft, dan is dat niet
anders te denken, dan dat Hĳ zich in onze plaats gesteld en onze
straf gedragen heeft. Cf. Weiss, Lehrb. der bibl. Theol. § 49 b.
80 enz. Holtzmann, Neut. Theol. I 64 f. II 97 f. enz. Over de
praep. ὑπερ, Holwerda, Jaarb. v. wet. Theol. 1862 bl. 521v.


15. Er zĳn echter van ouds tegen deze satisfactio vicaria zeer
wichtige bezwaren ingebracht. Geldschulden kan de een van den
ander overnemen en voor hem betalen; maar zonden zĳn zedelĳke
schulden en hechten aan den persoon. Zĳ kunnen uit den aard
der zaak niet door een ander worden overgenomen. Het strĳdt
met Gods gerechtigheid, die den schuldige niet onschuldig en den
onschuldige niet schuldig houdt. Het strĳdt met den aard der
zonde, want wie ze voor een ander zou willen dragen, zou toch
nooit het schrikkelĳkste in de zonde, d. i. de zelfbeschuldiging,
het berouw, de wroeging kunnen overnemen, maar alleen het uitwendige
lĳden en sterven, en dit ware dan voor hem geen straf
der zonde maar eene kastĳding, eene beproeving, een martelaarschap.
Het strĳdt met de werkelĳkheid, want Christus heeft niet
den toorn Gods gedragen maar steeds in zĳne liefde en gunst
gedeeld; Hĳ heeft niet de gansche straf der zonde gedragen,
want Hĳ stierf noch den geestelĳken noch den eeuwigen dood;
en indien Hĳ ze ook gedragen had, dan toch alleen voor één
enkel mensch, nooit voor velen, want Hĳ heeft die straf dan toch
maar één maal gedragen; al was Hĳ ook God, dit kan de waarde
zĳner offerande niet vermeerderen, wĳl zĳne Godheid toch niet
lĳden kon, boven 324. Vele van deze bedenkingen vloeien uit
misverstand voort, dat daarom vooraf uit den weg moet worden
geruimd. Ten eerste dan is het volkomen waar, dat Christus
nooit persoonlĳk, om en voor zichzelven, het voorwerp van Gods
toorn is geweest; Hĳ is nooit in eigen persoon een zondaar geweest.
Gnostieken en Anabaptisten maakten wel menigmaal onderscheid
tusschen eene Goddelĳke, hemelsche, onsterfelĳke, heilige
en eene menschelĳke, aardsche, onreine, sterfelĳke lichamelĳkheid
in Christus, boven 275v. En de Antinomianen verstonden de
plaatsvervanging zoo, dat op Christus niet alleen de schuld en
straf maar ook de smet en onreinheid der zonde was overgedragen;
de verwisseling tusschen Christus en de uitverkorenen
was zoo volstrekt, dat Hĳ zelf zonde is en zĳ gerechtigheid
zĳn; in Christus zĳn zĳ over hun zonden bedroefd geweest, gerechtvaardigd,
wedergeboren; de zonden, die zĳ zelven doen, zĳn
geen zonden meer, kwellen hen niet meer in de conscientie, hebben
geen vergeving meer van noode en zĳn maar daden van het
vleesch, van den ouden mensch, Hulsius, De hedendaagsche Antinomianery,
2e dr. 1738 bl. 377v. Hoornbeek, Summa Controv.

1653 p. 704. Witsius, Misc. S. II 758-780. En in lateren tĳd
zĳn deze gevoelens soms vernieuwd door de Methodisten, Schneckenburger,
Vorles. über die kleineren protest. Parteien 146, door
de Irvingianen, Herzog2 7, 154, door sommige volgelingen van
Kohlbrugge, Bula, Die Versöhnung des Menschen mit Gott durch
Christum 1874. Böhl, Von der Incarnation des göttl. Wortes 1884
Id. Dogmatik 299 f., cf. Kuyper, De vleeschw. des Woords
Amst. 1887, Inleiding en bl. 155v. Maar de Schrift leert zoo
beslist en duidelĳk mogelĳk, dat Christus persoonlĳk vrĳ was
van alle zonden, boven 296, en de enkele plaatsen, waarop men
zich voor het tegendeel beroept, Joh. 1:14, Rom. 8:3,
Hebr. 2:14 spreken alleen uit, dat de Zone Gods eene zwakke,
aan lĳden en dood onderworpene natuur aannam, maar niet
dat Hĳ zelf in subjectieven zin een zondaar was. Sommige
theologen zooals Chrysostomus, Oecumenius, Luther, Marlorat,
ook Calvĳn op Gal. 3:13, hebben Christus wel een zondaar
genoemd, maar bedoelden dat alleen in objectieven zin, zooals
Paulus zegt, dat Christus zonde is gemaakt en een vloek is geworden,
2 Cor. 5:21, Gal. 3:13, cf. Jes. 53:12. Daarmede geeft
de apostel niet te kennen, dat Christus in zichzelf een zondaar
en een vervloekte was, maar dat Hĳ door God werd beschouwd
en behandeld als een, die schuldig was aan de overtreding der
wet en haar vloek op zich geladen had. Zelfbeschuldiging, berouw,
wroeging, belĳdenis van persoonlĳke zonden kon er daarom in
Christus niet vallen; de geestelĳke dood, als onbekwaamheid ten
goede en geneigdheid tot alle kwaad, is door Hem niet geleden.
Juist om de zonden van anderen te dragen en voor deze te voldoen,
kon en mocht Hĳ zelf geen zondaar zĳn. De permutatio
personarum, die er plaats had tusschen Christus en de zĳnen, is
niet in pantheistisch physischen of mystischen zin te verstaan,
maar draagt een legaal karakter; Christus is vrĳwillig in die
verhouding tot de wet en hare eischen gaan staan, waarin wĳ
tot haar stonden door onze overtreding. In de tweede plaats
brengt het plaatsvervangende van Christus’ gehoorzaamheid vanzelf
ook mede, dat zĳ aequivalent is, volkomen beantwoordend aan
den eisch der wet. Maar deze gelĳkwaardigheid is door de Reformatie
toch anders opgevat dan door Rome. Duns Scotus oordeelde,
dat ook wel een heilig mensch of een engel voor onze
zonden had kunnen voldoen, indien God het goedgevonden had,

want tantum valet omne creatum oblatum, pro quanto Deus
acceptat illud et non plus, 8ent. III dist. 20 qu. un. n. 9 cf.
dist. 19 qu. un. n. 7. En evenzoo leerden later de Remonstranten,
dat niet de justitia Dei maar alleen de aequitas eenige voldoening
vorderde en dat meritum quod Christus persolvit juxta Dei Patris
aestimationem persolutum est, Limborch, Theol. Chr. III 21, 6.
8. 9. 22, 2. Episc., Inst. Theol. IV sect. 5 c. 3. Vlak daartegenover
noemde Thomas, S. Theol. III qu. 48 art. 2 de passio
Christi niet alleen sufficiens sed superabundans satisfactio pro
peccatis humani generis, cf. Cat. Rom. I 5 qu. 13, 2. Theol.
Wirceb. IV 317. Billuart, Summa S. Thomae Pars III tom. 2
p. 206-226. Scheeben III 206. 343 enz. Zelfs werd de vraag
behandeld, of niet één druppel bloeds van Christus tot verzoening
ware voldoende geweest, cf. Quenstedt, Theol. III 327. Dorner,
Entw. der Lehre v. d. Person Christi II 843. Heel deze beschouwing
zoowel bĳ Thomas als bĳ Duns Scotus berust op eene zinnelĳke,
quantitatieve berekening van het lĳden van Christus. In principe
heeft de Hervorming met dit berekeningssysteem gebroken.
Dat blĳkt daaruit, dat zĳ zoowel de acceptilatio (van acceptum
ferre) van Scotus als de superabundantie van Thomas verwierp,
Voetius, Disp. II. 247. Mastricht V 18, 38. Moor III 1084.
Alting, Theol. probl. pr. 41; dat zĳ in het werk van Christus naast
de passieve ook de actieve gehoorzaamheid opnam; dat zĳ de
offerande van Christus wel aequivalent maar niet identisch noemde
met wat wĳ verplicht waren; dat zĳ haar voor volkomen sufficient
hield, zoodat er noch op Roomsche noch op Remonstrantsche
wĳze eene aanvulling door ons geloof en onze goede werken
bĳ noodig was; en dat met name de Gereformeerden zeiden,
dat Christus’ werk in zichzelf volkomen voldoende was tot verzoening
van de zonden der gansche wereld, dat het, indien Hĳ
een kleiner getal had willen behouden, niet geringer kon wezen,
en indien Hĳ een grooter getal of alle menschen had willen
behouden, niet grooter had behoeven te zĳn. Zonden zĳn ook
inderdaad geen geldschulden, en de voldoening is geen rekensom.
De overdraging onzer zonden op Christus is niet zoo mechanisch
toegegaan, dat deze eerst van alle uitverkorenen nauwkeurig bĳ
elkaar opgeteld, zoo op Christus gelegd en elk afzonderlĳk door
Hem voldaan zĳn. Christus heeft ook niet alle menschelĳke
leeftĳden doorloopen noch ook daarin afzonderlĳk voor de zonden

van elken leeftĳd voldaan, zooals Irenaeus, adv. haer. II 22, 4 en
anderen het voorstelden. Hĳ heeft ook niet precies hetzelfde, idem,
geleden als wĳ noch op dezelfde wĳze; want schuldbewustzĳn
enz., kon in Hem niet vallen, den geestelĳken dood als geneigdheid
ten kwade kende Hĳ niet, en den eeuwigen dood heeft Hĳ
niet in vorm en duur maar alleen intensief en qualitatief, als
verlating door God, geleden, Thomas, S. Th. III qu. 46 art. 5.
qu. 48 art. 2. Calvĳn, Inst. II 16, 12. Mastricht, Theol. V
12, 9. 21. Moor IV 122-133. Witsius, Misc. S. II 770. Shedd,
Dogm. Theol. II 454. Schneckenburger, Vergl. Darst. II 239.
Phillippi, Kirchl. Gl. IV 2, 29. Sartorius, Lehre v. d. h. Liebe
II 75. v. Oosterzee, Dogm. II 586. Zelfs ligt er in de acceptilatie
eenige waarheid, want het strikte recht Gods vorderde, dat
ieder mensch persoonlĳk voor zichzelven voldeed; en het is zĳne
genade geweest, die Christus gaf tot een middelaar des verbonds
en zĳne gerechtigheid aan de bondgenooten toerekende. Met eene
quantitatieve berekening komen wĳ dus bĳ de satisfactio vicaria
niet uit. Het zĳn andere dan meet- en weegbare grootheden, met
welke wĳ in de leer der voldoening te doen hebben. De zonde
is een heel de schepping beheerschend en verdervend beginsel,
eene macht, een rĳk, dat in vele dadelĳke zonden zich uitbreidt
en organiseert. De toorn Gods is eene verbolgenheid, die zich
richt tegen de zonde des ganschen menschelĳken geslachts, Heid.
Cat. 37. Zĳne gerechtigheid is die deugd, waardoor Hĳ niet
dulden kan, dat Hĳ door zĳne schepselen als God wordt miskend
of onteerd. Daarom bestaat de satisfactio vicaria daarin, dat
Christus als borg en hoofd in die verhouding tot God, tot zĳn
toorn, zĳne gerechtigheid, zĳne wet is gaan staan, in welke het
menschelĳk geslacht daartegenover stond. Hĳ is voor die menschheid,
welke Hem ter verzoening gegeven is, tot zonde gemaakt,
een vloek geworden en heeft haar schuld en straf op zich genomen.
Als de Socinianen zeggen, dat Christus toch in elk geval
maar voor één mensch en niet voor velen kon voldoen, wĳl Hĳ
de straf der zonde toch slechts één maal heeft gedragen, dan
gaat deze redeneering van dezelfde quantitatieve berekening uit
als de acceptilatie van Duns Scotus en de superabundantie van
Thomas. Want al openbaart zich de zonde die door Adam in de
wereld gekomen is, in eene ontelbare reeks van zondige gedachten,
woorden en daden; al wordt de toorn Gods door ieder

schuldig menschenkind individueel gevoeld; het is en blĳft toch
altĳd de ééne, ondeelbare wet, die geschonden is, de ééne ondeelbare
toorn Gods, die tegen de zonde van heel het menschelĳk
geslacht ontbrand is, de ééne, ondeelbare gerechtigheid Gods,
die door de zonde gekrenkt is, de ééne, onveranderlĳke, eeuwige
God, die door de zonde gehoond is. En daarom is de straf van
Christus ook ééne, maar eene, die intensief en qualitatief opweegt
tegen de zonde en schuld van heel het menschelĳk geslacht, den
toorn Gods tegen dat gansche menschelĳke geslacht verzoent, de
gansche wet vervult, Gods gerechtigheid ten volle herstelt en
God zelf in al zĳne deugden van waarheid en gerechtigheid,
van liefde en genade weer in het menschelĳk geslacht tot erkenning
brengt. Immers werd die straf ook gelegd op Hem, die
niet maar een individu naast anderen, maar de tweede Adam
was, hoofd van het menschelĳk geslacht, de Zoon des menschen
en de Zone Gods tevens.

16. Zoo verstaan, is de leer der satisfactio vicaria alleen
nog te verdedigen tegen de bedenking, dat op zedelĳk gebied
zulk eene plaatsvervanging niet mogelĳk is. Ten eerste is echter
daartegen op te merken, dat de idee der plaatsvervanging ook
op zedelĳk gebied diep in de menschelĳke natuur is gegrond, en
onder alle volken in priesterschap en offerande zich belichaamd
heeft en ook op allerlei wĳze in poezie en mythologie is uitgesproken.
Origenes vergeleek Christus in zĳn dood reeds met hen,
die volgens klassieke overleveringen voor hun vaderland gestorven
zĳn, om het van pest of andere rampen te bevrĳden, want het schĳnt
volgens verborgen wetten in de natuur der dingen te liggen,
dat de vrĳwillige dood van een rechtvaardig mensch ten algemeenen
nutte de macht der booze geesten breekt, c. Cels. I 31.
De christelĳke theologie haalde dan ook menigmaal de voorbeelden
van Codrus, Curtius, Kratinus, Zaleucus, Damon en
Phintias en de gĳzelaars aan, om daarmede het plaatsvervangend
lĳden van Christus op te helderen. Natuurlĳk hebben deze voorbeelden
geen andere waarde, dan om te doen zien, dat de idee
der plaatsvervanging in de gedachtenwereld van Grieken en
Romeinen eene groote plaats innam. Hetzelfde is het geval met
de tragedie, wier grondgedachte zeker niet altĳd door Schuld
und Sühne maar wel door Leidenschaft und Leid is weer te

geven. De dood van den held is in vele treurspelen niet eene eigenlĳke
verzoening voor begane zonde, maar toch altĳd eene verlossing, door
eene of andere vergissing, dwaling enz., noodzakelĳk gemaakt en
daarom ons ten slotte verzoenend en bevrediging schenkend. Maar
ook zoo opgevat, verkondigt de tragedie eene groote waarheid: al
het menschelĳk groote wandelt langs afgronden van schuld, en
bevrediging is er eerst dan, als het edele en groote in den dood
te gronde gaat. De ondergang van Orestes, Oedipus, Antigone,
Romeo en Julia, Max en Thekla, Iphigenie enz., verzoent ons
met hen en met hun geslacht; alle menschlichen Gebrechen
sühnet reine Menschlichheit (Goethe). En zoo is het ook dikwerf
in de historie: de laatste, edele Constantĳn is, strĳdende en
stervende voor zĳn volk en land, een zoen voor de gruwelen
der Byzantĳnsche keizers, en de in vergelĳking met zĳne voorgangers
onschuldige Lodewĳk XVI boet in zĳn dood voor de
zonden van zĳn huis. Indien de historie der familiën en geslachten
ons bekend was, zou zĳ ons tal van dergelĳke voorbeelden leveren.
In het de mortuis nil nisi bene eeren wĳ allen de verzoenende kracht
van lĳden en dood. Ja, alle leven en vreugde hier op aarde is
vrucht van smart en dood. Alles leeft van elkanders dood. De graankorrel
moet sterven om vrucht te dragen. Wat de een heeft gezaaid
wordt door den ander gemaaid. De moeder geeft in barenssmart
en soms stervende, het leven aan haar kind. Alle geboorte, ook
op het gebied der gedachte en der kunst, is uit duister tot licht.
Enkelen werken, strĳden, lĳden, en anderen genieten van hun
arbeid. Wĳ leven allen van de met inspanning verworven schatten
der voorgeslachten. Alle edele goederen der menschheid zĳn onder
strĳd en lĳden door enkelen voor allen veroverd. Vooral draagt
de liefde een plaatsvervangend karakter; hier op aarde is ze haast
niet anders denkbaar dan als mede-lĳden, συμπαθεια; wie het
meest liefheeft, lĳdt het meest. De moeder lĳdt om, in, met
haar kind; de vader draagt rouw in het hart om de afdwaling
van zĳn zoon. Natuur en menschheid leeren, dat er stellvertretende
Kräfte zĳn. Cf. boven bl. 135 en voorts nog Maresius,
Syst. Theol. X 24. Turretinus, de satisf. 51. Petrus de Witte,
Wederl. der Soc. dwal. II 221v. Bushnell, Vicarious sacrifice
1866. Dorner, Chr. Gl. II 622. de Maistre, Soirées de St. Petersbourg,
éclairc. sur les sacrifices.

Al deze voorbeelden en redeneeringen zĳn zonder twĳfel geschikt,

om het plaatsvervangend lĳden van Christus eenigermate toe te
lichten. Tegenover het individualisme en atomisme, dat de menschheid
uiteenrukt en van de mystiek der liefde niet weet, zĳn ze
van uitnemende waarde. Maar toch zĳn ze niet in staat, om het
lĳden van Christus te verklaren. Velen blĳven wel bĳ deze voorbeelden
staan en trachten het lĳden van Christus te begrĳpen
als een natuurlĳk gevolg van zĳn ingaan in onze zondige gemeenschap,
b. v. Schleiermacher, Chr. Gl. § 104, 4. Weisse,
Philos. Dogm. § 876. Lange, Dogm. II 840. 841. H. Schultz,
Der Begriff des stellvertr. Leidens, Basel 1864 enz. Maar zoo
komt de offerande van Christus niet tot haar recht. Wel is
menschelĳke sympathie voor Christus, en bovenal voor Hem als
den heiligen en barmhartigen Hoogepriester, oorzaak van diep,
smartelĳk lĳden geweest, Mt. 8:17, 9:36, 14:14 enz., maar
zĳ is niet de eenige en de voornaamste oorzaak, evenmin als
honger en dorst, vervolging van zĳne vĳanden, verzoeking van
Satan, verlating door zĳne discipelen. Dan toch ware het lĳden
voor Christus slechts lĳden en geen straf, en Hĳ zelf niet meer
dan een getuige, een martelaar, een lĳder geweest, alleen gradueel
verschillend van anderen. Maar Christus heeft zelf zĳn lĳden
beschouwd als eene straf, door God om onze zonden op Hem
gelegd, Mt. 20:28, 26:28, 27:46, en heel de Schrift leert,
dat Hĳ voor ons tot zonde is gemaakt en een vloek is geworden,
2 Cor. 5:21, Gal. 3:13. Een stap verder gaan zĳ, die het
lĳden van Christus op realistische wĳze verklaren uit de plaats,
die Hĳ in het menschelĳk geslacht inneemt. Hĳ is n.l. niet een
individu naast anderen, maar Centralindividuum; Hĳ heeft niet
een menschelĳk persoon maar de menschelĳke natuur aangenomen;
die natuur droeg de zonde en lag onder den vloek; en alzoo nam
Christus met die natuur ook haar schuld en straf op zich. Gelĳk
Adam daarom onze vertegenwoordiger kon zĳn, wĳl hĳ de stamvader
was van heel het menschelĳk geslacht, zoo is Christus
plaatsvervanger van de gemeente, die als zĳn lichaam uit Hem
als het hoofd wordt geboren en één met Hem is. En evenals wĳ
b. v. op onzen rug worden gestraft om hetgeen wĳ met onze
hand hebben misdaan, zoo is Christus om onze zonden gestraft
wĳl Hĳ één met ons is, Thomas, S. Theol. III qu. 48 art. 1. 2.
Suppl. qu. 13 art. 2. Shedd, Dogm. Theol. II 57v. 533v. Dale,
The atonement, lect. 10. Scott Lidgett, The spiritual principle

of the atonement, ch. 7. Sartorius, Lehre v. d. h. Liebe II 67 f.
Bilderdĳk, Opst. v. godg. en zedek. inhoud, I 1-15 enz. Deze
realistisch-mystische opvatting van Christus’ plaatsvervanging is
op zichzelve volkomen juist en wordt ook door de Schrift duidelĳk
geleerd; de geloovigen toch zĳn zelven met Christus gekruist,
gestorven, begraven, opgewekt en in den hemel gezet, Rom. 6-8,
Gal. 2:20, Ef. 2:6, Col. 2:11, 3:3 enz., cf. Holtzmann, Neut.
Theol. II 114-121. Wĳl Christus niet alleen verzoener maar
ook verlosser is, niet alleen objectief de schuld der zonde moest
wegnemen maar ook subjectief de macht der zonde moest breken,
vormt deze mystieke unie van Christus en de geloovigen in het
werk der zaligheid een wezenlĳk en onmisbaar bestanddeel. Maar
toch is zĳ niet de eenige en de eerste relatie, welke tusschen
Christus en de zĳnen bestaat. In de Schrift is zĳ op de foederale
gebouwd; Rom. 6-8 volgt op Rom. 3-5. Wanneer zĳ daarvan
wordt losgemaakt, verliest zĳ den grondslag, waarop zĳ rusten
moet; gaat zĳ haar steun zoeken in het pantheisme, dat de herschepping
verandert in een proces; en verlegt de objectieve verzoening
meer en meer in de subjectieve verlossing; Shedd laat
b. v. de toerekening van Christus’ gerechtigheid reeds afhangen
van wedergeboorte en geloof, ib. 534, cf. Dale 422 enz. Dan
alleen is deze mystieke unie in haar schriftuurlĳke beteekenis
tegelĳk met de objectieve verzoening van Christus’ offerande te
handhaven, wanneer Christus allereerst als Hoofd des verbonds
wordt beschouwd en in foederalistischen, legalen zin voor de
zĳnen in de plaats is getreden. Het verbond der genade gaat
aan den persoon en de offerande van Christus vooraf. Dat verbond
begint toch niet nadat Christus zĳn werk heeft volbracht, met
den H. Geest, met de weldaden van wedergeboorte en geloof;
maar ook Christus zelf staat in dat verbond, Hĳ is er de borg en
de middelaar van, Hebr. 7:22, 8:6, 12:24; zĳn bloed is bondsbloed
en daarom verzoenend, Mt. 26:28. Ja meer nog, het
verbond der genade is niet eerst opgericht in den tĳd, maar het
heeft zĳn grondslag in de eeuwigheid, het rust in het pactum
salutis, het is in de eerste plaats een verbond der drie personen
in het Goddelĳk wezen zelf. Vader en Zoon en Geest zĳn alle
drie in dat verbond werkzaam; en zoo weinig begint het eerst
in den tĳd met de werkzaamheid des H. Geestes, dat het veeleer
van eeuwigheid in den raad van God drieëenig zĳn bestand en

vastigheid heeft. En daaruit wordt ook de satisfactio vicaria van
Christus verklaard. Zĳ berust op eene ordinantie, op eene vrĳe,
almachtige, genadige beschikking Gods. Dat wil volstrekt niet
zeggen, dat zĳ willekeurig en onredelĳk is. Allerlei verhoudingen
in natuur en menschheid bieden analogie van de plaatsvervanging
bĳ Christus. Maar analogie is hier en kan hier, evenmin als bĳ
Adam, boven bl. 129v. identiteit zĳn. Beiden nemen in de menschheid
eene eigenaardige plaats in; zĳ alleen zĳn hoofden van heel
het menschelĳk geslacht; hun invloed en werking breidt tot alle
plaatsen en tĳden zich uit. En boven Adam staat Christus nog
weer. Want Adam was vertegenwoordiger, Christus is plaatsvervanger
der menschheid. Adam handelde in onzen naam maar
nam niets van ons over; Christus kwam tot ons, stelde zich in
onze plaats, droeg onze schuld en straf en verwierf onze gerechtigheid.
Adam was hoofd van een verbond der werken, dat wankel
was; Christus is hoofd van een beter verbond, dat van geen
wankelen weet. Adam was een mensch, schoon zonder zonde,
aardsch uit de aarde; Christus was het vleeschgeworden Woord,
de Eengeborene van den Vader, vol van genade en waarheid, de
Heer uit den hemel. Adam bedierf wat goed was, Christus herstelde
en volmaakte wat bedorven was. Zoover als het genadeverbond
het verbond der werken, en het evangelie de wet te
boven gaat, zoo hoog staat Christus boven Adam. Zĳne satisfactio
vicaria is zelfs niet naar het verbond der werken met zĳne wet te
begrĳpen; zĳ is wel niet contra legem, want zĳ bevestigt de wet,
maar zĳ is toch supra legem en gaat alle onze gedachten zeer
verre te boven. Zĳ is tot geen algemeenen regel terug te brengen
noch door eene algemeene wet te verklaren, want zĳ is geen
verschĳnsel naast andere, maar zĳ is een concreet feit, geheel
eenig in de geschiedenis der menschheid, door niets verklaard en
zelf alles verklarend, rustend in eene bĳzondere ordinantie Gods.
En deze ordinantie Gods is geen geisoleerd wilsbesluit, maar
draagt een verbondmatig karakter. De satisfactio vicaria heeft
haar grondslag in den raad van God drieëenig, in het leven der
hoogste, der volmaakte en eeuwige liefde, in het onwankelbaar
verbond der verlossing. Naar de ordinantiën van dat verbond
neemt Christus de plaats der zĳnen in en wisselt Hĳ hunne
zonde tegen zĳne gerechtigheid, hun dood tegen zĳn leven in.
Ὠ της γλυκειας ἀνταλλαγης, ὠ της ἀνεξιχνιαστου δημιουργιας,

ὠ των ἀπροσδοκητων εἰεργεσιων, ἱνα ἀνομια μεν πολλων ἐν
δικαιῳ ἑνι κρυβῃ, δικαιοσυνη δε ἑνος πολλους ἀνομους δικαιωσῃ,
Ep. ad Diogn. 9. Cf. A. A. Hodge, The atonement 198 etc.
Hugh Martin, The atonement p. 9 etc.

17. Deze gehoorzaamheid heeft Christus volbracht in heel den
staat zĳner vernedering. De formeele behandeling van de leer der
twee staten kwam bĳ de Lutherschen op, om de communicatio
idiomatum met Jezus’ vernedering in overeenstemming te brengen,
maar werd spoedig ook door de Gereformeerden overgenomen,
Olevianus, Subst. foed. II 5. Polanus, Synt. VI c. 13. Junius,
Theses Theol. c. 29. Synopsis pur. theol. c. 27. 28 enz. Sedert
Schleiermachers kritiek, Chr. Gl. § 105, is zĳ echter òf geheel
prĳsgegeven òf belangrĳk gewĳzigd. Zĳ, die het voorbestaan en
de opstanding van Christus ontkennen, hebben bĳ deze leer ook
geen belang meer, Biedermann, Chr. Dogm. § 824 f. Lipsius,
Dogm. § 567 f. Anderen, die deze getuigenissen der Schrift aannemen,
hebben haar dikwerf omgezet in eene beschrĳving van de
allengs zich voltooiende menschwording van den Logos, of van
de Godmenschelĳke ontwikkeling en volmaking van Christus; zĳne
vernedering wordt dan opgevat als eine stete Erhöhung seines
inneren Lebens, welke de verhooging vanzelve ten gevolge had,
Martensen § 139 f. Dorner § 104. Lange II 635. Rothe, Ethik
§ 533 f. De leer der twee staten wordt door eene biographie
van Jezus vervangen, die echter met het oog op de bronnen onmogelĳk,
met het oog op den persoon ongeoorloofd is en daarom
altĳd op eene valsche tegenstelling uitloopt tusschen den historischen
Jezus en den apostolischen Christus, Strauss, Leben Jesu
1864 § 1. Weiss, Leben Jesu I 180. Ritschl, Rechtf. u. Vers.
III1 3. 63. Kähler, Der sogen. histor. Jezus und der geschichtliche,
bibl. Christus 1892. Id. Zur Lehre v. d. Versöhnung 68 f.
Kuyper, Enc. III 158. Er is geen scheiding te maken tusschen
een vita Christi en een officium Christi, gelĳk Ebrard wil, Dogm.
§ 408. Zĳn gansche leven stond in dienst van het ambt, waartoe
Hĳ door den Vader aangesteld en in de wereld gezonden was.
Het dogma der apostolische prediking is de eenige sleutel, om de
evangelische overlevering van Christus te ontsluiten; het eenige
middel, om ons een beeld vol leven van den Heiland der wereld
te verschaffen, Kähler, Versöhnung 69. Christus heeft geen oogenblik

voor zichzelf geleefd, Rom. 15:3, maar altĳd voor zĳne
gemeente, om haar een voorbeeld te geven, Mt. 11:29, Joh.
13:14-16 enz., om haar te dienen en zĳn leven te geven tot
een rantsoen voor velen, Mt. 20:28, om zĳn genade en waarheid,
zĳn licht en zĳn leven haar mede te deelen, Joh. 1:16, 6:33v.,
Col. 3:4. De menschwording zelve was reeds eene κενωσις,
daarin bestaande, dat Hĳ, die ἐν μορφῃ θεου ὑπαρχων οὐχ
ἁρπαγμον ἡγησατο το εἰναι ἰσα θεῳ, d. i., die in de gedaante
Gods, op dezelfde wĳze als God bestond en dit niet hield voor
iets geroofds of aangematigds, toch van deze Goddelĳke bestaanswĳze
afstand deed en de μορφη δουλου aannam, zoodat Hĳ
waarlĳk aan een mensch gelĳk werd en in gedaante als een
mensch bevonden werd, Phil. 2:7, 8, 2 Cor. 8:9, cf. Weiffenbach,
Zur Auslegung der Stelle Phil. 2:5-11, Karlsruhe u.
Leipzig 1884. In de verwisseling der μορφη θεου met de μορφη
δουλου, van de Goddelĳke bestaanswĳze met de menschelĳke
bestond zĳne κενωσις, exinanitio. En zoodra deze had plaats
gehad, begon zĳne ταπεινωσις, humiliatio, daarin bestaande, dat
Hĳ Gode gehoorzaam was en bleef tot den dood toe. Heel het
leven van Christus van de ontvangenis af tot den dood toe was
dus eene vernedering ten gevolge van zĳne gehoorzaamheid, een
steeds dieper ingaan in de gemeenschap onzer zonde en een steeds
verder zich verwĳderen van de hemelsche vreugde. Zĳne besnĳdenis,
Luk. 2:21, strekte tot bewĳs, dat Hĳ waarachtig mensch
en Abrahams zaad was, dat Hĳ als zoodanig stond in de gemeenschap
onzer zonde en het teeken der afsnĳding van die zonde
ontvangen moest, en dat God zĳn God en Hĳ Gods Zoon was.
Zĳn doop, dien Hĳ als de Heilige evenmin als de besnĳdenis
voor zichzelf van noode had, Mt. 3:14, geschiedde, omdat het
Hem als middelaar betaamde, πληρωσαι πασαν δικαιοσυνην, al
het recht der wet te voldoen en de gansche, volle gerechtigheid
aan te brengen, die de wet van Hem eischte; omdat Hĳ als
zoodanig in de gemeenschap der zondaren staande, het teeken en
zegel zĳner gemeenschap met God ontvangen moest, als de Zoon,
in wien de Vader al zĳn welbehagen had; en omdat Hĳ met den
H. Geest gezalfd en bekwaamd en alzoo ingewĳd moest worden
tot zĳn openlĳk optreden als de Christus die zelf alleen doopen kan
met den H. Geest en met vuur, Mt. 3:11-17, cf. parall., Hd.
10:38, Bornemann, Die Taufe Christi durch Joh. in der dogm.

Beurteilang der christl. Theologen der vier ersten Jahrh., Leipzig
1896. De verzoeking, die terstond na den doop plaats had en
voorts telkens tot in Gethsemane toe zich herhaalde, cf. ἀχρι
καιρου, Luk. 4:13, Joh. 12:27, Mt. 26:39, Hebr. 4:15, 5:7,
1 Petr. 2:23, had ten doel, dat Christus, die zoo pas het teeken
en zegel van zĳn gemeenschap met God en de gaven des H. G.
ontvangen had, deze gemeenschap ook tegenover alle verleiding
van Satan en wereld zou handhaven, als de tweede Adam het
verbond met God niet verbreken maar voor zich en de zĳnen in
stand houden en bevestigen zou, en als de barmhartige Hoogepriester,
in alles verzocht zĳnde als wĳ, ons in onze zwakheden
en verzoekingen zou ter hulpe komen. Al de woorden en werken,
welke Christus gedurende zĳn leven gesproken en gedaan heeft,
zĳn eene uitvoering van Gods wil, Joh. 5:19v., 6:38 en hebben ten
doel, om den naam, de deugden, den raad en het welbehagen Gods
beide in wet en evangelie bekend te maken, Mt. 11:27, Joh. 1:18;
om zĳne priesterlĳke barmhartigheid te toonen aan alle armen,
kranken en verlorenen, Mt. 8:17, 11:5; om zĳne koninklĳke
macht te bewĳzen over Satan, wereld, zonde en al hunne werkingen.
Luk. 10:18, Joh. 12:31, 14:30, 16:33, 18:37. Het
lĳden van Christus, dat met zĳne menschwording begint maar
in de passio magna zich voltooit, is de wil en het gebod van den
Vader, Mt. 26:39, 42, Joh. 10:17, 18, bewĳs van zĳne volstrekte
gehoorzaamheid, Phil. 2:8, Hebr. 5:8, en voor de zĳnen
tot een voorbeeld voor hun leven, 1 Petr. 2:21, tot een rantsoen
voor hunne zonden, Mt. 20:28, 26:28, tot eene overwinning der
wereld, Joh. 16:33, Col. 2:15. Zĳne veroordeeling, niet alleen
door het sanhedrin maar ook door den wereldlĳken Romeinschen
rechter Pontius Pilatus geschiedde daartoe, dat Hĳ niet heimelĳk
door een sluipmoord of in een oproer sterven zou, maar naar de
uitspraak van het toenmaals beste en deugdelĳkste recht, na
behoorlĳk onderzoek, openlĳk, in den weg des rechts gedood zou
worden, en dat daarbĳ èn zĳne persoonlĳke onschuld, Mt. 27:18-24,
èn de grond van zĳne veroordeeling, n.l. zĳne belĳdenis,
de Zone Gods en de Messias Israels te zĳn, Mt. 26:63, 27:11,
èn de wil van God, Hd. 2:23, 4:27, 28, èn het karakter van
zĳn dood als een sterven voor anderen, Mt. 20:28, duidelĳk en
onwedersprekelĳk voor aller oog in het licht zouden treden. De
dood der kruisiging, crudelissimum teterrimumque supplicium, en

gewoonlĳk slechts op slaven en erge misdadigers toegepast, had
deze beteekenis, dat Christus, in naam der wet tot de schrikkelĳkste
en smadelĳkste straf veroordeeld zĳnde, aan den strengsten
eisch der wet heeft voldaan, als een gehangene Gode tot een
vloek is geworden, maar daardoor ook de vervloeking der wet
van ons heeft weggenomen, Deut. 21:23, Gal. 3:13, en van
alle kwaad, waartoe de wet ons om onze zonden veroordeelt,
volkomen heeft bevrĳd; het kruis is daarom het middelpunt
en de kern van het evangelie, 1 Cor. 1:23, 2:2, Gal. 6:14.
Het bloed dat Christus vergoot—non infirmitate, sed
potestate mortuus est, Aug., de nat. et gr. 26—bewĳst,
dat Hĳ zĳn leven vrĳwillig Gode heiligde, dat Hĳ het bracht
als eene offerande, en daardoor de verzoening en den vrede tot
stand bracht, Mt. 26:27, Hd. 20:28, Rom. 3:25, 5:9,
Ef. 1:7, Col. 1:20, Hebr. 9:12, 22. Ten slotte heeft
ook de begrafenis van Christus eene bĳzondere beteekenis; zĳ
wordt herhaaldelĳk vermeld, Jes. 53:9, Mt. 12:40, 27:59,
60, Luk. 11:29, 23:53, Joh. 19:40-42, Hd. 13:29, 1 Cor.
15:3, 4. Ze is niet alleen bewĳs daarvan, dat Hĳ waarlĳk
gestorven en dus ook uit den dood opgestaan is, maar hare beteekenis
ligt vooral hierin, dat Christus, ofschoon zĳn geest
overgevende in de handen zĳns Vaders, die Hem opnam in het
paradĳs, Luk. 23:43, 46, toch drie dagen verkeerd heeft in
den staat des doods, tot het rĳk der dooden behoord heeft, en
alzoo de straf der zonde, Gen. 3:19, ten volle gedragen heeft.
Aan dien staat des doods, den Hades, is Hĳ niet overgelaten,
zĳn vleesch heeft geen verderfenis gezien, Hĳ is immers ten
derden dage opgewekt; maar Hĳ heeft dan toch in den Hades
verkeerd, Mt. 12:40, Hd. 2:27, 31.


Andere plaatsen der Schrift zĳn er niet, die van de begrafenis van
Christus of van zĳn verblĳf in den staat des doods spreken, want de
nederdaling εἰς τα κατωτερα της γης, Ef. 4:9 wĳst blĳkens de
tegenstelling op zĳn nederdalen naar de aarde door zĳne menschwording,
cf. Meyer t. p.; en 1 Petr. 3:19-22 spreekt in geen geval
van hetgeen Christus deed tusschen zĳn dood en opstanding, maar
òf van hetgeen Hĳ deed na zĳne opstanding òf vóór zĳne vleeschwording;
de woorden ζωοποιηθεις δε πνευματι duiden aan, dat
Christus, die, wĳl een sarkisch lichaam deelachtig, gedood is,
toch omdat het πνευμα Hem eigen was, weer opgewekt is,

zoodat zĳn leven na de opstanding geen sarkisch maar een
pneumatisch leven was. De descensus ad inferos, τα κατωτατα,
Hades, niet hel, gehenna, in Griekschen, Roomschen, Lutherschen
zin heeft daarom toch in dezen tekst geen steun. Maar spoedig
kwam in de christelĳke kerk de gedachte op, dat Christus in
den tĳd tusschen zĳn dood en opstanding naar den Hades was
gegaan. Het voor eenigen tĳd ontdekte Evangelium Petri vs. 41
42 laat eene stem uit den hemel tot Jezus zeggen: ἐκηρυξας
τοις κοιμωμενοις, waarop het antwoord luidt: γυμναι, de helsche
machten zĳn ontbloot. Volgens Hermas, Sim. IX 16, 5-7 zetten
de apostelen na hun dood hun prediking voort, en wel aan hen, die
vroeger in gerechtigheid ontslapen waren, cf. ook Clemens Alex.
Strom. VI 6, 45. 46. En Tertullianus, de an. 55. Irenaeus, adv.
haer. I 27, 3. IV 27, 2 en V 31, 1-2, leeren dat Christus
apud inferos of in ea quae sunt sub terra is neergedaald, om
de geloovigen des O. T. in de weldaden van zĳn werk te doen
deelen. Volgens Rufinus †410 had het symbool der kerk te
Aquileja ook dit artikel: crucifixus sub Pontio Pilato et sepultus
descendit in inferno; waarschĳnlĳk ging van hier dit artikel in
verschillende belĳdenissen over, in dat van de synode te Sirmium
359, Nice 359, Constantinopel 360, Toledo 633, in het symbolum
Quicumque en zoo ook in verschillende latere vormen van het
zoogenaamd apostolisch symbool, cf. behalve de vele dogmenhist.
werken van Harnack, Hagenbach enz., de werken over het apost.
symbool van Caspari, Harnack art. Apost S. in Herzog2, Zahn,
Das ap. Symbol, Erlangen 1893. Kattenbusch, Das apost. Symbol
I 1894 S. 103 f. Id. Christl. Welt 1889 n. 27. 28. Id.
Zur Würdigung des Apostolikums, Hefte zur Chr. Welt n. 2,
Leipzig 1892 S. 29. Hahn, Bibl. der Symb. u. Glaubensregeln
der alten Kirche3 1897. De Grieksche kerk, Conf. Orthod. qu.
49, verstaat onder den descensus ad inferos, dat Christus met
zĳne Goddelĳke natuur en met zĳne ziel naar den Hades is
gegaan en de zielen der heilige voorvaderen bevrĳd en met den
moordenaar aan het kruis, naar het paradĳs heeft overgebracht.
De Roomsche kerk, Cat. Rom. I c. 6, cf. Bellarminus, de Christo
IV 6-16. Petavius, de incarn. XII 19. 20 XIII 15-18 Scheeben
III 298 f. enz., leert, dat Christus, werkelĳk, met zĳne ziel,
na zĳn dood, ad inferos is afgedaald en daar zoo lang gebleven
is, als zĳn lichaam rustte in het graf, om de zielen der vromen,

die daar sine ullo doloris sensu, beata redemptionis spe sustentati,
quieta habitatione fruebantur, maar toch Gods aanschouwing
misten, te bevrĳden, om als overwinnaar de daemonen neder
te slaan en hun de buit der zielen te ontrooven. De Luthersche
kerk, Symb. B. ed. Müller 550. 696 belĳdt, dat Christus naar
beide naturen, met ziel en lichaam na de begrafenis naar de hel
is gegaan, den duivel overwonnen, de macht der hel verstoord
en aan den duivel alle kracht en macht ontnomen heeft; de
theologen breidden dit zoo uit, dat Christus op den morgen van
den derden dag, na de vivificatio, resurrectio interna en vóór
de resurrectio externa, met ziel en lichaam naar de hel is gegaan,
en daar aan Satan en alle verdoemde geesten, door eene praedicatio
non evangelica sed legalis, elenctica, terribilis, zĳne overwinning
over dood en Satan bekend gemaakt heeft, Frank,
Theologie der Concondienformel III 397-454. Schmid, Dogm. der
ev. luth. K. 277. 288 f. De Geref. belĳdenissen zĳn niet eenstemmig
en verstaan onder de nederdaling ter hel de helsche
smarten, die Christus leed aan het kruis, Calvĳn, Inst. I 16,
8-12, Cat. Genev. 1, Cat. Heid. qu. 44, en zoo Beza, Danaeus,
Pareus, enz. of het werkelĳk heengaan van Christus alleen
met zĳne ziel naar de hel, om aldaar zĳne macht bekend te
maken, Repet. Anh. 9, en evenzoo Zanchius, Aretius, Alsted;
of het heengaan van Christus naar de hel met ziel en lichaam
beide met hetzelfde doel, Coll. Lips. 9; of den staat des doods,
waarin Christus drie dagen verkeerde, Cat. Westm. bĳ Niemeyer
55, en zoo Olevianus, Perkins, Amesius, Molinaeus, Bronghton,
Vossius, Bochartus, Pearson, Schultens, Vriemoet enz.; terwĳl
sommigen deze verschillende gevoelens trachtten te vereenigen,
Sohnius, Op. III 311. Witsius, Verkl. van het apost. symbool,
18 § 9v. Burmannus, Synopsis theol. V 21 § 13-14. Mastricht
V 13, 5. Synopsis pur. theol. 27, 32. Heidegger, Corpus theol.
18, 32. enz. De groote verscheidenheid van gevoelens verklaart,
dat velen aan het artikel geen goeden zin wisten te hechten en
het geheel verwierpen, Schleiermacher, Chr. Gl. § 99, 1, of ook
dit artikel aangrepen, om aan hunne leer van eene voortdurende
evangelieprediking en van eene Missionsanstalt in de plaats van
den tusschentoestand een kerkelĳk stempel te geven, cf. vooral
Güder, Die Lehre v. d. Erscheinung Jesu Chr. unter den Todten
1853. Spitta, Christi Predigt an die Geister, Göttingen 1890.

Inderdaad staat de zaak met dit artikel aldus, dat 1o de uitdrukking
nedergedaald ter hel, voorzoover ze aan teksten als
Hd. 2:27, 31, Ef. 4:9, ontleend mocht zĳn, historisch eene
gansch andere beteekenis heeft verkregen, dan welke in die teksten
is vervat; 2o dat de Grieksche en Roomsche verklaring
van dit artikel, als zou Christus naar den Hades gegaan zĳn,
om de vromen des O. T. te bevrĳden, in de Schrift niet den
minsten steun vindt; 3o dat de Luthersche opvatting, dat Christus
zĳne macht aan Satan heeft bekend gemaakt, wel, gelĳk later
blĳken zal, gegrond is op stellige uitspraken der Schrift, maar
niet kan aangemerkt worden als eene juiste verklaring der
woorden: nedergedaald ter hel, wĳl deze in dat geval niet
zouden behooren tot den staat der vernedering maar tot dien der
verhooging, welke eerst met de opstanding begint; 4o dat de
nieuwere meening, als zou Christus ter helle gegaan zĳn, om het
evangelie te prediken aan allen, die het hier op aarde niet hebben
gehoord, evenmin om dezelfde reden kan beschouwd worden
als eene juiste verklaring van dit geloofsartikel; 5o dat 1 Petr.
3:19 hoogstens zegt, hoewel later aangetoond zal worden dat ook
dit de juiste meening niet is, dat Christus na zĳne opstanding het
evangelie verkondigd heeft aan de tĳdgenooten van Noach maar
tot eene uitbreiding van de evangelieprediking tot alle of tot
andere verlorenen volstrekt geen recht geeft; en 6o dat de woorden
nedergedaald ter helle, in overeenstemming ook met wat
Rufinus zegt, dat zĳ eene uitbreiding zĳn van Jezus’ begrafenis
nog het best te verstaan zĳn van den staat des doods, waarin
Christus als middelaar drie dagen verkeerde, om de straf der
zonde ten einde toe te dragen en ons daarvan te verlossen. Zoo
is heel het leven van Christus uitgeloopen op zĳn dood als
de volkomene genoegdoening aan de gerechtigheid Gods. En door
die ééne offerande heeft Hĳ in eeuwigheid volmaakt alle degenen,
die geheiligd worden.

18. De vrucht van deze gehoorzaamheid van Christus is niet
minder dan de gansche zaligheid. Onder dit begrip worden alle
weldaden samengevat, welke Christus voor de zĳnen verworven
heeft. God heet in de Schift σωτηρ, Luk. 1:47 enz., maar ook
Christus draagt dien naam, omdat Hĳ zĳn volk zalig maakt van
hunne zonden, Mt. 1:21, Luk. 2:11. Hĳ is de ἀρχηγος της

σωτηριας, Hebr. 2:10, αἰτιος σωτηριας αἰωνιου, Hebr. 5:9,
en zĳn evangelie is het evangelie της σωτηριας, Ef. 1:13. Deze
σωτηρια is eene bevrĳding van de zonde en al hare gevolgen en
een deelgenootschap aan de hoogste zaligheid; zĳ staat daarom
tegenover θανατος, 2 Cor. 7:10, ἀπωλεια, Phil. 1:28, ὀργη,
1 Thess. 5:9, en duurt tot in eeuwigheid, Hebr. 5:9. Daarom
begrĳpt zĳ vele bĳzondere weldaden onder zich, die alle in de
Schrift ook afzonderlĳk worden genoemd. Bovenaan staat de
καταλλαγη, reconciliatio, verzoening. De offerande van Christus
heeft n.l. volgens de Schrift objectieve, ook voor God geldende
beteekenis. In het O. T. hadden de offers de bedoeling, om de
zonden des offeraars voor Gods aangezicht te bedekken, ‎‏כפר‏‎, LXX
ἐξιλασκεσθαι. Deze verzoening heeft nu wel nergens God tot rechtstreeksch
object, maar zĳ heeft toch met betrekking tot Hem plaats,
geschiedt voor zĳn aangezicht, Lev. 1:3, 6:7, 10:17, 15:15, 30,
19:22, Num. 15:28, 31:50, en bedoelt, om door het bedekken
der zonde zĳn toorn af te wenden, Num. 8:19, 16:46, en Hem
genadig te stemmen, ἱλασκεσθαι, ἱλαον ποιειν, propitium reddere,
placare. Evenzoo is Christus in het N. T. ἱλαστηριον, Rom. 3:25,
ἱλασμος, 1 Joh. 2:2, 4:10, een barmhartig en getrouw hoogepriester
met betrekking tot de dingen bĳ God, εἰς το ἱλασκεσθαι
τας ἁμαρτιας του λαου, Hebr. 2:17; als hoogepriester
heeft Hĳ met de offerande zĳner volmaakte gehoorzaamheid de
zonden van zĳn volk bedekt en alzoo Gods toorn afgewend en
zĳne genade verworven. Wel is door Socinianen, Remonstranten,
Rationalisten en ook de meeste nieuwere theologen, cf. b.v. Schleiermacher,
Chr. Gl. 104, 4. Ritschl, Rechtf. u. Vers. II2 230 f.
Kaftan, Dogm. 460, beweerd, dat God liefde is, niet behoeft
verzoend te worden maar zelf de auteur der verzoening is. Maar
dit berust voor een deel op misverstand en wordt overigens door
de Schrift weersproken. Deze leert toch duidelĳk, ook in het
N. T., dat God toornt over de zonden, Rom. 1:18, Gal. 3:10,
Ef. 2:3, dat ook Hĳ zĳnerzĳds moest verzoend worden, Rom.
5:9, 10, 2 Cor. 15:18, 19, Gal. 3:13, en dat Christus daartoe
een ἱλασμος is geweest, Rom. 3:25, Hebr. 2:17, 1 Joh. 2:2,
4:10. Dit strĳdt echter volstrekt niet daarmede, dat God liefde
is en zelf den Christus tot eene verzoening voor onze zonden
gegeven heeft. Zĳn toorn is immers geen booze hartstocht van
haat of nĳd, zĳne gerechtigheid is geen dorst naar wraak, maar

beide zĳn met de hoogste liefde bestaanbaar. Gelĳk eene moeder
te meer smart heeft over de afdwaling van haar zoon, naarmate
zĳ hem meer liefheeft; gelĳk een rechter soms een bloedverwant
of vriend veroordeelen moet, aan wien hĳ als persoon zich innig
verbonden gevoelt, zoo ook kan in God de toorn tegen de zonde
met de liefde jegens zĳne schepselen samengaan. Odit in unoquoque
nostrum quod feceramus, amavit quod fecerat, Beda bĳ
Turret., de satisf. 86. Diligit omnes homines quantum ad naturam
quam ipse fecit, odit tamen eos quantum ad culpam, quam contra
eum homines contraxerunt, Thomas, S. Theol. III qu. 49 art. 4.
Om onze zonden zĳn wĳ wel voorwerpen van Gods toorn, verum
quia Dominus quod suum est in nobis perdere non vult, adhuc
aliquid invenit, quod pro sua benignitate amet, Calvĳn, Inst.
II 16, 3. En dit is wederom niet zoo te denken, alsof God op
het oogenblik van Christus’ offerande ineens van gezindheid en
stemming veranderd is. Want in God is er geen verandering
noch schaduw van omkeering; al zĳne eigenschappen zĳn met zĳn
wezen één; in de eeuwigheid is er geen vóór en geen na. Als
de Schrift spreekt van Gods toorn en van zĳne verzoening met
ons, dan spreekt zĳ niet onwaar maar toch naar onze menschelĳke
bevatting. Verandering is er niet in het wezen Gods, maar wel
in de relatie, waarin Hĳ tot zĳne schepselen staat. Hĳ stelt zich
ook niet in relatie tot het schepsel, alsof dit eenigszins bestaan
zou buiten Hem, maar Hĳ stelt zelf alle dingen en alle menschen
in die relaties tot zichzelf, welke Hĳ eeuwiglĳk en onveranderlĳk
wil en juist zoo, op die wĳze en in dat moment des tĳds, waarin
zĳ in de werkelĳkheid plaats grĳpen, cf. deel II 125v. Daarom
is het ook God zelf, die in Christus de verzoening aanbrengt, 2
Cor. 5:19; Hĳ verzoent zichzelven door de offerande des kruises;
Hĳ brengt in de gehoorzaamheid van Christus zichzelf en al zĳne
deugden tot erkenning en handhaaft zichzelven als God voor het
oog van al zĳne creaturen; het is, wĳl Christus waarachtig God
is en voor dit Goddelĳk werk ook waarachtig God moest zĳn,
het is God zelf, die door het kruis alle dingen met zichzelven
verzoent. Hĳ plaatst in Christus de gemeente in die verhouding
tot zichzelven, dat zĳ Hem, den onveranderlĳke, niet meer in zĳn
toorn maar in zĳne genade aanschouwt. Jam diligenti nos sibi
reconciliavit. Quia prius diligit, postea nos sibi reconciliat. Cf.
Augustinus, de trin. V 16. Enchir. 33. Lombardus e. a. op Sent.

III dist. 19, 6. Thomas, S. Theol. III qu. 49 art. 4. Calvĳn,
Inst. II 16, 2-4. Turretinus, de satisf. p. 49. 86. 87. Moor
III 448-450. Philippi, Kirchl. Gl. IV 2, 263. Dorner, Chr. Gl.
II 612. Frank, Chr. Wahrh. II 181 f. 194 f. Kähler, Zur Lehre
v. d. Vers. 362 f. Shedd, Dogm. Theol. II 401 etc. A. A. Hodge,
The atonement ch. 9 enz.

Door de offerande van Christus is er dus eene verhouding van
verzoening en vrede tot stand gekomen tusschen God en mensch.
Christus heeft als ἱλασμος de zonde gesühnt en daardoor God
versöhnt. Het onderscheid tusschen ἱλασμος, en καταλλαγη bestaat
niet daarin, dat gene objectief en deze subjectief is. Ook de
καταλλαγη is eene objectieve, door God zelf tot stand gebrachte
relatie tusschen Hem en de wereld, 2 Cor. 5:18, 19. Maar in
het ἱλασκεσθαι is Christus als middelaar het subject, wendt,
door zĳne offerande de zonden bedekkende, Gods toorn af en
verwerft zĳne genade. Maar in het καταλλασσειν is God zelf
het subject, 2 Cor. 5:19; door Christus te geven tot ἱλαστηριον,
brengt Hĳ tusschen zich en de wereld eene verhouding van vrede
tot stand. Hĳ toornt niet meer; wat Hem tot onzen ἀντιδικος
maakte, n.l. de zonde, is door Christus’ offerande bedekt; Hĳ
stichtte in Christus eene zoodanige verhouding, waarin wĳ Hem
niet meer tegen ons hebben; Hĳ legde zĳne vĳandschap af, wĳl
hare oorzaak, de zonde, is weggenomen door den dood van Christus,
en staat nu tot de wereld in eene verhouding van vriendschap en
vrede; καταλλαγη is dus de door expiatio, placatio, Versühnung
tot stand gekomene reconciliatio, Versöhnung. Deze καταλλαγη is
de inhoud van het evangelie; alles is volbracht, God is verzoend,
er is onzerzĳds niets meer te doen; en heel de διακονια κης
καταλλαγης bestaat in de uitnoodiging tot de menschen: καταλλαγητε
τῳ θεῳ, legt gĳ ook uwerzĳds de vĳandschap af, gaat
in in die verhouding van vrede, in welke God door de offerande
van Christus zich tot zondaren gesteld heeft, gelooft het evangelie,
Rom. 5:9, 10, 2 Cor. 5:18-21, cf. Ef. 2:16, Col. 1:20-22,
Cremer s. v. ἱλ. en καταλλ., Philippi op Rom. 5:10, Holtzmann,
Neut. Theol. II 99 f. Reeds hiermede is die gansche
voorstelling geoordeeld, welke voldoening en verzoening scheidt
en de laatste eerst tot stand doet komen, wanneer de mensch
gelooft en zich bekeert. De menschen verzoenen zich niet met
God, alsof zĳ met en naast God het subject der verzoening waren;

maar God heeft de wereld met zichzelven verzoend, zonder haar
toedoen, buiten haar om, zonder dat zĳ er het minste aan toegebracht
heeft of aan behoeft toe te brengen; menschen ontvangen
alleen de verzoening als eene gave, Rom. 5:11, en nemen ze aan
door het geloof, 2 Cor. 5:20. Maar uit deze ééne weldaad der
verzoening, door Christus verworven, vloeien allerlei weldaden
voort. Dat kan ook niet anders. Als de verhouding tusschen God
en de wereld in het reine is, dan komt te zĳner tĳd alles in
orde, ook de verhouding tusschen hemel en aarde, engelen en
menschen, menschen onderling, en ook de verhouding der menschen
tot zonde, dood, wereld, Satan enz. In de sfeer van het
recht is het pleit beslist. God heeft gelĳk en daarom wordt Hĳ
vroeger of later overal, op alle terrein, en voor alle creaturen in
het gelĳk gesteld. Het recht is aan zĳne zĳde en het zal eens
door allen gewillig of onwillig worden erkend. In de καταλλαγη,
de vredeverhouding Gods in Christus tot de wereld, liggen dus
allerlei andere weldaden opgesloten. De vruchten van Christus’
offerande zĳn niet tot eenig terrein beperkt; zĳ bepalen zich niet,
gelĳk tegenwoordig zoo velen meenen, tot het religieus-ethische
leven, tot het hart, de binnenkamer, de kerk, maar zĳ breiden
tot heel de wereld zich uit. Want machtig moge de zonde zĳn,
niet gelĳk de misdaad is de genadegift; de genade Gods en de
gave door de genade is bovenmate overvloedig, Rom. 5:15. De
weldaden, die uit de καταλλαγη Gods in Christus ons toekomen,
zĳn te vele om te noemen, boven bl. 312v. Zĳ kunnen ingedeeld
in: juridische, n.l. vergeving der zonden, Mk. 14:24, Hebr.
9:22, rechtvaardigmaking, Rom. 3:24, 4:25, 5:9, 8:34, 1
Cor. 1:30, 2 Cor. 5:21, aanneming tot kinderen, Gal. 3:26,
4:5, 6, recht op het eeuwige leven en de hemelsche erfenis,
Rom. 8:17, 1 Petr. 1:4, ook verlossing, ἀπολυτρωσις, Ef.
1:7, Col. 1:14, Hebr. 9:15, dat echter soms ruimere beteekenis
heeft, Rom. 3:24, 8:21, 23, 1 Cor. 1:30, Ef. 1:14,
4:30, 1 Petr. 1:18, 19; mystische, bestaande in het gekruisigd,
begraven, opgewekt en in den hemel gezet worden met Christus,
Rom. 6-8, Gal. 2:20, Col. 3:1-13; ethische, n.l. wedergeboorte,
Joh. 1:12, 13, levendmaking, Ef. 2:1, 5, heiligmaking,
1 Cor, 1:30, 6:4, afwassching, 1 Cor. 6:11, reiniging, 1
Joh. 2:9, besprenging, 1 Petr. 1:2, naar lichaam, ziel en geest,
2 Cor. 5:17, 1 Thess. 5:23; moreele, bestaande in de navolging

van Christus, die ons zĳn voorbeeld heeft nagelaten, Mt. 10:38,
16:24, Luk. 9:33, Joh. 8:12, 12:26, 2 Cor. 8:9, Phil.
2:5, Ef. 2:10, 1 Petr. 2:21, 4:1; oeconomische, n.l. de vervulling
van het Oudtest. verbond, de inwĳding van een nieuw
verbond, Mk. 14:24, Hebr. 7:22, 9:15, 12:24, de vrĳheid
van de wet, Rom. 7:1v., Gal. 2:19, 3:13, 25, 4:5, 5:1
enz., de uitwissching van het handschrift der wet, de afbreking
van den muur des afscheidsels, de verzoening van Jood en Heiden
en van alle andere in de menschheid bestaande tegenstellingen
tot de eenheid in Christus, Gal. 3:28, Ef. 2:11-22, Col.
2:21; physische, n.l. de overwinning der wereld, Joh. 16:33,
van den dood, 2 Tim. 1:10, Hebr. 2:15, van de hel, 1 Cor.
15:15, Op. 1:18, 20:14, van Satan, Luk. 10:8, 11:22,
Joh. 14:30, Hebr. 2:14, 1 Cor. 15:55, 56, Col. 2:15,
1 Petr. 3:22, 1 Joh. 3:8, Op. 12:10, 20:2 enz. In één
woord: de gansche herschepping, de volkomene herstelling van
de door de zonde met schuld beladene, verdorvene en uiteengeslagen
wereld en menschheid is de vrucht van Christus’ werk.
Objectief, principieel, in de sfeer van het recht heeft Hĳ die
herschepping tot stand gebracht door zĳn kruis. Toen is tusschen
God en wereld de καταλλαγη gesticht. En daarom zal Christus
te zĳner tĳd—want het gaat alles in vaste orde—de gemeente
eens zonder vlek of rimpel aan den Vader voorstellen, het koninkrĳk
Gode overgeven en God alles in allen zĳn, 1 Cor. 15:22-28.

In de theologie is deze rĳkdom der weldaden van Christus
steeds erkend. Door Christus, zeide Clemens Alex., is de aarde
een πελαγος ἀγαθων geworden. Men sprak van Christus als
mediator, redemptor, reconciliator, liberator, dispensator, salvator,
medicus, dominus, pastor, rex enz., duidde het werk, door Hem
tot stand gebracht, aan als θεοποιησις, θειωσις, deificatio,
vivificatio, salvatio, liberatio, redemptio, restitutio, purgatio,
regeneratio, illuminatio, resurrectio enz., en trachtte soms al
die weldaden ook eenigermate te classificeeren, zooals in de
bekende versregels: Propitians, purgans, redimens, ut victima,
sponsor Salvavit, sic jura Dei verumque requirunt, of onder
de hoofden expiatio, remissio, consummatio enz., cf. Athan., de
incarn. 54. Greg. Naz., Or. 2. Eusebius, Dem. Ev. IV 21. Aug.
de pecc. mer. I 26. Thomas, S. Theol. III qu. 48. 49. Bonaventura,
Brevil. IV 1. Petavius, de incarn. XII c. 6. 7. Polanus,

Synt. VI c. 18. Voetius, Disp. II 229 sq. Mastricht, V 18, 22.
Turretinus, de satisf. 317. M. Vitringa VI 121. Maar tot eene
logische orde en geregelde behandeling kwam het toch meestal
niet. De beschouwing van het werk van Christus als satisfactio
en meritum, die sedert Anselmus opkwam, kon dit gemis niet
vergoeden; beide zĳn alleen logisch onderscheiden, want hetzelfde
werk van Christus is satisfactio, inzoover Hĳ zĳne offerande
Gode bracht en aan zĳn eisch voldeed, en het is meritum,
inzoover Christus daardoor bĳ God voor ons de zaligheid verwierf,
Thomas, III qu. 48 art. 1 en 2. Petavius, de incarn. XII
9. Perrone, Prael. IV 311. Calvĳn, Inst. II 17 1. Voetius, Disp.
II 228. Mastricht, Theol. V 18, 14. 20. Quenstedt III 225.
Ritschl, Rechtf. u. Vers. I2 283 enz. Beide begrippen stellen
het werk van Christus ook te eenzĳdig onder de categorie
van werk en verdienste; het is veelmeer de vraag wat Christus
„verdiend” heeft en hoe dit met zĳne offerande in verband staat.
In den nieuweren tĳd heeft men daarom deze termen bĳna
geheel laten vallen en in plaats daarvan de vrucht van Christus’
werk als Erlösung of Versöhnung aangeduid. De eerste omschrĳving
kwam vooral door Schleiermacher in eere; wel
spreekt hĳ ook van eene nieuwe schepping, die door Christus
tot stand gebracht wordt, maar deze valt hem toch met de Erlösung
saam, Chr. Gl. § 89, 1. 2; en onder haar verstaat hĳ
de mededeeling zĳner zondelooze volkomenheid, § 88, de opname
der geloovigen in de kracht van zĳn Godsbewustzĳn, § 100, welke
niet magisch, noch empirisch, maar mystisch geschiedt door
scheppende Goddelĳke werkzaamheid, door de zelfopenbaring van
Christus in zĳne gemeente, § 100, 2, 3. Daarnaast neemt Schleiermacher
dan nog eene verzoenende werkzaamheid van Christus aan,
daarin bestaande, dat Hĳ de geloovigen opneemt in de gemeenschap
zĳner ongestoorde zaligheid en hen door middel van zĳne
levensgemeenschap met Hem doet deelen in de vergeving der
zonden, § 101. Ritschl daarentegen vat de werking van Christus
saam onder rechtvaardiging en verzoening; de vruchten van zĳn
leven bestaan niet in Umstimmung van God uit een vertoornd
rechter in een genadig Vader, II 208 f. 217 f. III 439, niet in
eigenlĳke loskooping, II 221, niet in bevrĳding van den dood,
II 86, ook niet in het mystieke sterven en opstaan met Christus,
want Rom. 6 is sterke symboliek en levert geen stof voor een

dogma, II 226 f.; maar Christus verzekert en waarborgt ons door
heel zĳn persoon en leven, dat God liefde is; Hĳ laat ons trots
onze zonden toe tot de gemeenschap met God, III 506 f. De
rechtvaardiging, welke Christus ons schenkt, is niet kwĳtschelding
van schuld en straf, niet toerekening van zĳne gerechtigheid, maar
wegneming van het schuldbewustzĳn, en daardoor van de scheiding
tusschen ons en God, III 51, 61, de wegneming van de gedachte,
dat de zonde de gemeenschap met God verhindert, III 60. Gevolg
en werking van deze rechtvaardiging is de verzoening; deze toch
bestaat daarin, dat hĳ, die de rechtvaardiging, welke eigenlĳk
een goed der gemeente is, in het geloof aanneemt, nu ook subjectief
in die nieuwe verhouding tot God ingaat, zĳnerzĳds de
vĳandschap aflegt en in verhouding van vrede tot God zich stelt;
zĳ is een ethische verandering in ons, II 230 f. 342 f. III
74-76. Unterricht § 37. Er is groot verschil tusschen Schleiermacher
en Ritschl: bĳ genen staat de persoon, bĳ dezen het
werk van Christus op den voorgrond; bĳ den eersten komt de
subjectieve verandering des menschen tot stand langs mystischen
weg, door levensmededeeling, bĳ den tweeden langs ethischen
weg, door leer en voorbeeld; de eerste weldaad is bĳ Schleiermacher
de Erlösung, de mededeeling van Christus’ zondelooze
volkomenheid, en bĳ Ritschl de objectieve, synthetische rechtvaardiging,
die allereerst een goed der gemeente is. Maar bĳ dat
verschil is de overeenstemming nog grooter: Christus is bĳ beiden
de zondelooze mensch, die in bĳzondere gemeenschap met God
staat; de passieve gehoorzaamheid wordt in het werk van Christus
door beiden ontkend; zĳn lĳden en dood is slechts het noodzakelĳk
gevolg van zĳne ten einde toe gehandhaafde trouw aan
God; het verband tusschen Christus’ werk en de vruchten daarvan
in den geloovige, in de gemeente blĳft bĳ beiden onhelder;
beiden verleggen het zwaartepunt der verlossing en der verzoening
uit het objectieve werk van Christus in de subjectieve verandering
der geloovigen; en zelfs, al schĳnt Ritschl de rechtvaardiging
als een objectieve weldaad der gemeente en als een synthetisch
oordeel aan het geloof te laten voorafgaan, feitelĳk wordt toch
ook bĳ hem, niet voor de gemeente in haar geheel maar wel voor
ieder individu, de rechtvaardiging van de subjectieve verzoening
afhankelĳk, cf. Jahrb. f. d. Theol. 1888 S. 21. 22. Kübel, Ueber
den Unterschied der posit. u. der liber. Richtung in der mod.

Theol.2 1893 S. 150. Kähler, Zur Lehre v. d. Versöhnung 32 f.
Bovenal echter komen beiden daarin overeen, dat zĳ de werking
van Christus’ leven en lĳden tot het religieuse en ethische gebied
beperken. Nu is het waar, dat zĳ zelfs bĳ deze beperking geen
van beiden helder in het licht stellen, hoe de persoon en het
werk van Christus deze verandering op religieus en ethisch gebied
kan tot stand brengen. Maar toch is het ter andere zĳde tot op
zekere hoogte te begrĳpen, dat, indien de vrucht van Christus’
werk tot dit terrein beperkt wordt, ook zĳn werk en zĳn persoon
zoo opgevat wordt als door Schleiermacher en Ritschl geschiedt;
want het is waar, wat eerstgenoemde zegt: die eigenthümliche
Thätigkeit und die ausschliessliche Würde des Erlösers weisen
auf einander zurück und sind im Selbstbewusstsein der Gläubigen
unzertrennlich eins, Chr. Gl. § 92. Bĳ deze opvatting is te verstaan,
dat de passieve gehoorzaamheid wordt ontkend, dat de
Godheid van Christus slechts is een zĳn van God in Hem, dat
opstanding, hemelvaart enz., onnoodig zĳn; eene pantheistisch-mystische
of eene deistisch-moreele werking van Christus’ persoon
en werk is dan ter zaliging voldoende.

Maar dat is toch waarlĳk niet in overeenstemming met de
leer der H. Schrift; het is eene miskenning van den persoon van
Christus en eene verkleining van zĳn werk. Christus is maar niet
een ἀνθρωπος ἐνθεος doch de eeuwige en eengeboren Zoon van
God, het afschĳnsel zĳner heerlĳkheid en het uitgedrukte beeld
zĳner zelfstandigheid, zelf God, boven alles te prĳzen in der
eeuwigheid. En de vrucht van zĳn leven en sterven is maar niet
zekere magische of moreele invloed, die van Hem in de wereld
uitgaat, doch is niet minder dan de ἀποκαταστασις παντων,
Hd. 3:21, de ἀνακεφαλαιωσις των παντων ἐν τῳ Χριστῳ, τα
ἐπι τοις οὐρανοις και ἐπι της γης, Ef. 1:10. Dit werk der herschepping
heeft zĳn beginsel en oorsprong in de volmaakte
offerande van Christus, of liever nog in de καταλλαγη, welke
God in Christus tusschen zich en de wereld tot stand gebracht
heeft. God wil niet winnen door overmacht. Licht ware het voor
Hem geweest, de gansche wereld in zĳn toorn te vernietigen en
aan eene andere wereld en menschheid het aanzĳn te schenken,
Num. 14:12. Maar God verhoogt zich in gericht en heiligt zich
in gerechtigheid, Jes. 5:16. De zonde is geen physische, maar
eene ethische macht. Satan heeft in de zonde zĳn ongoddelĳke

macht over de wereld, en de zonde heeft hare kracht in de wet,
1 Cor. 15:56. Zoo heeft het Gode behaagd, deze macht op
zedelĳke wĳze, in den weg van recht en gerechtigheid te overwinnen.
Niet door geweld of macht, maar door het kruis, dat
den schuldbrief der wet te niet deed, heeft God over de overheden
en machten getriumfeerd, hen van hun wapenrusting beroofd,
en openlĳk in hun schande tentoongesteld, Col. 2:15. En
daarom nu, wĳl God in den weg des rechts de zonde en heel
haar macht overwonnen heeft, daarom is Hĳ vrĳ, zelfs zĳne
wederpartĳders rechters zĳnde, om den goddelooze te rechtvaardigen,
Rom. 4:5; niemand kan beschuldiging inbrengen tegen
de uitverkorenen Gods, Rom. 8:33. God is het, die rechtvaardigt,
en die in de rechtvaardiging van dengene, die uit het geloof van
Jezus is, zelf blĳkt de rechtvaardige te zĳn, Rom. 3:26. God
kan dat doen, behoudens, ja tot roem van zĳne gerechtigheid,
omdat Christus gestorven en opgewekt is, Rom. 8:34. Op grond
van die offerande kan Hĳ wereld en menschheid aan de zonde
ontrukken, zĳn koninkrĳk uitbreiden, alle dingen onder Christus
als hoofd vergaderen en eens alles in allen zĳn. Niemand, ook
Satan niet, kan daartegen iets inbrengen; aan het einde zal elk
moeten erkennen, dat God rechtvaardig en dat Christus de wettige,
de rechtmatige Heer is, Phil. 2:11. Tusschen de weldaden, die
Christus verworven heeft, en zĳn persoon en offerande, bestaat
dan ook geen physisch of magisch verband, alsof eenige substantie
van Godmenschelĳk leven, Goddelĳke natuur enz. uit Hem in
ons werd overgestort, zooals theosophen het zich voorstellen.
Maar God heeft zich zelf in Christus den koninklĳken weg des
rechts gebaand, om aan zĳn gevallen schepsel den rĳkdom zĳner
genade te verheerlĳken. Uit de door Hem zelf, buiten de wereld
om, gestichte, objectieve καταλλαγη vloeien der menschheid alle
bovengenoemde weldaden om Christus’ wille toe, de rechtvaardigmaking,
de heiligmaking, de volkomene verlossing, de gansche
herschepping. En wĳl dit werk der herschepping zoo groot is,
grooter nog dan dat der schepping en der onderhouding, daarom
moest Hĳ, aan wien dit werk werd opgedragen, niet alleen waarachtig
en rechtvaardig mensch, maar ook sterker dan alle schepselen,
d. i. tegelĳk waarachtig God zĳn. Dezelfde, door wien,
God de wereld schiep, kon ook alleen de middelaar der herschepping
zĳn, Bonaventura, Brevil. IV c. 1.


19. Intensief is het werk van Christus van oneindige waardĳ,
maar ook extensief breidt het tot heel de wereld zich uit. Gelĳk
de wereld het voorwerp is geweest van Gods liefde, Joh. 3:16,
zoo is Christus gekomen om die wereld niet te veroordeelen maar
te behouden, Joh. 3:17, 4:42, 6:33, 51, 12:47; in Hem
heeft God de wereld, alle dingen in hemel en op aarde, tot zichzelven
verzoend, Joh. 1:29, 2 Cor, 5:19, Col. 1:20 en vergadert
ze in deze bedeeling tot één, Ef. 1:10; de wereld, door
den Zoon geschapen, is ook voor den Zoon als haar erfgenaam
bestemd, Col. 1:16, Hebr. 1:2, Op. 11:15. Door Origenes is
hieruit afgeleid, dat Christus door zĳn lĳden en sterven de gansche
wereld verlost heeft, niet alleen alle menschen maar ook
alle andere redelĳke wezens, n.l. de gevallen engelen, en voorts
alle schepselen, de princ. I 6.; Christus οἰ μονον ὑπερ ἀνθρωπων
ἀπεθανεν, ἀλλα και ὑπερ των λοιπων λογικων, in Joann. I 40.
Hĳ is wel slechts eenmaal gestorven, in de voleinding der eeuwen,
Hebr. 9:26, maar de kracht van zĳn dood is genoegzaam tot
verlossing niet alleen van de tegenwoordige wereld maar ook van
die, welke vroeger bestaan heeft of later bestaan zal, en niet alleen
van de menschen maar ook van de hemelsche geesten, de princ.
II 3, 5. Hom. in Lev. I 3, cf. Schwane, D. G. I2 254. Dit universalisme
is echter door de christelĳke kerken altĳd verworpen,
b. v. Const. 543 can. 7. 12; en feitelĳk zĳn deze altĳd in zoover
particularistisch, dat zĳ τα παντα in Col. 1:20 beperken en
niet tot de gevallen engelen uitbreiden. Maar desniettemin heeft
men uit deze en andere plaatsen, waar het woord wereld of allen
met de offerande van Christus in verband wordt gebracht, Jes.
53:6, Rom. 5:18, 8:32, 1 Cor. 15:22, 2 Cor. 5:15, Hebr.
2:9, 1 Tim. 2:4, 6, 2 Petr. 3:9, 1 Joh. 2:2, het besluit
getrokken, dat Christus voor alle menschen, hoofd voor hoofd,
voldaan had en dat de satisfactio vicaria dus als universeel moest
worden opgevat. De kerkvaders vóór Augustinus spreken gemeenlĳk
zeer universalistisch over den heilswil Gods en over de
verzoening van Christus, cf. Petavius, de incarn. XIII c. I. 2; maar
de eigenlĳke kwestie bestond in dien tĳd nog niet en kon toen
ook nog niet opkomen, wĳl men aan Gods zĳde alleen eene
praescientia aannam en aan ’s menschen zĳde op zĳne wilsvrĳheid,
schoon door de zonde verzwakt, den nadruk liet vallen, deel II 319.
In den pelagiaanschen strĳd moest zĳ echter aan de orde

komen; en Augustinus, was de eerste, die duidelĳk de particuliere
voldoening leerde. Wel zegt Augustinus meermalen met de
Schrift, dat God aller zaligheid wil, dat, indien een voor allen
gestorven is, allen gestorven zĳn, dat wie verloren gaan, niet hebben
willen gelooven, dat wie gelooft, dat vrĳwillig doet, Petavius,
ib. c. 3, dat Christus een verzoening is voor de geheele wereld
en alle dingen, hemelsche en aardsche, met elkander verzoend
heeft, Kühner, Augustins Anschauung v. d. Erlösungsbedeutung
Christi 1890 S. 62. Maar dit alles bewĳst hoegenaamd niets
tegenover dit andere, door Augustinus even klaar en duidelĳk
uitgesproken, dat de heilswil Gods en de verzoening in Christus
beperkt is tot de praedestinati. Vooreerst volgt dit reeds in het
algemeen uit Augustinus’ leer over de praedestinatie en over de
genade, deel II 320; als het getal dergenen, die zalig zullen
worden, eeuwig en onveranderlĳk door God is bepaald en hun
alleen de genade des geloofs en der volharding geschonken wordt,
dan is daartusschenin de stelling niet meer te handhaven, dat
Christus voor alle menschen hoofd voor hoofd heeft voldaan. Ten
tweede vat Augustinus 1 Tim. 2:4 altĳd op in beperkten zin;
wel geeft hĳ van dien tekst verschillende verklaringen, nu eens,
dat omnes qui salvi fiunt nisi ipso volente non fiunt, Epist. 107,
de civ. XIII 23, en dan, dat onder alle menschen te verstaan zĳn
alle praedestinati, die uit alle volken en klassen van het menschelĳk
geslacht zĳn verkoren, Enchir. 103. de corr. et gr. 14.
c. Jul. IV 8, maar overal, waar hĳ den tekst opzettelĳk verklaart,
verstaat hĳ hem in beperkten zin, cf. Petavius, de Deo
XI 7, 10. de incarn. XII 4. En ten derde brengt hĳ den persoon
en het werk van Christus telkenmale alleen met de verkorenen
in verband; God riep door Christus populum credentium tot de
adoptie, Conf. IX 1; Christus heeft door zĳne opstanding nos
praedestinatos tot een nieuw leven geroepen, door zĳn bloed
justificandos peccatores vrĳgekocht, de trin. IV c. 13. Omnis,
qui Christi sanguine redemptus est, homo est, non tamen omnis,
qui homo est, etiam sanguine Christi redemptus est, de conj.
adult. I 15. Non perit unus ex illis, pro quibus Christus mortuus
est, Epist. 102 ad Evod., cf. Wiggers, August. und Pelag. I 313.
Vitringa VI 147. Hoewel het semipelagianisme spoedig de overhand
kreeg, bleven er toch velen ook op dit punt aan Augustinus
getrouw. Met beroep op 1 Tim. 2:4 zeiden de Semipelagianen,

dat God alle menschen met gelĳke liefde omvat en allen eene
gelĳke mate van genade toedeelt. Daarop antwoordde Prosper,
dat omnium cura est Deo, et nemo est, quem non aut evangelica
praedicatio aut legis testificatio aut ipsa etiam natura conveniat;
sed infidelitatem hominum ipsis adscribimus hominibus; fidem
autem hominum donum Dei esse fatemur, sine cujus gratia
nemo currit ad gratiam. En wat betreft de particulariteit der
voldoening, Christus is wel pro totius mundi redemptione crucifixus,
propter veram humanae naturae susceptionem et propter
communem in primo homine omnium perditionem; potest tamen
dici pro his tantum crucifixus, quibus mors profuit, Resp. ad
cap. cal. Gall. 8. 9. Hoe gematigd dit uitgedrukt zĳ, alle volgelingen
van Augustinus, Prosper, Lucidus, Fulgentius enz., stemden
toch hierin overeen, dat, hoezeer God voor alle menschen zorgt
en hun allerlei weldaden schenkt, Hĳ toch niet op gelĳke wĳze
de zaligheid van allen wil; dat Hĳ niet allen eene zelfde mate
van genade verleent; en dat Christus, schoon in zekeren zin voor
allen gestorven, toch efficaciter alleen gestorven is voor hen, wien
zĳn dood werkelĳk ten goede komt. Maar de synode van Arles
475 dwong Lucidus tot herroeping van zĳne leer, dat Christus
alleen gestorven was voor hen, die werkelĳk zalig worden. En
de synode van Orange 529 zeide alleen, dat omnes baptizati
kunnen vervullen, wat tot de zaligheid noodig is, cf. Petavius,
de incarn. XIII c. 5-7. Schwane, D. G. II2 571-582. In de
9e eeuw kwam het vraagstuk opnieuw ter sprake; Gottschalk
leerde, dat Christus baptismi sacramento (reprobos) luit, non tamen
pro eis crucem subiit neque mortem tulit neque sanguinem fudit.
Lupus zeide, dat Christus niet voor alle menschen gestorven is,
maar wel voor alle geloovigen, ook voor hen, die later het
geloof weer verliezen. Remigius maakte eene dergelĳke onderscheiding.
En de synode van Valence 855 sprak in denzelfden
geest; zĳ verwierp, dat Christus zĳn bloed had gestort etiam
pro illis impiis, qui a mundi exordio usque ad passionem Domini
in sua impietate mortui aeterna damnatione puniti sunt, en
beleed, dat die prĳs alleen betaald was voor hen, de quibus ipse
Dominus noster dicit: sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto,
ita exaltari oportet Filium hominis, ut omnis qui credit in ipso
non pereat sed habeat vitam aeternam, can. 4. Ook de scholastiek
bleef in hoofdzaak nog aan Augustinus getrouw; 1 Tim.

2:4 moet niet zoo opgevat, alsof God wel wilde wat niet geschiedt,
alsof Hĳ wilde, dat er ook behouden werden, die het
feitelĳk niet worden, maar deze tekst wil zeggen, nullum hominum
fieri salvum nisi quem salvum fieri ipse voluerit, of dat er
allerlei menschen uit alle volken en standen zalig zullen worden,
of ook wel, meer in den zin van Damascenus, dat God aller
zaligheid wil, n.l. voluntate antecedente, conditionale, d. i. indien
zĳ zelf willen en tot Hem komen, maar dan was deze wil magis
velleitas quam absoluta voluntas, Lombardus, Sent. I dist. 46, 2
en ook op 1 Tim. 2:4. Bonaventura, ib. art. 1 qu. 1. Thomas,
S. Theol. I qu. 19 art. 7 qu. 23 art. 4 ad 3. En wat de satisfactie
aangaat, de scholastiek leerde wel, dat zĳ superabundans
was en geschiedde pro peccato humani generis, totius humanae
naturae enz., Thomas, S. Th. III qu. 46 art 1, maar zĳ betoogde
de mogelĳkheid der voldoening vooral daarmede, dat Christus
het hoofd was en de geloovigen de leden zĳns lichaams, en
bracht de voldoening daarom telkens alleen met de geloovigen
in verband; zoo zegt Thomas, caput et menbra sunt quasi una
persona mystica et ideo satisfactio Christi ad ommes fideles pertinet
sicut ad membra, III qu. 48 art. 2; quia ipse est caput
nostrum, per passionem suam liberavit nos tanquam membra
sua a peccatis, quasi per pretium suae passionis, sicut si homo
per aliquod opus meritorium quod manu exerceret, redimeret se
a peccato quod pedibus commisisset, III qu. 49 art. 1. En III
qu. 79 art. 7. zegt hĳ: passio Christi prodest quidem omnibus
quantum ad sufficientiam, sed effectum non habet nisi in illis qui
Christi conjunguntur per fidem et charitatem. Dat deze efficacitas
niet afhangt van ’s menschen vrĳen wil, maar van Gods verkiezing
en Christus’ offerande zelve, blĳkt in het algemeen uit
Thomas’ leer van de gratia en bepaald ook daaruit, dat hĳ
III qu. 48 art. 6 zegt: passio Christi efficienter causat salutem
humanam; cf. ook Lombardus: Christus electos tantum sicut se
dilexit eorumque salutem optavit, Sent. III dist. 31, 4. Christus
se trinitati obtulit pro omnibus, quantum ad pretii sufficientiam,
sed pro electis tantum quantum ad efficaciam, quia praedestinatis
tantum salutem effecit, ib. III dist. 20, 3. Later werd ditzelfde
gevoelen in de Roomsche kerk nog verdedigd door Bajus, Jansenius,
Quesnel. en zelfs ook door Tapper, Estius, Sonnius e. a.,
cf. Rivetus, Op. III 438. M. Vitringa VI 155-159. Maar het

semipelagianisme drong in Rome’s kerk hoe langer hoe dieper
door, en daardoor werd het vooral na Trente schier algemeene
leer, dat God voluntate antecedente aller zaligheid wil, dat
Christus voor allen voldaan heeft, en dat de voluntas consequens
rekent met het goede of slechte gebruik, dat de menschen van
hun vrĳheid en van de genade maken, deel II 325, en voorts
Trid. VI c. 2 en 3. Cat. Rom. I 3, 7. Innoc. X in damn. 5
propos. Jans. Bellarminus, de sacrif. missae I 25. de poenit. I
2. de amiss. gr. IV 4. Becanus, Manuale Controv. III 1 qu. 1.
Petavius, de incarn. XIII c. 14. Theol. Wirceb. IV 322. Scheeben,
Dogm. III 356. Jansen, Prael. theol. II 748 enz. En hiermede
zĳn in het wezen der zaak eenstemmig de Grieksche kerk,
Damascemus, de fide orthod. II c. 29. Conf. orthod. qu. 34. 47;
de Lutherschen, Symb. ed. Müller p. 781. Gerhard, Loc. VII
c. 6. Quenstedt, III 311-324. Hollaz, Ex. 745. Buddeus, Inst.
theol. 824; de Remonstranten, Conf. en Apol. conf. VIII 10.
Arminius, Op. 153. Episcopius op 1 Joh. 2:2. Limborch, Theol.
Christ. IV c. 3-5; en voorts de Mennonieten, Kwakers, Herrnhutters,
Methodisten enz.

De Gereformeerden staan met hun leer van de particuliere
voldoening dus vrĳ wel alleen. En daarbĳ komt dan nog, dat
zĳ onder elkander volstrekt niet eenstemmig waren en langzamerhand
steeds verder van elkander afweken. Verschillende belĳdenissen
spreken gematigd en algemeen, b. v. de conf. Anhalt.,
bĳ Niemeyer p. 635. 639, March., ib. 650. 651, Lips., ib. 662,
Thorun., ib. p. 674; de Anglicana zwĳgt ervan; de Cat. Heid.
spreekt ze ook niet rechtstreeks uit, al is qu. 37 ten onrechte
als een bewĳs voor de algemeene voldoening aangehaald, cf.
M. Vitringa VI 136; de Fransche, Nederl., Schotsche confessie
leeren haar niet dan per consequentiam. In de canones van Dordrecht
wordt ze duidelĳk geleerd, maar tevens gezegd, dat de
offerande van Christus was infiniti valoris et pretii, abunde
sufficiens ad totius mundi peccata expianda, II 3, en voorts
komt ze nog voor in de Westm. conf. VIII 1. 5. 8. Cat. major
et minor Cons. Helv. 13. Walch. art. 1693. Ook onder de theologen
was er geen eenstemmigheid. Sommigen meenden, dat
het wel goed was te zeggen, dat Christus’ offerande voor alle
menschen voldoende ware geweest, indien God haar voor allen
efficax had willen maken; maar men kon toch eigenlĳk niet

zeggen, dat zĳ voldoende was voor allen; want indien Christus
niet efficaciter voor allen gestorven was, dan was Hĳ het ook
niet sufficienter; en indien men dan toch zoo ging spreken, gaf
men aanleiding tot misverstand en bereidde de gevaarlĳke onderscheiding
voor van voluntas antecedens en consequens, van gratia
sufficiens en efficax, Beza, Piscator, Twissus, Voetius, Disp. II
251 sq. Anderen spraken echter met Augustinus en de scholastici
zoo, dat Christus sufficienter voor allen, efficaciter alleen
voor de uitverkorenen gestorven was, Calvĳn op 1 Joh. 2:2.
H. Alting, Probl. theol. 174. Turretinus, Theol. El. XIV qu.
14. Mastricht, V 18, 21. 39. Moor III 1035-1075 enz. Op
de Dordtsche synode spraken de buitenlandsche afgevaardigden
over de dignitas en sufficientia van Christus’ offerande zoo ruim
mogelĳk; de Engelsche godgeleerden zeiden zelfs, dat Christus
in zekeren zin voor allen gestorven was; sic Christus pro omnibus
mortuus est, ut omnes et singuli, mediante fide, possint virtute
ἀντιλυτρου hujus remissionem peccatorum et vitam aeternam
consequi, thesis 3. In Engeland was er tegenover de streng-gereformeerde
school van Twissus, Rutherford e. a. eene meer
gematigde richting, vertegenwoordigd door Davenant, Calamy,
Reynolds, Arrowsmith, Seaman enz., en vooral door Richard
Baxter. Hun gevoelen kwam zakelĳk geheel overeen met dat van
de Fransche theologen, Camero, Testardus, Amyraldus enz.; er
was een voorafgaand besluit, waarnaar Christus voor allen conditioneel,
onder voorwaarde van geloof, had voldaan, en een ander
volgend bĳzonder besluit, waarnaar Hĳ voor de uitverkorenen
zóó had voldaan, dat Hĳ hun indertĳd ook het geloof schenkt
en onfeilbaar hen tot de zaligheid leidt, deel II 341. In de
Schotsche kerk kwam de leer der particuliere voldoening in verband
met het algemeene aanbod der genade herhaaldelĳk ter
sprake; zĳ was zelfs mede eene van de oorzaken voor de scheiding
der Erskine’s in 1733. Om de neonomiaansche richting te ontgaan,
die het geloof tot eene wettische voorwaarde maakte en het
evangelie daarom alleen bestemd liet zĳn voor bepaalde, gequalificeerde
personen, leerden de zoogenaamde Marrowmen (James
Hog, Thomas Boston, Ralph en Ebenezer Erskine, Alexander
Moncrieff enz., cf. deel I 128), dat Christus’ offerande een legal,
federal sufficiency bezat voor alle menschen en grondden daarop
het algemeene aanbod van genade. Sommigen gingen nog verder,

maakten onderscheid tusschen eene algemeene en bĳzondere
genade, een uit- en inwendig verbond (Thomas Mair 1754), of
leerden eene algemeene voldoening (James Fraser, †1698, maar
zĳne verhandeling on justifying faith werd eerst in twee stukken
gepubliceerd 1722 en 1749), of ontkenden zelfs geheel de voldoening
(Dr. M. Gill, Practical essay on the death of Christ,
1786). In deze eeuw werd de particuliere voldoening in Schotland
wederom het onderwerp van een langdurigen strĳd. In 1820 gaf
de United Associate Synod of the Secession Church eene verklaring,
waarbĳ zĳ de algemeene voldoening wel veroordeelde,
maar toch leerde, dat Christus’ offerande voor allen voldoende
was en allen gebracht had in een salvable state. Zoowel ter rechter-
als ter linkerzĳde vond deze verklaring bezwaar; sommigen
ontkenden, dat allen recht hadden op Christus, en bestreden de
algemeene voldoening in elken zin, Palaemon in zĳne Letters upon
Theron and Aspasio, Symington, Haldane, en vooral Dr. Marshall;
anderen leerden beslist de algemeene voldoening, William
Pringle, John Mc Leod Campbell, James Morison, Robert Morison,
A. C. Rutherford, John Guthrie; de beide professoren Balmer
†1844 en Brown werden zelfs door Marshall aangeklaagd, maar
toch door de synode in 1845 vrĳgesproken, cf. Andrew Robertson,
History of the atonement controversy in connexion with the Secession
Church from its origin to the present time, Edinb. 1846.
Evenzoo werd in andere landen de leer der bĳzondere voldoening
in den geest van Grotius of van Amyraldus verzwakt of ook
beslist verworpen, in Engeland door Daniel Whitby, tegen wien
Jonathan Edwards optrad; in Amerika door de Edwardean of
New-England theologen, Emmons, Taylor, Park, Fiske enz.; in
Duitschland door P. Volckmann e. a.; hier te lande vooral door
Venema, cf. Ypey, Gesch. der chr. kerk in de 18e eeuw VII 133v.
Tegenwoordig is de leer der bĳzondere voldoening bĳna algemeen
prĳsgegeven, ook door Van Oosterzee, § 111, 6. Leer der Zal.
n. 66. Heid. Cat, bl. 176. Ebrard, Dogm. § 430. Daarentegen
wordt ze nog verdedigd door Ch. Hodge, Syst. Theol. II 544-562.
A. A. Hodge, The atonement p. 347-429. Shedd, Dogm.
Theol. II 464-480. W. Cunningham, Historical Theology, 2 ed.
Edinb. Clark 1864 II 323-370. Robert S. Candlish, The atonement,
its reality, completeness and extent, London 1861. Hugh
Martin, The atonement, Edinb. Hunter z. j. Kuyper, Dat de

genade particulier is. En zĳ vond in den laatsten tĳd weer steun
bĳ Ritschl, volgens wien het correlaat van Christus’ offerande
niet is de enkele mensch noch ook alle menschen maar bepaaldelĳk
de gemeente; zĳ alleen is in het bezit van de rechtvaardiging
en vol van vergeving der zonden, zĳ wordt in de Schrift
altĳd voorgesteld als het voorwerp der werkingen, welke er van
Christus uitgaan, Rechtf. u. Vers. I2 47-67. 205 f. 305 f. II2
216 f. III2 103 f.

20. In dit belangrĳk geschil over de waarde van Christus’
offerande is er volkomen overeenstemming, ter eener zĳde hierover,
dat niet alle maar alleen sommige menschen de weldaden van
Christus feitelĳk deelachtig worden, en anderzĳds daarover, dat
de offerande van Christus op zichzelve volkomen voldoende ware,
om niet alleen sommige maar alle menschen te doen deelen in
de vergeving der zonden en het eeuwige leven. De universalisten
zĳn in de practĳk dus allen de particulariteit der genade toegedaan;
en de particularisten belĳden allen zonder uitzondering de
universaliteit der offerande van Christus, wat haar innerlĳke
waarde betreft. Zelfs zĳ, die bezwaar hebben in de woorden, dat
Christus sufficienter voor allen en efficaciter voor de uitverkorenen
gestorven is, erkennen toch volmondig, dat de materia meriti
van Christus volkomen voldoende is voor de verzoening van de
zonden van alle menschen, en wat zĳ willen, is alleen dit, dat
de forma meriti, d. i. de verdienste van Christus, niet op zichzelve
maar in ordine ad reprobos beschouwd, niet alleen niet
efficax maar ook niet sufficiens kan heeten, Voetius, Disp. II
254. Het verschil loopt dus alleen over de vraag, of het de wil
en de bedoeling Gods was, dat Christus zĳne offerande bracht
voor de zonden van alle menschen zonder uitzondering, dan
wel alleen voor de zonden dergenen, die Hem van den Vader
gegeven zĳn. Zoo gesteld, schĳnt de vraag haast voor geen
tweeërlei antwoord vatbaar. Want ten eerste, brengt de Schrift
doorloopend de offerande van Christus alleen met de gemeente in
verband, hetzĳ deze door velen, Jes. 53:11, 12, Mt. 20:28,
26:28, Rom. 5:15, 19, Hebr. 2:10, 9:28, door zĳn volk,
Mt. 1:21, Tit. 2:14, Hebr. 2:17, 7:27, 13:12, door zĳne
schapen, Joh. 10:11, 15, 25v., Hebr. 13:20, door zĳne broederen,
Hebr. 2:11, door kinderen Gods, Joh. 11:52, Hebr. 2:31-45;

door de Hem van den Vader gegevenen, Joh. 6:37, 39, 44,
17:2, 9, 24, door zĳne gemeente, Hd. 20:28, Ef. 5:25, door zĳn
lichaam, Ef. 5:23, of ook door ons als geloovigen, Rom. 5:9,
8:32, 1 Cor. 5:7, Ef. 1:7, 2:18, 3:12, Col. 1:14, Tit.
2:14, Hebr. 4:14-16, 7:26, 8:1, 9:14, 10:15, 1 Joh.
4:10, 1 Petr. 3:18, 2 Petr. 1:3, Op. 1:5, 6, 5:9, 10 enz.
aangeduid wordt. Ritschl heeft hier terecht weer de aandacht
op gevestigd; want, al is het ook, dat hĳ hiertoe kwam door
gansch andere overwegingen, het feit zelf staat toch vast: in de
Schrift zĳn niet alle menschen hoofd voor hoofd, maar is de
gemeente das Correlat aller an den Opfertod Christi geknüpften
Wirkungen, Rechtf. u. Vers. II2 216. De overwegingen bĳ Ritschl
zĳn echter andere dan bĳ de Gereformeerden; deze laatsten zeiden:
niet allen maar de gemeente der uitverkorenen. Ritschl zegt: niet
de enkele maar de gemeente en tracht alzoo de unio mystica, de
gemeenschap van de geloovigen individueel met Christus uit de
Schrift te verwĳderen. Maar in de zaak zelve is er toch overeenstemming.
Tegenover deze klare, doorloopende leer der Schrift
hebben de enkele teksten, waarop de universalisten zich beroepen,
weinig gewicht. De uitdrukking allen in Jes. 53:6, Rom. 5:18,
1 Cor. 15:22, 2 Cor. 5:15, Hebr. 2:9, cf. 10 bewĳst niets,
of zĳ bewĳst veel meer dan de universalisten beweren en zou ten
goede komen aan de leer van Origenes over de wederherstelling
aller dingen. De universalisten zĳn daarom zelf gedwongen, om
het woord allen in deze plaatsen te beperken. Van meer gewicht
zĳn teksten als Ezech. 18:23, 33:11, Joh. 1:29, 3:16, 4:42,
13:22, 1 Tim. 2:4, 6, Tit. 2:11, Hebr. 2:9, 2 Petr. 3:9,
1 Joh. 2:2, 4:14, waar de wil Gods of de offerande van
Christus in verband wordt gebracht met het behoud van allen
of van de wereld. Maar deze teksten zĳn geen van alle in strĳd
met de bovengenoemde uitspraken, die Christus’ weldaden tot de
gemeente beperken. Immers, het N. Test. is eene gansch andere
bedeeling dan het O. Verbond; het evangelie is niet tot één volk
bepaald maar moet gepredikt aan alle creaturen, Mt. 28:19;
er is geen aanneming des persoons bĳ God, er is geen onderscheid
meer van Heiden en Jood, Hd. 10:34, 35, Rom. 3:29, 10:11-13.
Ja zelfs, als in Jes. 53:11, 12, Mt. 20:28, 26:28,
Rom. 5:15, 19, Hebr. 2:10, 9:28 van velen sprake is, voor
wie Christus gestorven is, dan ligt daaraan niet de tegenstelling

ten grondslag, die er later dikwerf ondergeschoven is, dat niet
allen maar slechts velen zullen zalig worden. Maar de gedachte,
waaruit dit spreken van velen opkomt, is eene gansch andere,
n.l. niet voor enkelen is Christus gestorven, maar voor velen,
voor zeer velen. Hĳ geeft zĳn leven voor velen, Hĳ vergiet zĳn
bloed voor velen, Hĳ zal velen rechtvaardig maken; niet weinigen
zĳn het, maar velen, die door de gehoorzaamheid van éénen tot
rechtvaardigen gesteld worden. De Schrift is niet bevreesd, dat
er te velen zullen zalig worden. En daarom, uit diezelfde overweging,
zegt zĳ, dat God geen lust heeft in den dood des goddeloozen,
dat Hĳ wil, dat allen tot bekeering komen en zalig
worden, dat Christus eene verzoening is en zĳn leven gegeven
heeft voor de wereld en dat aan alle creaturen het evangelie
moet gepredikt worden. Als de universalisten hieruit afleiden,
dat de voldoening gansch algemeen is, dan komen zĳ èn met de
Schrift èn met de werkelĳkheid in strĳd; want deze leeren beide
als om strĳd, dat niet allen maar slechts velen met het evangelie
bekend worden en tot waarachtige bekeering komen. In al die
plaatsen is er daarom sprake, niet van de voluntas beneplaciti
die ons onbekend is en geen regel van ons gedrag kan of mag
zĳn; ook niet van eene voluntas antecedens, die aan onze wilsbeslissing
voorafgaat en daarnaar zich richt; maar van de voluntas
signi, die ons zegt, waarnaar wĳ in het N. Verbond ons hebben
te gedragen. Zĳ geeft ons het recht en legt ons den plicht op,
om het evangelie te brengen tot alle menschen zonder uitzondering.
Een anderen grond dan dezen duidelĳk geopenbaarden wil
van God hebben wĳ voor het algemeene aanbod der genade niet
noodig. Voor wie Christus bepaald gestorven is, hebben wĳ van
te voren evenmin noodig te weten, als wie door God ten eeuwigen
leven verkoren zĳn. De roeping rust wel op particuliere basis,
want zĳ behoort tot en gaat uit van het verbond, doch zĳ richt
zich, in overeenstemming met Gods geopenbaarden wil en met de
in zichzelve algenoegzame waarde van Christus’ offerande, ook tot
hen, die buiten het verbond zĳn, opdat ook zĳ in dat verbond
opgenomen worden en in hun geloof zelf het bewĳs hunner verkiezing
ontvangen, cf. deel II 216-222. In de tweede plaats
houdt de Schrift in, dat de offerande en de voorbede van Christus,
en zoo ook de verwerving en de toepassing der zaligheid onverbrekelĳk
saamhangen. De offerande is de grond van Christus’

voorbidding; de laatste strekt zich daarom even ver als de eerste
uit. Limborch, Theol. Chr. III 19. 11 erkent dan ook, intercessionem
non esse actum reipsa ab oblatione, quatenus in coelo
peragitur, distinctum. Indien de intercessie dus particulier is,
gelĳk ze is, Joh. 17:9, 24, Rom. 8:34, Hebr. 7:25, 1 Joh.
2:1, 2, dan is het ook de offerande. Wel beroept zich Limborch
IV 4, 7 daartegen op Luk. 23:34, maar hier bidt Jezus niet
om de zaligheid zĳner vĳanden doch alleen om de niet-toerekening
van dat schrikkelĳk misdrĳf, waaraan zĳ in hunne onwetendheid
zich schuldig maakten, als zĳ den Messias kruisigden.
En evenzoo is er een onlosmakelĳk verband tusschen de verwerving
en de toepassing der zaligheid. Alle weldaden van het genadeverbond
hangen saam, Rom. 8:28-34, en vinden haar grond
in den dood van Christus, Rom. 5:8-11. De verzoening in
Christus brengt de behoudenis en zaligheid mede. Christus is
immers het hoofd en de geloovigen zĳn zĳn lichaam, dat uit
Hem zĳn wasdom bekomt, Ef. 4:16, Col. 2:19; Hĳ is de hoeksteen
en zĳ zĳn het gebouw, Ef. 2:20, 21. Hĳ is de eerstgeborene
en zĳ zĳn zĳne broederen, Rom. 8:29. De geloovigen zĳn dan
ook objectief met en in Hem gestorven, gekruist, begraven, opgewekt,
in den hemel gezet. Dat is: de gemeente is geen toevallig
willekeurig aggregaat van individuen, dat even goed kleiner als
grooter kan zĳn, maar zĳ vormt met Christus een organisch
geheel, dat in Hem als tweeden Adam besloten ligt, zooals de
gansche menschheid voortkomt uit den eersten Adam, cf. Rothe,
Theol. Ethik I S. 501. De toepassing moet daarom even ver
zich uitstrekken als de verwerving der zaligheid; zĳ is in deze
begrepen en daarvan de noodzakelĳke uitwerking. Trouwens ligt
dat ook in den aard der zaak. Als Jezus waarlĳk Zaligmaker is, dan
moet Hĳ zĳn volk ook werkelĳk zalig maken, niet in mogelĳkheid
maar in werkelĳkheid. De universalisten zĳn echter gedwongen, om
de zaligheid zelve gansch anders op te vatten en aan den naam van
Jezus te kort te doen. In de logika geldt de regel: quo major
extensio, minor comprehensio. En deze regel is ook op velerlei ander
terrein, zĳ is ook hier van toepassing. Onder den schĳn van het
werk van Christus te eeren, wordt het door de leer der algemeene
voldoening verzwakt en beperkt. Als Christus toch voor allen voldaan
heeft, sluit de verwerving niet noodzakelĳk de toepassing der
zaligheid in. Deze laatste is dan iets, dat er misschien toevallig

bĳkomt maar dat er niet vanzelf mede gegeven is en er niet
van nature uit voortvloeit. De toepassing der zaligheid is dan
niet en kan niet wezen het werk van Christus, maar hangt ten
slotte altĳd af van den wil des menschen. Deze moet het werk
van Christus aanvullen, toepassen, tot werkelĳkheid doen overgaan.
Dat is, voor Christus blĳft alleen over de verwerving,
niet van de werkelĳkheid maar slechts van de mogelĳkheid der
zaligheid, niet van de feitelĳke reconciliatio maar van de potentieele
reconciliabilitas. Christus verwierf voor God alleen de
mogelĳkheid, om een verbond der genade met ons aan te gaan,
de vergeving der zonden en het eeuwige leven ons te schenken,
indien wĳ n.l. gelooven. Het voornaamste van het werk der
zaligheid, datgene wat ons werkelĳk zalig doet worden, dat
blĳft voor ons nog te doen over. Christus maakte het verbond
der genade zelf niet vast in zĳn bloed, Hĳ maakte niet dat de
zonden van zĳn volk vergeven zĳn, maar Hĳ sprak alleen uit,
dat er van Gods kant geen bezwaar is, om een verbond met ons
aan te gaan en de zonden ons te vergeven, indien wĳ en nadat
wĳ onzerzĳds gelooven. Voor ons heeft Christus dus eigenlĳk
niets verworven, maar alleen voor God de mogelĳkheid om ons
te vergeven, als wĳ de geboden des evangelies vervullen. De
universalisten komen er daarom allen toe, om de waarde en kracht
van Christus’ werk te verminderen. Wat zĳ, en dan nog slechts
schĳnbaar, winnen aan quantiteit, verliezen zĳ aan qualiteit.
Rome leert, dat de zonden, vóór den doop begaan, d. i. in den
regel de erfzonde, in den doop vergeven worden. Maar na den
doop blĳft de concupiscentia over, die wel zelve geen zonde is
maar aanleiding tot zondigen wordt. De dan begane zonden worden
wel in het sacrament der boete vergeven, wat de schuld en de
eeuwige straf betreft; maar de tĳdelĳke straf moet door den
mensen zelf hier of in het vagevuur worden gedragen, Trid. VI
30. XIV c. 8. 9. can. 12-14 enz. De Remonstranten zeiden,
dat God in den dood van Christus alle zondaren zoo met zich
verzoend heeft, ut per et propter hoc ipsum λυτρον ac sacrificium
in gratiam cum iis redire et ostium salutis aeternae viamque
immortalitatis pandere ipsis voluerit, Conf. VIII 9. De Kwakers
laten Christus’ werk daarin bestaan, dat Hĳ de verzoening ons
aangeboden en God tot vergeving genegen heeft gemaakt, Barclay,
Verantwoording 1757 bl. 153. En tot gelĳke slotsom moeten

allen komen, die eene algemeene voldoening leeren. Het zwaartepunt
wordt uit Christus in den Christen gelegd; het geloof is
de ware verzoening met God, cf. Kübel, Unterschied 135 f. De
Gereformeerden waren echter van eene andere gedachte. De
satisfactio vicaria is geen fertige Grösse, maar sluit principieel
de gansche herschepping in zich. Het werk van Christus is dan
eerst af, wanneer Hĳ het koninkrĳk den Vader overgeeft. Hĳ
opende niet de mogelĳkheid van zalig te worden, maar maakt
zalig altĳd door, op grond van zĳne offerande, aan het kruis
volbracht. Zaligmaker is Hĳ, die niet alleen voor onze zonden
gestorven maar daarom ook opgewekt en ten hemel gevaren is
en nu als de verhoogde Heiland voor zĳne gemeente bidt. Hĳ
heiligde zichzelven, opdat ook de zĳnen geheiligd worden in
waarheid, Joh. 17:19, Hĳ gaf zich voor de gemeente over,
opdat Hĳ ze heiligen en zichzelven heerlĳk voorstellen zou,
Ef. 5:25-27. Beiden zĳn uit éénen, n.l. God, Hebr. 2:11,
en zĳn als het ware één Christus, 1 Cor. 12:12. In en met
Christus schenkt God aan de geloovigen alles, wat zĳ behoeven,
Rom. 8:32v., Ef. 1:3, 4, 2 Petr. 1:3; de verkiezing in
Christus brengt alle zegeningen in Christus mede, de aanneming
tot kinderen, de verlossing door zĳn bloed, Ef. 1:3v., de gave
des H. Geestes, 1 Cor. 12:3, het geloof, Phil. 1:29, de bekeering,
Hd. 5:31, 11:18, 2 Tim. 2:25, een nieuw hart en
een nieuwen geest, Jer. 31:33, 34, Ezech. 36:25-27, Hebr.
8:8-12, 10:16. Cf. Can. Dordr. II 8v. Prof. Leidenses in
Censura Conf. Rem. VIII 9. Trigland, Antapologia c. 16. Mastricht,
V 18, 42. Voetius, Disp. II 9. 269 V 270. Witsius,
Oec. foed. II 7. Misc. Sacra II 781. Vitringa VI 126. Moor III
1086 sq. Schneckenburger, Vergl. Darst. II 26. In de derde plaats
is hieraan nog toe te voegen, dat het universalisme tot allerlei
valsche stellingen leidt. Het brengt scheiding tusschen de drie
personen van het Goddelĳk wezen, want de Vader wil aller zaligheid,
de Zoon voldoet voor allen, maar de H. Geest beperkt
de gave des geloofs en der zaligheid tot weinigen. Het brengt
tweestrĳd tusschen de bedoeling Gods, die aller behoud wenscht,
en den wil of de macht Gods, die de zaligheid feitelĳk niet aan
allen wil of kan deelachtig maken. Het laat den persoon en het
werk van Christus aan de verkiezing en het verbond voorafgaan,
zoodat Christus er geheel buiten komt te staan en niet

plaatsvervangend kan voldoen, wĳl er geen gemeenschap is tusschen
Hem en ons. Het doet te kort aan de gerechtigheid Gods, die
de vergeving en het leven voor allen verwerven laat en ze toch
niet uitdeelt. Het richt den vrĳen wil op, die de macht heeft om
te gelooven, het werk van Christus al of niet ongedaan kan maken
en de beslissing, ja heel het resultaat der wereldgeschiedenis in
handen heeft. Het leidt tot de leer, gelĳk de Kwakers terecht opmerkten,
Barclay, Verantw. van de Ware Christ. Godg. bl. 92, dat
indien Christus voor allen gestorven is, ook allen hier of hiernamaals
in de gelegenheid moeten worden gesteld, om Hem aan te nemen
of te verwerpen; want het ware gansch onrechtvaardig om hen,
wier zonden alle verzoend zĳn, te veroordeelen en te straffen,
alleen omdat zĳ buiten de gelegenheid waren, Christus door het
geloof aantenemen. En het komt tot de stelling, in duidelĳke
tegenspraak met heel de H. Schrift, dat de eenige zonde, waarom
iemand verloren gaan en gestraft kan worden, het ongeloof is;
alle andere zonden zĳn immers verzoend; tot zelfs die van den
mensch der zonde, den antichrist toe.

21. Ofschoon dus de satisfactio vicaria als verwerving van de
volkomene zaligheid niet voor alle menschen hoofd voor hoofd
is uit te breiden, is daarmede niet beweerd, dat ze voor hen,
die verloren gaan, niet de minste beteekenis heeft. Er is hier
tusschen de gemeente en de wereld niet enkel scheiding en tegenstelling.
Het staat niet zoo, dat Christus voor de eerste alles,
voor de tweede niets heeft verworven. Bĳ de verwerping van het
universalisme mag niet vergeten, dat de verdienste van Christus
ook bĳ de eerste haar grenzen en bĳ de tweede hare waarde
en beteekenis heeft. In de eerste plaats dient immers wel bedacht,
dat Christus als zoodanig wel de Herschepper maar niet
de Schepper aller dingen is. Gelĳk de Zoon volgt op den Vader,
zoo wordt de schepping door de herschepping, de natuur door
de genade, de geboorte door de wedergeboorte ondersteld. Onder
de verdiensten van Christus is daarom niet in strikten zin begrepen,
dat de uitverkorenen geboren worden en leven, dat zĳ
voedsel, deksel, kleeding en allerlei natuurlĳke weldaden ontvangen.
Wel kan gezegd, dat God wereld en menschheid na den
val niet meer zou hebben laten bestaan, indien Hĳ er geen
andere hoogere bedoeling mede gehad had. Wel is er de gratia

communis om de gratia specialis; en ook schenkt God aan de
uitverkorenen met de zaligheid in Christus ook vele andere
natuurlĳke zegeningen, Mt. 6:33, Rom. 8:28, 32, 1 Tim. 4:8,
2 Petr. 1:3. Maar toch is het verkeerd, om met Herrnhutters
en Pietisten de grenzen tusschen natuur en genade, schepping
en verlossing uit te wisschen, en Christus in des Vaders plaats
te zetten op den troon van het heelal. Zelfs de verkiezing en het
verbond der genade, die beide de objecten en deelgenooten onderstellen,
zĳn niet door Christus verworven maar gaan aan zĳne
verdiensten vooraf. De Vader bereidt met zĳne schepping het
werk der herschepping voor en leidt naar haar heen; de Zoon
gaat met zĳn arbeid diep, zoover als de zonde reikt, tot in het
werk der schepping terug. Maar toch zĳn beide werken onderscheiden
en niet te vermengen, Voetius, Disp. II 271-273. In
de tweede plaats heeft Christus niet voor elk der zĳnen hetzelfde
verworven. Er is onderscheid tusschen de geloovigen, voordat zĳ
tot het geloof komen, in geslacht, leeftĳd, stand, rang, karakter,
gave enz., onderscheid ook in mate en graad van boosheid en
verdorvenheid. En wanneer zĳ tot het geloof komen, is er onderscheid
in de genade, die hun geschonken wordt; een iegelĳk
wordt genade gegeven naar de mate der gave van Christus,
Rom. 12:3, 1 Cor. 12:11, Ef. 3:7, 4:7. Het natuurlĳk
onderscheid tusschen de menschen wordt door de genade wel
gereinigd naar niet uitgewischt; het wordt zelfs door onderscheid
van geestelĳke gaven vermeerderd, want het lichaam van Christus
bestaat uit vele leden, opdat het één organisme zĳ, eene schepping
en een kunstwerk Gods. Ten derde is de gemeente niet van,
maar toch in de wereld; zĳ leeft en beweegt zich midden in
die wereld en hangt op allerlei wĳze met haar saam. De geloovigen
worden uit het menschelĳk geslacht toegebracht, en omgekeerd
is er veel kaf onder het koren, zĳn er ranken aan den
wĳnstok, die geen vruchten dragen en uitgeroeid worden. Als
Christus daarom in de plaats der zĳnen ging staan, moest Hĳ
het vleesch en bloed aannemen, dat alle menschen deelachtig
zĳn. Door zĳne vleeschwording heeft Hĳ het gansche menschelĳk
geslacht geëerd; naar den vleesche is Hĳ broeder van alle
menschen. En zelfs zĳn werk heeft voor allen waardĳ, ook voor
degenen, die nooit in Hem gelooven. Want al is het, dat Christus
het natuurlĳke leven niet in eigenlĳken zin door zĳn lĳden en

sterven verworven heeft, het menschelĳk geslacht is toch daarom
gespaard, omdat Christus komen zou om het te behouden. Christus
is niet het hoofd aller menschen, niet aller profeet, priester
en koning, want hoofd is hĳ van de gemeente en tot koning is
Hĳ gezalfd over Sion. Maar alle menschen hebben wel veel
aan Christus te danken. Het licht schĳnt in de duisternis en
verlicht een iegelĳk mensch komende in de wereld; de wereld
is door Hem gemaakt en blĳft dat, schoon zĳ Hem niet heeft
gekend; ook als Christus schenkt Hĳ aan de ongeloovigen vele
weldaden, roeping door het evangelie, vermaning tot bekeering,
het historisch geloof, een eerbaar leven, allerlei gaven en krachten,
ambten en bedieningen in het midden der gemeente, zooals b. v.
zelfs het apostelambt aan een Judas. Sans Jésus-Christ le
monde ne subsisterait pas, car il faudrait, ou qu’il fut détruit
ou qu’il fut comme un enfer (Pascal). Zelfs als Hĳ hangt aan
het kruis, bidt Hĳ nog om vergeving voor die schrikkelĳke zonde,
waaraan de Joden op dat oogenblik zich schuldig maken. Cf.
Voetius, Disp. II 275. 276. Ten vierde breidt het werk zich tot
de redelooze schepselen uit. Men kan niet met Origenes zeggen,
dat Hĳ iets voor hen geleden en iets voor hen verdiend heeft.
Maar als Christus tot zonde is gemaakt en de zonde der wereld
heeft gedragen, dan heeft Hĳ ook de zonde met al hare gevolgen
te niet gedaan. De bevrĳding der creatuur van de dienstbaarheid
der erfenis, de verheerlĳking der schepping, de vernieuwing van
hemel en aarde is eene vrucht van het kruis van Christus, Rom.
8:19v. Voetius, Disp. II 264. 265. Ten vĳfde hebben ook de
engelen in den hemel nut en voordeel van het werk van Christus.
Er is geen genoegzame grond voor de bewering, dat Christus
voor hen de perseverantie en de heerlĳkheid verwierf, ofschoon
velen alzoo met beroep op Job 4:18, 15:15, Ef. 1:10, Col.
1:20, 1 Tim. 5:21, Hebr. 12:22, 23 hebben geleerd, Augustinus,
de cons. evang. 35. Cyvillus, de ador. 9. Gregorius, Bernardus,
Diez, Valentia, Suarez en ook Calvĳn op Ef. 1:10 en
Col. 1:20. Polanus, Synt. Theol. VI 27. Zanchius, Op. III
159-164. Bucanus, Inst. theol. VI qu. 30. Davenantius op Col.
1:20. Walaeus, Synopsis pur. theol. XII 33 en Loci Comm.
Op. I 195 enz. Immers, engelen hebben voor zichzelf Christus
niet noodig als Verzoener of Behouder, zĳ zĳn wezenlĳk onderscheiden
van de menschen, die alleen naar Gods beeld zĳn gemaakt.

Indien Christus voor hen de gratia en gloria verwerven
moest, zou dit leiden tot de gedachte, dat de Zone Gods toch
de menschelĳke natuur, of, beter nog, de natuur der engelen
had moeten aannemen, al ware de mensch niet gevallen, cf. deel II
444, en voorts Lombardus, Thomas, Bonaventura, Scotus op
Sent. II dist. 5. III dist. 13. Thomas, S. Th. I qu. 62 III qu.
8 art. 4. Petavius, de incarn. XII 10. Becanus, Theol. schol. I
p. 305. Quenstedt, Theol. I 476. Gerhard, Loc. XXXI § 42.
Gomarus op Col. 1:20. Voetius, Disp. II 263. Alting,
Theol. probl. nova XII 24. Turretinus, Theol. El. XIV qu. 3.
Moor II 353. Vitringa III 26 VI 178. Toch doet eenvoudige
ontkenning, dat Christus iets voor de engelen verdiend heeft, aan
Ef. 1:10 en Col. 1:20 geen recht wedervaren. Er staat toch
duidelĳk, dat God alle dingen, τα παντα, d. i. niet menschen
of engelen alleen maar in het algemeen al het geschapene, de
gansche schepping, de wereld, het heelal, nader nog omschreven
door εἰτε τα ἐπι της γης εἰτε τα ἐν τοις οὐρανοις, dat God die
gansche schepping verzoend heeft door Christus, niet onderling
maar tot zichzelven, εἰς αὐτον, en in Hem voor zichzelven
wederom samen en tot eenheid brengt. De leer van de herstelling
aller dingen vindt in deze teksten geen steun; zĳ wordt door
heel de Schrift verworpen en heeft in de christelĳke kerk slechts
nu en dan verdediging gevonden. Indien deze alzoo buitengesloten
is, dan kunnen deze beide teksten niet anders verstaan worden,
dan dat naar Paulus’ voorstelling de duivelen en de goddeloozen
eenmaal ter hel worden verwezen en dat dan in den nieuwen
hemel en de nieuwe aarde met hare bewoners de gansche
schepping wordt hersteld. Deze schepping nu, in organischen
zin gedacht, was als geheel door de zonde in vĳandschap tegen
God gesteld en onderling uiteengeslagen en verwoest. Er ligt
hier niet in, dat de goede engelen persoonlĳk en individueel de
verzoening behoefden, noch ook, dat Christus voor de redelooze
schepselen lĳden en sterven moest. Maar wel ligt er de onderstelling
aan ten grondslag, dat de zonde de relatie aller schepselen
zoowel tot God als tot elkander gewĳzigd en verstoord heeft.
En dat is immers ook zoo. De zonde heeft de menschenwereld
tot een voorwerp van Gods toorn gemaakt en in zichzelve gedeeld
en verwoest. De verhouding der engelen tot God is gewĳzigd,
niet alleen voorzoover velen zĳn afvallig geworden, maar ook

doordat de goede engelen slechts een deel vormden van het geheel
der geesten, dat God had gediend. Augustinus, Enchir. 61. 62
en anderen waren van meening, dat deze breuke in de engelenwereld
geslagen, door de uitverkorenen uit de menschheid werd
geheeld en dat daarin de beteekenis van Christus’ verzoening
voor de menschheid bestond. Dit gevoelen is niet aannemelĳk;
menschen zĳn soortelĳk verschillend van de engelen en eene
gelĳkstelling van het getal der uitverkoren menschen met dat der
gevallen engelen mist allen grond in de Schrift. Maar toch is
het waar, dat de val van zoovele engelen heel het organisme der
engelenwereld moet hebben verstoord; evenals een leger geheel
en al in het ongereede gebracht, en onbekwaam tot den strĳd
wordt gemaakt, als vele officieren en manschappen uit de gelederen
tot den vĳand overgaan. Zoo is ook de engelenwereld als
leger Gods voor zĳn dienst uiteengeslagen. Ze heeft haar hoofd,
haar organisatie verloren. En deze ontvangt ze nu terug in den
Zoon, en wel in den Zoon niet alleen naar zĳne Goddelĳke natuur
maar ook naar zĳne menschelĳke natuur. Want niet alleen de
verhouding tot God, ook die tot de menschenwereld was door de
zonde verstoord. En nu is het Christus, die als Heer der engelen
en als Hoofd der gemeente engelen en menschen beiden in de
rechte verhouding plaatst tot God en evenzoo tot elkander. Door
zĳn kruis herstelt Hĳ het organisme der schepping, in hemel en
op aarde, en deze beide ook wederom saam. Het onbezielde en
redelooze in de schepping, d. i. hemel en aarde zelven, zĳn
daarbĳ niet uitgesloten. Dat kan daarom al niet, omdat de verhouding
van de engelen tot den hemel en die van de menschen
tot de aarde niet mechanisch maar organisch is. Hemel en aarde
zelven zĳn met den val der engelen en der menschen gezonken
beneden hun oorspronkelĳken staat; de gansche schepping, πασα
ἡ κτισις, zucht te zamen en is te zamen in barensnood. Die
gesammte Creatur führt gleichsam eine grosze Seufzersymphonie
aus (Philippi); alle leden van die schepping zuchten en hebben
smart, gemeenschappelĳk, in verband met elkaar, Rom. 8:22.
Gelĳk dan ook in het oude verbond de tabernakel en alle gereedschappen
tot den dienst met bloed besprengd werden, Ex. 24:3-8,
Hebr. 9:21, zoo ook heeft Christus door zĳn kruis alle
dingen verzoend en een nieuwen hemel en eene nieuwe aarde
verworven. De gansche schepping, gelĳk ze eens volmaakt, zonder

vlek en rimpel, voor Gods aangezicht zal staan, is het werk van
Christus, den Heer der heeren en den Koning der koningen,
Hebr. 12:22-28.

22. Indien dit nu het groote werk is, door den Vader aan
Christus opgedragen, om n.l. Zaligmaker te wezen in vollen zin
en de gansche herschepping tot stand te brengen, dan springt
het terstond in het oog, dat de staat der verhooging daartoe even
noodig is als de staat der vernedering. Eene arme voorstelling
van Christus’ persoon en werk moeten zĳ wel hebben, die de
opstanding, de hemelvaart en de zitting ter rechterhand Gods
zonder schade voor geloof en leven meenen te kunnen prĳsgeven
en genoeg hebben aan het historisch beeld van Jezus, dat op
dezelfde wĳze als dat van andere groote mannen in de historie
voortleeft en invloed oefent. Omgekeerd is het te begrĳpen, dat
wie in Jezus niet meer ziet dan een bĳzonder vroom mensch en
in zĳn werk niet anders dan eene religieus-ethische hervorming,
heel den staat der verhooging voor het christelĳk leven waardeloos
acht en de feiten der opstanding en der hemelvaart ontkent
en bestrĳdt. De Schrift gaat echter van eene gansch andere
gedachte uit. Het is de gekruiste maar ook de opgestane en
verhoogde Christus, dien de apostelen verkondigen. Van uit dat
standpunt der verhooging bezien en beschrĳven zĳ zĳn aardsche
leven, zĳn lĳden en sterven. Van het werk, dat Hĳ thans als
de verhoogde middelaar uitvoert, heeft Hĳ in zĳn kruis de grondslagen
gelegd. Het kruis is in den strĳd tegen zonde, wereld,
Satan zĳn eenig wapen geweest. Door het kruis heeft Hĳ in de
sfeer van het recht over alle Gode vĳandige macht getriumfeerd.
Maar daarom heeft Hĳ in den staat der verhooging ook het Goddelĳk
recht, de Goddelĳke aanstelling, de koninklĳke macht en
bevoegdheid ontvangen, om het werk der herschepping ten volle
uit te voeren, al zĳne vĳanden te overwinnen, al de Hem gegevenen
te zaligen en het gansche koninkrĳk Gods te voltooien. Op
grond van de ééne, volmaakte offerande, aan het kruis geschied,
deelt Hĳ in overeenstemming met den wil des Vaders al zĳne
weldaden uit. Die weldaden zĳn geen physische of magische
nawerking van zĳn aardsche leven en sterven; de geschiedenis
van het Godsrĳk is geen evolutionistisch proces. Het is de levende,
de aan de rechterhand Gods verhoogde Christus, die met bewustheid,

met vrĳmacht al deze weldaden uitdeelt, zĳne verkorenen
vergadert, zĳne vĳanden verwint en de wereldgeschiedenis heenleidt
naar den dag zĳner parousie. Hĳ is nog altĳd in den hemel
als middelaar werkzaam; Hĳ was niet alleen maar is nog onze
hoogste profeet, onze eenige hoogepriester en onze eeuwige koning.
Gister en heden is Hĳ dezelfde tot in eeuwigheid. In den staat
der vernedering heeft Hĳ door zĳn leven en sterven de voorwaarde
vervuld, om nu in den staat der verhooging op grond
van zĳne volmaakte offerande de schepping Gods vrĳ te maken
van de dienstbaarheid der zonde en der verderfenis, en alle dingen
onder zich als het hoofd bĳeen te vergaderen. De herschepping
is de voortgaande daad van den middelaar. Christus is de aan
Gods rechterhand verhoogde, maar toch altĳd op aarde, in zĳne
kerk, in ambt, woord, sacrament, in vergeving, wedergeboorte,
geloof enz., presente en werkzame Heer uit den hemel. In dit
licht krĳgt de staat der verhooging eene, wel dikwerf miskende
maar toch voor leer en leven hoogstbelangrĳke beteekenis; opstanding
en hemelvaart zĳn voor het werk der herschepping even
noodzakelĳk als vleeschwording en kruisdood. In de Schrift worden
deze feiten dan ook niet slechts vermeld doch telkens op den
voorgrond geplaatst en in haar rĳke beteekenis verklaard. De opstanding
van Christus had volgens heel het N. T. plaats ten derden
dage; in Mt. 12:40, Mk. 8:31 enz. zĳn ter wille van de vergelĳking
met Jona de deelen der dagen en nachten voor vol gerekend,
M. Vitringa V 597, of slechts als eene algemeene omschrĳving
van een zeer korten tĳd bedoeld, Kähler, Zur Lehre v. d. Versöhnung
207 f. Zĳ bestond in de verrĳzenis van datzelfde lichaam,
dat van het kruis afgenomen en in den hof van Jozef van Arimathea
begraven was; het werd wel veranderd en verheerlĳkt,
zoodat het geen σωμα ψυχικον maar een σωμα πνευματικον
werd, Luk. 24:16, 36, Joh. 12:14, 19, 1 Cor. 15:44v.,
Phil. 3:21, maar het bleef toch een menschelĳk σωμα, Mt. 28:5,
9, Luk. 24:39, 40, 43, Joh. 20:27, 21:25, Hd. 1:11,
1 Cor. 15:37v., Op. 1:7. De verschillende pogingen, om deze
opstanding op andere wĳze te verklaren (Reimarus), als schĳndood
(Rationalisten, Schleiermacher, Hase, Herder, Gfrörer), visioen,
hetzĳ dan geheel subjectief (Strauss, Lang, Holsten, Hausrath,
Renan), of als objectief, door God bewerkt (Keim, Schweizer,
Schenkel) zĳn tot op den huidigen dag ĳdel gebleken, Steude,

Stud. u. Krit. 1887 S. 203-294. Nösgen, Neut. Offenbarung I
637 f. Loofs, Die Auferstehungsberichte und ihr Wert, Christl.
Welt 33, Leipzig Mohr 1898. Na de opstanding bleef Christus
nog een tĳd lang op aarde, zoowel om door verschillende
verschĳningen zĳne jongeren van de waarheid zĳner opstanding
te overtuigen, als ook om hen voor te bereiden voor hun ambt
en hun het bewĳs te leveren, dat Hĳ, al zou Hĳ het vroegere
verkeer niet meer met hen openen, wĳl Hĳ na de opstanding
niet meer tot de aarde maar tot den hemel behoorde, Joh.
20:17, toch onveranderlĳk dezelfde in liefde jegens hen zou
blĳven, 13:1, en eeuwiglĳk met hen zou zĳn tot de voleinding
der wereld, Mt. 28:20. De verschĳningen hadden de eerste acht
dagen te Jeruzalem plaats, Joh. 20:26, waar de discipelen om
het paaschfeest nog blĳven moesten, en eindigden daarmede, dat
Jezus zĳnen jongeren den H. Geest gaf en de apostolische volmacht
schonk, Joh. 20:22, 23. Later volgden zĳne verschĳningen
in Galilea, waarheen de discipelen terugkeerden en waar de meeste
volgelingen van Jezus woonden, Joh. 21, Mt. 28:16, 1 Cor. 15:6.
Mattheus en Johannes besluiten met deze verschĳningen van Jezus
in Galilea hun evangelie en vermelden de hemelvaart niet. Volgens
Luk. 24:49, Hd. 1:4 moesten de discipelen in Jeruzalem
blĳven, totdat zĳ aangedaan waren met kracht uit de hoogte;
Luk. 24 spreekt van geen verschĳningen in Galilea, Hd. 1:3
onderstelt ze. Zeker heeft Jezus zĳnen discipelen bĳ een der verschĳningen
in Galilea ook wederom bevolen, naar Jeruzalem te
gaan en daar te verwachten de belofte des Vaders. Als Hĳ dan
in Jeruzalem weder voor de laatste maal aan hen verschĳnt, zegt
Hĳ dat zĳ in Jeruzalem blĳven moeten totdat die belofte vervuld
is. Dan leidt Hĳ hen naar buiten tot aan Bethanie, Luk. 24:50,
naar den Olĳfberg, Hd. 1:12. En daar scheidde Hĳ van hen,
διεστη, en werd van hen opgenomen in den hemel, ἀνεφερετο
εἰς τον οὐρανον, ten onrechte door Tischendorf in Luk. 24:51
weggelaten, ἐπηρθη, Hd. 1:9, ἀνεληφθη, Hd. 1:2, 11, 22,
1 Tim. 3:16. Schoon door Joh. Mt. en Mk., wiens evangelie
volgens velen met 16:8 eindigt, niet vermeld, staat de hemelvaart
toch op grond van vele klare getuigenissen der Schrift vast. Johannes
onderstelt ze, 6:62, 14:2, 20:17, Paulus wĳst erop,
Rom. 10:6, Ef. 2:6, 4:9, 10, Col. 3:1 en noemt ze in
1 Tim. 3:16. Petrus maakt er melding van, 1 Petr. 3:22, cf.

Hd. 2:33, 3:21, 7:56; de brief aan de Hebreën kent ze, 6:20,
9:24. Voorts ligt zĳ ten grondslag aan de N. T.sche leer van
Jezus’ zitting aan de rechterhand Gods, Hd. 2:33, 5:31, 7:56,
Rom. 8:34, Ef. 1:20, Col. 3:1, Hebr. 1:3, 8:1, 12:2,
1 Petr. 3:21, aan zĳne voorbede in den hemel, Rom. 8:34,
Hebr. 7:25, 9:24-28, 1 Joh. 1:1, 2, aan al de werkzaamheden,
die Hĳ van uit den hemel op aarde, voornamelĳk, in
zĳne gemeente verricht, en aan de verwachting zĳner wederkomst,
Mt. 24:3 enz.


Deze verhooging heeft allereerst voor Christus zelven de grootste
beteekenis. Vroeger werd in de dogmatiek gewoonlĳk ook de
vraag behandeld, of Christus door zĳne volmaakte gehoorzaamheid
ook iets voor zichzelven verdiend had. Anselmus zeide, dat
Christus voor zĳn onverplicht sterven wel loon verdiend had
maar dit aan de zĳnen had afgestaan, Cur Deus homo II 19.
De meeste scholastici, Lombardus, Sent. III dist. 18. Thomas,
S. Theol. III qu. 19 art. 3 qu. 48 art. 1 qu. 49 art. 6. Bonaventura,
Brevil. IV c. 7; voorts de meeste Roomsche, Bellarminus,
de Christo V c. 9. 10, Becanus, Theol. schol. III tr. 1
c. 14 qu. 5. Id., Manuale Controv. III 2 qu. 4; en zeer vele
Gereformeerde theologen, Zanchius, Op. VI 121, VIII 477, 502.
Piscator op Phil. 2:9. Gomarus op Phil. 2, Op. I 530 sq.,
Cloppenburg, Op. I 305. 888, Rivetus, Op. II 836. Voetius,
Disp. II 265-267. Mastricht, Theol. V 14, 7. Heidegger, Corp.
Theol. XVIII 39. Moor III 600 e. a., gaven op de bovengenoemde
vraag een bevestigend antwoord, en oordeelden dan, dat de gebedsverhooring,
Joh. 11:42, Hebr. 5:7 en vooral heel de staat
der verhooging, de opstanding, hemelvaart, zitting ter rechterhand
Gods en wederkomst ten oordeele moesten beschouwd worden
als loon voor zĳne verdiensten, Jes. 53:11, Luk. 24:26, Joh.
17:4, 5, Phil. 2:9, Hebr. 2:10, 12:2. Anderen echter zeiden,
dat Christus niets voor zichzelven maar alles voor ons heeft verdiend,
Joh. 17:19, 1 Cor. 1:30, 1 Tim. 1:15 enz., en dat
daarom de verhooging wel een gevolg maar geen loon was voor
zĳne vernedering, Calvĳn, Inst. II 17, 6. Comm. op Phil. 2:9.
Polanus, Syst. VI 26. Junius, Theses theol. 29, 11. Chamier,
Panstr. Cath. II 7, 8, Maresius, Syst. Theol. 45. Kantt. Stat. V.
bĳ Phil. 2:9 enz., en evenzoo de Luthersche theologen, Gerhard
Loc. IV 329. Quenstedt, Theol. III 324. Buddeus, Inst. p. 787.

Hollaz, Examen p. 748 enz. Met de Schrift in de hand, is de
bovengestelde vraag echter niet anders dan bevestigend te beantwoorden.
Zĳ stelt toch telkens den staat der vernedering voor
als den weg en het middel voor Christus, om den staat der
verhooging te verkrĳgen, Jes. 53:10-12, Mt. 23:12, Luk.
24:26, Joh. 10:17. Het διο in Phil. 2:9 duidt niet slechts
de ordo en consequentia maar bepaald de causa meritoria aan;
omdat Christus zoo diep zich vernederd heeft, vs. 5-8, daarom
heeft God Hem ook zoo uitermate verhoogd. Vooral de brief
aan de Hebreën legt op dit meritorisch verband tusschen Christus’
vernedering en verhooging telkens sterken nadruk, 1:3, 2:9, 10,
5:7-10, 10:12, 12:2; Christus is zelf door het lĳden geheiligd,
d. i. niet Gode gewĳd of zedelĳk volmaakt geworden,
maar voltooid, tot vollen wasdom en rĳpheid gebracht, τελειος
geworden, daarin bestaande, dat Hĳ nu met eer en heerlĳkheid
is gekroond, 2:9, en tot een ἀρχηγος, eene oorzaak der eeuwige
zaligheid geworden is, 2:10, 5:9. De reden, waarom velen
bezwaar hadden, om van een verdienste van Christus voor zichzelven
te spreken, lag in de oppositie tegen de Socinianen, die
Christus eerst in den staat der verhooging tot den rang der
Godheid lieten komen. Maar al is deze voorstelling ook onjuist,
de Schrift zegt duidelĳk, dat de verhooging ook voor Christus
van groote beteekenis is geweest en met zĳn staat van vernedering
in meritorisch verband staat. De Geref. theologie heeft juist het
voorrecht, dat zĳ deze leer der Schrift veel beter tot haar recht
kan doen komen dan de Luthersche. Immers, op Luthersch
standpunt blĳft er voor een verdienste van Christus voor zichzelven
en zelfs voor een staat der verhooging geen plaats open.
De Logos toch, in het eerste moment der vleeschwording de
menschelĳke natuur aannemende, maakte deze vatbaar voor de
inwoning van de volheid der Godheid en voor de mededeeling
der Goddelĳke eigenschappen. Al heeft de Godmensch deze eigenschappen
in een tweede moment ook weer, ten aanzien van het
gebruik of althans van het publieke gebruik afgelegd, Hĳ bleef
ze toch behouden, boven bl. 245. En de staat der verhooging
kan bĳ de Lutherschen daarom niets anders wezen, dan een
wederom in gebruik of in publiek gebruik nemen van de in dien
zin afgelegde Goddelĳke eigenschappen. Christus ontving dus bĳ
zĳne verhooging niets wat Hĳ niet reeds had; non data est

Christo in exaltatione nova potentia, virtus aut majestas, quam
antea non habuit, sed collata ei tantum fuit plena facultas administrandi
ejus regni, quod per ipsam unionem acceperat,
Quenstedt III 368, cf. Gerhard Loc. IV § 306 sq. 329. Hollaz,
Ex. 774. Buddeus, Inst. 788. Schneckenburger, Zur kirchl. Christol.
93-114. Deze terugneming van het gebruik der Goddelĳke eigenschappen
had volgens de Lutherschen plaats in het moment der
reviviscentia of vivificatio, en deze is dus eigenlĳk de eerste trap
der verhooging. Wel wordt door Gerhard, Quenstedt e. a., de
descensus ad inferos de eerste trap genoemd; maar wĳl deze
descensus bepaaldelĳk is geschied naar de menschelĳke natuur
van Christus, naar ziel en lichaam beide, moet de vivificatio
daaraan voorafgaan; en Buddeus, Inst. p. 789 en anderen, cf.
Vitringa V 573, geven haar daarom terecht de eerste plaats in
den staat der verhooging. Van deze vivificatio leeren de Lutherschen
verder, dat zĳ geschiedde niet alleen door Christus’ Goddelĳke
maar ook door zĳne menschelĳke natuur; deze had daartoe wel
niet vanzelve de macht, maar zĳ bezat toch van het moment der
incarnatie af de Goddelĳke eigenschappen, bepaaldelĳk ook de vis
vivificans; en alzoo anima Christi, virtute divinitatis personaliter
sibi communicata, corpus utpote proprium suum templum vivificavit,
Quenstedt III 435. Voorts nam Christus naar zĳne menschelĳke
natuur in datzelfde moment der vivificatie al die
Goddelĳke eigenschappen weer in gebruik, die zĳ in de incarnatie
ontvangen maar in de exinanitie, althans wat het gebruik of het
publiek gebruik aangaat, afgelegd had; d. i. zĳ had op datzelfde
oogenblik weer het gebruik der omniscientia, omnipotentia,
omnipraesentia en vis vivificans, Quenstedt III 154-198.
Daaruit volgt, dat de gradus exaltationis bĳ de Lutherschen
eigenlĳk geen verschillende, op elkaar volgende trappen in de
verhooging kunnen zĳn. In het moment der vivificatie was de
menschelĳke natuur van Christus terstond, door hare vereeniging
met den Logos, almachtig, alwetend, alomtegenwoordig. De
descensus ad inferos, die door de Lutherschen tot de verhooging
gerekend wordt, is eene openbaring van Christus’ majestas divina
in de hel; de resurrectio is slechts eene resurrectionis manifestatio
voor de menschen, Buddeus p. 789; beiden hadden dan ook
plaats clauso sepulcro, evenals de verschĳning van Jezus aan de
discipelen, Joh. 20:19 plaats had occlusis foribus, Quenstedt III

441; de hemelvaart heet wel een vera et realis loci mutatio,
inzoover Christus zichtbaar voor het oog zĳner jongeren is opgevaren,
maar is toch alleen eene visibilis en localis, geenszins eene
invisibilis absentia corporis Christi in terris, want ook naar zĳne
menschelĳke natuur is en blĳft Christus alomtegenwoordig, zĳ
het ook op onzichtbare wĳze, Gerhard, Loc. IV § 219. XXVIII
§ 24. Quenstedt, III 380. Buddeus, Inst. 796. Philippi, Kirchl.
Gl. IV2 1 S. 185, cf. Vitringa V 601. Moor IV 246; en de
sessio ad dextram Dei eindelĳk bestaat daarin, dat Christus,
bepaaldelĳk naar zĳne menschelĳke natuur, deelheeft aan de
divina, infinita ac immensa virtus et majestas Dei, vooral ook aan
zĳne alomtegenwoordigheid, en deze uitoefent in zĳn koninkrĳk der
genade en der macht, Quenstedt, III 383-388, 443-450. Gerhard,
Loc. IV § 218. Buddeus p. 797. Bedenkt men nu, dat al deze
eigenschappen aan de menschelĳke natuur van Christus reeds in
het moment der vleeschwording zĳn medegedeeld en dat Hĳ wel
het gebruik maar nooit het bezit daarvan afgelegd heeft; dan
blĳkt, dat volgens de Luthersche voorstelling aan Christus in den
staat der verhooging niets is medegedeeld, wat Hĳ niet reeds van
zĳne ontvangenis af aan bezat. Christus is terstond bĳ zĳne
vleeschwording datgene, wat Hĳ worden kan; Hĳ is in eens ook
naar zĳne menschelĳke natuur voltooid, τελειος; er is geen ontwikkeling
bĳ Hem mogelĳk; de verhooging was er al bĳ zĳne
ontvangenis en kan dus niet opgevat worden als een loon. De
Luthersche leer is op dit punt aan de Roomsche verwant, die
Christus reeds op aarde comprehensor laat zĳn en alle gaven,
voor welke de menschelĳke natuur vatbaar is, reeds bĳ de vleeschwording
aan Christus laat mededeelen; en zĳ dient ter verdediging
van eenzelfde religieus belang, n.l. de lichamelĳke tegenwoordigheid
van Christus in het avondmaal.

De Geref. theologie had echter eene andere opvatting. Wel
houdt zĳ tegen de Socinianen en ook tegen vele nieuwere theologen
staande, dat Christus niet eerst door zĳne opstanding tot profeet,
priester en koning geworden en tot den rang der Godheid verheven
is. Want de Schrift getuigt herhaaldelĳk, dat Hĳ in den
beginne bĳ God en zelf God was, Joh. 1:1, 17:5, Rom. 8:3,
2 Cor. 8:9, Gal. 4:4, Phil. 2:9, Hebr. 1:3 enz., en dat Hĳ
reeds van eeuwigheid door den Vader tot profeet, priester en
koning gezalfd en als zoodanig in de dagen des O. T. en tĳdens

zĳne omwandeling op aarde werkzaam was, 2 Tim. 1:9, Tit.
3:4, Hebr. 13:8, 1 Petr. 1:11, 20. Wat Christus dus in den
staat der verhooging voor zichzelven ontving, kan niet bestaan
hebben in de Goddelĳke natuur of den rang der Godheid, noch
ook in het ambt van profeet, priester en koning, dat op Goddelĳke
verkiezing en aanstelling berust; maar het bestond in de
verhooging zelve, in de opstanding, hemelvaart, zitting ter rechterhand
Gods en wederkomst ten oordeele, in de middelaarsheerlĳkheid,
waartoe Hĳ naar beide naturen verheven werd, Jes.
53:10-12, Luk. 24:26, Joh. 17:5, Phil. 2:9, Hebr. 2:10,
12:2, cf. Voetius, Disp. II 277. Volgens Rom. 1:3 is Christus
κατα σαρκα, d. i. in den weg des vleesches, door geboorte uit
eene vrouw, Gal. 4:4, geworden uit David; maar κατα πνευμα
ἀγιωσυνης, krachtens den Geest der heiligheid, die in Hem
woonde en Hem in heel zĳn leven geleid had, werd Hĳ uit en
door de opstanding door God verordineerd en aangesteld, ὁρισθεις,
cf. Hd. 17:31, als Zoon Gods in kracht. Geboorte en opstanding
staan hier tegenover elkander. Door de geboorte werd Christus
het zaad Davids, Rom. 9:5, nam Hĳ aan ὁμοιωμα σαρκος
ἁμαρτιας, Rom. 8:3, werd Hĳ zwak, 2 Cor. 13:4; maar door
de opstanding werd Hĳ openlĳk als Zone Gods aangesteld. Dat
wil niet zeggen en kan niet beteekenen, dat Hĳ toen eerst de
Goddelĳke natuur of den rang en den naam van God ontving,
want het tegendeel blĳkt uit Rom. 1:3, 8:3, 32, Gal. 4:4,
enz.; maar terwĳl Hĳ bĳ zĳne menschwording de μορφη θεου
met de μορφη δουλου verwisselde, Phil. 2:9, ontvangt Hĳ nu
bĳ de opstanding de heerlĳkheid terug, die Hĳ te voren bĳ den
Vader had, Joh. 17:2, wordt Hĳ nu κυριος της δοξης, 1 Cor.
2:8, θεου δυναμις, 1 Cor. 1:24, ontvangt Hĳ een naam boven
allen naam, d. i. den naam van κυριος, Joh. 20:28, Hd. 2:36,
1 Cor. 12:3, Phil. 2:9, 10, en daarin de κυριοτης, het recht,
de bevoegdheid en de macht, om als middelaar, als profeet, priester
en koning over alle schepselen te heerschen, zĳne vĳanden te
onderwerpen, zĳn volk te vergaderen en de gevallen schepping
voor God te herwinnen, Ps. 2, 72, 110, Mt. 28:18, 1 Cor.
15:21v., Ef. 1:20-23, Phil. 2:9-11, Hebr. 1:3v., 1 Petr.
3:22, Op. 1:5 enz. In de opstanding heeft God Hem openlĳk
tot Zoon Gods, Heer, Koning, Middelaar aangesteld en tot Hem
gezegd: Gĳ zĳt mĳn Zoon, heden heb Ik u gegenereerd, Hd.

2:36, 13:33, 17:31, Hebr. 1:5. Inderdaad is Christus door
zĳne opstanding ingetreden in een nieuwen stand; Hĳ is als
middelaar boven alle schepselen aan Gods rechterhand verhoogd.
In die verhooging deelt in zekeren zin ook zĳne Goddelĳke natuur.
Gelĳk niet maar de menschelĳke natuur van Christus doch de
persoon des Zoons subject der vernedering was, zoo is ook diezelfde
persoon naar beide naturen subject der verhooging. Hĳ had immers
zĳne μορφη θεου afgelegd en zĳne Goddelĳke natuur achter
het kleed eener zwakke menschelĳke natuur verborgen; niemand
zag in Hem of kon in Hem zien den Eengeborene van den Vader,
tenzĳ dan met het oog des geloofs, Joh. 1:14. Maar nu, in den
staat der verhooging, straalt zĳne Goddelĳke heerlĳkheid een
ieder in de oogen; wie Hem thans ziet, moet belĳden, dat Christus
de Heer is tot heerlĳkheid Gods des Vaders. Maar voorts
deelt in die verhooging ook zĳne menschelĳke natuur. Het
πνευμα ἁγιωσυνης woonde ook reeds in Christus vóór zĳne
opstanding, van zĳne ontvangenis af aan, want Hĳ was ontvangen
van den H. Geest, Luk. 1:35, was vol des H. Geestes, Luk.
4:1, ontving Hem zonder mate, Joh. 3:34, enz., cf. Mt. 12:18,
28, Luk. 4:14, Hd. 1:2, 4:27, Hd. 10:38. Maar deze heerlĳkheid,
die Christus inwendig bezat, kon zich toch niet naar
buiten openbaren; Hĳ was vleesch, en werd krachtens de zwakheid
des vleesches ook gedood aan het kruis, 2 Cor. 13:4.
Maar in den dood heeft Hĳ die zwakheid afgelegd, en heeft Hĳ
allen samenhang met zonde en dood verbroken. God, die zĳn
eigen Zoon voor ons in den dood gaf en daarin het oordeel over
de zonde voltrok, heeft Hem door zĳnen Geest, die als πνευμα
ἁγιωσυνης in Christus zelven en ook in alle geloovigen woont,
Rom. 8:11, uit de dooden opgewekt, opdat Hĳ nu niet meer
in zwakheid des vleesches maar in kracht des Geestes leven zou.
Gedood is Hĳ dus wel in vleesch, maar Hĳ is levend gemaakt
in Geest, 1 Petr. 3:18. De Geest Gods heeft toch in
Christus, ook toen Hĳ vleesch was, gewoond als de beheerschende
macht van zĳn leven, als πνευμα ἀγωσυνης, zoodat Christus zich
altĳd door dien Geest leiden liet en den Vader gehoorzaam
bleef tot in den dood toe; en daarom moet die Geest zich nu
ook in Christus bĳ de opstanding als πνευμα ζωης openbaren,
die den dood in Christus en ook eenmaal in de geloovigen volkomen
overwint, Rom. 8:11. Zoover is Christus nu boven alle

zwakheid des vleesches verheven, dat Hĳ geworden is door de
opstanding tot een πνευμα ζωοποιουν, 1 Cor. 15:45; Hĳ heeft
ook na de opstanding nog wel een σωμα, Hĳ is dezelfde Jezus,
Hd. 9:5, Rom. 4:24, 8:11, 1 Cor. 12:3, 2 Cor. 1:14, 4:5v.
Hĳ is de tweede en laatste Adam, 1 Cor. 15:45; Hĳ heeft
datzelfde σωμα, waarmede Hĳ opgestaan is, maar het is een
σωμα πνευματικον, in plaats van de φθορα, ἀτιμια en ἀσθενεια,
welke aan het σωμα ψυχικον, de σαρξ eigen zĳn, gansch andere
eigenschappen n.l. de ἀρθαρσια, δοξα, δυναμις deelachtig, 1 Cor.
15:42v., Phil. 3:21. Ja, in 2 Cor. 3:17 zegt Paulus: ὁδε
κυριος το πνευμα ἐστιν; de apostel wil daarmede niet eene
omschrĳving geven van het substantieele wezen van Christus;
maar hĳ komt tot deze uitspraak, wĳl hĳ betoogen wil, dat de
Christenen vrĳ zĳn van de wet. Die vrĳheid toch vindt daarin haar
grond, dat de Heer, d. i. de verhoogde Christus de Geest is,
d. w. z. dat de Geest Gods nu in Christus zoo absoluut woont en
zoo ten innigste één met Hem is, dat daardoor aan alle onvrĳheid
een einde wordt gemaakt, ὁυ δε το πνευμα κυριου, ἐλευθερια.
De uitdrukking πνευμα κυριου bewĳst, dat Paulus in het begin
van het vers aan geen identificeering van Christus en den H.
Geest denkt; de H. Geest is de Geest van Christus, omdat Hĳ
in Christus zelven woont en omdat Christus zich door Hem aan
de zĳnen mededeelt, vs. 18. En zoo is Christus nu degene, in
wien παν το πληρωμα της θεοτητος σωματικως woont, Col. 2:9,
cf. 1:19. Hĳ is het zichtbare εἰκων του ἀορατου θεου, Col.
1:19. Goddelĳke heerlĳkheid wordt in zĳne menschelĳke natuur
openbaar en straalt van zĳn aangezicht af, 2 Cor. 3:18, 4:4, 6.

23. Maar gelĳk in den staat der vernedering, zoo is Christus
alwat Hĳ in den staat der verhooging geworden is, ten goede
voor zĳne gemeente. Wat Hĳ voor zichzelf en voor de zĳnen
als loon op zĳn arbeid ontving, is niet te scheiden. Hĳ is παντα
και ἐν πασιν, Col. 3:11. Het pleroma, dat in Christus woont,
moet ook wonen in de gemeente; zĳ wordt vervuld εἰς παν το
πληρωμα του θεου, Ef. 3:19, Col. 2:2, 10. God is het, die
Christus vervult, Col. 1:19, Christus is het, die de gemeente
vervult, Ef. 1:23. De gemeente is daarom zĳn pleroma, dat,
wat Hĳ volmaakt en van zichzelven uit (πληρουμενος), langzamerhand,
Ef. 4:10, met zichzelven vervult, en dat daarom

allengs vol en vervuld wordt en zoo op hare beurt Christus
vervult, Ef. 1:23; het completum wordt een complementum.
Want de gemeente is er niet zonder Christus, maar Christus is
er ook niet zonder de gemeente; Hĳ is haar κεφαλη ὑπερ παντα,
Ef. 1:22, Col. 1:18, en zĳ is zĳn σωμα, dat uit Hem gevormd
wordt en zĳn wasdom bekomt, Ef. 4:16, Col. 2:19 en alzoo
opwast εἰς μετρον ἡλικιας του πληρωματος του Χριστου, Ef.
4:13. De vereeniging tusschen Christus en de gemeente is zoo
nauw als tusschen wĳnstok en ranken, bruidegom en bruid, man
en vrouw, hoeksteen en gebouw. Zĳ kan met Hem de ééne
Christus heeten, 1 Cor. 12:12. Om haar te volmaken, is Hĳ
verhoogd aan ’s Vaders rechterhand en zet Hĳ zĳne profetische,
priesterlĳke en koninklĳke werkzaamheid in den hemel voort.

Evenals in de dagen des O. T. en van zĳne omwandeling op
aarde, is Christus ook thans nog de eenige profeet en leeraar
van zĳne gemeente. Er is geen andere meester, Mt. 23:8, 10;
er is naast, boven of in de plaats van Christus der gemeente geen
waarzeggerĳ, geen orakel, geen enthusiasme, geen spiritisme, geen
onfeilbaar pausdom van noode. Want Christus is de wĳsheid,
alle schatten der wĳsheid en der kennis zĳn in Hem verborgen,
1 Cor. 1:24, 30, Col. 2:3; en het is Christus zelf, die door
zĳn Woord en Geest zĳne gemeente onderwĳst, opdat zĳ allen,
van God geleerd, profeten zouden zĳn en de groote daden Gods
zouden verkondigen, Num. 11:29, Jer. 31:33, 34, Mt. 11:25-27,
Joh. 6:45. Heb. 8:10, 11, 1 Joh. 2:20. En zoo blĳft Hĳ
ook in den staat der verhooging nog werkzaam als priester.
Nadat Hĳ op Golgotha zĳne offerande heeft volbracht, is Hĳ als
hoogepriester, niet met het bloed van bokken en kalveren maar
met zĳn eigen bloed, Hebr. 9:12-14, door den tabernakel van
zĳn lichaam, 9:11 en het voorhangsel van zĳn vleesch heen,
10:20, ingegaan in het hemelsche heiligdom, dat in het heilige
der heiligen op Sion zĳn voorbeeld had, 6:20, 9:12, 24, om
daar voor de zĳnen voorbede te doen en voor Gods aangezicht
te verschĳnen, 7:25, 9:24. De Socinianen trachtten hieruit af
te leiden, dat Christus nog niet in eigenlĳken zin priester was
op aarde, dat zĳne offerande aan het kruis niet het ware offer
maar slechts de inleiding en voorbereiding ervan was; evenals
onder het O. Test. de verzoenende acte niet bestond in het
slachten van het offerdier maar in de besprenging van het bloed

op het altaar of op het verzoendeksel, Lev. 16:11-16, zoo
brengt Christus de verzoening niet op aarde maar in den hemel
tot stand, cf. Socinus de J. Christo Servatore, Bibl. Fr. Pol.
II 164. Volkelius, de verit. relig. III 37. Fock, Der Socin.
635. 646 f., en thans nog W. Milligan, The ascension and
heavenly priesthood of our Lord, London 1892, Doedes, Jaarb.
v. Wet Theol. 1846 bl. 293v. 313 f. Seeberg, Der Tod
Christi in s. Bedeutung für die Erlösung 1895 S. 14. 16 f.
enz. Terecht is dit door anderen bestreden, want bĳ het O. T.
offer zĳn de verschillende verzoenende handelingen wel temporeel
gescheiden maar zĳ vormen toch één geheel; het is het
bloed van een geslacht dier, dat door zĳne uitstorting en besprenging
den offeraar in Gods gunst herstelde en van de zonde en
hare straf bevrĳdde. In den brief aan de Hebr. wordt daarom
ook evenals in heel het N. T. de verzoenende kracht toegekend
aan de eenmaal op het kruis door Christus gebrachte offerande,
2:17, 7:27, 8:3, 9:12, 26, 28, 10:10, 14, 18, 13:12;
daardoor zĳn alle weldaden, vergeving, reiniging, heiligmaking,
volmaking verworven. Omdat Christus nu eenmaal aan ’t kruis
zich opgeofferd heeft en gestorven is, kan Hĳ het zelfs niet voor
de tweede maal doen, want ieder mensch sterft maar eens, zĳne
offerande in den dood is voor geen herhaling vatbaar, 9:26-28.
Het ingaan van Christus met zĳn bloed in het hemelsche
heiligdom kan daarom naar de meening van den brief aan de
Hebreën niet als eene offerande worden opgevat. Wel wordt eens,
in 9:7 gezegd, dat de hoogepriester het bloed, waarmee hĳ inging
in het allerheiligste, offerde, προσφερει, voor zichzelf en des volks
misdaden; maar deze offerande des bloeds is dan toch wezenlĳk
onderscheiden van die, welke daarbuiten, in den voorhof, plaats
had; en zoo heet ook alleen het brengen des bloeds in het O. Test.
Maar van Christus’ ingaan met zĳn bloed in den hemel wordt
nergens gezegd, dat het een offerande is; het is dat niet en kan
het niet zĳn; door de ééne offerande heeft Hĳ alles volbracht,
9:26-28, 10:12, 14. Het ingaan van Christus met zĳn bloed
in het binnenste heiligdom heeft daarom alleen ten doel, om het
door zĳn dood verworven heil voor Gods aangezicht ons ten goede
te doen gelden. Juist omdat door de bloedstorting, d. i. door
de offerande aan het kruis, de verzoening volbracht is, kan Christus
als hoogepriester met zĳn bloed in den hemel ingaan en voor

Gods aangezicht verschĳnen, 9:12-14, 26. Zĳne priesterlĳke
werkzaamheid in den hemel bestaat daarom ook niet in eenige
offerande, maar in zĳne voorbede en verschĳning voor Gods aangezicht
ten gunste van zĳn volk, 7:25, 9:24, cf. Rom. 8:34,
1 Joh. 2:2. Toch ligt er waarheid in de door Thalhofer, Handbuch
der kath. Liturgik I2 1894 S. 223-236 uit Hebr. 8:1-4
afgeleide voorstelling, dat Christus, schoon met ééne offerande
alles volbracht hebbende, toch in den hemel die offerande op
hemelsche wĳze nog voortzet en zĳne daad van gehoorzaamheid
op Golgotha aan de rechterhand des Vaders steeds vernieuwt.
Want de offerande van Christus, eens aan het kruis geschied,
leeft niet bloot in de herinnering, maar in de gezindheid voort,
waaruit ze voortkwam. Er is in den hemel geen herhaling, geen
vernieuwing, geen reproductie van de offerande aan het kruis;
maar die offerande, eens volbracht, werkt voort in de verschĳning
voor Gods aangezicht en in de voorbede voor ons, 7:25, 9:24.
Daarom kan eenerzĳds gezegd, dat Christus door ééne offerande
allen volmaakt heeft, 10:24, en anderzĳds, dat Hĳ allen, die
door Hem tot God gaan, volkomen zalig maakt, alzoo Hĳ altĳd
leeft, om voor hen te bidden, 7:25. Cf. Cloppenburg, Op. II
889-902. Nic. Arnoldus, Religio Socin. Fran. 1654 p. 678-706.
de Witte, Wederl. der Soc. dwal. II 152v. Mastricht, Theol. V 7,
15 sq. Maccovius, Coll. theol. I 240 sq. Jaarb. v. Wet. Theol.
IV 18v. Weiss, Bibl. Theol. d. N. T. § 121. Scheeben, Dogm. III
443 f. Martin, Atonement 115. Daarom ook, wĳl Christus priester
was en is en eeuwiglĳk blĳft, heeft de gemeente op aarde geen
priester meer noodig; alle geloovigen zĳn priesters, Rom. 12:1,
1 Petr. 2:5, Op. 1:6. Geen offerande voor de zonde behoeft
meer gebracht, ook geen onbloedige meer in de mis, want van
de ééne offerande, aan het kruis volbracht, gaat in de voorbede
van Christus, eene voortdurende sprake uit tot God, niet om
wrake, als uit het bloed van Abel, maar om genade en vergeving,
Hebr. 12:24. De voorbede van Christus is geen smeeking meer
als in de dagen zĳns vleesches, Calvĳn, Inst. III 20, 20, maar
is de standvastige en genadige wil van Christus, Joh. 17:24,
om op grond van zĳne offerande al zĳn volk tot de hemelsche
zaligheid te leiden. Zoo is Christus onze eenige priester, die naar
de ordening van Melchizedek eeuwig blĳft, met zĳne offerande
voortdurend onze zonden bedekt, altĳd bĳ den Vader als onze

Paracleet optreedt, tegenover alle beschuldigingen van Satan,
wereld en eigen hart onze partĳ opneemt, onze gebeden en dankzeggingen
den Vader aangenaam maakt, steeds een vrĳmoedigen
toegang tot den troon der genade ons verzekert, en alle zegeningen
der genade uit zĳne volheid ons toekomen doet, Luk. 22:32,
Joh. 14:16, 17:9v., Rom. 1:7, 8:32v., 1 Cor. 1:3, 2 Cor.
1:2, Ef. 1:3, 1 Tim. 4:8, Hebr. 7:25, 9:24, 1 Joh. 2:2.

En zoo is en blĳft Christus ook onze eeuwige koning. Ofschoon
ook tot dit ambt van eeuwigheid gezalfd, is Hĳ toch naar zĳne
menschelĳke natuur eerst bĳ zĳne verhooging als koning opgetreden.
Toen ontving Hĳ den naam van Heer, werd tot Zone
Gods verordineerd en ontving alle macht in hemel en op aarde.
Koning is Christus in de eerste plaats over zĳn volk, in het
regnum gratiae, Ps. 2:6, Jes. 9:5, 11:1-5, Luk. 1:33,
19:21-23, 23:42, 43, Joh. 18:33, 19:19; en Hĳ betoont
dit koningschap daarin, dat Hĳ zĳne gemeente vergadert, beschermt,
regeert en tot de eeuwige zaligheid leidt, Mt. 16:18,
28:20, Joh. 10:28. Maar omdat zĳn koningschap een geheel
ander karakter draagt dan dat van de vorsten der aarde, wordt
Hĳ in het N. T. veel meer genoemd het hoofd der gemeente,
1 Cor. 11:3, Ef. 1:22, 4:15, 5:23, Col. 1:18, 2:19;
Hĳ regeert niet door geweld, maar door recht en gerechtigheid,
door genade en liefde, door Woord en Geest. Dan wordt
Hĳ ook in het N. T. vooral nog als koning beschreven, wanneer
er sprake is van de overwinning zĳner vĳanden. Want opdat
Hĳ zĳne gemeente waarlĳk vergaderen, beschermen en ter eeuwige
zaligheid leiden kunne, moet Hĳ ook als middelaar macht
hebben over alle schepselen, Ps. 2:9, 72:8, 110:1-3, Mt.
28:18, 1 Cor. 15:24, 27, Ef. 1:22, Phil. 2:9-11, 1
Petr. 3:22, Op. 1:5, 17:14. Er ligt hier niet in, dat de
wereld positief door Christus wordt geregeerd, maar wel, dat
zĳ onder zĳne macht staat, Hem onderworpen is en eens, zĳ
het ook onwillig, Hem als Heer erkennen en huldigen zal. Bepaaldelĳk
hoort hier ook toe zĳne macht over het rĳk van
Satan. De voorstelling van vele kerkvaders, dat Christus zĳne
offerande aan Satan bracht en door list hun zĳne buit ontnam,
is onschriftuurlĳk. Maar toch heeft Christus door zĳn kruis ook
over de wereld der gevallen geesten den triumf behaald. Hĳ
kwam op aarde, om de werken des duivels te verbreken, 1 Joh.

3:8, en streed tegen hem heel zĳn leven, Luk. 4:13, vooral
in den laatsten tĳd, toen het de ure en de macht der duisternis
was, Luk. 22:53. Hĳ was de sterkere, Luk. 11:22, en de
duivel had niets aan hem, Joh. 14:30. Hĳ zag hem reeds als
een bliksem uit den hemel vallen en ontnam hem zĳne wapenrusting,
Luk. 10:18, 11:22. Vooral door het kruis heeft Hĳ
over de overheden en machten getriumfeerd, Col. 2:15, ontnam
hem de wapenen van zonde, dood en wereld, Joh. 16:33, 1 Joh.
4:4, 1 Cor. 15:55, 56, Hebr. 2:14 en wierp hem buiten het
gebied van zĳn rĳk, Joh. 12:31. En zĳn triumf vierde Hĳ over
de booze geesten bepaald in de opstanding. In 1 Petr. 3:19-22
wordt dit duidelĳk geleerd. Er is daar geen sprake van eene
nederdaling van Christus naar de hel, om aan de verlorenen het
evangelie te verkondigen. Er staat toch, dat Christus eerst levend
gemaakt d. i. opgestaan was en toen heenging om te prediken.
Alle grond ontbreekt om met de Lutherschen tusschen de vivificatio
en de resurrectio een temporeel onderscheid te maken en
in dien tusschentĳd dan de nederdaling ter helle te plaatsen.
Ook is er nergens in de Schrift eenige aanwĳzing, dat Christus
na zĳne opstanding, voor dat Hĳ ten hemel voer, nog eerst naar
de hel is gegaan. Aan de andere zĳde is ook de exegese onhoudbaar,
dat Christus in den Geest naar de tĳdgenooten van Noach
is gegaan en hun heeft gepredikt; ἐν ᾡ slaat duidelĳk op den
levend gemaakten Christus; πορευθεις, cf. vs. 22 laat geen andere
opvatting toe; de prediking van Christus in den Geest aan Noachs
tĳdgenooten vóór vele eeuwen doet hier niets ter zake. De pericoop
bevat dan ook heel iets anders. Petrus vermaant de geloovigen,
om wel doende te lĳden en daarin Christus na te volgen.
Hĳ toch leed wel doende, want Hĳ leed voor de zonden, als een
rechtvaardige voor de onrechtvaardigen, en wel met dit doel, dat
Hĳ ons, onrechtvaardigen, tot God zou brengen. Dat is wel doende
lĳden! En nu is Christus wel in het vleesch gedood, maar Hĳ
is levendgemaakt en opgestaan in Geest, d. i. wĳl het πνευμα
ἁγιωσυνης beginsel van heel zĳn leven was, als Geest. En als
zoodanig, als levendgemaakte, opgestane Geest, als Heer en Koning,
heengaande, πορευθεις, d. i. niet naar de hel, maar blĳkens vs. 22
heengaande naar den hemel, heeft Hĳ den geesten in de gevangenis
gepredikt. Dat is: zĳn heengaan naar den hemel als opgestane
Heer, Hd. 2:36, was een κηρυγμα tot de geesten in de

gevangenis. Wat de inhoud van dat κηρυγμα was, wordt niet
gezegd en behoeft niet gezegd. Het opstaan en ten hemel varen
was zelf het rĳke, machtige, triumfantelĳke κηρυγμα van Christus
tot de geesten in de gevangenis. Dat Petrus dat κηρυγμα van
Christus door zĳne hemelvaart nu bepaaldelĳk brengen laat aan
die geesten in de gevangenis, die in Noachs dagen, in weerwil
van Gods lankmoedigheid en niettegenstaande zĳ het bouwen der
ark zagen, ongehoorzaam waren, heeft een dubbele reden. Ten
eerste zĳn die tĳdgenooten van Noach in de Schrift steeds de
meest goddelooze van alle menschen geweest; en ten tweede
zĳn zĳ omgekomen en Noach met de zĳnen gered door eenzelfde
water. Evenzoo is het water des doops door de opstanding van
Christus het verderf voor de goddeloozen en de behoudenis voor
de geloovigen. Want Christus die opgestaan is en dien doop ingesteld
heeft en er kracht aan verleent, zit aan Gods rechterhand,
nadat door de hemelvaart alle engelen en krachten en machten
Hem onderdanig zĳn gemaakt. Christus leed wel doende en
overwon, laten de geloovigen zĳn voetstappen drukken! En
evenals over alle gevallen geesten, zoo heeft Christus als middelaar
ook macht in zĳn regnum potentiae over al zĳne vĳanden.
En Hĳ zal niet rusten, voordat zĳ allen onder zĳne voeten zĳn
gelegd.

Als Christus aan het einde der dagen zĳne gemeente en alle
zĳne vĳanden overwonnen zal hebben, dan zal Hĳ de βασιλεια,
het koningschap, het koninklĳk ambt, aan den Vader overgeven.
Zĳn middelaarswerk is dan voleindigd. Het werk, dat de Vader
Hem opdroeg, is volkomen volbracht. God zelf is dan koning
eeuwiglĳk en altoos. Over den aard dezer onderwerping van
Christus aan den Vader ontstond reeds vroeg verschil. Marcellus
van Ancyra schreef eene verhandeling over de onderwerping
des Heeren Christus, en werd beschuldigd van de leer, dat het
rĳk van Christus en ook de vereeniging der menschelĳke natuur
met den Logos een einde nemen zou, Schwane, D. G. II 136.
148. Marcellus werd door Eusebius en later door Basilius bestreden;
het Nicaeno-Constantinopolitanum voegde aan de belĳdenis,
dat Christus wederkomen zou om te oordeelen levenden en dooden,
de woorden toe: οὗ της βασιλειας οὐκ ἐσται τελος, cujus regni
non erit finis, Hahn, Bibl. d. Symbole u. s. w. 164-166, cf.
Petavius, de incarn. XII 18. Pesch, Prael. IV 84. Later leerden

de Socinianen, dat Christus, dien de Vader tĳdelĳk tot stadhouder
aangesteld had, eenmaal aftreden zou, evenals een veldheer, na
de overwinning behaald te hebben, zĳne macht en heerschappĳ
aan den vorst teruggeeft, en zĳ leidden daaruit af, dat de Zoon
Gods, wĳl Hĳ eenmaal onderworpen zou worden aan den Vader,
niet de hoogste God kon zĳn, cf. daartegen Petavius, de trin.
III 5. Bisterfeldius, de uno Deo, Patre, Filio ac Spiritu So I
2, 26. Vitringa V 443-446. Onder de Gereformeerden was er
ook verschil; sommigen zeiden, dat het koningschap van Christus
oeconomisch en tĳdelĳk was, Calvĳn, Inst. II 14, 3. 15, 5.
comm. op 1 Cor. 15:28. Alting, Theol. probl. nova XII 36.
Pareus op 1 Cor. 15, Kuyper, Enc. II 321; anderen waren van
oordeel, dat er wel verandering komt in de wĳze van regeeren
maar dat zĳn koningschap toch eeuwig is, Mastricht, V 8, 9.
Moor III 1129. Vitringa V 443. Het verschil is gemakkelĳk in
dien zin op te lossen, dat het middelaarschap der verzoening, en
dus in zoover ook het profetisch, priesterlĳk en koninklĳk ambt
van Christus een einde neemt; God zal koning en alles in allen
wezen; maar wat blĳft is het middelaarschap der vereeniging,
Christus blĳft profeet, priester en koning, zooals dit met de
menschelĳke natuur vanzelf gegeven, in het beeld Gods opgesloten,
en het hoogst en rĳkst in Christus als Beeld Gods verwezenlĳkt
is. Christus is en blĳft het hoofd der gemeente, uit wien alle
leven en zaligheid eeuwiglĳk haar toevloeit. Wie dit wilde ontkennen,
zou ook moeten komen tot de leer, dat de Zoon eenmaal
zĳne menschelĳke natuur afleggen en vernietigen zou; en daarvoor
ontbreekt in de Schrift alle grond.






Hoofdstuk VIII.

Over de weldaden des Verbonds.



§ 43. De Heilsorde.

1. Ons hart is tot God geschapen, en het rust niet, voordat
het ruste vindt in Hem. In zooverre ieder mensch bewust of
onbewust streeft naar een onveranderlĳk goed en een duurzaam
geluk, kan gezegd worden, dat elk mensch ook zoekt naar God,
die alleen het hoogste goed en de eeuwige zaligheid is, Hd. 17:27.
Maar zĳ zoeken Hem dan toch niet op de rechte wĳze en niet
daar, waar Hĳ te vinden is. De heidensche godsdiensten weten
van geen verbond der genade, zĳ kennen den persoon van Christus
niet, en houden alle den weg der werken voor de via salutis.
Het principe van het Heidendom is negatief de verloochening van
den waarachtigen God en van de gave zĳner genade, en positief
de waan, door eigen kracht en wĳsheid zichzelf de zaligheid te
kunnen verwerven. Komaan, laat ons eene stad bouwen en een
toren, welks opperste in den hemel zĳ en laat ons een naam voor
ons maken, Gen. 11:4. Hetzĳ de werken, waarlangs het Heidendom
den weg naar de zaligheid zoekt, een meer ceremonieel of
een meer ethisch karakter dragen, hetzĳ ze meer positief of meer
negatief van aard zĳn, altĳd is de mensch toch zĳn eigen zaligmaker;
alle godsdiensten, buiten de christelĳke, zĳn autosoterisch.
In de laagste godsdiensten is het besef van zonde schier geheel
verloren en wordt vrede, verzoening, geluk verkregen door magische
handelingen en formeele ceremoniën; hoogere godsdiensten voegen
er allerlei zedelĳke plichten aan toe en maken van hun vervulling
de zaligheid afhankelĳk. Ook de Islam kent geen eigenlĳke

verlossing maar bindt den ingang in het paradĳs aan het rechtzinnig
geloof en aan de onderhouding der voorgeschreven gebeden
en goede werken. Bĳ het Buddhisme bestaat de verlossing in
de door verschillende middelen te bewerken dooding van de begeerte
naar het zĳn, Falke, Buddha, Moh., Christus II 1897 S.
103 f. En de wĳsbegeerte heeft het niet verder gebracht; de
eenige weg ter zaligheid is het pad der deugd, de zedelĳke
zelfvolmaking; zelfs Kant en Schopenhauer, die met het oog op
de aangeboren zondigheid eene wedergeboorte noodzakelĳk achtten,
zĳn toch weer geeindigd met een beroep te doen op den wil, de
wĳsheid en de kracht van den mensch.

Gansch anders is de meening der Schrift. Reeds in het O. T.
is het God, die terstond na den val tusschen mensch en slang uit
genade vĳandschap zet en den mensch aan zĳne zĳde overbrengt,
Gen. 3:15, die Abraham en het uit hem geboren volk van Israel
ten eigendom verkiest, Gen. 12:1, Ex. 15:13, 16, 19:4, 20:2,
Deut. 7:6v., die er het verbond mede opricht en er zĳne wetten
aan schenkt, Gen 15:1, 17:2, Ex. 2:24, 25, Deut. 4:5-13,
die het bloed op het altaar ter verzoening geeft, Lev. 17:11, en
alles aan zĳn wĳngaard te koste legt, Jes. 5, Jer. 2:21. Maar
krachtens die verkiezing en op den grondslag van dat verbond
is het volk nu ook verplicht, om, op straffe van den vloek der
wet, Deut. 27:6, voor Gods aangezicht in oprechtheid te wandelen
en zĳne geboden te onderhouden, Gen. 17:1, Ex. 20,
Deut. 10:15, 16 enz. De bondsbetrekking hing niet van die
wetsonderhouding als eene voorafgaande voorwaarde af; zĳ was
geen werkverbond maar rustte alleen op Gods verkiezende liefde.
Maar zĳ moest toch in den wandel naar ’s Heeren wet haar
bewĳs en zegel ontvangen. Immers kon zĳ van Israels zĳde niet
met een volkomen hart aanvaard en dus in Israel niet tot waarachtige
werkelĳkheid worden, dan door zulk een geloof, dat
tevens liefde en lust had, om in den weg des verbonds te wandelen.
Het verbond sluit, indien het geen idee maar realiteit is,
de verplichting en de neiging in, om naar den eisch des verbonds
te leven. Maar daarom spreekt het ook vanzelf, dat het volk
tegenover het verbond en zĳne wet eene zeer verschillende houding
aannemen kon. Er waren antinomistische goddeloozen, voorloopers
der Sadduceën, die zich om God noch zĳn gebod
bekommerden, en met de vromen den spot dreven, Ps. 14:2,

36:2, 42:4, 11, 94:2, Mal. 2:17, 3:14; er waren farizeesch-gezinden,
die op uitwendige onderhouding der wet den nadruk
legden en daaraan de gerechtigheid en de zaligheid verbonden,
Am. 6:1, Jer. 7:4. Maar tusschen deze beiden in stonden de
weinige getrouwen, de oprechte vromen, die geenszins onverschillig
waren voor ’s Heeren wet, integendeel haar bepeinsden
den ganschen dag en liefhadden met heel hunne ziel, maar die
toch van hare onderhouding hun gerechtigheid en zaligheid niet
afhankelĳk lieten zĳn. Want al is het, dat zĳ zich menigmaal
zeer sterk op hunne gerechtigheid beroepen en God oproepen,
om hun recht te doen, Ps. 7:9, 17:1v., 18:21, 26:1v.,
35:34, 41:13, 44:18, 21, 71:2, 119:121, 2 Kon. 20:3,
Job 16:17, Neh. 5:19, 13:14 enz., toch doen diezelfde personen
tegelĳk ootmoedig belĳdenis van hunne zonden, roepen
Gods vergeving in en pleiten op zĳne genade, Ps. 31:10, 11,
32:1v., 38:2v., 40:13, 41:5, 130:3, 5, Jes. 6:5, 53:4,
64:6, Jer. 3:25, Mich. 7:9, Neh. 1:6, 9:33, Dan. 9:5, 7,
18, enz. De gerechtigheid dezer vromen is geen persoonlĳke
qualiteit, maar eene eigenschap der zaak, die zĳ voorstaan; zĳ
hebben het recht aan hunne zĳde, omdat zĳ zich verlaten op
God, deel II 197. 198. Dit vertrouwen op God is het wezenlĳk,
wat in het O. T. de rechtvaardigen tot rechtvaardigen maakt;
zĳ gelooven aan God, ‎‏האמין‏‎, Gen. 15:6, Ex. 14:31, 2 Chr.
20:20, Jes. 28:16, Hab. 2:4, vertrouwen op Hem, ‎‏בטח‏‎, Ps.
4:6, 9:11, nemen tot Hem de toevlucht, ‎‏‏חסה‎, Ps. 7:2, 18:3,
vreezen Hem, ‎‏ירא‏‎, Ps. 22:24, 25:12, hopen op Hem, ‎‏יחל‏‎,
‎‏הוחיל‏‎, Ps. 31:25, 33:18, verwachten het van Hem, ‎‏קִוָּה‏‎, Ps.
25:21, verbeiden Hem, ‎‏חִכָּה‏‎, Ps. 33:20, steunen op Hem, ‎‏סמוך‏‎,
Ps. 172:8, ‎‏נכון‏‎, Ps. 57:8, hangen Hem aan, ‎‏דבק‏‎, ‎‏חשׁק‏‎,
Ps. 91:14, 2 Kon. 18:6 enz. Dit geloof wordt tot gerechtigheid
gerekend, Gen. 15:6, gelĳk elders het houden van Gods
geboden gerechtigheid heet, Deut. 6:25, 24:13. Dat nu deze
subjectieve gerechtigheid, die wezenlĳk in vertrouwen op God
bestaat, ook eene vrucht van Gods genade en eene werking zĳns
Geestes is, treedt uit den aard der zaak in het O. T. nog niet
zoo duidelĳk aan het licht. Maar toch ontbreken ook hiervoor
de gegevens niet. Van eene eigene gerechtigheid is er bĳ Israel
nooit sprake; het is verkoren niettegenstaande zĳne hardnekkigheid,
Deut. 9:4-6. God is de bron van alle leven en licht,

van alle wĳsheid, kracht, zaligheid, Deut. 8:17, 18, Ps. 36:10,
68:20, 21, 36, 73:25, 26, Jer. 2:13, 31. Niet ons, maar
Uwen naam geef eere, is het gebed van Israels vromen, Ps. 115:1;
ootmoed is de stemming hunner ziel, Gen. 32:10, Ps. 116:12,
een gebroken en verslagen hart zĳn Gode aangenaam, Ps. 51:19,
Jes. 57:15. Niet den mensch maar Gode wordt altĳd alle gave
toegeschreven en voor alles de dank gebracht; alles wordt opgeroepen,
om Hem te loven; alles wordt in den gebede van Hem
begeerd, niet alleen redding uit gevaren maar ook kennis van
Gods wet, verlichting der oogen enz. God is het toch die zich
ontfermt diens Hĳ wil, Ex. 33:19, en in zĳn boek schrĳft, wie
leven zal, Ex. 32:33. Hĳ belooft, zonder eenige voorwaarde,
dat Hĳ hun God en zĳ zĳn volk zullen zĳn, Ex. 19:6, Lev.
26:12, en dat Hĳ altĳd weer na ontrouw en afval van Israels
zĳde, zich hunner ontfermen, bekeering en leven geven zal, Ex.
32:30-35, Num. 14, 16:45-50, Lev. 26:40-44, Deut. 4:31,
8:5, 30:1-7, 32:36-43, Neh. 9:31. Hĳ vergeeft de
zonden om zĳns naams wil, Ex. 34:7 enz., en zendt zĳnen H.
Geest, die de bewerker is van alle geestelĳk leven, Num. 11:25,
29, Neh. 9:20, Ps. 51:13, 143:10, Jes. 63:10, cf. deel II
230. En als de geschiedenis dan leert, dat Israel telkens het
verbond ontheiligt, verlaat, vernietigt, Deut. 31:20, 1 Kon. 11:11,
19:10, 14, Jer. 22:9, 32:32 enz., dan verkondigt de
profetie, dat God zĳnerzĳds het verbond nimmer verbreken en
zĳn volk nooit verlaten zal. Hĳ kan het niet doen om zĳns
naams en zĳns roems wil voor de Heidenen, Num. 14:16, Deut.
32:26, 27, 1 Sam. 12:22, Joel 2:17-19, Jes. 43:21, 25,
48:8-11, Jer. 14:7, 20, 21, Ezech. 20:43, 44, 36:32. Het
is een eeuwig verbond, dat niet wankelen kan, wĳl het vastligt
in Gods goedertierenheid, 2 Kon. 13:23, 1 Chron. 16:17, Ps.
89:1-5, 105:20, 106:45, 111:5, Jes. 54:10. Hĳ staat als
het ware voor beide partĳen in, niet alleen voor zichzelf maar
ook voor zĳn volk, en Hĳ zal alzoo een nieuw verbond oprichten,
zĳn Woord en Geest niet van hen doen wĳken, hunne zonden
om zĳns naams wil vergeven, over allen zĳnen Geest uitstorten,
een vleeschen hart hun schenken, de wet in hun binnenste schrĳven
en hen in zĳne inzettingen doen wandelen, Deut. 30:6, Jes. 44:3,
59:21, Jer. 24:7, 31:31v., Ezech. 11:19, 16:60, 18:31,
36:26, 39:29, Joel 2:28, Mich. 7:19 enz., cf. deel II 181. 182.


2. Voorafgegaan door Johannes den Dooper, treedt Jezus in
het N. T. op met de prediking van het koninkrĳk der hemelen.
Dat koninkrĳk wordt eenerzĳds voorgesteld als een schat, die in
de hemelen bewaard en als een loon aan de rechtvaardigen uitgedeeld
wordt, Mt. 6:20, 13:43, 19:21, 25:46. Om het
deelachtig te worden, is eene andere, betere gerechtigheid noodig
dan die der farizeën, Mt. 5:20; het moet vóór alle dingen gezocht,
Mt. 6:33, ten koste van alles gekocht worden, 13:44-46,
19:21, Mk. 9:43-47, 10:28, 29. Maar deze voorstelling gaat in
eene andere over; de eschatologische beteekenis van het koninkrĳk
Gods maakt voor de religieus-ethische plaats. Immers, werk en
loon staan hier in geen verhouding; het koninkrĳk Gods in eschatologischen
zin heet wel een loon, maar het gaat in waarde alle werk
zoo verre te boven, dat alle denkbeeld van loon vervalt, Mt. 19:29,
20:13-15, 25:21, Mk. 10:30, vooral Luk. 17:10. De gerechtigheid,
die vereischt wordt om in het koninkrĳk in te gaan, is zelve
een goed van dat koninkrĳk, Mt. 6:33, evenals ook de vergeving
der zonden, Mt. 26:28, Luk. 1:77, 24:47 enz. En dit koninkrĳk
met al zĳne goederen, vergeving, gerechtigheid, eeuwig leven,
is nabĳ en komt door Gods wil, Mk. 1:15, 9:1; het is eene
gave, die Hĳ uit genade schenkt, Mt. 25:34, Luk. 12:32; en
Hĳ schenkt het, niet aan de rechtvaardigen maar aan de tollenaren
en zondaren, Mt. 9:13, aan de verlorenen, Mt. 18:11,
aan de armen enz., Mt. 5, aan de kinderkens, Mt. 18:3, Mk.
10:15; en hunner is reeds hier op aarde het koninkrĳk der
hemelen, Mt. 9:15, 11:11, 13:16, 17, 23:13, Mk. 10:15,
Luk. 17:21. Om dat koninkrĳk deelachtig te worden is dus
geen eigen gerechtigheid noodig, maar alleen bekeering, μετανοια,
resipiscentia, mentis mutatio, zinsverandering, en geloof, πιστις,
d. i. het aannemen van en vertrouwen op het evangelie van het
koninkrĳk als eene gave Gods aan verlorenen, Mk. 1:15, en dus
vertrouwen op God, Mk. 11:22, op Jezus’ woord en macht, Mt.
8:10, 9:2, Mk. 4:40, op Jezus’ persoon als Messias, Mt.
27:42, Mk. 9:42, Joh. 1:12, 2:11, 6:29, 17:8, 20:30,
Hd. 9:22, 17:3, 18:5 enz. Maar ook deze μετανοια en πιστις
zĳn zelve weer genadegaven Gods, Mt. 11:25, 27, 15:13,
16:17, Luk. 10:22, Joh. 6:44, 65, 12:32, zoodat alleen
degenen, die uit de waarheid zĳn, Joh. 8:43, 47, 12:39, 18:37,
die door den Vader aan den Zoon gegeven zĳn, 6:37v., 17:2,

6, 9, 10:26, 11:52, die reeds wedergeboren zĳn, 1:12, 13,
8:47 tot het geloof komen.

In de apostolische verkondiging wordt dit alles veel breeder
uitgewerkt. De verhouding van de objectieve verwerving en de
subjectieve toepassing des heils treedt dan helderder in het licht.
Als Jezus gestorven en opgewekt is, dan wordt het zĳn discipelen
duidelĳk, dat het koninkrĳk, hetwelk Hĳ gepredikt heeft,
met al zĳne goederen van vergeving, gerechtigheid en eeuwig
leven, door zĳn lĳden en sterven verworven is; en dat Hĳ juist
daartoe door den Vader opgewekt en verheerlĳkt is, opdat Hĳ
deze weldaden aan de zĳnen toepassen zou. De toepassing is van
de verwerving onafscheidelĳk. Het is één werk, dat aan den
middelaar is opgedragen; en Hĳ zal niet rusten, voordat Hĳ het
gansche koninkrĳk voltooid den Vader overgeven kan. Maar toch,
hoe onverbrekelĳk verwerving en toepassing der zaligheid ook
samenhangen, er is onderscheid. Gene bracht Christus tot stand
op aarde, in den staat der vernedering, door zĳn lĳden en sterven,
deze volbrengt Hĳ van uit den hemel, in den staat der verhooging,
door zĳne profetische, priesterlĳke en koninklĳke werkzaamheid
aan de rechterhand des Vaders. Daarom oefent Hĳ deze
toepassing der zaligheid ook uit door den H. Geest. Zelf is Hĳ
door zĳne verhooging geworden tot Heer uit den hemel, tot
levendmakenden Geest, 1 Cor. 15:45, 47, 2 Cor. 3:17. De
Geest, die van zĳne ontvangenis af Hem bekwaamd had en meer
en meer op Hem uitgestort was, is nu het principe van heel zĳn
verheerlĳkt leven geworden; al het natuurlĳke, aardsche leven
heeft Hĳ afgelegd; Hĳ is nu de Heer uit den hemel, de levendmakende
Geest; de Geest van God is zĳn Geest, is Geest van
Christus geworden. Hiermede staat in verband het woord in Joh.
7:39, dat de Geest nog niet was, overmits Christus nog niet
was verheerlĳkt. Er kan hier niet mede bedoeld zĳn, dat de
H. Geest vóór de verheerlĳking van Christus nog niet bestond
of niet werkte, want reeds in het O. T. was er geen kracht en
geen gave dan door den H. Geest, deel II 230; Christus zelf
was met dien Geest gezalfd zonder mate, Joh. 3:34; en ook
Elizabeth en Johannes de Dooper heeten met dien Geest vervuld,
Luk. 1:15, 41. De beteekenis kan geen andere zĳn, dan dat de
Geest, ofschoon Hĳ vroeger ook vele gaven schonk en vele
krachten werkte, toch eerst na de verheerlĳking van Christus

persoonlĳk in de gemeente der geloovigen als in zĳn tempel is
blĳven wonen. Het is met den H. Geest als met Christus zelven.
De Zone Gods was van eeuwigheid gezalfd tot middelaar; Hĳ
werkte als profeet, priester en koning ook reeds in de dagen
des O. T.; maar vleesch is hĳ toch eerst geworden in de volheid
des tĳds. Zoo is er ook eene volheid des tĳds voor den
H. Geest. Als Christus zĳn werk heeft volbracht, is Hĳ niet
alleen zelf geworden tot levendmakenden Geest, maar is de
Geest van God, van Vader en Zoon, ook ten volle geworden de
Geest van Christus, dien Hĳ uitzendt, door wien Hĳ als Heer
uit den hemel zĳn werk op aarde uitvoert, die zĳne plaats
vervangt, alles uit het zĳne neemt, Hem verheerlĳkt en Hem
zelven op geestelĳke wĳze in de gemeente wonen doet. De H.
Geest brengt n.l. geen verwĳdering, maar de innigste gemeenschap
tusschen Christus en zĳne gemeente tot stand. Wel is Hĳ van
Vader en Zoon onderscheiden, ἀλλος παρακλητος, Joh. 14:16,
naast beiden bĳzonder genoemd, Mt. 28:19, 1 Cor. 12:4, 2
Cor. 13:13, Op. 1:4. Maar Hĳ is ook één met hen in wezen
en kan hunne gemeenschap daarom ten volle aan de geloovigen
deelachtig maken. Zĳne werkzaamheid bestaat toch volstrekt niet
alleen in de mededeeling van de weldaden van Christus. Wanneer
Christus door zĳn lĳden en sterven alleen de vergeving der zonden
had verworven, dan ware het genoeg, dat de H. Geest de verkondiging
van dit evangelie bekrachtigde, Joh. 15:26, 27,
Hd. 5:32, 1 Cor. 2:4, 2 Cor. 4:13, 1 Thess. 1:5, 6, 1 Petr.
1:12, de wereld van ongelĳk overtuigde, Joh. 16:8-11, het
geloof in de harten werkte, 1 Cor. 2:5, 12:3, Ef. 1:19, 20,
2:8, Col. 2:12, Phil. 1:29, 1 Thess. 2:13, en de geloovigen
van hun kindschap verzekerde, Rom. 8:15. 16. Maar deze objectieve,
rechterlĳke weldaad der vergeving is de eenige niet; zĳ
wordt door de ethische en mystische weldaad der heiligmaking
aangevuld. Christus neemt de schuld der zonde niet alleen weg
maar breekt ook hare macht. Hĳ is, één voor allen, gestorven,
opdat de levenden niet meer zichzelven maar Christus leven
zouden, 2 Cor. 5:15. In de voldoening aan de wet, die de
kracht der zonde is, d. i. in de vergeving, is ook in beginsel de
macht der zonde gebroken; waar gerechtigheid is, daar is ook
leven; Rom. 3-5 wordt gevolgd door Rom. 6-8. Christus is
niet alleen gestorven, maar Hĳ is ook opgestaan en verheerlĳkt;

Hĳ is en blĳft de Heer uit den hemel, de levendmakende Geest,
die niet alleen voor de gemeente stierf maar ook in haar woont
en werkt. Deze gemeenschap nu tusschen Christus en de gemeente
wordt tot stand gebracht en onderhouden door den H. Geest.
De H. Geest is daarom niet alleen degene, die het geloof werkt
en van het kindschap verzekert, maar Hĳ is ook auteur van een
nieuw leven; en het geloof is niet maar aanneming van een getuigenis
Gods doch ook aanvang en beginsel van een heiligen
wandel, 2 Cor. 5:17, Ef. 2:10, 4:24, Col. 3:9, 10. In en
door den Geest komt Christus zelf tot de zĳnen, Joh. 14:18,
leeft in hen, Rom. 8:9-11, 2 Cor. 13:5, Gal. 2:20, Ef.
3:17, Col. 3:11, gelĳk omgekeerd de geloovigen door dien
Geest in Christus zĳn, leven, denken, handelen, Joh. 17:21,
Rom. 8:1, 9, 10, 12:5, 1 Cor. 1:30, 2 Cor. 5:17, Gal. 3:28,
6:25, Ef. 1:13, Col. 2:6, 10; παντα και ἐν πασιν Χριστος
Col. 3:11, cf. Deismann, Die neut. Formel ἐν Χρ. Ιησου 1892,
die echter ten onrechte de formule steeds in localen zin opvat.
En niet alleen Christus, maar ook God zelf komt door dien
Geest woning in hen maken en vervult hen met zĳne volheid,
opdat Hĳ ten slotte alles in allen zĳ, Joh. 14:23, 1 Cor.
3:16, 17, 6:19, 15:28, 2 Cor. 6:16, Ef. 2:22. En door
de gemeenschap aan den persoon van Christus, bewerkt de H.
Geest ook de gemeenschap aan al zĳne weldaden, aan zĳne σοφια,
1 Cor. 2:6-10, δικαιοσυνη, 1 Cor. 6:11, ἁγιασμος, ib., Rom.
15:16, 2 Thess. 2:13, ἀπολυτρωσις, Rom. 8:2, 23. Hĳ verzekert
de geloovigen van hun kindschap, Rom. 8:14-17, Gal.
4:6 en van de liefde Gods, Rom. 5:5; Hĳ maak hen vrĳ van
de wet en laat hen saam als ééne gemeente in de wereld optreden,
levend door een eigen beginsel, staande onder een eigen
hoofd, Hd. 2, 2 Cor. 3, Gal. 4:21-6:10, boven bl. 217. Hĳ
verbindt de geloovigen tot één lichaam, 1 Cor. 12:13, leidt
hen tot éénen Vader, Rom. 8:15, Gal. 4:6, Ef. 2:18, brengt
allen tot de belĳdenis van Christus als Heer, 1 Cor. 12:3,
maakt hen één van hart en ziel, Hd. 4:31, 32, Gal. 5:22,
Phil. 2:1, 2, en doet hen saam opwassen tot een volkomenen
man in Christus, 1 Cor. 3:10-15, Ef. 4:1-16, Col. 2:19.
Hĳ is de auteur van wedergeboorte, Joh. 3:5, 6, Tit. 3:5,
leven, Joh. 6:63, 7:38, 39, Rom. 8:2, 2 Cor. 3:6, verlichting,
Joh. 14:17, 15:26, 16:13, 1 Cor. 2:6-16, 2 Cor.

3:12, 4:6, Ef. 1:17, 1 Joh. 2:20, 4:6, 5:6, gaven, Rom.
12:3-8, 1 Cor. 12:4v., vernieuwing en heiligmaking, Rom. 8,
Gal. 5:16, 22, Ef. 3:16, verzegeling en verheerlĳking, Rom.
8:11, 23, 2 Cor. 1:22, 5:5, Ef. 1:13, 14, 4:30.

3. Dat het geloof in Christus de weg ter zaligheid was, stond
natuurlĳk in de christelĳke kerk van den beginne aan vast. Wie
niet gelooft in het bloed van Christus, wordt veroordeeld, Ign.,
Smyrn. 6. Wĳ worden niet gerechtvaardigd door onszelf, door
onze wĳsheid of vroomheid of goede werken, maar door het geloof,
Clem., 1 Cor. 32. Justinus zegt, dat niemand zalig wordt dan
door de verdiensten van Christus, die den vloek op zich nam en
voor allen voldeed, Dial. c. 95, die allen verlost, welke boete
doen en gelooven, ib. c. 100, en spreekt herhaaldelĳk van eene
genade, die aan onze werken voorafgaat, ons verlicht en leidt
tot het geloof, Dial. c. 119. Apol. I 10. Irenaeus bindt de zaligheid
niet alleen aan het geloof in Christus, bĳv. adv. haer.
IV 2, 7. V 19, 1, maar zegt ook, dat de H. Geest gezonden is,
om den wil des Vaders in menschen uit te werken en hen te
vernieuwen, en dat die Geest noodig is als de regen en de dauw,
om het land vruchtbaar te maken, III 17, cf. V 10, 2. Zelfs
getuigt Origenes, dat de wil des menschen uit zichzelven onbekwaam
is, om zich te bekeeren, nisi divino vel juvetur vel
muniatur auxilio. God is prima et praecipua causa operis, de
princ. III 1, 18 cf. 2, 5. Nog sterker wordt de zedelĳke verdorvenheid
van den mensch en de noodzakelĳkheid van de genade
des H. Geestes uitgesproken door de latĳnsche patres, Tertullianus,
Cyprianus, Ambrosius, op wier uitspraken Augustinus zich
dan ook beroept, c. duas epist. Pelag. IV 8-10. Zoo zegt eerstgenoemde:
haec erit vis divinae gratiae, potentior utique natura,
habens in nobis subjacentem sibi liberam arbitrii potestatem, de
an. 21. Van Cyprianus, Test. III 4 zĳn de door Augustinus
telkens aangehaalde woorden: in nullo gloriandum quando nostrum
nihil sit. Ambrosius kent reeds eene inwendige genade, die
inwerkt op den wil en hem voorbereidt: a Deo praeparatur
voluntas hominum; dat God door de heiligen vereerd wordt, is
Gods genade, in Lucam I 10. Toch werd de leer van de toepassing
des heils in de eerste tĳden zeer weinig ontwikkeld en
ten deele ook reeds vroeg in verkeerde banen geleid. Al zĳn er

hier en daar enkele testimonia veritatis evangelicae, over het
geheel werd het evangelie toch spoedig opgevat als eene nieuwe
wet. Geloof en bekeering golden wel algemeen als noodzakelĳke
weg tot de zaligheid; maar deze stonden toch ten slotte in de
vrĳheid van den mensch. De zaligheid was wel objectief door
Christus verworven, maar om haar deelachtig te worden, was
de vrĳe medewerking des menschen van noode. Het geloof
was in den regel niets meer dan de overtuiging van de waarheid
des Christendoms, en de bekeering kreeg spoedig het
karakter van eene boete, die voor de zonden voldeed. De zonden,
vóór den doop begaan, werden wel in den doop vergeven;
maar die na den doop moesten door boete worden goedgemaakt.
Wel werd de poenitentia ook nog menigmaal beschouwd als
een hartelĳk leedwezen over de zonde, maar de nadruk viel toch
steeds meer op de uitwendige daden, waarin zĳ zich openbaren
moest, zooals bidden, vasten, aalmoes geven enz., en deze goede
werken werden als eene satisfactio operis opgevat. Heel de soteriologie
werd veruitwendigd. Als weg der zaligheid gold niet de
toepassing des heils door den H. Geest aan het hart van den
zondaar, maar de praestatie van zoogenaamde goede, dikwĳls
geheel willekeurige werken. De navolging van Christus bestond
in het nadoen en copiëeren van het leven en lĳden van Christus,
dat levendig voor de oogen geschilderd werd; martelaren, asceten,
monniken waren de beste Christenen, Cf. behalve de dogmenhist.
werken van Münscher-v. Coelln, Hagenbach, Schwane, Harnack
enz., Vossius, Hist. Pelag. 1. 3. Wiggers, Aug. u. Pelag. I 440 f.
Suicerus, s. v. πιστις, ἀναγεννησις, μετανοια. Landerer, Das
Verhältniss von Gnade und Freiheit in der Aneignung des Heils,
Jahrb. f. d. Th. 1857 S. 500-603. Wörter, Die chr. Lehre über
das Verhältniss von Gnade u. Freiheit von d. ap. Zeiten bis auf
Aug. Freiburg 1856. Dr. H. Wirth, Der Verdienstbegriff in der
Chr. Kirche. I Der Verdienstbegriff bei Tert. Leipzig 1892.

Veel verder dan een zĳner voorgangers week Pelagius van de
leer der genade af; hĳ verliet den christelĳken grondslag, waarop
zĳ allen nog stonden en vernieuwde het zelfgenoegzaam principe
van het paganisme, bepaaldelĳk van de Stoa. Niet alleen toch
sneed hĳ elk verband door tusschen Adams en onze zonde, zoodat
noch schuld noch smet noch zelfs de dood een gevolg van de
eerste overtreding was; maar ook het Christendom verloor zĳne

absolute beteekenis; de zaligheid was niet aan Christus gebonden
maar kon ook verkregen worden door de lex naturae en de lex
positiva. Van eene gratia interna, van eene wederbarende genade
des H. Geestes, die niet alleen het verstand verlichtte maar ook
den wil boog, kon er daarom bĳ Pelagius geen sprake wezen.
Wel sprak hĳ van genade, maar hĳ verstond daaronder alleen:
a) het posse in natura, de gave van het kunnen willen, welke
God aan ieder mensch schonk, gratia creans, b) de objectieve
genade van de prediking der wet of des evangelies, en van het
voorbeeld van Christus, welke zich richtte tot het verstand van
den mensch en hem onderwees aangaande den weg der zaligheid,
gratia illuminans, en c) de vergeving der zonden en de toekomstige
zaligheid, welke aan den mensch, die geloofde en goede
werken deed, geschonken zouden worden. De genade in den eerstgenoemden
zin was dus aan alle menschen eigen; de genade in
den tweeden zin was niet volstrekt noodzakelĳk, maar diende
alleen om den mensch de verwerving der zaligheid te vergemakkelĳken,
zĳ was geen gratia operans maar alleen een adjutorium
voor den mensch; zĳ werd ook niet aan allen geschonken maar
alleen aan zulken, die ze door het goed gebruik van hun natuurlĳke
krachten zich hadden waardig gemaakt; zĳ was geen gratia
praeparans (excitans), noch ook eene gratia irresistibilis, welke
veeleer een fatum sub nomine gratiae is; en eindelĳk was zĳ niet
noodig en werd ze door God niet tot elke goede daad, ad singulos
actus, geschonken, maar alleen tot sommige; vele goede werken
werden door den mensch zonder eenige genade verricht, Wiggers
I 220 f. Het semipelagianisme matigde dit stelsel en leerde, dat
de mensch door Adams zonde wel niet geestelĳk dood maar toch
krank was geworden, dat zĳne wilsvrĳheid niet verloren maar
toch verzwakt was, en dat de mensch dus, om het goede te doen
en de zaligheid te verkrĳgen, den bĳstand der Goddelĳke genade
van noode had. Maar die genade, welke het verstand verlicht en
den wil ondersteunt, mag nooit losgemaakt worden van maar moet
steeds in verband beschouwd met de den mensch overgebleven
wilsvrĳheid. Genade en wil werken saam, en wel zoo, dat de
genade naar Gods bedoeling universeel en voor allen bestemd is,
maar feitelĳk alleen ten goede komt aan hen, die van hunne
wilsvrĳheid een goed gebruik maken. Nostrum est veile, Dei
perficere. Soms moge nu, als bĳ Paulus, de genade voorafgaan;

in den regel is toch de wil de eerste; het begin des geloofs en
het volharden erin is zaak van den wil; de genade is alleen noodig
voor de vermeerdering des geloofs; God helpt, die zichzelven
helpt. Eene gratia operans, irresistibilis is er niet; en zelfs eene
gratia praeveniens wordt in den regel ontkend, Wigers, II 359 f.

4. Uitgaande van ’s menschen volstrekte zedelĳke bedorvenheid
door Adams zonde en van zĳne algeheele onbekwaamheid tot eenig
geestelĳk goed, kwam Augustinus ook tot eene geheel andere leer
van de genade. Menigmaal duidt hĳ ook de objectieve weldaden,
het evangelie, den doop, de vergeving der zonden enz. met den
naam van genade aan. Maar deze genade is niet genoeg; er is
nog eene andere van noode, eene gratia interna, spiritalis, die het
verstand verlicht en den wil buigt. Eerst had Augustinus nog
anders geleerd, n.l. dat God ons riep maar dat het gelooven
onze zaak was, zoo in zĳn geschrift de diversis quaestionibus van
het jaar 386 en de libero arbitrio 388-395. Maar later, ongeveer
396, kwam hĳ vooral door 1 Cor. 4:7 tot een ander inzicht,
de div. qu. adv. Simpl. ± 397. En nu zegt hĳ, dat de
genade niet alleen bestaat in eene uitwendige prediking van wet
en evangelie, die ons leert en vermaant, en in dien zin ons hulpe
biedt, maar zĳ is vooral eene occulta inspiratio Dei, inspiratio
fidei et timoris Dei, een adjutorium bene agendi adjunctum naturae
atque doctrinae per inspirationem flagrantissimae et luminosissimae
caritatis, de gratia Christi 35, eene subministratio virtutis, ib. 2,
eene inspiratio caritatis per Spiritum Sanctum, ib. 39. Zelve eene
vrucht der verkiezing, ipsius praedestinationis effectus, de praed.
sanct. 10, wordt ze uitgedeeld, niet naar verdienste maar naar
Gods barmhartigheid, de dono pers. 12. c. duas ep. Pelag. I 24.
Daarom is zĳ vanzelf gratuita; zĳ ware geen gratia, indien ze
niet gratis geschonken werd, de pecc. orig. 24. De H. Geest
blaast waarheen Hĳ wil, non merita sequens sed merita faciens,
ib. De genade gaat aan alle verdiensten vooraf, zĳ is eene gratia
praeveniens, praeparans, antecedens en operans; nolentem praevenit,
ut velit, Enchir. 32. Zĳ verlicht innerlĳk het verstand,
neemt er de coecitas uit weg, de pecc. mer. I 9; werkt het
geloof, dat eene gave Gods is, en schept in den mensch den
goeden wil, de liefde tot het goede en het vermogen om het
goede te doen en neemt er de infirmitas uit weg; fateamur,

interna atque occulta, mirabili ac ineffabili potestate operari Deum
in cordibus hominum, non solum veras revelationes sed etiam
bonas voluntates, de gratia Chr. 24. Deze genade is daarbĳ
irresistibilis, zĳ werkt indeclinabiliter en insuperabiliter op den
wil des menschen in, de corr. et gr. 12; zĳ wordt door geen
hart zoo hard verworpen, a nullo corde duro respuitur, God
neemt door de genade het steenen hart weg en geeft er een
vleeschen hart voor in de plaats, de praed. sanct. 8. De uitverkorenen,
die haar ontvangen, kunnen door haar niet slechts tot
Christus komen, maar zĳ komen ook werkelĳk tot Hem. Maar
dit is niet zoo te verstaan, alsof God door de genade den vrĳen
wil des menschen onderdrukte of vernietigde; integendeel, de
genade maakt den wil juist vrĳ van de slavernĳ der zonde.
Liberum ergo arbitrium evacuamus per gratiam? Absit, sed
magis liberum arbitrium statuimus. Sicut enim lex per fidem,
sic liberum arbitrium per gratiam non evacuatur sed statuitur
quia gratia sanat voluntatem, de spir. et litt. 30 cf. 33. 34. de
gratia et lib. arb. de civ. XIV 11. c. duas ep. Pel. I 2.
Daarom kon Augustinus ook zeggen, consentire vocationi Dei vel
ab ea dissentire, propriae voluntatis est, de spir. et litt. 34,
want beiden, wie gelooft en wie niet gelooft, doen dat vrĳwillig,
nemo credit nisi volens. Zoo ver was hĳ er echter vandaan om
door deze uitspraak de beslissing ten slotte weer in de handen
van den mensch te leggen, dat hĳ onmiddellĳk voortgaat: dit
woord verzwakt niet maar bevestigt het woord des apostels: wat
hebt gĳ dat gĳ niet hebt ontvangen. Accipere quippe et habere
anima non potest dona, de quibus hoc audit, nisi consentiendo;
ac per hoc, quid habeat et quid accipiat Dei est; accipere autem
et habere utique accipientis et habentis est. Iamsi ad illam profunditatem
scrutandam quisquam nos coarctet, cur illi suadetur
ut persuadeatur, illi autem non ita, duo sola occurrunt interim
quae respondere mihi liceat; o altitudo divitiarum, et: numquid
iniquitas apud Deum? de spir. et litt. 34. En gelĳk het begin,
zoo is ook de voortgang des geloofs en der liefde alleen aan
Gods genade te danken; de gratia operans gaat over in de gratia
cooperans, consequens, subsequens, zĳ werkt het willen niet alleen
maar ook het werken en het volbrengen. Zonder Christus kunnen
wĳ niets doen; en daarom, ut incipiamus, dictum est: misericordia
ejus praeveniet me, ut perficiamus, dictum est: misericordia

ejus subsequetur me, c. duas ep. Pel. II 9. Het is God, qui
praeparat voluntatem et cooperando perficit quod operando incipit....
Ut ergo velimus, sine nobis operatur; cum autem
volumus, et sic volumus ut faciamus, nobiscum cooperatur;
tamen sine illo vel operante ut velimus vel cooperante cum
volumus, ad bona pietatis opera nihil valemus, de gr. et lib.
arb. 17. Volentem subsequitur ne frustra velit, Enchir. 32. En
die genade is niet tot enkele maar tot alle goede daden van
noode; voluntas hominis Dei gratia ad omne bonum actionis,
sermonis, cogitationis adjuvatur, c. duas ep. Pel. II 5. Objectief
en subjectief is het werk der zaligheid van het begin tot het
einde een werk van Gods genade en van zĳne genade alleen. Cf.
Wiggers, I 244 f. Luthardt, Die Lehre vom freien Willen
1863 S. 30 f.

Het pelagianisme werd veroordeeld op de Synode te Carthago
418, wier canones door paus Zosimus en later door Coelestinus I
werden goedgekeurd, voorts op het concilie te Efeze 431 en op
de synode te Orange 529; op deze laatste synode werd ook het
semipelagianisme verworpen en hare canones werden door Bonifacius
II bekrachtigd, Denzinger, Enchir. n. 64 sq., cf. deel II 322v.
Hierdoor werd het kerkelĳke leer, dat de gansche mensch
door Adams zonde bedorven is, en dat beide, initium en augmentum
fidei, te danken zĳn niet aan onszelven, aan onze natuurlĳke
krachten, maar aan de genade Gods, die ons niet alleen
leert wat wĳ te doen en te laten hebben, maar ons ook schenkt,
ut quod faciendum cognoverimus, etiam facere diligamus atque
valeamus, Denzinger n. 68; aan de infusio, operatio, inspiratio,
illuminatio van den H. Geest in ons, die onzen wil voorkomt,
voorbereidt, van het ongeloof tot het geloof herstelt (corrigens),
en ons doet willen en werken, ib. 147 sq. De noodzakelĳkheid
der gratia interna, praeveniens is sedert door allen geleerd. Ook
de synode te Chiersy 853, die Gottschalk veroordeelde, beleed:
habemus liberum arbitrium ad bonum, praeventum et adjutum
gratia,.... gratia liberatum et de corrupto sanatum, ib. 280.
evenals Rabanus zeide, dat God Spiritu Sancto intus regit et
zelo spiritali foris confortat, bĳ Weiszäcker, Jahrb. f. d. Th.
1859 S. 545. De scholastiek wandelde in ditzelfde spoor. Lombardus
zegt, dat de mensch door de zonde de wilsvrĳheid verloren
heeft, en dat hĳ non valet erigi ad bonum efficaciter volendum

vel opere implendum, nisi per gratiam liberetur et adjuvetur;
liberatur quidem ut velit et adjuvatur ut perficiat, Sent. II dist.
25, cf. comm. op. Ef. 2:4-10, Rom. 5:1, 2, 6:23 enz.
Volgens Thomas kan de mensch zonder genade wel allerlei natuurlĳk
goede dingen doen, S. Theol. II 1 qu. 109 art. 1 en 2,
maar hĳ heeft genade noodig, ut sanetur et ut bonum supernaturalis
virtutis operetur, art. 2, om God lief te hebben, art. 3,
om de wet te onderhouden, art. 4, om het eeuwige leven te
verwerven, art. 5, om zichzelven voor de genade der rechtvaardigmaking
voor te bereiden, art. 6, om uit de zonden op te
staan, art. 7, om te kunnen niet-zondigen, art. 8, en hĳ heeft
telkens nieuwe genade noodig, om het goede te kennen en te
doen, art. 9 en daarin te volharden, art. 10. En evenzoo stelde
Trente vast, dat de volwassenen, om zich voor te bereiden voor
de genade der rechtvaardigmaking, de gratia praeveniens van
noode hebben, zoodat zĳ, qui per peccata a Deo aversi erant,
per ejus ezeitantem atque adjuvantem gratiam ad convertendum
se ad suam ipsorum justificationem.... disponentur, VI 5.
Rome leert dus beslist de noodzakelĳkheid der gratia praeveniens
(actualis, excitans) en verwerpt alzoo het pelagianisme en het
semipelagianisme, dat het initium en augmentum fidei aan de
krachten van den natuurlĳken mensch toeschreef. Nu kan er wel
gevraagd worden, of Rome onder die gratia praeveniens iets meer
verstaat dan de uitwendige roeping des evangelies, die zedelĳk
inwerkt op verstand en wil, en welke ook door Pelagius c. s.
erkend werd. Soms toch is de omschrĳving dier genade zeer
zwak; Trente identificeert ze met de roeping, qua nullis eorum
existentibus meritis vocantur, ib. Maar toch schĳnt Rome onder
die gratia praeveniens eene inwerking des H. Geestes op verstand
en wil te verstaan. De synode te Orange sprak van eene Sancti
Spiritus infusio et operatio in nobis; Trente noemde ze excitans
en omschreef ze door de woorden: tangente Deo cor hominis per
Spiritus Sancti illuminationem, ib. cf. can. 3. Thomas zegt, dat
die genade, waardoor een volwassene voor de rechtvaardigmaking
zich voorbereidt, niet bestaat in aliqua habitualis gratia maar wel
in eene operatio Dei ad se animam convertentis, I qu. 62 art. 2
ad 3, een auxilium Dei interius moventis sive inspirantis bonum
propositum, II 1 qu. 109 art. 6 qu. 112 art. 2 III qu. 89 art.
1 ad 2. Bonaventura noemt ze ook wel gratia gratis data en

zegt, dat de mensch haar noodig heeft tot voorbereiding voor de
rechtvaardigmaking en dat ze zĳn vrĳen wil excitat, Brevil. V 3.
Bellarminus omschrĳft haar als eene gratia auxilii specialis, als
eene motio of actio, qua Deus hominem movet ad operandum,
de gratia et lib. arb. I c. 2, en stelt haar als speciale auxilium,
gratia extrinsecus excitans et adjuvans tegenover de gratia intus
inhabitans, de gratia infusa, Spiritus S. in nobis inhabitans, de
justif. I c. 13. Ook was er over het wezen van die voorbereidende
genade onder de theologen groot verschil; de Thomisten hielden
ze voor eene qualitas physica supernaturaliter infusa, entitas
quaedam physica; Molina, Lessius, Ripalda vatten ze op als eene
illustratio mentis et inspiratio voluntatis; Suarez, Tanner e. a.
dachten, dat zĳ niet iets geschapens was, maar dat de H. Geest
zelf onmiddellĳk den wil bewoog. Maar toch wordt zĳ algemeen
opgevat als een gratuitum auxilium, donum Dei internum et
supernaturale, als eene illustratio mentis en motio immediata
voluntatis, welke niet alleen vires morales maar ook vires physicas
aan den mensch toevoegt en hem in staat stelt, zich voor
de rechtvaardigmaking voor te bereiden, Theol. Wirceb. VII 262,
268. Perrone V p. 6. Kleutgen, Theol. d. Vorz. II 152 f. Jansen
III p. 8 sq. Pesch, Prael. dogm. V 20. 46. Heinrich, Dogm.
Theol. VIII 19 f. Simar 492. Scheeben III 683 f.

5. Maar daarmee is de verwerping van het semipelagianisme
bĳ Rome ook geëindigd; langs een omweg wordt het toch weer
binnengehaald. Ten eerste toch leert Rome, dat de wilsvrĳheid
door de zonde verzwakt maar niet verloren is, Syn. Araus. can.
8. 13. 25. Trid. VI c. 1 en can. 5; de mensch kan zonder
genade vele natuurlĳk en burgerlĳk goede werken doen, die
volstrekt geen zonde zĳn; hĳ kan God als Schepper kennen en
liefhebben, een eerbaar leven leiden; en al valt het moeilĳk,
op den duur de gansche wet te onderhouden en alle verzoekingen
weerstand te bieden, op zichzelf is het toch niet onmogelĳk.
De homo naturalis is op zichzelf een compleet mensch,
deel II 525, cf. Pesch, V 66. 100. Ten tweede wĳkt Rome
daarin van Augustinus af, dat het de gratia praeveniens opvat
als eene genade, die wel het vermogen schenkt om te gelooven
maar niet het gelooven zelf. Integendeel, aan ieder volwassene
die onder het evangelie leeft, wordt de gratia praeveniens

(actualis) geschonken, maar het staat in de macht van den
mensch, om deze aan te nemen of te verwerpen. Hoc etiam secundum
fidem catholicam credimus, zeide de synode te Orange c. 25,
quod accepta per baptismum gratia omnes baptizati, Christo
auxiliante et cooperante, quae ad salutem pertinent, possint et
debeant, si fideliter laborare voluerint, adimplere. En Trente
verklaarde, dat de mensch de gratia praeveniens kan toestemmen
en met haar samenwerken, maar haar ook kan verwerpen,
VI c. 5 en can. 4. Onder de theologen was er hierover echter
groot verschil. De Augustinianen, onder welke Berti de voornaamste
is, leeren dat de gratia praeveniens (actualis, sufficiens)
wel het posse maar niet het velle geeft. Opdat de mensch niet
alleen kunne maar ook wille gelooven en werkelĳk geloove, en
de gratia sufficiens dus inderdaad efficax worde, daartoe is noodig
eene delectatio victrix, die de tegengestelde carnalis delectatio
overwint en het posse in velle doet overgaan. De wil moet dus
omgezet worden door eene delectatio victrix, die sterker is dan de
concupiscentia. De Thomisten, Bannez, Gonet, Lemos, Billuart
e. a. zeggen evenzoo, dat de gratia sufficiens wel het posse maar
niet het velle geeft en, om dit laatste te bewerken, door eene
actio Dei physica, promotio of praedeterminatio physica moet
aangevuld worden. Augustinianen en Thomisten stemmen dus
daarin overeen, dat de efficacia gratiae niet van den wil des
menschen maar van de genade zelve afhangt, en dat op de
delectatio victrix of praedeterminatio victrix de daad des geloofs
onfeilbaar volgt; zĳ verschillen echter hierin, dat de laatsten
een wezenlĳk objectief onderscheid aannemen tusschen de gratia
sufficiens en de gratia efficax, terwĳl de eersten oordeelen, dat
deze beide niet wezenlĳk verschillen, maar dat er graden in de
genade zĳn, waardoor eene genade, die in den een slechts sufficiens
is, in den ander van wege de mindere verharding efficax
kan wezen. Maar men kan niet zeggen, dat deze voorstelling aan
het Trentsche assentire vel abjicere volle recht laat wedervaren.
De Molinisten lieten daarom de efficacia der genade afhangen
van den wil des menschen, en de Congruisten, zooals Bellarminus,
de gratia et lib. arb. I 12 IV 14-16, lieten ze bepaald worden
door de praevisa gratiae congruentia of incongruentia met den
toestand en de omstandigheden van hen, tot wie de genade op
een bepaald oogenblik kwam, cf. deel I 92v. en voorts Theol.

Wirceb. VII 375. Perrone, V 138. Liebermann, Instit. theol. II8
338. Jansen III 79. Dens, Theol. II 219. Schäzler, Neue Unters.
über das Dogma v. d. Gnade, Mainz 1867 S. 87 f. Simar, Dogm.
502. Pesch, Prael. V 136-164. Scheeben, Dogm. IV 1, 1898
S. 202 f.

De Roomsche leer komt daarom hierop neer: de in de kerk geboren
kinderen ontvangen in den doop de wedergeboorte (justificatio,
gratia infusa), maar zĳ, die op later leeftĳd het evangelie hooren,
ontvangen de gratia sufficiens, die in eene verlichting des verstands
en eene versterking van den wil door den H. Geest bestaat. De
mensch kan deze genade verwerpen maar hĳ kan ze ook toestemmen.
Indien hĳ ze toestemt, gaat de gratia excitans in de gratia adjuvans
of cooperans over; de mensch werkt met haar mede om zich voor
de justificatio (gratia infusa, habitualis) voor te bereiden. Deze
voorbereiding omvat deze zeven momenten, dat de mensch, door
Gods genade geholpen, Gods Woord gaat gelooven, gaat inzien
dat hĳ een zondaar is, hope krĳgt op Gods barmhartigheid,
Hem begint lief te hebben, de zonde begint te haten, zich voorneemt
zich te laten doopen en een nieuw leven te leiden, Trid.
VI c. 6. Het geloof neemt hier geen centrale plaats in maar
is met de zes andere praeparationes ad gratiam justificantem
gecoordineerd; het is dan ook niets anders dan eene toestemming
van de waarheid des Christendoms, d. i. van de leer der kerk
(fides informis) en krĳgt zĳne rechtvaardigende kracht eerst door
de liefde (fides caritate formata), welke in de gratia infusa
meegedeeld wordt; op zichzelf en alleen genomen, kan het niet
rechtvaardigen, maar heet het alleen rechtvaardigend geloof, wĳl
het humanae salutis initium, fundamentum et radix omnis justificationis,
d. i. de eerste der bovengenoemde praeparationes is.
Als de mensch zich nu alzoo voorbereid en gedaan heeft quod
in se est—hetzĳ dit besta in het goed gebruik zĳner door de
genade ondersteunde, Thomas, S. Th. II 1 qu. 109 art. 6 ad
2. qu. 112 art. 3, of ook van zĳne natuurlĳke krachten, Thomas,
II 1 qu. 98 art. 6. cf. Theol. Wirceb. VII 288. Dens,
Theol. II 209. Pesch, Prael. V 114-120—kan God hem de
gratia infusa niet weigeren. Wel heeft de mensch door die voorbereiding
deze genade niet verdiend, want zĳ gaat haar in waarde
verre te boven; maar het is toch billĳk, dat God dengene, die
zoo zĳn best doet, naar een meritum de congruo met de gratia

infusa loone. Deze wordt hem geschonken in den doop en bestaat
in de inwoning des H. Geestes, de instorting van bovennatuurlĳke
deugden, de gemeenschap aan de Goddelĳke natuur, en
wordt gevolgd door de vergeving der zonden, welke met haar
de beide deelen der rechtvaardigmaking uitmaakt, Thomas, S.
Theol. II 1 qu. 113. De vergeving der zonden is bĳ Rome dus
de negatieve keerzĳde van de positieve vernieuwing des menschen;
vergeven wordt de zonde, omdat en in zooverre zĳ uitgedelgd is.
Wanneer de mensch nu in den doop deze gratia infusa deelachtig
is geworden, dan kan hĳ ze wel weder door doodzonden verliezen,
en andere zonden heeft hĳ te boeten, niet alleen met contritio
cordis maar ook met confessio oris en satisfactio operis; maar
in de gratia infusa heeft hĳ toch de bovennatuurlĳke kracht
ontvangen, om goede werken te doen en daardoor alle volgende
genade, ja zelfs het eeuwige leven naar een meritum de condigno
te verdienen. Want de goede werken die hĳ doet, vloeien voort uit
een bovennatuurlĳk principe en zĳn daarom een bovennatuurlĳk
loon waardig. En hieruit wordt duidelĳk, waarom het deze
Roomsche leer van de genade ten slotte te doen is. De genade
dient alleen, om den mensch het verdienen van de hemelsche
zaligheid weder mogelĳk te maken. Dat was in den grond zelfs
bĳ Augustinus het geval. De genade, hoe zonder verdienste ook
geschonken, bestond bĳ hem niet allereerst in de vergeving der
zonden maar in de wedergeboorte, in de instorting der liefde,
die tot het doen van goede werken en alzoo tot het verwerven
van het eeuwige leven in staat stelt. Accepit (homo) justitiam,
propter quam beatitudinem accipere mereretur, de trin. XIV 15.
De verdiensten gaan niet aan de genade en het geloof vooraf,
maar zĳ volgen er toch op, ad Simplic. I qu. 2. Credendo
meritum comparatur, 83 qu. qu. 68. Gratia praevenit meritum,
non gratia ex merito sed meritum ex gratia; omnia merita
praecedit gratia, ut dona Dei consequantur merita mea, Aug.
bĳ Lombardus op Ef. 2:4-10. Ipsa gratia meritur augeri,
ut aucta mereatur et perfici, voluntate comitante, non ducente,
pedissequa non praevia, Ambrosius bĳ Lombardus op Rom. 5:1,
2. Later, toen de leer van het beeld Gods als donum superadditum
opkwam, werd dit nog erger. Het begrip der genade onderging
toen eene belangrĳke wĳziging. De genade werd iets, dat
niet alleen voor den gevallen mensch van noode was; maar

ook Adam moest door haar van gewoon, natuurlĳk mensch
tot beeld Gods verheven worden. Na den val krĳgt de genade
dus tweeërlei taak, ten eerste om den mensch van de zonde
te verlossen (gratia sanationis, medicinalis), en ten tweede,
om hem op te heffen tot de bovennatuurlĳke orde (gratia
elevans), Thomas, S. Th. II 1 qu. 109 art. 2. Voor het
eerste is de genade slechts toevallig, slechts in zedelĳken zin
noodzakelĳk; voor het tweede is zĳ absoluut en physisch noodzakelĳk.
De laatste dringt daarom de eerste hoe langer hoe
meer op den achtergrond; de ethische tegenstelling van zonde en
genade maakt plaats voor de physische van natuurlĳk en bovennatuurlĳk.
Genade is bĳ Rome eene op magische wĳze, door
bemiddeling van priester en sacrament, in een natuurlĳk mensch
ingestorte, bovennatuurlĳke, geschapene, physische kracht, welke
hem opheft tot de bovennatuurlĳke orde en hem in staat stelt, om
door goede werken alle volgende genade en langs dezen weg aan
het einde ook de hemelsche zaligheid ex condigno te verdienen.

6. Het Roomsche boetewezen bracht Luther tot zĳn reformatorisch
optreden. Er ging een geheel nieuw licht voor hem op,
toen hĳ de Schriftuurlĳke beteekenis der μετανοια leerde kennen.
In het eerste zevental van zĳne 95 stellingen, en voorts in zĳn
sermo de poenitentia en Sermon v. Sakr. der Busse, zette hĳ
deze beteekenis der boete uiteen, en leerde, dat het voornaamste
stuk der boete niet bestaat in de private biecht, waar de Schrift
niets van weet, noch in de genoegdoening, want God vergeeft de
zonden om niet, maar in een waarachtig leedwezen over de zonden,
in een ernstig voornemen om Christus’ kruis te dragen, in een
nieuw leven, en in het woord der absolutie, d. i. der genade in
Christus. De boetende komt tot de vergeving der zonden niet
door genoegdoening en priesterlĳke absolutie, maar door vertrouwen
op het woord Gods, door het geloof aan Gods genade. Niet
het sacrament, het geloof rechtvaardigt. Zoo kwam Luther er
toe, om zonde en genade in het middelpunt der christelĳke heilsleer
te plaatsen. De vergeving der zonden hangt niet af van eene
boete, die altĳd onvolmaakt blĳft, maar rust in Gods belofte en
wordt de onze alleen door het geloof, cf. ook Köstlin, Luthers
Theol. I 44. 190 f. 202 f. 213 f. 223 f. Maar over de verhouding,
waarin Luther boete en geloof tot elkaar stelde, is er

groot verschil. Volgens Ritschl, Rechtf. u. Vers. I2 198 f. meende
Luther eerst wel, dat ware boete vrucht was van het geloof aan
het evangelie en van de liefde tot God; maar later zou hĳ, vooral
na Melanchtons Unterricht der Visitatoren van 1528, om geen
valsche gerustheid te kweeken, het door de wet gewerkte berouw
vóór het geloof hebben geplaatst, juist omgekeerd als Calvĳn, die
in de eerste uitgave der Institutie het berouw aan het geloof
maar later, in den Catech. Genev. van 1538 en in de tweede en
volgende uitgaven der Institutie, het geloof aan het ware berouw
zou hebben laten voorafgaan, cf. ook Harnack, D. G. III2 749 f.
Herrmann in Gottschick’s Zeits. f. Th. u. K. 1891 S. 28-81.
Het historisch onderzoek van Lipsius, Luthers Lehre v. d. Busse,
Jahrb. f. prot. Theol. 1892 S. 161-340, heeft echter in het licht
gesteld, dat er van zulk een omkeer in de leer der boete bĳ
Luther geen sprake is. De poenitentia bestaat bĳ hem altĳd in
twee stukken: contritio, kennis van en berouw over de zonden,
gewerkt door de wet, en fides, geloof aan de genade Gods in het
evangelie van Christus. God verbreekt eerst door de prediking
der wet het harde hart van den zondaar en leidt hem dan door
het geloof tot den troost van het evangelie. Maar als de zondaar
alzoo Gods genade leert kennen, dan krĳgt hĳ eerst ware liefde
tot het goede en wordt daaruit die echte boete geboren, welke
heel het leven door blĳft en in eene afsterving van den ouden
en opstanding van den nieuwen mensch bestaat. Wel legt Luther
nu eens, tegenover de Roomsche werkheiligheid, meer den nadruk
daarop, dat de ware boete uit het geloof voortkomt en heel het
leven omvat; en dan weer, tegenover het antinomianisme, meer
daarop, dat het waarachtig geloof door eene verbreking des harten
voorafgegaan wordt; maar zakelĳk is Luthers leer altĳd dezelfde
gebleven, contritio (poenitentia in enger zin), fides en bona opera
zĳn de drie deelen der via salutis, cf. Köstlin, ib. I 36. 72,
159. 368. II 75. 493. 496 f., en in Herzog2 3 art. Busse. Sieffert,
Die neuesten theol. Forschungen über Busse u. Glauben,
Berlin 1896. Deze voorstelling is ook die der Luthersche belĳdenisschriften,
ed. Müller 41. 167. 312. 534. 634 en der eerste
dogmatici, Brenz, Strigel, Chytraeus e. a. tot Gerhard toe; de
heilsorde werd in deze drie loci afgehandeld. Nu was Luther bĳ
deze heilsorde in den eersten tĳd steeds uitgegaan van de absolute
praedestinatie; maar later legde hĳ, zonder ze te herroepen, het

zwaartepunt in de openbaring Gods in Christus, in de algemeene
aanbieding des heils, in woord en sacrament. Melanchton kwam
sedert 1527 tot het synergisme en leerde, dat bĳ de bekeering
ook de wil medewerkt, assentiens nec repugnans verbo Dei, wĳl
hĳ nog behouden heeft de facultas applicandi se ad gratiam,
Loci, c. de lib. arb. De Formula Concordiae verwierp wel uitdrukkelĳk
de leer, dat de wil uit eigene, natuurlĳke krachten
zich naar de genade schikken kan, ed. Müller 607, cf. 608. 713.
Maar zĳ leerde toch naast elkaar de praedestinatie en onmacht
des menschen, ib. 594. 705, en de universaliteit en resistibiliteit
der genade, 555. 602, en vond de verzoening daarin, dat de
mensch nog behouden heeft capacitatem non activam sed passivam,
nog ter kerk kan gaan enz., en vooral daarin, dat hĳ nog patitur
(en pati potest), ut Deus in se operetur, ib. 609. 610. Later
werd dit in de Luthersche theologie gewoonlĳk zoo uitgewerkt,
dat God aan allen, die onder het evangelie leven, in den doop of
door de prediking des Woords eene gratia sufficiens (motus bonos
inevitabiles, irresistibiles) schenkt, waardoor de wil des menschen
zoo bevrĳd en vernieuwd wordt, dat hĳ òf alleen niet-weerstaan,
Gods genade in zich tot wedergeboorte en bekeering laten werken
en geheel passief eronder verkeeren kan, òf ook wel positief met
haar medewerken kan, Gerhard, Loc. XI n. 56. 57. 81. Quenstedt,
Theol. III 505. 508. 510. 513. Hollaz, Ex. 794. 861 sq. 872
sq. Buddeus, Inst. theol. 921 sq. Schmid, Dogm. d. ev. l. K.
297-369. Luthardt, Komp. § 57-66. Onder invloed van dit
bedekte of opene synergisme kreeg de ordo salutis, toen zĳ later
uitgebreid en zooals bĳ Hollaz met verwĳzing naar Hd. 26:17,
18 in de loci over de gratia vocans, illuminans, convertens, regenerans,
justificans, renovans en glorificans behandeld werd, bĳ de
Lutherschen deze gedaante: Christenkinderen worden, wĳl zĳ nog
niet kunnen weerstaan, in den doop wedergeboren en ontvangen de
gave des geloofs; anderen worden op later leeftĳd eerst geroepen
met eene vocatio sufficiens, die voor allen gelĳk is en allen voorziet
van die verlichting in het verstand en van die kracht in den
wil, welke hen in staat stelt, om de werking van Gods genade
niet te wederstaan; in geval zĳ niet wederstaan, worden zĳ door
de prediking der wet tot contritio (poenitentia, conversio in enger
zin) gebracht en voorts wedergeboren en begiftigd met het geloof,
dat eene vrucht der wedergeboorte is; door het geloof worden zĳ

dan gerechtvaardigd, krĳgen de vergeving der zonden en verder
achtereenvolgens de adoptio, de unio mystica, de renovatio en de
glorificatio. Maar zoo geregeld loopt het christelĳk leven in de
werkelĳkheid niet; gelĳk de genade in haar aanvang afhangt van
den door bovennatuurlĳke kracht versterkten wil, zoo blĳft het
bĳ den voortgang en tot het einde toe. De genade is altĳd
resistibel en daarom ook tot in de stervensure toe verliesbaar en
ook weer verkrĳgbaar, niet eens maar zelfs herhaalde malen. Het
zwaartepunt ligt daarom bĳ deze heilsorde in den mensch; al
wordt nog zoo sterk uitgesproken, dat God alleen wederbaart en
bekeert, het hangt toch van het al of niet weerstaan des
menschen af, of God dat doen zal; de mensch heeft de beslissing
in handen, hĳ kan door te weerstaan heel het werk van
den Vader, den Zoon en den Geest te niet doen; en hĳ houdt
die beslissing in handen tot zĳn dood toe. Nog nader ligt het
zwaartepunt bĳ deze heilsorde in geloof en rechtvaardigmaking.
Roeping, berouw, wedergeboorte dragen n.l. slechts een voorbereidend
karakter; zĳ zĳn eigenlĳk nog geen weldaden van
het genadeverbond, zĳ gaan als het ware nog buiten Christus
om en dienen, om den zondaar naar Christus heen te leiden. Eerst
als de mensch gelooft en door dat geloof de gerechtigheid van
Christus aanneemt, ziet God hem in Christus, vergeeft hem de
zonden, maakt hem vrĳ van de wet, neemt hem aan tot zĳn
kind, lĳft hem in in de gemeenschap met Christus enz. Op het
geloof, en wel bepaald op de daad des geloofs, komt alles aan.
Oefent de mensch deze, dan heeft hĳ alles en alles in eens,
vrede, troost, leven, zaligheid, maar laat hĳ deze na, dan wordt
alles wankel, onvast, verliesbaar. Zoo is er alles op gericht om
dat geloof te behouden, maar gelĳk de Luthersche geloovige
het werk der genade niet uit de eeuwige verkiezing, uit het verbond
laat opkomen, zoo zet hĳ het ook niet met natuur en
wereld en menschheid in verband; hĳ is zalig in zĳn geloof
maar laat dit niet inwerken op gezin en school, maatschappĳ
en staat. Het is hem genoeg, met Christus in gemeenschap te
leven, maar hĳ voelt geen drang, om onder Christus als koning
te strĳden. Cf. vooral Schneckenburger, Vergl. Darst. d. luth. u.
ref. Lehrbegriffs, 2 Th. 1855 passim.

7. Bĳ alle overeenstemming droeg de heilsorde in de Geref.

theologie toch van huis uit een geheel ander karakter. Wel behandelt
Calvĳn rechtvaardigmaking, Inst. III 12-18, en verkiezing
ib. 21-24, na geloof, wedergeboorte, bekeering, christelĳk leven,
maar hĳ wil daarmede geenszins te kennen geven, dat zĳ dan
eerst objectief ontstaan. De grondgedachte, waarvan Calvĳn uitgaat,
is eene geheel andere; de verkiezing is een eeuwig besluit,
al wordt de mensch eerst door het geloof van haar bewust, en
de vergeving der zonden rust alleen in Christus, al wordt zĳ
ons eerst geschonken in het geloof. Immers keert bĳ Calvĳn
telkens de gedachte terug, dat er geen gemeenschap is aan de
weldaden van Christus dan door gemeenschap aan zĳn persoon,
Inst. III 1, 1. 3. 2, 24. 3, 9. 11, 10 enz. Hierin ligt in beginsel
al het verschil opgesloten, dat in de heilsorde tusschen Geref.
en Luth. bestaat, cf. Heppe, Dogm. d. d. Prot. II 311-316.
Schneckenburger, Vergl. Darst. I 195 II 22. Philippi, Kirchl.
Gl. V 115. Indien het toch waar is, dat de allereerste weldaad
der genade reeds de gemeenschap aan den persoon van Christus
onderstelt, dan gaat de toerekening en schenking van Christus
aan de gemeente aan alles vooraf. En dit is ook de Geref. leer.
Reeds in de eeuwigheid, in de verkiezing, en nader nog in het
pactum salutis is er een band gelegd tusschen den middelaar
en degenen, die Hem gegeven zĳn van den Vader. Toen reeds
is er in het besluit Gods eene unio mystica tusschen beiden
gelegd en eene plaatsverwisseling tot stand gekomen. Krachtens
dat verbond is Christus mensch geworden en heeft Hĳ voor zĳn
volk de zaligheid verworven; Hĳ kon dat doen, juist omdat Hĳ
reeds met hen in gemeenschap stond, hun borg en middelaar,
hun hoofd en plaatsvervanger was; en de gansche gemeente, in
Hem als haar hoofd begrepen, is objectief met Hem gekruisigd
en gestorven, opgestaan en verheerlĳkt. Alle weldaden der genade
liggen dus in den persoon van Christus voor de gemeente gereed;
alles is volbracht; God is verzoend; er komt niets van den
mensch bĳ. Verzoening, vergeving, rechtvaardigmaking, unio
mystica, heiligmaking, heerlĳkmaking enz., zĳ komen niet tot
stand na en door het geloof, maar in objectieven, actieven zin
zĳn zĳ in Christus aanwezig; zĳ zĳn vruchten van zĳn lĳden
en sterven alleen; en onzerzĳds worden zĳ alleen aangenomen
door het geloof. God schenkt ze en rekent ze aan de gemeente
toe in het besluit, in de opstanding van Christus, in de roeping

door het evangelie. Op Gods tĳd komen zĳ ook subjectief in
het bezit der geloovigen. Want al is het, dat de mensch niets
aan het werk van Christus heeft toe te voegen, Christus zelf
heeft het Hem opgedragen werk met de verwerving der zaligheid
nog volstrekt niet voltooid. Hĳ heeft op zich genomen, om
zĳn volk werkelĳk en ten volle zalig te maken. Hĳ treedt
als middelaar niet af, voordat Hĳ zĳne gemeente zonder vlek of
rimpel aan den Vader voorgesteld heeft. De toepassing des heils
is een even wezenlĳk bestanddeel van de verlossing als de verwerving.
Dempta applicatione, redemptio non est redemptio.
Christus zet daarom in den hemel zĳne profetische, priesterlĳke
en koninklĳke werkzaamheid voort. De toepassing des heils is
zĳn werk; Hĳ is de handelende; Hĳ deelt zichzelf en zĳne
weldaden door eene gratia irresistibilis en inamissibilis aan de
zĳnen mede. Ook de soteriologie is theologisch te beschouwen,
als een werk van Vader, Zoon en Geest. En gelĳk de verwerving
der zaligheid door Christus plaats had in den weg des verbonds,
zoo geschiedt dit ook met hare toepassing. Ten eerste is de toebrenging
der uitverkorenen niet individualistisch en atomistisch te
denken, want zĳ zĳn allen aan Christus gegeven, zĳn in het verbond
begrepen, worden te hunner tĳd uit Christus, als het lichaam
met zĳne leden uit het hoofd, geboren en al zĳne weldaden deelachtig.
De gemeente is een organisme, geen aggregaat; het
geheel gaat vóór de deelen. Sommige Geref., Wollebius, Theol.
c. 21-27, Keckermann, Syst. Theol. 1603 p. 370, Brakel, Red.
Godsd. I c. 24-29 e. a. behandelden daarom zelfs de leer der
kerk voor die des heils. Dit behoeft niet, omdat de Geref. theologie
in het verbond der genade bezit wat deze theologen met
deze hunne orde bedoelden; het verwart ook de kerk als lichaam
van Christus met de kerk als instituut, zooals ook Ritschl doet,
als hĳ beweert, dat Calvĳn de kerk stelt boven de heilsorde,
Rechtf. u. Vers. I2 216. Maar het vertolkt toch eene ware gedachte;
het verbond der genade komt niet door de heilsorde tot
stand maar gaat eraan vooraf. Ten tweede zĳn wedergeboorte,
geloof, bekeering geen voorbereidingen, die buiten Christus en het
verbond der genade omgaan en den mensch eerst tot Christus
heenleiden. Maar het zĳn weldaden, die reeds uit het verbond
der genade, uit de unio mystica, uit de schenking van den persoon
van Christus voortvloeien. De H. Geest, die de auteur dezer

weldaden is, is door Christus voor de zĳnen verworven; de toerekening
van Christus gaat dus aan de gave des Geestes vooraf.
Wedergeboorte, bekeering, geloof leiden niet eerst naar Christus
henen, maar zĳn uit Hem herkomstig. Ten derde nemen geloof
en rechtvaardigmaking in de Geref. heilsorde niet die centrale
plaats in, welke door de Lutherschen eraan toegekend wordt.
Want het geloof brengt op geenerlei manier de weldaad der vergeving
tot stand, maar neemt ze alleen uit Christus aan. De
nadruk valt niet op het subject en zĳne ervaringen, maar op het
objectieve werk van Christus. Het geloof zelf is maar een schakel
in de lange keten des heils. Het wortelt in de verkiezing, het is
een weldaad van het genadeverbond, het is eene gave van Christus,
het is eene vrucht der wedergeboorte, het is zelfs als habitus in
de kinderen des verbonds en blĳft in beginsel ook bĳ de geloovigen
in hun vallen en struikelen aanwezig, het wordt zelfs bĳ
hen, die op later leeftĳd worden toegebracht, niet magisch gewerkt
maar veeleer door allerlei leidingen des levens voorbereid;
de bĳzondere genade sluit bĳ de algemeene genade in de natuur
zich aan. Ten vierde, dit geloof brengt de zekerheid der zaligheid
mede, want deze ligt onwankelbaar vast in den raad Gods, in
den persoon van Christus, in het verbond der genade. En wĳl
de heiligmaking evengoed eene weldaad is van Christus als de
rechtvaardigmaking, wĳl de goede werken, in welke de geloovigen
wandelen moeten, door God in Christus voorbereid zĳn, kan het
geloof bĳ de vergeving der zonden niet blĳven staan, maar strekt
het zich ook uit naar de volmaaktheid, die in Christus is, zoekt
het zich uit de goede werken als zĳne vruchten te bevestigen en
te versterken, gordt het aan met den moed en de kracht, om
niet alleen met Christus in verborgen gemeenschap te leven, maar
ook onder Hem als koning tegen zonde, wereld en vleesch op
alle terrein te strĳden en alles dienstbaar te maken aan de eere
van Gods naam.

8. Maar naast deze voorstellingen van de heilsorde kwamen
nog vele andere. Het mysticisme, dat altĳd en overal, in Indië
en Arabië, onder Joden en Grieken, bĳ Roomschen en Protestanten
eenzelfde karakter vertoont, laat al het objectieve en
uitwendige terugtreden bĳ het inwendige heilsproces. Het rekent
daarom in het Christendom weinig met de H. Schrift, den Christus

voor ons, voldoening, toegerekende gerechtigheid, rechtvaardigmaking,
kerk, sacramenten enz., maar legt alle gewicht op de
inwendige genade, verlichting, wedergeboorte, Christus in ons,
ingestorte gerechtigheid, vernieuwing des H. Geestes enz. Langs
drie trappen zoekt het de volmaaktheid te bereiken: καθαρσις
(via purgativa, ascese), φωτισμος (via illuminativa, meditatio)
en ἐποπτεια (via contemplativa, exstase). Als de ziel n.l. door
ascese van heel de wereld zich afgetrokken en door meditatie
zich geheel op één punt saamgetrokken heeft, dan wordt zĳ
de aanschouwing Gods, de vergoddelĳking, de transformatie in
Christus enz. deelachtig, dan verliest zĳ zich en zinkt weg in
God, cf. Zeller, Philos. d. Gr. V 599 f. Voetius, Exerc. pietatis
56 sq. Hollaz, Ex. theol. 208. 796. 821. Erbkam, Gesch. d.
prot. Sekten 52 f., en verdere litt. bĳ Herzog2 15, 487-504.
Vlak daartegenover staat het rationalisme, dat door Socinianisme
en Remonstrantisme voorbereid werd en in de 18e eeuw de geesten
beheerschte. Het ziet in Christus niet meer dan een profeet en
leeraar, die de waarheid Gods verkondigd en met zĳn leven en
dood bezegeld heeft; door Hem na te volgen, wordt de wel door
de zonde verzwakte maar niet machtelooze mensch de zaligheid
deelachtig. De roeping, welke in het evangelie tot hem komt,
oefent daarom op zĳn verstand en wil slechts een zedelĳken
invloed uit. Als de mensch uit eigen, vrĳe keuze aan die roeping
gehoor geeft, de waarheid toestemt, op Gods genade vertrouwt
en Christus’ geboden volbrengt—want in assensus, fiducia en
obedientia bestaat het wezen des geloofs—dan wordt hĳ om
dit geloof, dat in beginsel de gansche gehoorzaamheid insluit en
door God reeds uit genade, om Christus’ wil voor volkomen
gehoorzaamheid gerekend wordt, gerechtvaardigd en bĳ volharding
de eeuwige zaligheid deelachtig, cf. Fock, der Socin. 651-689.
Conf. Rem. en Apol. Conf. VII. Limborch, Theol. Chr. IV 11
sq. V 8 sq. VI 4 sq. Wegscheider, Inst. theol. § 146 sq. Bretschneider,
Dogm. § 177 f. Knapp, Glaub. II 323 f. 382 f.
Reinhard, Dogm. § 130.

Op dezelfde wĳze als mysticisme en rationalisme, staan in de
heilsorde antinomianisme en neonomianisme tegenover elkander.
Het antinomianisme is in het algemeen die richting, welke in
de eerste plaats de toepassing des heils geheel en al terugbrengt
tot en vereenzelvigt met de verwerving des heils. Christus n.l.

heeft alles volbracht, Hĳ heeft niet alleen onze schuld maar
zelfs de smet der zonde van ons overgenomen, Hĳ heeft niet
alleen de gerechtigheid maar ook wedergeboorte en heiligmaking
voor ons verworven; voor den mensch blĳft dus niets te doen
over; berouw, bekeering, boete, gebed om vergeving, het doen
van goede werken, het is alles onnoodig, draagt een wettisch
karakter en doet te kort aan de volmaaktheid der offerande van
Christus. De mensch behoeft alleen te gelooven, d. i. tot het
inzicht te komen, dat hĳ gerechtvaardigd, wedergeboren, geheiligd
is, dat hĳ volmaakt is in Christus; de zonden, die hĳ dan
nog doet, zĳn geen zonden meer, zĳ zĳn werken van den ouden
mensch, die den geloovige als zoodanig niet meer aangaan, want
deze is volmaakt in Christus, is van de wet bevrĳd en roemt
in de genade. Gewoonlĳk blĳft het antinomianisme hierbĳ echter
niet staan maar doet nog een stap verder terug; het herleidt
eerst de toepassing des heils tot de verwerving en dan deze weder
tot het besluit Gods. Ook Christus heeft de zaligheid niet verworven,
want deze lag eeuwig in Gods besluit gereed, maar Hĳ
heeft alleen Gods liefde geopenbaard; gelooven is daarom niets
anders dan den waan afleggen, dat God op ons toornt; zonde
bestaat alleen in dien waan. Dergelĳke gevoelens werden oudtĳds
door de Gnostieken, in de Middeleeuwen door vele libertinistische
secten verkondigd en vonden in de Geref. kerk ingang bĳ de
Hattemisten en Hebreën, cf. Hulsius, De hedendaagsche Antinomianerye,
2e dr. 1738. Fruytier, Klaer en kort vertoog van de
valsheit en gedeformeertheit van het gevoelen der sogen. Hebreën
1697. M. Leydecker, Hist. en Godg. Oefeningen over de oorsprong,
voortgang en gevoelens v. d. oude en nieuwe Antin.
1700. Ypey, Gesch. d. chr. Kerk in de 18e E. VII 290v. J.
van Leeuwen in Ned. Archief v. Kerk. Gesch. VIII 1848 bl.
57-169. van Manen in Gids, Sept. Oct. 1885. Het is te begrĳpen,
dat dit antinomianisme juist in de Geref. kerk zooveel
ingang vond; de Geref. heilsorde toont er onmiskenbaar verwantschap
mede. Reeds van de Reformatie af aan hadden velen, wĳl
remissio peccatorum fide non efficitur sed accipitur, de rechtvaardigmaking
of de vergeving der zonden vóór het geloof
geplaatst en het wezen des geloofs als cognitio, certitudo omschreven,
Luther bĳ Köstlin, Luthers Theol. I 223. Melanchton bĳ
Ritschl, Rechtf. u. Vers. I2 197. Calvĳn, Inst. III 2, 7. 14.

Hyperius, Meth. Theol. 1574 p. 205. Ursinus op vr. 21 Heid.
Cat. Olevianus, Verklaring der Apost. geloofsbel. 2e dr. Doesburg
1868 bl. 131. 261. 418. 462 en zoo verder Pareus, Tossanus,
Piscator, Twissus e. a. Vooral werd dit gevoelen in Engeland
tegenover het veldwinnend neonomisme met klaarheid ontwikkeld
door de zoogenaamde antinomianen, maar die beter als antineonomianen
worden aangeduid, John Eaton, The honeycombe of free
justification bĳ Christ alone, London 1642. William Eyre, Vindiciae
justificationis gratuitae 1654. Tobias Crisp, Christ alone
exalted 1643. John Saltmarsh, Free grace 1645. Samuel Crisp,
Christ. made sin 1691. Thomas Tully, Justificatio paulina
sine operibus 1674. Isaac Chauncy, Neonomianism unmasked
1692. Id. Alexipharmacon, a fresh antidote against neonomian
bane 1700, cf. Witsius, Misc. Sacra II 753 sq. Hoornbeek,
Summa Contr. 1653 p. 701. Pfaff, Hist. theol. litt. 257 sq.
Walch, Bibl. theol. sel. II 1069. Id. Einl. in die Religionsstr. auss.
d. luth. K. III 999. Hier te lande werd deze opvatting van de rechtvaardigmaking
als voorafgaande aan het geloof, hetzĳ dan in het
besluit Gods of in de opstanding van Christus of in de belofte
des evangelies of in de inwendige roeping, en dienovereenkomstig
ook de opvatting van het geloof als cognitio en certitudo verdedigd
door Trigland, Antapol. 314. Maccovius, Loci c. 69-72.
Coll. theol. p. 128. Loc. Comm. Disp. 1641 p. 309. Voetius,
Disp. II 453 sq. V 277 sq. Hoornbeek, Summa Contr. 705, en
vooral in de 18e eeuw door Holtius, Rechtv. door het geloof
1750. Comrie, Heid. Cat. vr. 21. Id. Brief over de rechtv. des
zondaars door de onmidd. toerekening der gerecht, van Christus,
nieuwe uitg. Utrecht 1889. Ex. v. h. Ontw. v. Tol., voorrede
voor de 7e Samenspraak. Walch. art. 3. Brahe, Aanm. over de
vĳf Walch. art. 1758 bl. 60v. Godgeleerde stellingen over de
leer der rechtv. des zondaars voor God, opgesteld door J. J.
Brahe, nieuwe uitgave door A. Capadose, Amst. 1833, cf. ook
Hartmann, Huisbĳbel op Rom. 4:5. van Thuynen, Korte Uitlegging
van het Geref. geloof 1722. Vrolikhert, Twee Godg.
verh. over werkverbond en toerekening van Christus’ dad. gehoorz.
en over den aard en het wezen des geloofs 1732. B. S. Cremer,
Summa theol. supran. 1730. Id. Evang. Geloofsketen der waarheid
1740. Maar lang niet allen konden zich in deze voorstelling
vinden. Tegenover haar stond eene andere beschrĳving der heilsorde,

welke als neonomiaansche kan aangeduid worden en wederom
in eene meer rationalistische en in eene meer pietistische te onderscheiden
is. Eerstgenoemde richting wortelt principieel reeds
in de leer van Piscator, dat de actieve gehoorzaamheid van
Christus niet tot de voldoening behoort, en werd weldra van
groote beteekenis en invloed door de school van Saumur. Camero
leerde aldaar, dat de wil altĳd het verstand volgt en dat daarom
ter bekeering verlichting des verstands genoegzaam is. Amyraldus
maakte de objectieve genade universeel. Pajon achtte eene inwendige
genade onnoodig en liet de efficacia der roeping, op de wĳze
van Bellarminus, afhangen van hare congruiteit met de omstandigheden,
waarin zĳ tot iemand komt. Gevolg daarvan was, dat
natuurlĳke onmacht, werkverbond, onmiddellĳke toerekening van
Adams zonde en van Christus’ gerechtigheid enz. ontkend, het
geloof met de werken saamgevoegd en zoo als middel of grond
der rechtvaardigmaking opgevat werd. Dit geschiedde o. a. in
Engeland door George Bull, Harmonia apostolica 1670, die wel
door velen bestreden maar door Morus, Glanville, Whitby, Tillotson,
Cave enz. verdedigd werd, M. Vitringa III 296; in Schotland
door de Anti-Marrowmen Simson, Hadow e. a., boven bl. 395;
in Amerika door de volgelingen van Jonathan Edwards,
boven bl. 127; en hier te lande door Vlak, die in zĳn Eeuwig
Evangelie 1684 eene rechtvaardiging leerde uit de werken des
geloofs, door van den Os 1740, die het geloof omschreef als vertrouwen
op Christus en gehoorzaamheid aan zĳne geboden, door
J. van den Honert, Verh. van de rechtv. des sondaers uyt en
door het geloof, en J. J. Schultens, Uitv. Waarschuwing op verscheiden
stukken der Kategismusverklaaringe van Al. Comrie 1755
en (Petrus Boddaert), Wolk van getuigen voor de leer de rechtv.
door en uit het geloove, verzameld bĳ gelegenheid van het in
’t licht geven der Aanm. over de vĳf Walch. art. door J. J. Brahe,
die allen de onmiddellĳke toerekening ontkenden en het geloof
plaatsten vóór de rechtvaardigmaking, door Kleman, die in zĳne
Orde des heils 1774 een zoodanig door Gods wĳsheid en goedheid
gelegd verband tusschen ’s menschen zedelĳke handelingen en de
bovennatuurlĳke mededeeling des geloofs aannam, dat allen die
een behoorlĳk gebruik maken van hunne natuurkrachten, zeker
staat kunnen maken op de verkrĳging der bovennatuurlĳke genade
enz.


9. Maar het neonomanisme trad ook op in een pietistischen
vorm en maakte dan wel niet geloof en gehoorzaamheid maar
toch geloof en bevinding tot conditie der rechtvaardigmaking.
Van den beginne af was er in de Geref. kerk en theologie eene
practische richting, die wars was van alle scholastiek en allen
nadruk legde op het leven. Zĳ werd vooral gesteund en bevorderd
door den wĳsgeer Petrus Ramus, die een sterk bestrĳder van
Aristoteles was, in de philosophie meer eenvoud verlangde en de
theologie omschreef als doctrina bene vivendi, wier doel niet is
notitia rerum sed usus et exercitatio, cf. Tideman, in Stud. en
Bĳdr. op het gebied der hist. Theol. door Moll en de Hoop
Scheffer III 1876 bl. 389-429. Deze opvatting vond bĳ vele
Geref. theologen ingang, te Strassburg bĳ Sturm, te Heidelberg
bĳ Tremellius, te Herborn bĳ Piscator, in Nederland bĳ Snellius,
Scaliger, Jac. Alting, te Cambridge bĳ Perkins, wiens leerling
Amesius, later in Franeker hoogleeraar naast Maccovius, de
theologie ook omschreef als doctrina Deo vivendi, studium pietatis,
zetelend in den wil, cf. Dr. H. Visscher, Guil. Amesius,
Haarlem 1894. Zoo kwam er eene practicale, pietistische richting,
in Engeland bĳv. vertegenwoordigd door R. Baxter, A call to
the unconverted 1669, Daniel Williams, Gospel truth stated and
vindicated 1692, B. Woodbridge, The method of grace in the
justification of sinners 1656 en vele practicale schrĳvers, en hier
te lande voorgestaan door vele theologen en predikers, Witsius,
Vitringa, Lampe, Mel, d’Outrein, Brakel, Hellenbroek, Smytegelt,
Francken, Groenewegen, Borstius, van der Groe, Eswĳler, Schortinghuis
enz., cf. Heppe, Gesch. d. Piet. u. d. Mystik in der ref.
K. Leiden 1879. Göbel, Gesch. d. chr. Lebens in der rh.-westph.
ev. K. 3 Bde 1849-1860. Ritschl, Gesch. des Pietismus, I in
der ref. K. 1880. Naarmate de toestanden in de kerk droeviger
werden en eene doode orthodoxie de overhand nam, legden deze
schrĳvers allen nadruk op de noodzakelĳkheid eener waarachtige
bekeering. Geboorte uit geloovige ouders, lidmaatschap der kerk,
doop, avondmaal, rechtzinnig geloof was niet genoeg. Men moest
het waarachtig, zaligmakend geloof deelachtig zĳn, dat een geheel
ander karakter droeg dan het tĳd- en het wonder- en het historisch
geloof. Het waarachtig geloof ontstaat niet, dan nadat schrik voor
de wet, vreeze voor het oordeel, angst over de zonde zĳn voorafgegaan.
Het wezen des geloofs is ook geen toestemming of overtuiging

maar bestaat veelmeer in vertrouwen dan in kennis; het zetelt
meer in het hart en den wil dan in het verstand. En het is niet
terstond certitudo, zekerheid; neen, er moet, gelĳk Gomarus, Op.
I 654 sq. al gezegd had, onderscheid gemaakt tusschen een toevluchtnemend
en een verzekerd vertrouwen; het eerste maakt
alleen het wezen des geloofs uit, het tweede behoort tot het
welwezen en kan er veel later aan toegevoegd worden. Dat geloof
als toevluchtnemend vertrouwen, bestaande in een hongeren en
dorsten naar Christus en zĳne gerechtigheid, is eene conditie,
welke aan de rechtvaardiging voorafgaat; het vertrouwt zich aan
Christus toe, ten einde gerechtvaardigd te worden; als het de
gerechtigheid van Christus heeft aangenomen, dan gaat het daarmede
tot God den Vader, wĳst Hem op zĳne beloften en wordt
door Hem gerechtvaardigd. Het gaat dus zoo eenvoudig en zoo
gemakkelĳk niet toe, als velen meenen; het evangelie is niet voor
alle menschen, het aanbod des heils is niet algemeen, de wet is
voor allen, maar het evangelie is alleen voor zekere „behoedanigde”
zondaars, voor aanvankelĳk begenadigden. Niemand mag
gelooven, dan wie daartoe eerst van den H. Geest de vrĳmoedigheid
ontvangen heeft; men hoede zich voor een ingebeeld en voor
een gestolen geloof! Daarom blĳft voortdurende zelfbeproeving
noodig; men kan zich zoo licht bedriegen; het onderscheid is
zoo fĳn tusschen den wedergeborene op zĳn slechtst en den onwedergeborene
op zĳn best; er is zooveel gelĳkheid tusschen
valsche en ware genade. Altĳd heeft de geloovige dus weder
zichzelf te beproeven en te toetsen aan de kenteekenen van het
geestelĳk leven; de weg des heils is een smalle, nauwe weg,
waarlangs zelfs de rechtvaardigen nauwelĳks zalig worden. Ook
is het een lange weg. Van het toevluchtnemend tot het verzekerd
vertrouwen is een groote afstand; daartusschen bewegen zich vele
klassen en groepen van menschen, ontdekten, overtuigden, bekommerden,
heilbegeerigen, klein- en zwakgeloovigen enz. De verzegeling
en verzekering volgt in den regel eerst na langen tĳd van
twĳfel en strĳd, en komt dan menigmaal op buitengewone wĳze,
door eene stem, een gezicht, een plotseling invallend troostwoord
der Schrift enz. tot stand. Aan dit pietisme in de Geref. kerk is
het Luthersche verwant, dat door Musaeus, Arnd enz., en ook
door Geref. schrĳvers, als Baxter, Dyke, Bayle e. a. voorbereid was
en dan door Spener 1635-1705 eene machtige beweging werd en

eene groote uitbreiding verkreeg. Door prediking, tucht, collegia
pietatis en vele geschriften zooals Pia desideria oder herzliches
Verlangen nach gottgefälliger Besserung der wahren christlichen
Kirche 1675 trad Spener op tegen de doode orthodoxie. Hĳ
wilde terugkeer tot de in den doop ontvangen maar later verloren
genade der wedergeboorte. Historisch geloof is ongenoegzaam;
er is een levend, werkzaam geloof noodig voor de zaligheid. En
dit geloof krĳgt men eerst, als men zĳne zonden leert kennen
door de prediking der wet, en eene lange, bange worsteling heeft
gehad met duivel, wereld en vleesch, zelfs tot vertwĳfeling toe
(Busskampf); dan komt daaruit het waarachtig geloof tot Durchbruch.
Dit geloof bestaat daarom niet alleen in toestemming,
maar in vertrouwen; het is eene ervaring, eene bevinding des
harten, een leven der ziel. En als zoodanig is het ook eerst een
middel ter rechtvaardiging, om dan daarna zich te openbaren in
een heilig, van de wereld onderscheiden, zelfs van de adiaphora
zich onthoudend leven. Cf. Walch, Hist. u. theol. Einl. in die
Religionsstreit. der ev. luth. K. II 239-436. Ritschl, Gesch.
d. Pietismus II 1884. Riggenbach, Herzog2 11, 672 en de daar
aangehaalde litt. In dit pietisme werd Zinzendorf 1700-1760
opgevoed, en hĳ bleef er eenstemmig mede in afkeer van de
doode orthodoxie; maar het pietisme was hem toch te wettisch.
Schrik voor de wet en angst over de zonde, schoon niet verkeerd
en soms eene voorbereidende kracht hebbende, zĳn toch het ware
niet. Ware boete, ofschoon het woord boete minder juist is, wĳl
het aan straf doet denken, komt voort uit het evangelie, uit de
prediking van den lĳdenden Christus. Zĳ bestaat niet zoozeer in
angst en strĳd, in klagen en weenen, maar in vertrouwen op
Gods genade. Zĳ is eene zaak van het hart, van het gevoel.
Daarom moet het hart gevoelig gemaakt worden, en dat geschiedt
het best door de levendige schildering van Christus’ lĳdensgestalte,
van zĳn bloed en wonden. Daardoor als door onmiddellĳke
aanschouwing, door een diepen, levendigen indruk, door een
Wundenblick, wordt in het hart het geloof geboren, zonder dat
men een Busskampf doorgemaakt heeft of nauwkeurig het uur
van zĳn wedergeboorte weet. Dat geloof brengt een unie, een
verloving, een huwelĳk tusschen Christus en de ziel tot stand,
doet het hart in de genade, d. i. in Jezus’ bloed zwemmen als
in zĳn element, en doet den geloovige steeds leven in de liebe

Nähe van den Heiland. Het rechtvaardigt en wederbaart tegelĳk;
geloof en liefde vallen saam; meer dan de objectieve rechtvaardiging
is de dynamische Geestesmeedeeling, de geboorte uit Jezus’
zĳde van waarde. Uit Hem geboren, leven de geloovigen zonder
pietistische angstvalligheid in zĳne nabĳheid, doen alles in zĳn
naam, stellen alles, ook het huiselĳk en maatschappelĳk leven,
onder zĳn regiment, en leiden een opgeruimd, christelĳk leven,
cf. Plitt, Zinzendorfs Theol. I 301-453 II 242-420 III 45-215.
Spangenberg, Idea fidei fratrum 1778. Becker in Herzog2 17, 513.
Ritschl, Gesch. d. Pietismus III 1886. Wat het pietisme was voor
de Luthersche, werd later het methodisme van Wesley 1703-1791
en Whitefield 1714-1771 voor de Geref. kerk. Het wilde
oorspronkelĳk niets anders dan de slapende kerk wakker schudden
en de rechtzinnige Christenheid bezielen met een nieuw leven.
Daartoe moesten allereerst door eene aangrĳpende prediking van
gerechtigheid, zonde, oordeel, verdoemenis de menschen plotseling
tot een diep besef van hun verloren toestand gebracht; dan in
hetzelfde oogenblik, zonder uitstel, door het geloof tot Christus
geleid en van hun zaligheid verzekerd; en daarna tot een nieuw,
in den dienst van het koninkrĳk Gods werkzaam, aan zending
en philanthropie zich toewĳdend, van allerlei middelmatige dingen
zich onthoudend, zondeloos leven aangespoord worden. Het methodisme
verraadt, in onderscheiding van het pietisme, duidelĳk zĳn
engelschen oorsprong en gereformeerde herkomst. Het is wel
evenzeer eene reactie tegen de doode orthodoxie; maar het wil
van geen voorbereiding, van geen geleidelĳken voortgang der
bekeering weten; het heeft geen langdurigen Busskampf, geen
eindelĳk intredenden Durchbruch, geen later volgende Versiegelung;
het trekt alles op één punt saam, plaatst de bekeering in
het volle licht des bewustzĳns, en houdt boek van de geredde
zielen. En als het de menschen bekeerd heeft, verzamelt het hen
niet in stille, teruggetrokken kringen, in gezelschappen en conventikels,
om daar de vroomheid aan te kweeken; maar het
organiseert hen tot een leger, dat aanvallenderwĳze te werk gaat,
vol vuur de wĳde wereld intrekt en ze stormenderhand voor
Christus verovert, cf. Schaff, Creeds I 882 III 807. Schoell in
Herzog2 9, 681. Schneckenburger, Vorl. über die Lehrbegriffe
der kleineren prot. Kirchenparteien 1863 d. 103-151. Lecky,
Entstehungsgesch. u. Charakt. der Methodismus, aus d. Engl.

Leipzig 1880. Kolde, Der Methodismus und seine Bekämpfung,
Erl. 1886. Id. Die Heilsarmee, Erl. 1885.


10. Ook in de nieuwere theologie loopen de beschrĳvingen
der heilsorde verre uiteen. Kant kwam door zĳne leer van het
radikal Böse tot de erkentenis, dat er bĳ den mensch eene neue
Schöpfung plaats hebben moest, Religion ed. Rosenkranz 54.
Desniettemin ziet hĳ in de bekeering een werk van den mensch;
besluit, evenals Pelagius met zĳn si debet, potest, uit het du
sollst tot het du kannst; en wekt elk op, om te doen wat in
zĳn vermogen is om een beter mensch te worden en dan voorts
te hopen op höhere Mitwirkung, ib. 58. 59. Al is het nu, dat
die bekeering op aarde onvolkomen blĳft, God rekent de gezindheid
voor de daad en rechtvaardigt ons uit genade. Ook
boet de mensch na zĳne bekeering nog altĳd voor de zonden,
die hĳ vroeger bedreven heeft, neemt de smart en straf daarvoor
vrĳwillig op zich, en maakt zich ook alzoo de vergeving waardig,
ib. 82. 86 f. Nog sterker dan door Kant werd het bederf der
menschelĳke natuur door Schopenhauer geleerd; ook hĳ zeide
daarom, dat, om den mensch radikaal te verbeteren, verheldering
van het hoofd, ontwikkeling van het verstand geheel onvoldoende
was, dat er eene wedergeboorte moest plaats hebben van de kern
van zĳn wezen, omdat operari sequitur esse, Die Welt I6 477 f.
II6 692 f. Maar hĳ buigt zelf ook weer van deze lĳn zĳner
gedachten af en zoekt de verlossing van het lĳden ten deele
in kunst en philosophie maar vooral daarin, dat de mensch in
het licht der kennis het gansche ellendige leven laat werken als
een quietief voor den wil, den wil verneine en alzoo inga in
het nirwana, waar de wil volkomen uitgebluscht is, ib. I 448
f. Hierin kwam Schopenhauer met Schelling overeen, wiens
negatieve philosophie daarmede eindigde, dat de zaligheid bereikbaar
is, niet langs het pad der deugd en de onderhouding der
wet, maar alleen in den weg van het „beschauliche” leven, Werke
I 8 S. 235 f. II 1 S. 554 f., maar die toch in zĳne positieve
philosophie het uitsprak, dat de mensch de rechtvaardiging en
zaligheid alleen deelachtig wordt door de religie, door de gemeenschap
met den opgestanen Christus, denn Person sucht Person,
ib. 566 f. II 4 S. 217 f. En zoo ook zoekt von Hartmann de
zaligheid niet in kunst, philosophie, religie maar in het eenmaal

door de menschheid te nemen besluit, om het willen te vernietigen,
in de Universalwillensverneinung, Philos. d. Unb. II9 400 f.
Bĳ Hegel is de verzoening een proces in het Goddelĳk wezen
zelf. De mensch is wezenlĳk één met God, maar hĳ weet het
niet. Zĳn en bewustzĳn zĳn gedeeld, de mensch is voor zichzelf
een vreemde. Maar Christus is de eerste geweest, die zich zĳn
Goddelĳk wezen, zĳn één-zĳn met God bewust werd. En wie
evenals Christus, in zĳne gemeenschap, die eenheid inziet en erkent,
die is verzoend. Het komt hierbĳ op de gezindheid aan; de
daad blĳft nog lang achter die gezindheid terug maar deze
onvolkomenheid is een verdwĳnend moment en telt daarom bĳ
de verzoening heel niet mede, Philos. d. Rel., Werke XII 266 f.
In overeenstemming met deze philosophie van Hegel leert de
theologie der modernen, dat God en mensch, genade en wil in
het werk der bekeering geen tegenstelling vormen, maar dat de
bekeering tegelĳk en geheel eene daad is van beide. De genade
valt n.l. feitelĳk met de voorzienigheid Gods saam, werkt alleen
ethisch en paedagogisch, kweekt en versterkt zelve in de religieuse
gemeenschap de vatbaarheid voor het heil (facultas se applicandi
ad gratiam). Op den duur zal zĳ dan ook alle menschen brengen
tot het heil en allen tegenstand overwinnen. De mensch heeft
ook in eigenlĳken zin geen wedergeboorte van noode; alleen
kan de bekeering zoo heeten, als zĳ van Gods zĳde beschouwd
wordt. Die bekeering bestaat zelve in boete, d. i. berouw over
de verledene zonden, gezindheid om de straf ervoor gewillig te
dragen en voortaan het leven te beteren, en in geloof, d. i. vertrouwen
op de genade Gods in Christus. Als de mensch zich zoo
bekeert, dan wordt hĳ daarin ook terstond gerechtvaardigd. De
rechtvaardiging n.l. is geen transcendente daad Gods maar niets
anders dan de wegneming van het schuldbewustzĳn, verandering
in het bewustzĳn van de verhouding tot God, opheffing van de
tweespalt tusschen het natuurlĳk ik en zĳne bestemming. In de
bekeering toch is de mensch aanvankelĳk vernieuwd en draagt
als zoodanig den waarborg der volmaking in zich, gelĳk in het
zaad de plant schuilt en in het kind de man. Cf. Strauss, Chr.
Gl. II 362 f. 463. 492-497. Biedermann, Chr. Dogm. § 847-911.
Schweizer, Chr. Gl. § 138-164. Lang, Versuch einer chr.
Dogm. § 19-25. Pfleiderer, Grundriss § 170. Scholten, L. H.
K. II 76v. 109v. Initia c. 5.


Meer in schĳn dan in waarheid verschilt van deze heilsorde
de voorstelling, welke Schleiermacher ervan geeft. Nadat Christus,
zoo zegt hĳ, ingegaan is in onze gemeenschap van zonde en
ellende, heeft Hĳ de kracht en de roeping, om ons op te nemen
in zĳne gemeenschap van heiligheid en zaligheid. Dat geschiedt
door wedergeboorte en heiliging. De wedergeboorte bestaat in
bekeering en rechtvaardiging, welke beide een en hetzelfde zĳn,
de eene maal van onze, de andere maal van Gods zĳde bezien.
Bĳ de bekeering, die weder twee deelen heeft: boete en geloof,
is de mensch niet medewerkend en ook niet geheel passief maar
receptief (in den zin van Melanchtons facultas se applicandi ad
gratiam), zoodat dan ook de gansche menschheid eens voor de
genade rĳp en de zaligheid deelachtig wordt. De rechtvaardiging
is die daad Gods, waardoor de mensch in de gemeenschap met
Christus wordt gesteld; zĳ bestaat negatief in vergeving, d. i. veroordeeling
van het oude, en positief in adoptie, d. i. opwekking van een
nieuw leven; en laat, als keerzĳde van de bekeering, de vergeving
feitelĳk gescheiden, omdat en in zoover de mensch in de gemeenschap
van Christus een nieuw leven deelachtig is. De Vermittelungstheologen
hebben wel aan den persoon van Christus en aan de
werkzaamheid des H. Geestes eene breedere plaats in de dogmatiek
toegekend; maar in de heilsorde zĳn zĳ toch de gedachten van
Schleiermacher niet geheel te boven gekomen. Ten eerste schrĳven
zĳ bĳna allen aan den mensch de kracht toe, om de genade aan
te nemen of te verwerpen, hetzĳ die kracht afkomstig is uit de
schepping of voorzienigheid Gods, of uit de in doop of roeping
geschonken gratia praeparans, cf. deel II 343. En ten andere
corrigeeren zĳ Schleiermacher wel in zooverre, dat zĳ de rechtvaardiging
houden voor eene objectieve daad Gods, maar zĳ laten
haar toch allen geschieden op grond, niet van de toegerekende
maar van de ingestorte gerechtigheid van Christus, zoodat zĳ niet
alleen eene rechterlĳke maar ook eene meedeelende, heiligende daad
Gods en eene προληψις op de toekomst leeren, cf. b.v. Neander,
Gesch. der Pflanzung u. Leitung der chr. K.5 551 f. Nitzsch,
Syst. d. chr. Lehre § 146. 147. Martensen, Chr. Dogm. § 230.
231. Lange, Chr. Dogm. II § 95. Ebrard, Dogm. § 443. Schöberlein,
Prinzip u. Syst. d. Dogm. 652 enz.; ook Beck, Chr.
Lehrwiss. I 522 f. 533 f. Chr. Glaub. II 595 f., cf. Die Rechtfertigungslehre
der Prof. d. Theol. Joh. Tob. Beck, O. F. Myrberg

und A. W. Ingman, geprüft u. beleuchtet von mehreren
evang. Theologen u. von E. T. Gestrin, Berlin 1892; en zelfs
Hengstenberg in de Ev. Kirchenz. van 1866 en 1867, die zich
voor zĳn gevoelen op den brief van Jakobus en ook op Luk.
7:36v. beriep, cf. Bew. d. Gl. 1868 S. 381 f. Ritschl, Rechtf.
u. Vers. I2 644 f.

Tegenover deze op het subject gebouwde rechtvaardiging ging
Ritschl weer naar den persoon van Christus terug en zocht in zĳn
werk den grond der vergeving. Wel niet in dien zin, dat zĳ door
Christus verworven was en in eene verandering van Gods gezindheid
bestond, want God is eeuwige liefde en straffende gerechtigheid
is er bĳ Hem niet. Maar Christus heeft door zĳn volmaakte
beroepstrouw, door zĳn onafgebroken gemeenschap met
God, door zĳne volkomene overgave aan Gods wil toch verkondigd
en bewezen, dat God liefde is, dat Hĳ niet toornt of straft maar
vergeeft. Dit nu was noodig, niet omdat God ver van de menschheid,
maar omdat de menschheid, door hare zonde, welke eigenlĳk
onwetendheid, geen objectieve schuld maar subjectief schuldbewustzĳn
is, verre is van God. Daarom heeft Christus tot in den
dood toe Gods liefde verkondigd en, Gods doel met de menschheid
tot het zĳne makende, een rĳk Gods, eene gemeente gesticht, in
welke Hĳ dat bewustzĳn heeft overgeplant, dat God liefde is en
de zonde vergeeft, en dat zĳ, zonder dat hare zonde haar behoeft
te hinderen, in de gemeenschap met God leven kan. De rechtvaardiging
is daarom bĳ Ritschl een synthetisch oordeel, niet op
grond van de goede werken uitgesproken maar aan die goede
werken voorafgaande; eerst moet toch bĳ den mensch de vreeze
voor God als den rechter plaats maken voor het bewustzĳn van
zĳne gemeenschap, eer hĳ goede werken doen en zĳne zedelĳke
roeping vervullen kan. Voorts is die rechtvaardiging ook geen
uitspraak over, geen ervaring van den individueelen geloovige,
maar zĳ is een goed der gemeente, die weet trots hare zonde in
gemeenschap met God te staan; zĳ valt met de stichting der
gemeente zelve saam, Rechtf. u. Vers.2 III 26-131. Kaftan,
Dogm. 493 f. Schultz, Grundriss der ev. Dogm. § 52. De bĳzondere
personen worden deze weldaad der rechtvaardiging alleen
deelachtig, door zich aan te sluiten bĳ de gemeente en ze zich
toe te eigenen in het geloof. Dat geloof is vrĳ, Rechtf. u. Vers.
III 536; de verkiezing heeft ook niet individueele menschen maar

de gemeente tot object, ib. III 114. Dat geloof wordt ook niet
magisch gewerkt, maar de opvoeding is de gewone vorm, waarin
iemand tot het geloof komt, III 555. Het bestaat wezenlĳk in
vertrouwen, is onafhankelĳk van historisch onderzoek en zĳn resultaten
en berust op een diepen indruk, die door de zedelĳke
grootheid van Jezus op het onbevangen gemoed wordt gemaakt,
cf. deel I 453. Door dat geloof krĳgt de mensch een ander
oordeel over God, zichzelven, de wereld; hĳ leert God kennen
als liefde, weet, dat zĳne zonde geene verhindering meer is voor
de gemeenschap met God, acht rampen en onheilen geen straffen
meer maar heerscht geestelĳk over alle dingen; in één woord,
zĳn schuldbewustzĳn is weggenomen en daarin bestaat zĳne
rechtvaardiging, Rechtf. u. Vers. III 38 f. Gevolg van deze
rechtvaardiging is de verzoening, het afleggen der vĳandschap
jegens God op grond van die rechtvaardiging, ib. III 74-76. En
met die rechtvaardiging en verzoening is wezenlĳk de wedergeboorte
identisch, want deze bestaat niet in eene hyperphysische
verandering, maar in eene verandering van stemming en gezindheid,
ib. III 557. 562.

11. Door de heilsorde, ordo of via salutis, is te verstaan de
wĳze waarop, of de weg waarlangs de zondaar in het bezit komt
van de weldaden der genade, die door Christus verworven zĳn.
In de dogmatiek kreeg zĳ eerst laat eene zelfstandige plaats en
eene eenigszins geregelde behandeling. Bĳ de scholastici is de
stof voor dezen locus nog verspreid; het voornaamste, dat hier
ter sprake komt, is te vinden in de commentaren op Sent. II
dist. 26-29, III dist. 25-27 en Summa II 1 qu. 109-114. Het
Tridentinum behandelt al de op de genade betrekking hebbende
onderwerpen onder den titel de justificatione, sess. VI. De
Roomsche theologen vatten de stof gewoonlĳk saam in een locus
de gratia en brengen daarin achtereenvolgens ter sprake de gratia
actualis (natura, necessitas, gratuitas; sufficientia, efficacia enz.),
de gratia habitualis (justincatio) en de fructus gratiae (meritum).
De Hervorming was oorzaak, dat deze locus veel breeder dan
vroeger behandeld werd; zĳ zelve sprak daarin eerst wel alleen
de poenitentia, de fide en de bonis operibus, maar breidde allengs
het aantal onderwerpen uit en handelde achtereenvolgens de vocatione,
de illuminatione, de regeneratione, de conversione, de fide,

de justificatione enz. Natuurlĳk werd toen spoedig de behoefte
gevoeld, om deze uitgebreide, rĳke stof weer onder één hoofd saam
te brengen. Calvĳn ging daarin reeds voor en gaf aan het derde
boek zĳner Institutie den titel: de modo percipiendae Christi
gratiae, et qui inde fructus nobis proveniant et qui effectus consequantur.
Anderen spreken van de gratia Sp. S. applicatrix
(Quenstedt), σωτηριοποιια seu salutis consequendae modus (Calovius),
redemptionis applicatio (Mastricht), ordo salutis seu
salutis impetrandae modus (Reinhard) enz. Deze heilsorde heeft
nu te worstelen met eene eigenaardige moeilĳkheid. Eenerzĳds
toch is alles door Christus volbracht, de zonde verzoend, de wet
vervuld, de dood overwonnen, Satan onderworpen, de vergeving
verworven, het leven in onverderfelĳkheid aan het licht gebracht.
Men zou verwachten, dat zĳ, voor wie Christus gestorven is,
terstond en volkomen van zonde, lĳden, dood bevrĳd en de heiligheid
en zaligheid deelachtig zouden worden. Dit is echter niet
het geval; integendeel worden zĳ in den tĳd vermaand tot geloof
en bekeering, moeten wedergeboren, gerechtvaardigd, geheiligd en
verheerlĳkt worden, blĳven in dit leven aan zonde, lĳden en dood
onderworpen en gaan eerst door vele verdrukkingen in in het
koninkrĳk der hemelen. Hoe is het eene met het andere te rĳmen?
Eenerzĳds alles volbracht, zoodat er voor den mensch niets te
doen overblĳft; en andererzĳds schĳnt aan den mensch nog het
voornaamste te moeten gebeuren, zal hĳ de verworvene zaligheid
deelachtig worden. De christelĳke religie schĳnt twee onverzoenbare
standpunten in te nemen, het hetero- en het autosoterische,
als zĳ de verwerving der zaligheid geheel aan Christus toeschrĳft
en ons toch opwekt, om onze zaligheid uit te werken met vreeze
en beving, cf. v. Hartmann, Religionsphilosophie I 569 f. Twee
klippen zĳn er daarom, op welke de christelĳke heilsorde altĳd
gevaar liep te stranden, op het antinomianisme aan den eenen en
op het pelagianisme aan den anderen kant.

Het pelagianisme komt niet alleen met de besluiten Gods in
strĳd, deel II 349-357, maar het doet ook te kort aan den
persoon en het werk van Christus. Naarmate het bĳ de verwerving
der zaligheid de werkzaamheid des menschen uitbreidt, krimpt
het die van Christus in. Het is toch duidelĳk, dat, indien het
geloof, de bekeering, de volharding, voor het geheel of voor
een deel in ’s menschen macht staan en zĳn werk zĳn, indien de

beslissing over het feitelĳk zalig worden ten slotte, als het er
op aankomt, in de handen van den mensch ligt, dat dan Christus
hoogstens alleen kan verworven hebben de mogelĳkheid van
het zalig worden. Hĳ heeft dan wel de gelegenheid geopend,
maar of iemand of weinigen of velen of allen van die gelegenheid
gebruik zullen maken en blĳven maken, hangt ten slotte
van de menschen zelven af. God liet hen vrĳ en legde de beslissing
in hunne handen. Dan volgt, dat Christus inderdaad lang
niet alles heeft volbracht, maar dat het voornaamste, d. i. datgene,
wat over het werkelĳk zalig worden beslist, nog door den
mensch geschieden moet. Christus daalt dus af van de eenige
plaats, die Hĳ in het werk der zaligheid inneemt; Hĳ komt op
ééne lĳn te staan met al die profeten en leeraars, door welke
God de menschen onderwezen en opgevoed heeft; zĳn werk wordt
verwant aan en ingevoegd in al die praeparatoire en paedagogische
werkzaamheden, welke God aan het menschelĳk geslacht
te koste heeft gelegd; het evangelie der genade is slechts gradueel
van de lex naturae onderscheiden. En de mensch zelf,
schoon door al dien opvoedenden arbeid Gods geholpen en gesteund,
wordt opgeroepen tot zelfwerkzaamheid. Van hem hangt
het af, of hĳ de gelegenheden, die God hem biedt, aangrĳpen
en alzoo de zaligheid deelachtig worden zal. De pelagiaansche
voorstelling van de heilsorde wischt het specifieke onderscheid
tusschen het Christendom en de heidensche godsdiensten uit, vat
ze alle saam in één proces en kan de Christelĳke religie hoogstens
eeren als de eerste onder haars gelĳken. Zĳ valt in het
paganisme terug en laat de zaligheid verwerven door de eigen
wĳsheid en kracht van den mensch. En daarbĳ ondermĳnt het
dan ook de zekerheid des geloofs. Van de Heidenen getuigt
Paulus, dat zĳ zonder Christus en daarom ook zonder God en
zonder hope zĳn in de wereld, Ef. 2:12. Uit de werken der
wet is er geen rechtvaardiging, is er ook geen zekerheid der
zaligheid; naarmate iemand nauwkeuriger zichzelf en zĳne goede
werken onderzoekt, komt hĳ tot de treurige ontdekking, dat zelfs
zĳne beste werken onvolmaakt en met zonde bevlekt zĳn; hĳ
moet zich daarom met een beroep op Gods liefde, die het ontbrekende
door de vingers ziet en den wil neemt voor de daad,
of met een gezag van kerk en priester zich tevreden stellen en
aan eene valsche gerustheid zich overgeven; zekerheid heeft en

krĳgt hĳ voor zichzelven nooit. Ja, wĳl de genade, voorzoover
hem geschonken en noodig, niet alleen resistibel maar ook altĳd
amissibel blĳft, is hĳ ieder oogenblik aan het gevaar blootgesteld,
om weer te verliezen wat hĳ heeft en uit te vallen van
de hope der zaligheid. Er is op dit standpunt geen vaste gang,
geen ontwikkeling van het christelĳk leven mogelĳk. Zelfs is het
gansch onzeker, wat het resultaat der wereldgeschiedenis zal zĳn,
of er eene gemeente, een koninkrĳk Gods zal komen; de regeering
der wereld berust voor het voornaamste, dit is, voor de eeuwige
eindbestemming, in handen van den mensch. De dwalingen van dit
rationalistisch pelagianisme springen duidelĳk in het oog; maar
ze zĳn ook aanwezig, waar het zich hult in pietistisch of methodistisch
gewaad. Pietisme en methodisme waren, evenals zoovele
andere pogingen tot reformatie des levens in Protestantsche
kerken, tegenover de doode orthodoxie in hun recht. Zĳ bedoelden
oorspronkelĳk niets anders, dan de slapende Christenheid
wakker te schudden, wilden geen verandering aanbrengen in de
belĳdenis der Reformatie maar deze alleen toepassen in het leven.
Maar uit verklaarbare reactie zĳn zĳ in dit hun streven dikwerf
te ver gegaan en tot een ander uiterste overgeslagen. Ook zĳ
hebben het zwaartepunt allengs uit het objectieve in het subjectieve
werk der zaligheid verlegd. Daarbĳ is het dan in het wezen
der zaak onverschillig, of men de zaligheid afhankelĳk maakt
van geloof en gehoorzaamheid dan wel van geloof en bevinding.
In beide gevallen treedt de mensch zelf op den voorgrond. Ook
al loochende pietisme en methodisme de verwerving der zaligheid
door Christus niet, het liet deze toch ongebruikt staan
en bracht ze met de toepassing in geen organisch verband. Het
was, om zoo te zeggen, een dood kapitaal. De ambtelĳke werkzaamheid
van den verhoogden Christus, den Heer uit den hemel,
trad in de schaduw achter de ervaringen en bevindingen van
het subject. In het pietisme werd de mensch in plaats van naar
Christus, naar zichzelven verwezen; hĳ moest een langen weg
afleggen, aan allerlei eischen en voorwaarden voldoen, aan vele
en velerlei kenteekenen zichzelven beproeven, eer hĳ gelooven,
Christus zich toeeigenen en van zĳne zaligheid verzekerd mocht
wezen. Het methodisme trachtte dit alles, bekeering, geloof,
verzekerdheid, wel saam te trekken in één ondeelbaar moment,
maar het systematiseerde deze methode, schoon zeer verkort, op

dezelfde wĳze als het pietisme. Bĳ beide is er eene miskenning
van de werkzaamheid des H. Geestes, van de voorbereiding der
genade, van het verband van schepping en herschepping. En
daarom komt het ook in geen van beide tot een waarachtig
christelĳk leven. Hetzĳ dit pietistisch zich terugtrekke uit de
wereld of naar methodistischen trant agressief in de wereld
optrede, het is altĳd iets aparts, iets, dat dualistisch staat naast
het natuurlĳk leven, en dat daarom niet organisch inwerkt in
gezin en maatschappĳ en staat, in wetenschap en kunst. Met
of zonder de uniform van het leger des heils, Christenen zĳn
een bĳzonder soort menschen, die niet in maar buiten de wereld
leven. De reformatorische tegenstelling van zonde en genade heeft
min of meer voor de Roomsche tegenstelling van natuurlĳk en
bovennatuurlĳk plaats gemaakt. Puritanisme is uitgeruild voor
ascetisme. Het wezen der heiligmaking ligt in onthouding van
middelmatige dingen.

Aan den anderen kant staat het antinomianisme. Tegenover
het pelagianisme verdedigt het eene belangrĳke waarheid, die wĳ,
juist om het antinomianisme te overwinnen, niet ten halve maar
geheel en volkomen erkennen moeten. Het is waar, dat Christus
alles volbracht heeft en dat de mensch aan zĳne offerande ter
zaligheid niets toe te voegen heeft noch ook maar iets toebrengen
kan. Maar het antinomianisme (niet te verwarren met het eigenlĳk
antineonomianisme in Engeland en hier te lande) bedient zich
van deze waarheid alleen, om aan eene gansch andere leer ingang
te verschaffen. Want zeer zeker, Christus heeft alles volbracht.
Maar wil dat zeggen, dat niet wĳ, maar dat ook Christus niets
meer heeft te doen, nadat Hĳ geleden heeft en gestorven is?
Immers neen, want Christus is ook opgewekt en verheerlĳkt, Hĳ
is door en na zĳne opstanding aangesteld tot Zoon Gods in kracht,
tot Heer uit den hemel, tot levendmakenden Geest. Voor Christus
blĳft er in den staat der verhooging nog veel te doen over; Hĳ
moet de zaligheid, welke Hĳ verwierf, ook toepassen en uitdeelen
aan zĳne gemeente, en heeft daartoe zĳnen Geest uitgezonden,
opdat die de gansche gemeente zou wederbaren en in alle waarheid
leiden. Het antinomianisme miskent nu deze toepassing
van het werk der zaligheid; het loochent in beginsel de persoonlĳkheid
en werkzaamheid des H. Geestes. In den grond der zaak
komt het, naar de wet, dat twee uitersten elkander raken, met

het pelagianisme overeen. Maar juist, omdat het innerlĳk gedreven
wordt door een ander belang dan dat van de volmaakte
offerande van Christus, schrĳdt het nog verder voort en ontkent
ook en bestrĳdt de objectieve voldoening. Christus heeft n.l. door
zĳn lĳden en sterven niet de eeuwige zaligheid verworven, maar
Hĳ heeft alleen Gods liefde bekend gemaakt; de verzoening en
rechtvaardiging zĳn al van eeuwigheid. Evenals in het pelagianisme
daalt Christus hier tot den rang van een profeet en leeraar af.
Maar terwĳl het pelagianisme tot deze dwalingen komt door zĳn
deistisch beginsel, komt het antinomianisme principieel op uit
het pantheisme. Het lĳkt als twee druppels water op de philosophie
van het gnosticisme, van Spinoza en Hegel. God is wezenlĳk
één met den mensch; Hĳ is van alle eeuwigheid verzoend; toorn
en gerechtigheid zĳn menschelĳke voorstellingen. Alleen voelt de
mensch zich door zĳne eindigheid en beperktheid verre van God;
hĳ denkt, dat God verre is van hem, dat Hĳ toornt over de
zonde en voldoening eischt. En dat is eene verkeerde gedachte,
welke de mensch zich van God vormt. God is eeuwige liefde,
eeuwig verzoend, eeuwig één met den mensch. En heel de verlossing
bestaat dus daarin, dat de mensch door middel van de
prediking der profeten beter ingelicht en verlicht worde, dat hĳ
den waan aflegge van den toorn en de strafeischende gerechtigheid
Gods, dat hĳ God als zĳn Vader, zichzelven als zĳn
kind erkenne. Er is tot de verlossing niets anders noodig dan
deze verlichting; daarin bestaat zĳ; zĳ omvat niets anders dan
het geloof. Er is geen bekeering, geen berouw, geen leedwezen
over de zonden, geen angst voor de hel, geen vreeze des oordeels,
geen bede om vergeving, geen heiligmaking, geen goede werken
van noode; dat zĳn alle pelagiaansche dwalingen, die aan de
objectieve feiten van Gods genade en verzoening te kort doen.
Op laag, wettisch standpunt voelt men daaraan nog behoefte,
evenals men dan de voldoening nog tot stand laat komen door
Christus’ offerande en van Gods toorn en gerechtigheid spreekt.
Maar dat zĳn religieuse voorstellingen, symbolische inkleedingen,
die voor het gemeene volk haar waarde hebben, doch die op het
standpunt der πνευματικοι, der philosophen plaats maken voor
de zuivere idee en het adaequate begrip. Evenals het pelagianisme,
eindigt ook het antinomianisme met totale miskenning van het
wezen des Christendoms, zinkt tot het paganisme terug en stelt

de verlossing van de zonde in rationalistische verlichting of moralistische
verbetering van den mensch. Beide loochenen, in
ariaanschen of in sabelliaanschen vorm, de belĳdenis der triniteit.

12. Alleen op den grondslag der trinitarische belĳdenis is er
plaats voor eene heilsorde in schriftuurlĳken, christelĳken, gereformeerden
zin. Uit die belĳdenis vloeit toch in de eerste plaats
voort, dat de toepassing van de zaligheid onderscheiden is van
hare verwerving. Immers de Heilige Geest is wel in wezen één
met, maar toch als persoon een ander dan de Vader en de Zoon.
Hĳ heeft een eigen wĳze van bestaan, een eigen orde van werken.
Al is het ook, dat alle werken Gods naar buiten ongedeeld en
ongescheiden zĳn, er is toch in schepping en herschepping eene
oeconomie op te merken, welke ons recht geeft, om van den
Vader en onze schepping, van den Zoon en onze verlossing, van
den Geest en onze heiligmaking te spreken. Waarom kon Christus
getuigen, dat de H. Geest nog niet was, overmits Hĳ nog niet
was verheerlĳkt, en waarom moest de H. Geest op den Pinksterdag
uitgestort worden, indien de heiligmaking niet een werk ware,
onderscheiden van schepping en verlossing, zooals de Geest onderscheiden
is van Vader en Zoon? Het werk, dat aan den Middelaar
was opgedragen, was dan ook met zĳn lĳden en sterven
niet beëindigd. Christus is niet in dien zin een historisch persoon
als anderen, dat Hĳ, na een tĳd lang op aarde geleefd en gearbeid
te hebben, nu nog alleen door zĳn geest nawerkt en door
zĳn woord en voorbeeld invloed oefent. Al heeft Hĳ op aarde
al het werk volbracht, dat de Vader Hem opgedragen heeft te
doen, in den hemel zet Hĳ zĳne profetische, priesterlĳke en koninklĳke
werkzaamheid voort. Daartoe is Hĳ juist opgewekt en
verheerlĳkt aan Gods rechterhand. Hĳ is de levende Heer uit
den hemel. Die werkzaamheid is eene andere, dan welke Hĳ op
aarde verrichtte, al staat zĳ er ook mede in het nauwste verband.
Door zĳne aardsche offerande heeft Hĳ volbracht alles wat er
te doen viel in de sfeer van het recht; Hĳ heeft aan Gods eisch
voldaan, de wet vervuld, alle weldaden der genade verworven.
Dat werk is af en is voor geen vermeerdering of vermindering
vatbaar; er is niets aan toe en niets van af te doen; het is
volmaakt. De Vader rust erin en heeft het bezegeld met de
opwekking zĳns Zoons. Alle weldaden, die God schenkt in het

verbond der genade, schenkt Hĳ per et propter Christum. Maar
er is onderscheid tusschen eigendom en bezit. Gelĳk een kind,
zelfs vóór zĳne geboorte reeds recht heeft op al de goederen
zĳns vaders maar eerst op veel lateren leeftĳd in het bezit daarvan
komt, zoo ook hebben allen, die later gelooven zullen, lang vóór
hun geloof een eigendomsrecht in Christus op alle weldaden, die
Hĳ heeft verworven; maar zĳ treden in het bezit daarvan eerst
door het geloof. De verwerving der zaligheid eischt dus hare
toepassing; zĳ sluit haar in en brengt ze voort. Gelĳk de verhooging
van Christus met zĳne vernedering, gelĳk zĳne werkzaamheid
in den hemel met die op aarde, zoo staat de toepassing
der zaligheid met hare verwerving in verband. En die toepassing
is tweeledig. De verlossing door Christus is toch eene verlossing
van de zonde en al hare gevolgen. Hĳ nam niet alleen de schuld
en straf van ons over, maar volbracht de wet ook in onze plaats.
De toepassing der weldaden van Christus moet dienovereenkomstig
bestaan in de rechtvaardigmaking, d. i. in de verzekering van de
vergeving der zonden en het recht op het eeuwige leven, maar
ook in de heiligmaking, d. i. de vernieuwing naar het beeld van
Christus. Niet alleen de schuld, ook de smet en de macht der
zonde moet weggenomen worden. Het moet eene volkomene verlossing,
eene algeheele herschepping zĳn. Om deze op grond van
zĳne volbrachte offerande uit te werken en tot stand te brengen,
daartoe is Christus verhoogd aan ’s Vaders rechterhand. Daartoe
heeft Hĳ uitgezonden den H. Geest, die niet alleen getuigt met
onzen geest, dat wĳ kinderen Gods zĳn, maar die ons ook wederbaart
en herschept naar het evenbeeld Gods. Dit werk der
toepassing is daarom een Goddelĳk werk, evengoed als de
schepping des Vaders en de verlossing des Zoons; en de Heilige
Geest, die het tot stand brengt, is daarom met den Vader en
den Zoon, een eenig God, te loven en te prĳzen in der eeuwigheid.

In de tweede plaats ligt in de belĳdenis der triniteit opgesloten,
dat het werk der heiligmaking, in oeconomischen zin aan
den H. Geest opgedragen, schoon onderscheiden, toch geen oogenblik
gescheiden is van het werk der verlossing en der schepping,
welke door den Zoon en den Vader worden uitgevoerd. Dat blĳkt
reeds daaruit, dat de Geest in het Goddelĳk wezen uitgaat van
den Vader en den Zoon en met hen deszelfden wezens deelachtig
is. En gelĳk Hĳ bestaat, zoo werkt Hĳ, in schepping en ook in

herschepping. Daaruit volgt allereerst, dat het werk des Geestes
met het werk des Vaders verband houdt en samenstemt. Er is
tusschen beide geen tegenstelling en geen tegenspraak. Het is
niet zoo, dat de Vader aller zaligheid wil en de H. Geest ze
slechts aan weinigen toepast of omgekeerd, maar beiden werken
saam, omdat zĳ één zĳn in wezen. Er volgt daaruit ook, dat
natuur en genade, hoe onderscheiden ook, elkander niet uitsluiten.
Het Roomsche leerstelsel wordt geheel en al door de tegenstelling
van natuur en bovennatuurlĳke genade beheerscht; en
verschillende Protestantsche richtingen en secten zĳn in die
dwaling teruggevallen; pietisme en methodisme miskennen het
recht en de waarde der natuur zoowel vóór als na de bekeering.
Maar de Reformatie kende principieel geen andere tegenstelling
dan die van zonde en genade. Ook de natuur was eene schepping
Gods en stond onder zĳne voorzienigheid; zĳ is op zichzelve van
geen mindere waarde dan de genade. En daarom kon zĳ aan de
natuur, d. i. aan de leiding Gods in het natuurlĳke leven zoowel
bĳ de volken als bĳ de bĳzondere personen, eene paedagogische
beteekenis toekennen. Het is God zelf, die de genadige werking
des H. Geestes reeds in de geslachten voorbereidt, en de Heilige
Geest sluit in zĳne werkzaamheid bĳ de leidingen Gods in het
natuurlĳke leven zich aan en tracht door zĳne genade heel het
natuurlĳke leven te herstellen, van de macht der zonde te bevrĳden
en Gode te wĳden. Maar uit de wezenseenheid van Vader,
Zoon en Geest volgt ook, dat de H. Geest verband houdt met
het werk van den Zoon. Ook Zoon en Geest werken elkander niet
tegen, zoodat de Geest b. v. de zaligheid aan weinigen zou toepassen,
terwĳl de Zoon haar toch voor allen verworven zou hebben
of omgekeerd. Eén in wezen, werken zĳ in hun onderscheidene
werkzaamheid met elkander samen. Door zĳne vernedering is
toch de Zoon zelf geworden tot levendmakenden Geest. Hĳ leeft
geheel en al door den Geest. Wat Hĳ gestorven is, dat is Hĳ
der zonde eenmaal gestorven; wat Hĳ thans leeft, leeft Hĳ Gode.
Hĳ is de onsterfelĳkheid, het eeuwige, geestelĳke leven volkomen
deelachtig geworden. Er is niets natuurlĳks, psychisch meer aan
Hem, dat lĳden en sterven kan. Hĳ heeft, door den Geest reeds
op aarde voor zĳn werk bekwaamd en met Hem gezalfd zonder
mate, dien Geest ten volle verworven, alle gaven diens Geestes
ontvangen, leeft, heerscht en regeert nu door dien Geest. De

Geest des Vaders en des Zoons is geworden zĳn Geest, de Geest
van Christus. Zoo was Hĳ nog niet, voordat Christus verheerlĳkt
was. Maar thans is hĳ de Geest van Christus, zĳn eigendom,
zĳn bezit. En dien Geest zendt Hĳ daarom op den Pinksterdag,
om door Hem alle zĳne weldaden aan zĳne gemeente toe te
passen. De H. Geest verwerft die weldaden niet, Hĳ voegt er
geen enkele aan toe, want Christus heeft alles volbracht. Hĳ is
in geen enkel opzicht verdienende oorzaak onzer zaligheid; dit
is Christus alleen, in wien de volheid der Godheid lichamelĳk
woont, en wiens werk daarom niet behoeft aangevuld of verbeterd
te worden. De H. Geest neemt integendeel alles uit Christus;
gelĳk de Zoon gekomen is om den Vader te verheerlĳken, zoo
is de H. Geest op zĳne beurt nedergedaald, om den Zoon te
verheerlĳken. Van dien Zoon getuigt Hĳ, uit zĳne volheid deelt
Hĳ mede genade voor genade, tot dien Zoon leidt Hĳ henen, en
door den Zoon tot den Vader. En alle weldaden van Christus
past Hĳ toe, aan een iegelĳk in zĳne mate, te zĳner tĳd, naar
zĳne orde. En Hĳ eindigt zĳne werkzaamheid niet, voordat Hĳ
de volheid van Christus in zĳne gemeente heeft doen wonen, en
deze geworden is tot een volkomen man en gekomen is tot de
mate der grootte der volheid van Christus. Daarom is de werkzaamheid
des H. Geestes niet anders dan eene toepassende; de
heilsorde eene applicatio salutis. De vraag is daarbĳ ganschelĳk
niet: wat heeft de mensch te doen, om de zaligheid deelachtig
te worden, maar alleen: wat doet God in zĳne genade, om der
gemeente de door Christus verworvene volkomene zaligheid deelachtig
te maken. Ook de applicatio salutis is een werk Gods,
dat theologisch, niet anthropologisch dient beschouwd te worden.

Tegen deze opvatting der heilsorde wordt echter altĳd van de
zĳde van het pelagianisme het bezwaar ingebracht, dat op die
wĳze het recht des menschen miskend, zĳne zelfwerkzaamheid
onderdrukt en een goddeloos leven bevorderd wordt. Inzoover
dit bezwaar principieel de getuigenis der Schrift zou willen omverwerpen,
dat uit de werken der wet geen vleesch zal gerechtvaardigd
worden, is het op christelĳk standpunt niet ontvankelĳk;
wie er aan tegemoet zou willen komen, zou op datzelfde oogenblik
en in diezelfde mate den bodem der Schrift verlaten. Inzoover
het werkelĳk een bezwaar is en overweging verdient, is het
onwaar en berust het op misverstand. Want de opvatting van de

applicatio salutis als werk Gods sluit niet uit, maar sluit
in de volle erkenning van al die zedelĳke factoren, die onder
de leiding van Gods voorzienigheid inwerken op verstand en
hart van den onbekeerden mensch. Onvoldoende mogen zĳ zĳn
ter zaligheid, gelĳk Schrift en ervaring duidelĳk uitspreken;
maar van miskenning hunner waarde, ook zelfs voor het werk
der genade, is er op zuiver reformatorisch standpunt geen sprake;
het is God zelf immers, die alzoo zĳne menschenkinderen leidt,
zich aan hen betuigt en van den hemel goed doet over hen, of
zĳ Hem zoeken en vinden mochten. Voorts is niet in te zien,
waarom de H. Geest, door het Woord roepende tot geloof en
bekeering, te niet kan doen die zedelĳke werking des Woords
op hart en geweten, welke het pelagianisme eraan toeschrĳft.
De reformatorische leer houdt niet minder, zĳ houdt alleen meer
in, dan door Pelagius en zĳne volgelingen erkend wordt. Dezen
meenen met die zedelĳke werking te kunnen volstaan; Augustinus
echter en zĳne medestanders achtten haar ongenoegzaam
maar namen haar toch ten volle op in de genadewerking des H.
Geestes. Verder is en blĳft de toepassing des heils altĳd een
werk des Geestes, een werk van den Heiligen Geest, van den
Geest van Christus, en daarom nooit dwingend en gewelddadig,
maar altĳd geestelĳk, liefelĳk en zacht, den mensch niet behandelend
als een stok of blok, maar als een redelĳk wezen, verlichtend,
overtuigend, trekkend, buigend; zĳne duisternis doende
wĳken voor licht en zĳne geestelĳke machteloosheid vervangend
door geestelĳke kracht. Genade en zonde vormen eene tegenstelling;
de laatste wordt alleen overwonnen door de macht der
eerste; maar zoodra en in dezelfde mate als de macht der zonde
wordt gebroken, valt de tegenstelling tusschen God en mensch
weg. Het is Gods Geest, die met onzen Geest getuigt, dat
wĳ kinderen Gods zĳn. Ik leef, doch niet meer ik, maar
Christus leeft in mĳ, en wat ik in het vleesch leef, leef ik
door het geloof des Zoons van God. God is het, die in ons
werkt beide het willen en het werken naar zĳn welbehagen,
en die zelf ons onze zaligheid doet uitwerken met vreeze
en beving. Zoover is het er vandaan, dat deze theologische beschouwing
een goddeloos leven zou kweeken, dat zĳ alleen de
realiteit van een nieuw, christelĳk leven waarborgt, de geloovigen
van de vastheid hunner zaligheid verzekert, de zegepraal van het

rĳk Gods onfeilbaar belooft, en het werk des Vaders en des
Zoons in het werk van God den Heiligen Geest, de voltooiing
erlangen doet. Het pelagianisme maakt alles wankel en onvast,
zelfs de zegepraal van het goede en den triumf van het Godsrĳk,
omdat het alles ophangt aan de onberekenbare willekeur van den
mensch. Opkomende voor de rechten van den mensch, treedt het
de rechten Gods met voeten en houdt voor den mensch slechts
het recht der willekeur over. Maar de Reformatie, opkomende
voor de rechten Gods, heeft daarin ook weer het recht des menschen
tot erkenning gebracht; want ook hier geldt het woord
der Schrift: die Mĳ eeren, zal Ik eeren, maar die Mĳ versmaden,
zullen licht geacht worden. De theologische beschouwing der
heilsorde neemt al het goede in zich op, dat in de anthropologische
verscholen ligt; maar het omgekeerde heeft niet plaats.
God omvat den mensch, maar wie met den mensch begint, sluit
God uit.

13. Alle weldaden des verbonds, welke Christus verwierf en
de H. Geest toepast, kunnen saamgevat worden onder den naam
van genade. Van genade kan echter gesproken worden in verschillenden
zin. Vooreerst kan ze aanduiden de onverdiende gunst
Gods jegens zĳne schepselen, inzonderheid jegens zondaren; als
zoodanig komt zĳ in de leer van Gods deugden ter sprake,
deel II 182. Vervolgens kan ze de naam zĳn voor allerlei lichamelĳke
en geestelĳke weldaden, die door God uit genade aan zĳne
schepselen geschonken worden en alle gaven der genade, ja zelve
genade zĳn, Rom. 5:20, Ef. 1:7, 2:5, 8, Phil. 1:2, Col.
1:2, Tit. 3:7 enz. Alverder kan gratie te kennen geven de
bevalligheid, welke iemand door de gaven, waarmede hĳ naar
ziel of lichaam versierd is, tentoonspreidt. En eindelĳk heeft
χαρις en gratia nog de beteekenis van dank, door iemand aan
een ander voor ontvangene gunst betoond (gratias agere). Hier
hebben wĳ alleen met genade in den tweeden zin te doen. Maar
ook zoo is het begrip nog veel te ruim. Want in dezen locus
komen niet ter sprake de objectieve weldaden der genade, welke
God in zĳne wet, in het evangelie, in Christus, kerk, sacrament
enz., aan de menschen gegeven heeft en die elders afzonderlĳk in
de dogmatiek behandeld worden. Hier ter plaatse behooren alleen
die gaven der genade, welke door den H. Geest subjectief en

inwendig aan den mensch worden meegedeeld en die in verband
met zĳne zaligheid staan. Ook deze genadegaven zĳn weder te
onderscheiden in gaven van Gods algemeene genade, welke aan
alle en allerlei menschen in meerdere of mindere mate geschonken
worden; in gaven van Gods bĳzondere genade, welke alleen
het deel der geloovigen zĳn, en in buitengewone gaven (charismata),
welke de H. Geest in de gemeente aan een iegelĳk uitdeelt,
gelĳkerwĳs Hĳ wil, 1 Cor. 12:4-11. Het is duidelĳk,
dat vooral de tweede groep van genadegaven in dit gedeelte der
dogmatiek op behandeling aanspraak heeft. Over deze genade
bestaat tusschen Rome en de Reformatie, bepaaldelĳk in hare
Gereformeerde ontwikkeling, een belangrĳk verschil. Ten eerste
leert Rome wel beslist de noodzakelĳkheid der gratia actualis
(praeveniens, antecedens, excitans, ook wel operans genoemd) en
verwerpt alzoo het pelagianisme en semipelagianisme; ook verstaat
het onder die genade niet de uitwendige roeping door het evangelie
alleen met de daaraan verbonden zedelĳke werking op
verstand en wil; het denkt daarbĳ aan eene illustratio intellectus
en inspiratio voluntatis, welke aan den mensch niet alleen vires
morales maar ook vires physicas toevoegt. Doch het vat deze
genade bĳ den aanvang en bĳ den voortgang op als resistibel en
amissibel; de beslissing, of de mensch die genade zal aannemen,
met haar zich voorbereiden zal voor zĳne rechtvaardiging, de
genade der rechtvaardiging (gratia infusa) ontvangen en ten einde
toe behouden zal, hangt van hemzelven af. Ten tweede wordt de
natuur der genade bĳ Rome anders omschreven dan bĳ de
Reformatie. Wel zeggen de Roomsche theologen uitdrukkelĳk,
dat de gratia actualis en infusa geen substantie is maar eene
qualiteit, Heinrich, Dogm. Theol. VIII 556 f. Pesch, Prael. dogm.
V 174, maar reeds van de gratia excitans heet het, dat zĳ niet
moraliter maar physice elevat facultates nostras, ut supernaturaliter
agere possint, Pesch, Prael. dogm. V 19, en dus entitatieve
bovennatuurlĳk is, totum ordinem naturalem transcendens, ib. 21.
En nog sterker wordt van de gratia infusa gezegd, dat zĳ een
gave Gods is, waardoor de mensch in ordinem supernaturalem
elevatur et naturae divinae aliquo modo particeps fit, ib. 172.
188. Dit staat ten derde daarmede in verband, dat de bedoeling
der genade bĳ Rome eene andere is dan bĳ de Reformatie. Zĳ
heeft daar tweeërlei taak, ut elevet et sanet. De eerste dringt

de laatste geheel in de schaduw, munus elevandi est principale
et gratiae convenit in omni ordine supernaturali. Munus antem
sanandi est secundarium et gratiae accessit in ordine naturae
lapsae; in den eersten zin is zĳ absoluut, in den tweeden slechts
toevallig noodzakelĳk, ib. 32. 33 en zoo alle boven bl. 441v. aangehaalde
schrĳvers. De genade is bĳ Rome in de eerste plaats
eene boven de natuurorde aan den mensch toegevoegde qualiteit,
waardoor hĳ in beginsel in eene bovennatuurlĳke orde opgenomen,
de Goddelĳke natuur, de heiligheid, het kindschap, de gemeenschap
Gods, de inwoning des H. Geestes, de aanschouwing Gods
deelachtig wordt en zulke bovennatuurlĳke werken verrichten
kan, welke ex condigno het eeuwige leven verdienen. De vergeving
der zonden is hier ondergeschikt, het geloof heeft slechts eene
praeparatoire waarde; hoofdzaak is de verheffing des menschen
boven zĳne natuur, de vergoddelĳking, ἡ προς θεον αφομοιωσις
τε και ἑνωσις, Dionysius bĳ Heinrich, Dogm. Theol. VIII 595,
cf. ook deel II 152. 518.

De Reformatie verwierp deze neoplatonische mystiek, keerde
tot de eenvoudigheid der H. Schrift terug en kreeg daarom eene
geheel andere voorstelling van de genade. Deze dient niet, om
den mensch op te nemen in eene bovennatuurlĳke orde, maar om
hem van de zonde te bevrĳden. Genade staat niet tegenover
natuur, maar alleen tegenover zonde. Zĳ was in eigenlĳken zin
niet noodig bĳ Adam vóór den val, maar is eerst door de zonde
noodzakelĳk geworden; zĳ is daarom niet absoluut, maar slechts
toevallig noodzakelĳk. De physische tegenstelling van natuurlĳk
en bovennatuurlĳk maakt voor de ethische van zonde en genade
plaats. Wanneer de genade de zonde ganschelĳk met haar schuld
en smet en straf wegneemt, dan heeft zĳ haar werk verricht. Dan
is de mensch vanzelf weer beeld Gods, want het beeld Gods is
geen donum superadditum maar behoort tot het wezen van den
mensch. Er behoeft dus naast de genade, die van de zonde verlost,
geen andere genade te zĳn, die den mensch dan nog boven
zĳne natuur verheft. Wel heeft de genade volgens de Gereformeerden
ons meer teruggeschonken, dan wĳ door Adam verloren
hebben. Want Christus verwierf niet alleen het posse non peccare
en mori, gelĳk de Lutherschen het voorstellen, maar Hĳ schenkt aan
de geloovigen terstond het non posse peccare en mori; Hĳ brengt
ons niet terug op dat punt van den weg, waar Adam stond,

maar Hĳ heeft den ganschen weg voor ons ten einde toe afgelegd.
Hĳ volbracht niet alleen de passieve maar ook de actieve
gehoorzaamheid, Hĳ verwierf de onverliesbare zaligheid, het eeuwige
leven, welke voor Adam nog lagen in de toekomst. Juist
omdat de bestemming van Adam lag in de eeuwige zaligheid,
kon Christus deze in zĳne plaats voor ons verwerven. Maar de
genade geeft toch niets meer, dan wat, indien Adam ware staande
gebleven, in den weg der gehoorzaamheid door hem verkregen
zou zĳn. Het genadeverbond verschilt van het werkverbond in
den weg, maar niet in het einddoel. Het is eenzelfde goed, dat
in het werkverbond beloofd was en in het verbond der genade
geschonken wordt. De genade herstelt de natuur en voert ze op tot
haar hoogste hoogte, maar zĳ voegt er geen nieuw, heterogeen
bestanddeel aan toe. Daaruit vloeit voort, dat de genade in de
reformatorische theologie in geen enkel opzicht het karakter van
eene substantie kan dragen. Wel beleed de Reformatie van de genade,
dat zĳ niet alleen uit-, maar ook inwendig is, dat zĳ niet alleen
moreele maar ook hyperphysische krachten schenkt, dat zĳ eene
qualiteit, een habitus is. Maar ook al drukte zĳ zich soms in
dezelfde woorden als Rome uit, zĳ legde daarin toch een anderen
zin. Bĳ Rome is de genade een physische kracht, omdat zĳ de
natuur verheffen moet tot de bovennatuurlĳke orde; indien zĳ
alleen diende, om den mensch van de zonde te bevrĳden, zou
met het oog op de Roomsche leer van de zonde, eene moreele
kracht der genade waarschĳnlĳk genoeg zĳn. Doch de Reformatie
dacht anders over de zonde; deze was schuld en tegelĳk een
totaal bederf der menschelĳke natuur; de mensch was van nature
dood in zonden en misdaden; zĳne onmacht kan in zekeren zin
eene natuurlĳke heeten, boven bl. 150, 151. En daarom moet
de genade ook eene zoodanige zĳn, die het verstand verlicht en
den wil buigt, die dus niet alleen zedelĳk maar ook hyperphysisch
werkt en de krachten herstelt. Maar bĳ Rome is deze physische
werking der genade eene tegenstelling van de ethische, in elk
geval eene de ethische verre te boven gaande; bĳ de Reformatie
is en blĳft zĳ ethisch. De natuurlĳke onmacht is immers in
haar aard een geestelĳke, zedelĳke onmacht, eene onmacht ten
goede, enkel en alleen door de zonde veroorzaakt; zĳ heet alleen
natuurlĳk, omdat zĳ „van nature” d. i. krachtens de gevallen,
zondige natuur den mensch eigen is, niet door gewoonte, opvoeding

enz. in hem aangebracht is en dus ook niet door dergelĳke
zedelĳke machten kan weggenomen worden. De genade werkt
alleen hyperphysisch, omdat zĳ die gevallen-natuurlĳke onmacht
wegneemt en de oorspronkelĳk-natuurlĳke bekwaamheid
ten goede herstelt. Bĳ Rome geeft de genade in strikten zin
eene physische kracht, die de homo naturalis zonder het donum
superadditum, ook al is hĳ volkomen zondeloos, niet bezit en
die hem afzonderlĳk geschonken moet worden. Het is dien mensch
physisch onmogelĳk, om bovennatuurlĳke goede werken te doen,
zooals het hem physisch onmogelĳk is, om met de hand aan de
sterren te raken. Maar van dien aard is de onmacht in de Protestantsche
belĳdenis niet; en daarom is de genade hier ook
geen physische qualiteit in Roomschen zin, ook al herstelt zĳ de
oorspronkelĳke, door de zonde verloren kracht ten goede. En
wĳl nu de zonde geen substantie is en aan den mensch niets
substantieels heeft ontnomen, kan ook de genade nooit als eene
substantie gedacht worden. Zĳ is eene herstelling van de forma,
welke den mensch en de schepselen in het algemeen oorspronkelĳk
bĳ de schepping ingedrukt was. De herschepping is geen tweede,
nieuwe schepping. Zĳ voegt aan het bestaande geen nieuwe
schepselen toe, zĳ brengt er geen nieuwe substantie in, maar zĳ
is wezenlĳk reformatie. Maar daarbĳ strekt intensief de werking
der genade even ver als de macht der zonde zich uit. De zonde
heeft alles aangetast, heel het organisme der schepping, de natuur
zelve der schepselen bedorven; en daarom is de genade eene kracht
Gods, die de menschheid ook innerlĳk, in de kern van haar wezen,
van de zonde bevrĳdt en ze eens zonder vlek of rimpel voor
Gods aangezicht stelt. Daarom is eene zedelĳk werkende genade
niet genoeg. Rome schĳnt de genade te eeren, als zĳ haar absoluut
noodzakelĳk noemt, en physische krachten laat schenken,
die de natuur ver te boven gaan. Maar ten slotte maakt zĳ heel
die genade weer zoo onmachtig, dat deze in hare werking afhangt
van den wil van den mensch. Zĳ werkt niets uit, wanneer de
wil haar weerstaat. En als de wil haar toestemt, dient zĳ alleen,
om den mensch de krachten te schenken, die tot het verdienen
van elke volgende genade en van het eeuwige leven van noode
zĳn. Zĳ is een hulpmiddel voor den mensch tot zĳn deificatie.
Maar bĳ de Reformatie is de genade het begin, midden en einde
van heel het werk der zaligheid; er komt niets in van de

verdienste van den mensch. Gelĳk de schepping en de verlossing,
zoo is ook de heiligmaking een werk Gods. Uit Hem en door
Hem is zĳ, en daarom leidt zĳ ook tot Hem henen. Hem zĳ de
heerlĳkheid in der eeuwigheid. Cf. over het Geref. begrip der
genade: Zanchius, Op. II 342 VII 266. 354. Polanus, Synt. II
c. 21. Martyr, Loci Comm. 248. Perkins, Werken I 799v.
Twissus, Op. I 685 sq. Junius, de natura et gratia, Op. I 302-305.
Gomarus, de gratia conversionis, Op. I 85-126. Moor I
670. M. Vitringa III 173 enz.

14. Onder den algemeenen naam der genade zĳn vele bĳzondere
weldaden begrepen. De Schrift is onuitputtelĳk in het opsommen
der zegeningen, die Christus verworven heeft. De theologie
was er ten allen tĳde verlegen mede, om ze volledig en in geregelde
orde te behandelen. Toen de Hervorming het werk des
H. Geestes wederom op den voorgrond plaatste, besprak zĳ dit
eerst wel in de drie loci de poenitentia, de fide et de bonis
operibus, maar zĳ zag zich weldra tot breedvoeriger behandeling
genoodzaakt. En niet alleen werd het aantal loci uitgebreid, maar
in hun inhoud en onderlinge verhouding kwam er allengs, vooral
in de Geref. theologie, allerlei belangrĳke wĳziging. Zoo werd
de wedergeboorte eerst in zeer ruimen zin opgevat, als de vernieuwing
des menschen, en dus na het geloof behandeld, Calv.
Inst. III c. 2. 3. Beza, Tract. theol. I 671. Junius, Theses theol.
34, 1. Ned. Gel. art. 22, of ook zelfs voor heel de herschepping
genomen, zoodat zĳ ook de rechtvaardiging of vergeving omvatte,
Form. Conc. bĳ Müller 611; maar weldra zag men in, ook met
het oog op de kinderen des verbonds, wier doop tegenover het
anabaptisme verdedigd moest worden, dat de gratia regenerationis
prior in nobis est quam fides, quae illius est effectus, Polanus,
Synt. p. 467, en kwam er dus toe, om de wedergeboorte te beperken
tot de instorting van het eerste levensbeginsel en dus aan
het geloof te laten voorafgaan. Over den tĳd dier wedergeboorte
was en bleef er groot verschil; terwĳl Roomschen en Lutherschen
haar bĳ alle kinderen lieten plaats hebben in den doop, zeiden de
Gereformeerden, dat de genade der wedergeboorte aan de uitverkoren
kinderen des verbonds geschonken werd of reeds vóór of onder
of na of ook wel zonder nadere bepaling voor, onder of na den doop,
Voetius, Disp. II 408 sq. Witsius, Misc. S. II 614. 627. M. Vitringa

III 80, en dat zĳ aan hen, die op later leeftĳd werden toegebracht,
onder en na of ook wel vóór de roeping verleend werd, Voetius, Disp.
II 461. Daaruit vloeide weder voort, dat de wedergeboorte in de
dogmatiek niet alleen vóór het geloof maar ook vóór de roeping
kwam te staan; eene orde, die daarmede verdedigd werd, dat verbum
Dei nemo salutariter andire potest nisi qui sit regenitus, Maccovius,
Loci C. p. 710-714. Coll. theol. p. 398. Theses theol. per
loc. comm. 1641 p. 320. Voetius, Disp. II 445. Kuyper, Het
werk v. d. H. Geest II 128v. Een verder gevolg van deze orde
was, dat de poenitentia, die bĳ de Hervormers aan het geloof
voorafging en door de wet bewerkt werd, zoo goed als geheel
kwam te vervallen; trouwens, Luther en Calvĳn hadden al onderscheid
gemaakt tusschen de droefheid, die uit de wet voortkwam
en ook in onbekeerden vallen kan, en die andere, welke het geloof
reeds onderstelde en eene ware droefheid over de zonde
was. De Gereformeerden namen daarom op het voorbeeld van
Calvĳn, Inst. III 3, 1. 2 de poenitentia op in het christelĳk
leven, en gingen daarvoor spoedig, wĳl poenitentia evenals
boete een Roomschen bĳsmaak verkregen had en onwillekeurig
aan straf deed denken, een ander woord gebruiken, n.l. resipiscentia,
Beza, Tract. theol. I 327 sq. Musculus, Loci Comm.
1567 p. 550. Deze bekeering kreeg dus een geheel anderen zin.
Als de wedergeboorte in den regel aan alles voorafging en bĳ
de kinderen des verbonds in de jeugd plaatst greep, dan behoefde
de bekeering niet altĳd, gelĳk het pietisme en methodisme het
later verlangde, gepaard te gaan cum notabili concussione et
violenta tractione, maar kon zĳ assiduo, successive et suaviter
geschieden; dan was het ook niet noodig, dat iemand duidelĳk
kennis droeg en verslag kon geven van de wĳze en den tĳd zĳner
bekeering, Voetius, Dis, II 415. 460, zooals bĳv. Wesley wist,
dat ze plaats had 24 Mei 1738 ’s avonds te 8-3/4 uur. Dan was
zĳ niet meer samengetrokken op één punt, maar verbreidde zĳ
zich door heel het christelĳk leven heen; dan kon zĳ ook niet
meer, gelĳk de poenitentia vroeger, tot deelen hebben de contritio
en fides, maar bestond zĳ in eene voortdurende afsterving
van den ouden en opstanding van den nieuwen mensch, Ursinus
in zĳne verklaring van Zond. 23. Beza ib. Polanus, Synt. p. 468
enz. En eindelĳk, om niet meer te noemen en van de onderscheiding
van de roeping in uit- en inwendige, van het geloof in

habitus en actus hier niet verder te spreken—werd in de
heilsorde nog deze wĳziging aangebracht, dat de rechtvaardigmaking
zelfs vóór de wedergeboorte en roeping werd geplaatst.
Daartoe kwam men vooral in den strĳd tegen het neonomisme.
Geloof en bekeering konden en mochten toch geen wettische
conditiën zĳn, door den mensch te volbrengen, om de vergeving
deelachtig te worden en zoo tot stand te doen komen. Zĳ waren
immers gaven des H. Geestes, weldaden van het verbond der
genade, vruchten van het werk van Christus. Maar dan was er
ook geen gemeenschap aan die weldaden mogelĳk, dan na gemeenschap
aan den persoon van Christus. De toerekening van
zĳn persoon met al zĳne weldaden, ging dus aan de schenking
dier weldaden vooraf: de rechtvaardigmaking kreeg in de heilsorde
de eerste plaats. Desniettemin is dit schema in de Geref.
dogmatiek slechts zelden ten einde toe gevolgd en volledig toegepast;
slechts enkelen, zooals Maccovius, hebben de orde:
justificatio activa, regeneratio, fides, justificatio passiva, bona
opera. De toestanden, die er in de kerk allengs intraden, lieten
de toepassing van het schema niet toe. Bĳ een zuiveren kerkstaat
is het mogelĳk te gelooven, dat de kinderen des verbonds
in hun jeugd worden wedergeboren en successive et suaviter tot
geloof en bekeering komen. Maar als de wereld de kerk binnendringt
en velen opgroeien en jaren lang leven, zonder eenige
vrucht te toonen, des geloofs en der bekeering waardig, dan zien
de ernstig gezinden zich geroepen, om tegen het vertrouwen op
eene wedergeboorte in de jeugd en het historisch geloof aan de
vergeving der zonden te waarschuwen en aan te dringen op waarachtige
bekeering, op zaligmakend geloof, om alzoo in waarheid
de vergeving der zonden deelachtig te worden. Tegenover eene
doode orthodoxie hebben pietisme en methodisme met hunne
revivals altĳd weer recht van bestaan.

De heilsorde is echter door deze beide richtingen veranderd
in eene bekeeringsgeschiedenis van den zondaar, die tot model
strekte voor ieder zonder onderscheid. Daarbĳ werden gewichtige
waarheden miskend en de heilsorde zelve vervalscht. Deze heeft
toch niet uiteen te zetten, hoe de mensch tot bekeering en verzekering
moet komen; want alzoo wordt aan den H. Geest de
wet gesteld, ééne methode voor allen gekozen en het anthropologische
standpunt in de plaats van het theologische geschoven.

Maar de heilsorde heeft aan te geven, welke de weldaden zĳn,
die Christus verworven heeft en door den H. Geest toepast, en
in welke orde zĳ liggen in het Woord en in de gedachte Gods.
Zoo beschouwd, is er nu 1o geen twĳfel aan, dat alle weldaden
van Christus weldaden zĳn van het verbond der genade. Dat
verbond heeft zĳn grondslag in de eeuwigheid, het rust in den
raad en het welbehagen Gods. Christus is middelaar van dat
verbond en heeft daarom in den tĳd plaatsvervangend voor de
zĳnen kunnen voldoen. Er heeft eene toerekening van Christus
aan zĳne gemeente en van de gemeente aan Christus, er heeft
tusschen beiden eene verwisseling plaats gehad, er is eene unio
mystica gelegd, die niet eerst in den tĳd tot stand komt maar
wortelt in de eeuwigheid. Indien men dit alles rechtvaardiging
wil noemen, is daar geen ander bezwaar tegen, dan dat men het
woord bezigt in ongewonen zin, van het spraakgebruik der Schrift
afwĳkt, eene zelfde zaak tweemaal behandelt onder verschillenden
naam (eens als pactum salutis, dan als rechtvaardiging), en aan
zĳn uitgangspunt toch niet getrouw kan blĳven. Want ook zĳ,
die in de Geref. kerk eene eeuwige rechtvaardigmaking leeren,
hebben toch nooit gezegd, dat die plaatsverwisseling van Christus
en zĳne gemeente in het pactum salutis reeds de gansche, volle
rechtvaardigmaking was. Maar zĳ hebben haar gehouden voor het
eerste moment en uitdrukkelĳk verklaard, dat zĳ in de opstanding
van Christus, in het evangelie, in de roeping, in de getuigenis
des H. Geestes door het geloof en uit de werken en in het
laatste oordeel voortgezet en voltooid moest worden. Niemand
hunner heeft dan ook de rechtvaardigmaking behandeld of afgehandeld
in den locus over den raad Gods of het verbond der
verlossing; maar allen hebben ze in de heilsorde, en zelfs niet
alleen vóór maar ook dan nog weer na het geloof als justificatio
passiva ter sprake gebracht. 2o Evenmin mag er op christelĳk
standpunt twĳfel aan zĳn, dat alle weldaden der genade
door Christus verworven zĳn, in Hem aanwezig zĳn en voor
zĳne gemeente gereed liggen. Er behoeft van de zĳde des
menschen niets aan toegevoegd; alles is volbracht. En wĳl deze
weldaden alle weldaden des verbonds zĳn, in den weg des
verbonds verworven zĳn en in dienzelfden weg uitgedeeld worden,
daarom is er geen gemeenschap aan die weldaden dan door gemeenschap
aan zĳn persoon. Het verbond, de unio mystica, de

toerekening van Christus gaat vooraf; hoe zouden wĳ anders
den H. Geest, de genade der wedergeboorte, de gave des geloofs
ontvangen kunnen, die immers alle door Christus verworven
en zĳn eigendom zĳn? Het is dus niet zoo, dat wĳ eerst
buiten Christus om door den H. Geest worden wedergeboren
en het geloof ontvangen, om dan daarmede tot Christus te
gaan, zĳne gerechtigheid aan te nemen en alzoo door God
gerechtvaardigd te worden. Maar uit het welbehagen des Vaders,
uit de volheid van Christus, uit het verbond der genade
vloeien ook deze weldaden ons toe. Indien men nu deze toerekening
van den persoon van Christus, die aan de schenking zĳner
weldaden, dus ook aan wedergeboorte en geloof voorafgaan,
rechtvaardigmaking wil noemen, dan zĳn daartegen in hoofdzaak
dezelfde bedenkingen in te brengen, die boven genoemd zĳn. Maar
dan vergeet men bovendien, dat deze toerekening van Christus
met de rechtvaardigmaking of vergeving niet identisch is; dat
alle weldaden, ook wedergeboorte, geloof, heiligmaking enz.,
evengoed als de vergeving der zonden objectief in Christus gereed
liggen en er dus als zoodanig geen orde aan te ontleenen is; en
dat de justificatio passiva door en uit het geloof eene actie
Gods is, eene getuigenis des H. Geestes in en met onzen geest,
die van de justificatio activa niet temporeel te scheiden is.
3o De weg, waarin deze straks nader te omschrĳven weldaden in
het bezit der geloovigen komen, is die der roeping door Woord
en door Geest. Daardoor bracht God de schepping, daardoor
brengt Hĳ ook de herschepping tot stand. Velen hebben deze
roeping na de wedergeboorte geplaatst. En zonder twĳfel gaat
hĳ alle kinderen des verbonds, die in hun jeugd worden wedergeboren,
deze weldaad aan de roeping vooraf. Toch is het stellen
van deze gevallen tot algemeenen regel even gevaarlĳk als het
omgekeerde. Want ten eerste is er onder de Geref. altĳd verschil
en vrĳheid van gevoelen geweest over den tĳd der wedergeboorte,
vóór of onder of na den doop. De Schrift spreekt niet duidelĳk
genoeg, om in dezen eene beslissing te nemen. Ten andere is het
in vele gevallen zeer moeilĳk aan te nemen, dat menschen, die in
hun jeugd zĳn wedergeboren, jaren lang in allerlei zonden leven en
daarna eerst tot bekeering komen, cf. ook Voetius, Disp. II 410;
de Schrift geeft hiervoor geen enkel bewĳs. Ten derde gaat het
niet aan, om op het gebied der zending bĳ de roeping door het

evangelie reeds de wedergeboorte te onderstellen, wĳl Woord en Geest
daardoor op bedenkelĳke wĳze gescheiden worden. Ten vierde wĳst
de orde van bestaan bĳ de personen in het Goddelĳk wezen en de
orde van hun werken in schepping en herschepping aan, dat het
Woord aan den Geest, kerstdag en paaschfeest aan pinksteren voorafgegaan;
de H. Geest is de getuige van Christus. En eindelĳk is
de roeping veel ruimer op te vatten, dan geschieden kan, wanneer zĳ
na de wedergeboorte wordt geplaatst. Er is eene vocatio universalis,
eene vocatio generalis, eene vocatio specialis. De roeping in het
algemeen bedoelt volstrekt niet alleen, om de wedergeborenen tot
geloof en bekeering te brengen, maar heeft beteekenis voor alle
menschen. Zĳ is geenszins uitwendig alleen maar ook inwendig en
wordt reeds vroeg door kinderen verstaan. Dat dooven daarbĳ
niet hooren kunnen, is volstrekt geen bezwaar, omdat God zelf
de roepende is, en, gelĳk Hĳ bĳ de schepping alles door zĳn
woord uit het niet te voorschĳn riep, zoo bĳ de herschepping de
dingen, die niet zĳn, roept alsof zĳ waren. 4o De weldaden
zelve, die door de roeping het deel der geloovigen worden, vallen
in twee groepen uiteen. Zonde is schuld en smet, verbreking
van het werkverbond en verlies van het beeld Gods. Christus
voldeed door zĳne passieve en actieve gehoorzaamheid. En zoo
bestaan de weldaden van Christus daarin, dat Hĳ ons in onze
relatie tot God en alle schepselen herstelt (rechtvaardigmaking,
aanneming tot kinderen, christelĳke vrĳheid), en voorts ons naar
Gods beeld vernieuwt (wedergeboorte in ruimer zin, heiligmaking,
volharding). De eerste reeks van weldaden wordt ons geschonken
door de verlichting des H. Geestes, wordt door ons ontvangen
in het geloof als cognitio, assensus, certitudo, en zet
ons bewustzĳn om. De tweede groep van weldaden wordt ons
deel door de wederbarende werkzaamheid des H. Geestes, in
het geloof als fiducia cordis, en verandert ons zĳn. Bĳ de eerste
is ons oog naar het verleden gericht, naar den historischen
Christus, naar het kruis en naar het evangelie, dat daarvan
getuigt; bĳ de tweede is onze blik naar boven geslagen, naar
den levenden Heer in den hemel, den koning der kerk, den
bruidegom der gemeente. Onderscheiden zĳn deze weldaden,
gescheiden zĳn ze niet. Het is Christus zelf, de verheerlĳkte Heiland,
die door zĳn Woord en Geest ons geloof op zĳne offerande
richt en onze personen opneemt in zĳne gemeenschap. Het is

eenzelfde geloof, waardoor Hĳ ons in ons bewustzĳn verzekert
en in ons zĳn vernieuwt, ons rechtvaardigt en woont in onze
harten. 5o Dienovereenkomstig is de heilsorde in drie loci te
behandelen: roeping en wedergeboorte (in enger zin), geloof en
rechtvaardigmaking, heiligmaking en volharding, cf. Voetius, Disp.
II 432 sq. In den eersten locus treedt Christus voornamelĳk op
als profeet, die door zĳn woord ons onderwĳst ter zaligheid; de
H. Geest is daarbĳ de getuige van Christus, die zĳn officium
elencticum uitoefent, en door de gratia praeparans, praeveniens
en operans ons het beginsel des nieuwen levens schenkt. In den
tweeden is Christus voornamelĳk de priester, die door het geloof
ons zĳne gerechtigheid schenkt en van de schuld der zonden ons
bevrĳdt; de H. Geest oefent daarbĳ zĳn munus paracleticum uit
en maakt ons door de gratia illuminans van onze zaligheid zeker.
In den derden treedt Christus voornamelĳk op als onze koning,
die ons door het geloof regeert en beschermt; de H. Geest volbrengt
daarbĳ zĳn munus sanctificans en herschept ons door de
gratia cooperans, conservans, perficiens naar het evenbeeld van
Christus. In Rom. 8:30 noemt Paulus evenzoo drie weldaden
op, waarin de προγνωσις zich realiseert, n.l. roeping, rechtvaardigmaking
en verheerlĳking. Al deze weldaden vallen in den tĳd;
ook het ἐδοξασεν slaat niet op de verheerlĳking na den dood of
den dag des oordeels, maar blĳkens den aoristus op de verheerlĳking,
die de geloovigen in Paulus’ dagen reeds op aarde ontvingen
door de inwoning des Geestes, cf. 2 Cor. 3:18, en die
in de glorificatie bĳ de opstanding ten jongsten dage zich voltooit,
1 Cor. 15:53, Phil. 3:21. Zĳ worden in het geloof alle tegelĳk
aan de uitverkorenen geschonken, cf. ook 1 Cor. 6:11, maar
daarom bestaat er onder haar nog wel eene logische orde; en
deze wordt in den ordo salutis voorgesteld, cf. Gennrich, Studien
zur Paulin. Heilsordnung, Stud. u. Krit. 1898 S. 377-431.



§ 44. Roeping en Wedergeboorte.

1. Door Woord en Geest brengt God de schepping, en ook
de herschepping tot stand. Door te spreken, roept Hĳ alle dingen
uit het niet te voorschĳn. Gen. 1, Ps. 33:6, Joh. 1:3, Hebr.

1:3, 11:3; door het woord zĳner almacht richt Hĳ de gevallene
wereld weer op. Hĳ roept Adam, Gen. 3:9, Abram, Gen.
12:1, Jes. 51:2, Israel, Jes. 41:9, 42:6, 43:1, 45:4, 49:1,
Hos. 11:1, Jer. 31:3, Ezech. 16:6, en laat door zĳne dienaren
noodigen tot bekeering en leven, Deut. 30, 2 Kon. 17:13,
Jes. 1:16v., Jer. 3, Ezech. 18, 33 enz., Rom. 8:28, 29, 2 Cor.
5:20, 1 Thess. 2:12, 5:24, 2 Thess. 2:14, 1 Petr. 2:9,
5:10 enz. Wĳl deze roeping Gods in en door den Zoon tot de
menschen komt en Christus de verwerver der zaligheid is, wordt
zĳ ook speciaal aan Hem toegeschreven; gelĳk de Vader alle
dingen door Hem schiep en Hĳ toch ook zelf de Schepper aller
dingen is, zoo is Hĳ ook zelf de roepende, Mt. 11:28, Mk. 1:15,
2:17, Luk. 5:32, 19:10, die arbeiders in zĳn wĳngaard uitstoot,
Mt. 20:1-7, ter bruiloft noodigt, Mt. 22:2, de kinderen
vergadert als eene hen hare kiekens, Mt. 23:37, apostelen en
leeraars aanstelt, Mt. 10, 28:19, Luk. 10, Ef. 4:11, wier geluid
over de geheele aarde uitgegaan is, Rom. 10:18. Ofschoon de
roeping dus wezenlĳk van God of van Christus uitgaat, zoo
bedient Hĳ zich daarbĳ toch van menschen, niet alleen in den
engeren zin van profeten en apostelen, herders en leeraars, maar
ook in het algemeen van ouders en verwanten, van onderwĳzers
en vrienden. Zelfs komt er eene sprake tot ons uit al de werken
van Gods handen, uit de gangen der historie, uit de leidingen
en ervaringen van ons leven. Alles spreekt den vrome van God.
Al geschiedt de roeping in engeren zin ook door het woord des
evangelies, deze mag toch niet gescheiden worden van die, welke
door natuur en geschiedenis tot ons komt. Het verbond der
genade wordt gedragen door het algemeene verbond der natuur.
Christus, die de middelaar des verbonds is, is dezelfde, die als
Logos alle dingen geschapen heeft, die als licht in de duisternis
schĳnt en verlicht een iegelĳk mensch, komende in de wereld.
God laat zich aan niemand onbetuigd, maar doet goed van den
hemel en vervult ook de harten der Heidenen met spĳs en
vroolĳkheid, Ps. 19:2-4, Mt. 5:45, Joh. 1:5, 9, 10, Rom.
1:19-21, 2:14, 15, Hd. 14:16, 17, 17:27. Er is daarom
allereerst eene vocatio realis te onderscheiden, die niet zoozeer
in duidelĳke woorden als wel in zaken (res), door natuur, geschiedenis,
omgeving, leidingen en ervaringen tot den mensch
komt, die niet tot middel heeft het evangelie maar de wet en

door de wet in gezin, maatschappĳ en staat, in religie en moraal,
in hart en geweten den mensch tot gehoorzaamheid en onderwerping
roept, cf. Synopsis pur. theol. 30, 2. 3. Mastricht, Theol.
VI 2, 15. Witsius, Oec. foed. III 5, 7-15. Marck, Theol. 17,
10. Moor III 386. 387. Deze roeping is wel onvoldoende tot
zaligheid, omdat zĳ van Christus en zĳne genade niet weet en
dus niemand kan leiden tot den Vader, Joh. 14:6, Hd. 4:12,
Rom. 1:16; de wereld heeft met haar toch in hare dwaasheid
en duisternis God niet gekend, Joh. 1:5, 10, Rom. 1:21v.,
1 Cor. 1:21, Ef. 2:12. Maar zĳ is toch eene rĳke bemoeienis
van God met zĳn schepsel, een getuigenis van den Logos, eene
werking van den Geest Gods, die voor de menschheid van groote
beteekenis is. Aan haar is te danken, dat de menschheid in
weerwil van de zonde is kunnen blĳven bestaan, dat zĳ zich in
gezinnen, maatschappĳen en staten heeft georganiseerd, dat er
nog een besef van godsdienst en zedelĳkheid in haar is overgebleven
en dat zĳ niet weggezonken is in bestialiteit. Alle dingen
bestaan te zamen in Christus, die alles draagt door het woord
zĳner kracht, Col. 1:16, Hebr. 1:13. Bepaaldelĳk dient zĳ ook,
om zoowel in het leven der volken als in dat der bĳzondere
personen voor de hoogere en betere roeping door het evangelie
den weg te banen. Christus bereidt als Logos door allerlei middelen
en wegen zĳn eigen werk der genade voor. Hĳ trad daarom
zelf op in de volheid der tĳden. Toen de wereld God door hare
wĳsheid niet heeft gekend, heeft het Gode behaagd, door de
dwaasheid der prediking zalig te maken, die gelooven, 1 Cor. 1:21.
Het evangelie komt niet in eens tot alle volken, maar zet in den
weg der historie zĳn loop door de wereld voort; het komt ook
bĳ de bĳzondere personen in dat oogenblik, dat door God zelf
in zĳne voorzienigheid voorbereid en bepaald is.

Hoe belangrĳk deze vocatio realis echter ook zĳ, hooger staat de
vocatio verbalis, die niet alleen door de geopenbaarde wet maar
bepaald ook door het evangelie tot de menschen komt. Deze roeping
doet die door natuur en geschiedenis niet te niet, maar neemt ze
in zich op en bevestigt ze; alleen gaat zĳ er verre boven uit.
Immers is zĳ eene roeping, die niet van den Logos maar bepaaldelĳk
van Christus uitgaat; die niet zoozeer van de wet als wel van het
evangelie als eigenlĳk middel zich bedient; die niet tot gehoorzaamheid
aan Gods wet maar tot geloof aan Gods genade uitnoodigt;

en die ook altĳd gepaard gaat met zekere werking en
getuigenis van dien Geest, dien Christus als zĳn Geest in de
gemeente uitgestort heeft, Joh. 16:8-11, Mt. 12:31, Hd. 5:3,
7:51, Hebr. 6:4. Deze roeping is niet universeel in den zin
der oude Lutherschen, die met beroep op Mt. 28:19, Joh. 3:16,
Rom. 10:18, Col. 1:23, 1 Tim. 2:4 beweerden, dat ten tĳde
van Adam, Noach en Christus het evangelie feitelĳk aan alle
volken bekend was geweest en door eigen schuld weder verloren
was gegaan, Form. Conc. bĳ Müller 709. Gerhard, Loc. VII c. 7.
Quenstedt, Theol. III 465-476; cf. ook de Remonstranten e. a.
bĳ M. Vitringa III 167; maar zĳ mag en moet toch gebracht
worden tot alle menschen zonder onderscheid. De Schrift beveelt
dit uitdrukkelĳk, Mt. 28:19, en zegt bovendien, dat velen, die
niet komen, toch geroepen waren, Mt. 22:14, Luk. 14:16-18,
maar het evangelie verwierpen, Joh. 3:36, Hd. 13:46, 2 Thess.
1:8 en daarom juist aan de schrikkelĳke zonde des ongeloofs
schuldig staan, Mt. 10:15, 11:22, 24, Joh. 3:36, 16:8, 9,
2 Thess. 1:8, 1 Joh. 5:10. De universalisten brengen echter
tegen de Gereformeerden in, dat dezen op hun standpunt zulk eene
algemeene roeping door het evangelie niet kunnen aannemen;
immers is Christus volgens hen niet voor allen doch slechts voor
de uitverkorenen gestorven; en de prediking kan dus niet luiden:
Christus heeft voor u voldaan, uwe zonden zĳn verzoend, geloof
alleenlĳk; maar kan voor onbekeerden alleen bevatten den eisch
der wet; indien wĳ het algemeen aanbod der genade handhaven,
is dit toch van Gods zĳde niet ernstig gemeend en bovendien
onnut en ĳdel, cf. bĳv. Arminius, Op. 661 sq. Conf. en Apol.
Conf. Rem. c. 7. Episcopius, Antidotum c. 9, Op. II 2 p. 38,
Limborch, Theol. Chr. IV 3, 12-18. Deze bedenkingen zĳn
ongetwĳfeld van groot gewicht, en hebben van de zĳde der Gereformeerden
verschillende antwoorden uitgelokt. Sommigen kwamen
er toe, om aan de zondaren alleen de wet te prediken en het
evangelie alleen aan te bieden aan hen, die reeds zichzelven
hadden leeren kennen en behoefte gevoelden aan verlossing; anderen
handhaafden het algemeene aanbod der genade en rechtvaardigden
het daarmede, dat Christus’ offerande genoegzaam
voor allen was of dat Christus toch ook vele en velerlei zegeningen
verworven had voor hen, die niet in Hem zouden gelooven, of
dat het evangelie hun alleen aangeboden werd op conditie van

geloof en bekeering; nog anderen naderden het universalisme en
leerden, dat Christus volgens een eerste, algemeen besluit Gods
voor allen voldaan had, of dat Hĳ voor allen de wettelĳke mogelĳkheid,
om zalig te worden, verworven en allen in een „salvable
state” gebracht had, of ook zelfs, dat de verwerving der zaligheid
universeel en de toepassing particulier was, cf. boven bl. 395v.
Hoezeer het ook schĳnen kon, dat de belĳdenis van verkiezing
en particuliere voldoening iets anders vorderde, toch hebben de
Gereformeerden in den regel het algemeene aanbod der genade
gehandhaafd.

2. En dit volkomen terecht. Want 1o de Schrift laat er
geen twĳfel over, dat het evangelie aan alle creaturen mag
en moet gepredikt worden. Of wĳ dit met de particuliere uitkomst
rĳmen kunnen, is eene andere vraag. Maar het bevel van
Christus is het einde van alle tegenspraak. Regel voor onze
gedraging is alleen de geopenbaarde wil Gods. De uitkomst van
die prediking is vast en zeker, niet alleen volgens hen, die de
praedestinatie belĳden, maar ook op het standpunt van hen, die
alleen de praescientia erkennen. God kan niet bedrogen uitkomen;
voor Hem kan het resultaat der wereldgeschiedenis geen teleurstelling
zĳn. En met eerbied gezegd, is het niet onze taak, maar
ligt het voor Gods rekening, om deze uitkomst met de algemeene
aanbieding des heils in overeenstemming te brengen. Dit alleen
weten wĳ, dat die uitkomst juist naar Gods besluit gebonden is
aan en verkregen wordt door al die middelen en wegen, welke
ons zĳn voorgeschreven. En daaronder behoort ook de prediking
van het evangelie aan alle creaturen. Met het besluit van verkiezing
en verwerping hebben wĳ daarbĳ niets te maken. Het
evangelie wordt aan menschen verkondigd, niet als verkorenen
en verworpenen, maar als zondaren, die allen verlossing van
noode hebben. Door menschen bediend, die den verborgen raad
Gods niet kennen, kan het evangelie niet anders dan algemeen
in zĳne aanbieding zĳn. Gelĳk een net, in de zee geworpen, goede
en kwade visschen opvangt, gelĳk de zon zoowel het onkruid als
de tarwe beschĳnt, gelĳk het zaad van den zaaier niet alleen in
goede aarde maar ook in steenachtige en dorre plaatsen valt, zoo
komt het evangelie in zĳne bediening tot alle menschen zonder
onderscheid. 2o De prediking van dat evangelie luidt niet tot

elk mensch, hoofd voor hoofd: Christus is in uwe plaats gestorven,
al uwe zonden zĳn verzoend en vergeven. Want, al meenen
de universalisten, dit te kunnen en te mogen zeggen tot ieder
mensch zonder eenige nadere bepaling, toch blĳkt bĳ eenig nadenken,
dat ook op het standpunt der universalisten dit geenszins
het geval is. Immers heeft Christus volgens hen slechts de
mogelĳkheid der vergeving en der zaligheid verworven; werkelĳk
wordt die vergeving en zaligheid eerst, als de mensch gelooft en
gelooven blĳft. Ook zĳ kunnen dus alleen als inhoud des evangelies
prediken: geloof in den Heere Jezus, en gĳ zult vergeving
der zonden en het eeuwige leven ontvangen. Dit nu zeggen de
Gereformeerden evenzoo; ook zĳ bieden zoo het evangelie aan
alle menschen aan en kunnen, mogen en moeten dat doen. De
vergeving der zonden en de eeuwige zaligheid zĳn er, maar zĳ
worden ons deel slechts in den weg des geloofs. Maar daarbĳ
is er tusschen de universalisten en de Gereformeerden toch nog
een belangrĳk onderscheid, dat geheel in het voordeel der laatsten
is. Bĳ genen toch verwierf Christus alleen de mogelĳkheid der
zaligheid; of deze werkelĳk iemands deel wordt, hangt van hemzelf
af; het geloof is eene conditie, een werk, dat de mogelĳke
zaligheid eerst tot werkelĳke maakt, en ze altĳd, tot den dood
toe, in het onzekere laat. Maar bĳ de Geref. verwierf Christus
de gansche, volle, werkelĳke zaligheid; het geloof is daarom geen
werk, geen conditie, geen verstandelĳke toestemming van de
sententie: Christus is voor u gestorven, maar een steunen op
Christus zelven, een vertrouwen op zĳne offerande alleen, een
levend geloof, veel eenvoudiger dan het bĳ de universalisten
wezen kan, en dat veel zekerder de zaligheid meebrengt, dan zĳ op
hun standpunt ooit beloven kunnen. De fout schuilt alleen bĳ
den mensch, die altĳd geneigd is, om de orde, door God ingesteld,
om te keeren: hĳ wil van de uitkomst zeker zĳn, voordat hĳ
gebruik maakt van de middelen, en juist om van het gebruik
ontslagen te wezen. Maar God wil, dat wĳ den weg des geloofs
zullen inslaan, en verzekert ons dan in Christus onfeilbaar de
volkomene zaligheid. 3o Daarom is die aanbieding des heils van
Gods zĳde ook ernstig gemeend en oprecht. Want Hĳ zegt in
die aanbieding niet, wat Hĳ zal doen, of Hĳ het geloof zal
schenken of niet. Dat heeft Hĳ zichzelf voorbehouden en ons niet
geopenbaard. Hĳ verklaart alleen, wat Hĳ wil, dat wĳ zullen

doen, dat wĳ ons verootmoedigen zullen en ons heil zoeken in
Christus alleen. Als daartegen ingebracht wordt, dat God dan toch
de zaligheid aanbiedt aan zulken, aan wie Hĳ besloten heeft, het
geloof en de zaligheid niet te schenken, dan is dit een bezwaar,
dat evenzeer van kracht blĳft op het standpunt der tegenstanders.
Want immers biedt God dan ook de zaligheid aan aan zulken,
van wie Hĳ zeker, vast, onfeilbaar weet, dat zĳ niet zullen gelooven.
Niet alleen toch volgens de Geref. maar volgens alle
belĳders van Christus staat de uitkomst der wereldgeschiedenis
eeuwig en onveranderlĳk vast, deel II 352. Het verschil is
alleen, dat de Gereformeerden hebben durven zeggen: die uitkomst
is in overeenstemming met Gods wil en bedoeling. Wat
is en geschiedt, moet God, al begrĳpen wĳ het niet, hebben
kunnen willen, behoudens al zĳne deugden en volmaaktheden;
anders ware God geen God meer. De geschiedenis kan en mag
geen partĳ zĳn tegenover God. Alverder is daarom 4o die prediking
des evangelies ook niet ĳdel of onnut. Als God uit onkunde
of onmacht door de algemeene aanbieding werkelĳk aller
zaligheid bedoelde, dan werd zĳ inderdaad onnut en ĳdel. Want
hoe weinigen zĳn het, bĳ wie dit doel wordt bereikt! Dan sluit
zĳ zelve eene antinomie in, die ter oplossing tot steeds verdere
afdwaling van de Schrift verleidt. Want indien de wil en bedoeling
Gods, indien de voldoening van Christus volstrekt algemeen
is, dan moet de aanbieding des heils ook zonder eenige beperking
algemeen zĳn. En wĳl zĳ dat blĳkbaar niet is, komt men er
dan toe, om met de oude Lutheranen de geschiedenis in het
aangezicht te weerspreken en te beweren, dat door de apostelen
het evangelie tot alle volken gebracht is, of met vele nieuwere
theologen eene evangelie-prediking ook nog aan gene zĳde des
grafs aan te nemen, cf. bĳv. W. Schmidt, Stud. u. Krit 1887
S. 1-44, of erger nog met het rationalisme en mysticisme te
gelooven, dat de wet der natuur of het inwendige licht genoegzaam
tot de zaligheid is. Hoe verder men echter op deze wĳze,
in strĳd met de historie, de roeping uitbreidt, des te zwakker,
krachteloozer en ĳdeler wordt zĳ. In qualiteit en intensiteit
wordt verloren, wat men schĳnbaar in quantiteit en uitbreiding
wint; het conflict tusschen Gods bedoeling en de uitkomst wordt
hoe langer hoe grooter. 5o Al wordt dan ook door de roeping de
zaligheid slechts het deel van weinigen, gelĳk ieder erkennen

moet, zĳ houdt daarom toch ook voor hen, die haar verwerpen,
haar groote waarde en beteekenis. Zĳ is voor allen zonder onderscheid
het bewĳs van Gods oneindige liefde en bezegelt het
woord, dat Hĳ geen lust heeft in den dood des zondaars maar
daarin, dat hĳ zich bekeere en leve; zĳ verkondigt aan allen,
dat de offerande van Christus voldoende is voor de verzoening
van alle zonden; dat niemand verloren gaat, wĳl zĳ niet rĳk en
krachtig genoeg is; dat geen recht der wet, geen macht der zonde,
geen heerschappĳ van Satan hare toepassing in den weg staat;
want niet gelĳk de misdaad, alzoo is de genadegift. Zelfs is zĳ
dikwerf ook voor hen, die zich verharden in hun ongeloof, de
bron van allerlei zegeningen; verlichting des verstands, hemelsche
gave, gemeenschap des H. Geestes, genieting van het woord Gods,
krachten der toekomende eeuw zĳn soms zelfs het deel geweest
van hen, die later afvallig worden en Christus versmaden, Hebr.
6:4-6. En dit niet alleen, maar 6o de uitwendige roeping door
wet en evangelie bereikt ook het doel, dat God ermede beoogt.
Ĳdel en onnut is nooit, wat God doet. Zĳn woord keert niet
ledig weer, het doet al wat Hem behaagt, het is voorspoedig in
al datgene, waartoe Hĳ het zendt. Maar dit is niet alleen en
niet in de eerste plaats de eeuwige zaligheid der menschen maar
de eere van zĳn eigen naam. In de roeping door wet en evangelie
handhaaft God het recht op zĳn schepsel. De zondaar
meent door de zonde vrĳ te worden van God en van zĳn
dienst ontslagen. Maar het is niet zoo. Het recht Gods op
den mensch, ook op den diepst gezonkene, is onvervreemdbaar
en onkreukbaar. De mensch kan, God den dienst opzeggende,
diep ellendig worden, maar hĳ blĳft een schepsel, en dus afhankelĳk.
Hĳ wordt door de zonde niet minder maar veel meer
afhankelĳk; want hĳ houdt op een zoon te zĳn, en wordt een
dienstknecht, een slaaf, een machteloos instrument, dat door God
gebruikt wordt naar zĳn wil. God laat den mensch nooit los en
geeft zĳne rechten op hem, op zĳn dienst, op zĳne volkomene
toewĳding met verstand en wil en alle krachten nooit prĳs. En
daarom roept Hĳ hem door natuur en geschiedenis, door hart
en geweten, door zegeningen en gerichten, door wet en evangelie.
De roeping in den ruimsten zin is de prediking van het recht Gods
op zĳn gevallen schepsel. 7o Als zoodanig handhaaft zĳ in den
mensch en in de menschheid al die godsdienstige en zedelĳke

beseffen van afhankelĳkheid, eerbied, ontzag, plicht, verantwoordelĳkheid
enz., zonder welke het menschelĳk geslacht niet zou
kunnen bestaan. Godsdienst, zedelĳkheid, recht, kunst, wetenschap,
gezin, maatschappĳ, staat, zĳ hebben alle hun wortel en grondslag
in die roeping, welke van God tot alle menschen uitgaat. Neem
haar weg, en er ontstaat een oorlog van allen tegen allen, de
eene mensch wordt een wolf voor den ander. De roeping door
wet en evangelie houdt de zonde tegen, mindert de schuld, en
stuit het bederf en de ellende van den mensch; zĳ is een gratia
reprimens. Zĳ is een bewĳs dat God God en voor niets onverschillig
is, dat niet alleen het Jenseits maar ook het Diesseits
waarde voor Hem heeft. Hoezeer de mensch dan ook geneigd zĳ,
om zich achter zĳne onmacht te verschuilen, of met Pelagius en
Kant uit zĳn plicht tot zĳne macht te besluiten; ook daarin
erkent hĳ, dat Gods recht en onze plicht onverzwakt blĳven
bestaan, en dat hĳ zelf onontschuldigbaar is. Maar eindelĳk 8o
de roeping is niet alleen eene gratia reprimens maar ook eene
gratia praeparans. Christus is tot eene κρισις, tot een val maar
ook tot eene opstanding in de wereld gekomen, Mk. 4:12, Luk.
2:34, 8:10, Joh. 9:39, 15:22, 2 Cor. 2:16, 1 Pet. 2:7, 8.
En de roeping door wet en evangelie bedoelt ook, om door alwat
zĳ schenkt en werkt, in de menschheid en in den enkelen mensch
de komst van Christus voor te bereiden. In Remonstrantschen
zin, Conf. en Apol. XI 4 werd zulk eene gratia praeparans door
de Gereformeerden beslist ontkend, Can. Dordr. I verw. 4. Trigland,
Antapol. c. 25 sq. Mastricht, Theol. VI 3, 19. 28. Witsius,
Oec. foed. III 6, 9. Het geestelĳk leven, dat in de wedergeboorte
ingeplant wordt, is wezenlĳk verschillend van het natuurlĳk en
zedelĳk leven, dat eraan voorafgaat; het komt niet door menschelĳke
werkzaamheid of evolutie maar door eene scheppende
daad Gods tot stand. Sommigen noemden daarom de werkzaamheden,
die aan de wedergeboorte voorafgaan, liever actus antecedanei
dan actus praeparatorii. Maar toch kan er in goeden zin
van gratia praeparans gesproken worden; tegenover alle methodistische
richtingen, die het natuurlĳke leven miskennen, is ze
zelfs van uitnemende waarde. Want de belĳdenis der voorbereidende
genade houdt niet in, dat de mensch, door te doen quod
in se est, door vlĳtig ter kerk te gaan, met ernst naar Gods
woord te hooren, zĳne zonde te erkennen, naar verlossing te

verlangen enz., volgens een meritum de congruo, de genade der
wedergeboorte, verdienen of ook zich voor haar ontvankelĳk en vatbaar
maken kan. Maar zĳ houdt in, dat God Schepper, Onderhouder
en Regeerder aller dingen is en dat Hĳ zelfs verre van te voren
in de geslachten het leven schikt van hen, die Hĳ te zĳner tĳd
begiftigen zal met het geloof. De mensch is op den zesden dag
niet door evolutie uit lagere schepselen ontstaan maar door Gods
hand geschapen; toch mag zĳne schepping door de voorafgaande
daden Gods voorbereid heeten. Christus zelf is van boven gekomen,
maar zĳne komst is eeuwenlang voorbereid. Natuur en
genade zĳn onderscheiden en mogen niet verward of vermengd,
maar God legt verband tusschen beide. Schepping, verlossing en
heiligmaking worden oeconomisch toegeschreven aan Vader, Zoon
en Geest, maar deze drie zĳn de ééne en waarachtige God en
saam brengen zĳ het gansche werk der verlossing tot stand.
Niemand kan tot Christus komen, tenzĳ de Vader hem trekke;
en niemand ontvangt den H. Geest, dan wien de Zoon Hem zendt.
En daarom is er eene gratia praeparans. God bereidt zelf op
menigerlei wĳze zĳn werk der genade in de harten voor. Hĳ
wekt in Zacheus de begeerte, om Jezus te zien, Luk. 19:3, werkt
verslagenheid onder de schare, die Petrus hoort, Hd. 2:37, doet
een Paulus ter aarde vallen, Hd. 9:4, brengt den stokbewaarder
tot verlegenheid, Hd. 16:27 en leidt zoo het leven van al zĳne
kinderen ook vóór en tot de ure van hunne wedergeboorte toe.
Ook al zĳn zĳ nog niet van hunne zĳde de verzoening en rechtvaardiging
deelachtig, al hebben zĳ nog niet de wedergeboorte
en het geloof, zĳ zĳn toch reeds voorwerpen zĳner eeuwige liefde,
en Hĳ leidt hen zelf door zĳne genade heen tot dien Geest, die
alleen wederbaren en troosten kan. Alles staat dan ook naar de
ordening Gods met hun latere toebrenging tot en roeping in de
gemeente in verband. Ontvangenis en geboorte, huisgezin en geslacht,
volk en land, opvoeding en onderwĳs, ontwikkeling van
verstand en hart, bewaring voor schrikkelĳke zonden, voor de
lastering tegen den H. Geest bovenal, of ook overgave aan allerlei
boosheid en ongerechtigheid, rampen en oordeelen, zegeningen en
weldaden, prediking van wet en evangelie, verslagenheid en vreeze
voor het oordeel, ontwaking der conscientie en behoefte aan
redding, het is alles eene gratia praeparans tot de wedergeboorte
uit den H. Geest en tot de plaats, welke de geloovige later in

de gemeente innemen zal. Eén is wel de weg naar den hemel,
maar vele zĳn de leidingen Gods, zoowel vóór als op dien weg,
en rĳk en vrĳ is de genade des H. Geestes. Jeremia en Johannes
de Dooper en Timotheus worden op andere wĳze toegebracht dan
Manasse of Paulus, en vervullen in den dienst Gods elk eene
onderscheidene taak. Pietisme en methodisme miskennen die leidingen,
beperken Gods genade, willen allen bekeeren en vormen
naar één type. Maar de Geref. theologie eerbiedigt de vrĳmacht
Gods en bewondert den rĳkdom zĳner genade. Cf. over wezen en
vrucht der uitwendige roeping, behalve de vroeger bl. 211 genoemde
litt. over de algemeene genade: Twissus, Op. I 660 sq.
Trigland, Opuscula I 430v. II 809v. Gomarus, Op. I 97 sq.
Synopsis pur. theol. 30, 40-46. Voetius, Disp. II 256. Mastricht,
Theol. VI 2, 16. Turretinus, Theol. El. XV qu. 2 en ook XIV
14, 51. Witsius, Oec. foed. II 9, 4. III 5. 20. Heidegger, Corp.
Theol. XXI § 9-11. Alting, Theol. probl. 187. Moor III 1071.
Hodge, Syst. Theol. II 641v. Shedd, Dogm. Theol. I 451. II
482v. Candlish, The atonement 1861, p. 169v. A. Robertson, Hist.
of the atonement controversy in conn. with the secession Church
1846. Over de gratia praeparans is te raadplegen: Musculus,
Loci C. §24. Martyr, L. C. 312. Ursinus op vr. 88-90. Olevianus
e. a. bĳ Heppe, Dogm. d.d. Pr. II 372. Perkins, Werken III
127v. Amesius, Casus Consc. II 4 en disp. theol. de praepar.
peccatoris ad conversionem, bĳ Dr. H. Visscher, G. Amesius
1894 p. 125. Britsche theologen op de Dordsche synode over
het 3e en 4e art. Synopsis 32, 6. Witsius, Oec. foed. III 6,
11-15. Voetius, Disp. II 402-424. Moor IV 482. Vitringa,
Geestelĳk Leven c. 4. Eenhoorn, Welleven I 220. Van Aalst,
Geest. Mengelstoffen, 298. 369. Comrie Catech. op vr. 20-23.
Owen, Rechtv. uit het geloof c. 1 bl. 83v. Kuyper, Het werk
v. d. H. G. II 111.


3. Schrift en ervaring getuigen echter, dat al deze werkingen
der vocatio externa niet altĳd en bĳ allen tot het oprecht geloof
en de zaligheid leiden. Vanzelf rĳst dus de vraag, wat de diepste
en laatste oorzaak van die verschillende uitkomst is. Daarop
werd in de christelĳke kerk in hoofdzaak drieërlei antwoord
gegeven. Sommigen zeiden, dat die verschillende uitkomst te
danken was aan den wil des menschen, hetzĳ die wil van nature

of door de genade van den Logos of door die in den doop of ook door
die in de roeping de kracht ontvangen had, om het evangelie aan te
nemen of te verwerpen. Op dit standpunt is er geen onderscheid
van vocatio externa en interna, van vocatio sufficiens en efficax.
Innerlĳk en wezenlĳk is de roeping altĳd en bĳ allen dezelfde;
zĳ heet alleen efficax naar de uitkomst, als iemand haar gehoor
geeft. Na alwat vroeger, vooral deel II 355v. over het pelagianisme
gezegd is, behoeft dit antwoord geen breedvoerige weerlegging
meer. Het is duidelĳk, dat het geen oplossing biedt.
Men kan wel in de practĳk bĳ de naaste oorzaak blĳven staan
en bepaaldelĳk het ongeloof toeschrĳven aan den wil van den
mensch. Men spreekt dan ook naar waarheid, Deut. 30:19, Jos.
24:15, Jes. 65:12, Mt. 22:2, 23:37, Joh. 7:17, Rom.
9:32 enz.; de zondige wil van den mensch is oorzaak van zĳn
ongeloof. Maar reeds in de practĳk schrĳven alle vromen ten
allen tĳde en onder alle richtingen hun geloof en zaligheid
alleen aan Gods genade toe, deel II 351. Er is niets, dat hen
onderscheidt dan die genade alleen, 1 Cor. 4:7. En daarom kan
dit onderscheid ter laatste instantie niet liggen in den menschelĳken
wil. Blĳft men daarbĳ toch als de laatste oorzaak staan,
dan verheffen zich in eens al de psychologische, ethische, historische
en theologische bezwaren, die ten allen tĳde tegen het
pelagianisme ingebracht zĳn. Eene onberekenbare willekeur wordt
ingevoerd, de zonde verzwakt, de beslissing over de uitkomst
der wereldgeschiedenis in handen van den mensch gelegd, de
regeering aller dingen aan God onttrokken, zĳne genade te niet
gedaan. Ook al schrĳft men de macht, om voor of tegen het
evangelie te kiezen, aan de herstelling door de genade toe, de
zaak wordt daardoor toch niet beter. Men voert dan eene genade
in, die enkel en alleen in de herstelling der wilskeuze bestaat,
van welke de Schrift met geen woord melding maakt, die eigenlĳk
de wedergeboorte al onderstelt en ze toch eerst na goede
keuze van den wil tot stand brengen moet, cf. Frank, Syst. d.
chr. Wahrh. II 325. Ook raakt men op dit standpunt verlegen
met al die millioenen van menschen, die nooit het evangelie
hebben gehoord of ook als kinderkens wegstierven en die daarom
nooit in de gelegenheid werden gesteld, om Christus aan te nemen
of te verwerpen. De vrĳe wil des menschen kan daarom de
laatste oorzaak van geloof en ongeloof niet zĳn. Een ander

antwoord werd daarom op de bovengestelde vraag door Bellarminus
gegeven; hĳ verwierp zoowel de leer van Pelagius als van Augustinus,
zocht een middenweg te bewandelen, en zeide, dat de
efficacia der roeping daarvan afhing, of zĳ tot iemand kwam in
een geschikten tĳd, als zĳn wil genegen was om haar op te
volgen (congruitas), de grat. et lib. arb. I 12. IV 11, en zoo
verder de congruisten, en in de Geref. kerk Pajon, Kleman en
ook Shedd, Syst. Theol. II 511-528, die de zaligheid in the
highest degree probable noemt voor ieder, die ernstig en ĳverig
van de middelen der genade gebruik maakt. Maar ook dit antwoord
is onbevredigend. Er ligt in de congruitas wel eene belangrĳke
waarheid, die door het methodisme miskend, in de Geref.
leer van de gratia praeparans tot haar recht komt. Maar zĳ is
geheel onvoldoende, om de efficacia der roeping te verklaren.
Immers is zĳ in haarzelve niet anders dan eene suasio moralis,
welke uiteraard onmachtig is dat geestelĳk leven te scheppen,
hetwelk volgens de Schrift door wedergeboorte in den mensch
ontstaat; voorts onderstelt zĳ, dat de mensch in het eene oogenblik
niet, in het andere wel geschikt is om de genade aan te
nemen, en zoekt de zonde dus in de omstandigheden en verzwakt
die in den mensch; verder legt zĳ de beslissing in den wil des
menschen en roept daardoor al de bedenkingen weer op, die
boven genoemd en door Bellarminus zelven tegen het pelagianisme
ingebracht werden; en eindelĳk legt zĳ tusschen roeping
en bekeering slechts een verband van congruitas, dat als zedelĳk
van aard steeds door den wil verbroken kan worden en daarom
de efficacia der roeping niet waarborgen kan. Daarom werd door
de Augustinianen, de Thomisten en de Gereformeerden de oorzaak,
waardoor de roeping bĳ den een vrucht droeg en bĳ den
ander niet, in den aard der roeping zelve gezocht. De eersten
zeiden, dat er, ingeval de roeping krachtdadig is, eene delectatio
victrix bĳkwam, die niet alleen het posse maar ook het velle
schonk; de Thomisten spraken van eene physica praedeterminatio
of actio Dei physica, welke het posse agere, door de vocatio
sufficiens geschonken, in een agere deed overgaan; maar de
Gereformeerden hadden tegen deze termen bezwaar, vooral tegen
de omschrĳving van de daad Gods in de bekeering als eene physische
en spraken liever van eene vocatio externa en interna.
Deze onderscheiding komt reeds bĳ Augustinus voor, de praed.

sanct. c. 8, werd van hem overgenomen door Calvĳn, op Rom.
10:16, Acta Syn. Trid. c. antidoto sess. 6, C. R. 35, 480.
Inst. III 24, 8 enz., en dan ingeburgerd in de Geref. theologie.
Eerst werd deze tweeërlei roeping ook nog wel anders genoemd,
n.l. vocatio materialis en formalis, signi en beneplaciti, communis
en singularis, universalis en specialis enz., Polanus, Synt. VI c.
32, maar de naam van uit- en inwendige roeping kreeg de overhand
en heeft allengs de andere verdrongen.

Al komt deze onderscheiding nu met letterlĳke woorden in de
Schrift niet voor, zĳ is toch op haar gegrond. Zĳ vloeit 1o
reeds daaruit voort, dat alle menschen van nature gelĳk zĳn,
verdoemelĳk voor Gods aangezicht, Rom. 3:9-19, 5:12, 9:21,
11:32, dood in zonden en misdaden, Ef. 2:2, 3, verduisterd
in het verstand, 1 Cor. 2:14, Ef. 4:18, 5:8, het koninkrĳk
Gods niet kunnende zien, Joh. 3:3, slaven der zonde, Joh. 8:34,
Rom. 6:20, vĳanden Gods, Rom. 8:7, Col. 1:21, die zich der
wet niet kunnen onderwerpen, Rom. 8:7, uit zichzelven niets
goeds kunnen denken of doen, Joh. 15:5, 2 Cor. 3:5, en,
ofschoon het evangelie voor den mensch is, toch er vĳandig
tegenover staan en het als een ergernis of dwaasheid verachten,
1 Cor. 1:23, 2:14. Uit den mensch is daarom het onderscheid
niet te verklaren, dat na de roeping waar te nemen valt. Alleen God
en zĳne genade maakt onderscheid, 1 Cor. 4:7. 2o De prediking
des Woords is zonder meer niet voldoende, Jes. 6:9, 10, 53:1, Mt.
13:13v, Mk. 4:12, Joh. 12:38-40 enz.; reeds in het O. T. werd
daarom de H. Geest beloofd, die allen leeren en een nieuw hart
schenken zou, Jes. 32:15, Jer. 31:33, 32:39, Ezech. 11:19,
36:26, Joel 2:28; en daartoe werd Hĳ op den pinksterdag
uitgestort, om met en door de apostelen te getuigen van Christus,
Joh. 15:26, 27, om de wereld te overtuigen van zonde, gerechtigheid
en oordeel, Joh. 16:8-11, om te wederbaren, Joh.
3:5v., 6:63, 16:13, en te leiden tot de belĳdenis van Jezus
als den Heere, 1 Cor. 12:3. Daarom wordt 3o het werk der
verlossing zoowel subjectief als objectief geheel aan God toegeschreven,
en wel niet in algemeenen zin, zooals Hĳ door zĳne
voorzienigheid alle dingen voortbrengt, maar bepaaldelĳk ook in
dien engeren zin, dat Hĳ door bĳzondere Goddelĳke kracht de
wedergeboorte en bekeering werkt. Het is niet desgenen, die wil
noch desgenen die loopt, maar des ontfermenden Gods, Rom.

9:16; de roeping is realiseering der verkiezing, Rom. 8:28,
11:29. Het is God, die het hart vernieuwt en er zĳne wet in
schrĳft, Ps. 51:12, Jer. 31:33, Ezech. 36:26, die verlichte
oogen des verstands geeft, Ps. 119:18, Ef. 1:18, Col. 1:9-11
en het hart opent, Hd. 16:14, die zĳnen Zoon als Christus
kennen doet, Mt. 11:25, 16:17, Gal. 1:16 en tot Hem henenleidt
met geestelĳke kracht, Joh. 6:44, Col. 1:12, 13, die het
evangelie prediken doet, niet alleen in woorden, maar ook in
kracht en in den H. Geest, 1 Cor. 2:4, 1 Thess. 1:5, 6 en
zelf den wasdom geeft, 1 Cor. 3:6-9, die in één woord in ons
werkt beide het willen en het werken naar zĳn welbehagen, Phil.
2:13, en daartoe eene kracht bezigt, welke gelĳk is aan de
werking der sterkte zĳner macht, als Hĳ Christus uit de dooden
opgewekt en gezet heeft aan zĳne rechterhand, Ef. 1:18-20.
4o De daad zelve, waardoor God deze verandering in den mensch
teweegbrengt, heet dikwerf wedergeboorte, Joh. 1:13, 3:3v.,
Tit. 3:5 enz., en de vrucht daarvan wordt aangeduid als een
nieuw hart, Jer. 31:33, καινη κτισις, 2 Cor. 5:17, θεου ποιημα,
κτισθεντες ἐν Χριστῳ Ιησου, Ef. 2:10, το ἐργον του θεου, Rom.
14:20, zĳne οἰκοδομη, 1 Cor. 3:9, Ef. 2:21 enz., dat is, wat
er in den mensch door de genade tot stand gebracht wordt, is
veel te rĳk en te groot, dan dat het uit eene suasio moralis van
het woord der prediking zou kunnen verklaard worden. Eindelĳk
5o de Schrift spreekt zelve van de roeping in tweeërlei zin. Meermalen
gewaagt zĳ van eene roeping en noodiging, die niet opgevolgd
wordt, Jes. 65:12, Mt. 22:3, 14, 23:37, Mk. 16:15,
16, enz., en dan kan zĳ zeggen, dat God alles van zĳne zĳde
gedaan heeft, Jes. 5:4, en dat de menschen door hun onwil niet
geloofd en Gods raad, den H. Geest, de roeping hebben weerstaan,
Mt. 11:20v., 23:37, Luk. 7:30, Hd. 7:51. Maar zĳ
kent ook eene roeping, die God tot auteur heeft, realiseering der
verkiezing en altĳd krachtdadig is; zoo bepaaldelĳk bĳ Paulus,
Rom. 4:17, 8:30, 9:11, 24, 1 Cor. 1:9, 7:15v., Gal. 1:6,
15, 5:8, Ef. 4:1, 4, 1 Thess. 2:12, 2 Tim. 1:9, cf. ook 1
Petr. 1:15, 2:9, 5:10, 2 Petr. 1:3; de geloovigen kunnen
daarom eenvoudig als κλητοι, Rom. 1:7, 1 Cor. 1:2, 24,
κλητοι Χριστου, of κλητοι ἐν κυριῳ, 1 Cor. 7:22, d. i. geroepenen
door God, die Christus toebehooren en in zĳne gemeenschap
leven, worden aangeduid. Daarnaast kent Paulus wel eene prediking

des evangelies aan zulken, die het verwerpen, maar hun is
het evangelie eene dwaasheid, 1 Cor. 1:18, 23, eene reuke des
doods ten doode, 2 Cor. 2:15, 16, zĳ verstaan het niet, 1 Cor.
2:14. Als eene kracht Gods, 1 Cor. 1:18, 24, bewĳst het zich
aan hen, die door God naar zĳn voornemen geroepen worden,
Rom. 8:28, 9:11, 11:28, Ef. 1:4, 5.

4. Deze roeping, in den zin van Paulus opgevat, komt daardoor
vanzelf in het allernauwste verband te staan met wat elders
wedergeboorte heet. Dat blĳkt reeds daaruit, dat Paulus, de
roeping steeds krachtdadig nemende, van wedergeboorte bĳna niet
spreekt. Slechts eenmaal bedient hĳ zich van dit woord, als hĳ
in Tit. 3:5 zegt, dat God ons niet heeft zalig gemaakt uit onze
werken, maar overeenkomstig zĳne barmhartigheid δια λουτρου
παλιγγενεσιας και ἀνακαινωσεως πνευματος ἁγιου, d. i. door
middel van het bad der door den H. Geest gewerkte wedergeboorte
en vernieuwing. Wedergeboorte wordt hier met vernieuwing
verbonden, wĳl zĳ er de aanvang en het beginsel van is; saam
worden zĳ toegeschreven aan den H. Geest; en beide worden als
een bad gedacht, waarin de H. Geest de geloovigen ondergedompeld
heeft en waaruit Hĳ hen als nieuwe menschen heeft doen
opstaan. Volgens Rom. 6 geschiedt dit in den doop als teeken
en zegel van het genadeverbond. Als de uitverkorenen n.l. geroepen
worden, dan ontvangen zĳ terstond door het geloof de rechtvaardigmaking
en de aanneming tot kinderen in juridischen zin,
Rom. 3:22, 24, 4:5, 5:1, Gal. 3:26, 4:5, enz., maar tegelĳk
daarmede ook de gemeenschap met Christus, Rom. 6:3v., de
verheerlĳking naar zĳn beeld, Rom. 8:29, 30, 1 Cor. 4:15, 2
Cor. 3:18, Gal. 4:19, en dus, wĳl Christus zelf levendmakende
Geest is, 1 Cor. 15:45, 2 Cor. 3:17, den Geest van Christus
als principe van een nieuw leven, Gal. 3:2, 4:6, zoodat de
geloovigen nu geestelĳke, nieuwe menschen zĳn, 1 Cor. 2:15, 2
Cor. 5:17, Gal. 6:15, Ef. 2:15, 4:24, Col. 3:10, wandelende
in, geleid door en tempelen zĳnde van den H. Geest, Rom. 8:14,
1 Cor. 6:19, Gal. 5:25 enz. Het woord wedergeboorte moge
daarom bĳ Paulus slechts eenmaal voorkomen; zakelĳk ligt zĳ
bĳ hem toch ten grondslag aan het nieuwe leven, dat de geroepene
in de gemeenschap met Christus deelachtig wordt. Verwant
is de voorstelling bĳ Petrus, die I 1:23 de geloovigen vermaant

elkander lief te hebben, wĳl zĳ zĳn ἀναγεγεννημενοι οὐκ ἐκ
σπορας φθαρτης ἀλλα ἀφθαρτου, δια λογου ζωντος θεου και
μενοντος, d. i. door God, cf. 1:3, opnieuw geboren, niet uit
vergankelĳk zaad, zooals bĳ de eerste geboorte, maar uit onvergankelĳk
zaad, d. i. het woord Gods, zooals het door de roeping
Gods in den mensch ingeplant, een λογος ἐμφυτος, Jak. 1:21
en het beginsel van een nieuw leven wordt, en dat door middel
van het hun verkondigde, levende en blĳvende woord van God
cf. vs. 25. Evenzoo zegt Jakobus 1:18, dat God ons naar zĳn
wil gebaard, voortgebracht heeft, ἀπεκυησεν, door het woord der
waarheid, opdat wĳ, Christenen, de eerstelingen van Gods schepselen
zouden zĳn, d. i. het ware Israel, het bĳzonder eigendom
Gods, de rechtmatige erfgenamen der belofte. Overal is hier de
wedergeboorte gedacht als aanvang, beginsel, grond der heiligmaking,
door God of zĳn Geest inwendig bewerkt, en plaats
hebbende door middel van de roeping door het woord. Maar
Johannes beschouwt de wedergeboorte uit een ander gezichtspunt.
Wat uit vleesch geboren is, dat is vleesch, 3:6 en staat vĳandig
tegen God over. Zulken, die alleen op natuurlĳke wĳze geboren
zĳn, 1:13, zĳn uit, 8:23, 15:19 en behooren tot de wereld,
14:17, 19, 22 enz., zĳn van beneden, 8:23, uit den duivel,
8:44, begrĳpen het licht van den Logos niet, 1:5, nemen Hem
niet aan, 1:11, hebben de duisternis liever dan het licht, 3:19,
20, hooren niet, 8:47, kennen God niet, 8:19, 15:21, zien het
koninkrĳk Gods niet, 3:3, wandelen in de duisternis, 12:35,
haten het licht, 3:20, en zĳn dienstknechten der zonde, 8:34.
Zĳ kunnen ook het koninkrĳk Gods niet zien, 3:3, niet gelooven,
5:44, 12:39, niet het woord Gods hooren, 8:43, niet tot
Christus komen, 6:44, den H. Geest niet ontvangen, 14:17.
En daarom is er wedergeboorte van noode. Deze is een γεννηθηναι
ἀνωθεν, d. i. van boven, 3:3, cf. 3:31, 8:23, 19:11,
23, ἐκ θεου, 1:13, I 2, 20, 3:9 enz., uit water en Geest, 3:5,
d. i. uit den Geest, 3:6, 8, wiens reinigende werkzaamheid in
het water haar beeld heeft, cf. Ezech. 36:25-27, Mt. 3:11,
geheimzinnig en wonderlĳk, zoodat niemand oorsprong en wezen
ervan kent, 3:8. Deze wedergeboorte wordt daarom bĳ Johannes
ook niet met het woord of met de roeping in verband gebracht,
maar gaat daaraan veeleer vooraf. Immers werkte Christus als
Logos ook reeds vóór zĳne vleeschwording, 1:1-13; Hĳ scheen

als licht in de wereld, maar deze kende Hem niet, 1:5, 9, 10.
Hĳ kwam tot het zĳne, tot Israel, en de zĳnen namen Hem niet
aan, 1:11; maar toch was ook toen zĳne komst niet geheel
vruchteloos, want zoovelen als Hem aannamen, kregen toen al de
macht om kinderen Gods te worden. En dat waren dezulken, die
uit God geboren waren, 1:12, 13 cf. 1 Joh. 5:1. Voordat de
menschen tot Christus komen en in Hem gelooven, zĳn zĳ al
uit God, 8:47, uit de waarheid, 18:37; zĳ worden door den
Vader gegeven aan den Zoon, 6:37, 39, 17:2, 9; Hĳ trekt ze
tot Christus, 6:44; en al wie zoo tot Christus komt, werpt Hĳ
niet uit en verliest Hĳ niet, maar bewaart Hĳ tot het eeuwige
leven, 6:39, 10:28, 17:12. Christus komt, om hen, die als
door den Vader Hem gegeven zĳne schapen reeds zĳn, 10:27,
toe te brengen, om hen zĳne stem te doen hooren en volgen en
tot ééne kudde te vergaderen, 10:16, 11:52; om hun, die al
in zekeren zin kinderen Gods zĳn, 11:52, de ἐξουσια, het recht
en de bevoegdheid te schenken, om het te worden, om zich als
zoodanig, als geborenen uit God, als τεκνα του θεου, te openbaren
en dit vooral te toonen in de broederlĳke liefde, d. i. in
de liefde tot hen, die eveneens uit God geboren zĳn, 1 Joh. 5:1.
Uit dit alles blĳkt, dat Johannes de wedergeboorte niet in de
eerste plaats als eene ethische, doch als eene metaphysische daad
Gods denkt, door zĳn Geest op wondervolle wĳze, onmiddellĳk
gewerkt, opdat de alzoo wedergeborenen juist in Christus gelooven
en als kinderen Gods in broederlĳke liefde openbaar zouden worden.

Ten onrechte wordt deze leer van Johannes door sommigen
tot een gnostisch dualisme herleid, Scholten, Het Ev.
naar Joh. 1864 bl. 89v. Holtzmann, Neut. Th. II 468 f. Het
is immers geen dualisme, dat van nature bestaat, want alle
dingen zĳn oorspronkelĳk door den Logos geschapen, 1:3; de
wereld gansch in het algemeen is het voorwerp van Gods liefde,
3:16; God gaf zĳn Zoon, niet om de wereld te veroordeelen
maar te behouden, 3:17, 12:47. Van nature behooren echter
alle menschen tot de wereld, die het licht haat, wĳl hare werken
boos zĳn, 3:19, 20. Zoo hangt het dus van het geloof af, of
iemand het eeuwige leven ontvangt, 3:15, 16, 36. Dat geloof
is een ἐργον, 6:29, het is een komen, 5:40, 6:35, 37, 44,
7:37, een aannemen, 1:11, 12, 3:11v., 5:43, een dorsten en
drinken, een hongeren en eten, 4:13-15, 6:35, 50v., 7:37,

het gaat niet buiten verstand en wil om maar heeft daarin zĳn
wortel, 7:17. Het ongeloof wordt daarom ook aan den onwil
des menschen toegeschreven, 5:40, 8:44; de mensch blĳft er
verantwoordelĳk voor, 3:19, 9:41, 12:43, 15:22, 24. En al
is het ook, dat de geloovigen niet meer kunnen verloren gaan,
10:28, 29, zĳ worden toch vermaand, om in Christus en in zĳn
woord te blĳven, wĳl zĳ anders geen vrucht kunnen dragen,
15:4-10. Ofschoon Johannes dus de tegenstelling van geloof
en ongeloof tot eene daad Gods terugleidt, waardoor Hĳ aan den
eenen geeft wat Hĳ aan den anderen onthoudt, hĳ wil daarmede
geenszins de zelfwerkzaamheid en de verantwoordelĳkheid des
menschen te niet doen; veeleer laat hĳ beide naast elkander
staan, Holtzmann II 494 f. Bĳ alle verschil in voorstelling, is
er daarom tusschen Paulus en Johannes overeenstemming in de
zaak. Verschil is er daarin, dat Paulus de wedergeboorte beschouwt
als den ethischen aanvang van een nieuw, heilig leven
en haar tot stand laat komen door de krachtdadige roeping Gods;
Johannes vat ze op van hare metaphysische zĳde en verklaart
uit haar het feit, dat velen Jezus’ woord hooren en aannemen,
door het geloof tot Hem gaan en het eeuwige leven ontvangen.
Op overeenkomstige wĳze werd in den eersten tĳd der Hervorming
de wedergeboorte in ruimeren zin genomen voor de gansche
vernieuwing des menschen, terwĳl zĳ in later tĳd beperkt werd
tot de instorting van het beginsel des nieuwen levens, welke aan
de daad des geloofs voorafging. Voegen wĳ hieraan nu nog het
woord van Jezus in Mt. 19:28 toe, dan blĳkt, dat de Schrift
van de wedergeboorte in drieërlei zin spreekt: als beginsel des
nieuwen levens, dat door den Geest Gods vóór het geloof in den
mensch geplant wordt, als de zedelĳke vernieuwing des menschen
door het woord en den Geest van Christus, en eindelĳk, als herstelling
van de gansche wereld in haar oorspronkelĳke volkomenheid.
Zoo omvat de wedergeboorte het gansche werk der
herschepping van haar allereersten aanvang in den mensch af tot
haar voltooiing in den nieuwen hemel en de nieuwe aarde toe.
Deze gansche herschepping heeft in Christus, bepaaldelĳk in zĳne
opstanding, haar grond, 1 Petr. 1:3, haar beginsel in het woord
en den Geest van Christus, haar auteur in Christus zelven, die
de reformator der schepping is.

Hieruit wordt ook het verband duidelĳk, dat tusschen wedergeboorte

en roeping bestaat. 1o Er is geen wedergeboorte zonder
roeping. Gelĳk God in den beginne alle dingen schiep door te spreken
en nog alle dingen draagt door het woord zĳner kracht, zoo brengt
ook Christus de herschepping tot stand door de macht van zĳn woord.
2o Deze roeping heeft tot inhoud niet een woord Gods in het algemeen,
maar bepaaldelĳk het woord van Christus. Hĳ heeft door zĳn
lĳden en sterven het recht tot de herschepping aller dingen verworven.
Hĳ heeft haar in zĳne opstanding principieel gerealiseerd; wanneer
Christus als middelaar spreekt, gehoorzaamt alles zĳn woord en
komt uit den dood het leven te voorschĳn; Hĳ maakt levend, die Hĳ
wil, Joh. 5:21, 25, 28v. Inhoud der roeping is daarom het evangelie,
de blĳde boodschap van Christus; daardoor alleen worden alle
dingen vernieuwd. 3o Dit woord van Christus, voor een oogenblik
daargelaten, of het uitwendig, hoorbaar door menschen gebracht
wordt of niet, moet in elk geval een λογος ἐμφυτος worden,
Jak. 1:21. Eerst als het in den mensch, in de schepselen ingeplant
wordt, komt daaruit als ἐκ σπορας ἀφθαρτου, 1 Petr. 1:23
het nieuwe leven te voorschĳn. 4o Het evangelie, het woord van
Christus, zóó verkondigen, dat het niet alleen tot de schepselen
gebracht maar in hen ingeplant wordt, kan alleen de H. Geest.
Gelĳk de schepping geschiedde door Woord en Geest, zoo volbrengt
ook Christus de herschepping door zĳn woord en zĳn Geest.
Hĳ is zelf geworden tot levendmakenden Geest, 1 Cor. 15:47,
2 Cor. 3:17, en herschept alle dingen sprekende door den Geest,
Rom. 8:9v. 5o Deze wedergeboorte onderstelt geenszins het bewuste
leven en het actieve willen. Zĳ heeft, als herstelling der
schepping in Mt. 19:28, zelfs het redeloos schepsel tot object;
zĳ valt blĳkens enkele voorbeelden in de Schrift in kinderen,
voordat zĳ tot jaren des onderscheids gekomen zĳn; immers is
ook de kinderdoop gebouwd op de onderstelling, dat kinderen
zonder hun weten in Christus tot genade kunnen aangenomen
worden; zĳ gaat volgens Johannes’ evangelie aan het komen tot
en gelooven in Christus vooraf. In al deze gevallen is er eene
wedergeboorte alleen door inwendige, zonder uitwendige roeping.
6o Ook wanneer zĳ tĳdelĳk samenvalt met of plaats heeft na
de uitwendige roeping, δια λογου ζωντος θεου και μενοντος,
1 Petr. 1:23, is zĳ zelve toch altĳd onmiddelĳk, wĳl zĳ niet
voortkomt uit het gepredikte woord, maar ἐκ πνευματος, Joh. 3:5,
6, 8, ἐκ σπορας ἀφθαρτου, 1 Petr. 1:23. De H. Geest werkt

wel met en door, maar zĳne werking is niet besloten binnen het
gepredikte woord; Hĳ maakt het zelf door de inwendige roeping
tot een λογος ἐμφυτος en doet daaruit het nieuwe leven te voorschĳn
komen. 7o Omdat het nieuwe leven echter nooit voortkomt
noch voorkomen kan dan uit het ingeplante woord en den Geest
van Christus, is het, zoodra het tot bewustzĳn ontwaakt, aan het
objectieve, uitwendige woord van Christus gebonden, dat met dat
inwendige hetzelfde evangelie tot inhoud heeft. Regel van leer
en leven is alleen de H. Schrift. 8o Inwendige roeping en wedergeboorte
staan in verhouding als zaad en plant, 1 Petr. 1:23,
als een spreken door en een hooren en leeren van den Vader,
Joh. 6:45, als trekken en volgen, 6:44, als geven en aannemen,
6:65, als aanbieding en (passieve) aanvaarding des heils, Amesius,
Med. Theol. I 26, 7v. Voetius, Disp. II 452. 463 sq. Heidegger,
Corp. Theol. 21, 61. Terwĳl dus aan de wedergeboorte altĳd een
spreken Gods, een λογος ἐμφυτος voorafgaat, bieden ons noch de
Schrift noch de ervaring genoegzame gegevens aan de hand, om
te bepalen, of de wedergeboorte bĳ volwassenen in den regel ook
plaats grĳpt na en door de uitwendige roeping, dan wel aan haar
voorafgaat, Voetius Disp. II 461. Uit het evangelie en de brieven
van Johannes kan afgeleid worden, dat zĳ logisch, maar toch
niet, dat zĳ ook temporeel aan haar voorafgaat; en Paulus,
Petrus en Jacobus houden uit- en inwendige roeping steeds met
elkaar in het nauwste verband.

5. Tegen deze inwendige roeping en wedergeboorte wordt
echter van pelagiaansche zĳde altĳd het bezwaar ingebracht, dat
zĳ in het geestelĳke een physischen dwang invoert, met de natuur
van een redelĳk wezen in strĳd is, den mensch geheel passief
maakt, de zedelĳke vrĳheid en verantwoordelĳkheid ondermĳnt.
Het pelagianisme is er daarom altĳd op uit, om de weerstaanbaarheid
der roeping te handhaven en wedergeboorte, bekeering,
heiligmaking, volharding enz. te laten afhangen van eene beslissing
van den wil. Wedergeboren en gerechtvaardigd wordt hĳ
alleen, die vooraf vrĳwillig eene of andere conditie volbrengt,
gelooft, zich bekeert, gezind is om Gods geboden te onderhouden
enz. Het wikkelt zich daarmee terstond in tal van onoplosbare
moeilĳkheden. Indien de mensch tot het volbrengen
van die conditiën van nature in staat is, is hĳ zoo goed, dat

er heel geen wedergeboorte in den zin der Schrift van noode
is; eenige zedelĳke opvoeding en verbetering is dan meer dan
voldoende. Indien de mensch de kracht, om het evangelie al
dan niet aan te nemen, vooraf door de gratia praeveniens in
doop of roeping ontvangen moet, dan gaat er ook hier een gratia
irresistibilis aan het gelooven vooraf, want de gratia praeparans
wordt aan allen zonder hun willen of weten geschonken; dan
heeft feitelĳk de wedergeboorte al plaats vóór de beslissing van
den mensch, want operari sequitur esse, de daad volgt op het
vermogen, de wil, die tot het aannemen van het evangelie in staat
stelt, is blĳkens het evangelie van Johannes reeds een vernieuwde
en herboren wil. Alleen is dan niet in te zien, hoe er na dat
alles nog eene vrĳe wilskeuze mogelĳk is; de wil is immers door
de buiten zĳn toedoen hem geschonken goede kracht reeds ten
goede gedetermineerd, en juist in diezelfde mate ten goede gedetermineerd,
als zĳ kracht tot eene goede keuze ontving; hoe meer
men den wil door de zonde verzwakt laat zĳn en hoe meer kracht
men hem in de gratia praeveniens schenken laat, des te meer en
in diezelfde mate houdt ook zĳne indifferente vrĳheid op. Daarbĳ
is het raadselachtig, waartoe zulk eene vrĳe wilskeuze nog noodig
is; als God toch reeds van te voren en onwederstandelĳk den
mensch in zooverre vernieuwen moet, dat hĳ vóór het evangelie
kiezen kan, waartoe dient de handhaving van de indifferente wilsvrĳheid
dan nog anders, dan alleen om Gods genade wederom te
verĳdelen, zĳn genadeverbond weer even wankel en onvast te
maken als dat der werken vóór den val, en Christus nog machteloozer
en liefdeloozer voor te stellen dan Adam? Want Hĳ heeft
alles volbracht en alles verworven, maar als Hĳ het wil toepassen,
stuit zĳne macht en zĳne liefde af op den, nog wel met
nieuwe krachten toegerusten wil van den mensch! Alleen om
eene schĳnvrĳheid van den mensch te redden, wordt God van
zĳne souvereiniteit, het genadeverbond van zĳne vastigheid, Christus
van zĳne koninklĳke macht beroofd.

En als men er dan nog maar iets mede won; maar inderdaad verliest
men er alles bĳ. Niet alleen wordt bĳ de volwassenen de indifferente
wilsvrĳheid slechts in schĳn gered. Maar bĳ de kinderen blĳkt
heel de leer onvoldoende en de onbarmhartigheid zelve. Want één
van beide: de gratia, die aan de kinderen geschonken wordt, is voldoende
ter zaligheid en opent hun, indien zĳ vroeg sterven, de poorte

des hemels—en dan worden zĳ behouden zonder hun toedoen
en zonder zelf gekozen en beslist te hebben; of zĳ is niet voldoende,
maar dan zĳn ook alle kinderkens verloren, die vroeg,
voordat zĳ kiezen konden, stierven; en van de kinderen, die opwassen,
vallen er door vrĳe wilskeuze weer duizenden bĳ duizenden
af. Het pelagianisme in zĳne verschillende vormen schĳnt barmhartig
te zĳn; maar het is niets anders dan de barmhartigheid
van den farizeër, die zich om de tollenaars niet bekommert. Om
de wilsvrĳheid bĳ enkele duizenden volwassenen te redden, en
dan nog maar in schĳn, geeft het, naar evenredigheid, millioenen
van kinderkens aan de verdoemenis prĳs. Ten slotte blĳft het
een raadsel, wat het pelagianisme daarop tegen hebben kan, dat
God zĳne krachtdadige genade aan zondaren verheerlĳkt. Indien
het de vraag opwierp, waarom God die genade slechts aan velen
en niet aan allen schenkt, zou het bĳ iedereen een welwillend
oor vinden. Wie heeft die vraag niet in zich voelen oprĳzen en
wie is er niet tot in het diepste zĳner ziel door ontroerd? Maar
die vraag keert op ieder standpunt weer en wordt door Pelagius
even min als door Augustinus beantwoord; allen zonder onderscheid
moeten rusten in het welbehagen Gods. De belĳders van
Gods souvereiniteit zĳn hierbĳ in geen geval in ongunstiger conditie
dan de verdedigers van den vrĳen wil. Want, gelĳk boven
aangetoond werd, schenkt de gratia externa volgens de Gereformeerden
aan allen, die onder het evangelie leven, minstens zooveel genade,
als volgens de Pelagianen in de zoogenaamde gratia sufficiens
hun verleend en door hen tot eene vrĳe keuze vóór of tegen het
evangelie genoegzaam wordt gekeurd. De leer der inwendige
roeping ontneemt aan de uitwendige roeping geen enkele zegening
en weldaad, welke er naar het pelagianisme of semipelagianisme,
volgens Roomschen, Lutherschen of Remonstranten door God
mede verleend wordt. Op Gereformeerd standpunt blĳven alle
uitwendig geroepenen objectief in dezelfde conditie verkeeren, als
waarin zĳ naar andere belĳdenissen zich bevinden. De bewering
der Gereformeerden is alleen, dat al die rĳke genade aan en in
den mensch, als zĳ niet bepaald genade der wedergeboorte is,
ongenoegzaam is, om den mensch tot eene vrĳe, besliste aanneming
van het evangelie te brengen. Om te gelooven in Christus,
is volgens de duidelĳke leer van het evangelie van Johannes,
niet minder dan wedergeboorte van noode, eene werking van Gods

kracht als in de opwekking van Christus, Ef. 1:19, 20. Alle
mindere genade, hoe rĳk en heerlĳk, is onvoldoende; eene genade,
die zonder te wederbaren toch den wil zoover herstelt, dat hĳ
vóór het evangelie kiezen kan, wordt nergens in de Schrift geleerd
en is ook eene psychologische ongerĳmdheid. Al ware deze
hunne belĳdenis ook onjuist, (des neen), zĳ brengt hoegenaamd
geen verandering ten nadeele in den toestand van hen, die volgens
de belĳdenissen van alle Christenen ten slotte om hun ongeloof
verloren gaan. Doch boven de voorstanders van de vrĳe wilskeuze
hebben die van de Gereformeerde religie dit in elk geval voor, dat
Gods raad zal bestaan, dat zĳn genadeverbond niet wankelt, dat
Christus waarachtig en volkomen Zaligmaker is, dat het goede
i. e. w. eens onfeilbaar zal triumfeeren over het kwade. Wat ernstig
bezwaar kan daartegen worden ingebracht? Indien wĳ zonder
ons weten der verdoemenis in Adam kunnen deelachtig zĳn—een
feit, dat niemand loochenen kan—waarom zouden wĳ dan
niet veelmeer zonder ons weten door God in Christus tot genade
aangenomen kunnen worden? Van dwang is toch bĳ deze genade
geen sprake. Om een oogenblik sterk te spreken, indien deze
genade niet krachtens haar aard dwang uitsloot en God werkelĳk
dwang gebruikte; wie zou dan toch nog aan het einde het
recht of ook zelfs den lust hebben zich te beklagen, indien hĳ
alzoo aan het eeuwig verderf ontrukt en in het eeuwige leven
overgebracht werd? Wie zou den man gelĳk geven, die zich er
over beklaagde, dat men hem, zonder zĳne wilsvrĳheid te eerbiedigen,
uit levensgevaar had gered? Maar het is niet zoo; er
is in de inwendige roeping en wedergeboorte geen dwang bĳ
God, βια οὐ προσεστι τῳ θεῳ, Ep. ad Diogn. 7. Geen enkele
vrome, van wat belĳdenis ook, die in het werk der genade van
dwang heeft gesproken, ook al werd hĳ als een brandhout uit
het vuur gerukt. Veeleer zou het zĳn wensch zĳn, dat God met
meer macht in hem de zonde brak en zonder den langen weg
van strĳd de zaligheid hem deelachtig maakte. Maar zoo doet
God in de genade niet; alle dwang is met haar wezen in strĳd.

Want immers de genade is geen physische kracht. De Thomisten
spraken van eene physica praedeterminatio, de Roomschen vatten
het beeld Gods hoe langer hoe meer op als een substantieel
toevoegsel aan de natuur van den mensch. Maar de Gereformeerden
spraken niet alzoo. Niet alleen hielden zĳ het beeld Gods

voor wezenlĳk eigen aan den mensch, maar zĳ weigerden zelfs,
om de genade Gods in de vocatio interna als eene physische te
omschrĳven; zĳ was wel niet louter ethisch of moreel, maar zĳ
was ook niet van physischen aard, en daarom het best als supernaturalis
en divina te bepalen. Zĳ brengt toch in geen enkel
opzicht eenige nieuwe substantie in de bestaande schepping in,
gelĳk Manicheën en Anabaptisten dat leeren, M. Vitringa III
224 sq. Dat doet zĳ niet objectief, inzoover met de genade de
persoon en het werk van Christus kan worden aangeduid, want
Christus, schoon ontvangen van den H. Geest, nam zĳne menschelĳke
natuur aan uit Maria en bracht ze niet uit den hemel
mede. Maar zĳ doet het ook niet in subjectieven zin. De genade
schept nooit, zĳ herschept. De wedergeboorte, welke zĳ tot stand
brengt, beteekent noch in haar eerste, noch in haar tweede, noch
in haar derde beteekenis, dat er van buiten af eenige substantie
aan mensch of wereld toegevoegd of in hen ingedragen wordt.
Het zĳn dezelfde menschen, die eertĳds duisternis, Ef. 5:5, dood
in zonden en misdaden, Ef. 2:2, roovers, gierigaards enz., 1 Cor.
6:11 waren, en die nu afgewasschen, geheiligd en gerechtvaardigd
zĳn. De continuiteit van het ik blĳft gehandhaafd. En zoo
is het ook dezelfde hemel en dezelfde aarde, die aan het einde
der dagen vernieuwd zullen worden. Christus is geen nieuwe,
tweede Schepper, maar Herschepper, Reformator aller dingen.
Wĳl de zonde niet eene substantie is maar de forma der dingen
aangetast en verwoest heeft, daarom kan de herschepping in geen
creëeren van eenige substantie, maar moet zĳ in eene herstelling
der forma, in reformatie bestaan. Reeds hierdoor is alle gedachte
aan physischen dwang bĳ de genade uitgesloten. Maar er is meer.
Niet alleen brengt zĳ geen nieuwe substantie in de schepping in,
maar zĳ ontneemt er ook niets wezenlĳks aan, niets, dat haar
(ofschoon wel „van nature”, toch) wezenlĳk eigen is. De zonde
behoort niet tot het wezen der schepping. En de genade neemt
niets anders uit ons weg dan de zonde alleen. Zĳ onderdrukt
niet, zĳ herstelt de natuur; non tollit sed restituit et perficit
voluntatem. Zĳ neemt uit ons verstand de duisternis, uit onzen
wil de zwakheid, de machteloosheid weg. Zĳ geeft ons terug,
wat wĳ naar ons wezen, naar de idee, moesten hebben doch
door de zonde verloren. Zĳ herschept ons naar het evenbeeld
desgenen, die ons geschapen heeft. Het is waar, dat zĳ, gelĳk

ze eenerzĳds niet in het inplanten eener nieuwe substantie bestaat,
zoo ter andere zĳde niet in eene uitwendige, zedelĳke verbetering
van gezindheid en daden opgaat. Zĳ is niet maar eene reformatio
vitae, gelĳk de Socinianen haar omschreven, M. Vitringa III
225 cf. 227; de Schrift spreekt daartoe van de wedergeboorte
in veel te sterke bewoordingen; reeds het O. T. duidt haar aan
als eene besnĳdenis des harten, Deut. 30:6, een scheppen van
een rein hart en vernieuwen van een vasten geest, Ps. 51:12,
een wegnemen van het steenen en geven van een vleeschen hart,
Jer. 31:33v. Ezech. 11:19, 36:25, en het N. T. bezigt de
woorden: geboorte van boven, Joh. 3:3, uit God, 1:13, uit den
Geest, 3:5, 6, 8, wedergeboorte, Tit. 3:5, en zegt, dat degenen,
die deze weldaad ontvingen, daardoor een nieuw schepsel, 2 Cor.
5:17, Gods maaksel, Rom. 14:20, Ef. 2:10, nieuwe menschen,
Ef. 2:15, 4:10, 24 zĳn, ééne plante met Christus geworden
zĳn in zĳn dood en opstanding, Rom. 6:5, in Christus of in
den H. Geest leven en wandelen enz. De weldaad der wedergeboorte
is dus veel te groot, dan dat ze door eene suasio moralis
van het woord der prediking zou kunnen worden voortgebracht,
zĳ onderstelt veeleer eene Goddelĳke almachtige kracht, Ef.
1:19, 20; en zĳ is ook te rĳk, dan dat zĳ alleen in eene verandering
van de daden of uitingen van de menschelĳke vermogens
zou bestaan. Immers is de zonde, schoon met eene daad begonnen
zĳnde, in de natuur des menschen zelve ingedrongen; zĳ is geen substantia
maar ook geen actus alleen; zĳ is eene innerlĳke verdorvenheid
van den ganschen mensch, van zĳne gedachten en woorden en
daden niet slechts, maar ook van zĳn verstand en wil, en wederom
van deze niet alleen maar ook van zĳn hart, waaruit alle ongerechtigheden
voortkomen, van het innerlĳkste, de kern, den wortel
van zĳn wezen, van het ik des menschen zelf. En daarom is de
wedergeboorte zulk eene geheel bovennatuurlĳke, allerkrachtdadigste,
verborgene en onuitsprekelĳke werking Gods, waardoor
Hĳ indringt tot in de binnenste deelen des menschen, het gesloten
hart opent, het harde vermurwt, het onbesnedene besnĳdt, nieuwe
hoedanigheden in den wil instort en dien van dood levend, van
kwaad goed, van niet-willende gewillig, van wederspannig gehoorzaam
maakt, Can. Dordr. III 11. 12. Nieuwe hoedanigheden zĳn
het dus wel, welke de wedergeboorte in den mensch inplant,
maar het zĳn toch geen andere, dan die tot zĳn wezen behooren,

hebbelĳkheden, gezindheden, neigingen, die oorspronkelĳk in het
beeld Gods begrepen waren en met Gods wet overeenstemden,
en die de gevallen, zondige menschelĳke natuur van haar duisternis
en slavernĳ, van haar dood en ellende bevrĳden. Al is
het dan ook, dat de genade, die de wedergeboorte werkt, terecht
irresistibilis of nog beter insuperabilis heet, wĳl zĳ allen tegenstand
van den zondigen mensch verwint; al is zĳ eene gratia
operans, die in den mensch werkt zonder eenige medewerking
van zĳn wil; toch is en blĳft zĳ eene potentissima simul et suavissima
operatio, die in de menschen niet als in stokken en
blokken werkt, den wil en zĳne eigenschappen niet wegneemt
noch hem dwingt met geweld, maar maakt hem geestelĳk levende,
geneest, verbetert en buigt hem op eene wĳze, die liefelĳk en
tegelĳk krachtig is. Cf. Can. Dordr. III IV en de oordeelen der
afgevaardigden over het 3e en 4e art. der Remonstranten, voorts
de werken over de genade, boven bl. 479 aangehaald en verder
nog Trigland, Antapol. c. 23-33. Voetius, de statu electorum
ante conversionem, Disp. II 402-432, de regeneratione, ib.
432-468, an Christus electis et salvandis specialem gratiam
regenerationis et fidei sit meritus, ib. V 270-277. Turretinus,
Theol. El. XV qu. 3-6. Spanhemius, Elenchus controv. de
religione, Op. III 875 sq. Id. Disp. theol. de quinquarticulanis
controversiis, Op. III 1167-1188. Hoornbeek, Theol. pract. lib.
6. Moor IV 442-534 enz.



§ 45. Geloof en Rechtvaardigmaking.

1. Het geestelĳk leven, dat in de wedergeboorte ingeplant
wordt, komt met het natuurlĳk leven daarin overeen, dat het,
om toe te nemen en op te wassen, gevoed en versterkt worden
moet. Er is tusschen beide anders wel een groot onderscheid,
want het geestelĳk leven heeft zĳn oorsprong in God, niet als
Schepper maar als Zaligmaker; het is verworven door de opstanding
van Christus; het is een eeuwig leven, dat niet zondigen
en niet sterven kan. Maar desniettemin heeft de wedergeborene
voortdurend noodig, om met kracht versterkt te worden door
den Geest naar den inwendigen mensch. Ook deze versterking

des geestelĳken levens is evengoed als zĳn oorsprong uit God
en den rĳkdom zĳner genade. Het leven van den geestelĳken
mensch is ook na zĳn ontstaan geen oogenblik los te denken
van God en zĳne gemeenschap. Het is in denzelfden strikten en
bĳzonderen zin, waarin het uit God is, ook door en tot God.
Hĳ is het, die het voedt en onderhoudt, die het nimmer laat
varen, die het tot daden en werkzaamheden doet overgaan, die
niet alleen het kunnen schenkt maar ook het willen en werken
werkt naar zĳn welbehagen, Phil. 2:13, 2 Cor. 3:5. Het is
een leven in de gemeenschap met Christus; de geloovigen zĳn
in den doop ééne plante met Hem geworden in zĳn dood en ook
in zĳne opstanding, Rom. 6:5, zĳ zĳn in Christus en Christus
leeft in hen, 2 Cor. 13:5, Gal. 2:20, zĳ kunnen niets doen
zonder Hem, indien zĳ niet blĳven in Hem als ranken in den
wĳnstok, Joh. 15:4, 5; zĳ kunnen alleen sterk worden ἐν κυριῳ
και ἐν τῳ κρατει της ἰσχυος αὐτου, Ef. 6:10, door den Geest
van Christus en in zĳne gemeenschap, Rom. 8:13, 26, 2 Cor.
13:13, Ef. 3:16. Maar die Geest werkt in de wedergeborenen
naar verschillende zĳden. Dat kan en dat behoort zoo, wĳl de
nieuwe mensch niet aanstonds in „trappen”, maar wel in „deelen”
volmaakt is. In de wedergeboorte wordt principieel de gansche
mensch herschapen; het ik des menschen zelf sterft en leeft uit
en in Christus weer op, Gal. 2:20; het is terstond een καινος
ἀνθρωπος, die in Christus geschapen wordt, Ef. 4:24, Col. 3:10,
wel klein en teer maar toch in alle deelen compleet. En daarom
werkt de H. Geest naar verschillende zĳden, om den nieuwen
mensch gelĳkmatig en evenredig in al zĳne deelen te laten opwassen.
Hĳ werkt als Geest der wĳsheid, der heiligheid en der
heerlĳkheid en siert de geloovigen met allerlei krachten en gaven
en deugden, Rom. 15:13, 1 Cor. 12:3v., Gal. 5:22. Bepaaldelĳk
werkt Hĳ naar de zĳde des verstands de deugden van
geloof, kennis, wĳsheid enz. Schoon op geheimzinnige, onnaspeurlĳke
wĳze door den Geest in den mensch ingeplant, Joh. 3:8, is het
geestelĳk leven toch, zoodra het zich in den mensch bewust
wordt, van het eerste oogenblik af gebonden aan het Woord Gods.
Het is door den H. Geest uit een λογος ἐμφυτος, uit de inwendige,
evangelische roeping van Christus gewekt; het blĳft bĳ
zĳn wasdom aan dat woord gebonden, en dus, zoodra het bewust
wordt, ook afhankelĳk van de H. Schrift, welke het woord van

Christus is. Het geestelĳk leven staat krachtens zĳn aard in
rapport met de Schrift, gelĳk de plant met den bodem, waarin
zĳ wortelt en waaruit zĳ haar sappen trekt. Niet met de Schrift
alleen als uitwendig in letteren beschreven, maar ook als bĳ den
voortduur door den H. Geest gedragen, bezield en gesproken in
het hart. De vocatio interna is niet alleen noodig bĳ het ontstaan
maar ook bĳ den wasdom van het geestelĳk leven. Zĳ geschiedt
niet eenmaal en is met de schepping van het leven niet afgeloopen,
maar zĳ zet zich altĳd voort; gelĳk God eerst alles schiep door
het Woord en daarna door datzelfde Woord alle dingen onderhoudt,
zoo is de vocatio interna ook werkzaam bĳ de onderhouding
en ontwikkeling van het geestelĳk leven. De geloovigen zĳn
κλητοι, Rom. 1:6, die de hemelsche roeping deelachtig zĳn,
Hebr. 3:1, die bĳ den voortduur door God geroepen worden
tot zĳn koninkrĳk, totdat zĳ het feitelĳk zullen beërfd hebben,
1 Thess. 2:12, 5:24. De daad nu, waardoor de H. Geest het
Woord van Christus in zĳn geestelĳken zin en inhoud verstaan
doet en het bewustzĳn voor de waarheid ontsluit, draagt in de
Schrift nog den bĳzonderen naam van verlichting. Wĳl de zonde
het verstand verduisterd heeft, Rom. 1:21, 1 Cor. 1:21, 2:14,
Ef. 4:18, 5:8, is er ook noodig eene ἀποκαλυψις του νοος,
Rom. 12:2, Ef. 4:23. Deze komt tot stand door God, die door
ἀποκαλυψις, in den mensch, ἐν ἐμοι, Gal. 1:16, de verhindering
wegneemt, welke de rechte kennis der zaken tot dusverre belette,
Mt. 11:25, 16:17, Gal. 1:16, cf. deel I 245. Hĳ doet dit
door den H. Geest te geven, die een πνευμα σοφιας και ἀποκαλυψεως
is, Ef. 1:17, in de waarheid leidt, Joh. 16:23, alles
leert, Joh. 14:26, 1 Joh. 2:20, en de dingen Gods doet verstaan,
1 Cor. 2:10-16. Gelĳk Hĳ bĳ de schepping door zĳn
machtwoord het licht uit de duisternis liet schĳnen, zoo laat Hĳ
het ook door den Zoon, Mt. 11:27 en door den Geest licht
worden in de harten der menschen, 2 Cor. 4:6, en maakt de
oogen des harten verlicht, Ef. 1:18. Daardoor weten, zĳ de dingen,
die hun door God in het evangelie werden geschonken, 1 Cor. 2:12,
hebben zĳ eene γνωσις en ἐπιγνωσις, d. i. eene hen persoonlĳk
aangaande en op hen inwerkende kennis, van den Vader, Mt. 11:27,
2 Cor. 4:6, Ef. 1:17, van Christus, Mt. 16:17, van de
dingen des Geestes Gods, 1 Cor. 2:14 enz., en zĳn zĳ kinderen
des lichts, Luk. 16:8, Ef. 5:8, 1 Thess. 5:5, burgers van het

rĳk des lichts, 1 Petr. 2:9, Col. 2:12 en wandelen in het licht,
Ef. 5:8, 1 Joh. 1:7, 2:9, 10. Door de verlichting des H.
Geestes gaat den mensch een gansch nieuw licht op over alle
dingen, over God, Christus, zonde, genade, Schrift, kerk, wereld,
dood, oordeel enz. In Gods licht ziet hĳ thans licht.

Deze kennis wordt nu in de Schrift nader omschreven als
eene kennis des geloofs. Het is geheel in overeenstemming met de
Schrift, te zeggen, dat de kennisse Gods in het aangezicht van
Christus zalig maakt, rechtvaardigt, vergeving der zonden en eeuwig
leven schenkt, 1 Kon. 8:43, 1 Chr. 28:9, Ps. 89:16, Jes.
1:3, 11:9, 53:11, Jer. 4:22, 31:34, Hos. 2:19, 4:1, 6,
Mt. 11:27, Luk. 1:77, Joh. 8:32, 10:4, 14, 17:3, Rom.
10:3, 2 Cor. 2:14, Gal. 4:9, Ef. 4:13, Hebr. 8:11, 1 Joh.
5:20, 2 Petr. 1:2, 3:18. Maar wĳl zĳ krachtens haar oorsprong,
wezen en voorwerp een geheel bĳzonder karakter draagt,
wordt zĳ eene kennis des geloofs genoemd. Zoo bepaald, wordt
zĳ echter daarmede echter volstrekt niet aangeduid als iets, dat
aan de menschelĳke natuur als zoodanig vreemd is en in den
zin van een donum superadditum aan haar toegevoegd wordt.
Duisternis, dwaling, leugen enz. zĳn tegennatuurlĳk, eigenschappen
der gevallen natuur, maar het licht der kennis behoort tot
het beeld Gods, dat den mensch oorspronkelĳk en wezenlĳk eigen
was. En ook de kennis des geloofs is geen volstrekt bovennatuurlĳk
toevoegsel aan den mensch. Gelooven gansch in het algemeen
doet ieder mensch, altĳd en op alle terrein, vooral ook op
dat der wetenschap. Er is geen kennis zonder eenig geloof; het
dualisme tusschen geloof en wetenschap is theoretisch en practisch
onmogelĳk. Zelfs spreekt men in de dogmatiek, behalve van
zaligmakend, ook van historisch, Mt. 7:26, Joh. 12:42, 43,
13:17, Hd. 26:27, 28, Jak. 2:19, tĳd-, Mt. 13:21, en wondergeloof,
Mt. 9:2, 17:20, Hd. 14:9, 1 Cor. 13:2, welke
van het eerste wel wezenlĳk onderscheiden zĳn en ook in onwedergeborenen
vallen kunnen, maar er toch zooveel overeenkomst
mede hebben moeten, dat zĳ denzelfden naam van geloof kunnen
dragen. Maar zelfs het geloof in engeren zin, de fides justificans
of salvifica, is geen donum superadditum naar Roomsche opvatting.
Wel is het geloof eene gave Gods, Hd. 5:31, Ef. 2:8,
Phil. 1:29, vrucht van zĳne δυναμις, 1 Cor. 2:4, 5, Ef. 1:19,
1 Thess. 2:13, en bepaaldelĳk door den H. Geest geschonken,

1 Cor. 12:3, 2 Cor. 4:13. Maar zĳ is toch eene gave, die
niet in absoluten zin, maar slechts toevallig, ter wille van de
zonde, noodzakelĳk is. De herschepping toch brengt nooit eene
nieuwe substantie in wereld of menschheid in; ook in het geloof
schenkt zĳ aan den mensch niet zulk een nieuw vermogen, kracht
of werkzaamheid, welke de oorspronkelĳke, naar Gods beeld geschapen
menschelĳke natuur niet bezat. Integendeel, de Gereformeerden
beweerden terecht tegen de Remonstranten, b.v. Arminius,
Op. 160, dat Adam vóór den val in zĳne natuur de kracht bezat,
om in Christus te gelooven, al kende hĳ natuurlĳk Christus niet
en al had hĳ Hem toen als Zaligmaker niet noodig, Gomarus,
Op. I 93. Moor IV 461. Shedd, Dogm. Theol. I 454. II 482v.
En zĳ hielden evenzoo tegen de Roomschen staande, dat Christus
als mensch op aarde door het geloof had geleefd, boven 294.
Wĳl nu de wedergeboorte principieel eene herschepping is van
den ganschen mensch naar het evenbeeld desgenen, die hem geschapen
heeft, is het geloofsvermogen (fides potentialis, seminalis,
habitualis, semen of radix fidei) vanzelf met en in haar gegeven.
Zooals kinderkens redelĳke wezens zĳn ante rationem actualem,
zoo zĳn zĳ, indien zĳ kinderen des verbonds zĳn, ook fideles ante
fidem actualem. Wel is het onjuist, om met oudere Luthersche
theologen de wedergeboorte in donatio fidei te laten opgaan, cf.
M. Vitringa III 222, want in de wedergeboorte worden evengoed
de semina spei, caritatis enz., ingeplant; maar toch wordt in
haar, gelĳk alle vermogens en krachten, zoo ook het geloofsvermogen
hersteld. Gelooven in God, in Christus enz., is voor den
wedergeboren mensch als zoodanig even natuurlĳk, als het voor
ieder mensch natuurlĳk is, om aan de zienlĳke wereld te gelooven.
Wel gaat, gelĳk iedere potentia eerst door zekere inwerking
van buiten tot actus overgaat en een tarwegraan alleen in den
schoot der aarde ontkiemt, zoo ook het geloofsvermogen, dat door
de wedergeboorte is ingeplant, alleen door de voortgaande vocatio
interna tot de daad des geloofs over. Maar in de wedergeboorte
herstelt God toch het levensrapport, dat er oorspronkelĳk tusschen
Hem en den mensch bestond; naar Gods beeld herschapen, is de
mensch weder verwant aan God zelf en aan al wat Gods is, aan
zĳnen Christus, aan de dingen des Geestes, aan zĳn Woord, aan
zĳne kerk, aan zĳn hemel, aan de dingen, die boven zĳn. Der
wereld gekruisigd en der zonde gestorven, leeft hĳ Gode. En

daarom, verlicht wordende door den H. Geest, kent hĳ God ook
en is in die kennis zalig, Joh. 17:3.

Maar dit mag niet zoo worden verstaan, alsof de wedergeborene
deze kennisse Gods in Christus putte uit zĳn eigen hart,
uit de inwendige onderwĳzing des H. Geestes. De mystiek heeft
ten allen tĳde Woord en Geest tegenover elkander gesteld, de
letter veracht, het inwendige woord ten koste van het uitwendige
verheven en daarvoor zelfs zich beroepen op de H. Schrift, Jes.
54:13, Jer. 31:34, Mt. 11:25, 27, 16:17, Joh. 6:45, 1 Cor.
2:10, 2 Cor. 3:6, Hebr. 8:10, 1 Joh. 2:20, 27. Daartegen
valt op te merken: 1o dat zeer zeker alle kennis, op natuurlĳk
en geestelĳk gebied eene relatie, eene verwantschap tusschen
object en subject onderstelt. Om te zien is een oog noodig; en
object en subject moeten beschenen worden door eenzelfde licht.
Om te kennen is verstand noodig, en het is dezelfde Logos, die
het gekende object en het kennend subject voor elkander schiep.
Zoo ook moet op geestelĳk terrein bĳ het Woord de Geest, bĳ
de vocatio externa de vocatio interna, bĳ de revelatie de illuminatie
bĳkomen, om ons God te doen kennen in het aangezicht
van Christus. 2o De Schrift spreekt dit in bovengenoemde en
andere plaatsen beslist en duidelĳk uit. In Gods licht alleen zien
wĳ het licht. Maar zĳ zegt nergens, dat de wedergeborene de
stof dezer kennis uit zichzelven putten kan of moet. In 1 Joh.
2:20-27 verbindt de apostel de zalving des Geestes, die de
geloovigen van den Heilige, d. i. van Christus ontvangen hebben,
ten nauwste met de waarheid, welke zĳ gehoord hebben, vs. 21-24;
als zĳ daarin blĳven, blĳven zĳ ook in den Zoon en den
Vader en hebben geen nadere onderwĳzing meer noodig. Overal
verwĳst de Schrift den geloovige buiten zich, naar de openbaring
Gods in natuur, wet en evangelie heen, Deut. 4:1, Jes. 8:20,
Joh. 5:39, Rom. 1:20, 15:4, 2 Tim. 3:15, 1 Petr. 1:25,
2 Petr. 1:19 enz. 3o In het natuurlĳke is het zoo, dat de mensch
wel een bewustzĳn, verstand, rede meebrengt maar dat hĳ toch
allen inhoud der kennis van buiten verkrĳgen moet, deel I 161v.
II 39v. Veel meer is dit in het geestelĳke het geval. Want al
zĳn alle geloovigen ook door den Heere geleerd, zĳ leven toch
nog in het vleesch, en blĳven tot dwaling geneigd. Telkens verheffen
zich in hen gedachten, die zĳ gevangen hebben te leiden
tot de gehoorzaamheid van Christus. Aan zichzelven overgelaten,

zouden zĳ terstond vervallen tot dwaling en leugen. En daarom
is hier eene objectieve openbaring noodig, die tot regel strekt van
leer en leven. 4o Daar komt nog bĳ, dat niet zienlĳke, maar
onzienlĳke, geestelĳke, eeuwige dingen het voorwerp dezer religieuse
kennis zĳn. Hetgeen geen oog heeft gezien en geen oor
heeft gehoord en in ’s menschen hart niet is opgeklommen, dat
heeft God in het evangelie bereid dien, die Hem liefhebben. Hoe
zullen wĳ deze dingen kennen, vast en zeker, tenzĳ zĳ ons in
een getrouw beeld, zuiver en onvermengd, voor de oogen worden
geplaatst? Wĳ wandelen hier niet door aanschouwen; zoo
behooren wĳ dan de heerlĳkheid des Heeren in een spiegel te
aanschouwen, om naar datzelfde beeld in gedaante veranderd te
worden. 5o En eindelĳk, gelĳk in het natuurlĳke ieder schepsel
voedsel zoekt naar zĳn aard, zoo trekt ook in den geloovige het
nieuwe leven altĳd weer naar het evangelie, naar het woord van
Christus, naar de Schriften heen als naar den grond, waarop het
steunt, als naar het voedsel, waardoor het gesterkt wordt. Niet
ontbeerlĳker maar steeds onmisbaarder en heerlĳker wordt de
Schrift dengene, die opwast in het geloof. Het getuigenis des
H. Geestes in zĳn hart bindt hem in dezelfde mate en kracht aan
de Schrift als aan den persoon van Christus zelven, deel I 502v.
Uit dit alles wordt nu ook duidelĳk, waarom de religieuse kennis
in de Schrift als eene kennis des geloofs omschreven en het geloof
in het subjectieve werk der zaligheid zoo sterk op den voorgrond
wordt geplaatst. Eigenlĳk gesproken, maakt het geloof of de
kennis niet zalig, maar God maakt zalig in Christus door den
H. Geest. Hĳ maakt zalig, door de weldaden des verbonds, door
Christus, door zichzelven te schenken aan den zondaar. Maar wat
zou die zaligheid baten, indien zĳ ons niet bewust ware en wĳ
er geen kennis van droegen? Dan zou zĳ zelfs niet bestaan.
Onbewuste zaligheid is wel voor den Buddhist het hoogste, en
velen geven tegenwoordig aan het niet-zĳn boven het zĳn de
voorkeur. Maar het hoogste zĳn is voor den Christen God te
kennen en door die kennis het eeuwige leven te hebben. De kennis
is daarom niet een toevallig, van buitenaf komend toevoegsel
aan de zaligheid, maar vormt daarin een onmisbaar element. Er
is geen zaligheid, die niet gekend, niet genoten wordt. Wat
hadden wĳ aan de vergeving der zonden, aan de wedergeboorte
en volkomene vernieuwing door den H. Geest, aan de hemelsche

heerlĳkheid, indien wĳ er geen bewustzĳn en geen kennis van hadden.
Zĳ zouden niet kunnen bestaan, zĳ onderstellen en eischen
bewustzĳn, kennis, genieting, en geven daarin de zaligheid. God
maakt zalig, door zichzelven in Christus te doen kennen en genieten.
Wĳl echter de weldaden van het verbond der genade hier
op aarde nog slechts ten deele worden geschonken, wĳl de gemeenschap
met God, de wedergeboorte, de heiligmaking nog
onvolkomen zĳn, wĳl de kennis onvolmaakt is, onzienlĳke dingen
tot object heeft en aan de Schrift gebonden is, daarom is de
kennisse Gods hier op aarde een kennis des geloofs. Het geloof
is de eenige weg, waarlangs zĳ verkregen wordt, de eenige vorm,
waarin zĳ optreden kan. Ja alle weldaden, vergeving, wedergeboorte,
heiligmaking, volharding, hemelsche zaligheid zĳn er voor
ons slechts door het geloof; alleen in het geloof genieten wĳ ze;
wĳ zĳn alleen in hope zalig.

2. In het O. T. ontbreekt nog een technische term voor geloof.
De zaak ontbreekt niet, want menigmaal treedt het heil op in
den vorm van eene belofte, die niet anders dan door het geloof
kan worden aanvaard. Daden en werkzaamheden des geloofs worden
ons daarom schier op iedere bladzĳde verhaald. Maar de religieuse
verhouding des menschen tot God wordt gewoonlĳk door andere
woorden uitgedrukt, zooals: God vreezen, dienen, liefhebben,
aankleven, vertrouwen, zich op Hem verlaten, steunen, hopen,
wachten enz., boven bl. 427. Aan gelooven is het meest verwant
het woord ‎‏האמין‏‎ met ‎‏ב‏‎ of ‎‏ל‏‎ van ‎‏אמן‏‎, vastmaken, zich vastmaken,
vasthouden aan iets, steunen, vertrouwen, Gen. 15:6, Ex. 4:31,
14:31, Deut. 9:23, vooral Jes. 7:9, Achaz, die hulp zoekt
bĳ Assur en daarop steunt, zal niet bevestigd worden, als hĳ
daarvan niet afziet en alleen op God zich verlaat, en Hab. 2:4,
de Chaldeën maken hunne kracht tot hun god en hunne ziel is
opgeblazen, maar de rechtvaardige zal leven door zĳn vertrouwen
op God en zĳne belofte. In het latere Jodendom bestond het
geloof niet alleen in het aannemen van de wet als Gods gave
maar ook in de meening, dat Gods goedheid aanvullen zou, wat
er aan de wetsgerechtigheid ontbreken mocht. Daartegenover
treedt Johannes de Dooper met de prediking op, dat zulk een
geloof en zulk eene gerechtigheid geen waarde hebben, dat voor
allen μετανοια en doop noodig is, om in te gaan in het rĳk van den

Messias. Jezus sluit zich hierbĳ aan, maar voegt eraan toe, dat
dat rĳk in Hem, den Zoon des menschen, gekomen is; Hĳ brengt
daarvan de blĳde boodschap en zegt: bekeert u en gelooft het
evangelie. Zoolang Jezus nu op aarde was en zelf predikte, bestond
het geloof uit den aard der zaak allereerst hierin, dat men
persoonlĳk in Jezus onbepaald vertrouwen stelde en daardoor
overtuigd was, dat God in en door Hem sprak en wonderen deed,
bĳv. Mt. 8:10, 9:28, 15:28, 17:20, 21:21,22 enz. Jezus’
persoon had zĳn correlaat in de woorden, die Hĳ sprak, en de
werken, die Hĳ deed, en omgekeerd werden deze woorden en
daden weer door zĳn persoon geverifieerd. Maar toen Jezus heengegaan
was, kwam hierin deze verandering, dat men persoonlĳk
niet meer Hem ontmoeten kon maar, om Hem te leeren kennen,
gebonden was aan het woord der apostelen. Nu kreeg het geloof
als het ware twee zĳden; 1o het als waar aannemen van de
apostolische getuigenis aangaande Christus, en 2o het persoonlĳk
vertrouwen op dien Christus, als nu nog levende in den hemel,
en machtig, om de zonden te vergeven enz. Hoewel beide zĳden
in de geschriften der apostelen naast elkander voorkomen, legt
toch Johannes vooral den nadruk op het eerste moment, πιστευειν
c. acc. of met een objectszin of c. dat. rei, Joh. 2:22, 4:50,
5:47, 6:69, 8:24, 11:42, 13:19, 17:8,21, 1 Joh. 5:1,5;
Paulus daarentegen op het tweede, en spreekt dan van πιστις
c. gen., van Jezus, Rom. 3:22, Gal. 2:16, 20, 3:22, Ef. 3:12,
Phil. 3:9, van de waarheid, 2 Thess. 2:13, van het evangelie
Phil. 1:27, προς θεου, 1 Thess. 1:8, εἰς Χριστον, Col. 2:5,
Phil. 5, ἐν Χριστῳ, Gal. 3:26, Ef. 1:15, 2 Tim. 3:15, en
van πιστευειν τινι, Rom. 4:3, Gal. 4:6, 2 Tim. 1:12, Tit. 3:8,
ἐπι τινα, Rom. 4:5, 24, ἐπι τινι, Rom. 9:33, 1 Tim. 1:16
en vooral εἰς τινα, Rom. 10:11, Col. 2:5, Phil. 1:29 enz.
Maar volstrekte tegenstelling is dit niet, want Johannes spreekt
menigmaal van πιστευειν εἰς τινα, 2:11, 3:16, 18, 36, 4:39,
6:29 enz., εἰς το ὀνομα, 1:12, 2:23, I 5:13 en ook τινι,
3:15, 5:24, 38, 46, 6:30 en τῳ ὀνοματι, I 3:23; en Paulus
construeert πιστευειν ook met τι en ὁτι, Rom. 10:9, 1 Cor.
13:7, cf. 15:14,17, 1 Thess. 4:14. Vooral is het verkeerd,
de latere onderscheiding van Deo credere en in Deum credere of
ook die van historisch en zaligmakend geloof met de bovengenoemde
te vereenzelvigen. Menigmaal toch sluit de constructie

van πιστευειν met ὁτι, bĳv. dat Jezus is de Christus, wel terdege
het zaligmakend geloof in, Joh. 6:69, 8:24, 11:27, 17:8, I
1:5, Rom. 10:9; en πιστευειν τινι of εἰς τινα is dikwerf niet
meer dan een historisch geloof, Joh. 7:31, 40v., 8:30v., 10:42,
11:45, 48, 12:11, 42; in 1 Joh. 5:10 staat zelfs πιστευειν
εἰς την μαρτυριαν. En dit is ook begrĳpelĳk. Waarlĳk gelooven de
getuigenis, welke God getuigd heeft van zĳnen Zoon, kan alleen en
doet alleen hĳ, die een onbepaald vertrouwen stelt in den persoon
van Christus; en omgekeerd, wie op Christus vertrouwt als Zone
Gods, neemt ook onvoorwaardelĳk de getuigenis Gods aangaande
Christus door den mond der apostelen aan. Het geloof sluit dus
in het N. T. twee elementen in: vertrouwen op den persoon van
Christus en aanvaarding van het apostolisch getuigenis. Deze
beide hangen onverbrekelĳk samen, zĳ maken in subjectieven zin
het wezen des Christendoms uit. Indien Christus alleen een historisch
persoon ware, die door zĳn leer en leven ons een voorbeeld
had nagelaten, dan ware een historisch geloof van de overgeleverde
getuigenis genoegzaam, maar dan kwam het ook niet tot
ware religie, tot wezenlĳke gemeenschap met God en hadde het
deisme gelĳk. Indien Christus omgekeerd, naar de meening van
het pantheisme, niet de historische maar slechts de ideale Christus
ware, dan ware geloof aan eene getuigenis gansch overbodig, zou
Christus niets anders wezen dan het zĳn Gods in ons, maar dan
kwam het wederom niet tot ware gemeenschap van God en mensch,
wĳl deze het wezenlĳk onderscheid van beide onderstelt. Maar
nu is Christus beide: een historisch persoon, de Christus der
Schriften, en tevens de verheerlĳkte Heer in den hemel, die nog
leeft en regeert als het hoofd zĳner gemeente. Hĳ verwierf de
zaligheid in het verleden, maar past ze zelf in het heden toe.
En deze weldaden des verbonds omvatten de herschepping van
het zĳn en van het bewustzĳn; zĳ bestaan in rechtvaardigmaking
en in verlossing, in licht en in leven, in waarheid en in genade.
Zĳ veranderen den mensch in de wereld der gedachte, maken
hem vrĳ van leugen, dwaling, duisternis, doen hem God kennen
als den genadige, die de zonden vergeeft, stellen hem in de rechte
relatie tot God en alle dingen, doen hem bedenken de dingen,
die boven zĳn en geven hem in het geloof een vasten grond der
dingen, die men hoopt, en een bewĳs der zaken, die men niet
ziet. En zĳ veranderen den mensch ook in zĳn zĳn, maken hem

vrĳ van de smet der zonde, doen hem in het verborgene zĳns
harten leven in de gemeenschap met God door Christus in den
H. Geest, maken hem een burger der hemelen, geboren van
boven, uit God, herschapen naar de gelĳkvormigheid aan het
beeld des Zoons, opdat Hĳ zĳ de eerstgeborene onder vele broederen.
En deze beide staan in onlosmakelĳk verband. Want
Christus, die nedergedaald is, is dezelfde, die ook opgevaren is
verre boven alle hemelen, opdat Hĳ alle dingen vervullen zou,
Ef. 4:10. De H. Geest, die wederbaart, is dezelfde, die ook in
ons van Christus getuigt. De Schrift leidt ons op tot Christus,
die boven is, gezeten aan Gods rechterhand, en Christus, die door
den Geest in onze harten woont, leidt ons terug tot de Schrift.
Met het hart gelooft men ter rechtvaardigheid, maar met den
mond belĳdt men ter zaligheid, Rom. 10:10. Het geloof naar
de Schrift sluit beide uit: een geloof des harten, dat niet belĳdt
en eene belĳdenis, die niet wortelt in het geloof des harten. Het
is mystisch en noetisch tegelĳk, een onbepaald, onwankelbaar
vertrouwen op Christus, als die naar het getuigenis der Schrift
alles voor mĳ volbracht heeft en op dien grond thans en eeuwiglĳk
mĳn Heer en mĳn God is. Cf. over het geloof in de H. Schrift,
behalve de handboeken voor Bĳb. Theologie van Weiss, Holtzmann
enz., Schlatter, Der Glaube im N. T. Zweite Bearbeitung.
Calw u. Stuttgart 1896. C. Boetticher, Das Wesen des relig.
Glaubens im N. T. Berlin Gaertner 1896. Haussleiter, Was versteht
Paulus unter Chr. Glauben? Greifsw. Studiën, H. Cremer.....
dargebracht, Gütersloh 1895 S. 159-182. Huther, Die Bedeutung
der Begriffe ζωη und πιστευειν in d. Joh. Schriften, Jahrb. f. d.
Theol. 1872 S. 1-34. Cremer s. v.

3. Wat alzoo ongedeeld en in organische eenheid in de Schrift
voorkomt, is in de theologie en in het christelĳk leven menigmaal
uit elkander gerukt of slechts mechanisch verbonden. Rome vat
het geloof op als assensus firmus ac certus ad ea omnia, quae
Deus credendo proponit en verwerpt de Protestantsche definitie,
dat het zou zĳn eene fiducia specialis, dat mĳ de zonden vergeven
zĳn; vertrouwen is vrucht van het geloof in den wil en
kan eerst op de rechtvaardigmaking volgen, wĳl anders de Protestanten
zelf niet zouden kunnen volhouden, dat alleen het geloof
rechtvaardigt; in vertrouwen zit immers ook hoop en liefde in.

Dit geloof als toestemming is daarom bĳ Rome onvoldoende ter
rechtvaardiging, het is met andere werkzaamheden wel eene voorbereiding
ervan, maar is in zichzelf informis en moet door de
liefde eene fides formata worden. Bĳ Rome is het geloof nog in
het geheel niet eene persoonlĳke, religieuse verhouding tot God,
het draagt een inleidend karakter en is voor een groot deel fides
implicita, een voor waar aannemen van alles, quod credit sacrosancta
mater ecclesia. De persoonlĳke relatie tot God komt eerst
in de liefde tot stand, en deze is het dan ook die rechtvaardigt
en zalig maakt, cf. boven bl. 442 en deel I 476. In het wezen
der zaak komt daarmede de opvatting van het geloof in de
Grieksche kerk, bĳ Socinianen, Remonstranten, Rationalisten enz.
overeen; het is op zichzelf niets dan een historisch voor waar
houden, eigenlĳk geen religieus maar een erkenntnisstheoretisch
begrip, niet uit de Schrift geput maar van het gewone, dagelĳksche
spraakgebruik in de theologie ingedragen. De Hervorming heeft
echter niet gevraagd: wat is gelooven in het algemeen? en daarnaar
het religieuse begrip des geloofs bepaald, maar zĳ ging naar
de Schrift terug, onderzocht welke beteekenis en plaats deze aan
het geloof toekende, kwam daardoor tot eene geheel andere opvatting
van de fides salvifica en zeide antithetisch tegenover Rome:
het is niet alleen een firmus assensus maar ook een certa fiducia;
het geloof is de centrale, persoonlĳke, religieuse verhouding des
menschen tot God. Maar het valt niet te ontkennen, dat deze
bepaling des geloofs eigenaardige moeilĳkheden medebracht en
tot allerlei verschillende zienswĳzen aanleiding gaf. Ten eerste
moest spoedig de vraag opkomen, in welke verhouding deze beide
elementen des geloofs tot elkander staan. Van den aanvang af
stelden sommigen den zetel van het geloof in het verstand, omschreven
het liefst door cognitio certa, certitudo, en beschouwden
de fiducia als een gevolg en vrucht van het geloof in den wil;
anderen zochten het wezen des geloofs in de fiducia en deden het
zetelen in het hart. Later ontwikkelde zich dit verschil tot de
tegenstelling van orthodoxie en pietisme; de orthodoxie wilde
door het verstand tot het hart, door de leer tot het leven komen
en werd dikwerf onverschillig voor het leven; het pietisme bewandelde
den omgekeerden weg en achtte menigmaal de leer van
geringe beteekenis. Ten tweede kwam er spoedig verschil over de
verhouding van geloof en rechtvaardigmaking. De Reformatie had

het geloof opgevat als cognitio of fiducia certa, dat Christus mĳn
Zaligmaker is en dat mĳ de zonden vergeven zĳn. Maar het
scheen, dat deze zekerheid niet aan de rechtvaardigmaking vooraf
kon gaan doch daarop volgen moest; zoo werd er sedert Gomarus
tusschen een actus directus en reflexus des geloofs, tusschen
toevluchtnemend en verzekerd vertrouwen, tusschen wezen en
welwezen des geloofs onderscheid gemaakt. Dit verschil leidde
later tot de tegenstelling van nomisme en antinomisme; het nomisme
meende, dat er allerlei conditiën en bevindingen aan de
zekerheid van de vergeving der zonden moesten voorafgaan en
stelde het wezen des geloofs dus in een zoeken, hongeren, dorsten
naar Christus enz.; het antinomisme achtte dit alles overbodig,
eene verĳdeling van het werk van Christus en omschreef het
geloof als vaste overtuiging, dat de zonden vergeven zĳn. Ten
derde eindelĳk was de verhouding van geloof en werk moeilĳk
te omschrĳven. Het was een levend geloof, fides sola doch niet
solitaria, dat volgens de Hervorming rechtvaardigde. In tegenstelling
met alle werken staande, mocht het geloof dus eenerzĳds
volstrekt geen werk zĳn. Daar moet, zegt Comrie, Heid. Cat.
Voorrede XXVI Nĳkerk Malga 1856, cf. bl. 412, in de innerlĳke
natuur van het geloof iets zĳn, waardoor het van alle werken,
hoe ook genaamd, onderscheiden is. Aan de andere zĳde was het
toch een levend geloof en dus wel een werk en eene daad, want
de potentia of habitus fidei, welke in de wedergeboorte wordt
ingeplant, is formaliter nog geen fides, evenmin als een ei reeds
een kip is, Voetius, Disp. II 403. 499. Dit verschil over de verhouding
van geloof en werk leidde in de practĳk tot de tegenstelling
van de lĳdelĳke en de werkdadige Christenen; genen blĳven
bĳ de rechtvaardigmaking staan en komen aan de heiligmaking
niet toe; dezen loopen gevaar de eerste te miskennen en van de
laatste afhankelĳk te maken.

Al deze bezwaren en gevaren echter, welke aan de reformatorische
opvatting van het geloof verbonden zĳn, pleiten niet tegen maar
voor haar. Rome heeft eene zeer eenvoudige en bevattelĳke definitie
van het geloof, maar doet daarmede juist te kort aan den
rĳkdom van dit begrip in de Schrift. Het geloof is toch geen
aannemen slechts van de getuigenis der apostelen aangaande
Christus, maar een band der ziel aan Christus zelf, die boven is,
gezeten aan de rechterhand Gods. Het is το ἐργον του θεου bĳ

uitnemendheid, Joh. 6:29, het een en al in het christelĳk leven,
het middel, waardoor wĳ Christus en al zĳne weldaden deelachtig
worden, de subjectieve bron van alle heil en zegen. Terwĳl het
ons door de Schrift bindt aan den historischen Christus, heft het
ons tegelĳk tot de onzienlĳke wereld op, en doet ons leven in
gemeenschap met den Heer uit den hemel. Waar het in den
mensch ook zetele, het werkt in op al zĳne vermogens en krachten,
geeft er richting en leiding aan, beheerscht zĳn verstand en zĳn
hart, zĳn denken en doen, zĳn leven en handelen; Christenen zĳn
geloovigen, πιστοι. Het is mystisch en noetisch, receptief en
spontaan, passief en actief, eene tegenstelling van alle werken en
zelf het werk Gods bĳ uitnemendheid, middel ter rechtvaardiging
en beginsel der heiligmaking, heel ons leven begeleidend en eerst
bĳ den dood overgaande in aanschouwing. Het is niet meer dan
natuurlĳk, dat de theologie ermede worstelt, om van dit geloof
eene eenigszins juiste omschrĳving te geven. En zelfs indien haar
dit gelukken mocht, is zĳ toch nooit bĳ machte het leven te beheerschen
en alle eenzĳdigheden en dwalingen in de practĳk te voorkomen.
Toch is het mogelĳk, in de heilsorde aan het geloof die
plaats en beteekenis te geven, welke naar de Schrift eraan toekomt.
1o Daartoe dient op den voorgrond geplaatst, dat alle weldaden des
heils door Christus verworven en in Hem aanwezig zĳn, en dat Hĳ
zelf daarvan, als de Heer uit den hemel, door zĳnen Geest de
uitdeeler en toepasser is. Noch geloof, noch bekeering zĳn conditiën,
die op eenigerlei manier de zaligheid verwerven; zĳ zĳn alleen de
weg, waarin de weldaden des verbonds in het subjectief bezit komen
van hen, voor wie zĳ verworven zĳn. 2o In zooverre is het volkomen
juist te zeggen, dat de rechtvaardigmaking evenals de andere weldaden
des verbonds aan het geloof voorafgaat. In het pactum salutis
is de Zoon reeds als borg en middelaar voor de zĳnen opgetreden.
Volgens 2 Cor. 5:19 heeft God de wereld met zichzelven
in Christus verzoend en haar de zonden niet toegerekend, en Rom.
4:25 zegt duidelĳk, dat Christus, gelĳk Hĳ overgeleverd is om
onze zonden, zoo ook opgewekt is δια την δικαιωσιν ἡμων, d. i.
om, ter wille van onze rechtvaardigmaking, omdat wĳ objectief
in Hem door zĳn lĳden en sterven in onze plaats gerechtvaardigd
waren. De καταλλαγη is niet van den ἱλασμος daarin onderscheiden,
dat deze objectief en gene subjectief is. Ook de eerste
is objectief; de inhoud van het evangelie luidt: God is verzoend,

neemt die verzoening aan, gelooft het evangelie, boven bl. 383.
Verzoening, vergeving, heiligmaking enz., komen niet door ons
geloof of onze bekeering tot stand, maar zĳ zĳn volkomen verworven
door Christus; en Hĳ deelt ze uit naar zĳn wil. 3o Te
meer dient dit vastgehouden, wĳl er geen gemeenschap aan de
weldaden van Christus is dan door de gemeenschap aan zĳn persoon.
De weldaden des verbonds zĳn geen stoffelĳke goederen,
die bezeten en genoten kunnen worden zonder en buiten den middelaar
van dat verbond. Maar zĳ zĳn in Hem besloten en bestaan
nooit en nergens onafhankelĳk van Hem. Als gezegd wordt, dat
Christus ze verworven heeft, geeft dit te kennen, dat God al die
weldaden, zonder schending zĳner gerechtigheid, uit genade schenken
kan in de gemeenschap van Christus. 4o Met name behoort
onder die weldaden, die Christus verworven heeft, ook de gave
des H. Geestes. Hĳ is zelf Geest geworden, Hĳ heeft door zĳn
lĳden en sterven den Geest des Vaders en des Zoons ook gemaakt
tot zĳn Geest, tot den Geest van Christus, en deelt dien daarom
uit, gelĳkerwĳs Hĳ wil, terwĳl die Geest zelf alles uit Christus
neemt. De gave des H. Geestes onderstelt dus, dat God zĳnen
Christus en dat Christus zichzelf reeds meegedeeld en geschonken
heeft. Ook de allereerste weldaad des heils is eene weldaad des
verbonds, welke de unio mystica onderstelt. Er is niet alleen
geen opstanding maar ook geen gekruisigd en begraven worden,
geene afsterving van den ouden mensch dan in de gemeenschap
van Christus. 5o Deze toerekening en schenking van Christus en
zĳne weldaden moge nu ideëel, in het besluit, reeds van eeuwigheid
hebben plaatsgehad; ze moge objectief gerealiseerd zĳn in
Christus als hoofd en middelaar, toen Hĳ mensch geworden,
gestorven en opgewekt is; zĳ moge ook zakelĳk de inhoud zĳn
van het woord des evangelies; zĳ wordt toch eerst individueel
toegepast en uitgedeeld in de vocatio interna, en passief van
’s menschen zĳde aanvaard in de wedergeboorte. 6o Deze reëele
schenking van Christus en zĳne weldaden in de vocatio interna
is van zoo groote beteekenis, dat er in het besluit en in de voldoening
geen objectieve toerekening van Christus is, tenzĳ zĳ zich
ook, al is het zelfs vóór de geboorte, in de vocatio interna individueel
realiseere en dat er omgekeerd zonder wedergeboorte geen
deel is aan Christus en zĳne weldaden. Het antinomianisme vervluchtigt
den tĳd; voor God echter heeft hetgeen geschiedt in

den tĳd beteekenis voor de eeuwigheid, wĳl het zelf in de eeuwigheid
zĳn grondslag en beginsel heeft. 7o Voor degenen, die
opwassen, is echter ook wedergeboorte niet genoeg. Wĳl de mensch
een redelĳk wezen is en het verbond der genade zĳne zelfstandigheid
en vrĳheid niet doodt maar juist herstelt en bevestigt,
moet de wedergeboorte overgaan in daden des geloofs. Het is
Christus zelf, die door den H. Geest den mensch in zĳne gemeenschap
brengt tot de vrĳe oefening des geloofs en der bekeering.
En zoozeer is het antinomianisme ook hier wederom met zĳne
pantheistische vervluchtiging van den tĳd aan het dwalen, dat
de Schrift juist aan het geloof, dat alleen hier op deze aarde
geoefend kan worden, de zaligheid verbindt. 8o Dit geloof heeft
zelf geen condities, die de mensch eerst vervullen moet om te
mogen gelooven, want de vrĳheid des geloofs is voor elk overvloedig
in de Schrift en het aanbod der genade aanwezig. Ook
is droefheid over de zonde geen conditie, wĳl zĳ als poenitentia
slechts in zekeren zin gratia praeparans mag heeten, en als resipiscentia
juist vrucht en bewĳs is van het geloof. Ook is het
geloof zelf geen conditie tot de andere weldaden, althans niet in
dien zin, dat deze er op eenigerlei wĳze door tot stand zouden
komen, maar hoogstens alleen zoo, dat het geloof subjectief noodig
is, om de in Christus voorhanden weldaden te ontvangen en te
genieten. 9o Wĳl de schenking van Christus en zĳne weldaden
aan het geloof voorafgaat en er op geenerlei wĳze door veroorzaakt
of bewerkt wordt, kan het geloof niet anders zĳn en is het
niet anders dan de subjectieve, bewuste en actieve aanvaarding
van de geschonken weldaden. De omschrĳving van het geloof
door toevluchtnemen, hongeren, dorsten enz., treft het wezen niet,
wĳl deze alle uitingen en werkzaamheden zĳn van het geloof, en
dit dus reeds onderstellen. De onderscheiding van het geloof in
toevluchtnemend en verzekerd vertrouwen moge als onderscheiding,
en met het oog op de practĳk, waarin de geloovige telkens aan
het twĳfelen wordt gebracht, eenig recht van bestaan hebben; als
scheiding is zĳ af te keuren en werkt zĳ zeer schadelĳk voor
den wasdom van het geestelĳk leven. 10o Het geloof als aanvaarding
van de door Christus verworven en geschonken weldaden
is niet temporeel van de geloofsverzekerdheid gescheiden, maar
valt daarmede onmiddellĳk samen. Gelĳk het weten als weten
de bewustheid van te weten vanzelf meebrengt, zoo sluit het

geloof ook naar zĳn aard onmiddellĳke zekerheid in. Het staat
tegenover bezorgdheid, Mt. 6:31, 8:26, 10:31, vreeze, Mk.
4:40, 5:36, twĳfel, Mt. 14:31, 21:21, Rom. 4:20, Jak. 1:6,
ontroering, Joh. 14:1, het is onbepaald vertrouwen, Mt. 17:20,
ὑποστασις en ἐλεγχος der ongeziene dingen, Hebr. 11:1. Uit
die verzekerdheid des geloofs spreken en roemen de vromen des
O. en N. Verbonds, Gen. 49:18, Ps. 16:8-10, 23:4-6,
31:2, 56:5, 10, 57:3 enz., Rom. 4:18, 21, 8:38, 2 Tim.
4:7, 8, Hebr. 11 enz. En toen Rome deze zekerheid verwierp,
Trid. VI c. 9 en can. 13-15, heeft de Hervorming, heeft inzonderheid
Calvĳn, Inst. III 2, 14v. enz. deze zekerheid in het geloof
naar de Schrift weer aangewezen. Fides numquam se ipsam
ignorat, Sohnius, Op. I 976. 11o De fout van het antinomianisme
bestond dan ook niet daarin, dat het het geloof als zekerheid
omschreef, maar ze was hierin gelegen, dat het de onderscheiding
van verwerving en toepassing des heils, van het werk van Christus
en van den H. Geest uitwischte, wedergeboorte, bekeering
enz. onnoodig en ongeoorloofd achtte, onder het geloof niets anders
verstond dan een verstandelĳk aannemen van de sententie: u zĳn
de zonden vergeven, en ten slotte heel de vergeving evenals de
zonde zelve een waan achtte zonder objectieve realiteit. 12o Als
bewuste en vrĳe aanneming van Christus met alle zĳne weldaden
kan het geloof hier op aarde niet anders zĳn dan tegelĳk firmus
assensus en certa fiducia. Christus n.l. is verheerlĳkt en wĳ
kennen Hem en zĳne weldaden niet dan uit zĳn Woord. Toch
werkt Hĳ niet als andere historische personen alleen na door zĳn
voorbeeld, woord en geest, maar, gelĳk Hĳ de eenige verwerver
der weldaden is, zoo is Hĳ er ook de eenige bezitter en uitdeeler
van. Hĳ is zelf door zĳn lĳden en sterven geworden tot levendmakenden
Geest en deelt zichzelven met zĳne weldaden aan de
geloovigen mede. Door zĳn Geest schenkt Hĳ zich aan hen,
gelĳk Hĳ is en gelĳk Hĳ, wĳl Hĳ opgenomen is in den hemel
en niet meer gezien kan worden, zich door dienzelfden Geest heeft
laten beschrĳven in zĳn Woord. Daardoor herschept Hĳ ons zĳn
en ons bewustzĳn, ons doen en ons denken, ons hart en verstand;
Hĳ wederbaart en Hĳ rechtvaardigt ons en bevrĳdt ons alzoo van
alle zonde, zoowel van haar smet als van haar schuld en van al
hare gevolgen. Zelf profeet en priester en koning, maakt Hĳ
ons tot profeten, die Gods gedachten verkondigen, tot priesters,

die onszelven Gode wĳden, tot koningen, die heerschen over wereld
en dood. En het geloof aanvaardt Christus gelĳk Hĳ zich geeft,
Christum evangelio suo vestitum, Calvĳn, Inst. III 2, 6. 13o Of
men het geloof daarbĳ omschrĳve door cognitio of door fiducia, is
de hoofdzaak niet; beide vormen geen tegenstelling. Calvĳn noemt
het, Inst. II 6, 7 eene firma certaque divinae erga nos benevolentiae
cognitio, maar zegt tevens, dat het meer is cordis quam
cerebri, affectus quam intelligentiae, ib. § 8, en spreekt er bĳ
Rom. 10:10 van als eene firma et efficax fiducia. Nauwkeurig
gesproken, gaat er in logischen zin aan het geloof een vertrouwen
vooraf. Wĳ gelooven iemands getuigenis, wĳl wĳ vertrouwen
stellen in zĳn persoon. Het gelooven als daad des verstands
berust immers reeds op eene buiging van den wil; nemo credit
nisi volens, Voetius, Disp. II 499. En er volgt ook een vertrouwen
op; als ik iets vast geloof, dan vertrouw ik erop en rust
erin; fides antecedit, fides generat fiduciam; Calvĳn zegt, dat de
apostel Ef. 3:12 ex fide deducit fiduciam, Inst. III 2, 15, cf.
Piscator, bĳ Heppe, Dogm. 387. Voetius, Disp. V 288-300.
Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 95 f. Maar hoe men het ook
bepale, het geloof is in zĳn wezen altĳd zekerheid, allen twĳfel,
vreeze, wanhoop buitensluitend. In den geloovige komt wel telkens
allerlei zorg en twĳfel op, en heel zĳn leven heeft hĳ daarmede
te strĳden; maar het geloof is in zichzelf volstrekte zekerheid,
Calvĳn, Inst. III 2, 17v. Zanchius, Op. VIII 712 sq. De
verzekering komt niet later van buitenaf, aan het geloof toe,
maar zit er aanstonds in; de verschillende daden des geloofs
(actus fidei, zooals kennis, toestemming, vertrouwen, rust, vrede
enz., Voetius, Disp. II 499-512. Witsius, Oec. foed. III c. 7.
Turretinus, Theol. El. XIV qu. 8, wel te onderscheiden van
fructus fidei of bona opera) zĳn geen trappen, die temporeel op
elkander volgen, maar wel zĳn er in die daden zelve allerlei
graden: er is klein en groot, zwak en sterk geloof, er zĳn kinderen
en jongelingen, mannen en vaders in het geloof. Maar het
geloof blĳft naar zĳn aard vaste zekerheid, onbepaald vertrouwen;
het is heden ten dage nog hetzelfde wat het was in Jezus’
tĳd, n.l., dat bĳ God alle dingen mogelĳk zĳn, Mk. 10:27,
11:23, 24, dat Hĳ, die Christus uit de dooden opgewekt heeft,
Rom. 4:24, 10:9, nog dooden levend, zondaren zalig maakt en
de dingen, die niet zĳn roept alsof zĳ waren, Rom. 4:17.



4. Dit karakter des geloofs komt duidelĳk uit, waar het
optreedt als fides justificans. De rechtvaardigmaking is niet de
eenige vrucht des geloofs, want het geloof neemt Christus en al
zĳne weldaden aan; ook bekeering, heiligmaking, goede werken,
volharding enz. worden ons deel slechts door het geloof; maar toch
is de rechtvaardigmaking eene van de heerlĳkste vruchten des
geloofs. Sommigen keurden het woord rechtvaardigmaking, justificatio
af, wĳl het door de samenstelling met maken, facere
aanleiding gaf tot eene ethische opvatting; maar evenmin als in
de uitdrukking Deum glorificare, magnificare, God grootmaken,
ligt in het woord rechtvaardigmaken als zoodanig eene zedelĳke
verandering opgesloten. Indien dit zoo ware, zou het woord hier
ter plaatse onjuist en voor rechtvaardiging te verwisselen zĳn.
Want de Schrift stelt de forensische, juridische beteekenis der
rechtvaardigmaking boven allen twĳfel vast. Het hebr. ‎‏הצדיק‏‎
duidt die handeling van den rechter aan, waardoor hĳ een mensch
voor onschuldig verklaart, en staat tegenover ‎‏הרשיע‏‎, verdoemen,
Deut. 25:1, Job 32:2, 33:32; van God wordt het zoo gebruikt,
Ex. 23:7, 1 Kon. 8:32, 2 Chron. 6:23, Jes. 50:8.
De vergeving der zonden wordt in het O. T. door dit woord nog
niet uitgedrukt; deze wordt te kennen gegeven door of is in elk
geval vervat onder de woorden verlossen, Ps. 39:9, 51:16,
niet toerekenen, Ps. 32:2, vergeten, niet gedenken, Jes. 43:25,
Jer. 31:34, achter den rug werpen, Jes. 38:17, uitdelgen of
uitwisschen, Ps. 51:3, 11, Jes. 43:25, vergeven, Ex. 34:9,
Ps. 32:1. Het grieksche woord δικαιουν beteekent in het algemeen:
recht en billĳk achten, oordeelen wat recht is, en kan dus zoowel
in malam partem, den goddelooze recht doen, d. i. straffen, als
in bonam partem, den rechtvaardige recht doen, hem als zoodanig
erkennen, worden gebezigd. In het N. T. heeft het onder den
invloed des O. T. steeds eene juridische en eene gunstige beteekenis
verkregen. Zoo komt het in het algemeen voor, Mt. 11:19,
waar de Wĳsheid, natuurlĳk niet in ethischen maar in juridischen
zin, rechtvaardig verklaard wordt ten opzichte van, ἀπο, hare
kinderen; evenzoo Luk. 7:29, waar de tollenaars God rechtvaardigen,
en verder Mt. 12:37, Luk. 10:29, 16:15, 18:14.
Ook bĳ Paulus staat de forensische beteekenis vast; in Rom. 3:4
kan het geen ethische beteekenis hebben, wĳl God het subject is,
die in zĳne woorden gerechtvaardigd wordt; voorts wisselt het af

met λογιζεσθαι εἰς δικαιοσυνην, 4:3, 5, staat tegenover κρινειν,
ἐγκαλειν en κατακρινειν, 8:33, 34, evenals δικαιωμα tegenover
κατακριμα, 5:16. Het beteekent iemand na gerechtelĳk onderzoek
van de schuld vrĳspreken, rechtvaardig verklaren, δικαιον καθισταναι,
Rom. 5:19.

Nu kan het woord ‎‏הצדיק‏‎, δικαιουν, rechtvaardigmaken op zichzelf
wel eene ethische beteekenis hebben. Zoo wordt het meermalen door
kerkvaders gebezigd, Suicerus s. v.; bĳ Luther en Melanchton en in
de oudere symbolen der Luth. kerk, vooral de Apol. Conf. Aug.,
wordt justificari in tweeërlei zin gebruikt, als justos pronuntiari seu
reputari en ex injustis justos effici seu regenerari, Symb. Bücher ed.
Müller, p. 100. 108. Ten onrechte is hieruit door sommigen, Loofs,
Die Bedeutung der Rechtfertigungslehre der Apologie für die Symbolik
der luth. Kirche, Stud. u. Krit. 1884 S. 613-688, Eichhorn,
Die Rechtfertigungslehre der Apologie, ib. 1887 S. 415-490
en Zitzlaff, Die wahre Bedeutung der Glaubensrechtfertigung,
ib. 1898 S. 522 f., afgeleid, dat de Luthersche Reformatie de
rechtvaardigmaking oorspronkelĳk niet in juridischen maar in
ethischen zin opvatte en het geloof als ipsa justitia beschouwde;
maar toch is ter anderer zĳde de bewering der Formula Concordiae,
bĳ Müller 528. 613, niet juist, dat regeneratio in de
Apol. Conf. hetzelfde is als justificatio. De tegenstelling tusschen
Rome en de Reformatie in de rechtvaardiging werd in den eersten
tĳd niet geformuleerd in de woorden ethisch of juridisch, maar
in rechtvaardigmaking door werken (liefde) of door geloof, om
onze eigen werken of om de in het geloof aangenomen gerechtigheid
van Christus. Doch deze justificatio op grond van Christus’
gerechtigheid door het geloof alleen, welke van den beginne aan
ook door Luther en Melanchton en in de oudste Luthersche
symbolen als eene rechtvaardigverklaring opgevat werd, werd niet
formeel gescheiden van maar samengedacht met eene regeneratio
van den mensch, daarin bestaande, dat hĳ door datzelfde geloof
vertroost en opgebeurd en Gode welgevallig werd; wat ook de
Form. Conc. weer erkent, als zĳ zegt: cum enim homo justificatur,
id ipsum revera est quaedam regeneratio, quia ex filio
irae fit films Dei et hoc modo e morte in vitiam transfertur,
ib. p. 614, cf. verder Heppe, Dogm. d. d. Prot. II 274 f. Köstlin,
Luthers Theol. II 447. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III 557. Nitzsch,
Ev. Dogm. 583. Ook de Gereformeerden zeiden soms, dat het

woord rechtvaardigmaking een ruimeren zin kon hebben en in
Jes. 53:11, Dan. 12:3, 1 Cor. 6:11, Tit. 3:7, Op. 22:11
zoo verstaan moest worden, bĳv. Synopsis pur. theol. 33, 3;
terwĳl anderen ook in al die plaatsen de engere beteekenis van
rechtvaardigverklaring vasthielden, Witsius, Oec. foed. III 8, 6
sq. 12, 14. Mastricht, Theol. VI 6, 19. Moor IV 550. Owen,
De rechtv. uit het geloof, Amst. 1797 bl. 140. Inderdaad laat
het woord op zichzelf toe, om daaronder heel het werk der verlossing
te verstaan. De herschepping is, gelĳk ze in haar geheel
eene wedergeboorte genoemd worden kan, ook van het begin tot
het einde eene rechtvaardigmaking, eene herstelling van den staat
en den stand der gevallene wereld en menschheid tegenover God
en ten opzichte van zichzelve. Maar al is deze beteekenis van het
woord niet onmogelĳk, al is er op zichzelf ook niets tegen, om
te meenen, dat de Schrift het woord soms in den zin van heiligmaking
gebruikt of deze er althans onder opneemt, exegetisch is
dit toch niet waarschĳnlĳk. Jes. 53:11 zegt, dat de knecht des
Heeren door zĳne kennis, d. i. per cognitionem sui of ook per
cognitionem suam, velen rechtvaardigen zal; de juridische beteekenis
is hier niet alleen mogelĳk maar wordt waarschĳnlĳk door
de bĳvoeging: en hunne overtredingen zal hĳ dragen. Evenzoo
wordt in Dan. 12:3 van de voorgangers en leeraars van het volk
Gods gezegd, dat zĳ er velen rechtvaardigen, d. i. door hun gerechtigheid,
hun trouw aan de wet, voor velen ten voorbeeld zĳn,
om hen na te volgen en alzoo ook onder de rechtvaardigen gerekend
te worden. In 1 Cor. 6:11 is de juridische beteekenis
van δικαιουν thans schier algemeen erkend; Paulus herinnert
daar de Corinthiërs, dat zĳ, vroeger ἀδικοι, afgewasschen, geheiligd,
gerechtvaardigd zĳn; blĳkens het eerste woord denkt P. aan
den doop, en de drie begrippen duiden niet aan, dat de Corinthiërs
deze weldaden successief, temporeel na elkaar, hebben ontvangen,
maar blĳkens het herhaalde ἀλλα bevatten zĳ een climax; toen,
in den doop, zĳn zĳ niet alleen negatief van de zonden van hun
vorigen wandel gewasschen en positief geheiligd, maar zĳ zĳn
ook in een geheel anderen stand, in den stand der δικαιοι, geplaatst
door een rechterlĳk oordeel Gods; en al die weldaden
zĳn hun deel geworden in den naam van den Heere Jezus και
ἐν τῳ πνευματι του θεου ἡμων; ook deze laatste woorden slaan
op de rechtvaardiging, welke in Christus haar objectieven

grondslag heeft en in den Geest zich aan de geloovigen realiseert,
Gloël, Der h. Geist 149 f. Gennrich, Stud. u. Krit. 1898 S.
402 f. Tit. 3:7 bevat geen enkele reden, om van de gewone,
juridische beteekenis van δικαιουν af te wĳken. In Op. 22:11
verdient de lezing δικαιωθητω om de parallelle vormen de voorkeur
en beteekent, dat hĳ die rechtvaardig is, door rechtvaardig
te handelen, nog meer als rechtvaardige worde erkend. Zoo ontbreekt
dus alle stringent bewĳs, dat het woord δικαιουν in de
Schrift ooit in ethischen zin wordt gebezigd; doch ook al ware
dit eene enkele maal het geval, als er sprake is van de rechtvaardigmaking
des zondaars voor God, heeft het altĳd eene
juridische beteekenis. De Roomschen trachten tevergeefs, dit
exegetisch resultaat omver te stooten, cf. b. v. B. Bartmann,
St. Paulus und St. Jacobus über die Rechtfertigung, Freiburg
1897 S. 67 f.

5. Nu zegt God in zĳne wet, dat de rechtvaardige rechtvaardig
en de onrechtvaardige veroordeeld moet worden, Deut. 25:1, en
aller geweten en rechtsgevoel stemt daarmede in. Zelf handelt
God naar dezen regel; Hĳ houdt den schuldige geenszins onschuldig
en den onschuldige veroordeelt Hĳ niet, Ex. 20:5v.,
34:7, Num. 14:18. Wie den goddelooze rechtvaardigt en den
rechtvaardige verdoemt, zĳn den Heere een gruwel, ja die beiden,
Spr. 17:15, cf. Ex. 23:7, Spr. 24:24, Jes. 5:23. En toch
schĳnbaar lĳnrecht daartegen in en als met zichzelven in tegenspraak,
Rom. 1:18, 2:13, zegt Paulus, dat God den goddelooze
rechtvaardigt, 4:5. De mensch heeft n.l. geene gerechtigheid in
zichzelven, op grond waarvan hĳ door God vrĳgesproken zou kunnen
worden. De Pelagiaanschgezinden, die den grond der vrĳspraak
vinden in het geloof, d. i. in de goede gezindheid, de deugden
en goede werken van den mensch en deze als volkomen aanmerken,
wĳl zĳ den waarborg der volmaaktheid in zich dragen of ook om
Christus’ wil door God als volmaakt gerekend worden, komen op
alle punten met de leer der Schrift en de christelĳke belĳdenis
in strĳd. Immers, de Schrift getuigt, dat uit de werken der wet
geen vleesch kan of zal gerechtvaardigd worden, Jes. 64:6,
Rom. 3:19, 20, 8:7, Ef. 2:2 enz. De werken, na de rechtvaardiging
uit het geloof volbracht, kunnen voor de rechtvaardiging
niet in aanmerking komen, wĳl alsdan de orde des heils

omgekeerd en de rechtvaardiging van de heiligmaking afhankelĳk
zou gemaakt worden, en ook die goede werken nog altĳd onvolkomen
en met zonde besmet zĳn, niet beantwoordende aan den
vollen eisch der Goddelĳke wet, Mt. 22:37, Gal. 3:10, Jak.
2:10. God als de waarachtige kan niet voor volmaakt houden
wat het niet is; als de rechtvaardige en heilige kan Hĳ van den
eisch der wet geen afstand doen noch met eene halve gerechtigheid,
die in den grond geene is, zich tevreden stellen. De
Schrift stelt dan ook de eigen gerechtigheid en de gerechtigheid
des geloofs of de gerechtigheid Gods tegenover elkaar, Rom. 10:3,
Phil. 3:9; zĳ sluiten elkander uit als werken en geloof, Rom.
3:28, Gal. 2:16, als loon en genade, Rom. 4:4, 11:6. Terwĳl
de wet dus den mensch vanwege zĳne zonde veroordeelt en veroordeelen
moet, heeft het Gode behaagd, eene andere gerechtigheid
te openbaren, die grond zĳner vrĳspraak kan zĳn. Deze gerechtigheid
wordt door Paulus δικαιοσυνη θεου genoemd. De uitdrukking
komt, behalve Jak. 1:20 en 2 Petr. 1:1, bĳ Paulus
voor in Rom. 1:17, 3:5, 21, 22, 25, 26, 10:3, 2 Cor. 5:21,
Phil. 3:9 en heeft bĳ hem een eigenaardigen zin. In het O. T.
is de gerechtigheid Gods die deugd, waardoor Hĳ rechtvaardig
oordeelt, den schuldige niet voor onschuldig en den onschuldige
niet voor schuldig houdt, en dan vervolgens vooral de armen,
de ellendigen, die persoonlĳk wel schuldig zĳn maar zakelĳk het
recht aan hunne zĳde hebben, helpt en redt en in hun recht
erkent, boven bl. 340. Maar deze gerechtigheid Gods scheen bĳ
het einde der O. T. oeconomie geheel verdwenen en te loor gegaan;
immers was de gansche wereld verdoemelĳk voor God, Rom. 3:19,
uit de werken der wet werd niemand voor God gerechtvaardigd,
3:20, de tevoren geschiede zonden waren in Gods
lankmoedigheid straffeloos voorbĳgegaan, 3:25. Het was dus
noodig, dat zĳne gerechtigheid wederom geopenbaard werd. Dat
deed God nu, niet door de gansche wereld te verdoemen, maar
door in Christus een ἱλαστηριον, een zoenmiddel of zoenoffer,
voor de zonden te geven. Daardoor bleek, dat God zelf rechtvaardig
was, maar daardoor werd ook mogelĳk dat Hĳ, behoudens, ja in
overeenstemming met zĳne rechtvaardigheid, rechtvaardigen kon
dengene, die uit het geloof van Jezus is, 3:25, 26. Immers, en zoo
komt Paulus tot de hem eigene wĳziging van het begrip der
δικαιοσυνη θεου—in Christus, in het evangelie heeft God,

zonder de wet, eene tegenover de ἰδια δικαιοσυνη staande „gerechtigheid
Gods” geopenbaard. Zĳne gerechtigheid als deugd
heeft zich daarin het heerlĳkst betoond, dat Hĳ in het evangelie
eene andere, buiten de werken der wet omgaande, gerechtigheid
heeft geschonken, op grond waarvan Hĳ dengene, die uit het
geloof van Jezus is, rechtvaardigen kan. Gerechtigheid Gods heet
deze, niet omdat zĳ eene gerechtigheid des menschen is, welke
wel buiten hem is maar door hem in het geloof is aangenomen
en werkelĳk „voor God” (gen. object., met beroep b.v. op Rom.
2:13, Gal. 3:11, παρα τῳ θεῳ, 3:20, ἐνωπιον αὐτου) als
zoodanig geldt, Luther, Calvĳn, Kantt., Philippi, Umbreit,
Fritzsche; noch ook, omdat zĳ eene gerechtigheid des menschen
is, welke hem ingestort is en waardoor hĳ voor God kan bestaan,
Osiander, Schleiermacher, Rothe, Martensen, Nitzsch, Beck enz.;
maar wĳl zĳ eene gerechtigheid is, welke niet der menschen
maar Godes is, die Hĳ bezit, welke Hĳ daarom ook alleen geeft
en geven kan, die niet uit den mensch maar ἐκ θεου is, Rom.
10:3, 5, Phil. 3:9; zoo de meeste nieuwere exegeten, hetzĳ zĳ
den genetivus meer opvatten als een gen. subjecti (Haussleiter),
possessivus (Fricke) of originis, auctoris, causae efficientis (Bengel,
Rückert, van Hengel, Winer, Baur, Hofmann, Godet, Weiss,
Pfleiderer, Holtzmann enz.); cf. behalve de reeds vroeger deel II 198v.
genoemde litteratuur: Rauwenhoff, Disq. de loco Paulino,
qui est de δικαιωσει, L. B. 1852. Lipsius, Die Paulin. Rechtfertigungslehre,
Leipzig, 1853. Ortloph, Zeits. f. luth. Theol. u.
Kirche 1860. Schultz, Die Lehre v. d. Gerecht, aus d. Glauben
im A. u. N. B., Jahrb. f. d. Th. 1862 S. 510-572. Cremer
s. v. δικ. Weiss, Bibl. Theol. §82. Pfleiderer, Der Paulin.2 183.
Weiszäcker, Das apost. Zeitalter2 143. H. Beck, Die δικ. θεου
bei Paulus, Neue Jahrb. f. d. Th. 1894 S. 249-261. Holtzmann,
Neut. Theol. II 127. Häring, Δικ. θεου bei Paulus,
Tübingen 1896 (vat δικ. θεου als daad op, rechtvaardiging Gods,
evenals Kölbing, Stud. u. Krit. 1895 S. 7-17).

Al is deze gerechtigheid nu eene gerechtigheid Gods, zĳ wordt
toch aan den mensch meegedeeld, en het verband tusschen haar
en den mensch wordt door Paulus gelegd in het geloof. Deze
gerechtigheid Gods is er, zĳ wordt evenmin als de καταλλαγη,
2 Cor. 5:19, door den mensch, door het geloof bewerkt, maar
ligt objectief in Christus, Rom. 4:25, 1 Cor. 1:30, zĳ wordt

geopenbaard in het evangelie, 1:17, 3:21, zĳ is eene gave, eene
gave der genade, 3:24, 5:15, 16, 17; desniettemin, of liever
juist daarom, 4:16, is zĳ δια πιστεως Ιησου Χριστου, 3:22,
Phil. 3:9, ἐκ πιστεως, 9:30, 10:6, eene δικαιοσυνη πιστεως,
4:11, 13, in het bezit des menschen ἐπι τῃ πιστει, Phil. 3:9;
zĳ wordt geopenbaard in het evangelie ἐκ πιστεως en εἰς πιστιν,
1:17, εἰς παντας τους πιστευοντας, 3:22, cf. 10:4, 10; God
rechtvaardigt τον ἐκ πιστεως Ιησου, 3:26, ἐκ of δια πιστεως,
3:30, Gal. 3:8, en de mensch wordt gerechtvaardigd πιστει,
3:28. ἐκ πιστεως, 5:1, Gal. 3:24, δια πιστεως, Gal. 2:16;
het geloof wordt gerekend εἰς δικαιοσυνην, Rom. 4:3, 5, 9, 11,
22, en de rechtvaardige leeft ἐκ πιστεως, 1:17, Gal. 3:11.
Welke plaats komt nu naar deze uitdrukkingen aan het geloof
in de rechtvaardigmaking toe? Afgezien van hen, die Paulus moderniseeren,
het geloof als goede gezindheid opvatten en God den
wil laten nemen voor de daad, zĳn er slechts twee gevoelens
mogelĳk. Het eerste is dat van Roomschen, Remonstranten,
Mystieken, Ethischen en vele nieuwere Protest. theologen, die
zeggen, dat het geloof wel speciaal geloof aan Christus is maar
het toch opvatten als de gansche of als een stuk van die gerechtigheid,
op grond waarvan God den zondaar vrĳspreekt; dat
geloof is wel onvolmaakt en niet beantwoordende aan den eisch
der wet; maar God houdt het toch voor eene volmaakte gerechtigheid
en stelt er zich mede tevreden, hetzĳ om den wille van
Christus, of omdat het toch eene gehoorzaamheid aan Gods wil
in het evangelie is en den mensch Gode aangenaam maakt, of
wĳl het in beginsel volmaakt is en den waarborg der toekomstige
volmaking in zich draagt. Maar deze meening is om allerlei
redenen met de Schrift in strĳd. 1o De gerechtigheid, die de
grond der rechtvaardigmaking is, is eene gerechtigheid Gods en
niet des menschen; zĳ wordt den mensch slechts ten deel door
eene gave der genade; zĳ ligt dus vóór zĳn geloof in Christus
gereed en heeft geen enkele aanvulling van noode. God heeft n.l.
Christus gesteld tot een ἱλαστηριον, 3:24, en deze Christus is
overgeleverd om onze zonden, 4:25, voor ons gestorven, 5:6-11,
een vloek geworden, Gal. 3:13, tot zonde gemaakt, 2 Cor.
5:21, en is alzoo ook opgewekt om onze rechtvaardigmaking,
Rom. 4:25, d. i. omdat wĳ in Hem gerechtvaardigd waren; Hĳ
is onze gerechtigheid, 1 Cor. 1:30, en wĳ worden gerechtvaardigd

δια της ἀπολυτρωσεως της ἐν Χριστω Ιησου, 3:34, ἐν τῳ
αἱματι αὐτου, 5:9, ἐν Χριστῳ, Gal. 2:16. In Rom. 5:12v.
betoogt Paulus, dat het bĳ Christus toegaat als bĳ Adam. Op
grond van ééne overtreding zĳn alle menschen veroordeeld en den
dood onderworpen; maar zoo is ook de genadegave der gerechtigheid
in Christus tot δικαιωμα, d. i. tot een vrĳsprekend oordeel
voor velen, 5:16. Door één δικαιωμα toch, d. i. het vrĳsprekend
oordeel over Christus in zĳne opstanding, 4:25, komt
het bĳ alle menschen tot δικαιωσις ζωης, d. i. de daad der
rechtvaardiging, welke het leven meebrengt, 5:18. Door de
gehoorzaamheid van éénen worden de velen tot rechtvaardigen
gesteld, δικαιοι κατασταθησονται, 5:19. Naast de gerechtigheid,
welke God in Christus schonk, en op grond waarvan Hĳ Christus
als middelaar des verbonds voor al de zĳnen in zĳne opstanding
rechtvaardigde, is er voor eene gerechtigheid, bestaande in geloof
of liefde, geene plaats. De laatste zou de eerste teniet doen.
2o Nergens wordt het geloof dan ook als grond der rechtvaardiging
voorgesteld. De gerechtigheid, de rechtvaardiging is ἐκ
of δια πιστεως, maar nooit δια πιστιν. Wel staat Phil. 3:9,
dat Paulus την δια Χριστου, την ἐκ θεου δικαιοσυνην bezat ἐπι
τῃ πιστει, op grond van zĳn geloof, maar de gerechtigheid, welke
Paulus bezat, wordt duidelĳk omschreven als δια πιστεως, ἐκ
θεου; alleen zegt hĳ, dat hĳ die gerechtigheid Gods voor zichzelven
bezat op den grondslag van het geloof. Nooit komt het
geloof voor als de gerechtigheid zelve of als een gedeelte daarvan;
integendeel, juist omdat zĳ naar genade is, is zĳ uit het
geloof. Genade en geloof staan niet tegenover elkander, maar wel
geloof en werken, gerechtigheid des geloofs en gerechtigheid uit
de werken, Rom. 3:20-28, 4:4-6, 13, 14, 9:32, 10:5, 6,
Gal. 2:16, 3:11, 12, 23, 25, 5:4, 5, Ef. 2:8, 9. Het geloof
rechtvaardigt niet door zĳn wezen of daad, omdat het zelf gerechtigheid
is, maar door zĳn inhoud, wĳl het geloof in Christus,
onze gerechtigheid is. Indien het geloof om zichzelf rechtvaardigde,
zou het object van dat geloof, n.l. Christus, geheel zĳne
waarde verliezen. Maar het geloof, dat rechtvaardigt, is juist
dat, hetwelk Christus tot voorwerp en inhoud heeft. Indien
daarom de gerechtigheid uit de wet, en het geloof een werk was,
dat verdienste en waarde had en den mensch Gode aangenaam
maakte, dan zou Christus tevergeefs gestorven zĳn, Gal. 2:21.

Zoo weinig komt het geloof bĳ de rechtvaardiging als grond in
aanmerking dat Paulus zeggen kan, dat God den goddelooze
rechtvaardigt, Rom. 4:5. Zelfs als zĳne leer de beschuldiging
uitlokt, dat zĳ tot zorgeloosheid en goddeloosheid leidt, verdedigt
hĳ zich nooit daarmede, dat het geloof geheel of ten deele de
grond der rechtvaardiging is, Rom. 3:5-8, 6:1, maar houdt
hĳ staande, dat er geene verdoemenis is voor degenen, die in
Christus zĳn, wĳl Christus voor hen gestorven en opgewekt is,
Rom. 8:33, 34. 3o Wĳl het geloof dus geen werk is maar een
afstand doen van alle werk, een onbepaald vertrouwen op God,
die de dooden levend maakt, Rom. 4:17, die Christus opgewekt
heeft, 4:24, die in Christus eene δικαιοσυνη θεου gegeven heeft,
3:22-26, daarom kan de uitdrukking, dat het geloof wordt toegerekend
tot gerechtigheid, niet beteekenen, dat het zelf als een
werk der gerechtigheid in de plaats van of naast de gerechtigheid
Gods in Christus door God wordt aangenomen. Het woord
λογιζεσθαι toch kan wel beteekenen: iemand houden of rekenen
voor dat wat hĳ is, 1 Cor. 4:1, 2 Cor. 12:6, maar het kan
ook den zin hebben van: iemand iets in rekening brengen, wat
hĳ persoonlĳk niet heeft. Zoo worden de zonden dengene, die
gelooft, niet toegerekend, ofschoon hĳ ze wel heeft, Rom. 4:8,
2 Cor. 5:19, cf. 2 Tim. 4:16; zoo werden zĳ wel toegerekend
aan Christus, ofschoon Hĳ zonder eenige zonde was, Jes. 53:4,
5, 6, Mt. 20:28, Rom. 3:25, 8:3, 2 Cor. 5:21, Gal. 3:13,
1 Tim. 2:6; en zoo wordt op dezelfde wĳze aan hem, die gelooft,
de gerechtigheid toegerekend, welke hĳ niet heeft, Rom.
4:5, en daarom is dat toerekenen κατα χαριν, 4:4, het is een
λογιζεσθαι δικαιοσυνην χωρις ἐργων, 4:6. De woorden: het
geloof wordt toegerekend tot gerechtigheid, zĳn eene verkorte
uitdrukking daarvoor, dat God zĳne in Christus geopenbaarde
gerechtigheid in het geloof aan iemand toerekent en op dien grond
hem vrĳspreekt. Dit wordt bevestigd door die andere uitdrukking:
ὁ δικαιος ἐκ πιστεως ζησεται. Het geloof is eigenlĳk niet
principe en bron van het leven, want Christus is het leven en
geeft het leven, Rom. 5:17, 18, 6:4v., 2 Cor. 4:10, 11, Gal.
2:20, Col. 3:3, 4, 2 Tim. 1:10, cf. Joh. 1:4, 6:33v.,
11:25, 1 Joh. 1:2, 5:11 enz. Wie gelooft, die heeft het
leven, juist omdat hĳ het uit Christus ontvangt; en zoo ook, wie
gelooft, heeft de δικαιοσυνη θεου, welke God in Christus hem

schenkt. 4o Daarbĳ komt ten slotte dan nog, dat, indien het
geloof zelf grond der rechtvaardiging is, God met eene mindere
gerechtigheid zich tevreden stelt, dan die Hĳ eischt in zĳne wet.
Het evangelie bevestigt dan niet, gelĳk Rom. 3:31 zegt, maar
vernietigt de wet. God doet afstand van zĳn eigen gerechtigheid
en verloochent zichzelven. Of ook rekent Hĳ het geloof voor iets,
dat het niet is, voor eene volkomene en voldoende gerechtigheid,
en doet te kort aan zĳne waarachtigheid. De beschuldiging, die
door de voorstanders der justitia infusa tegen de justitia imputata
ingebracht wordt, dat God iemand houdt voor wat Hĳ niet
is, keert tot henzelven terug; zĳ juist laten God iets voor gerechtigheid
rekenen, wat het niet is. En bovendien nemen zĳ
den troost der geloovigen weg. Indien ons geloof, dat dikwerf
zoo klein is en zoo zwak en dikwerf geheel onder twĳfel en vreeze
wegschuilt, dat volgens de verdedigers van de justitia infusa zelfs
geheel verloren kan gaan, indien dat geloof de grond is van onze
rechtvaardiging, is het christelĳk leven een leven van voortdurende
angst en onzekerheid; in plaats van naar Christus, wordt het oog
des geloofs steeds naar binnen, naar zichzelven, geslagen; een
waarachtig, christelĳk leven in den dienst van God wordt onmogelĳk,
want eerst moet de vreeze voor God als Rechter omgezet
zĳn in het bewustzĳn zĳner vaderlĳke liefde, eer er van waarlĳk
goede werken sprake kan zĳn.

6. Toch dient het bezwaar, dat tegen de justitia imputata
ingebracht wordt, ernstig overwogen te worden. 1o Bellarminus, de
justif. II c. 7 ontwikkelde het op deze wĳze: de gerechtigheid
van Christus, indien alleen ons toegerekend en dus buiten ons
blĳvend, kan de forma niet zĳn, waarin wĳ voor God gerechtvaardigd
worden. Gods oordeel is toch naar waarheid. Hĳ kan
iemand niet rechtvaardig verklaren, die het niet is; zoolang de
gerechtigheid van Christus alleen toegerekend is en buiten den
mensch blĳft, is hĳ niet rechtvaardig en kan hĳ niet rechtvaardig
verklaard worden. Men zal zeggen: maar de zondaar is toch door
het geloof met Christus’ gerechtigheid bekleed! Doch, ofschoon
dat zoo zĳ, indien iemand optreedt in tweeërlei gedaante, in eene
forma extrinseca en eene forma inhaerens, dan wordt hĳ niet naar
de eerste maar naar de laatste genoemd. Laat een Ethiopiër een wit
kleed aandoen, hĳ blĳft toch zwart en wordt zoo genoemd, al is hĳ

ook wit naar de forma extrinseca. Ja nog sterker: ook Christus kan
in tweeërlei forma beschouwd worden; naar de forma intrinseca was
Hĳ heilig, naar de forma extrinseca was Hĳ met onze zonden beladen;
toch wordt Hĳ niet naar deze maar naar gene genoemd. En
zoo kan ook in de rechtvaardiging de justitia imputata onze forma
niet zĳn; wĳ kunnen alleen gerechtvaardigd worden op grond van
eene in ons wonende gerechtigheid. Dit bezwaar van Bellarminus
keert bĳ alle bestrĳders der reformatorische leer terug; alwat men
op de leer van de justitia imputata tegen heeft, komt hierop neer.
Om nu met het laatste te beginnen, Christus wordt in de Schrift
wel terdege naar de forma extrinseca genoemd en behandeld;
Hĳ heet zelfs tot zonde voor ons gemaakt en een vloek voor ons
geworden. In legalen, juridischen zin kan Christus een zondaar
heeten, ofschoon ter vermĳding van antinomiaansch misverstand
de uitdrukking geen aanbeveling verdient, boven bl. 366. En zoo
wordt in Rom. 4:5 en 5:6 gezegd, dat God den goddelooze
rechtvaardigt. Sterker uitdrukkingen dan deze kunnen niet gebruikt
worden. De tegenstanders van de justitia imputata moeten hun
bezwaar niet tegen Luther en Calvĳn maar tegen Paulus inbrengen.
2o Het beeld van den Moor is ongelukkig gekozen. De tweeërlei
forma, waarin de mensch in de rechtvaardigmaking voorkomt,
staan onderling in gansch andere verhouding dan die van de
zwarte huid en het witte kleed bĳ den Ethiopiër. De mensch is
een goddelooze in ethischen zin, maar hĳ wordt om de gerechtigheid
van Christus een rechtvaardige in juridischen zin; het
aantrekken van een wit kleed brengt echter hoegenaamd geen
legale verandering van den Ethiopiër mede. Juister is het beeld
van het kind, dat, in genade door een rĳk man aangenomen,
reeds als toekomstig erfgenaam rĳk mag heeten, al heeft het
op het oogenblik nog niets in zĳn bezit. God verklaart den zondaar
rechtvaardig, neemt hem aan tot zĳn kind, belooft hem
Christus en al zĳne weldaden, en daarom is hĳ rechtvaardig en
wordt eens in het bezit van alle schatten der genade gesteld. 3o De
toerekening van Christus’ gerechtigheid wordt echter door Bellarminus
c. s. geheel verkeerd opgevat. Zĳ stellen zich deze voor als
eene fictie, die met de werkelĳkheid in strĳd is; justitia imputata is
volgens hen eene gerechtigheid, die alleen in de verbeelding bestaat,
en justitia infusa is alleen ware, wezenlĳke gerechtigheid. Dat is
echter eene gansch verkeerde voorstelling. De rechtvaardigmaking

is even waarachtig als de heiligmaking, de toerekening even reëel
als de instorting. Dit is alleen het verschil; in de justificatie
wordt de gerechtigheid ons geschonken in juridischen, in de sanctificatie
wordt zĳ ons deel in ethischen zin. Beide zĳn even wezenlĳk
en beide evenzeer noodig. Eerst moet de rechter iemands recht
op een zeker pand uitspreken, eer deze daarvan in het bezit kan
komen; het eerste is geen fictie, geen inbeelding, die er niets toe
doet en met de werkelĳkheid strĳdt; neen, eerst is de imputatio
justitiae noodig, de erkenning van het recht, en daarna kan eerst
de infusio justitiae volgen, de inbezitneming van datgene, waar
recht op bestaat. Wanneer dit alles nu reeds waar is bĳ den
aardschen rechter, hoeveel te meer bĳ den hemelschen? Als God
den goddelooze rechtvaardigt, dan is dat geen fictie, geen imputatio
putativa, maar dan is en wordt dat zoo. Zooals God recht
spreekt, zoo is en zoo blĳft het eeuwiglĳk, en zoo zal het ook
eens in den dag des oordeels door allen worden erkend. Want
God, als Hĳ den goddelooze rechtvaardigt, doet dat op grond
van eene δικαιοσυνη, welke Hĳ zelf in Christus aangebracht heeft;
door Christus’ offerande heeft Hĳ tegenover alle vĳandige macht
het recht der vrĳspraak van den goddelooze verworven; en als
Hĳ recht spreekt, zal Hĳ het uitvoeren ook. De goddelooze is
rechtvaardig in legalen zin, hĳ zal het dus zeker ook worden in
ethischen zin. Want God is degene, die dooden levend maakt en
die de dingen die niet zĳn, roept alsof zĳ waren. En het rechtvaardigend
geloof bestaat juist in onwankelbaar vertrouwen op dien
God der wonderen, bĳ wien alle dingen mogelĳk zĳn. 4o De
gerechtigheid, op grond waarvan de goddelooze gerechtvaardigd
wordt, is inderdaad zĳne eigene niet; zĳ is eene δικαιοσυνη θεου,
staande tegenover de ἰδια δικαιοσυνη. Maar zĳ is toch niet in
dien zin eene vreemde en buiten hem staande, dat zĳ hem niets
aangaat en niet in de minste relatie tot hem staat. Integendeel,
reeds in het pactum salutis heeft Christus zich in betrekking tot
de zĳnen gesteld en als middelaar hun plaats ingenomen. In den
staat der vernedering is Hĳ om hunne zonden gestorven, en Hĳ
is opgewekt om hunne rechtvaardigmaking. Er bestaat een verbond
der genade, eene unio mystica tusschen Christus en zĳne
gemeente, lang voordat de geloovigen persoonlĳk daarin worden
opgenomen; anders had Christus ook niet voor hen kunnen voldoen.
Er heeft eene toerekening en schenking van Christus en al

zĳne weldaden van Gods zĳde plaats, eer de bĳzondere personen
komen tot het geloof. Bepaaldelĳk heeft die toerekening en
schenking plaats in de vocatio interna, en de wedergeboorte is de
passieve aanvaarding van deze gave der genade. God moet ook
eerst geven, opdat wĳ zouden kunnen ontvangen. De allereerste
genade, welke ons wordt geschonken, onderstelt reeds de toerekening
van Christus, want deze is de eenige bron der genade,
de verwerver en uitdeeler van den Geest, die zĳn Geest, de Geest
van Christus is. Eene vreemde is dus de gerechtigheid, die de
grond der rechtvaardiging is, slechts in zekeren zin. Zĳ is de
gerechtigheid van het hoofd maar daarom ook van al de leden,
van den middelaar maar dus ook van al de bondgenooten.

7. Doch ook hiermede is de reformatorische leer van de
rechtvaardigmaking nog niet in het volle licht gesteld. Al moge
het waar zĳn, dat er eene toerekening en schenking van Christus
aan de zĳnen reeds plaats heeft in het pactum salutis, in vleeschwording
en voldoening, in uit- en inwendige roeping; deze is
toch nog niet genoeg, zĳ is de eigenlĳke rechtvaardigmaking nog
niet. Het is waar dat de Geref. theologie reeds spoedig ging
onderscheiden tusschen de justificatio activa, die vóór, en de
justificatio passiva, die na het geloof plaats had, en de eerste
als de eigenlĳke rechtvaardigmaking tegen de laatste als een tot
bewustzĳn komen van de reeds geschiede rechtvaardigmaking ging
overstellen. De Schrift geeft hier in Rom. 4:25 en 2 Cor. 5:19
eenigen grond voor, en ook in de nieuwere theologie is menigmaal,
zĳ het dan ook om andere reden en met andere bedoeling, de
juistheid dezer Geref. gedachte erkend, cf. bĳv. Schelling, Werke
II 4 S. 217 f. Dorner, Chr. Gl. II 754 f. Ritschl, Rechtf. u.
Vers. III2 76 f. Kaftan, Dogm. 493 f. enz. Er ligt hier zulk eene
belangrĳke waarheid in, dat de ontkenning daarvan onvermĳdelĳk
tot Remonstrantsche voorstellingen voert. God wacht niet met de
vrĳspraak van den zondaar, totdat deze als het ware buiten Hem
om de gerechtigheid van Christus door het geloof heeft opgenomen;
de toerekening en schenking van Christus en zĳne weldaden
gaat aan het geloof vooraf, zĳ is geschied in het besluit
des Vaders, in de voldoening van Christus, in de vocatio interna
des H. Geestes. Maar hoe waar dit alles ook zĳ, het is toch
opmerkelĳk, dat de Schrift deze toerekening nooit met den naam

van rechtvaardigmaking bestempelt maar daaronder steeds verstaat
die vrĳspraak Gods, welke geschiedt uit en door het geloof. Op
zĳn minst ligt hierin opgesloten, dat de rechtvaardigmaking uit
het geloof in de orde des heils eene gewichtiger plaats inneemt
dan degenen, die het zwaartepunt leggen in de justificatio activa,
haar kunnen toekennen. Behalve dat deze voorstelling van de leer
der rechtvaardigmaking afwĳkt van het doorloopend spraakgebruik
der H. Schrift, geeft zĳ ook aanleiding tot misverstand, ziet zich
genoodzaakt tot exegetische gewelddadigheden, en laat de rechtvaardigmaking
uit het geloof niet genoegzaam als vrĳsprekende
daad Gods tot haar recht komen. Men kan wel van eeuwige
rechtvaardigmaking spreken en ze in goeden zin bedoelen en
opvatten; maar zonder bedenking is de uitdrukking toch niet;
de Gereformeerden verwierpen haar bĳna zonder uitzondering,
ook Maccovius, L. C. 676, Voetius, Disp. V 281, Westm. Syn.
XI 4, en zelfs Comrie, Brahe e. a. namen ze slechts aan in beperkten
en wel omschreven zin, Comrie, Brief over de regtv.
Sneek 1858 bl. 91v. Brahe, Godg. Stellingen over de leer der
rechtv. Amst. 1833 bl. 26v. Immers is in God niet alleen de
rechtvaardigmaking, maar alwat Hĳ denkt en doet eeuwig. In
dien zin, als actus immanens, is ook de schepping eeuwig,
deel II 411, maar wie daarom van eeuwige schepping ging spreken,
zou verwarring stichten en een pantheistische terminologie invoeren.
En zoo is het ook met de onderhouding, de regeering,
de wedergeboorte, de roeping, de heilig- en heerlĳkmaking, en
niet minder de rechtvaardigmaking. Ook kan er in goeden zin
van eene rechtvaardigmaking in de opstanding van Christus en
in het evangelie gesproken worden; maar toch is er tusschen
deze en die, welke uit het geloof geschiedt en die meer bepaald
in de Schrift den naam van rechtvaardigmaking draagt, een groot
onderscheid. Gene betreft toch Christus als borg der zĳnen, maar
deze gaat over de geloovigen zelven, en niet alleen over die geloovigen
als geheel, als gemeente gedacht, gelĳk Ritschl beweert,
Rechtf. u. Vers. III 103 f., maar ook over hen allen persoonlĳk,
zooals uit Rom. 3:26, 4:3, 24, 5:19, 8:1, 30, 10:4, 10,
1 Cor. 6:11, Gal. 2:16, Phil. 3:9 enz. onwedersprekelĳk bewezen
wordt. Deze laatste rechtvaardigmaking nu is geen toevallig
element, dat bĳ de eigenlĳke en wezenlĳke rechtvaardigmaking
in Gods besluit, in Christus’ opstanding of in de roeping door

het evangelie bĳkomt; maar zĳ vormt in de rechtvaardigmaking,
die als het ware in de eeuwigheid begint en eerst in het laatste
oordeel haar volle beslag krĳgt, een onmisbaar en allerbelangrĳkst
moment. De toepassing des heils door den H. Geest mag in
geenerlei opzicht tot eene verwerving des heils worden gemaakt,
want de H. Geest neemt alles uit Christus; maar de toepassing
is toch op haar terrein even noodzakelĳk en van even groote
beteekenis als de verwerving. Van wedergeboorte, geloof en bekeering
wordt daarom in de Schrift de ingang in het koninkrĳk
der hemelen afhankelĳk gemaakt. En verwerving en toepassing
staan daarbĳ in zoo nauw verband, dat de eerste niet zonder de
laatste en omgekeerd de laatste niet zonder de eerste denkbaar
of bestaanbaar is. De verwerving brengt noodzakelĳk de toepassing
mede; door zĳn lĳden en sterven heeft Christus ook verworven,
dat al zĳne weldaden, dus ook de vergeving der zonden
aan al de zĳnen persoonlĳk en individueel zouden worden toegepast.
Het is Christus als Zaligmaker niet alleen om objectieve
voldoening maar ook om subjectieve verlossing der zĳnen
van de zonde te doen. Deze komt nu niet tot stand door eene
objectieve rechtvaardigmaking in het besluit Gods of in de opstanding
van Christus, maar zĳ krĳgt dan eerst haar beslag, wanneer
de mensch beide naar het zĳn en naar het bewustzĳn van de
zonde bevrĳd wordt, en dus wedergeboren en gerechtvaardigd
wordt. Op deze rechtvaardigmaking heeft nu gewoonlĳk de Schrift
het oog, als zĳ dit woord gebruikt of ook van vergeving der
zonden enz. spreekt. Paulus bĳ name denkt bĳ de rechtvaardigmaking
niet aan eene eeuwige daad in God, want hĳ spreekt van
haar als ἐκ, δια πιστεως. Ook geeft hĳ met geen enkel woord te
kennen, dat zĳ daarin bestaat, dat God op een gegeven oogenblik,
bĳv. als de mensch gelooft, stil bĳ zichzelven, in foro coeli, in
de hemelsche vierschaar, hem vrĳspreekt van schuld en straf en
recht geeft op het eeuwige leven. Want alleen de raad Gods is
een actus immanens, maar alle andere werken Gods, schepping,
onderhouding, regeering, verlossing, rechtvaardigmaking enz., behooren
tot de actus transeuntes; zĳ zĳn niet ratio ordinis maar
executio ordinis, boven bl. 6. Ook denkt Paulus bĳ de rechtvaardigmaking
uit het geloof niet aan de zoogenaamde justificatio passiva,
ten minste niet, als deze van de justificatio activa temporeel
gescheiden en als een tot bewustzĳn komen van de reeds lang

te voren geschiede rechtvaardigmaking opgevat wordt; want hĳ
legt er juist allen nadruk op, dat God rechtvaardigt uit en door
het geloof. Wĳ staan hier als zoo dikwerf voor het mysterie der
verhouding van eeuwigheid en tĳd. Als Christenen belĳden wĳ,
dat het eeuwige willen Gods, zonder op te houden eeuwig te
zĳn, werkingen kan voortbrengen in den tĳd, gelĳk zĳn eeuwig
denken ook tĳdelĳke dingen tot inhoud hebben kan, deel II 413.
In de rechtvaardigmaking uit het geloof komt niet eene eeuwen
geleden door God uitgesproken vrĳverklaring eindelĳk tot bewustzĳn
van den mensch; maar God, die onveranderlĳk is, is zelf
de handelende, als Hĳ den zondaar vrĳspreekt door het geloof.
Van Hem gaat, zonder dat Hĳ ophoudt de Eeuwige te zĳn, die
werkzaamheid uit, welke door den mensch als rechtvaardiging uit
het geloof ontvangen en genoten wordt. De toepassing is evengoed
als de verwerving des heils van oogenblik tot oogenblik eene
werkzaamheid Gods, van den Vader, den Zoon en den H. Geest.
Ook in de rechtvaardigmaking uit het geloof zĳn alle drie personen
betrokken. Het is de Vader, die door den Zoon en in den
Geest den zondaar rechtvaardigt, Rom. 8:33, 34, 1 Cor. 6:11.
Paulus denkt er niet aan, om hier scheiding te maken en de
rechtvaardigmaking door den Vader in de eeuwigheid, die van
den Zoon in de opstanding, en die van den H. Geest in het bewustzĳn
van den mensch te verleggen. Maar gelĳk zĳ alle drie
saamwerkten in de verwerving, zoo werken zĳ ook saam in de
toepassing der zaligheid. In gene werd de schuld en straf weggenomen
en het leven verworven; in deze wordt de mensch door God
ook van zĳne zĳde en subjectief in die verhouding geplaatst, waarin
hĳ objectief reeds stond in Christus als zĳn borg en middelaar.
Gelĳk de wedergeboorte in subjectieven zin van de smet der zonde
bevrĳdt, zoo neemt de rechtvaardiging de schuld der zonde weg.
Beide zĳn even noodzakelĳk, even reëel, evenzeer gegrond in de
offerande van Christus, maar ook in de toepassing van eene zelfde
hooge beteekenis.

Deze rechtvaardigmaking gaat daarom niet buiten den mensch
om maar geschiedt uit en door het geloof. De Schrift denkt
daarbĳ ongetwĳfeld meestentĳds aan het geloof als actus. Maar
natuurlĳk is daardoor het geloof als habitus niet uitgesloten;
wedergeboren kinderkens en volwassen geloovigen hebben en houden
in dezen habitus fidei de vrĳspraak Gods, de getuigenis des H.

Geestes, dat zĳ kinderen Gods zĳn, ook al getuigt hun geest niet
altĳd mede. Maar verder stelt de Schrift deze rechtvaardigmaking
uit het geloof scherp en streng tegen die uit de werken
over. Deze tegenstelling wil echter niet zeggen, dat het geloof
geen werk is en geen beginsel van goede werken. Zĳ dwingt ons
niet, om zoolang te zoeken totdat wĳ in de innerlĳke natuur des
geloofs iets vinden, dat geen werk, geen daad maar enkel passiviteit
is, De tegenstelling, die de Schrift en inzonderheid Paulus
maakt, is deze, dat de rechtvaardigmaking niet tot stand komt
door de werken der wet, d. i. niet in zulke werken haar grond,
haar causa meritoria heeft. Immers heeft God in Christus eene
andere, betere δικαιοσυνη gegeven, dan die zondige werken kunnen
bieden; en die δικαιοσυνη dat is Christus, is de eenige en genoegzame
grond onzer rechtvaardigmaking. In de tegenstelling οὐκ ἐξ
ἐργων ἀλλ’ εκ πιστεως heeft de praepositie ἐκ dus beide malen
eene verschillende beteekenis. In het eerste lid geeft zĳ te kennen,
dat werken der wet niet de δικαιοσυνη kunnen zĳn, op grond
waarvan God ons vrĳspreken kan; maar in het tweede lid duidt zĳ
aan, niet dat het geloof zelf wel die gerechtigheid kan zĳn, maar
dat het die gerechtigheid, welke noodig is om gerechtvaardigd
te worden, juist niet bĳ den mensch in zĳne werken, maar buiten
hem in Christus zoekt. De tegenstelling luidt dus zuiver aldus:
niet de eigen gerechtigheid der werken, maar de gerechtigheid
Gods in Christus. Ofschoon deze gerechtigheid nu volkomen door
Christus verworven is en in Hem gereedligt, ofschoon zĳ in de
vocatio interna en dus in logischen zin vóór de wedergeboorte en
het geloof toegerekend en geschonken wordt, zĳ wordt toch van
’s menschen zĳde eerst aanvaard in het geloof (habitus of actus
fidei) en wordt dan eerst de grond, waarop hĳ zelf persoonlĳk
door God, in bovengenoemden zin gerechtvaardigd wordt. Het
geloof is daarom geen causa materialis of formalis, het is zelfs
geen conditio of instrumentum (causa instrumentalis) van de
rechtvaardigmaking; want het staat tot deze niet als bĳv. het
oog tot het zien of het oor tot het hooren; het is geen voorwaarde,
waarop en geen instrument, waardoor wĳ de rechtvaardigmaking
ontvangen, maar het is de daad van het aannemen van
Christus zelf en wel van Christus, gelĳk Hĳ zich inwendig door
den Geest en uitwendig door het Woord aan ons geeft, en dus
de vaste, zekere bewustheid dat Hĳ mĳn Heer is en ik zĳn

eigendom ben. Het geloof is geen instrument, waarmede de mensch
Christus aanneemt, maar veel meer een middel des H. Geestes,
waardoor Hĳ den mensch Christus aannemen en zĳn geest met
zichzelven getuigen doet, dat hĳ een kind Gods is, Calvĳn, Inst.
III 11, 5. Heid. Cat. vr. 61. Ned. Gel. art. 22. Witsius, Misc.
S. II 792. 797 sq. Trigland, Antapol. p. 515. Mastricht, VI 6,
28. Owen, De rechtv. uit het geloof c. 3. Moor IV 695. M.
Vitringa III 295. Jon. Edwards bĳ Dorner II 752. Daarom staat
het geloof niet in elk opzicht tegen alle werk over. Het staat
tegen de werken der wet over in dubbelen zin, n.l. daarin dat
zĳ noch de causa materialis noch de causa instrumentalis der
rechtvaardiging kunnen zĳn. Het staat ook tegen de werken des
geloofs (justitia infusa, obedientia, caritas) over, zoodra deze ook
maar eenigermate beschouwd worden als grond der rechtvaardiging,
als geheel of ten deele die gerechtigheid vormende, op
grond waarvan God ons rechtvaardigt; want dat is Christus en
Christus alleen; het geloof is zelf geen grond der rechtvaardiging
en dus ook niet de goede werken, die er uit voortkomen. Maar
het geloof staat niet tegen de werken des geloofs over, inzoover
deze, als vruchten des geloofs, door den H. Geest als middel
gebezigd worden, om den geloovige van de oprechtheid zĳns geloofs,
en alzoo van zĳne zaligheid te verzekeren, Heid. Cat. vr.
86. In dezen zin is het geloof zelf een werk, Joh. 6:29, het
beste werk en beginsel aller goede werken, het eenige werk,
waardoor God ons hier op aarde van onze schuld bevrĳden en
van onze gerechtigheid in Christus verzekeren kan. Daarom zeiden
de Gereformeerden dan ook, dat het wel is fides sola, quae justificat,
fides tamen, quae justificat non est sola, Calvĳn, C. R. 7,
477. Inst. III 11, 20, en spraken zĳ na de justificatio peccatoris
ook nog van eene justificatio justi. In dezen zin zĳn ook Paulus
en Jacobus niet met elkander in tegenspraak. Wel is het niet
juist, te zeggen, dat Paulus alleen van de justificatio peccatoris
en Jacobus van de justificatio justi spreekt. Maar beiden ontkennen,
dat de grond der rechtvaardigmaking ligt in de werken
der wet, en beiden erkennen, dat het geloof, het levend geloof,
het geloof, dat goede werken insluit en voortbrengt, het middel
is, waardoor de H. Geest ons van onze gerechtigheid in Christus
verzekert. Daarbĳ is er alleen dit verschil, dat Paulus strĳd
voert tegen doode werken en Jacobus ĳvert tegen een dood geloof.

Het geloof, dat rechtvaardigt, is de door den H. Geest in
ons hart gewerkte zekerheid van onze gerechtigheid in Christus.
En daarom, niet hoe lĳdelĳker, maar hoe levendiger en hoe krachtiger
het is, des te meer rechtvaardigt het ons. Het geloof werkt
mede met de werken en wordt volmaakt uit de werken, Jak.
2:22. Cf. over Jacobus en Paulus: Calvĳn, Inst. III 17, 11 sq.
Comm. op Jac. 2. Turretinus, de concordia Pauli et Jacobi, de
satisf. 384 sq. Trigland, Antapol. c. 21. Witsius, Oec. foed. III
8, 21-26. M. Vitringa III 317. James Buchanan, The doctrine
of justification, Edinb. 1867 p. 491. Usteri, Stud. u. Krit. 1889,
2tes Heft. Schwarz ib. 1891, 4tes Heft. Böhmer, Neue kirchl.
Zeits. 1898 S. 251-256.

8. Over de deelen der rechtvaardigmaking was er in de kerken
der Reformatie van den aanvang af eenig verschil. Zĳ, die met
Piscator de obedientia activa ontkenden, moesten de justificatie
beperken tot de vergeving der zonden en dus vroeger of later tot
de gevolgtrekking komen, dat de geloovigen, na door Christus
bevrĳd te zĳn van de schuld en straf der zonde, zelven de wet
hadden te volbrengen, ten einde het eeuwige leven te verwerven,
boven bl. 350v. Ritschl, Rechtf. u. Vers.2 I 271. II 61 f. Daarom
werd dit gevoelen ook vrĳ algemeen verworpen; al kon de vergeving
der zonden ook synecdochisch, als pars pro toto, voor heel
de rechtvaardiging genomen worden, deze hield toch nog meer in
dan de vergeving alleen. Immers heeft Christus ons niet maar
in den staat van Adam vóór den val hersteld, doch ook voor
ons de wet onderhouden en het eeuwige leven verworven, cf. boven
351v. 361. 373 en vooral ook Gomarus op Luk. 1:77, Op. 1664
I 175 sq. Turretinus, Theol. El. XVI 4. Moor IV 681. Hodge III
125. 127. Maar al erkende men vrĳ algemeen, dat de rechtvaardiging
meer omvatte dan de vergeving der zonden, toch was er nog
weer verschil over, waarin dat meerdere bestond. Oudere theologen
noemden dikwerf als tweede deel der rechtvaardigmaking de toerekening
van Christus’ gerechtigheid, Luther, Chemniz, Gerhard,
Quenstedt, Polanus, Wollebius, Junius, Trelcatius, Rivetus, Ned.
Gel. art. 23 enz., cf. M. Vitringa III 311. Schneckenburger,
Vergl. Darst. II 28. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III 61. Ofschoon
dit niet bepaald onjuist is, wanneer hier onder de toegerekende
gerechtigheid van Christus zĳne actieve gehoorzaamheid wordt

verstaan, zĳn de deelen toch niet zuiver gecoordineerd en maken
zĳ ook eene te sterke scheiding tusschen Christus’ passieve en
actieve gehoorzaamheid, cf. Mastricht, VI 6, 17. Beter is het
daarom, om de rechtvaardiging te omschrĳven door de toerekening
van Christus’ gansche gehoorzaamheid, gelĳk bĳ Paulus het woord
δικαιουν afwisselt met λογιζεσθαι εἰς δικαιοσυνην, cf. Heid. Cat.
vr. 60. Synopsis pur. theol. 33, 8; en nog juister is het, om de
twee deelen der rechtvaardigmaking te laten bestaan in de vergeving
der zonden en in de toekenning van het recht ten eeuwigen
leven, wĳl deze weldaden op de toerekening van Christus’ gansche
gehoorzaamheid gebouwd zĳn, Voetius, Disp. V 279 sq. Turretinus,
Theol. El. XVI qu. 4. Als tweede deel werd soms ook
genoemd de aanneming tot kinderen, Turretinus, ib. XVI qu. 6.
Ritschl, Rechtf. u. Vers. III 90. Pfleiderer, Paulinismus 189.
Holtzmann, Neut. Theol. II 134; maar anderen, zooals Martyr,
L. C. p. 354, beschouwden deze liever als eene vrucht der rechtvaardigmaking.

Wat nu de vergeving der zonden aangaat, deze bestaat
niet in de wegneming van de smet der zonde, gelĳk Rome
beweert, inzooverre het de rechtvaardigmaking laat bestaan in
de infusio gratiae en de vergeving van de heiligmaking laat
afhangen. Zĳ bestaat ook niet alleen in de wegneming van de
reatus culpae, d. i. feitelĳk in de bevrĳding van de eeuwige straf,
terwĳl de straf voor de peccata venialia, na de infusio gratiae
begaan, door den mensch zelf hier of hiernamaals in het vagevuur
geboet moet worden, want schuld en straf zĳn correlate begrippen,
boven bl. 162 cf. 98. Maar de vergeving, welke een deel
der rechtvaardigmaking is, is niets minder dan de volkomen kwĳtschelding
van alle schuld en van alle straf der zonde, en niet
alleen van de verledene en tegenwoordige maar ook van de toekomstige
zonden. Sommigen hadden, uit vreeze voor het antinomianisme,
tegen deze rĳke en breede opvatting van de vergeving
bezwaar, en beperkten ze daarom tot de kwĳtschelding van de
schuld der verledene en telkens beledene zonden, met beroep ook
op Mt. 6:12, 1 Joh. 1:9, 2:1 enz., Rivetus, Op. III 1099.
Pictet, Christ. Godg. XI 11, 3. Brakel, Red. Godsd. 34, 53-62.
56, 6. 62, en voorts ook Claude, Vlak e. a. Tegenover het antinomianisme
verdedigden zĳ eene belangrĳke waarheid. Feit is,
dat de geloovigen na ontvangene vergeving nog in velen struikelen,

soms zelfs in grove zonden vallen, en allerlei wederwaardigheden
in het leven als straf blĳven ondervinden. Rome meent hieruit
te mogen afleiden, dat de geloovigen nog zelf voor hunne peccata
venialia hebben te boeten, en doet alzoo aan den rĳkdom en de
genade der vergeving tekort; het antinomianisme wil deze laatste
eeren en meent daarom, dat de zonden, die de geloovigen bedrĳven,
niet voor rekening komen van den nieuwen maar alleen
van den ouden mensch, en dat de geloovigen zelfs om geen vergeving
der zonden meer hebben te bidden. Daartegenover hielden
alle Gereformeerden staande, dat de vergeving wel wegneemt de
reatus actualis maar niet de reatus potentialis van de zonde;
d. w. z. de vergeving neemt wel weg de straf maar niet de
strafwaardigheid van de zonde. Deze laatste blĳft, zoolang de
zonde blĳft. Zonde brengt, ook en vooral bĳ de geloovigen,
schuldbesef, smart, leedwezen, verwĳdering van God, verootmoediging
enz. mede; zĳ ontneemt de rust des gewetens, de vrĳmoedigheid
en verzekerdheid des geloofs. Dat kan niet anders;
de natuur der zonde is zoo, dat ze schuldbesef en strafwaardigheid
noodzakelĳk insluit. Zelfs als de geloovigen, na reeds lang
vergeving te hebben ontvangen, later dieper blik leeren slaan in
de verdorvenheid van eigen hart, hebben zĳ behoefte om belĳdenis
te doen zelfs van de zonden hunner jeugd en hunne schuld
terug te leiden tot hunne ontvangenis en geboorte toe, Ps. 25:6,
51:6, 7. Deze belĳdenis is dan geen voorwaarde der vergeving;
maar wie zĳne zonde waarlĳk kent, belĳdt ze vanzelf en voelt
daartegenover te sterker behoefte aan den troost der vergeving.
Daarom blĳft het gebed om vergeving den geloovige dagelĳks
noodig. Maar hĳ bidt dan niet in twĳfel en wanhoop, hĳ bidt
niet alsof hĳ nu geen kind Gods meer ware en de eeuwige verdoemenis
weer te wachten hadde, doch hĳ bidt uit en in het
geloof, als een kind, tot zĳn Vader die in de hemelen is, en zegt
amen op zĳn gebed. En dit bidden is niet alleen eene behoefte,
maar het is ook noodig; want de rechtvaardigmaking bestaat niet
in eene transcendente vrĳspraak van den zondaar bĳ God in foro
coeli, maar zĳ is een actus transiens, die door den H. Geest
ingedragen wordt in het bewustzĳn van den geloovige, en in deze
eenheid in de Schrift den naam van rechtvaardigmaking draagt.
Belĳdenis en gebed is daarom de weg, waarlangs God dit bewustzĳn
der vergeving in den geloovige weer opwekt en versterkt.

Onder de zonde gaat het schuil; het geloof als habitus blĳft
wel, maar het kan zich niet meer uiten in daden. Opdat dit
geloof weer opleve, opdat de Geest Gods weer luide en krachtig
met onzen geest getuige, dat wĳ kinderen Gods zĳn; daartoe is
na de zonde weer verootmoediging, belĳdenis, bede om vergeving
noodzakelĳk. Als wĳ volkomen in het geloof stonden, zouden wĳ
nooit twĳfelen aan de vergeving onzer zonden, aan ons kindschap,
aan de toekomstige erfenis, en zouden wĳ ook nooit eenige ramp
in dit leven opvatten of gevoelen als eene straf doch alleen als
eene kastĳding des Heeren. Doch volkomen in het geloof te staan,
zou alleen mogelĳk zĳn, indien wĳ ook boven de zonde verheven
waren. Wĳl dit niet zoo is en de zonde altĳd weer twĳfel medebrengt,
daarom blĳft bekeering en belĳdenis het middel, waardoor
God ons wederom tot zĳne gemeenschap brengt en van zĳne gunst
verzekert. Daaruit mag echter niet met Rivetus e. a. afgeleid,
dat God telkens slechts de verledene en beledene zonden vergeeft.
Immers zĳn alle zonden der gemeente op Christus overgedragen
en heeft Hĳ ze alle in zĳn bloed verzoend. In de toerekening
van Christus aan de uitverkorenen in pactum salutis, vleeschwording
en opstanding, in uit- en inwendige roeping wordt Hĳ
met al zĳne weldaden hun geschonken. Zoodra zĳ deze gave
Gods aannemen, worden zĳ ook van hunne zĳde in eens in eene
nieuwe relatie tot God gesteld, die onveranderlĳk en onverbreekbaar
is. En de werkzaamheden des geloofs mogen een tĳd lang
ontbreken, onverliesbaar is toch de gave des geloofs, waardoor
zĳ Christus ingelĳfd zĳn en al zĳne weldaden aannemen, Joh. 3
vs. 36, Rom. 8:30, Gal. 3:27, Hebr. 9:12, 10:12, 14 enz.
Daarom hebben de geloovigen de vrĳmoedigheid, om na iedere
struikeling en na elken val met vertrouwen tot den troon der
genade te gaan en te pleiten op de trouw van Hem, wiens genadegift
en roeping onberouwelĳk zĳn, Rom. 11:29, Hebr. 4:12,
1 Joh. 1:9, cf. Calvĳn, Inst. III 11, 11. 20, 19. Voetius, Disp.
V 282. Alting, Theol. probl. nova XVII 10. Witsius, Misc.
Sacr. II 806-820. M. Vitringa III 313.

Deze weldaad van de vergeving der zonde is zoo groot, dat
ze voor den natuurlĳken mensch ongelooflĳk is. Heidenen kenden
ze niet en meenden door allerlei werken de gunst der Goden te
moeten verwerven; Celsus spotte er mede en achtte ze eene
dwaasheid, cf. Witsius, de theol. gentilium circa justificationem,

Misc. Sacr. II 668-721. Zelfs maken de meeste Christenen haar
van geloof en goede werken afhankelĳk. Alles pleit ook tegen
haar, de zonde zelve, die straf eischt, het geweten, dat beschuldigt,
de wet, die veroordeelt, de wereld, die geen barmhartigheid kent,
Satan, die een aanklager is van heel het menschelĳk geslacht,
God zelf, wiens gerechtigheid en heiligheid de zonde niet gedoogen
kan. De vergeving der zonden is eene gave, die alleen
door het geloof aangenomen en genoten kan worden. Zĳ is geen
voorwerp des gezichts maar des geloofs. Om haar in waarheid
te belĳden, is datzelfde geloof noodig, hetwelk ook alleen tot
het aannemen van de Goddelĳke autoriteit der H. Schrift, van
de Godheid van Christus, van zĳne voldoening en opstanding in
staat stelt. De bezwaren, tegen alle deze dogmata ingebracht,
zĳn in het wezen der zaak geen andere, dan die ook tegen de
vergeving der zonden gelden. De schĳn is tegen haar. Maar het
geloof is ook een vaste grond der dingen, die men hoopt en een
bewĳs der zaken, die men niet ziet. Het is het geloof aan een
God, die wonderen doet, die de dooden levend maakt, die de
dingen, die niet zĳn, roept alsof zĳ waren, en die den goddelooze
rechtvaardigt. Zoozeer staat deze vergeving der zonden in de Schrift
op den voorgrond, dat zĳ soms met de rechtvaardigmaking vereenzelvigd
wordt. Toch is met haar nog eene andere weldaad
verbonden, die even rĳk en heerlĳk is en die er wel niet van
afgescheiden maar toch onderscheiden mag worden. Het is de
toekenning van het recht op het eeuwige leven, of de aanneming
tot kinderen, door Paulus terstond naast de verlossing van de
wet genoemd, Gal. 4:5, cf. Dan. 9:24, Hd. 26:18, Op. 1:5, 6.
Reeds in het O. T. heet God de Vader van zĳn volk en Israel
zĳn zoon, deel II 113. Maar in het N. T. krĳgt dit vader- en
zoonschap een veel dieper zin. God is nu, niet in theocratischen
maar in ethischen zin, de Vader der geloovigen, en dezen zĳn
zĳne kinderen, τεκνα, uit Hem geboren, en daarom door het
geloof in Christus de ἐξουσια verkrĳgend, om het te worden,
γενεσθαι, totdat zĳ het eens volmaakt zullen zĳn, wanneer zĳ
God zien zullen gelĳk Hĳ is, 1 Joh. 3:2. Dit ethische kindschap,
dat bĳ Johannes vooral voorkomt, behoort echter hier niet
maar bĳ wedergeboorte en heiligmaking ter sprake te komen.
Daarentegen spreekt Paulus van de υἱοθεσια in juridischen zin.
Evenals de geloovigen op grond van Christus’ gerechtigheid de

vergeving der zonden ontvangen, zoo worden zĳ ook tot kinderen,
υἱοι θεου (niet τεκνα) aangenomen. Deze υἱοθεσια, welke dus
op eene verklaring Gods berust, is door Christus verworven, Gal.
4:5, en wordt door het geloof ons deel, 3:26. Wie van de
schuld en straf der zonde is vrĳgesproken, wordt daarmede tegelĳk
tot zoon aangenomen en tot een voorwerp van Gods vaderlĳke
liefde gesteld. De geloovigen worden daardoor in denzelfden stand
geplaatst als Christus, die de eerstgeborene onder vele broederen
is, Rom. 8:29. Hĳ was de Zone Gods van natuur, 8:32, en
werd zoo verklaard bĳ zĳne opstanding, 1:3; de geloovigen
worden ὑιοι θεου door aanneming. En evenals Christus bĳ zĳne
opstanding tot Zoon Gods in kracht verklaard is κατα πνευμα
ἁγιωσυνης, 1:3, en de geloovigen gerechtvaardigd zĳn ἐν τῳ
πνευματι του θεου ἡμων, 1 Cor. 6:11, zoo worden zĳ ook door
het πνευμα υἱοθεσιας tot zonen Gods, Rom. 8:14-16, en
daarna ook door dienzelfden Geest van dit hun zoonschap verzekerd,
ib. Gal. 4:6. Als zonen zĳn zĳ dan tevens κατ’ ἐπαγγελιαν
κληρονομοι, Gal. 3:29, 4:7, Rom. 8:17; en wĳl deze erfenis
nog in de toekomst ligt, is ook de υἱοθεσια in haar volle verwezenlĳking
nog een voorwerp der hope, Rom, 8:23. De rechtvaardiging,
die in de eeuwigheid haar aanvang heeft, in de
opstanding van Christus en de roeping der geloovigen zich realiseert,
krĳgt hare voltooiing eerst, als God in het laatste oordeel zĳne
sententie van vrĳspraak ten aanhooren der gansche wereld herhaalt
en alle tong zal moeten belĳden, dat Christus de Heer is tot
heerlĳkheid Gods des Vaders. Maar al wacht de „Rechtsfolge
der Adoption” nog, de geloovigen zĳn toch hier op aarde reeds
tot kinderen aangenomen; zĳ worden door den H. Geest als
waarborg en onderpand verzegeld tot den dag hunner verlossing,
2 Cor. 1:22, 5:5, Ef. 1:13, 14, 4:30, en voor de hemelsche
erfenis bewaard, gelĳk deze voor hen, 1 Petr. 1:4, 5. Door dien
Geest worden zĳ voortdurend geleid (ἀγονται, niet φεγονται als
2 Petr. 1:21), Rom. 8:14, van de liefde, die God tot hen
heeft, 5:5, cf. vs. 8, en van hun kindschap, 8:15, 16, Gal.
4:6 verzekerd, en thans reeds vrede, Rom. 5:1, Phil. 4:7, 9,
1 Thess. 5:23, en vreugde, Rom. 14:17, 15:13, 1 Thess. 1:6
deelachtig.




§ 46. Heiligmaking en Volharding.

1. Met de rechtvaardigmaking is de heiligmaking verbonden,
welke er wel in aard maar niet in tĳd van onderscheiden is.
Over beider verhouding is er in de christelĳke kerk altĳd verschil
en strĳd geweest, evenals in alle godsdiensten de band van godsdienst
en zedelĳkheid op verschillende wĳze wordt gelegd, en er
onder de menschen een groot onderscheid bestaat tusschen de
religieuse en de ethische naturen. Het nomisme, opkomend voor
de belangen van het zedelĳk leven, maakt rechtvaardigmaking van
heiligmaking, godsdienst van zedelĳkheid, de verhouding tot God
van die tot den naaste afhankelĳk. Omgekeerd let het antinomisme
in de eerste plaats op de eischen van het religieuse leven,
stelt de rechtvaardigmaking op den voorgrond en komt dikwerf
aan de heiligmaking niet toe; de verhouding tot God staat geheel
los van die tot den naaste. Werkelĳk baart het, zoowel in leer
als in leven, groote moeilĳkheid, om godsdienst en zedelĳkheid,
rechtvaardigmaking en heiligmaking tot elkander in het juiste
verband te stellen, cf. deel I 193. Beide zĳn onderscheiden; wie
ze vermengt, ondermĳnt het religieuse leven, neemt den troost der
geloovigen weg en maakt God aan den mensch ondergeschikt. Het
onderscheid van beide is hierin gelegen, dat in de rechtvaardigmaking
de religieuse verhouding des menschen tot God wordt
hersteld, en in de heiligmaking zĳne natuur vernieuwd en van de
onreinheid der zonde bevrĳd wordt. Het berust in zĳn diepste
wezen daarop, dat God beide rechtvaardig en heilig is. Als
Rechtvaardige wil Hĳ, dat alle schepselen in die verhouding tot
Hem zullen staan, waarin Hĳ hen oorspronkelĳk geplaatst heeft,
vrĳ van schuld en straf. Als Heilige eischt Hĳ, dat zĳ alle rein
en onbesmet door de zonde voor zĳn aangezicht zullen verschĳnen.
De eerste mensch werd daarom naar Gods beeld in gerechtigheid
en heiligheid geschapen en had geen rechtvaardigmaking
noch heiligmaking van noode, al moest hĳ ook der wet gehoorzaam
zĳn en uit hare werken gerechtvaardigd worden en het
eeuwige leven ontvangen (justificatio legalis). Maar de zonde heeft
den mensch met schuld beladen en hem onrein gemaakt voor
Gods aangezicht. Om volkomen van de zonde verlost te worden,
moet hĳ daarom van haar schuld bevrĳd en van haar smet

gereinigd worden. En dat geschiedt in de reehtvaardigmaking en
heiligmaking. Beide zĳn dus even noodzakelĳk en worden in de
Schrift met gelĳken nadruk gepredikt. De rechtvaardigmaking
gaat daarbĳ in logische orde voorop, Rom. 8:30, 1 Cor. 1:30,
want zĳ is eene justificatio evangelica, eene vrĳspraak op grond
van eene in het geloof ons geschonken δικαιοσυνη θεου, en niet
ἐξ ἐργων νομου; zĳ is eene juridische daad en in één oogenblik
voltooid. Maar de heiligmaking is ethisch, zet zich voort door
heel het leven, en maakt de gerechtigheid van Christus door de
vernieuwende werkzaamheid des H. Geestes langzamerhand tot ons
persoonlĳk, ethisch bezit. Rome’s leer van de gratia of justitia
infusa is op zichzelve niet onjuist, alleen is verkeerd, dat zĳ de
ingestorte gerechtigheid tot den grond der vergeving maakt, en
de religie dus bouwt op den grondslag der zedelĳkheid. Maar
de geloovigen worden de gerechtigheid van Christus wel waarlĳk
ook door infusio deelachtig. Rechtvaardigmaking en heiligmaking
schenken dus dezelfde weldaden, of beter nog, den ganschen,
vollen Christus; alleen verschillen zĳ in de wĳze, waarop zĳ Hem
schenken. In de rechtvaardigmaking wordt Hĳ ons geschonken
in juridischen, in de heiligmaking in ethischen zin; door gene
worden wĳ rechtvaardigheid Gods in Hem, door deze komt Hĳ
zelf door zĳnen Geest woning in ons maken en vernieuwt ons
naar zĳn beeld.

Schoon rechtvaardigmaking en heiligmaking dus in aard onderscheiden
zĳn, is het van niet minder belang, het nauw verband
tusschen beide geen oogenblik uit het oog te verliezen; wie ze
scheidt, ondermĳnt het zedelĳk leven, en maakt de genade dienstbaar
aan de zonde. In God zĳn gerechtigheid en heiligheid niet
te scheiden; Hĳ haat de zonde geheel en al, niet alleen zooals
zĳ schuldig stelt maar ook zooals zĳ onrein maakt. De daden
Gods in rechtvaardigmaking en heiligmaking zĳn onafscheidelĳk
verbonden; οὑς δε ἐδικαιωσεν, τουτους και ἐδοξασεν, Rom.
8:30; de δικαιωσις brengt ζωη mede, 5:18; wie door God
is gerechtvaardigd en aangenomen tot zĳn kind, deelt terstond
in zĳne gunst en begint onmiddellĳk te leven. Voorts heeft
Christus niet alleen voor de zĳnen de zonde gedragen en de
wet vervuld, maar Hĳ kon dit alleen doen, wĳl Hĳ al in verbondsrelatie
tot hen getreden was en dus hun hoofd en middelaar
was. In Hem waren al de zĳnen begrepen; en met en in

Hem zĳn zĳ zelven gestorven, begraven, opgewekt en in den
hemel gezet, Rom. 6:2-11, 2 Cor. 5:15, Gal. 2:20, Ef. 2:5,
6, Col. 2:12, 3:1 enz. Christus is hunne δικαιοσυνη maar
in denzelfden zin ook hun ἁγιασμος, 1 Cor. 1:30, d. i. niet
hunne heiligheid, ἁγιοτης, ἁγιωσυνη, maar hunne heiligmaking.
Christus n.l. heeft door zĳn lĳden en sterven niet alleen de
gerechtigheid aangebracht, op grond waarvan de geloovigen door
God vrĳgesproken worden. Maar alzoo heeft Hĳ ook die heiligheid
verworven, waardoor Hĳ hen Gode wĳden en van alle smet der
zonde reinigen kan, Joh. 17:19. Zĳne gehoorzaamheid tot den
dood toe bedoelde toch de verlossing in hare gansche uitgestrektheid,
ἀπολυτρωσις, niet alleen als loskooping uit de rechtsmacht
der zonde, Rom. 3:24, Ef. 1:7, Col. 1:14, maar ook
als bevrĳding van haar zedelĳke heerschappĳ, Rom. 8:23,
1 Cor. 1:30, Ef. 1:14, 4:30. Daartoe schenkt Christus zichzelven
aan hen niet alleen objectief in de rechtvaardigmaking,
maar Hĳ deelt zichzelven ook subjectief mede in de heiligmaking,
en vereenigt zichzelven met hen op geestelĳke, mystieke wĳze.
Deze unio mystica wordt door de Lutherschen steeds van de
anthropologische zĳde beschouwd, en komt dan natuurlĳk eerst
na rechtvaardigmaking en wedergeboorte in het dadelĳk geloof
tot stand, Schneckenburger, Vergl. Darst. I 182-225. Maar de
theologische behandeling van de Gereformeerden leidde tot eene
andere opvatting. De unio mystica heeft haar aanvang reeds in
het pactum salutis; vleeschwording en voldoening onderstellen,
dat Christus hoofd en middelaar des verbonds is; het verbond
komt niet eerst na Christus of ook na de overtuigende en wederbarende
werkzaamheid des H. Geestes tot stand; maar Christus
stond zelf in het verbond, en alle werkzaamheid des Geestes als
Geest van Christus geschiedt uit en in het verbond. Er is toch geen
gemeenschap aan de weldaden van Christus dan door de gemeenschap
aan zĳn persoon. De toerekening en schenking van Christus
aan de zĳnen staat voorop, en onze inlĳving in Christus gaat weer
vóór de actieve aanneming van Christus en zĳne weldaden door
de daad des geloofs. Oprecht leedwezen over de zonde, hongeren
en dorsten naar de gerechtigheid, toevlucht nemen tot Christus enz.,
zĳn daden en werkzaamheden, welke het leven en dus de unio
mystica onderstellen en daaruit voortvloeien. Deze vereeniging
der geloovigen met Christus is eenerzĳds geen pantheistische

vermenging van beiden, geen unio substantialis, gelĳk zĳ door
het mysticisme van vroeger en later tĳd opgevat is; maar zĳ is
toch aan den anderen kant ook geen loutere overeenstemming in
gezindheid, wil en bedoeling, zooals het rationalisme ze verstond
en thans Ritschl ze weer verklaard heeft, Theol. u. Metaph. 1881.
Rechtf. u. Vers. III2 106. 552 f. Gesch. d. Pietismus, 3 Bde
1880-86 passim. Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott
1886. Gottschick, Luthers Lehre v. d. Gem. des Gläubigen mit
Christus, Zeits. f. Th. u. K. Aug. 1898 S. 406. Wat de Schrift
van deze unio mystica ons zegt, gaat veel dieper dan eene
zedelĳke overeenstemming in wil en gezindheid; zĳ verklaart uitdrukkelĳk
dat Christus in de geloovigen woont en leeft, Joh.
14:23, 17:23, 26, Rom. 8:10, 2 Cor. 13:5, Gal. 2:20, Ef.
3:17, en dat zĳ in Hem zĳn, Joh. 15:1-7, Rom. 8:1, 1
Cor. 1:30, 2 Cor. 5:17, Ef. 1:10v.; zĳ zĳn vereenigd als rank
en wĳnstok, Joh. 15, hoofd en leden, Rom. 12:4, 1 Cor. 12:12,
Ef. 1:23, 4:15, man en vrouw, 1 Cor. 6:16, 17, Ef. 5:32,
hoeksteen en gebouw, 1 Cor. 3:11, 16, 6:19, Ef. 2:21, 1
Petr. 2:4, 5, cf. over de unio mystica Calvĳn, Inst. III 11, 5.
Boquinus, Zanchius, Olevianus, Eglin bĳ Heppe, Dogm. d. d. Pr.
II 372. Martyr, L. C. 259. Polanus, Synt. VI c. 35. Amesius,
Med. Theol. 1 c. 26. Voetius, Disp. II 459. Mastricht VI c. 5.
Witsius, Misc. S. II 788. M. Vitringa III 78. Comrie, Catech.
op vr. 20-23. Kuyper, Het werk v. d. H. G. II 163. Pfleiderer,
Paulinismus2 214 f. Krebs, Ueber die unio mystica, Marburg 1871.
Weiss, Das Wesen des pers. Christenstandes, Stud. u. Krit. 1881
S. 377-417. Deismann, Die neutest. Formel ἐν Χρ. I. Marburg
1892. Deze unio mystica is echter niet onmiddellĳk maar komt
tot stand door den H. Geest. En ook in Hem ligt het verband
vast tusschen rechtvaardigmaking en heiligmaking. De Geest, dien
Jezus aan zĳne discipelen beloofd en in de gemeente uitgestort
heeft, is n.l. niet alleen een Geest der υἱοθεσια, die de geloovigen
van hun kindschap verzekert, maar ook de Geest der
vernieuwing en der heiligmaking. Deze Geest heeft Christus zelf
bekwaamd tot zĳn werk en Hem geleid van zĳne ontvangenis
af tot zĳne hemelvaart toe. Door zĳne vernedering is Christus
verhoogd aan ’s Vaders rechterhand, verheerlĳkt tot levendmakenden
Geest, verwerver en uitdeeler van den Geest, die nu zĳn
Geest, de Geest van Christus is. Door dezen Geest vormt en

bekwaamt Hĳ ook zĳne gemeente. De allereerste gave, welke de
geloovigen ontvangen, wordt hun reeds medegedeeld door den
Geest, die alles uit Christus neemt, Joh. 16:14. Hĳ is het, die
hen wederbaart, Joh. 3:5, 6, 8, Tit. 3:5, het leven schenkt,
Rom. 8:10, in de gemeenschap met Christus inlĳft, 1 Cor.
6:15, 17, 19, tot het geloof brengt, 1 Cor. 2:9v. 12:3,
wascht, heiligt, rechtvaardigt, 1 Cor. 6:11, 12:13, Tit. 3:5,
leidt, Rom. 8:14, Gods liefde in hunne harten uitstort, Rom.
5:5, in hen bidt, Rom. 8:26, allerlei deugden, Gal. 5:22, Ef.
5:9, en gaven, Rom. 12:6, 1 Cor. 12:4, vooral de liefde, 1
Cor. 13, hun meedeelt, hen leven doet naar eene nieuwe wet,
de wet des Geestes, Rom. 8:2, 4, 1 Cor. 7:9, Gal. 5:6, 6:2,
hen vernieuwt in verstand en wil, naar ziel en lichaam, Rom.
6:19, 1 Cor. 2:10, 2 Cor. 5:17, 1 Thess. 5:23; in één
woord, de H. Geest woont in hen, en zĳ leven en wandelen in
den H. Geest, Rom. 8:1, 4, 9-11, 1 Cor. 6:19, Gal. 4:6
enz. Cf. deel II 231. 249 en voorts nog Pfleiderer, Der Paulinismus2
225 f. Holtzmann, Neut. Theol. II 143 f.

2. In dezen zin is de heiligmaking, even goed als de rechtvaardiging,
eene gave en een werk Gods, beurtelings toegeschreven
aan den Vader, Joh. 17:17, 1 Thess. 5:23, Hebr. 13:20, 21,
den Zoon als πνευμα ζωοποιουν, 1 Cor. 15:45, Ef. 5:26, Tit.
2:14, en vooral ook, gelĳk boven bleek, aan den H. Geest, Tit.
3:5, 1 Petr. 1:2. De geloovigen zĳn daarbĳ passief, zĳ worden
geheiligd, Joh. 17:19, 1 Cor. 6:11, zĳ zĳn met Christus gestorven
en opgewekt, Rom. 6:4v., zĳ zĳn ἡγιασμενοι ἐν Χριστῳ
Ιησου, 1 Cor. 1:2, Gods ποιημα, Ef. 2:10, κτισις, 2 Cor. 5:17,
Gal. 6:15, ἐργον, Rom. 14:20; τα δε παντα ἐκ του θεου, 2
Cor. 5:18. Deze heiliging bestaat allereerst hierin, dat de geloovigen
van de wereld afgezonderd worden en in eene bĳzondere
relatie tot God komen te staan. In het O. T. duidde heiligheid
die verhouding van God tot zĳn volk en van het volk tot God
aan, welke in de verschillende wetten omschreven en geregeld
was, deel II 184-191. Ook in het N. T. heeft het begrip heilig
deze beteekenis van eene relatie behouden. Er is sprake van
heilige stad, Mt. 4:5, heilige plaats, 24:15, heilig verbond,
Luk. 1:72, heilig land, Hd. 7:33, heilige Schrift, Rom. 1:2,
heilige berg, 2 Petr. 1:18, heilige profeten, Luk. 1:70, heilige

offerande, Rom. 12:2; van Christus wordt gezegd, ofschoon Hĳ
zonder zonde was, dat Hĳ zich heiligde, d. i. zich in zĳn dood Gode
tot eene heilige offerande voor de zĳnen opofferde, Joh. 17:19;
en zoo heeten de geloovigen met een staand epitheton ἁγιοι,
omdat zĳ door de roeping, cf. Rom. 1:7, 1 Cor. 1:2, κλητοι
ἁγιοι, in eene bĳzondere verhouding tot God staan en, in de
plaats van het oude Israel, γενος ἐκλεκτον, βασιλειον ἱερατευμα,
ἐθνος ἁγιον, λαος εἰς περιποιησιν, zĳn, 1 Petr. 2:9. Maar deze
verhouding is geen louter uitwendige; dat was zĳ al niet onder
het O. Test., want krachtens die heiligheid had God zich verbonden,
om Israel zĳn verbond en wet te geven, om het te redden
of ook te kastĳden, en was Israel verplicht, om in Gods inzettingen
te wandelen, deel II 189. Nu is in het N. T. de wet in
Christus vervuld; zĳ regelt dus de heiligheidsverhouding niet meer,
welke tusschen God en zĳn volk bestaat. Voor de wet is Christus
in de plaats getreden; in en door Hem regelt God de verhouding
tusschen zich en zĳn volk; de geloovigen zĳn ἡγιασμενοι ἐν
Χριστῳ Ιησου, 1 Cor. 1:2; en deze heiligt zĳn volk door den
H. Geest, ἐν πνευματι, 1 Cor. 6:11, die nu als zoodanig πνευμα
ἁγιον heet en het principe der heiliging is. Deze heiliging
bestaat volstrekt niet alleen daarin, gelĳk velen het thans voorstellen,
bĳv. Paul Wernle, Der Christ und die Sünde bei Paulus,
1897 S. 31, 39, 62, dat de Christenen van de wereld afgezonderd
en Gode in uitwendigen, cultischen zin toegeeigend zĳn; maar zĳ
heeft eene diepe, ethische beteekenis. Immers, de H. Geest wederbaart,
reinigt, vernieuwt, Joh. 3:3, 1 Cor. 6:11, Tit. 3:5;
met de inwoning des H. Geestes begint voor de geloovigen eene
καινοτης ζωης, Rom. 6:4, welke eene tegenstelling vormt met
den vroegeren wandel in allerlei zonden en ongerechtigheden, 1
Cor. 6:10, Ef. 2:1; zĳ zĳn thans nieuwe menschen, 2 Cor.
5:17, Ef. 2:10, 15, 4:24, Gal. 6:15, Col. 3:10, die Gode
leven en hunne leden stellen tot wapenen der gerechtigheid tot
heiligmaking, Rom. 6. De relatie tot God in Christus door den
H. Geest brengt mede, dat de geloovigen van alle schuld en ook
van alle smet der zonde bevrĳd zĳn. En daarom bestaat de
heiliging in het N. T. ten volle daarin, dat de geloovigen den
beelde des Zoons gelĳkvormig worden gemaakt, Rom. 8:29, Gal.
4:19. In zoover valt de heiliging met de heerlĳkmaking saam;
deze begint niet eerst na dit leven, maar neemt terstond met de

roeping een aanvang; die Hĳ riep, rechtvaardigde Hĳ en die Hĳ
rechtvaardigde, verheerlĳkte Hĳ in datzelfde oogenblik, Rom.
8:30; en deze verheerlĳking zet zich in dit leven voort, 2 Cor.
3:18, totdat zĳ voltooid wordt bĳ de wederkomst van Christus,
1 Cor. 15:49, 51v., Col. 3:4. Phil. 3:21, cf. deel II 191.


Uit deze heerlĳke beschrĳving van den Christenstand in het N. T.
is door velen in vroeger en later tĳd afgeleid, dat de Schrift de
volmaakbaarheid der geloovigen reeds in dit leven leert; zoo door
de Pelagianen, Roomschen, Socinianen, Remonstranten, Anabaptisten,
Schwencfeld, Weigel, Böhme, Poiret, Labadie, Quietisten,
Pietisten, Kwakers, Herrnhutters, Wesleyaansche Methodisten enz.,
cf. bĳ M. Vitringa III 385-414. Moor IV 805 sq., in den nieuweren
tĳd vooral door Moody, Sankey e. a., cf. Jellinghaus, Das
volle, gegenwärtige Heil durch Christum, 1880, gematigder in
de latere uitgaven, 4e Aufl. Basel 1898. Er is van andere zĳde
aan deze bewering steun geboden. Ritschl merkte het eerst op,
dat Paulus zelf, nadat hĳ bekeerd was, geen bewustzĳn van
onvolmaaktheid had, en ook over die van de geloovigen in het
geheel niet reflecteert, Rechtf. u. Vers. II 365 f. Anderen werkten
deze gedachte uit en beschuldigden den apostel zelfs van een
onpractisch idealisme, dat onder den indruk van Jezus’ spoedige
wederkomst bĳ de geloovigen aan geen zonden dacht, cf.
Scholz, Zur Lehre vom „armen Sünder”, Zeits. f. Th. u. K.
1896 S. 463 f. Clemen, Chr. Lehre v. d. Sünde I 109 f.
Holtzmann, Neut. Theol. II 150, vooral Wernle in zĳn boven
aangehaald geschrift, cf. ook Karl, Beiträge zum Verständniss
der soteriol. Erfahrungen u. Spekulationem des Ap. Paulus,
Strassburg 1897. Er ligt in deze bewering eene waarheid, die
niet bestreden maar ten volle dient erkend. De Schrift kan schier
geen woorden genoeg vinden, om de heerlĳkheid te beschrĳven
van het volk Gods. Zĳ noemt Israël in het O. T. een priesterlĳk
koninkrĳk, door God uitverkoren, voorwerp zĳner liefde, zĳn
deel en erve, zĳn zoon en knecht, volmaakt van schoonheid door
de heerlĳkheid Gods, Ex. 19:5, 6, Deut. 7:7v., 32:6, 8, 9, 18,
Jes. 41:8, Ezech. 16:14 enz.; en de geloovigen in het N. T.
zĳn het zout der aarde, Mt. 5:13, het licht der wereld, vs. 14,
uit God geboren en zĳne kinderen, Joh. 1:12, 13, zĳn uitverkoren
geslacht en koninklĳk priesterdom, 1 Petr. 2:9, 10, der
Goddelĳke natuur deelachtig, 2 Petr. 1:4, gezalfd met den

H. Geest, 1 Joh. 2:20, door Christus gemaakt tot koningen en
priesters, Op. 1:5, niet kunnende zondigen, 1 Joh. 3:9, 5:18v.
enz. Wie de leer der Schrift over zonde en genade verwerpt, kan
in dit alles slechts overdrĳving zien; eene radicale verandering
als wedergeboorte en heiligmaking is dan noch noodig noch
begrĳpelĳk. Maar de Schrift oordeelt anders; zĳ geeft aan de
gemeente eene hooge plaats, noemt haar met de schoonste namen
en schrĳft haar eene Goddelĳke heiligheid en heerlĳkheid toe.
In de Roomsche dogmatiek, cf. bĳv. Heinrich-Gutberlet, Dogm.
Theol. VIII 550-643, komen de deugden en gaven, welke de
H. Geest aan de gemeente schenkt, gewoonlĳk beter tot haar
recht dan in de Protestantsche, welke menigmaal in de rechtvaardiging
uit het geloof en de verwachting van de hemelsche
zaligheid de leer der Schrift over den Christenstand uitgeput
acht. De heerlĳkmaking der gemeente, welke met de wedergeboorte
een aanvang neemt, is echter evenzeer een voorwerp des
geloofs als de rechtvaardigmaking. Dat de gemeente in Christus
schuldvrĳ voor Gods aangezicht staat, is even zwaar te gelooven,
als dat zĳ door den H. Geest in beginsel geheiligd, verheerlĳkt
en den beelde des Zoons gelĳkvormig is gemaakt. Beide zĳn
evenzeer met den schĳn der dingen in strĳd; beide behooren
tot die zaken, welke men niet ziet en die alleen zeker zĳn voor
het geloof. De Schrift weet dat ook zelve. In weerwil toch van
de heerlĳke beschrĳving, welke zĳ geeft van den stand der geloovigen,
beschouwt zĳ dezen toch als zondaren en verzwĳgt
hunne overtredingen en hunne schuldbelĳdenis niet, bĳv. bĳ
Abraham, Gen. 12:11, Izak, 26:7, Jakob, 26:35, Mozes,
Num. 20:7-12, Ps. 106:33, David, Ps. 51 enz., Salomo,
1 Kon. 8:46, Spr. 20:9, Jesaja, cap. 64:6, Daniël, cap. 9:4
enz. En ook Paulus weet, dat hem, als hĳ het goede wil doen,
het kwade bĳligt. Het is waar, dat Paulus zich steeds helder
bewust is van de groote verandering, welke met hem heeft
plaats gegrepen. Hĳ is met Christus der wereld gekruisigd, en
hĳ leeft thans zelf niet meer, Christus leeft in hem. Hĳ is vrĳ
van de wet, staat rechtvaardig voor God, is van zĳn kindschap
verzekerd, roemt in de genade, door welke hĳ alles vermag, stelt
zichzelven ten voorbeeld, draagt roem op zĳn apostolischen arbeid
en is zich van zĳne trouwe ambtsvervulling bewust, bĳv. Rom. 15
vs. 17, 1 Cor. 4:3, 9:15, 15:30, 31, II 1:12, 6:3, 11:10,

Phil. 2:16, 1 Thess. 2:10, 19. Maar desniettemin belĳdt hĳ,
dat hĳ in het vleesch leeft, Gal. 2:20, dat het vleesch steeds
begeert tegen den Geest, Gal. 5:17, dat in zĳn vleesch geen
goed woont, Rom. 7:18, en dat hĳ de volmaaktheid nog niet
heeft verkregen, Phil. 3:12. Vooral Rom. 7:7-26 is in dit
opzicht van groote beteekenis, cf. reeds boven bl. 106; hoezeer
de reformatorische exegese van deze plaats in den nieuweren
tĳd meest prĳsgegeven wordt, heeft men, alzoo handelende, niet
geweten wat men deed. Wernle overdrĳft maar zegt toch niet
geheel zonder reden: in der That bedeutet das Zurückgehen auf
die alte (griechische) Tradition von Röm. 7 einen viel schwereren
Schlag für unsere Dogmatik, als in der Regel von ihr empfunden
wird. Gewöhnlich gesteht man zu, dass Röm. 7 sich nicht auf
den Wiedergeborenen bezieht, ohne zu merken, dass durch dies
Zugeständniss der Paulinismus für uns unbrauchbar wird, t.a.p. 108.
Toch is dit niet de sterkste grond voor het handhaven der reformatorische
uitlegging van Rom. 7. Deze ligt in den tekst zelven.
Het praesens, waarin Paulus spreekt, is alleen van het tegenwoordige
te verstaan. In Wahrheit macht man den Apostel zum
Komödianten, wenn man ihm zutraut, er habe so, wie hier geschieht,
nur in der Erinnerung an einen längst vergangenen Zustand
reden können, Clemen t.a.p. 112, die ook verwĳst naar van Manen,
Paulus II 1891 bl. 71. Toch ziet Clemen geen kans, om Rom. 7
met de overige uitspraken van Paulus in overeenstemming te
brengen en zegt daarom: sie entstammt wohl einer besonders
trüben Stimmung des Apostels, nicht seinem sonst vorherrschenden
Bewusstsein! Maar bĳ deze zonde en dit zondebesef in de heiligen
des O. en N. Verbonds komt nog, dat de Schrift allerwege uitgaat
van de onderstelling, dat de zonde in de geloovigen tot het einde
huns levens blĳft; er blĳft hun voortdurend noodig de bede om
vergeving, Mt. 6:12, 13 en de belĳdenis van zonden, 1 Joh. 1:9.
Al de vermaningen en waarschuwingen in de Schrift onderstellen,
dat de geloovigen nog maar hebben een klein beginsel der volmaakte
gehoorzaamheid; zĳ struikelen dagelĳks in vele dingen, Jak. 3:2;
indien zĳ zeggen, geene zonde te hebben, verleiden zĳ zichzelven,
1 Joh. 1:8. Ook Paulus oordeelt over de geloovigen niet anders.
Hĳ plaatst hen zeer hoog, noemt hen uitverkorenen, geroepenen,
heiligen, merkt met vreugde de christelĳke deugden op, die in hen
openbaar worden, en geeft hun gaarne en herhaaldelĳk een roemvol

getuigenis. Hierin overdrĳft de apostel zeker niet; de verandering
moet groot geweest zĳn, als hĳ van de geloovigen uit de
Heidenen getuigen kon, dat zĳ vroeger in allerlei schrikkelĳke
zonden leefden maar nu gewasschen, geheiligd, gerechtvaardigd
waren in den naam van den Heere Jezus en door den Geest
Gods, 1 Cor. 6:11. Desniettemin heeft hĳ een open oog voor
de zonden, die de geloovigen nog aankleven. De Corinthiërs zĳn
nog vleeschelĳk, 1 Cor. 3:1-4, de Galatiërs zĳn ongehoorzaam,
Gal. 5:7v., in de Colossers is het goede werk wel begonnen
maar niet voleindigd, Col. 1:6, ja, hun leven is nog met Christus
verborgen in God, 3:3. In Rom. 6 zegt Paulus niet, dat de
geloovigen zondeloos zĳn, maar betoogt hĳ, dat het geloof in
Christus zich met een leven in de zonde niet verdraagt; en daarom
vermaant hĳ hen juist, om hunne leden Gode te stellen tot
wapenen der gerechtigheid, Rom. 6:13. Zonder telkens op de
rechtvaardigmaking terug te komen, die eens uit en door het
geloof geschied is, dringt hĳ er op aan, dat de geloovigen dezen
hunnen nieuwen stand in een wandelen naar den Geest openbaren
en bewĳzen zullen. En daarbĳ verdient dit dan nog onze opmerkzaamheid,
dat de Schrift, schoon altĳd de onvolmaaktheid van
den geloovige onderstellende, toch nooit den eisch der wet verzwakt
of aanpast aan de practĳk. De voorstanders van de volmaakbaarheid
kunnen dien nooit handhaven, halen de zedewet
naar beneden en maken tusschen doodzonden en vergefelĳke zonden
of tusschen zonde doen en zonde hebben onderscheid. Maar de
Schrift doet alzoo niet en handhaaft den vollen, onkreukbaren
eisch der wet: weest heilig, want Ik ben heilig, 1 Petr. 1:16,
weest volmaakt, gelĳk uw Vader in de hemelen, Mt. 5:48,
Jak. 1:4; de geloovigen moeten Christus navolgen, die geen
zonde gedaan heeft, 1 Petr. 2:21v. Ef. 5:1, en in den dag van
Christus ἀνεγκλητοι, εἰλικρινεις, ἀπροσκοποι, ἀμεμπτοι, ἀμωμοι
zĳn, 1 Cor. 1:8, Phil. 1:10, 2:15, Col. 1:22, 1 Thess. 3:13,
5:23. Met allen ernst en zonder ophouden worden zĳ daarom
opgewekt tot een heiligen wandel. Boven bĳ de rechtvaardiging
bleek ons, dat de Christen van zĳne zaligheid zeker is, alleen
door het geloof, zonder en onafhankelĳk van de werken. Maar
in de heiligmaking, in het leven wordt, naar het schĳnt, de zaligheid
weer daarvan afhankelĳk gemaakt, of de geloovigen Gods
wil doen en onstoffelĳk voor zĳn aangezicht wandelen.


De heiligmaking, die eerst alleen passief was, Phil. 1:5, 1 Thess.
5:23, krĳgt in eens eene actieve beteekenis, Rom. 12:1, 2 Cor.
7:1, 1 Thess. 4:3, Hebr. 12:14. Evenals bĳ de prediking van
het evangelie het geloof eene gave Gods is en toch de mensch
voor zĳne houding tegenover Gods roeping verantwoordelĳk is,
bv. Rom. 9:1-29 en 9:30-10:21, zoo wordt hier het bezit
van alle weldaden des verbonds, vergeving, kindschap, leven,
zaligheid vóór alle werk zeker gesteld en toch telkens met zooveel
ernst op goede werken aangedrongen, alsof zĳ eerst daardoor
verkregen moesten worden. Het koninkrĳk Gods is eene gave, door
God naar zĳn welbehagen geschonken, Mt. 11:26, 16:17,
22:14, 24:22, Luk. 10:20, 12:32, 22:29, en toch is het
een loon, een schat in de hemelen, die met inspanning gezocht
en door arbeid in den dienst Gods verworven moet worden,
Mt. 5:12, 20, 6:20, 19:21, 20:1v. enz. De geloovigen
zĳn ranken aan den wĳnstok, die zonder Christus niets kunnen
doen en worden toch vermaand, om in Hem, in zĳn woord, in
zĳne liefde te blĳven, Joh. 15; zĳ zĳn uitverkorenen, en moeten
toch zich benaarstigen, om hunne roeping en verkiezing vast te
maken, 2 Petr. 1:10; zĳ zĳn door de ééne offerande van Christus
geheiligd en volmaakt, Hebr. 10:10, 14, in wie God werkt
hetgeen Hem welbehagelĳk is, 13:21, en toch moeten zĳ in
het geloof volharden ten einde toe, 3:6, 14, 4:14, 6:11, 12;
zĳ hebben den nieuwen mensch aangedaan en moeten Hem steeds
aandoen, Ef. 4:24, Col. 3:10; zĳ hebben het vleesch gekruisigd
met de begeerlĳkheden en moeten toch hunne leden dooden, die
op de aarde zĳn, Gal. 5:24, Col. 3:5; of, om al deze tegenstellingen
saam te vatten: eenerzĳds is het een feit, dat de Schrift
niet eens maar herhaaldelĳk van loon spreekt, aan het geringste
werk, in Jezus’ naam verricht, loon verbindt, aan het einde een
iegelĳk vergelden laat naar zĳne werken en menigmaal met het
oog op dat loon op goede werken aandringt, Mt. 5:12, 6:4,
16:27, 25:34, Rom. 2:6, 1 Tim. 4:7, 8, Op. 22:12 enz.; en
daarnaast staat even vast, dat er geen verhouding van verdienste
en loon bestaat tusschen wat de geloovige doet en wat hĳ ontvangen
zal, Mt. 20:9, Mk. 10:30, Luk. 12:37, 43, 44; dat
hĳ, als hĳ alles doet, wat hĳ schuldig was te doen, nog een
onnutte dienstknecht is, Luk. 17:10, dat er geen loon is dan
uit genade, Rom. 4:3, 4, en dat alle weldaden des verbonds,

de heiligmaking en de verheerlĳking, even goed als de rechtvaardigmaking,
door Christus verworven zĳn, in Hem gereed
liggen en dus door de geloovigen niet alleen niet meer behoeven
maar ook niet meer kunnen verdiend en alleen kinderlĳk in het
geloof kunnen aangenomen worden. Velen hebben tusschen deze
alwerkzaamheid Gods in de genade en de toch daarnaast gehandhaafde
zelfwerkzaamheid des menschen eene tegenstrĳdigheid
gezien, Jezus, Paulus, Johannes van innerlĳke tegenspraak beschuldigd
en voor zichzelven de eene aan de andere opgeofferd. Zoo
werd dan geleerd, dat de genade hoogstens alleen dient, om de
wilskracht ten goede bĳ den mensch te herstellen en hem zelf
aan den arbeid en aan het verdienen te zetten, of ook aan den
anderen kant beweerd, dat goede werken niet noodzakelĳk of ook
zelfs schadelĳk voor de zaligheid zĳn. Maar hoog boven al deze
eenzĳdigheden staat de H. Schrift, als de hemel boven de aarde, als
de gedachten Gods boven de gedachten der menschen. Zĳ houdt
beide vast, predikt beide met gelĳken nadruk en ziet tusschen beide
geen tegenspraak noch strĳd. Juist omdat God in de geloovigen
werkt het willen en het werken, hebben zĳ huns zelfs zaligheid
uit te werken met vreeze en beven, Phil. 2:12, 13. Zĳ zĳn Gods
maaksel, geschapen in Christus Jezus tot goede werken, welke
God voorbereid heeft, opdat zĳ daarin wandelen zouden, Ef. 2:10.
God en mensch, religie en zedelĳkheid, geloof en liefde, rechtvaardigmaking
en heiligmaking, bidden en werken, zĳn van nature
geen tegenstelling. Zĳ zĳn het geworden door de zonde; en door
haar brengt de mensch telkens weer strĳd tusschen beide. Maar
zĳ zĳn oorspronkelĳk ten nauwste vereenigd; zĳ zĳn door Christus,
die onze vrede is, in hunne eenheid hersteld; zĳ zĳn in het
christelĳk leven in beginsel verzoend. Afhankelĳkheid valt hier
met vrĳheid saam; de geborenen uit God worden kinderen Gods
omdat zĳ het zĳn; voor hen geldt de wet: werde was du bist!
Goede werken zĳn daarom eenerzĳds zonder eenige verdienste;
zĳ zĳn immers onze niet, maar door God in Christus voor ons
voorbereid en door zĳn Geest in ons gewerkt; zĳ zĳn door onze
zwakheid steeds onvolmaakt en met zonde besmet; ze zĳn gansch
ongeevenredigd aan de zaligheid, die geschonken wordt; ipsa
hominis bona merita sunt Dei munera, Augustinus, Ench. 107.
En desniettemin zĳn zĳ dringend noodzakelĳk, om het gebod Gods,
Rom. 6:18, 7:4, 8:12, 13, 1 Thess. 4:3, om het doel der

verlossing, Ef. 1:4; als vruchten des geloofs, Jak. 2:14, uit
dankbaarheid, 1 Cor. 6:20, Col. 1:10, 1 Thess. 2:12, ter
verheerlĳking Gods, Joh. 15:8, als weg tot de zaligheid, Hebr.
12:14; bona opera via regni, non causa regnandi (Bernardus).
Cf. later den locus de vita christiana.

3. Op dezelfde wĳze als over de heiligmaking, spreekt de
Schrift over de volharding der heiligen. Zĳ vermaant de geloovigen,
om te volharden tot het einde toe, Mt. 24:13, Rom. 2:7,
8, om te blĳven in Christus, in zĳn woord, in zĳne liefde,
Joh. 15:1-10, 12:6, 24, 27, 3:6, 24, 4:12v., om niet af
te wĳken maar het geloof te behouden, Col. 1:23, Hebr. 2:1,
3:14, 6:11, om getrouw te zĳn tot den dood, Op. 2:10, 26.
Soms spreekt zĳ zoo, alsof afval mogelĳk ware; wie meent te
staan, zie toe dat hĳ niet valle, 1 Cor. 10:12; waarschuwt
tegen hooggevoeligheid en dreigt in geval van ontrouw met zware
straf, Ezech. 18:24, Mt. 13:20, 21, Joh. 15:2, Rom. 11:20,
22, 2 Tim. 2:12, Hebr. 4:1, 6:4-8, 10:26-31, 2 Petr. 2:18-22.
Zelfs schĳnt zĳ verschillende voorbeelden te noemen,
waarin afval plaats heeft gehad, David in zĳn overspel, Salomo
in zĳne afgoderĳ, Hymeneus en Alexander, 1 Tim. 1:19, 20,
2 Tim. 2:17, 18, Demas, 2 Tim. 4:10, valsche profeten en
leeraars, die den Heer, die hen kocht, verloochenen, 2 Petr. 2:1.
geloovigen, die van de genade en het geloof afvallen, Gal. 5:4,
1 Tim. 4:1. Op deze teksten steunende, hebben Pelagianen,
Roomschen, Socinianen, Remonstranten, Mennonieten, Kwakers,
Methodisten enz., en ook zelfs de Lutherschen de mogelĳkheid
van een totaal verlies der ontvangen genade geleerd, M. Vitringa
III 415 sq. Daarentegen kwam Augustinus tot de belĳdenis der
perseverantia sanctorum; doch wĳl hĳ de onzekerheid en vreeze
ten opzichte van de zaligheid in de geloovigen heilzaam achtte,
leerde hĳ, dat de door den doop wedergeborenen de genade, die
zĳ ontvangen hadden, weer verliezen konden, doch haar, indien
zĳ behoorden tot het getal der praedestinati, in elk geval vóór
den dood terug ontvingen; geloovigen konden dus totaliter maar
uitverkorenen konden niet finaliter de genade verliezen. In de
Katholieke en Roomsche kerk stemden vroeger en later velen
met hem in; maar toch is deze leer alleen door de Gereformeerden
gehandhaafd en met de certitudo fidei verbonden, Zwingli,

Op. IV 121. Calvĳn, Inst. II 3, 11. 5, 3. III 24, 6. 7 enz.
Polanus, Synt. VI 43. Heid. Cat. vr. 1. 53. 54. Can. Dordr. c. 5.
Trigland, Antapol. c. 39-41. Gomarus, Op. II 280. Chamier,
Panstr. Cath. III 13 c. 20-22. Moor IV 387 V 158. M. Vitringa
III 415 enz., en in den nieuweren tĳd Schleiermacher, Chr. Gl.
§ 111. Schweizer, Chr. Gl. II 368. 509. Scholten, L. H. K. II
505v. Van Oosterzee § 121.

Nu is het bĳ deze leer der volharding niet de vraag,
of zĳ, die het ware, zaligmakend geloof deelachtig zĳn, niet,
aan zichzelven overgelaten, het weder door eigen schuld en
zonde zouden kunnen verliezen; evenmin of bĳ hen niet soms
feitelĳk alle werkzaamheid, vrĳmoedigheid en troost des geloofs
ophoudt en het geloof zelf onder de zorgvuldigheden des
levens en de genietingen der wereld in het verborgen zich
terugtrekt. Maar de vraag is, of God het werk der genade dat
Hĳ begon, ook handhaaft, voortzet en voleindigt, dan wel of
Hĳ het soms door de macht der zonde ganschelĳk te niet laat
gaan. De perseverantia is geen daad des menschen maar zĳ is
eene gave Gods. Augustinus heeft dit goed ingezien; alleen maakte
hĳ tusschen tweeërlei genade onderscheid, en achtte eene genade
der wedergeboorte en des geloofs mogelĳk, die in zichzelve verliesbaar
was en waaraan, om te blĳven bestaan, nog van buiten
af eene tweede genade, die der perseverantia, moest worden toegevoegd.
De tweede genade is dan een donum superadditum,
houdt met de eerste geen verband en staat feitelĳk zonder
eenigen invloed buiten het christelĳk leven. Bĳ de Gereformeerden
was de leer van de volharding eene gansch andere;
zĳ was eene gave Gods; Hĳ waakt en zorgt, dat het werk der
genade voortgang en voltooiing hebbe; maar Hĳ doet dit niet
buiten de geloovigen om doch door hen henen. Hĳ geeft in
wedergeboorte en geloof eene genade, die ook in zichzelve een
onverliesbaar karakter draagt; Hĳ schenkt een leven, dat van
nature eeuwig is; Hĳ verleent weldaden van roeping, rechtvaardigmaking,
verheerlĳking, die onderling onverbreekbaar samenhangen.
Al de bovengenoemde vermaningen en bedreigingen, die de
Schrift tot de geloovigen richt, bewĳzen dan ook niets tegen de
leer der volharding. Zĳ zĳn juist de weg, waarin God zelf door
de geloovigen heen zĳne belofte en gave bevestigt; zĳ zĳn de
middelen, waardoor de volharding in het leven gerealiseerd wordt.

Ook de volharding toch is geen dwang maar werkt als gave Gods
op geestelĳke wĳze op den mensch in. God wil juist op zedelĳke
wĳze, door vermaning en waarschuwing, den geloovige tot de
hemelsche zaligheid leiden en doet hem zelf gewillig, door de
genade des H. Geestes, volharden in geloof en in liefde. Gansch
verkeerd is het daarom, uit de vermaningen des H. Schrift tot
de mogelĳkheid van het totale verlies der genade te besluiten.
Deze conclusie is even onwettig, als wanneer bĳ Christus uit zĳne
verzoeking en strĳd tot zĳn posse peccare besloten wordt. De
zekerheid der uitkomst maakt de middelen niet overbodig, maar
ligt in Gods bestel daaraan onverbrekelĳk vast. Paulus wist
zeker, dat niemand bĳ de schipbreuk het leven verliezen zou; toch
zegt hĳ: indien deze in het schip niet blĳven, gĳ kunt niet behouden
worden, Hd. 27:22, 31. Wat de voorbeelden aangaat, welke
de Schrift voor werkelĳken afval zou aanhalen, dan is het onmogelĳk
te bewĳzen, dat al die personen òf de werkelĳke genade
der wedergeboorte hebben gehad (Hymeneus, Alexander, Demas,
personen in 1 Tim. 4:1, 2 Petr. 2:1) òf haar werkelĳk in hun
val hebben verloren en dan later weder terug hebben ontvangen
(David, Salomo) òf ook ze werkelĳk hebben gehad doch nooit
terug ontvingen (Hebr. 6:4-8, 10:26-31, 2 Petr. 2:18-22).
Deze laatste teksten schĳnen het grootste bezwaar in den
weg te leggen voor de belĳdenis der perseverantia sanctorum.
Toch is dit maar schĳn. Want ook zĳ, die de mogelĳkheid van
afval leeren, moeten aannemen, dat hier van eene gansch bĳzondere
zonde sprake is. Immers is volgens henzelven de genade wel
verliesbaar maar ook na totaal verlies weer herkrĳgbaar. Het
gevoelen der Montanisten en Novatianen, die uit deze plaatsen
afleidden, dat afgevallenen nooit meer in de kerk mochten opgenomen
worden, is door de christelĳke kerken algemeen verworpen.
Wanneer de Schrift dan toch uitdrukkelĳk zegt, dat het onmogelĳk
is, om zulken, van welke in die teksten sprake is, wederom
te vernieuwen tot bekeering, Hebr. 6:4, 10:26, 2 Petr. 18:20,
1 Joh. 5:16, dan is het onwedersprekelĳk, dat hier eene zonde
bedoeld wordt, die het oordeel der verharding medebrengt en
bekeering onmogelĳk maakt. En zulk eene zonde is er, ook naar
de belĳdenis van hen, die de mogelĳkheid van afval aannemen,
slechts ééne, n.l. de lastering tegen den H. Geest, boven bl. 101.
Indien dit nu zoo is, leidt de leer van den afval der heiligen tot

de gevolgtrekking, dat de lastering tegen den H. Geest ook of
zelfs alleen door wedergeborenen bedreven kan worden, Quenstedt,
Theol. II 157, of de bovengenoemde teksten verliezen tegen de
perseverantia sanctorum alle bewĳskracht. Maar daarbĳ komt nog
meer. Zĳ, die totalen afval mogelĳk achten, moeten onderscheid
maken tusschen zulke zonden, waardoor de genade der wedergeboorte
niet, en andere, waardoor zĳ wel verloren wordt; zĳ zĳn
m. a. w. gedwongen, om tot de Roomsche leer van de peccata
mortalia en venialia de toevlucht te nemen, tenzĳ zĳ zouden
willen, dat die genade door iedere, ook de geringste, zonde teloor
ging. Hierdoor echter wordt heel de moraal vervalscht, de natuur
der zonde miskend, eene de gewetens verstrikkende en benauwende
casuistiek ingevoerd. Voorts komt het op dit standpunt tot geen
zekerheid des geloofs, tot geen rustigen arbeid, tot geen stille
ontwikkeling en groei van het christelĳk leven. De continuiteit
kan ieder oogenblik verbroken worden; Hollaz, Ex. 883 tracht
te betoogen, dat de wedergeboorte drie, vier en meer malen verloren
en weder terug-ontvangen kan worden, cf. Schneckenburger,
Vergl. Darst. I 233 f. Eindelĳk ontkomt de leer van den afval
der heiligen zoo weinig aan de moeilĳkheden, die zĳ ontwĳken
wil, dat zĳ deze nog vergroot en vermeerdert. Want indien zĳ
daarbĳ vasthoudt de onveranderlĳkheid van Gods praescientia,
worden toch eindelĳk alleen zĳ zalig, van wie God dit eeuwig
zeker geweten heeft; en de menschelĳke wil kan deze zekerheid
der uitkomst niet te niet doen. Of ook moet zĳ voortschrĳden
tot loochening van praedestinatio en praescientia in elken zin, en
dan maakt zĳ alles wankel en onvast, de liefde des Vaders, de
genade des Zoons en de gemeenschap des H. Geestes. God moge
zĳne liefde hebben geopenbaard, Christus moge voor zondaren
gestorven zĳn, de H. Geest moge wedergeboorte en geloof in
het hart hebben geplant, de geloovige moge met Paulus kunnen
zeggen: ik heb een vermaak in de wet Gods naar den inwendigen
mensch; ten slotte is tot in de stervensure toe, en waarom ook
nog niet aan gene zĳde des grafs, de wil van den mensch de
beslissende en alles beheerschende macht. Het zal alles zĳn, gelĳk
hĳ bepaalt.

De Schrift leert echter geheel anders. Reeds het O. Testament
spreekt het duidelĳk uit, dat het verbond der genade niet afhangt
van de gehoorzaamheid des menschen. Wel brengt het de

verplichting mede, om in den weg des verbonds te wandelen, maar
zelf rust het alleen in Gods ontferming. Als desniettemin de
Israelieten zich telkens aan ontrouw en echtbreuk schuldig maken,
leiden de profeten daaruit niet af, dat God verandert, dat zĳn
verbond wankelt en zĳne belofte faalt. Integendeel, God kan en
mag zĳn verbond niet verbreken; Hĳ heeft er zich vrĳwillig, met
een duren eed aan Israël door verbonden; zĳn roem, zĳn naam,
zĳn eere hangt eraan; Hĳ kan zĳn volk niet verlaten; het is
een eeuwig verbond, dat van geen wankelen weet; Hĳ zal zelf
aan zĳn volk een nieuw hart en een nieuwen geest geven, de
wet in hun binnenste schrĳven en hen in zĳne inzettingen doen
wandelen, boven bl. 194. En als later Paulus voor datzelfde feit
van Israels ontrouw staat, het hart van droefheid vervuld, dan
besluit hĳ daaruit niet, dat het woord Gods is uitgevallen, maar
blĳft hĳ gelooven, dat God zich ontfermt diens Hĳ wil, dat
zĳne genadegiften en roeping onberouwelĳk zĳn, en dat niet allen
Israel zĳn, die uit Israel zĳn, Rom. 9-11. En evenzoo getuigt
Johannes van hen, die afvallig worden: zĳ waren uit ons niet,
anders zouden zĳ met ons gebleven zĳn, I 2:9. Wat afval er
dus ook onder de Christenheid plaats hebbe, het mag ons nimmer
doen twĳfelen aan de onveranderlĳkheid Gods, aan de vastheid
van zĳn raad, aan de onverbreekbaarheid van zĳn verbond, aan
de trouw zĳner beloften. Eer moet men alle schepsel varen laten
dan dat men niet vertrouwe op zĳn woord. En dat woord is
ééne rĳke belofte voor de erfgenamen des koninkrĳks. Er zĳn
niet enkele teksten, die de volharding leeren; het gansche evangelie
draagt en bevestigt ze. De Vader heeft hen verkoren vóór
de grondlegging der wereld, Ef. 1:4, hen verordineerd ten
eeuwigen leven, Hd. 13:48, tot gelĳkvormigheid den beelde
zĳns Zoons, Rom. 8:29; en deze verkiezing is onveranderlĳk,
Rom. 9:11, Hebr. 6:17 en brengt te harer tĳd roeping en
rechtvaardiging en verheerlĳking mede, Rom. 8:30. Christus,
in wien alle beloften Gods ja en amen zĳn, 2 Cor. 1:20, is
gestorven voor degenen, die Hem gegeven zĳn van den Vader,
Joh. 17:6, 12, opdat Hĳ hun het eeuwige leven geve en niemand
hunner verliezen zou, Joh. 6:40, 17:2; en daarom schenkt
Hĳ hun het eeuwige leven en zullen zĳ niet verloren gaan in
eeuwigheid, niemand zal hen uit zĳne hand rukken, Joh. 6:39,
10:28: De H. Geest, die hen wederbaart, blĳft eeuwig bĳ hen,

Joh. 14:16, en verzegelt hen tot den dag der verlossing, Ef. 1:13,
4:30. Het verbond der genade is vast en met een eed bevestigd,
Hebr. 6:16-18, 13:20, onverbreekbaar als een huwelĳk, Ef. 5
vs. 31, 32, als een testament, Hebr. 9:17, en krachtens dat
verbond roept God zĳne uitverkorenen, schrĳft de wet in hun
binnenste, legt zĳne vreeze in hun hart, Hebr. 8:10, 10:14v.,
laat hen niet verzocht worden boven vermogen, 1 Cor. 10:13,
bevestigt en voleindigt het goede werk, dat Hĳ in hen begon,
1 Cor. 1:9, Phil. 1:6 en bewaart hen voor de toekomst van
Christus, om de hemelsche erfenis deelachtig te worden, 1 Thess. 5
vs. 23, 2 Thess. 3:3, 1 Petr. 1:4, 5. Door zĳne voorbede bĳ
den Vader is Christus alzoo werkzaam, dat hun geloof niet
ophoudt, Luk. 11:32, dat zĳ in de wereld bewaard worden
van den Booze, Joh. 17:11, 20, dat zĳ volkomen zalig worden,
Hebr. 7:20, dat de zonden hun worden vergeven, 1 Joh. 2:1
en dat zĳ allen bĳ Hem zĳn zullen en zĳne heerlĳkheid aanschouwen,
Joh. 17:24. De weldaden van Christus, welke de H.
Geest hen deelachtig maakt, zĳn alle onberouwelĳk, Rom. 11:29;
die geroepen is, is verheerlĳkt, Rom. 8:30; die tot een kind
is aangenomen, is een erfgenaam des eeuwigen levens, Rom. 8:17,
Gal. 4:7; die gelooft, heeft hier reeds het eeuwige leven,
Joh. 3:16. En dat leven zelf is, wĳl eeuwig, ook onverliesbaar;
het kan niet sterven, wĳl het niet zondigen kan, 1 Joh. 3:9.
Het geloof is een vaste grond, Hebr. 11:1, de hope is een anker,
Hebr. 6:19 en beschaamt niet, Rom. 5:5, en de liefde vergaat
nimmermeer, 1 Cor. 13:8.

Uit deze volharding vloeit een rĳke troost voor de geloovigen
en een overvloedige zegen voor het christelĳk leven voort. Omdat
God het goede werk, dat Hĳ begon, ook naar zĳne belofte voleindigt,
daarom kunnen en mogen de geloovigen ten allen tĳde
van hunne eeuwige zaligheid verzekerd zĳn. Wie de rechtvaardigmaking
alleen uit het geloof bestrĳden of desniettemin, gelĳk de
Lutherschen, de perseverantia sanctorum verwerpen, kunnen deze
certitudo fidei niet aanvaarden. Zelfs Augustinus durfde deze leer
niet aan en zeide: Deus melius esse judicavit, miscere quosdam
non perseveraturos certo numero sanctorum suorum, ut quibus
non expedit in hujus vitae tentatione securitas, bĳ Schweizer,
Centraldogmen I 42. Rome bepaalde dan ook, dat niemand met
zekerheid weten kan, dat hĳ Gods genade verkregen heeft, tenzĳ

door bĳzondere openbaring, Trid. VI c. 9 en can. 13-15, en de
Roomsche theologen spreken daarom alleen van eene certitudo
moralis, conjecturalis, Thomas, S. Theol. II 1 qu. 112 art. 5.
Bellarminus, de justif. III c. 2 sq. Möhler zeide, dat het hem
in de nabĳheid van iemand, die altĳd van zĳne zaligheid zeker
was, im höchsten Grade unheimlich zou zĳn, en dat hĳ de gedachte
niet van zich zou kunnen weren, dass etwas Diabolisches
dabei unterlaufe, Symbolik S. 197. Ook de Remonstranten en in
lateren tĳd de Lutherschen bestreden de certitudo fidei, althans
voor de toekomst; maar de Gereformeerden beleden de electie en
schreven aan het geloof de vaste verzekerdheid der zaligheid toe,
welke wel niet uit nieuwsgierige onderzoekingen naar den verborgen
raad Gods, maar toch uit de natuur en de vruchten des
geloofs door het getuigenis des H. Geestes verkregen kon worden.
Het geloof toch is in zĳn aard met allen twĳfel in strĳd; de
zekerheid wordt er niet later van buitenaf aan toegevoegd, maar
ligt er van den aanvang af in, en komt er te harer tĳd uit voort;
het is immers eene gave Gods, eene werking des H. Geestes. Hĳ
getuigt daarin met onzen geest, dat wĳ kinderen Gods zĳn, Rom.
8:15, Gal. 4:6, doet de geloovigen roemen, dat niets hen scheiden
zal van de liefde Gods in Christus, Rom. 8:38 en verzekert
hen van hunne toekomstige zaligheid, Rom. 8:23, 2 Cor. 1:22,
Ef. 1:13, 14, 4:30. En deze zekerheid des geloofs geeft kracht
en steun aan het christelĳk leven. Want dit heeft Ritschl helder
in het licht gesteld: bĳ de Roomschen is de rechtvaardigmaking
eene bekwaammaking tot de zedelĳke bestemming, bĳ de Protestanten
is zĳ de herstelling der religieuse verhouding tot God.
Deze laatste moet voorafgaan, eer er van een waarlĳk christelĳk
leven sprake kan zĳn. Zoolang wĳ nog staan tegenover God als
Rechter, door de wet het leven zoeken en met vreeze des doods
bevangen zĳn, is de liefde niet in ons, die de vrucht des geloofs,
de vervulling der wet, de band der volmaaktheid is en alle vreeze
buitensluit. Maar als in de rechtvaardigmaking de vrede met
God, het kindschap, de vrĳmoedige toegang tot den troon der
genade, de vrĳheid van de wet, de onafhankelĳkheid van de
wereld ons geschonken is, dan vloeien uit dat geloof de goede
werken vanzelve voort. Zĳ dienen niet om het eeuwige leven te
verwerven, maar zĳn van het eeuwige leven, dat elk geloovige
reeds bezit, openbaring, zegel en bewĳs. Het geloof, dat de

zekerheid insluit, dat bĳ God alle dingen mogelĳk zĳn, dat Hĳ
dooden levend maakt en de dingen, die niet zĳn, roept alsof zĳ
waren, stelt altĳd tot groote dingen in staat. Het zegt tot den
berg: word opgeheven en in de zee geworpen; en het geschiedt
alzoo, Mt. 21:21. Cf. over de certitudo fidei: Calvĳn, Inst. III
2, 14v. enz. Acta Syn. Trid. c. antid. C. R. 35, 455. Zanchius,
Op. VIII 227. Chamier, Panstr. Cath. III 13 c. 8 sq. Can. Dordr.
I 12. V 9-12. Rivetus, Op. III 470-478. Trigland, Antapol.
c. 41. Keckermann e. a. bĳ Heppe, Dogm. d. ev. ref. K. 129-131.
Hoornbeek, Theol. pract. II 64 sq. Love, Theol. Werken
126v. Erskine, De verzekering des geloofs, Werken, Amst. 1856
VI. Marshall, Evang. Heiligmaking bl. 195v. M. Vitringa III 89.






Opmerkingen van de bewerker.

Alle moeite is gedaan om in dit bestand een getrouwe
afbeelding te geven van de originele versie. In het
origineel wordt æ als ae weergegeven, œ als oe; deze
schrĳfwĳze is hier gehandhaafd.

Hier en daar zĳn spatiëring of punctuatie stilzwĳgend
gecorrigeerd. Ook zijn sommige samengestelde uitdrukkingen
zoals „afaan”, „afteleiden”, „toetevoegen” enz. stilzwĳgend
gesplitst tot „af aan”, „af te leiden”, „toe te voegen” enz.

Enkele afkortingen zoals LXX, O. T. en N. T. zijn van een
uitleg voorzien om de leesbaarheid voor slechtzienden te
verbeteren.

Eventuele zetfouten in het Grieks zĳn onveranderd
weergegeven. Duidelĳke zetfouten in het Hebreeuws zĳn
gecorrigeerd, en waar nodig zĳn de diakritische tekens
stilzwĳgend verbeterd of aangevuld.

Overduidelĳke zet- en spelfouten in het origineel zĳn
als volgt gecorrigeerd.

Correcties.


	Pag. 4: „sehepselen” vervangen door „schepselen” (de lagere
schepselen en de kleinere gebeurtenissen).

	Pag. 8: „1I” vervangen door „II” (Heid. Cat. X. Zanchius, Op. II
425).

	Pag. 17: „1:4” vervangen door „1:14” (Habakuk klaagt er hoofdst. 1:14
wel over).

	Pag. 38: „en” vervangen door „en in” (en in 2 Cor. 3:11 is Paulus van
dezelfde meening).

	Pag. 56: „meer” vervangen door „neer” (bĳ deze oplossing legden zich
neer de Pelagianen).

	Pag. 62: „det” vervangen door „der” (de werkelĳkheid der zonde).

	Pag. 64: „alof” vervangen door „alsof” (alsof God de zonde met
geweld wilde keeren).

	Pag. 65: „imaginiret” vervangen door „imaginiert” (in den afgrond
der zonde hinein imaginiert).

	Pag. 89: „van” vervangen door „vom” (Die Lehre v. d. Sünde u. vom
Versöhner8 1862).

	Pag. 91: „1S82” vervangen door „1882” (Stud. u. Krit. 1882 S. 284
f.).

	Pag. 91: „Biedermaun” vervangen door „Biedermann” (Biedermann, Dogm.
614 f.).

	Pag. 97: „89” vervangen door „98” (cf. Dorner, Gl. II 90-98).

	Pag. 111: „overloediger” vervangen door „overvloediger” (de genade
is overvloediger en het leven is machtiger).

	Pag. 115: „senipelagianisme” vervangen door „semipelagianism”
(Volgens het semipelagianism bestonden de gevolgen).

	Pag. 122: „voorvloeide” vervangen door „voortvloeide” (in de
Roomsche theologie voortvloeide).

	Pag. 122: „superaddditum” vervangen door „superadditum”
(langzamerhand kwam de leer van het donum superadditum op).

	Pag. 136: „gebäbren” vervangen door „gebähren” (dass sie fortwährend
Böses muss gebähren).

	Pag. 136: „willekenr” vervangen door „willekeur” (met onberekenbare
willekeur nu eens naar den eenen).

	Pag. 140: „wetenschapelĳken” vervangen door „wetenschappelĳken”
(allen nuchteren wetenschappelĳken zin).

	Pag. 144: „inbaerent” vervangen door „inhaerent” (zĳ is zoo
inhaerent aan de menschelĳke natuur).

	Pag. 153: „ansusehen” vervangen door „anzusehen” (sind anzusehen als
eben so viele Tiger).

	Pag. 156: „Dent.” vervangen door „Deut.” (het O. Test. zelf, Lev.
19:18, Deut. 32:35).

	Pag. 160: „overschillig” vervangen door „onverschillig” (hĳ is er
evenmin onverschillig voor).

	Pag. 163: „schulbewustzĳn” vervangen door „schuldbewustzĳn” (Wie uit
het schuldbewustzĳn tot de schuld wil opklimmen).

	Pag. 170: „Verzweifling” vervangen door „Verzweiflung” (Kinder der
Angst, des Schreckens, ja der Verzweiflung).

	Pag. 170: „zondern” vervangen door „sondern” (sondern nur zur ewigen
Freude).

	Pag. 175: „du” vervangen door „de la” (Le problème de la douleur,
Etudes évang. 1867).

	Pag. 176: „Ps. 89:4S” vervangen door „Ps. 89:48” (Gen. 3:19, 18:27, Job 4:19,
Ps. 89:48v., 90:3, 103:14v., 146:4, Pred. 3:20, 12:7).

	Pag. 179: „Authropologie” vervangen door „Anthropologie” (in zĳne
Studie der Christ. Anthropologie).

	Pag. 179: „celni” vervangen door „celui” (aussi intact que celui de
la vie).

	Pag. 179: „protoplasma” vervangen door „protoplasme” (La structure
du protoplasme etc. 1895).

	Pag. 183: „voort” vervangen door „voorts” (en voorts Polanus, Synt.
V c. 12).

	Pag. 185: „I6” vervangen door „16” (Hd. 16:17, 19:15. Deze obsessio
nu, hoe ontzettend ook).

	Pag. 185: „anoloog” vervangen door „analoog” (een analoog
verschĳnsel zien optreden).

	Pag. 185: „bĳ” vervangen door „by” (With an introduction by
Rev. F. F. Ellinwood).

	Pag. 197: „waarbeid” vervangen door „waarheid” (toen beeld, nu
waarheid; toen schemer, nu licht).

	Pag. 202: „werel” vervangen door „wereld” (doch de gewĳzigde
wereldbeschouwing vergde).

	Pag. 208: „voorafgang” vervangen door „voorafging” (onze periode
eene andere voorafging).

	Pag. 233: „berschappĳ” vervangen door „heerschappĳ” (maar een
religieus-ethische heerschappĳ).

	Pag. 244: „onmiddelĳk” vervangen door „onmiddellĳk” (werden
rechtstreeks en onmiddellĳk het deel).

	Pag. 245: „omgerĳmd” vervangen door „ongerĳmd” (alwetendheid enz. is
ongerĳmd).

	Pag. 249: „Cristus” vervangen door „Christus” (de leer van Christus
in de moderne dogmatiek).

	Pag. 258: „onmiddelĳk” vervangen door „onmiddellĳk” (dat Christus
onmiddellĳk zĳne plaats kon innemen).

	Pag. 272: „preumatisch” vervangen door „pneumatisch” (psychisch en
pneumatisch leven).

	Pag. 274: „26:43” vervangen door „24:43” (eene jonge vrouw, en vooral
eene ongehuwde, Gen. 24:43, Ex. 2:8).

	Pag. 278: „philosopie” vervangen door „philosophie” (de nieuwere
pantheistische philosophie).

	Pag. 284: „théeol.” vervangen door „théol.” (Revue de théol. et de
philos. Mars 1891).

	Pag. 290: „apotelesmatum” vervangen door „apostelesmatum”
(apostelesmatum en charismatum).

	Pag. 302: „‎‏כֹהֵן‏‎”
vervangen door „‎‏כֹּחֵן‏‎”
(de namen in andere talen, zooals ‎‏כֹּחֵן‏‎,
ἱερευς, sacerdos)

	Pag. 305:
„‎‏מִגְחָה‏‎”
vervangen door „‎‏מִנְחָה‏‎”
(Eerst was het offer eenvoudig ‎‏מִנְחָה‏‎,
gave, Gen. 4:3).

	Pag. 312: „alleen” vervangen door „allen” (den naam boven allen
naam).

	Pag. 316: „Augustius” vervangen door „Augustinus” (Augustinus
Anschauung von der Erlösungsbedeutung Christi).

	Pag. 330: „Me” vervangen door „Mc” (en Dr. John Mc Leod
Campbell).

	Pag. 331: „oenvre” vervangen door „oeuvre” (Etude sur l’oeuvre de la
Rédemption).

	Pag. 331: „bĳ” vervangen door „by” (the atonement as taught by
Christ Himself).

	Pag. 363: „53” vervangen door „52” (Lev. 25:51, 52).

	Pag. 377: „11” vervangen door „22” (en 1 Petr. 3:19-22 spreekt in
geen geval).

	Pag. 393: „scholatiek” vervangen door „scholastiek” (de scholastiek
leerde wel).

	Pag. 395: „Dordsche” vervangen door „Dordtsche” (Op de Dordtsche
synode).

	Pag. 422: „κηρηγμα” vervangen door „κηρυγμα” (was een κηρυγμα tot de
geesten).

	Pag. 424: „eu” vervangen door „en” (en het hoogst en rĳkst in
Christus).

	Pag. 426: „veplicht” vervangen door „verplicht” (is het volk nu ook
verplicht).

	Pag. 432: „gemeemte” vervangen door „gemeente” (niet alleen voor de
gemeente stierf).

	Pag. 432: „Gol.” vervangen door „Col.” (1 Cor. 3:10-15, Ef. 4:1-16,
Col. 2:19).

	Pag. 434: „his” vervangen door „bis” (Freiheit von d. ap. Zeiten bis
auf Aug. Freiburg 1856).

	Pag. 445: „poemitentia” vervangen door „poenitentie” (De poenitentia
bestaat bĳ hem altĳd in twee stukken).

	Pag. 451: „Remonstantisme” vervangen door „Remonstrantisme” (dat
door Socinianisme en Remonstrantisme voorbereid werd).

	Pag. 458: „Durchburch” vervangen door „Durchbruch” (geen eindelĳk
intredenden Durchbruch).

	Pag. 459: „bebben” vervangen door „hebben” (eene neue Schöpfung
plaats hebben moest).

	Pag. 464: „moeielĳkheid” vervangen door „moeilĳkheid” (met eene
eigenaardige moeilĳkheid).

	Pag. 464: „eu” vervangen door „en” (aan Christus toeschrĳft en ons
toch opwekt).

	Pag. 467: „aggressief” vervangen door „agressief” (naar
methodistischen trant agressief in de wereld).

	Pag. 467: „eu” vervangen door „en” (ook toepassen en uitdeelen).

	Pag. 509: „ontneent” vervangen door „ontneemt” (maar zĳ ontneemt er
ook niets wezenlĳks aan).

	Pag. 519: „πιστενειν” vervangen door „πιστευειν” (want Johannes
spreekt menigmaal van πιστευειν εἰς τινα).

	Pag. 527: „inzon-heid” vervangen door „inzonderheid” (heeft de
Hervorming, heeft inzonderheid Calvĳn).

	Pag. 532: „parallele” vervangen door „parallelle” (om de parallelle
vormen de voorkeur).

	Pag. 562: „16, 16” vervangen door „16” (want Ik ben heilig, 1 Petr.
1:16, weest volmaakt).

	Pag. 567: „aannnemen” vervangen door „aannemen” (die de mogelĳkheid
van afval aannemen).










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. DERDE DEEL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6204707789664369539_cover.jpg
GEREFORMEERDE
DOGMATIEK
Dr H. Bavinck
DERDE DEEL

Kampen 1898





