
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of L'anfiteatro Flavio nei suoi venti secoli di storia

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: L'anfiteatro Flavio nei suoi venti secoli di storia


Author: Mariano Colagrossi



Release date: August 1, 2022 [eBook #68663]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Italian


Original publication: Italy: Libreria Editrice Fiorentina, 1913


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ANFITEATRO FLAVIO NEI SUOI VENTI SECOLI DI STORIA ***





Questo ebook è stato creato per celebrare il ventesimo anniversario di Distributed Proofreaders.





L’ANFITEATRO FLAVIO
NEI SUOI VENTI SECOLI DI STORIA








P. COLAGROSSI



L’ANFITEATRO FLAVIO

NEI SUOI VENTI SECOLI DI STORIA



(CON 16 ILLUSTRAZIONI E 6 TAVOLE)



FIRENZE

Libreria Editrice Fiorentina



ROMA

Libreria «Propaganda» Quirico Castello



1913








PROPRIETÀ LETTERARIA



Stabilimento Tipografico S. Giuseppe — Via Pandolfini 26, Firenze.








AL R.mo P. PACIFICO MONZA

MINISTRO GENERALE DEI FRATI MINORI

QUEST’UMILE LAVORO

INTORNO AL GRANDE ANFITEATRO

IN CUI L’ILLUSTRE APOSTOLO MINORITA

LEONARDO DA PORTO MAURIZIO

MEDITÒ SOVENTE

ED INSEGNÒ A MEDITARE

LA PASSIONE DI CRISTO






INDICE GENERALE.






	Prefazione 	Pag. 1



	Introduzione — Storia generale degli anfiteatri 	3



	 



	Parte I. Dalle origini al secolo VI dell’era volgare.



	 



	Capitolo Primo. — Edificazione — Dedicazione — Feste inaugurali — Medaglie commemorative — Spese approssimative — Epigrafi 	31



	Capitolo Secondo. — Descrizione della parte esterna dell’Anfiteatro Flavio — Dimensioni — Architettura — Materiali usati nella costruzione — Statue — Clipei — Perni e spranghe — Sezione 	41



	Capitolo Terzo. — Descrizione dell’interno dell’Anfiteatro Flavio — Arena — Ipogei — Portici sotterranei — Cavea — Velario — Anemoscopio — Architetto 	53



	Capitolo Quarto. — Spettacoli celebrati nell’Anfiteatro Flavio dall’inaugurazione al secolo VI, ed abolizione dei medesimi 	103



	Capitolo Quinto. — L’anfiteatro Flavio danneggiato e restaurato 	125



	 



	Parte II. Dal Secolo VI al Medio Evo.



	 



	Capitolo Primo. — Il Colosseo — Origine di questa voce 	135



	Capitolo Secondo. — Il Colosseo nel suo abbandono e poscia convertito in fortezza feudale 	147



	Capitolo Terzo. — Il Colosseo nelle mani del Senato Romano — Giostre in esso celebrate 	158



	Capitolo Quarto. — Il Colosseo danneggiato dal terremoto (a. 1349) — L’arciconfraternita di «S. Sanctorum nel Colosseo 	163



	 



	Parte III. Dal secolo XV ai tempi presenti.



	 



	Capitolo Primo. — Varie vicende del Colosseo nei secoli XV e XVI — Travertini asportati — I Papi e il Colosseo — Drammi sacri — Chiesa della Pietà — Chiesa di S. Giacomo — Ospedale — Altre Chiese ed oratorî che circondarono il Colosseo — Sisto V 	171



	Capitolo Secondo. — Il Colosseo nel secolo XVII 	213



	Capitolo Terzo. — Il Colosseo nel secolo XVIII 	217



	Capitolo Quarto (secolo XIX). — Il Colosseo restaurato e fatti contemporanei ivi avvenuti 	223



	Capitolo Quinto. — Scavi eseguiti nell’Anfiteatro Flavio dal 1810 sino ai nostri tempi 	231



	 



	Parte IV. Controversie sull’Anfiteatro Flavio.



	 



	Capitolo Primo. Quest. 1ª. — Nella dedicazione dell’Anfiteatro Flavio, ove si celebrarono le naumachie? 	245



	Capitolo Secondo. Quest. 2ª. — Quali soggetti erano rappresentati nei clipei? — Come erano questi disposti? — Quanti erano? 	257



	Capitolo Terzo. Quest. 3ª. — L’Anfiteatro Flavio e i Martiri 	265



	Capitolo Quarto. Quest. 4ª. — L’iscrizione «Sic premia servas è genuina o falsa? 	285



	 



	Appendici.



	 



	I. — La flora del Colosseo 	337



	II. — Iscrizioni e frammenti epigrafici 	347











PREFAZIONE.




La grandezza e magnificenza dell’antica Città dei Cesari risplendono
tuttora nei suoi maestosi ruderi; e gli avanzi del maraviglioso
ANFITEATRO FLAVIO, di cui m’accingo a trattare, ce ne
sono una fulgida prova.



Gli incendî, i terremoti, i saccheggi, le fazioni medioevali, le
prepotenze dei baroni, la lontananza del Papa dalla sua sede, gli
sconvolgimenti politici, fecero disgraziatamente sparire un gran numero
di monumenti romani; ma la venerabile mole dei Flavî resistè,
almeno in parte, alle ingiurie dei tempi e degli uomini; e come in
altre epoche il Colosseo fu l’oggetto nobile di profondi studî, così
stimo debba esserlo ai giorni nostri in cui si nota tanto risveglio
per le cose antiche.



La prima lezione di archeologia pratica, io la ricevei nell’ANFITEATRO
FLAVIO, e, a dire il vero, rimasi tanto ammirato della
sua storia e grandiosità, che fin da quel momento sorse in me il
desiderio di farlo oggetto di un mio studio speciale, e di rendere
un contributo a quella mondiale maraviglia. E quel desiderio vago,
concepito anni or sono, è divenuto oggi una realtà.



Onde evitare frequenti e forse inutili annotazioni nel corso dell’opera
(specialmente quando si tratterà delle varie parti che costituiscono
l’Anfiteatro Flavio e dei ludi ivi dati dagli Imperatori), m’è
sembrato conveniente far precedere allo studio sul Colosseo una storia
sommaria degli anfiteatri in genere e dei giuochi venatorî e gladiatorî
in ispecie.







Relativamente alle memorie cristiane che sono connesse col nostro
monumento, io le tratterò con franchezza e lealtà; ed esporrò
le mie opinioni senza curarmi nè della congiura «del silenzio» nè
della taccia «d’ignorante ed ostinato», perchè tanto l’una che l’altra
sono armi ormai notissime di coloro i quali «tanto più dan
vanto di sapiente» ad uno scrittore, «quanto più (questi) si mostra
audace nel distruggere l’antico, nel rigettare la tradizione, ecc.»[1].



Onde poi la discussione delle principali controversie sórte in
più epoche sull’Anfiteatro Flavio, non interrompa il filo della narrazione,
e non distragga soverchiamente il lettore, ho creduto cosa
utile trattarle separatamente nella IV parte di questo studio.



Le numerose piante, finalmente, o la famosa flora del Colosseo;
nonchè i frammenti epigrafici rinvenuti nel nostro Anfiteatro, formeranno
il soggetto di due rispettive appendici.







INTRODUZIONE
STORIA GENERALE DEGLI ANFITEATRI.




«Il mondo vinto, scrisse Giovenale, si è vendicato dando a Roma tutti
i vizî».



Triste ma incontestabile verità! Prima infatti che la romana Repubblica
soggiogasse l’Oriente, i costumi del suo popolo erano semplicissimi; la guerra
e l’agricoltura formavano la sua precipua occupazione, e spesse volte gli stessi
magistrati, i consoli, i dittatori, ecc., spirato il tempo della loro carica, deponevano
la toga e tornavano a coltivare i loro poderetti. Ma eccoci alle guerre
Puniche! Eccoci alle guerre Macedoniche! Roma conquista progressivamente
le province orientali; e, a misura che essa s’avanza nelle conquiste, di pari
passo degenera la semplicità dei costumi del suo popolo. Colle nuove genti
vengono in Roma le ricchezze; colle ricchezze i vizî.



Ma l’oro ed il lusso erano un privilegio dei soli nobili: di quei nobili,
che, inviati a governare le conquistate regioni, tornavano in patria carichi di
ricchezze e sfoggiando un eccessivo lusso orientale. Il basso popolo, immiserito,
cencioso, ozioso, a causa dei grandi latifondi, addivenne la piaga di quel
tempo. Alle oneste occupazioni preferì tosto i divertimenti ed i passatempi; all’agricoltura
la sphaeromachia[2], la mora[3], gli scacchi[4], ecc.; e principiò

a maggiormente bramare gli spettacoli pubblici, ed a reclamarli con esigenza,
ritenendoli come istituzione sacra e di somma importanza. I governanti accondiscesero
alla brama popolare, ed i nobili ambiziosi approfittarono, molto
bene ed a loro pro, di questa congiuntura: i primi si servirono degli spettacoli
come macchina della lor politica, ed i secondi per cattivarsi il favor popolare,
carpire magistrature, ricche province ed autorità sul popolo.



Turbe immense accorrevano entusiaste agli spettacoli circensi, pei quali
nutrivano special predilezione; e gli stessi giovanetti prossimi alla pubertà[5]
abbandonavano volentieri il loro turbo (trottola) ed il trochus, o smettevano
di gettare in aria la moneta sulla quale eravi effigiata, per lo più, la testa
di Giano in un lato, ed una nave nell’altro[6], per recarsi al circo ad aprire
la pompa.



Giovenale ci descrive i costumi dei suoi tempi: nota in peculiar modo
questo sfrenato gusto del popolo romano, e dice che quelle stesse masse le
quali un dì affidavano il comando, i fasci, le legioni, restrinsero poi i loro desideri
al pane ed agli spettacoli circensi[7].



Ma se i romani trovarono nel circo il loro preferito diletto, non trascurarono
però le gare atletiche, il teatro, gli spettacoli gladiatorî, nè, molto meno,
le venationes, le quali, come in breve vedremo, diedero origine agli anfiteatri.
Di questi il più famoso è il FLAVIO (oggetto, come dicemmo nella prefazione,
di questo lavoro), le cui memorie storiche e monumentali, dalle origini ai
tempi presenti, prenderemo ad esporre, dopo aver data una nozione storica
e sommaria sugli anfiteatri in genere, sullo scopo della loro invenzione e sui
pubblici spettacoli che in essi si solevano dare.


***


Fra gli edifizî destinati ai pubblici spettacoli, l’anfiteatro fu, per ragione
di tempo, l’ultimo. La voce anfiteatro è di origine greca, sebbene non i Greci
ma i Romani ne siano stati gl’inventori. Gli antichi si servirono dell’anfiteatro

per i giuochi gladiatorî e per le venationes; ma queste e non quelli furono
la causa della sua invenzione. Prima che gli anfiteatri esistessero, i gladiatori
davano già i loro spettacoli; e la costruzione del più celebre degli
ANFITEATRI fu intrapresa da un imperatore che non amava i gladiatori[8].
Niuno pensò a Roma a tal sorta di edifizî, fino a che la conquista di remoti
paesi, la potenza e le ricchezze non eccitarono nell’animo dei Romani il desiderio
di possedere incognite belve e di vederle ferocemente combattere.



L’anno 502 d. R., L. Cecilio Metello, Proconsole e Pontefice, riportava una
clamorosa vittoria sui Cartaginesi. Palermo fu il teatro della battaglia; e, nella
disfatta, il vincitore s’impadronì di 142 elefanti, i quali furono condotti in
Roma ed introdotti nel Circo Massimo, a quei tempi unico edifizio, tra i destinati
agli spettacoli, men disadatto degli altri per quella pericolosa e gigantesca
rappresentazione. Gli elefanti furono uccisi a colpi di strale; e se il fatto
potè attrarre l’attenzione pubblica, altro non fu, a mio parere, che per la novità
della cosa. Quello spettacolo, infatti, non fu una caccia, venatio, ma un macello.
I Romani, d’altra parte, volevano sbarazzarsi di tanto peso: il nutrimento e
la custodia di quelle bestie colossali gravavano non lievemente l’erario pubblico;
e vollero, inoltre, abituare la plebe a vedere quelle moli, che sovente
doveano combattere a campo aperto. Questa circostanza fu nondimeno capace
di muovere nell’animo del popolo il trasporto per le venationes; e più tardi,
nell’edilità di Claudio Pulcher, secondo Plinio[9], o ai tempi di Pompeo, secondo
Seneca[10] ed Asconio[11], principiarono le cacce elefantine.



La caccia di altre bestie fu introdotta dopo la seconda guerra Punica[12].
Tito Livio[13] ci dice che lo spettacolo degli atleti e la caccia dei leoni e
delle pantere si videro in Roma, per la prima volta, nell’anno 568; nei giuochi,
cioè, dati da M. Fulvio Nobiliore per un voto da questo fatto nella guerra
contro gli Etoli. Da allora in poi s’importarono dall’Africa innumerevoli belve
le quali, senza distinzione di specie, si dissero africanae[14]. Lo stesso storico[15]
ci narra le solenni feste celebrate nel 586 d. R. dagli edili curuli Nasica
e Lentulo.







Frattanto erasi introdotto presso i Romani l’uso cartaginese di esporre
alle belve i disertori stranieri. Scipione Africano minore, imitando Emilio Paolo,
suo padre, diè giuochi, nei quali espose alle belve disertori e fuggiaschi[16];
e questo fatto ci viene confermato da Valerio Massimo[17]. Questa pena fu
poscia estesa, nelle province, anche ai cittadini romani[18].



La magnificenza delle venationes andò progressivamente crescendo. Quegli
che dava uno spettacolo, ambiva sorpassare nella sontuosità chi avealo dato
precedentemente. Scevola, nella sua edilità, celebrò per primo la caccia di
molti leoni[19], i quali furono esposti nel circo, legati; perchè, essendo questo
per sua natura indifeso, la ferocia di quelle belve poteva produrre funesti accidenti.
Il primo che diè mostra di leoni sciolti fu Silla nell’anno 660 d. R.[20].
È da credersi nondimeno che a tutela degli spettatori si costruissero provvisori
ripari, dacchè sappiamo che quando Pompeo, per festeggiare la dedicazione
del suo teatro, diè un combattimento con elefanti, questi furono esposti
nel circo racchiusi entro cancelli di ferro: e guai se così non si fosse fatto!
Gli elefanti inaspriti per l’uccisione di uno di loro, tentarono di erompere in
massa con grande sgomento e spavento di tutto il popolo[21]. Talchè Cesare,
dieci anni dopo, nell’inaugurazione del suo Foro, volendo dare venationes ed
un combattimento cogli elefanti, a maggior difesa degli spettatori fece scavare
attorno al circo un euripo[22].



Nel 695 d. R. Scauro mostrò per la prima volta un ippopotamo e cinque
coccodrilli, pei quali fece scavare un canale a bella posta[23]. Nel 698 il suddetto
Pompeo, a fine di festeggiare la dedicazione del suo teatro, espose 500
leoni, i quali tutti rimasero uccisi.



Essendo giunta tant’oltre la magnificenza di questi spettacoli, e divenendo
ogni dì più comuni; poichè gli edifici destinati ai giuochi, come i circhi ed i
teatri, non presentavano per le cacce l’opportuna comodità, e d’altronde non
offrivano la sicurezza necessaria agli spettatori[24]; fu d’uopo immaginare un

nuovo edifizio che unisse la sicurezza e la comodità del teatro per gli spettatori
all’ampiezza ed alla vastità del circo per gli spettacoli; vastità che doveasi
anch’essa ridurre in modo che più circoscritta ne fosse l’arena. Fu allora
che Cesare, ispiratosi alla novità di Curione, assai per fermo adatta allo
scopo, uno ne costrusse di legno[25], l’anno 708 d. R. allorchè fè celebrare varî
giuochi onde solennizzare la dedicazione del suo Foro e del tempio di Venere
genitrice[26].



Volendo Curione[27] sorpassare Scauro nell’artifizio, giacchè non poteva
sorpassarlo nella sontuosità dei giuochi di recente celebrati[28], costrusse due
grandi teatri lignei, l’uno vicino all’altro[29]. Terminate le rappresentazioni
drammatiche e mimiche, e tolte le scene, questi due teatri si facevano girare
con tutti gli spettatori, sopra i rispettivi cardini[30]: chiudevansi insieme, ed
unendosi ambedue gli emicicli, formavano un teatro circolare, la cui arena
presentava un vasto campo, attissimo a celebrarvi gli spettacoli gladiatorî.
Meccanismo maraviglioso! Plinio[31], non lontano da quell’epoca, oltremodo
meravigliato ed attonito, confessa di non sapere se meritasse più ammirazione
il genio dell’inventore o il ritrovato; l’artista o chi lo eseguì; il
coraggio di chi l’ordinò o l’imperturbabilità del popolo Romano, il quale si
sottomise ad un tanto azzardato esperimento[32]. È inutile ricordare che questa
macchina agì per soli due giorni: il terzo dì non si osò farla di nuovo girare;
e, lasciati i due emicicli congiunti, si costruirono in mezzo ad essi le scene

temporanee, le quali poi si disfecero, restando fermi gli spettatori. Questa novità
di Curione, cui s’ispirò Cesare, questo ligneo edificio diè l’idea primiera
del Teatro venatorio[33] o Romano ANFITEATRO.


***


Il nome e la cosa ebbero origine ad un tempo. Calpurnio lo disse ovum[34];
Strabone e Dionisio, ambedue dell’epoca augustea, lo chiamarono anfiteatro;
e di questa stessa voce si servì Vitruvio[35]. Ovidio[36] scrisse:



.... structoque utrimque theatro

Ut matutina cervus periturus arena.





Dione: Theatrum venatorium quod et Amphitheatrum dictum est ex eo quod
sedes undique in orbem habeat sine ulla scena[37]. E Cassiodoro: Cum theatrum
quod est hemisphaerium, grecae dicatur Amphitheatrum, quasi in unum
juncta duo visoria, recte constat esse nominatum. Ed altrove: Ovi speciem eius
arena concludens....



All’anfiteatro ligneo eretto da Cesare, ne seguì uno di pietra edificato da
T. Statilio Tauro[38] nel Campo Marzio; e successivamente ne vennero edificati
altri in Roma, nei municipî, nelle colonie italiche ed in altre città dell’Impero[39].
Statilio Tauro eresse il suo anfiteatro per suggerimento di Augusto,
il quale avea progettato l’edificazione di uno che fosse degno della
metropoli del mondo, e pensato di erigerlo media urbe[40]: progetto più tardi
effettuato da Fl. Vespasiano. In Roma, per molto tempo, vi fu il solo anfiteatro
di Statilio Tauro[41]. Caligola principiò a costruirne un altro, ma non lo portò
a compimento[42]. Nerone ne edificò uno di legno[43].







L’anfiteatro fu adunque un’invenzione del tutto romana[44]; e lo scopo
principale e primario di questo edificio fu la venatio; il secondario, gli spettacoli
gladiatorî[45].



Ed ora, prima di dare un cenno sommario di questi spettacoli, crediamo
opportuno presentare ai lettori un quadro generale delle parti costituenti un
anfiteatro, riservandoci di parlarne più minutamente allorquando tratteremo
dell’ANFITEATRO FLAVIO.


***


Le parti esterne di un anfiteatro consistevano nelle arcuazioni che formavano
i portici; questi poi servivano per la comoda comunicazione tra le
gradinate dei diversi piani, e per riparo agli spettatori in caso di pioggia.
I portici constavano: 1º di corridoi, ambulacra; 2º di accessi in piano alle
scale, itinera; 3º di scale, scalae.



Le principali parti interne erano: l’arena e la cavea. La prima avea forma
ovale, ed alle estremità dell’asse maggiore s’aprivano grandi porte per l’introduzione
delle fiere nella mostra precedente il periodo dei giuochi, pel solenne
ingresso della pompa gladiatoria e per l’estrazione dei caduti nella lotta.



L’arena degli anfiteatri era generalmente pensile, e nei sotterranei, hypogaea,
v’erano le celle per le belve, e vi si facevano manovrare le macchine,
pegmata, per gli improvvisi spettacoli[46].







La cavea era la parte ove sedevano gli spettatori. La sua forma era concava
o ad imbuto[47]. Nei maggiori anfiteatri la cavea dividevasi in podium,
gradatio[48] e porticus: in questi la gradatio era divisa in più ordini dalle
praecinctiones, secondo l’altezza dell’edificio; nei minori, in podium e gradatio
indivisa.



Il podium era il terrazzo che circoscriveva immediatamente l’arena; ed
essendo la parte più prossima allo spettacolo, era altresì la parte più distinta.
Elevavasi dall’arena tra i 7 e i 12 piedi; era fornito di parapetto, e difeso
dagli assalti delle fiere per mezzo di reti metalliche e di altri artificiosi ordigni.



L’Imperatore, la famiglia imperiale, i principali magistrati, le vergini Vestali,
il pretore e l’editore dei giuochi prendevan posto nel podium (spectabant
ad podium), il quale era elegantemente ornato.







Le praecinctiones, zone verticali, a piè delle quali girava un viottolo,
iter[49], dividevano la gradatio in ordini diversi, i quali a misura che s’allontanavano
dal podium divenivano meno distinti, ed erano occupati con un
certo ordine gerarchico.



Prima della legge Roscia tutti gli spettatori sedevano alla rinfusa[50]. Plutarco
dice che ai tempi di Silla anche le donne sedettero miste cogli uomini,
ma che poi Ottaviano le separò, e volle che sedessero nel luogo più elevato[51],
e quindi più appartato dall’arena.



Vomitoria erano le aperture o porte per le quali il popolo sboccava su
i gradus o sedili.



Scalaria venivano detti i piccoli gradini corrispondenti ai vomitoria, pei
quali gli spettatori poteano comodamente salire o scendere, onde collocarsi
sui rispettivi sedili: e poichè i vomitoria erano disposti a scacco, e lo spazio
fra tre scalaria costituiva un cuneus, perciò si designò col nome di cuneus
ciascuna delle grandi sezioni della cavea.



I posti si distinguevano fra loro per una linea che trovavasi nei sedili
stessi, ed il luogo assegnato dicevasi locus. Per evitare ogni possibile confusione,
ciascuno spettatore dovea premunirsi di una tessera d’ingresso, la quale
presentavasi ai designatores: a quegli ufficiali, cioè, che si trovavano in ciascun
vomitorium. Nella tessera indicavasi il cuneus, il gradus, ed il posto o
i posti da occuparsi; così, p. e., CVN. III. GRAD. IV. LOC. I.



I falliti e coloro che aveano disperse le loro facoltà, venivano confinati
in luogo separato[52].



I sedili spettavano a coloro i quali li occupavano, purchè appartenessero
al rispettivo ordine gerarchico; ma lasciati, anche per breve tempo, perdevansi.
Ciò si deduce chiaramente dalle parole che Augusto diresse ad un cavaliere
romano. Io, disse questo Imperatore, quando voglio desinare, me ne
vado a casa. Il cavaliere rispose: Tu puoi farlo, perchè non temi ti venga
da altri occupato il posto[53].



Era severamente proibito ai graduati assistere agli spettacoli senza indossare
l’abito che noi diremmo di etichetta[54]. I semplici cittadini doveano
indossare la toga. Si riteneva per cosa indecente il bere mentre celebravansi

spettacoli anfiteatrali[55]; e Lampridio dice di Commodo esser questo stato
uno spudorato, precisamente perchè soleva bere nell’anfiteatro.



Gli spettatori sedevano su appositi assi lignei, stesi sui gradi di pietra.
Ai tempi di Caligola i Senatori usarono cuscini, onde non sedere sulla nuda
tavola[56]. Più tardi i Senatori sederono sulle seggiole, e i loro cuscini passarono
agli Equites. Augusto sedè su di una sedia curule[57]: Tiberio e Seiano
usarono sedie dorate[58].



La forma di queste sellae si vede in molte medaglie; la materia ce l’indica
Orazio[59], il quale le dice «curule ebur», d’avorio; esse competevano
a varie dignità[60].



Seneca[61] rammenta che dal fondo dell’anfiteatro si facevano salire fino
alla cima liquidi odorosi, i quali schizzando in aria, spargevansi a guisa di
minutissima pioggia. Queste effusioni si dissero sparsiones, o, come leggesi
presso l’altro Seneca[62], pioggia profumata.



Gli spettatori venivano riparati dai raggi del sole da tende, vela; e queste
costituirono poi il famoso velarium, di cui ben presto parleremo.


***


Gli spettacoli che si celebravano nell’anfiteatro facevano parte, come tutti
gli spettacoli, della religione pagana; ed erano sacri: la caccia a Diana[63],

i combattimenti gladiatorî a Marte[64]. Prudenzio chiama i ludi gladiatorî triste
sacrum.



Negli spettacoli venatorî i combattenti dicevansi venatores e bestiarii, e
quegli che dava i giuochi appellavasi editor o munerarius o munerator.
I questori, i pretori, e specialmente gli edili, nell’epoca della Repubblica, onde
cattivarsi, come dicemmo, la benevolenza del popolo e quindi poter ascendere
più agevolmente a più alte cariche, furono coloro che più particolarmente
davano tali spettacoli. Durante l’Impero furono celebrati dagli Imperatori
e da quei che venivano promossi al consolato. I magistrati tanto al
tempo della Repubblica che dell’Impero imponevano tasse alle province per
affrontare le spese dei giuochi che si celebravano in Roma. Cicerone esimè

l’Asia da questa tassa[65]. Non di rado i ricchi lasciarono in testamento legati
per la celebrazione di cotesti spettacoli; e questi legati entravano nella categoria
di quelli che dicevansi ad honorem civitatis[66].



Tra le occasioni in cui davansi questi giuochi, alcune erano ordinarie
o di data certa; straordinarie o di data incerta altre. Le prime erano: il
natale dei Cesari[67] e l’anniversario di qualsiasi fausto avvenimento[68]. Le
seconde: l’assunzione all’Impero od al Consolato; la dedicazione di un pubblico
edifizio[69]; pro salute Caesaris[70]; le nozze di questo[71]; la partenza
dell’Imperatore per la guerra; la vittoria, il trionfo, i funerali di un personaggio
ragguardevole, ecc. Opportuni AVVISI o EDITTI, notificavano al popolo
l’ordine dei giuochi, il motivo ed il giorno della loro celebrazione[72].







Le belve per gli anfiteatrali spettacoli romani provenivano dalle province
dell’Impero, ed anche da paesi stranieri. Gli orsi si traevano dai boschi della
Caledonia e della Pannonia; i leoni e le pantere dall’Africa[73], e specialmente
dalla Numidia: la quale regione, al dire di Plinio, non rendeva altra
cosa di qualche importanza che il marmo numidico e le belve[74]. Le tigri
provenivano dalla Persia; i crocota (Κροκωτά) ed il rinoceronte dall’India; e
dall’Egitto i coccodrilli e gli ippopotami.



La caccia delle belve facevala quei che aveva in animo di dare gli spettacoli;
ma poichè erano gli Imperatori coloro che soventemente celebravano
le venationes, questi stipendiavano a tal uopo un gran numero di venatores,
i quali dovevano curare di prendere le belve senza danneggiarle. Prese che
fossero, venivan consegnate ai mansuetarii, i quali le conducevano in Roma,
le domavano, le custodivano ed ammaestravano. Una classica testimonianza
di questi ammaestramenti l’abbiamo in Marziale[75]:



Picto quod iuga delicata collo

Pardus sustinet, improbaeque tigres

Indulgent patientiam flagello:

Mordent aurea, quod lupata cervi,

Quod frenis libyci domantur ursi

Et quantum Calydon tulisse fertur

Turpes esseda, quod trahunt bisontes,

Et molles dare iussa, quod choreas

Nigro bellua nil negat magistro:

Quis spectacula non putet deorum?

Haec transit tamen, ut minora quisquis

Venatus humiles videt leonum,

Quos velox leporum timor fatigat,

Dimittunt, repetunt, amantque captos

Et securior est in ora praeda;

Laxos cui dare perviosque rictus

Gaudent et timidos tenere dentes;

Mollem frangere dum pudet rapinam:

Stratis cum modo venerint iuvencis.

Haec clementia non paratur arte,

Sed norunt, cui serviant leones.





Da questi versi vediamo chiaramente quale accurata diligenza si ponesse
ai tempi di Domiziano nella celebrazione dei giuochi anfiteatrali; ed inoltre

vediamo (il che si legge in altri epigrammi di Marziale) che non sempre, negli
anfiteatri, si rappresentarono scene sanguinose. È certo però che i custodi,
mansuetarii, sapevano, con altri modi e quando faceva d’uopo, far montare
le fiere in furore[76].



Le belve si facevano pervenire in Roma in carri ed in barche, legate o
racchiuse in gabbie, secondo la loro fierezza[77]; e per pedaggio v’era un
dazio del 40%[78].



I Senatori erano esenti da questo dazio; e Simmaco[79] reclama e dice
che il dazio dovrebbe gravare i soli negozianti e speculatori.



Nei graffiti scoperti il 1874 nell’Anfiteatro Flavio, come pure nel bassorilievo
Torlonia[80] ed in un musaico del Museo Gregoriano e negli stucchi
del sepolcro Pompeiano di Scauro, nonchè in diversi altri monumenti, le belve
sono rappresentate avvinte da una lunga e forte corda, od attaccate ad un
anello fissato in terra, o strette da una duplice fascia, che cinge alle medesime
il petto e la parte anteriore del ventre.



Il trasporto delle fiere si faceva in carri pubblici; e, se questi non erano
sufficienti, s’usavano pur anche carri privati[81].



Il già citato Claudiano ci riferisce la difficoltà che incontravasi nell’imbarcare
le fiere; difficoltà, però, chè abilmente superavasi dagli agili mansuetarii.







Gli elefanti ed i leoni si spaventavano con le fiaccole: anzi i primi rimanevano
atterriti udendo il grugnito del porco, ed i secondi riconducevansi
nella cavea facendo velocemente voltar direzione alle ruote di un curricolo[82].



Giunte le fiere alla loro destinazione, l’editor era in dovere di depositarle
in luogo sicuro, od anche in casa sua[83]. In Roma s’era costruito un recinto
a questo scopo, e si disse vivarium[84], perchè conteneva o racchiudeva belve
vive. Il vivarium era un ampio recinto, con celle per le bestie feroci, e con
campi e selve per il nutrimento (pascolo) dei cervi, delle damme, delle
lepri ecc.[85], che doveano esibirsi nei giuochi. Il famoso e grande vivarium
romano era presso la porta Prenestina[86], ed era custodito dai militi delle
coorti pretorie ed urbane. Ciò lo rileviamo da un’epigrafe scoperta in Roma
l’anno 1710, che porta la data consolare dell’anno 241 dell’età nostra[87].



Le belve si trasportavano dal vivarium all’anfiteatro racchiuse in gabbie:
il dì antecedente allo spettacolo si esponevano alla pubblica vista, perchè il
popolo traesse idea della fierezza, rarità e numero di esse; e, al principiare
dei giuochi, venivano introdotte colle stesse gabbie nei sotterranei.



Gli spettacoli venatorî rappresentavano punti molto variati: voli, scene
mitologiche, Orfeo attraente le belve, Prometeo al Caucaso, ecc.; e talvolta
l’arena cangiavasi repentinamente in selva o sprofondavasi in una voragine,
donde uscivano fiere. Strabone parla di un ladro siciliano, il quale, essendosi
fatto chiamare figlio dell’Etna, fu posto su di un’alta macchina raffigurante
il monte Etna. Caduta ad un tratto la macchina (pegma), il reo precipitò fra
le gabbie delle fiere, le quali pareva covassero in quel monte, e ne fu lacerato.







Le venationes non sempre, come già si disse, erano cruente. Spesso bestie
innocue, come lepri, cervi, damme ecc., lottavano tra di loro; talvolta mettevansi
insieme bestie di questa natura con quelle di un istinto più fiero, come:
leoni, tori, ecc.[88]; ma così ammaestrati a non nuocere, che recava vera maraviglia
agli spettatori. Marziale[89] più volte ricorda il giuoco di una lepre
che, inseguita da cani, rifugiavasi nell’aperta gola di un leone, senza che questo
le recasse danno (?). I leoni s’avvezzavano a sostenere delicati gioghi sul
collo; le feroci tigri, i cervi e gli orsi della Libia s’assuefacevano al freno ed
al flagello, quasi fossero cavalli; i cignali della Caledonia si lasciavano legare
al collo ed alla bocca; i bisonti traevan carri, e l’elefante ballava ai cenni
del suo nero maestro[90]. Nerone, nei giuochi che diede in onore di sua madre,
fece venire un elefante funambolo, che s’innalzò fino al portico superiore
del suo ligneo anfiteatro; cioè a 25 tese, camminando in cadenza sulla corda,
e recando un uomo sulle spalle[91].



Ma se questi spettacoli erano alle volte incruenti, non di rado divenivano
pur anche sanguinosi. Spesso, mentre le belve lottavano fra loro, si facevano
attaccare dagli uomini. In questo caso, i venatores, ben armati ed istruiti dal
loro magister, a piedi od a cavallo, vestiti di sola tunica[92], col braccio sinistro
difeso da un panno che l’avvolgeva, inseguivano la belva; e con aste
o spade, o scoccando strali, davan mostra della loro arte e del loro coraggio[93].







La venatio era ordinariamente un’intrapesa libera e volontaria; ma spesso
i padroni punivano i servi colpevoli, e la pubblica autorità i delinquenti, facendoli
discendere sull’arena e pugnare colle fiere; e se essi erano rei di delitti
gravissimi e capitali, venivano esposti alle stesse fiere legati ed inermi.
Così uno di essi fu, sotto le sembianze di Laureolo, esposto ad essere sbranato
da un orso; ed un altro sotto quelle di Prometeo, fu esposto alla rapacità di
un avvoltoio.



La caccia delle belve precedeva in ordine tutti gli altri spettacoli anfiteatrali:
quindi davasi ordinariamente il mattino[94]. Durante la pugna, teneri
garzoncelli rimovevano l’insanguinata sabbia sparsa sull’arena: e Marziale[95]
racconta che un giorno due di questi fanciulli vennero divorati da un leone,
dimentico degli ammaestramenti ricevuti!



Nam duo de tenera puerilia corpora turba,

Sanguineam rastris, quae renovabat humum,

Saevus et infelix furiali dente peremit:

Martia non vidit maius arena nefas!





I cadaveri dei venatores e dei gladiatori venivano condotti allo spoliarum,
facendoli uscire dalla porta libitinaria. Così si celebravano le venationes fino
all’epoca costantiniana; dopo quel tempo si moderarono in guisa da bandire
quanto sapesse di crudeltà: gli spettacoli si ridussero a semplici apparenze
e ad una caccia sicura, e seguitarono a celebrarsi in questo modo fino al secolo
VI[96].


***


Abbiamo detto che i Romani si servirono degli anfiteatri per celebrarvi
pur anche gli spettacoli gladiatorî. Diamo adunque pur di questi un cenno
sommario e generale.



L’uso dei sanguinosi e barbari combattimenti gladiatorî venne in Italia
dalla Lidia (Asia Minore). Ebbero origine dal crudele costume di scannare i
prigionieri sulle tombe dei defunti eroi. Nei funerali di Patroclo furono uccisi
dodici adolescenti troiani[97]; ed a placare le anime degli Etruschi, quei di
Tarquinia immolarono 307 soldati romani caduti prigionieri[98].







Per temperare l’orrenda inumanità di quest’atto, si permise poscia che i
prigionieri combattessero fra loro presso la suddetta tomba fino ad esalare su
di essa il loro spirito. Ritenevasi ciò per un dovere dei vivi verso i morti;
perciò questa lotta si disse munus, e l’editore munerarius: munus dictum
est ab officio . . . . officium autem mortuis hoc spectaculo facere se veteres
arbitrabantur[99]. L’asserzione di Tertulliano vien confermata da Servio[100];
ed è perciò indiscutibile che presso i popoli s’immolassero gli uomini, non
soltanto agli dei, ma eziandio ai defunti.



Nel 496 d. R. i due fratelli Bruti, per onorare la memoria del loro padre,
diedero, nei funerali di questo, siffatti spettacoli[101]. Seguendo l’esempio dei
Bruti, simili ludi cruenti si celebrarono poscia per onorare la memoria di altri
illustri personaggi, e man mano si estesero anche ai funerali di persone private;
e vi fu chi giunse a tal estremo da lasciar per testamento agli eredi
l’obbligo di dare questi ludi.



I giuochi gladiatorî si celebrarono anche per rappresentare l’uso dell’armeggiare
e di pugnare di altre nazioni o di un corpo militare; ma finalmente
si ridussero anch’essi a spettacoli di semplice divertimento. La loro celebrazione
fu allora affidata ai magistrati, cioè: ai Pretori, agli Edili, e, all’epoca
dell’Impero, ai Questori. Anche i privati davanli sovente a proprie spese[102].



Anche i gladiatori come i venatores, spesso si dedicavano volontariamente
a tal mestiere[103], mediante patti particolari concernenti il tempo del servizio
e la retribuzione; e chi gl’ingaggiava era in dovere di alimentarli con cibo
abbondante, onde potessero acquistare le forze necessarie all’arte loro, dabantur
in saginam[104]. Appositi maestri insegnavano ad essi i diversi generi di

combattimenti, habebant doctores et magistros, i quali erano per lo più gladiatori
emeriti, e venivan detti lanistae[105]: i discepoli dicevansi bustuarii[106].
Oltre al lanista, in ogni collegio, ludus[107], v’era il procurator ed il medicus.



Fra i gladiatori s’iscrissero eziandio persone libere e primarî cittadini, i
quali, o per aver dilapidato il loro patrimonio, o per fare cosa grata ai principi,
abbracciavano quella barbara professione. Ricevevano essi un determinato
salario, detto auctoramentum, laonde furono soprannominati auctorati.



Ma non tutti i gladiatori, ripeto, erano volontarî. Talvolta erano disgraziati
prigionieri, vilmente venduti a maestri di scherma; oppure dati agli Imperatori
allo scopo di esibirli in siffatti spettacoli; o, finalmente, servi condannati
alla pena di morte.



I collegi (ludi) ove dimoravano i gladiatori erano edificî rettangolari, con
camere o celle separate e coll’ingresso verso l’interno. Un peristilio della
stessa forma avea nel mezzo descritta un’area ovale circondata da sedili. Erano
insomma edificati a foggia di piccoli anfiteatri, i quali servivano evidentemente
per gli esercizi dei bustuarii.



Negli ultimi tempi della Repubblica i ludi erano così vasti, che Cicerone[108]
scrisse ad Attico «Cesare a Capua avere raccolto in un sol ludo 5000 di
quella classe di gladiatori appellati secutores». Donde appare quali ingenti
spese incontrassero i potenti per stipendiare e mantenere una turba sì enorme;
e qual pericolo corresse la Repubblica, allorchè Spartaco, insieme con Crisso,
Enomao ed altri trenta; rotto il ludo gladiatorio di Lentulo, in Capua, ed ingrossando
man mano la turba di altri gladiatori, schiavi fuggiaschi e scellerati
di ogni sorta, pose a soqquadro l’Italia, scorrendola da Capua a Modena,
da Modena a Reggio, e minacciando seriamente Roma colla disfatta subita dagli
eserciti pretori e consolari.



Allorquando i gladiatori erano per esibirsi in un pubblico combattimento,
scrivevan essi il loro nome su tavolette, le quali venivano poscia esposte alla
pubblica vista[109]. Nel primo giorno della pugna l’editore dello spettacolo gladiatorio
formava le coppie[110]: destinava, cioè, a ciascun gladiatore il suo rivale

o particolare avversario. Ciò fatto, prima che i gladiatori venissero alla
vera pugna, eseguivano la così detta praelusio[111], vale a dire, schermivano
nell’arena con spade lignee, rudibus batuebant[112]. Ad un segno determinato
i gladiatori impugnavano l’arma vera, remotis lusoriis armis, e ad decretoria
veniebant; prendeva ciascuno la propria posizione, ed avendo lo sguardo fisso
alle mosse dell’avversario, s’assalivano a vicenda, alter alterum petens, cercando
di scansare possibilmente il colpo vibrato, apta corporis declinatione
ictus exibat. Lottando più coppie insieme[113], non di rado accadeva che uno
ferisse l’avversario attraverso il fianco di un altro. Allora gridava: habet!
oppure hoc habet! è ferito! A questo punto il vinto deponeva le armi, ed alzava
le dita della mano destra chiedendo così al principe ed al popolo la missio,
ossia il favore di tornare a combattere dopo un giorno di riposo. Per lo
più avveniva che il ferito, abbassando le armi, portavasi all’estremità dell’arena
e scongiurava il popolo a volergli concedere la vita. Se questo lo voleva
salvo, premebat pollicem; al contrario, alzava il pollice se volealo morto.
Dietro una crudele negativa del popolo o del Principe, il disgraziato gladiatore
ferito, dovea, ad ogni costo, riprendere le armi e proseguire intrepidamente
la lotta. Combattendo in tal guisa i due gladiatori Prisco e Vero, con sorte
eguale, il popolo, a grandi clamori, chiese per essi la missio. Ma l’Imperatore
non volle infrangere la legge: inviò agli spettatori varî doni, onde attendessero
con pazienza l’esito del certame; e questo procedè e finì con ugual sorte;
giacchè i due gladiatori pugnarono pari, e pari soccombettero: caddero, cioè,
ambedue gravemente feriti. Cesare mandò loro le palme e le rudi, premio che,
come in breve vedremo, solevasi dare ai gladiatori emeriti[114].



I combattenti distinguevansi fra loro dalle armi e dalla maniera di lottare.
I secutores avean per armi la galea (elmetto), il clypeus (scudo) ed una
spada (gladius)[115]. Il secutor veniva accoppiato al reziario[116], sicchè ciascun
secutore battevasi con un reziario[117]. Questi portava in testa il galerum; e

le sue armi erano: una lancia a tre denti (tridens o fuscina) ed una rete[118].
Se gli riusciva di avviluppare nella rete il suo avversario, correva tosto a trafiggerlo
col tridente[119], mentre l’infelice secutor, così miseramente avviluppato,
procurava liberarsi e difendersi.



I Myrmillones aveano in capo un elmetto gallico, e, per cimiere, l’effigie
di un pesce. Per armi usavano uno scudo ed una spada gallica, cioè, senza
punta. I loro rivali erano i Thraeces, Trhexes o Traces[120]. Ebbero questo
nome perchè usavano le stesse armi ed arnesi dei nativi della Tracia, cioè,
la sica e la parma. La sica era un coltello a lama un po’ curva ed a punta
acuta; la parma era il piccolo scudo tracio, quadrato nel contorno ma convesso
nella superficie[121]. Talvolta il Mirmillone era contrapposto al reziario[122],
il quale, durante la pugna, non cessava di ripetere cantando: «Non te
peto, piscem peto; cur me fugis, Galle?».



I Samnites[123] aveano per avversarî i Provocatores, detti anche Velites.
I primi si dissero eziandio Hoplomachi[124], forse perchè, giusta l’uso dei soldati
sanniti, aveano il petto difeso da una spugna[125]; ed erano intieramente

armati quasi come legionarî di Roma. Avean per armi: uno scudo d’argento
intagliato, ed una spada. Nel braccio destro, che trovavasi indifeso, avevano
un bracciale (manica)[126]. Un gambale (ocrea) custodiva e difendeva loro la
gamba sinistra[127]: oltre a ciò usavano un cimiero ornato di pennacchi, od
un elmo chiuso, con ale (pinnae) ai lati[128], per cui il loro avversario dicevasi
Pinnirapus[129].



I gladiatori che, a guisa dei Brettoni, combattevano sui cocchî, ex essedis[130],
si dissero essedarii; quelli che cavalcavano bianchi cavalli, ed avevano

gli occhi bendati, andabatae[131]; se armati di due spade, si dicevano
dymachaeri[132]; quelli finalmente che con un laccio accalappiavano, rovesciavano
ed uccidevano l’avversario, chiamavansi laquearii.



I gladiatori mantenuti dagli Imperatori si dissero fiscales[133]; coloro che
rimpiazzavano gli stanchi od i vinti, supposititii; i meridiani erano i gladiatori
e i venatores superstiti dopo un combattimento, i quali, sull’ora del mezzodì,
senza usare arte o difesa, doveano trucidarsi a vicenda[134]; ed i cubicularii
eran quelli che lottavano durante i banchetti[135].



I cadaveri dei gladiatori si trasportavano allo spoliarum, trascinandoli
agganciati con adunchi uncini. Ivi stesso erano condotti i feriti omai incapaci
di battersi; i quali, se si vedeva che non avrebbero potuto sopravvivere alle
mortali ferite, venivano irremissibilmente uccisi.



I premî dei vincitori consistevano, per lo più, in palme, od in corone di
palma con nastri multicolori, palma lemniscata; alle volte poi erano premiati
con danaro od anche con una bacchetta di legno, rudis.







I monumenti che ci mostrano i gladiatori, quali sono gli stucchi pompeiani,
i mosaici delle ville Albani e Borghese (oggi Umberto I), i bassorilievi
vaticani, quelli della villa Pamphili, ecc.; mentre ci fanno conoscere la varietà
delle armature e la ricchezza dei costumi, ci addimostrano altresì la
splendidezza di simili spettacoli, e, per un momento almeno, ci distraggono
dalla crudeltà e barbarie delle descritte istituzioni.



Questi cruenti spettacoli continuarono a celebrarsi legalmente fino all’anno
325 dell’èra volgare, allorchè Costantino, da Beirout (Berito), diresse a
Massimo, prefetto del Pretorio, una legge con data del 1º Ottobre, per la quale
proibiva i giuochi gladiatorî; ed ai delinquenti commutava la pena della pugna
con quella delle miniere[136].



Ma questa legge fu ben tosto violata; anzi nelle province orientali forse
non fu mai osservata: giacchè la legge seconda, dello stesso titolo, diretta da
Costanzo e Giuliano ad Orfito, prefetto di Roma, in data del 16 Ottobre, mostra
che nel 357 quei giuochi erano ancora in vigore; e la terza legge sullo
stesso oggetto, emanata da Arcadio ad Onorio nel 397, non solo ci rende certi
che gli spettacoli gladiatorî continuavano, ma ci addimostra ben anche l’esistenza
dei ludi. Ciò stesso l’apprendiamo da S. Agostino[137] e da Prudenzio[138]:



Respice terrifici scelerata sacraria Ditis:

Cui cadit infausta fusus gladiator arena.

Heu, male lustratae phlegetontia victima Romae!

Nam quid vesani sibi vult ars impia ludi?

Quid mortes iuvenum, quid sanguine pasta voluptas?

Quid pulvis caveae semper funebris et illa

Amphitheatralis spectacula tristia pompae?





E sul finire dei poema, Prudenzio esorta Onorio a por fine a quei cruenti
spettacoli con queste parole:



Tu mortes miserorum hominum prohibeto litari,

Nullus in urbe cadat cuius sit poena voluptas:

Nec sua virginitas oblectet caedibus ora,

Iam solis contenta feris infamis arena,

Nulla cruentatis homicidia ludat in armis.





E non tardò più guari una propizia occasione per abolire onninamente
quei giuochi. Narra Teodoreto[139], che regnando Onorio[140] un monaco di nome

Telemaco partì dall’Oriente alla volta d’Italia, col fine di far cessare gli spettacoli
gladiatorî. Giunto in Roma, discese nell’arena e tentò di far deporre le
armi ai gladiatori. Ma gli spettatori, che erano pagani e che tanto diletto ritraevano
da simili combattimenti, insorsero contro di lui, e l’uccisero[141].



Allora Onorio abolì per sempre gli spettacoli gladiatorî.










L’ANFITEATRO FLAVIO
NEI SUOI VENTI SECOLI DI STORIA.









PARTE I.
DALLE ORIGINI AL SECOLO VI DELL’ERA VOLGARE.

CAPITOLO PRIMO.
Edificazione — Dedicazione — Feste inaugurali — Medaglie
commemorative — Spese approssimative — Epigrafi.




Due furono gli anfiteatri stabili in Roma: quello di Statilio Tauro ed
il FLAVIO[142]. L’anfiteatro Taurense fu di piccole dimensioni[143], e, fin dai
primi tempi della sua costruzione, di pochissimo uso[144]; la sua durata poi fu
breve, giacché sotto l’Impero di Nerone, s’incendiò[145].



«Gli avanzi di esso e il nome a questi rimasto, dice il Maffei[146], ne avranno
fatta far menzione a Vittore, non dovendosi già credere che gli edifizî e le
cose da lui nominate fossero a suo tempo ancora tutte in essere e in uso».



Augusto ideò di edificare un anfiteatro nel centro di Roma[147], e precisamente
fra i monti Palatino, Celio ed Esquilino; ma il suo progetto non fu
effettuato. L’attuazione di quell’idea era riservata a Fl. Vespasiano il quale,
nell’anno ottavo del suo consolato[148], essendo già terminata la guerra giudaica[149],
pose mano alla grandiosa opera. Scelse allo scopo il sito prescelto

da Augusto, urbe media[150], sito detto Ceriolense[151], che Nerone avea ridotto
a foggia di lago o golfo, circondato da grandi edifizî[152], e che perciò dicevasi
stagnum Neronis.



Marziale[153] ne conservò la memoria in quel distico:



Hic ubi conspicui venerabilis Amphitheatri

Erigitur moles STAGNA NERONIS erant.[154]





Pietro Rossino[155] scrisse che il Colosseo fu compiuto in quattro mesi (!!),
e che vi lavorarono 12,000 Ebrei condotti schiavi da Tito. Nessuno storico ci
ha tramandato quanto Rossino afferma. Anzi Giuseppe Flavio (il quale trattandosi
di un tanto lavoro eseguito dai suoi connazionali, non avrebbe mancato
di segnalarlo nelle sue opere) non ne fa motto. Soltanto ci dice[156] che Tito
trasportò in Italia, pel suo trionfo in Roma, oltre i capi Simone e Giovanni,
700 uomini e non più. Narra altresì[157] che le altre migliaia di Ebrei prigionieri
erano stati o venduti, o fatti morir d’inedia o trucidati o condannati alle miniere
d’Egitto o distribuiti nelle province, per esser consumati dal ferro e dalle bestie[158].



Dopo due anni[159] l’edifizio era giunto al terzo gradus; ma Vespasiano
non ebbe la sorte di vederlo compiuto, perchè la morte lo sorprese. Suo figlio
Tito gli successe e nell’Impero e nel proseguimento del lavoro del colossale
Anfiteatro. Questi aggiunse altri due gradus ai tre già costruiti da suo padre[160];
e, nell’anno 80 dell’èra nostra, ne fece la solenne dedicazione.



Eutropio e i cronologi Eusebio, Di S. Prospero e Cassiodoro, attribuirono
a Tito la maggior parte dell’opera del Flavio Anfiteatro[161].







Neppur Tito compì del tutto l’opera: fu Domiziano, fratello e successore
di lui, quegli che, come ci dice il cronografo dell’anno 334[162], condusse
l’opera dell’Anfiteatro usque ad clypea. Che cosa si debba qui intendere per
clypea, lo vedremo nel prossimo capitolo. «Gli atti arvalici, dice il ch. Professor
R. Lanciani[163] sono un documento insigne per riconoscere a quale
punto di perfezione fosse stata condotta la fabbrica dell’Anfiteatro circa la
metà dell’anno 80. Questi atti parlano di tre meniani, che sono: il MAENIANVM
PRIMUM con un minimo di otto gradini marmorei, diviso in cunei;
MAENIANUM SECUNDUM anch’esso diviso in cunei, nella parte più alta del
quale (M. II. SVMMVM) gli Arvali, cioè i ministri inferiori del Collegio, avevano
ottenuto posto in quattro gradini marmorei: il MAENIANVM SVMMVM
IN LIGNEIS, diviso in tante tabulazioni, quanti erano gli intercolunnî del portico
(e gli archi da basso) con un minimo di undici sedili di tavole. Siccome
a queste tre zone principali di sedili marmorei o lignei dobbiamo aggiungere
per altre ragioni il podio dei senatori (per non parlare dell’arena, del pulvinare
imperiale, ecc.), e siccome la divisione del terzo meniano in tabulazioni
suppone la esistenza del portico; se ne deduce la conseguenza che, nell’anno 80,
quando fu solennemente dedicata la fabbrica, essa era stata recata a compimento,
salvo forse nei particolari dell’ornamentazione, i quali saranno stati
perfezionati da Domiziano».



Giustissima deduzione, che a me sembra confermata dai fatti. L’ordine
Composito, combinazione dell’Ionico col Corintio, fu invenzione dei Romani.
Esso fu usato, benchè vagamente, fin dagli ultimi tempi della Repubblica[164];

ma dall’esempio più antico che possediamo[165], si può fondatamente dedurre
che questa combinazione fu ridotta ad ordine architettonico ai tempi dei Flavî,
e precisamente sotto il regno di Domiziano, allorquando il Senato eresse in
onore del Divo Tito, l’arco trionfale.



Ora se Domiziano avesse aggiunto all’Anfiteatro Flavio l’ultimo piano, forse
noi non vi vedremmo ripetuto l’ordine Corintio, ma vi troveremmo adoperato
il Composito; ordine, direi quasi, Domizianeo. Anzi io congetturo che la
costituzione del nuovo ordine architettonico sia nata appunto dalla ripetizione
del Corintio fatta negli ultimi due piani dell’Anfiteatro regnando Tito; e che questa
ripetizione abbia fatto pensare a Domiziano, o meglio ai suoi architetti, ad un
quarto ordine propriamente detto, da adoperarsi in avvenire ed in casi analoghi.



Nè sembra far ostacolo a questo ragionamento l’ordine Composito adoperato
nel colonnato del portico del sommo meniano in ligneis: giacchè convien
riflettere che, se dall’iscrizione degli Arvali dobbiamo necessariamente dedurre
l’esistenza dell’ultimo piano dell’Anfiteatro e del colonnato del meniano sommo;
non possiamo però da quella parimenti dedurre di qual materia fossero le colonne
di quel porticale al momento dell’inaugurazione dell’Anfiteatro. Pare
quindi potersi ragionevolmente opinare, che, portata sostanzialmente a compimento
la gigantesca mole colla costruzione del muraglione esterno dell’ultimo
piano, Tito, onde non protrarre più oltre la bramata solennità, abbia
fatto costruire provvisoriamente in legno quel colonnato. E quest’ipotesi vien
confermata dalla stessa lapide dei Fratelli Arvali, nella quale, come dicemmo,
si legge che i gradi del meniano sommo erano di legno e divisi in cunei da
lignei tavolati. Morto Tito, Domiziano avrebbe compito l’opera del fratello
sostituendo alle colonne lignee, forse di ordine Corintio, le colonne di marmo
di ordine Composito[166], e perfezionandone l’ornamentazione. Se così fosse, la
mia supposizione metterebbe in concordanza il cronografo del 334 coll’iscrizione
degli Arvali[167].








Fig. 1ª.




Nella dedicazione dell’Anfiteatro Flavio[168], vero portento della romana
grandezza, e del quale Marziale[169] dice enfaticamente:



Omnis caesareo cedat labor amphitheatro

Unum prae cunctis fama loquatur opus.






Tito fe’ celebrare straordinarie e sontuosissime feste; alle quali, se vogliamo
prestar fede alle parole dello stesso poeta, concorse gente da ogni parte della
terra[170]. Suetonio, nella vita di Tito, ci dice che in quella solenne circostanza,
oltre agli sceltissimi e ricchi spettacoli gladiatorî e alle venationes, ebbero
luogo pur anche i combattimenti navali[171] in veteri naumachia. Il passo di
Suetonio, che noi riportiamo in nota, come si legge è un po’ oscuro; e non è
facile comprendere ciò che quegli voglia intendere per quell’«in veteri naumachia»[172],
e con quell’«uno die quinque millia ferarum». Cassiodoro[173]
conviene con Suetonio relativamente al numero delle fiere, e a G. B. Nolli non
parve improbabile il racconto di Suetonio[174].



Più chiara e particolareggiata è la descrizione che di quelle sontuose
feste inaugurali ci fa Dione. «Le gru, Egli dice[175], tra di loro pugnarono[176],
e quattro elefanti e novemila tra fiere e pecore, furono uccise; le quali anche
le donne, non però nobili, insieme cogli uomini si diedero a ferire. Molti uomini
pugnarono altresì alla foggia dei gladiatori; molti ancora riuniti pedestri
e navali combattimenti eseguirono. Perciocchè riempiuto d’acqua di repente
lo anfiteatro, in esso introdotti furono cavalli e tori ed altri animali mansueti,
che addestrati erano a fare tutto quello che usi erano a fare in terra. Uomini
ancora introdusse Tito nelle navi, i quali divisi in Corciresi e Corintii, colà
pugnarono in costume navale. Altri ancora, fuori della città, pugnarono nel
bosco di Caio e Lucio[177], che Augusto per quella cagione avea fatto scavare.
Conciossiacchè colà il primo giorno un combattimento di gladiatori si eseguì,
e l’uccisione di molte fiere, coperto essendosi con tavole il lago dalla parte

che risguarda le statue, e al di fuori tutto circondato ugualmente di un tavolato.
Il dì seguente celebrati furono i giuochi Circensi; il terzo giorno si diede
un combattimento navale di tremila uomini, che susseguito fu da una pugna
di fanti. Perciocchè gli Ateniesi, superato avendo i Siracusani (giacchè sotto
questo nome pugnato avevano), scesero nell’isola, ed assalito avendo certo
muro che intorno al monimento di quel luogo era condotto, lo presero. Per
cento giorni[178] durarono quegli spettacoli atti a pascere la vista. Ma utile
riuscì ancor questo alla plebe, perchè Tito piccioli globi di legno da luogo
eminente nel teatro gettava, i quali tessere contenevano coll’indicazione di
qualche vivanda, di una veste, e di un vaso d’argento o d’oro, di cavalli, di
giumenti, di bestiami e di servi. Chiunque, alcuno di quei globetti coglieva,
portavalo al dispensatore de’ donativi, e la cosa che dentro era scritta, conseguiva».



Tito dedicò l’Anfiteatro in nome proprio e non in quello del padre; ed a
questa dedicazione, nonchè alle sontuose feste e giuochi in quell’occasione
celebrati, alludono due medaglie, portanti nella parte dritta la figura di Tito,
assisa sopra trofei ed in atto di presentare un ramoscello d’olivo; e, sul rovescio,
l’Anfiteatro con la Mèta Sudante a sinistra[179], ed un portico a doppio
ordine di colonne a destra: prospetto che corrisponde alla parte dell’edificio
che guarda il Celio, il cui arco, prossimo al centrale del primo ordine esterno,
portava il numero I[180]. Che il cono che osservasi a sinistra dell’Anfiteatro rappresenti
la Mèta Sudante, checchè ne dica il Maffei[181], non v’ha ormai chi dubiti.
Ma che cosa sia quel portico a doppio ordine di colonne che si scorge
a destra, è ancora molto disputabile. Se col Guattani[182] e col Nibby[183] si
volesse ritenere che quel portico abbia comunicato col palazzo di Tito sull’Esquilino,

noi non ci sapremmo spiegare come esso si potesse vedere dal
lato opposto dell’Anfiteatro. Il prospetto dell’edificio rappresentato nella medaglia
corrisponde, come si è detto, alla parte che guarda il Celio. Ma a destra
di chi guarda l’arco centrale, prossimo al fornice che portava il numero I,
non v’è certamente l’Esquilino. Che cosa adunque potrebbe rappresentare quel
portico? Forse un luogo ove s’intrattenevano le persone di riguardo, allor
chè i raggi del sole eran troppo ardenti, facendovi combattere qualche coppia
di gladiatori?[184] — Forse un luogo coperto destinato al ritiro di chi
voleva sollevarsi un poco dall’incomodo di stare nell’Anfiteatro molto tempo
per tornarvi tosto, o per ristorarsi, giacchè nell’Anfiteatro era proibito il
bere, ecc.?[185] — Forse un apoditerio, o finalmente un propilèo?[186].



Fra tante opinioni, anch’io mi permetto esprimere la mia.



Sappiamo che l’Anfiteatro è opera dei Flavî: Vespasiano lo incominciò,
Tito proseguì l’edificio e lo dedicò, Domiziano lo portò a compimento. Sappiamo
inoltre che Tito costrusse presso l’Anfiteatro le sue Terme, e che, finalmente,
Domiziano ristabilì la Mèta Sudante, facendola assai bella e decorata[187].
Non potremmo adunque congetturare che in quelle medaglie si siano
volute commemorare simultaneamente le tre famose opere dei Flavî, vale a
dire, l’Anfiteatro, le Terme e la Mèta Sudante? E questa congettura non si
rende ancor più verosimile se si rifletta che solamente nelle medaglie dei
Flavî vediamo effigiato il portico a doppio ordine di colonne? Se così fosse,
il portico di cui parliamo sarebbe una parte delle Thermae Titianae[188]. Le
ragioni poi che ci spingono a ritenere le Terme di Tito verso il Laterano
piuttosto che sull’Esquilie, le esporremo a suo luogo[189].



La prima di queste medaglie ha l’iscrizione:



IMP. T. CAES. VESP. AVG. P. M. TR. PPP. COS. VIII S. C.[190]

                                      Anno 883/80





Tito fu console per l’ottava volta l’anno 80; i titoli corrispondono a quelli
di un Imperatore vivente. L’altra medaglia ci mostra Tito già morto, poichè
gli si dà in essa il titolo di DIVO.[191] Il Nibby opina che Domiziano sia stato
colui il quale fece coniare queste due medaglie; e che, per conservare quest’imperatore

la data della dedicazione fatta dal fratello, abbia unito alla
prima medaglia i titoli di lui come ancor vivente; e, sull’altra, ne abbia fatta
l’apoteosi, dandogli il titolo di DIVO:[192]



DIVO. AVG. T. DIVI VESP. F. VESPASIAN S. C.




NUMMI COMMEMORATIVI RIPRODOTTI DAGLI ORIGINALI CHE SI CONSERVANO NEL GABINETTO
NUMISMATICO DELLA BIBLIOTECA NAZIONALE DI PARIGI.




Il Donaldson[193] dà la riproduzione litografica di questa medaglia, con
l’annotazione delle varianti. Egli ritiene non essere ingiustificabile il supporre
che l’Anfiteatro fosse eretto in origine coll’attico rappresentato in questa medaglia,
ma che dopo le conflagrazioni e dilapidazioni alle quali andò soggetto
in tre secoli, si fosse ridotto l’attico ad un altezza maggiore; non potendo
persuadersi che nella medaglia si fosse fatto un attico tanto basso per rappresentare
un attico tanto alto quale noi lo vediamo, perchè questo supererebbe
la convenzionale licenza che si osserva comunemente nelle medaglie.
L’Eckel[194] opina che la suddetta medaglia sia falsa, e basa la sua tesi principalmente
sull’esecuzione, la quale, dice, non è d’arte romana ma d’arte
moderna. A questa obiezione il Donaldson non risponde. Ma anche ammesso
che il nummo di cui parliamo non sia d’arte moderna ma romana, noi non
potremmo mai dedurne che originariamente l’Anfiteatro non avesse quattro
ordini quanti al presente se ne ravvisano[195] e quanti se ne riscontrano pur
anche in una forma di stucco di epoca posteriore, rinvenuta da A. Pellegrini
al V miglio della Via Portuense e mostrata in un’adunanza dell’Istituto di
Corrispondenza Archeologica[196]. Io ho esaminata la riproduzione litografica
del Donaldson[197]; ho pur studiate altre medaglie ed ho dovuto convincermi
che esse presentan tutte, oltre ai tre ordini di arcate, il quarto piano con
pilastri, finestre e dischi[198]; ad eccezione delle medaglie di Severo Alessandro,
le quali, pur avendo finestre e dischi nel quarto piano, mancano di pilastri:
ed ho inoltre osservato che in tutte le medaglie d’età posteriore, l’attico
è rappresentato nella stessa proporzione relativamente agli ordini arcuati, benchè
a quell’epoca fosse tant’alto quanto al presente lo vediamo[199].







Cassiodoro[200] attribuisce a Tito le ingenti spese e tutta la gloria del nostro
edificio, dicendoci che vi versò un fiume di ricchezze, e che colla somma
spesa si sarebbe potuto fabbricare una città capitale.



Barthelemy ed il P. Jacquier[201], formando un calcolo approssimativo
delle spese (secondo i prezzi in vigore verso l’anno 1756) valutarono il solo
muro esterno dell’Anfiteatro 2,218,065 scudi, ossia L. 11,825,349,37. Noi non
giudicheremo sull’esattezza delle cifre esposte, giacchè queste sono da calcolarsi
giusta i prezzi della mano d’opera in vigore al tempo dei citati scrittori:
prezzi, del resto, che ai dì nostri si sarebbero quasi triplicati.



«L’erezione e la dedicazione dell’Anfiteatro Flavio, dice, e giustamente,
il Ch.º R. Lanciani[202], debbono essere state ricordate da grandi iscrizioni monumentali
contemporanee. Hübner[203], illustrando le iscrizioni dell’Anfiteatro
note nel 1856, trascrive tre frammenti di un epistilio di pietra tiburtina: infixa
muro exteriori litteris aevo Titi vel Domitiani non indignis.



ESA       VST

  V   M VRA

  VI

      (C. I, l. IV, parte 4, 32254).





Questi frammenti potrebbero facilmente prestarsi al supplemento:



Imp. T. CaESAr divi f. Vespasianus Aug VST us; ma possono anche convenire
a qualunque altro predecessore di Sev. Alessandro, del quale sappiamo
esser stata restaurata quella parte più alta del Colosseo».



Contemporanee all’edificazione del nostro Anfiteatro debbono anche credersi
alcune iscrizioni dipinte a pennello sui travertini delle arcuazioni del
secondo ambulacro interiore; e si trovano inseriti nel c. I, l. VI, parte 4, 32254.











CAPITOLO SECONDO.
Descrizione della parte esterna dell’Anfiteatro Flavio — Dimensioni — Architettura — Materiali
usati nella costruzione — Statue — Clipei — Perni
e spranghe — Sezione.




La forma dell’Anfiteatro Flavio è ovale, come ovali sono generalmente
tutti gli anfiteatrali edificî[204]. La lunghezza dell’asse maggiore di questo grande
ovale, compreso il primo gradino che circonda la mole, è di m. 191,20; quella
dell’asse minore è di m. 158,50. La periferia, presa sempre sul ciglio del
detto gradino, dà m. 546. L’altezza, dal livello stradale alla sommità, è di
metri 50[205].



Un’area lastricata di travertini, larga m. 17,60, attornia l’Anfiteatro, secondandone
la curva. È quella terminata da grossi cippi di travertino, tagliati
superiormente a semicerchio, alti m. 1,75, larghi m. 0,76 e grossi m. 0,60[206];
distano l’uno dall’altro m. 3,40, e nella loro faccia interna rimangon tracce
dell’impernatura, forse delle sbarre metalliche, che collegavano l’un cippo
con l’altro.



L’intiera mole sorge esternamente sopra due gradini, il primo dei quali
ha m. 0,425 di pedata e m. 0,20 di alzata; il secondo m. 0,18 di alzata, e,

dal ciglio al plinto della base della colonna, una pedata di m. 1,02, la quale
si unisce nel vuoto degli archi col pavimento del portico.



Consta l’edificio di quattro piani. I primi tre sono arcuati ed ornati con
colonne di mezzo rilievo, d’ordine rispettivamente Dorico, Jonico e Corintio;
il quarto piano non ha archi, ma finestre rettangolari; ed anzichè da colonne,
come i tre sottoposti, è decorato da pilastri con capitelli Corintî: il che, secondo
alcuni architetti, meglio asseconda l’occhio in tanta altezza.



Nei due primi piani le colonne sporgono dai pilastri degli archi per due
terzi del diametro, e nel terzo piano per la sola metà. Esse hanno tutte egual
diametro, e di eguale larghezza sono eziandio i pilastri dell’ultimo piano.



L’ordine del piano terreno è un Dorico non legittimo: non ha triglifi nel
fregio; il capitello in luogo dei tre listellini ha una gola, ed al fusto della
colonna è sottoposta una base, di un carattere differente dalle quattro consuete.
L’altezza di quest’ordine è di m. 10,50: gli archi hanno m. 4,30 di
larghezza e m. 7,10 di altezza.



L’ordine del secondo piano è Jonico, ed è alto (compreso il piedistallo)
m. 11,85. La colonna ha la base attica. Gli archi hanno m. 4,30 di larghezza
e m. 6,50 di altezza. Essendo il pavimento del portico di questo piano a livello
della cimasa del piedistallo della colonna, vi si dovette fare un parapetto
dell’altezza di un metro.



L’ordine del terzo piano è Corintio, ed è alto (compreso il piedistallo)
m. 11,60. La base della colonna è toscana: nella cornice di quest’ordine è da
notarsi che essa non ha gocciolatoio, ma i modiglioni reggono immediatamente
il listello sottoposto alla gola finale. Gli archi sono larghi m. 4,30 ed alti
m. 6,40. Anche qui, come nel sottoposto piano, v’è, per la stessa ragione, un
parapetto alto un metro.



I pilastri del quarto piano sono Corintî, hanno la base attica, e tutto
l’ordine, compreso il piedistallo ed un dado che è sottoposto alla base, è
alto m. 13,90. Il cornicione di quest’ultimo ordine è classico, perchè (mentre
mantiene le altezze dell’architrave, del fregio e della cornice proporzionate
al pilastro), per l’introduzione di robuste mensole nel fregio e per la semplificazione
della cornice (che, decorata a guisa di architrave da tre fasce ed
una cimasa, forma nel suo assieme, senza esser pesante, un grandioso gocciolatoio),
corona stupendamente l’intiera mole.



Questo piano, come già si disse, invece di archi ha finestre rettangolari,
le quali sono di due dimensioni, e si trovano disposte negli intervalli fra i
pilastri alternativamente. Le maggiori si trovano nella parte superiore; hanno
una dimensione di m. 1,72 × 2,57; le minori di m. 1,30 × 0,90, e trovansi
nel dado del basamento.







Il Maffei[207] parlando dell’ordine di questo piano, dice che, essendo il
fregio ornato da modiglioni, questi, nonostante che i capitelli dei pilastri siano
Corintî, fanno divenire l’ordine Romano o Composito. Anche il Serlio chiama
quest’ordine così, ma non a ragione; giacchè la caratteristica principale di
un ordine architettonico è il capitello: e bene a proposito il Desgodetz scrisse:
«La somiglianza che hanno gli ordini affini, come sono il Romano ed il Corintio,
il Dorico ed il Toscano, e qualche licenza che l’architetto si prenda,
non deve farli confondere fra loro».



Il nostro edificio non ha intagli, e giustamente; perchè, a parer mio,
l’intagliar foglie, volute e cornici che doveano essere collocate a tanta altezza
ed in fabbrica cotanto gigantesca, sarebbe stato, più che superfluo, sconvenevole;
come, viceversa, sarebbe sconvenevole non decorar con intagli ordini
destinati a decorar una sala.



D’altronde l’esecuzione dell’edificio in genere, e dei particolari in ispecie,
è trascurata assai. Una trascuratezza siffatta, per non aver riscontro nelle
fabbriche contemporanee, ci attesta la fretta con cui fu eseguita la grandiosa
opera dell’Anfiteatro Flavio.



In ciascuno dei tre piani arcuati v’erano 80 fornici: quelli del piano terreno
erano numerati, ad eccezione di quei quattro che si trovavano all’estremità
dell’asse maggiore e minore, dei quali i primi due erano i grandi ingressi
all’arena, e i due secondi gli ingressi imperatorî; sicchè ogni quadrante
della periferia conteneva 19 fornici intieri e due dimezzati.



Gli archi caduti sono 47; i superstiti 33, portanti dalla parte esterna incisi
al di sopra degli archivolti, i seguenti numeri:




XXIII XXIIII XXV xxvi XXVII XXVIII XXVIIII XXX XXXI XXXII XXXIII
XXXIIII XXXV XXXVI XXXVII XXXVIII (segue un arco non numerato, all’estremità
orientale dell’asse minore) XXXVIIII XL XLI XLII XLIII XLIIII
XLV XLVI XLVII .... XLVIIII ... L LI LII LIII LIIII.



(C. I, l. VI, Parte 4, 32263).





I numeri servivano indubbiamente ad indicare a coloro che doveano assistere
agli spettacoli, qual fosse l’ingresso a loro più comodo per portarsi al
sito della scalinata assegnato alla rispettiva condizione sociale. L’Agostini,
nel quarto dei suoi dialoghi sulle medaglie, osservò che ad ogni quattro archi
corrispondeva una scalinata interiore, la quale sboccava ad un vomitorio,
ossia uscita alla grande scalinata della cavea: e che anche sugli archi di
questi vomitorî erano scolpiti numeri onde evitare confusione.







Il numero I trovavasi a destra di chi guarda l’Anfiteatro dalla parte del
Celio; il numero LXXVI a sinistra. Al lato opposto, l’arco senza numero lo
vediamo fra i numeri XXXVIII e XXXVIIII; e questo fornice si fa rimarcare
non solo per la mancanza del numero, ma pure per le tracce di una speciale
decorazione. Non lungi da esso si rinvennero, e si veggon tuttora, due pezzi
di colonna di marmo frigio e residui di trabeazione di marmo bianco. I gradini
che circondano esternamente l’Anfiteatro, sono in quel punto interrotti,
ed i massi di travertino formano, nella parte centrale dell’arco, un rientramento.
Il Marangoni pensa che gli archi senza numero fossero destinati all’ingresso
degli Imperatori, della loro corte e di tutti coloro che doveano
sedere al podio. Ciò troverebbe una conferma, dice, nel fatto che, passati i
due portici, e dove principiano gli archi che sostenevano le gradinate verso
l’arena, v’ha come una spaziosa sala, illuminata da qualche apertura corrispondente
alla gradinata stessa. Quest’ambiente vedesi adornato con lavori
e figure di stucco, le quali, benchè danneggiate dall’aria e dal tempo, appariscono
di squisito lavoro[208]. E poichè sull’arco mancante di numero manca
eziandio l’intera cornice, sino al piano dell’ordine superiore; si può pensare
che esso fosse adornato da qualche gruppo o bassorilievo od anche con iscrizioni[209].



Il Nibby[210] ed altri argomentano dalle medaglie che «dinanzi al parapetto
di ciascun arco vi dovea essere esteriormente un piedestallo con una
statua pedestre: fatto, aggiunge egli, confermato dagli ultimi scavi, e che apparisce
da qualche traccia superstite». Io stesso ho veduto coi miei occhi
queste tracce patentissime, e specialmente le ho osservate nel parapetto che
trovasi nel fornice del terzo piano e sopra l’arco che porta il numero XXXIII,
ove rimane il posto già occupato dal piedistallo; ed ho osservato l’interruzione
della cornice che serve di finimento al parapetto stesso, perchè coperto
dalla parte posteriore del piedistallo (V. Fig. 2).







Il Guazzesi[211] opina che le statue che si veggono incise nelle medaglie
ornassero effettivamente l’Anfiteatro Flavio; ma dice che esse non furono stabili
e di marmo, bensì d’altra materia e mobili, da esporsi in mezzo agli
archi giusta le circostanze e qualità degli spettacoli da rappresentarsi nel
nostro Anfiteatro. E basa la sua opinione sul fatto (?) del non trovarsi nel
mezzo di essi archi alcun segno o vestigio di base o di piedistalli, che rivelino
la cessata esistenza di statue stabili e di marmo.



Si vede che il Guazzesi esaminò molto superficialmente l’edificio!



In ogni modo, le statue fossero o mobili od immobili, di marmo o di gesso,
di terracotta o lignee; se non vogliamo negar fede alle medaglie ed ai fatti,
l’Anfiteatro Flavio fu indiscutibilmente decorato con statue. «Gli archi aperti
del secondo e terzo piano, dice il ch. H. Grisar[212] erano nell’ampio giro
animati di statue di marmo e di bronzo».



Ciascuno dei tre ordini arcuati, come ho detto poc’anzi, consta di 80 fornici;
le finestre maggiori però del 4º piano non sono che 40, perchè s’alternano
in modo che per ogni due archi v’è una finestra. — Esaminando le
medaglie, vediamo che in ogni spazio libero, tra un finestrone e l’altro, vi
fu scolpito un disco. Sarà stato questo un capriccio dello scultore, o veramente
in quegli spazî vi fu qualche cosa? Vediamolo.



Alcuni archeologi, tra i quali il Nibby[213], ritennero che i clipei dei quali
ci parla il cronografo dell’anno 334[214], non furono altro che quegli ornamenti
rotondi che sormontavano la cornice dell’Anfiteatro, formando una specie
di merlatura. Rispetto il parere di tali scrittori; ma siccome quella specie di
merlatura che si vede accennata nelle medaglie, io dubito non sia altro che
la serie delle grossi travi del velario, rivestite probabilmente di bronzo e coronate
alla testata da un ornamento finale, così ho voluto intraprendere uno
studio speciale intorno a questo punto. Ecco il risultato delle mie ricerche.



Per clypeus, clypeum e clupeus tutti gli scrittori antichi, in relazione ad
edificî, han voluto sempre significare quello scudo rotondo, per lo più di bronzo,
coll’effigie scolpita od a rilievo, di una divinità o di un eroe o di qualche
personaggio illustre[215]: scudo che si soleva collocare sulle pareti esterne dei
tempî[216], ed in luoghi pubblici[217].







Ora, dicendoci il cronografo suddetto che Domiziano portò l’Anfiteatro
usque ad clypea, non potremmo noi congetturare che i clipei non fossero
quegli ornamenti rotondi che sormontavano la cornice dell’Anfiteatro, ma
bensì veri scudi di bronzo, i quali, come si rileva dalle medaglie, sfolgoravano
fra i pilastri esterni del quarto piano?[218].



Il Maffei[219], non potendo non prestar fede alle medaglie, dovè conchiudere:
«nel quarto piano del Coliseo veggiam finestre quadrate alternatamente,
nelle medaglie veggiamo gli spazî intermedî, non nudi come son nella fabbrica,
ma occupati da certi tondi, che paion clipei, ed altro non possono rappresentare,
che ornamenti posticci (?), quali si ponessero e levassero». Osservando
il monumento, m’avvidi che nel mezzo degli spazî che si alternano
colle grandi finestre del quarto ordine dell’Anfiteatro, vi sono dei fori, nei
quali evidentemente furono fissati i perni degli scudi stessi.



Questi fori da me veduti, e da non confondersi con quei buchi fatti, come
vedremo, ne’ bassi tempi per estrarre i perni metallici, li troviamo negli spazî
superstiti che sono a piombo degli archi portanti i numeri: XIII XXV XXXI
XXXIII XXXV XXXX XLII XLVIII L (Vedi Fig. 2).



L’ordine con cui furono fatti questi fori ci dà chiaramente a vedere la
forma dell’oggetto ad essi raccomandato. Quattro sono disposti in modo da
poter per essi condurre una circonferenza, e due altri si trovano laterali al
più basso, formando con questo una linea orizzontale.



Pertanto l’oggetto raccomandato a quei fori fu senza dubbio uno scudo
rotondo circondato da una corona di lauro con la tenia di legamento accappiata
nel basso. Da questi fori si può anche dedurre approssimativamente il
diametro del clipeo, perchè due dei quattro fori pei quali si può condurre una
circonferenza si trovano, come gli spigoli degli stipiti delle finestre maggiori,
a piombo del mezzo dei due spazi interposti fra i tre mensoloni.



Che nell’Anfiteatro Flavio vi siano stati clipei è indiscutibile. Il cronografo
ce lo dice chiaramente: che questi scudi o clipei siano stati posti fra
una finestra e l’altra del quarto ordine, ce lo dimostrano evidentemente le
medaglie e le vestigia che ne rimangono nel monumento. — Ma chi si rappresentò
in quegli scudi? Perchè non li collocarono in tutti e singoli gli spazi
liberi? Perchè procedono e si alternano in una maniera sì strana?



La risposta a questi quesiti non è certamente facile. Io, nondimeno, nella
IV parte — Questione 2. — di questo scritto presenterò il mio umile giudizio;
e sarei lietissimo se altri potessero dare ai quesiti proposti soluzione più
plausibile.







Negli interpilastri, al piano degli architravi delle finestre, sporgono dalla
parete grandi modiglioni di travertino, aventi ciascuno un incavo; e, corrispondenti
a questi, nella cornice di coronamento, vi sono altrettanti vani o
fori. Allorchè l’Anfiteatro Flavio era ancora intiero, il numero dei modiglioni
ascendeva a 240.




Fig. 2ª.




Questi servivano a sostenere (ed i vani a contenere) le travi verticali,
fasciate di bronzo, le quali a lor volta sostenevano il velario, perchè gli
spettatori fossero riparati dai cocenti raggi solari[220].



La già citata cronaca dell’Anonimo, pubblicata dall’Eccardo, e le medaglie
ci rivelano, dice il Nibby[221], che la sommità dell’Anfiteatro era coronata
intorno da una specie di merlatura di scudi rotondi, che l’Anonimo
sovrammenzionato chiama CLYPEA. Altri poi disegnano questi merli a foggia
di piramidette sormontate da globi o palle, ornamento trascurato da molti.



Noi già abbiamo esposto il nostro parere circa il significato della voce
clypeus o clypeum ed abbiamo accennato che quella specie di merlatura e

di piramidette rappresentate nelle medaglie altro non fu che l’insieme dei
finimenti delle antenne che sorreggevano il velario. Passiamo perciò ad altro.



In tutto il recinto esterno dell’Anfiteatro, ed anche internamente[222], il
materiale usato nella costruzione è il travertino. I massi, come è proprio dell’opera
quadrata, sono commessi senza malta; o al più come dice il Gori[223],
furono assestati con una leggera còlla di calce, ed erano collegati fra loro con
spranghe e perni di ferro, i quali rimangono tuttora entro alcuni buchetti quadrati,
profondi un dito circa. Tal modo di costruzione è antichissimo; e ce lo
dimostra un passo di Tucidide[224], il quale afferma che nelle grosse mura, fabbricate
per consiglio di Temistocle dagli Ateniesi intorno al Pireo, non v’era
nè ghiaia, nè malta; ma grosse pietre commesse insieme e tagliate in quadro,
le esteriori delle quali erano collegate fra loro con ferro e piombo. «Arduo
dovè essere il lavoro di chi, in età men rimota, smantellò una parte del
Colosseo!» esclama il Fontana.



L’Eschinardi[225] ci assicura d’aver visto grosse spranghe di ferro in una
colonna fra gli archi LII e LIII, e nell’arco XLVIII; e che il 12 Agosto 1689,
giorno in cui cadde un arco interno dell’Anfiteatro, vide fra i materiali molte
altre spranghe. Anche il Ficoroni[226] ci narra che allorquando, nel 1703, a cagione
del terremoto, cadde un’ala dello stesso Anfiteatro, trovò fra i travertini
due spranghe, una di metallo ed una di ferro, le quali commettevano
l’una coll’altra pietra.



Eccettuati alcuni rari casi in cui a collegare i massi di pietra quadrata
s’usò il legno, fin da antichissimi tempi s’usò, come si è detto, il metallo e
specialmente il ferro. Vitruvio[227] prescrive che nei monumenti composti di un
nucleo di muratura rivestito di un paramento di pietra quadrata, questo si
colleghi con una controparete interna di tufi squadrati, per mezzo di spranghe
di ferro e piombo. L’uso di concatenare in questa guisa le antiche fabbriche
fu causa che col tempo nascessero nei monumenti quei tanti buchi che anche
oggi vediamo, e che così orribilmente deturpano eziandio l’Anfiteatro Flavio.
Vi fu chi credè che quello sfregio fosse opera delle mani dei barbari; altri
poi l’attribuirono ai mercanti, i quali avrebbero fatto quei fori per introdurvi
i pali onde sostenere le tende in occasione di fiere, ecc.[228]. Oggi però nessuno

dubita che la maggior parte di quei fori siano stati praticati collo scopo di
estrarre i perni metallici che stringevano le pietre fra di loro. In ogni parte
dell’Anfiteatro o furono asportate le chiavarde o fu tentato estrarle. Nell’età
di mezzo il ferro addivenne un articolo un po’ raro, e quindi crebbe di prezzo;
l’abbandono, d’altra parte, della città fece sì che i custodi degli armenti ed
i pastori frequentassero quel rione; e questi poi, chi per povertà, chi per speculazione
e chi per passatempo, intrapresero quella pessima occupazione.



Alcuni opinano che quel latrocinio abbia avuto principio fin dai tempi di
Teodorico[229], giacchè questi riprese aspramente coloro che rubavano dai muri
il metallo ed il piombo. Altri invece, e con più ragione, sostengono che Cassiodoro
non parli dell’Anfiteatro Flavio, ma bensì delle rovine del teatro di
Pompeo e d’altre fabbriche. Laonde, dicono, presero equivoco Flavio Biondo[230],
Lucio Fauno[231], ed il Martinelli[232], che dissero l’Anfiteatro già in rovina ai
tempi di Teodorico, la cui lettera (sulla quale questi scrittori fondano la loro
opinione) non parla delle rovine dell’Anfiteatro Flavio, in cui a quell’epoca si
rappresentavano ancora i giuochi, ma bensì delle rovine dell’Anfiteatro di
Catania.



Dobbiamo confessare esser cosa ben difficile potere stabilire il tempo preciso
in cui ebbe principio questa deturpazione dei monumenti. Il Nibby[233] ritiene
che quei buchi siano stati fatti ai tempi in cui i Frangipani abitarono
il Colosseo. Il Fea[234] dice, invece, che, osservando bene la fabbrica del Colosseo,
ha notato che alcuni di quei buchi si dovettero fare in tempi molto
remoti, prima, cioè, che (come vedremo a suo luogo) i Frangipani ne prendessero
possesso: perchè, dice, innanzi tutto è inverosimile che quei signori, sì
ricchi e potenti, abbiano potuto far compire per un vile guadagno quell’atto
vandalico; e neppure è credibile che abbiano lasciato il Colosseo, in balìa di
miserabili guastatori di monumenti, i quali facevano professione di cercar
piombo, ferro e metallo, per trarne utile colla vendita: e secondariamente,
perchè i buchi suddetti si trovano anche in quei luoghi, su de’ quali i Frangipani
fabbricarono o appoggiarono muri da loro fatti per abitarvi. Altri buchi
poi, soggiunge, furono certamente fatti dopo che quella famiglia lasciò di
possedere l’Anfiteatro Flavio: nell’epoca, cioè, in cui i Papi trovavansi in Avignone,
e dopo la caduta di una gran parte del portico esteriore. Si vedono infatti
buchi praticati nei siti delle rovine, ove mai si sarebbero potuti fare, se

l’edifizio fosse stato nel suo essere: buchi, che negli stessi luoghi e nella parte
conservata non si osservano davvero; vale a dire, nelle piante dei pilastri che
corrispondono alle vólte rovinate.



È un fatto incontestato che fin dai tempi degli Imperatori, ed anche prima,
vi fosse gente iniqua, che, per capriccio o per far dispetto a qualcuno, deturpasse
i monumenti sepolcrali, e rompesse le statue poste in pubblico, o le insudiciasse[235];
che vi fossero oziosi e mal viventi, i quali rubassero i metalli
di cui gli edifizî erano esteriormente adorni, o fracassassero statue di metallo
già dedicate o esposte al pubblico[236], o che mandassero in rovina i sepolcri[237]
di coloro i quali (contravvenendo alle leggi)[238] si facevano tumulare
con gioie, oro, argento e vesti preziose[239].



Stabilitisi gli Imperatori in Costantinopoli, crebbero in Roma le miserie
e gli oziosi; e tosto si sospesero le relazioni commerciali con quelle nazioni
estere, donde s’importavano i metalli. Allora non mancò chi si dedicasse a
raccogliere il piombo, il ferro ed i bronzi dalle fabbriche fatiscenti, ora con
permesso ed ora colla semplice tolleranza dei magistrati. Ammiano Marcellino[240]
ce lo dice chiaramente, allorquando ci riferisce che dovendo Lampadio[241],
per suo ufficio, restaurare varie fabbriche, ed ergerne delle nuove, inviava
apparitori in traccia dei raccoglitori dei metalli, sotto il pretesto di
comprarli; e che gli inviati, trovatili, li toglievan loro senza pagamento, correndo
in tal guisa serio rischio d’essere uccisi dai defraudati. Dal codice Teodosiano[242]
poi apprendiamo che non solo i privati, ma pur anche i Prefetti
ed altri Magistrati, o per avarizia o per risparmio, tolsero gli ornamenti metallici
dagli antichi monumenti, sebbene fossero in bonissimo stato. La legge
contro questo abuso fu emanata dagli imperatori Arcadio ed Onorio nell’anno
398. In seguito i barbari, non paghi di spogliare Roma del suo oro, del
suo argento e di qualsiasi opera artistica di metallo, giunsero perfino a tormentare
il suo popolo, onde obbligarlo a manifestare i supposti tesori[243]. Allora
crebbe più che mai il bisogno dei metalli, e principalmente del bronzo,
e la mania di estrarlo dai pubblici monumenti. Teodorico permise, o piuttosto

confermò l’uso di appropriarsi qualunque pezzo di metallo che fosse caduto
dagli edifizî, vietando, in pari tempo, di toglierlo da monumenti, se ancora
trovavasi al posto per ornamento[244].



Malgrado queste disposizioni, la strage del bronzo e del piombo cresceva
smisuratamente: i metalli si toglievano dovunque si trovavano; e di notte si
rompevano anche le statue che ancora in gran numero ornavano la città. Fu
allora che Teodorico si vide nella necessità di deputare un magistrato, detto
Comitiva Romana[245], al quale diede l’incombenza speciale d’invigilare sopra
coloro che approfittavano delle tenebre notturne onde perpetrare più impunemente
quel vandalismo.



Nelle calamità sopravvenute a Roma sul cadere del secolo VI, e nella
quasi totale indipendenza dai magistrati, dagli Imperatori e dai Sommi Pontefici,
della quale cominciavano a godere i suoi cittadini, accrebbe la noncuranza
dei monumenti; e le statue ed altri lavori artistici, che erano sfuggiti
alla rapacità dell’Imperatore Costantino III, perirono quasi tutti prima del secolo
X. Secoli di miseria universale, di barbarie nelle arti, nelle lettere e nei
costumi; secoli, in cui la metropoli del mondo ad altro non pensava che a
consumare e a divorare se stessa! — A quei disgraziati secoli perciò, a mio parere,
dobbiamo riportare la maggior parte di quei buchi che sì orribilmente
deturpano l’Anfiteatro Flavio.



Nell’arco di Susa[246] s’osservano varî fori, simili a quelli fatti nel nostro Anfiteatro.
Ecco quanto a questo proposito scrive il Maffei:[247] «Richiesto, quando
fui sul luogo, che significassero (quei buchi dell’arco), feci osservare come i
buchi soprastanno sempre al congiungimento di due pietre, e non si veggono
oltre ad una certa altezza. Ma perchè ognuno si rendea difficile a crederlo,
mandato in cerca di scalpelli, e fatto fare un simil buco in sito non ancor
tocco, apparve la chiave, qual levata, e portata meco conservo fra le cose
antiche da me raccolte. Il ferro, così perchè più tenacemente legasse, come
perchè fosse da ruggine difeso, è tutto circonvestito di piombo, onde appare
il riscontro e la verità dei passi di Tucidide e di Vitruvio»[248].







Ma non tutti i buchi che s’osservano nelle pareti dell’Anfiteatro Flavio,
furono fatti allo scopo di asportarne i perni metallici. Esaminando infatti la
forma, il luogo e la disposizione simmetrica di alcuni di essi, si scorge ad
evidenza, dice il Fea[249], che furono fatti per appoggiarvi legni, onde sbarrare
le arcate, o per difendersi, come era solito farsi in tempi di guerre
civili, in cui si sbarravano anche le case e le strade per combattervi[250]; o
per farvi divisioni di camere, o per uso di qualche arte; e alcuni forse per
uso antico di giuochi, in occasione di essi: come può congetturarsi da altri
simili nell’Anfiteatro di Pola, che non può dirsi mai stato abitato nei bassi
tempi, come il Colosseo.





Osservando attentamente il profilo o sezione delle pareti esterne dell’Anfiteatro
Flavio, si vedrà che la grossezza di esse pareti diminuisce gradatamente
verso l’interno, in guisa che il basamento del piedistallo delle colonne
del secondo piano cade a piombo del diametro superiore delle colonne del
primo piano; e così via dicendo[251]. Questo non lo riscontriamo nell’anfiteatro
di Verona. Il Serlio dice, e con ragione, che il ritrarsi delle pareti verso l’interno
dà maggior fortezza all’edificio.



Al Palladio piaceva opinare che i muri diminuissero piramidalmente dall’una
e dall’altra parte; ma dato che da una sola parte le pareti dovessero
diminuire, questa dovea essere l’esterna, giacchè l’interna era resa solida dalle
travature. E questa è forse la ragione per cui tuttora rimane una buona parte
dei portici esterni del nostro Anfiteatro, mentre del Veronese rimane sì poca cosa!



Quanto alla tinta di color di calcina, la quale sembra passata su molti
travertini, essa è un effetto del vento freddissimo di tramontana dominante
nell’inverno in Roma[252].



L’aspetto esterno del monumento, benchè deformato dalle ingiurie degli
uomini e degli elementi, è imponentissimo. Basta vederlo, per non dimenticarlo
mai più. La sveltezza di una mole così colossale è dovuta alla sua forma curvilinea,
che sfugge ed inganna l’occhio, e sorprende lo spettatore. Il pittoresco
che v’ha insensibilmente introdotto il tempo colla sua opera di distruzione,
l’ha reso sì vago ed interessante, che molti giunsero a non desiderare la riedificazione
della parte diruta.



Ma già è tempo di descrivere la parte interna del nostro Anfiteatro.
.







CAPITOLO TERZO.
Descrizione dell’interno dell’Anfiteatro Flavio — Arena — Ipogei — Portici
sotterranei — Cavea — Velario — Anemoscopio — Architetto.




L’arena dell’Anfiteatro Flavio era lunga metri 79 e larga 46.



Non tutto lo spazio dell’arena era libero ai giuochi, ma attorno al podio
girava un’area, larga quanto l’altezza di questo toglieva di visuale agli spettatori.
Nell’anfiteatro di Pozzuoli questa zona è larga m. 1,12 circa, ed è limitata
da un solco, nel quale vi sono due fori a distanza uguale, che trapassano
la vôlta dell’ipogeo. Lo Scherillo opina che in questi fori stessero fissate le aste
verticali che sostenevano la rete di bronzo. Nel nostro Anfiteatro questa zona
(diremo morta) sarebbe stata proporzionalmente larga m. 2,50 circa: ed appunto
a questa distanza dal muro del podio vediamo ricorrere nell’ipogeo una
serie di pilastri di massi tufacei, disposti regolarmente attorno attorno e a distanze
uguali; ai quali massi furono verosimilmente raccomandate le travi
della grande rete, fin da quando (dopo il regno di Domiziano) fu modificata
l’arena[253]. Io congetturo che precisamente in quest’epoca, a fine di dare un
po’ di luce all’ipogeo (il quale ne avea certamente bisogno), si lasciassero delle
aperture munite d’inferriate nel pavimento della zona morta[254].



Per comodità dei combattenti il suolo si ricopriva con strati di arena comune,
donde quell’area si ebbe il nome di arena[255]. Si fe’ pur uso di polveri di
vario colore, ma ciò potè accadere soltanto in occasione di solenni rappresentazioni.
Plinio[256] ci dice che nel Circo Massimo s’adoperò a tal uso la raschiatura
di pietra specolare. Caligola e Nerone, in occasione di giuochi straordinarî,

vi sparsero il minio e la crisocolla[257]; e da Lampridio apprendiamo
che Eliogabalo fe’ cospargere il portico di limatura di oro e d’argento, dolente
di non avervi potuto spargere la limatura di elettro[258]. Questo però non potè
avvenire nel nostro Anfiteatro, perchè il restauro di questa mole, grandemente
danneggiata dal famoso incendio, non fu, come vedremo, compiuto sotto Eliogabalo;
ma se ai tempi di quest’Imperatore si fossero potuti dare degli spettacoli
nell’Anfiteatro Flavio, anche l’arena di questo sarebbe stata certamente
coperta di un tanto prezioso tappeto: sappiamo infatti che quel Principe ripetè
una tal pazzia spesso e dovunque: «Idque frequenter quocumque fecit;
iter pedibus usque ad equum vel carpentum ut fit hodie de aurosa arena»[259].



L’arena dell’Anfiteatro Flavio vide il pietoso spettacolo narratoci da Marziale[260]
e del quale noi già parlammo nell’Introduzione. Due fanciulli mentre
rimovevano col rastro la sabbia per coprire il sangue di cui era inzuppata,
furono sbranati da un leone.



Nelle estremità dell’asse maggiore[261] v’erano due ingressi, pei quali s’accedeva
all’arena. L’ingresso rivolto a Sud-Est dovè essere la porta chiamata libitinense,
giacché appunto da quella parte estendevasi la regione II celimontana,
ove il Curiosum e la Notitia pongono lo spoliarium, o luogo dove venivano
strascinati i gladiatori uccisi ed i mortalmente feriti, per essere finiti a colpi
di maglio, se boccheggianti, e poi tutti, spogliati delle loro armi e vesti non
appena divenuti cadaveri. Per questa porta fu messo fuori due volte l’elmo
di Commodo[262]; per essa si traevano via i caduti e le belve uccise[263]; per

essa erano introdotti gli elefanti, gli ippopotami, i rinoceronti e tutti gli animali
che per la loro grossa corporatura non capivano nei pozzi; da quella
porta finalmente entravano, a mio parere, eziandio i gladiatori ed i bestiarî
per combattere nell’arena. Quest’ingresso era in una parola la porta di
servizio.



L’altro ingresso è a Nord-Ovest, rivolto cioè alla parte più ragguardevole
della Città (vale a dire il Palatino ed i Fori); fu la porta principale, che potrebbe
chiamarsi pompae, per la pompa gladiatoria, che da quella usciva
sull’arena prima che si desse principio ai ludi.



I gladiatori, vestiti di toga, muniti delle loro armi, e dopo studiate evoluzioni,
due per due andavano a presentarsi all’Imperatore, se presiedeva, ovvero
al magistrato da lui delegato a presiedere in sua vece, se assente, acciocchè
esaminasse le armi. Ora per potersi eseguire quest’esame dall’Imperatore
o dal magistrato, faceva d’uopo che i gladiatori salissero fino al parapetto dei
suggesti: era dunque necessaria una scala.



Nell’anfiteatro di Pozzuoli venne in luce una piccola scala addossata al
muro del podio, dinanzi al pulvinare imperiale. Il can. Giovanni Scherillo, illustratore
di quel monumento, opina che quella scala fosse costruita appunto
alla scopo indicato. La ragionevolezza della cosa e la scoperta avvenuta nell’Anfiteatro
Puteolano ci autorizzano ad argomentare che anche nell’Anfiteatro
Flavio vi fosse il mezzo di salire dall’arena ai suggesti.



V’è questione fra i dotti se l’arena primitiva dell’Anfiteatro Flavio fosse
o no sostrutta. Le ragioni dell’una e dell’altra opinione le esporrò quando si
parlerà degli scavi praticati nell’Anfiteatro[264]. Noi vediamo oggi l’arena sostrutta,
come sostrutta la vediamo negli anfiteatri di Capua, Pozzuoli e Siracusa.
I sotterranei (hypogaea) servirono per poter dare improvvisi spettacoli.
Nelle celle (cubilia)[265] si racchiudevano le belve destinate per lo spettacolo,
le quali, per mezzo di elevatori meccanici[266], si facevano (al momento opportuno)

sbucare dal pavimento dell’arena. Quanto io asserisco ci è stato tramandato
dagli antichi scrittori[267]; e d’altronde così doveva essere, perchè con
sicurezza si potessero introdurre nell’arena le belve. Il pavimento dovè essere
formato di un tavolato appoggiato su grosse travi; soltanto immaginandolo di
tal fatta potremo darci ragione dei repentini cangiamenti di scena, facendosi
comparire sull’arena, come vedremo nel seguente capitolo, fiere, monti, boschi
artificiali, ecc.



Io congetturo che per introdurre le fiere nelle cellette si facesse così: si
accostava la gabbia alla porticina della cella, e sollevato il cancello scorritore
della gabbia, la bestia sbucava nella celletta, dove, appena entrata, si racchiudeva,
facendo calare la saracinesca di ferro; in tal guisa la belva restava
stretta in modo da non potersi muovere, posando sul pavimento mobile
di legno, il quale, messo a suo tempo in movimento, la sollevava quasi fino al
piano dell’arena: tanto, cioè, quanto bastava alla belva per uscirne fuori di
un salto. Questa particolarità me la persuade tanto il maggior effetto che
avrebbe prodotto l’impetuoso uscir delle fiere dal suolo, quanto il fatto di quell’orso,
che, destinato a sbranare Saturo legato sul ponte de cavea prodire noluit.



Il sollevamento ed abbassamento dei cancelli delle gabbie e delle saracinesche
delle cellette, si facevano comodamente dal ballatoio, del quale in breve
parleremo, che ricorreva in alto innanzi alle celle.



Qui è necessario determinare che cosa s’intendesse dagli antichi del basso
Impero per posticum e portae posticiae, allorquando essi parlavano di anfiteatri.



Il passo di Ammiano: «ut saepe faciunt amphitheatrales ferae, diffractis
tandem solutae posticis», ci fa conoscere chiaramente che per postica s’intendevano
i luoghi dove erano racchiuse le fiere, e donde queste sbucavano
per dare spettacolo di sè nell’arena. Ci fa pur conoscere che questi luoghi
erano chiusi alla bocca da sportelli che si disserravano: diffractis posticis; frase

che noi troviamo pur usata in una lapide Veliterna dei tempi di Valentiniano[268]:
Amphitheatrum cum portis posticiis et omnem fabr.... Arene (sic.). Questa
lapide mi sembra possa diradare la nebbia addensatasi attorno alle parole
portis posticiis, e ci fa conoscere che tra le riparazioni fatte in quell’anfiteatro

furono rinnovati eziandio gli sportelli lignei alle bocche dei postica.
Questi sportelli avevano non poca importanza, sia per il meccanismo necessario
a disserrarli e richiuderli con prestezza, sia, e molto più, per il risalto
e gradito effetto che acquistava per essi lo spettacolo della venatio. Di questo
gradito effetto ce n’è prova un testo di Vopisco[269], il quale deplora l’immissione
nell’arena di cento leoni, fatta da Probo una missione, e la loro insipida
uccisione per il mancato effetto del furioso slancio delle fiere, che soleva avvenire

quando (diremo con Ammiano) diffractis tandem solutae posticis, balzavano
sull’arena: ed io opino che questa sia la ragione per cui siffatti sportelli
li troviamo ricordati nelle lapidi commemorative di restauri eseguiti negli
Anfiteatri dopo il loro deperimento nella decadenza dell’Impero, gloriandosi i
restauratori di avere con ciò rimessa l’arena nel suo perfetto essere.



E qui è bene notare che le aperture dalle quali nei giuochi si facevano
uscire le belve, si dissero in ogni tempo portae. Le parole di Plauto[270] son
chiare: «Citius a foro fugiunt, quam ex PORTA ludis cum emissus ut lepus»;
parola con cui dopo l’invenzione degli anfiteatri furono chiamate anche le bocche
delle cellette dalle quali uscivano le fiere, e quindi anche gli sportelli che
le chiudevano; come accade anche adesso, che si dice porta tanto il vano che
l’imposta che lo chiude.



Conosciuto ciò che fossero negli anfiteatri i postica e le portae posticiae,
vediamo dove quelli e queste fossero.



Le bocche dei postica doveano comunicare coll’arena, se da essi sbucavano
le fiere. Negli anfiteatri non v’erano che due porte che immettessero
nell’arena, e queste due grandi porte si trovavano alle estremità dell’asse maggiore:
una era la principale, e potremmo dirla pompae; l’altra era la libitinensis.
A nessuno potrà cadere in mente che da queste porte sbucassero le
fiere propriamente dette. Nella parete poi che attorniava l’arena e sosteneva
il terrazzo del podio, non v’erano nè potevano esservi porte a quel fine, perchè
dietro di quella parete girava un corridoio, il quale era destinato, come in
breve vedremo, ad uso delle persone ragguardevoli che occupavano il ripiano
del podio. Ma anche dato e non concesso che nella parete attorno all’arena
vi fossero state porte allo scopo suddetto, come queste si sarebbero potute
chiamare posticae se stavano davanti?!...



Ma dove adunque dovremo noi ricercare il luogo per il quale le fiere sbucavano
nell’arena? Non altrove che nell’ipogeo dell’arena stessa: in quei pozzi
stretti, oscuri e necessariamente coperti da sportelli di legno. Se poi mi si
domandasse la ragione per cui quei pozzi si fossero potuti chiamare postica
(almeno dal sec. IV in poi, epoca degli esempî che possediamo), risponderei:



Il sostantivo neutro posticum ha due significati: 1º uscio di dietro della
casa; 2º bottino degli agiamenti[271]. In questo secondo senso gl’interpreti ed
i lessicografi spiegano quell’appositum posticum di Lucilio[272]: Pistrino appositum
posticum — sella, culina. — Ed invero le cellette in cui si racchiudevano
le fiere, per poi da esse farle sbucare sull’arena, aveano la forma di
veri bottini; cosicchè non disse male Ammiano allorchè scrisse che Massimino

era furibondo come erano spesso le fiere anfiteatrali, quando uscivano
finalmente libere dai disserrati bottini. E qui si noti che nella lapide Veliterna
del IV secolo cadente, che noi già riportammo, non si legge portis posticis,
porte, cioè, della parte posteriore dell’anfiteatro (espressione, d’altronde, da
non potersi intendere, come saggiamente osserva il ch. Lanciani[273], che relativamente
a quegli anfiteatri i quali stanno sul limite estremo di una città,
ovvero in quelli che avevano o uno o due o quattro soli ingressi, ovvero a
metà incassati sotterra), ma portis posticiis, con due i, ossia gli sportelli dei
bottini. Una porta appunto posticia era quella che una leonessa (per non offendere
i ss. Taraco e compagni, tornatasene al bottino donde era uscita, e
trovatane chiusa la bocca) tentò di rompere coi denti.



Nell’Anfiteatro Flavio le celle per le fiere erano 72, disposte in quattro
corsie parallele all’asse maggiore[274].



Cinque ambulacri, tre rettilinei e due mistilinei, fiancheggiavano le corsie
che contenevano le celle. Parallelamente ai lati curvilinei degli ultimi dei
cinque ambulacri ne correvano altri due, comunicanti tutti fra loro. Negli
ambulacri venivano all’occorrenza disposte le macchine (pegmata), le quali,
fatte uscire dalle aperture del pavimento dell’arena, andavano crescendo, e
talora si elevavano ad altezza considerevole[275]. Queste macchine, dal regno
di Vespasiano a quello di Adriano, si costruirono sulla summa Sacra Via,
nell’officina summum choragium. In Marziale[276] leggiamo:



Inde sacro veneranda petes Palatia clivo,

Plurima qua summi fulget imago ducis.

Nec te detineat miri radiata Colossi.

Quae Rhodium moles vincere gaudet opus,

Flecte vias hac. . . . . . . . . . .





E nel libro Spectaculorum, Epig. II, dice:



Hic ubi sidereus proprius videt astra Colossus

Et crescunt media pegmata celsa via.





Lo deduciamo pur anche dalle osservazioni che l’architetto Apollodoro
fece ad Adriano: «quod sublime illud (il tempio di Venere e Roma) et vacuum

fieri oportebat, ut ex loco superiori in Sacram Viam magis conspicuum
esset et in concavitate machinas exciperet, ita ut latenter in eo compingi
et ex occulto in theatrum duci possent»[277].



Dopo l’edificazione del tempio di Venere e Roma, quell’officina fu traslatata
nella regione d’Iside e Serapide, e là ce la ricordano i ragionarî del
secolo IV; ma anche così distava poco dall’Anfiteatro.



Nell’ambulacro centrale e nei due laterali v’erano, addossate alle pareti,
delle branche di scale, per le quali s’ascendeva ad un ballatoio, che ricorreva
in alto dinanzi alle celle delle fiere.



I muri di sostruzione dell’arena sono composti di grandi massi di travertino,
di tufo e di costruzione laterizia[278]. A m. 6,08 circa dal piano dell’arena
v’è un pavimento ad opus spicatum, nel quale, oltre al canale per
lo scolo delle acque, si veggono massi quadrati di pietra tiburtina, con una
bocchetta incavata nel mezzo.



Dalla parte settentrionale s’apre sull’andamento dell’asse minore una
strada sotterranea o cripto-portico, larga m. 2,95, la quale si dirige verso
l’Esquilino. Un altro cripto-portico, con un accesso della larghezza di m. 2,17
che poteva chiudersi con una saracinesca, trovasi sull’andamento dell’asse
maggiore, in direzione del Laterano. Il pavimento di questo sotterraneo, è
elevato sopra quello dell’ipogeo dell’arena m. 1,50 circa, a cagione di uno
speco, che corre sotto al pavimento del corridoio, seguendone la direzione.



Ai lati del cripto-portico vi sono otto celle; con queste e con quello comunicano
per mezzo di scale due grandi stanze, lunghe m. 25, larghe m. 3,20;
il pavimento delle quali si trova allo stesso livello di quello dell’arena, e
quindi più basso del pavimento del cripto-portico e delle celle laterali di
m. 1,50 circa. Si conservano tuttora sei massi quadrilateri di travertino, simili
a quelli dell’ambulacro curvilineo, ma aventi le bocchette munite di
boccolari metallici. — Altre bocchette, ma senza metallo, le vediamo nel suolo
di cinque delle otto celle che fiancheggiano il cripto-portico. Questi massi e
queste bocchette, la cui forma circolare suscita naturalmente l’idea di assi
verticali giranti, sono le tracce del grande movimento dei meccanismi dell’ipogeo
dell’arena. Da questo corridoio, per mezzo di due scale, si ascende
al piano del vestibolo ad esso soprapposto. Le due scalette sboccano nel detto
vestibolo in prossimità della porta libitinense.



Il cripto-portico è spurgato per la lunghezza di m. 83,90; esso, fino al
portico esterno dell’Anfiteatro, ha le pareti composte di grandi massi di travertino,
dalle quali sporgono a distanze pressochè uguali cinque pilastri, congiunti

nella parte superiore da piattabande formate di grossi cunei di travertino.
Il tratto interno del cripto-portico fu probabilmente coperto da soffitto
di legname. Questa strada sotterranea, uscita fuori dal perimetro dell’Anfiteatro,
ha le pareti e la volta di mattoni; e a m. 12 circa dal perimetro stesso,
lascia a destra un altro corridoio con piano inclinato; cosicchè dopo un lungo
percorso doveva sboccare sopratterra. Quest’ultimo corridoio, il cui andamento
seconda la curva dell’Anfiteatro, a m. 6 circa dal punto ove si dirama dal
cripto-portico è traversato da una porta, la quale ha un arco laterizio e la
soglia di travertino.



Un terzo cripto-portico, uguale a quello ora descritto, si apriva dalla
parte opposta, seguendo sempre l’andamento dell’asse maggiore. Già fu esso
scoperto in gran parte negli scavi praticati dal Governo Francese nei primi
anni del secolo XIX[279]; ora rimane interrato, come per la metà è pur interrato
l’ipogeo dell’arena.



Di un quarto cripto-portico, sull’andamento dell’asse minore, incontro a
quello che si dirige all’Esquilino, se ne ha un indizio in un pozzo scoperto
a Sud-Ovest dell’Anfiteatro, e precisamente dinanzi all’arco mediano esterno,
che dava accesso al pulvinare imperiale.



Oltre a questi quattro cripto-portici, disposti simmetricamente sull’andamento
dei due assi maggiore e minore, ve n’è un quinto, il quale, partendo
dal sottopodio presso il pulvinare imperiale (dal quale vi si discendeva per
una scala), ricorre sotto il cuneo V, giusta la numerazione degli archi, ed a
pochi metri dal perimetro dell’Anfiteatro rivolge, ad angolo quasi retto, dalla
parte del Laterano.



Il pavimento di questo corridoio era a mosaico; la volta era adorna di
stucchi, dei quali rimangon tracce; ed aveva di tanto in tanto, ora a destra
ora a sinistra, degli abbaini, dai quali prendeva luce; le pareti erano dipinte,
ma nel basso avevano uno zoccolo di marmo. Sembra andasse con piano inclinato
a riuscire sopratterra poco lungi da dove sboccava il corridoio[280] testè
descritto. Fu sgombrato dalle terre e macerie per circa 37 metri.



Si ritiene comunemente, e credo a ragione, che questo cripto-portico fosse
quell’andito angusto ricordato da Dione[281], dove il congiurato Claudio Pompeiano
tentò di uccidere Commodo, allorchè questi per quell’andito si recava
all’Anfiteatro. Io ritengo con alcuni archeologi che questo cripto-portico fosse
senz’altro opera di Commodo.







Ma è già tempo di descrivere la cavea. La cavea del nostro Anfiteatro
era divisa in cinque parti: il podio, tre ordini di gradi ed il portico[282].



Il podio (determinato da una praecinctio e dal rispettivo iter) era composto
di un ordine di sette gradi[283] ai quali si accedeva per dodici vomitorî
aperti nella praecinctio, e di un ripiano largo circa due metri (dove venivan
disposti i subsellia), il quale, girando a piè della piccola gradinata, dava immediatamente
sull’arena. Esso era munito di un parapetto a transenna, ed
aveva otto vomitorî proprî, pei quali s’accedeva indipendentemente dalla gradinata.
La larghezza dello spazio occupato dall’iter della praecinctio dalla gradinata
e dal ripiano è (presa orizzontalmente) di m. 8 circa. Il muro del
podio, che faceva fronte sull’arena, era alto m. 5, compreso il parapetto a
transenna.



Che il podio fosse formato come l’ho descritto, risulta dalle espressioni
degli antichi scrittori[284], confermate dall’esame dei suoi ruderi.



Sotto il ripiano dei subsellia v’era un ambulacro, al quale s’accedeva dal
corridoio che girava a piè delle scale dei vomitorî del detto ripiano. L’ambulacro
aveva m. 1,80 circa di larghezza; e nella parete opposta a quella che
fronteggiava l’arena, aveva, in ogni quarto dell’ovale, sei nicchie rettangolari,
quattro delle quali della larghezza di m. 2: le altre due erano di minor
larghezza; tutte però avevano una profondità uguale di un metro, e tutte
ugualmente eran alte m. 2 circa. — A proposito di questo corridoio, il Nibby[285]
scrive: «di marmo era inoltre fasciato il corridore sotto di esso (ripiano del
podio) che oggi è parte dell’arena, nel quale i riquadri allorchè vennero scoperti
conservavano tracce di essere stati ornati di stucchi analoghi per lo
stile a quelli della sala d’ingresso degl’Imperatori». — Io congetturo che
ivi fossero gli agiamenti o cessi per i personaggi che occupavano il ripiano
del podio. Si vedono tuttora nel basso delle nicchie le cloache coperte a capanna,

e qualcuna ve n’è anche nei piloni tra una nicchia e l’altra, al piano
del pavimento. Eran essi indispensabili, e specialmente in quei luoghi ove le
persone si trattenevano per lunghe ore e talvolta per una intiera giornata.
Suetonio scrisse di Augusto che nel circo «spectabat interdum e pulvinari,
et quidem cum coniuge ac liberis, sedens spectaculo plurimas horas; aliquando
totos dies aderat»[286]. Tal comodo dovette esservi per tutti gli ordini della
gradatio, e probabilmente furono ridotti a tal uso i vuoti dei sottoscala. — Lo
studiato sistema di chiaviche nel substrato dell’Anfiteatro servì a smaltire
parimente le acque piovane e le immondezze degli agiamenti.



La forma del podio era ovale, e secondava il perimetro dell’arena; ma
i due grandi ingressi di questa lo interrompevano, facendogli formare due
bracci. Nel centro di ciascuno di essi v’erano i due suggesti; dei quali quello
a sud-ovest era il pulvinare imperiale; ce lo indicano e la sua posizione ed
il passaggio chiamato giustamente di Commodo, il quale termina precisamente
a quel suggesto. Ho detto la sua posizione, perchè trovasi nella parte più
nobile dell’Anfiteatro: parte che fu sempre rappresentata sulle medaglie a
preferenza delle altre, e che è rivolta verso la regia Palatina. Ivi sedeva
l’Imperatore, e di lì presiedeva agli spettacoli.



L’altro suggesto era di fronte al pulvinare, ed era destinato principalmente
al magistrato delegato dall’Imperatore a presedere in sua vece ai
giuochi. Si accedeva ai suggesti per i due ingressi principali, rivolti l’uno al
Celio e l’altro all’Esquilino[287]; e si passava per due saloni, divisi ciascuno da
diciotto pilastri di travertino, con arcate e volte ornate di stucchi. «Prima
del terremoto del 422, scrive il ch. Lanciani[288], lungo l’orlo del suggesto
più basso della cavea (dove sedevano i personaggi clarissimi) al disopra del
podio correva una cornice marmorea, modinata a somiglianza delle basi attiche[289],
e questa cornice reggeva il parapetto o pluteo che forse era di bronzo,
forse di marmo. Lo scuotimento della terra avendo rovesciato giù nell’arena
cornice e parapetto, colui che condusse i risarcimenti nell’Anfiteatro non volle
o non potè riporre le cose al luogo loro. I massi marmorei della cornice furono
fatti girare di 90, di modochè la cornice che prima stava sulla fronte
dei medesimi si trovò sul piano di sopra, ed il piano di sotto, cioè il piano
di posatura primitivo, divenne la fronte. Su di essa furono incise una o più
lunghissime leggende a lettere assai grandi, le quali leggende vennero così a
fare il giro di tutto il suggesto o di tutto il podio».







Nel podio, come si disse, avevano il loro posto i personaggi più illustri,
e da prima i Senatori, ai quali (secondo il decreto emanato da Augusto[290]
e che a mio parere fu in vigore in ogni tempo) era riservato il primo ordine
dei subsellia: ordine che nell’Anfiteatro Flavio fu probabilmente primus et
unicus, e situato senza dubbio nel ripiano del podio immediatamente prossimo
all’arena. Dissi primus et unicus, perchè lo spazio di due metri non
potè essere capace che di un solo ordine di subsellia, attesochè dietro di essi
dovea rimanere lo spazio sufficiente per il passaggio.



Oltre ai Senatori, sedevano nei gradi del podio le persone investite delle
più alte dignità sacerdotali, i clarissimi delle famiglie dei Senatori, i viri
consulares, i magistrati curuli e gli ambasciatori esteri. Prudenzio ci attesta
che avean posto nel podio eziandio le Vestali, le quali nei pubblici giuochi
furono sempre tenute in considerazione[291]. Cicerone accenna al posto che
esse aveano nei giuochi gladiatorî: nec si virgo vestalis, huius (L. Nattae)
propinqua et necessaria, locum suum gladiatorium concessit huic[292]. Augusto,
facendo eccezione alla disposizione data per le donne, assegnò alle Vestali
un posto ragguardevole nel teatro: «Solis virginibus vestalibus locum
in theatro separatim et contra praetoris tribunal dedit»; e Prudenzio, come
ora dicevamo, ce le indica sedute nel podio del nostro Anfiteatro, anzi nella
miglior parte di esso:



An quoniam podii meliore in parte sedentes[293].





Ora ci domandiamo: qual fu la miglior parte del podio assegnata alle
Vestali?



Non possiamo ritenere che esse sedessero nell’ordo subselliorum insieme
coi Senatori, perchè, come osserva lo Hübner[294], non è noto «che anche
nell’anfiteatro e nel circo le Vestali avessero partecipato ai posti dei Senatori».

E poi, se vogliamo accettare come precisa l’espressione di Prudenzio:
«Podii MELIORE IN PARTE sedentes», noi non dovremo ricercare le Vestali
fra i Senatori, per la ragione che nel podio v’era qualcosa di meglio dell’ordine
dei subsellia. La miglior parte del podio erano indiscutibilmente i due
suggesti. Non mi sembra ammissibile che le Vestali sedessero nel pulvinar,
perchè questo suggesto era riservato all’Imperatore; ed ebbe il nome di pulvinar
(nome proprio della sedes o lectisternium deorum) «quasi che (dice il
Morcelli) in quel suggesto imperatoris tamquam numinis sedes esset». Che
ivi sedesse eziandio la famiglia imperiale masculini sexus, lo possiamo dedurre
dalle parole di Svetonio, il quale narra che Augusto «spectabat interdum
e pulvinari, et quidem cum coniuge[295] ac liberis»: che vi sedessero
talvolta anche le persone estranee alla famiglia imperiale invitatevi dall’Imperatore,
ce ne fanno fede e il fatto di Tito, che invitò i due patricii generis
convictos in affectatione imperii ad assistere al suo fianco ai giuochi gladiatorî,
ed ai quali patrizî oblata sibi ornamenta pugnantium inspicienda porrexit[296];
e l’altro fatto di Domiziano, il quale per tutto il tempo dello spettacolo
gladiatorio aveva con sè il fanciullo portentoso parvoque capite, cum
quo plurimum fabulabatur, nonnunquam serio[297]: ma che vi sedessero anche
le Vestali, lo ignoriamo. Anzi dai due decreti emanati nel regno di Augusto,
e che sono di questo tenore: 1.º Faeminis ne gladiatores quidem, quos promiscue
spectari solemne olim erat, nisi ex superiore loco spectare concessit.
Solis virginibus vestalibus locum in theatro separatim et contra praetoris
tribunal dedit[298]. 2.º[299] Quoties Augusta theatrum introisset, ut sedes inter vestalium
consideret[300], mi pare potersi dedurre che le Vestali non sedessero
insieme all’Imperatore nel pulvinare. Io inoltre opino che il primo decreto
destasse non poco malumore nel popolo, giacchè gladiatores promiscue spectari
SOLEMNE olim erat; ed in tal caso Augusto dovè non disprezzare il pericoloso
fermento, e cercare un mezzo opportuno onde calmare il malcontento suscitatosi;
e forse fu questa la ragione per cui emanò un secondo decreto col
quale stabiliva che neppure all’Imperatrice fosse lecito di assistere agli spettacoli
«promiscue», ossia, nel caso suo, coll’Imperatore nel pulvinare; ed essa
era in obbligo, andando in teatro, assidersi fra le Vestali, mostrando così che
la legge era uguale per tutti[301]. Di qui apparisce chiaramente che le Vestali

non sedevano nel suggesto imperiale; e poichè occupavano la miglior parte
del podio, non ci rimane che assegnar loro il luogo più distinto dopo il suggesto
imperiale, vale a dire il suggesto che era di fronte al pulvinare. Ivi,
come dicemmo, sedeva il personaggio delegato dall’Imperatore a presedere
ai giuochi in sua vece; alla sua destra, in separato scompartimento (separatim),
le sei Vestali[302]; alla sinistra, i consoli insieme al munerator, editor o dominus,
alle cui spese si davano i giuochi, e che in quella circostanza aveva
le insegne e l’autorità di un magistrato. Severino Boezio ci mostra l’editor
nel circo, assiso appunto tra i due consoli: «Cum in circo duorum medius
consulum circumfusae multitudinis expectationem triunphali largitione satiasti?»[303].



Nè mi sembra di avere esagerato, assegnando alle Vestali anzichè ai Consoli
la parte destra; poichè sappiamo che questi, qualora si fossero imbattuti
con le sacerdotesse di Vesta, dovean ceder loro il passo; e che, secondo il
decreto del 776 d. R., tra le Vestali dovea avere il suo seggio l’Augusta.



Per completare la descrizione del podio, ci resta di parlare dell’apparecchio
di cui questo era munito onde gli spettatori fossero sicuri dagli assalti
delle fiere. Di quest’indispensabile apparecchio se ne avea già una vaga notizia,
e sapevasi che consisteva in una serie continua di reti tessute di grossi
fili metallici[304]: ma non ci sarebbe stato certamente possibile farne una descrizione
esatta, se il poeta Calpurnio, vissuto ai tempi di Carino e Numeriano,
non avesse nei suoi versi così particolareggiatamente parlato della sua
struttura e magnificenza. Egli dice che al termine dell’arena dell’Anfiteatro
Flavio, verso il muro marmoreo del podio, era distesa tutt’attorno un’ammirabile
serie di rulli d’avorio, che, girando intorno ad assi, rendevano impossibile
alle fiere l’appigliarvisi con le unghie, facendole, se vi si fossero provate,
ricadere subito al basso. Aggiunge che v’era una rete tessuta di aurei

fili, insieme a molti denti di elefante sporgenti in sull’arena, tutti d’egual
grandezza e lunghi più ancor d’un aratro[305].



Da questa descrizione mi sembra poter dedurre come fosse nell’Anfiteatro
Flavio disposta quest’opera di difesa. A breve distanza dal muro del podio
del nostro Anfiteatro, al termine della zona che noi già dicemmo morta, sorgevano
ad eguali intervalli delle travi foderate di bronzo, in tutto o in parte
dorate, collegate a due a due da una trave orizzontale, formando così un dolce
poligono inscritto nell’ovale: poligono necessario per il movimento dei rulli,
il quale sarebbe stato impossibile ottenere su di una curva; — sull’alto delle
travi poi erano solidamente fissati i robusti assi rettilinei, intorno ai quali
giravano i rulli d’avorio. Negli specchi fra una trave e l’altra erano tessute
le reti, e dalle fronti delle travi sporgevano i denti verso l’arena.



Al podio seguiva immediatamente un ordine di dodici gradi, determinato
da una praecinctio, col suo iter largo m. 3,50. Questa straordinaria larghezza
dell’iter è dovuta ai quaranta abbaini, fatti in esso per illuminare il sottoposto
ambulacro. La gradinata ha quattordici vomitorî aperti nella praecinctio,
era destinata ai quattordici ordini dei cavalieri, e costituiva la prima
cavea.



Segue quindi un terzo ordine di diciannove gradi, determinato esso pure
da una praecinctio col suo iter. Quest’ordine ha trentadue vomitorî, sedici
dei quali sboccano alla metà della gradinata e sedici dalla praecinctio. Questa
era straordinariamente alta, ed in essa, oltre le porte dei vomitorî, v’erano
ventotto finestre, dalle quali prendeva luce il corridoio posteriore. La serie
delle finestre era frammezzata con simmetria da trentasei nicchie con statue.
V’ha chi opinò che quei tripodi marmorei, con faccia piana nella parte posteriore
per addossarsi al muro, rinvenutisi negli scavi dell’Anfiteatro (la loro
non poca quantità ci fa argomentare ve ne siano stati in buon numero), fossero
collocati in quelle nicchie per bruciarvi sostanze aromatiche. Ma collocando
i tripodi in quegli incavi ed in quella sola precinzione, mal si sarebbe
provveduto al fine cui essi erano destinati. A me sembra più ragionevole che
i tripodi fossero stati addossati esternamente alle pareti di ciascuna delle

precinctiones, ove le essenze odorifere avrebbero prodotto il loro completo
effetto, e tutto l’ambiente anfiteatrale sarebbe rimasto egualmente profumato.



Che quelle nicchie poi invece di tripodi contenessero statue, ce lo fa argomentare
ciò che si legge nelle Memorie Enciclopediche Romane[306], «Si
sono trovate negli scorsi giorni sull’alto del Colosseo fra scarichi antichi di
macerie, due torsi di donne panneggiate assai bene, una delle quali si vede
aver avuta la testa incassata, cosa non rara nelle statue antiche; mancano
ambedue di testa, braccia e piedi; dovettero probabilmente ornare quel giro
di nicchie ancora esistenti che al di sopra della seconda precinzione facevan
prospetto all’Anfiteatro».



Questa praecinctio straordinaria, che, a guisa di grandiosa fascia, cingeva
l’immensa cavea, io congetturo che sia il balteus di Calpurnio, decorato
probabilmente da intarsî di fine pietra e forse anche da mosaici di smalto.



La parola balteus, che vuol dire propriamente cingolo[307], s’adoperò dagli
oratori[308] e dai poeti come sinonimo di praecinctio, benchè questa e non
quella sia la voce tecnica per indicare le zone verticali che dividevano in
diversi ordini la gradatio dei teatri, degli anfiteatri e dei circhi. Questo terzo
ordine costituiva la media cavea.



A quest’ordine ne seguiva un quarto, summa cavea, composto di sette
gradi, la cui praecinctio formava zoccolo al basamento del portico. Anche
qui l’iter girava al basso della gradinata ed ivi sboccavano dodici vomitorî.



La cavea era coronata da un portico di ottanta colonne di ordine composito.
La gradinata del portico, costruita da legname, si componeva di undici
gradi, ed era divisa da tavolati (tabulationes)[309].



La parte della cavea dalla praecinctio della gradinata assegnata ai quattordici
ordini dei cavalieri a tutta la summa cavea (ossia la media e la summa
cavea), nonchè una buona parte del portico, era destinata ai cittadini, plebs,
la quale plebs con ogni verosimiglianza, era divisa secondo le tribù.



I varî ordini di cittadini che vi avevano cunei propri, e dei quali abbiamo
particolar notizia, sono i seguenti:



a) I Tribuni. Leggiamo in Dione[310] che fra gli onori decretati a Giulio
Cesare v’era: «ut semper sella curuli sederet, excepto per ludos. Tum enim
sessio ei in tribunicio subsellio inter eos qui quoque anno Tribuni essent concedebatur».

E similmente fra quelli decretati ad Augusto: «ut in subselliis
Tribunorum plebis sederet»[311]. In Calpurnio leggiamo:



«Nivei loca densavere Tribuni»





Presso i Tribuni ebbero luogo speciale i loro viatores. Tacito[312] scrive: «liberto
et accusatori praemium operae, locus in theatro inter viatores tribunicios
datur».



b) I COLLEGI SACERDOTALI: eccettuate le persone costituite nei gradi più
alti del sacerdozio, le quali, come già si disse, sedevano nel podio. Arnobio
scrive: «Sedent in spectaculis publicis sacerdotum omnium collegia». I collegi
sacerdotali officiali erano otto: Pontifices, VII viri epulones, XV viri
sacris faciundis, augures, fetiales, arvales, sodales Titii, Salii. — I collegi
semi-officiali erano cinque: Collegium Lupercorum, Collegium Mercurialium,
Collegium Capitolinorum, Collegium Veneris Genetricis, Collegium Minervae.



V’erano poi le Sodalitates: sodales Matris magnae, Augustales, Claudiales,
ecc.



I posti assegnati al collegio degli Arvali ce li ricorda con esattezza la
nota lapide[313], e la chiara notizia che questa ci porge ci potrà servire di
guida per investigare dove avessero avuto posto gli altri collegi sacerdotali.



c) I Patres familias. «Maritis e plebe proprios ordines assignavit»[314].
Marziale[315] dice:



«Sedere in equitum liceat an tibi scamnis,

Videbo Didyme: non licet maritorum».





d) I Praetextati. Pueri nobiliores et honestiores, e vicini a questi i
pedagogi. Ce l’attesta Svetonio: «Praetextatis cuneum suum et proximum
PEDAGOGIS». Di questi due cunei rimangon tracce nell’Anfiteatro Flavio, in
due gradi, nella fronte dei quali leggiamo le lettere:



ETEXT

   VIIIS

         (C. I, l. VI, parte 4, 32098c).





E nella fronte dell’altro:



(paedagogis) (p) VERO (rum)

                    (C. I, l. VI, parte 4, 32098d)









e) La Milizia. «Militem secrevit a populo» Svet.



Alla classe meschina della cittadinanza fu assegnata la maggior parte del
portico. Suetonio ci dice che Augusto «sanxitque ne quis pullatorum media
cavea sederet», e noi per la testimonianza di Calpurnio dobbiam dire che
nell’Anfiteatro Flavio non solo quella classe non sedette nella media ma neppur
nella summa cavea, e che ebbe il suo posto unicamente nel portico:



«Venimus ad sedes ubi pulla sordida veste

Inter femineas spectabat turba cathedras.

Nam quocumque patent sub aperto libera coelo

Aut eques aut nivei loca densavere tribuni».





Nel portico ebbero parimenti posto le donne: «inter femineas spectabat
turba cathedras». La legge augustea relativa al posto che le donne doveano
occupare nei pubblici spettacoli rimase sempre in vigore, ed io opino (come
già accennai) che riguardasse le donne tutte, di qualunque grado si fossero,
eccettuate le Vestali e l’Imperatrice. Le parole usate da Suetonio «feminis»
(termine generico) e «solis Vestalibus» (contrapposto a «feminis») bastano
da sè sole a provare l’universalità della legge. Al passo di Suetonio s’aggiunga
l’autorità di Calpurnio. Questo poeta non è satirico, e quindi nelle
frasi e nelle parole di quel pastorale componimento in cui egli ci descrive
l’Anfiteatro Flavio, non ci è lecito sospettare nascosti sali mordaci. Ora dicendoci
il poeta che la «turba pulla» sedeva inter femineas cathedras; sapendo
che la cathedra non era sedia per donne volgari, mi pare che Calpurnio
venga a confermarci che la legge colpì le donne tutte, non escluse quelle
di grado elevato.



Sennonchè qual sarà stata la ragione per cui fu assegnato alle donne il
portico? Se questo provvedimento fosse stato determinato da soli motivi di
moralità, bastava che Augusto le avesse raccolte in cunei separati, mantenendole
nell’ordine corrispondente alla rispettiva casta!... La ragione che mosse
Augusto ad assegnare alle donne il portico, a me sembra di poterla scorgere
nella confusione grandissima che dovea nascere allorquando una pioggia avesse
interrotto lo spettacolo e costretti gli spettatori a ricoverarsi nei portici, i
quali, come dice Vitruvio[316], si facevano appositamente a questo scopo: «Post
scenam porticus sunt constituendae, uti cum imbres repentini ludos interpellaverint,
habeat populus quo se recipiat ex theatro».



La ressa per uscire dai vomitorî sotto la sferza di una pioggia dirotta
dovè essere stato qualche cosa di serio. Questo gravissimo inconveniente fu
forse il motivo precipuo che spinse Augusto ad assegnare alle donne posto

nel portico. In caso di pioggia esse non sarebbero state costrette a muoversi;
e su dai loro posti avrebbero potuto tranquillamente godersi la fuga di quell’immensa
moltitudine. Spettacolo invero esilarante per chi non si trovava in
mezzo a quel parapiglia! — Senza questa provvida disposizione il confusissimum
atque solutissimum morem spectandi non sarebbe stato sufficientemente
corretto.



La legge di Augusto rimase in vigore per tutto il periodo imperiale. Ai
tempi di Carino e Numeriano[317] le donne sedevano ancora nella parte più
alta dell’Anfiteatro, vale a dire nel portico. Nè poteva essere altrimenti, perchè
la causa determinante della legge era sempre viva; e i teatri, gli anfiteatri ed
i circhi rimasero in tutto il periodo imperiale quali erano ai tempi di Augusto.



Occorreva però un temperamentum che rendesse alle donne nobili del
patriziato e alle doviziose della plebe meno dura l’impressione di trovarsi
(sebbene del tutto separate) sotto lo stesso tetto colla parte più meschina della
cittadinanza. Questo temperamentum fu opportunissimo; e nella nota lapide
degli Arvali ve ne troviamo sicure tracce. In essa leggiamo che ai detti fratelli,
oltre agli VIII gradi del meniano I ed ai IV nel II sommo, furono assegnati
XI gradi nel MENIANO SUMMO IN LIGNEIS alla tabulatio LIII. Dunque
nel portico, tra la turba pulla, oltre le donne ebbero luogo anche gli Arvali;
e come ve l’ebbero gli Arvali, vi poterono aver luogo gli altri collegi sacerdotali.
Posto ciò, io credo di non essere troppo ardito, se, basato su questi
dati, espongo la mia opinione circa la disposizione degli spettatori nel portico.



Nei quattro punti del portico, corrispondenti alle estremità dell’asse maggiore
e minore, si destinarono alcuni intercolonnî per le donne; e riterrei ragionevole,
che alle estremità dell’asse minore (sulle quali eranvi anche i due
nobilissimi suggesti) sedessero le donne del patriziato; e che alle estremità
dell’asse maggiore fossero destinati alcuni intercolonnî per quelle della plebe,
escluse, ben inteso, le pullatae.



Il numero degl’intercolonnî dovette essere proporzionato alla quantità
delle donne dell’una e dell’altra classe; e poichè il numero delle plebee superava
indiscutibilmente quello delle patrizie, le prime dovettero avere nel
portico un numero maggiore d’intercolonnî.



La tabulatio assegnata agli Arvali è la LIII. Da quest’intercolonnio a
quello di mezzo ve ne sono altri quattro; sicchè, prendendone pure quattro
dalla parte opposta ed il mediano, alle donne plebee sarebbero stati assegnati
nove intercolonnî in ciascuna delle due estremità dell’asse maggiore. Ragion
vuole poi che la tabulatio simmetrica a quella degli Arvali (ossia la LXII)
fosse stata assegnata ad un altro collegio sacerdotale.







Il provvedimento fu, come si disse, opportunissimo, perchè le donne si
videro onorate di potersi assidere fra la classe dei cittadini più veneranda; e
la plebe misera, che (già fin dai primi decreti di separazione nell’assistere ai
ludi, emanati, per testimonianza di Livio, da Scipione Africano) aveva dimostrato
forte risentimento, si trovò fra la nobiltà, l’agiatezza ed il sacerdozio;
in una parola, il provvedimento fu tale, che lasciò tutti contenti e..... gabbati.



Alle donne della plebe misera furono verosimilmente assegnate nel mezzo
della turba pulla due tabulationes nei quattro centri dei quadranti dell’ovale
fra le estremità degli assi maggiore e minore. Le donne del patriziato e quelle
dell’alta plebe sedettero (come si deduce da Calpurnio) in cattedre più o meno
ricche secondo il grado; le clarissimae forse ebbero cattedre mobili nella prima
fila; le altre l’ebbero probabilmente fisse nei gradi, nei quali ciascun dei posti
fu guarnito di una spalliera concava.



I quattro gruppi d’intercolonnî destinati alle donne del patriziato e dell’alta
plebe dovettero esser decorati più che gli altri del restante del portico,
ed arricchiti di dorature. Ne abbiamo un cenno in una lapide di Terni
(Orell. 3279) che dice:



OPVS. THEATRI. PERFECIT. IN. MVLIEBR.

AERAMENTIS. ADORNAVERE.





Poste le cose in questa guisa, i versi di Calpurnio acquistano una chiarezza
che forse prima, almeno per me, non avevano.



«Venimus ad sedes ubi pulla sordida veste

Inter femineas spectabat turba cathedras

. . . . . . . . . . . . . . . . . .

Balteus en gemmis EN ILLITA PORTICUS AURO

Certatim radiant.....».





Sulle iscrizioni dei sedili e sulla distribuzione dei loca, abbiamo uno studio
interessante del ch.º R. Lanciani[318], il quale mi pregio prendere per mio
duce e maestro; ed egli permetterà che io usi, qui, delle stesse sue dotte
parole.



«La divisione dei posti, discrimina ordinum[319], nell’Anfiteatro, a tenore
delle leggi già promulgate, dell’etichetta e delle precedenze di corte, dei privilegi,

dei diritti acquisiti, delle costumanze invalse fra i varî ordini dei cittadini,
fu fatta nell’anno stesso della solenne dedicazione dell’Anfiteatro, e naturalmente
prima che questa avesse luogo, imperando Tito, consoli suffetti
L. Elio Plauzio Lamia, Q. Pattumeio Frontone. Se ne ha memoria negli atti
arvalici dell’anno stesso[320], dei quali sarà fatta più speciale menzione fra poco.
Non so spiegare per quale ragione lo Hübner sia stato indotto a credere tale
assegnamento di posti posteriore di un anno alla dedicazione dell’Anfiteatro[321]
poichè la testimonianza di quegli atti e specialmente della frase loca adsignata
(fratribus arvalibus) in amphit(h)eatro L. Aelio Plautio Lamia, Q. Pactumeio
Fr(o)ntone cos non ammette discussione.



«L’ufficio di distribuire i posti, in questa solennissima contingenza, fu affidato
a Manio Laberio Massimo, procuratore della Giudea sotto Vespasiano[322],
prefetto dell’annona nell’anno 80[323], il quale è stimato dal Cardinali[324], consenziente
il Borghesi[325], la medesima persona col Manio Liberio Massimo, legato
della Mesia e console per la seconda volta nell’anno 104.



«Il Marini, il Guasco, il Torre, il Morcelli, lo Hübner hanno interpretato
in vario senso cotesta ingerenza di Laberio prefetto dell’annona nella distribuzione
dei sedili anfiteatrali. La frase loca adsignata...... ab Laberio Maximo
procuratore praef. annonae..... curatore Thyrso l. è certamente oscura, e non
trova riscontro nell’epigrafia contemporanea. Una sola cosa è certa, ed è che
quei due individui ebbero la direzione nel gravissimo affare.



«Rimangono documenti intorno ai posti assegnati ai senatori, ai cavalieri,
a varî collegi sacerdotali, agli ambasciatori ed agli ospiti, ai pretestati, ai pedagoghi
dei fanciulli, agli apparitori dei magistrati, alla plebe, ai gregarî di
stanza in Roma.



«Per gli altri ordini, collegi, sacerdozî, corporazioni ecc., si può supplire
alla mancanza di documenti speciali con le notizie che si hanno indirettamente
intorno le precedenze gerarchico-amministrative di ciascuno di essi. Prima di
ragionare minutamente dei posti assegnati ai singoli gruppi e delle memorie
che ne rimangono, incise sui marmi del Colosseo, mi è d’uopo stabilire due canoni
fondamentali. In primo luogo, benchè le notizie relative ai singoli gruppi,
che trarrò dagli scrittori e dai marmi, non si riferiscano tutte all’Anfiteatro,
ma talora ai teatri, talora al foro, scena antichissima di giuochi gladiatorî, talora
al circo, pure hanno uguale valore, uguale significato anche per l’Anfiteatro:

in quanto che Tito e Domiziano inaugurandolo e distribuendone i sedili,
non poterono in modo alcuno derogare alle leggi promulgate sugli spettacoli,
ed alle costumanze già invalse. Intorno a questo canone abbiamo splendida
testimonianza nei marmi stessi dell’Anfiteatro, e sopratutto in quel sedile lungo
m. 1,50, alto m. 0,39 e largo m. 0,45, sulla cui fronte leggermente ricurva sta
scritto a caratteri del secol d’oro:







sigle che lo Hübner interpreta e supplisce: [collegio..... orum qu]ib. in theatr.
lege pl[ebis] ve [scito..... sedere l]icet p. XII.....



Il Fea crede che la voce theatrum stia qui a far la vece di amphitheatrum:
mentre è chiaro che tutt’intera la leggenda esprime questo senso: a
tenore delle leggi, dei plebisciti, dei senatus consulti vigenti, si assegna al
collegio dei tali e tali quel dato numero di piedi, quel dato posto, cui hanno
diritto nel teatro. Del resto il senatus consulto di Augusto, cui accenna Suetonio
si riferiva[326] ad ogni genere di spettacoli, e noi vedremo fra poco
con quanta mirabile precisione le epigrafi dei sedili del Colosseo corrispondano
ai singoli paragrafi di quel senatusconsulto[327].



«Il secondo canone si riferisce alla cronologia delle iscrizioni dei sedili.
A partire dall’anno 80, fino a tutto il secolo terzo si incisero sui sedili soltanto
i titoli dei varî ordini, corpi morali, gruppi ecc. con cifre indicanti
il numero dei piedi cui ciascun ordine ecc. avea diritto di occupare: giammai
si incisero nomi di individui.



«Nel secolo quarto incominciano ad apparire nomi senatori, individuali,
predominando però il caso plurale, il che significa che coteste prime iscrizioni
furono graffite per indicare il posto non di un individuo ma di una famiglia.
Nel secolo quarto scadente e nei successivi, ogni senatore volle graffito il
proprio nome nel sito ove la propria sedia e il proprio cuscino eran collocati
in occasione di spettacoli. E siccome quest’uso ha durato per parecchie generazioni,
così quelle pietre sono state incise e scalpellate sin quattro volte.







1. Senatores «Spectandi confusissimum ac solutissimum morem (Augustus)
correxit, motus iniuria senatoris, quem Puteolis per celeberrimos ludos
consessu frequenti, nemo receperat. Facto igitur decreto patrum, ut, quoties
quid spectaculi usquam publice ederetur primus subselliorum ordo vacaret
senatoribus[328]. La origine antichissima della confusione deve riconoscersi nel
fatto che — prima del trionfo di L. Mummio — cioè prima dell’introduzione
dei sedili di legno, tutti stavano in piedi nel circo o nel foro, pochissimi sedevano
in terra o sugli scanni recati espressamente dai servi. Un’assemblea
di gente in piedi non può non essere disordinata: pur tuttavia, la modestia e
la riverenza del popolo verso i padri coscritti era spontanea e profonda abbastanza
da lasciar loro i posti migliori. Narra Val. Massimo (4, 5, 1), che dalla
fondazione di Roma fino all’anno 560, promiscuus senatui et populo spectandorum
ludorum locus erat; nunquam tamen quisquam ex plebe ante patres
conscriptos in theatro spectare sustinuit; adeo circumspecta nostrae civitatis
verecundia fuit. In quell’anno 560, nel quale la supremazia del governo senatorio
sul plebeo fu definitivamente costituita, i senatori furono separati dalla
plebe negli spettacoli. Per quingentos autem et quinquaginta octo (560) annos
senatus populo mixtus spectaculo ludorum interfuit. Sed hunc morem Atilius
Serranus et L. Scribonius aediles, ludos matri deum facientes, superioris
Africani sententiam secuti, discretis senatus et populi locis solverunt[329];
e Livio conferma: Censores Sex. Aelius Paetus et C. Cornelius Cethegus......
gratiam quoque ingentem apud (senatores) pepererunt, quod ludis romanis,
aedilibus curulibus imperarunt, ut loca senatoria secernerent a populo, nam
antea in promiscuo spectabant[330].



«Il Becker[331], crede che Augusto abbia semplicemente separato senatori
e cavalieri dalla plebe, senz’altra divisione fra le classi più nobili: a me sembra
poter dedurre dal passo di Suetonio che i senatori fossero separati dai
cavalieri, ed ai primi fosse attribuito (nel circo) il primus subselliorum ordo,
che è quanto dire il posto d’onore. Ciò è confermato dal passo di Dione, relativo
all’anno 5, τὰς ἱπποδρομίας χωρὶς μὲν οί βουλευταὶ, χωρὶς δὲ οί ἱππεις άπό τοῦ
λοιποῦ πλήθους εἱδον, ὄ καὶ νῦν γίγνεται[332].



«Claudio fece qualche cosa di più: circo vero maximo.... propria senatoribus
constituit loca, promiscue spedare solitis[333]. Il Becker interpreta questa
notizia come una separazione dei senatori dai cavalieri. Si oppone a questa
teoria il passo parallelo di Dione, dell’anno 41, così tradotto dallo Jordan[334],

antea in circo spectabant senatores, equites, plebes urbana, PRIVATIM SUO
QUISQUE LOCO, nimirum ex quo tempore hic spectandi mos lege (roscia, giulia
teatrale etc.) sanctus est: neque vero certa loca attributa erant, sed tum
(a. 41) Claudius senatoribus eam quam nunc tenent sedem concessit. Questo
racconto di Dione può interpretarsi in tre maniere:



1º che prima di Claudio, purchè senatori e cavalieri e plebe stessero
vicendevolmente divisi, potevano occupare quel posto che loro talentava: e
che Claudio abbia alle tre classi assegnato un posto fisso. Ciò non è ammissibile,
perchè molto tempo prima di Claudio ai due ordini senatorio ed equestre,
quel posto fisso era stato assegnato:



2º che le leggi anteriori a Claudio abbiano voluto soltanto separare la
massa dei senatori e dei cavalieri della plebe, e che Claudio abbia suddiviso
il gruppo dei senatori per cariche, vale a dire in consolari, pretori, edilici etc.
Di una suddivisione generale per cariche e per dignità al tempo dell’impero
si ha indizio nel passo di Erodiano, ove narra di un affronto fatto a Commodo
nel teatro πληρωθέντος δὲ τοῦ θεάτρον μετὰ πάσης εὐκοσμιας, τῶν τέ ἐν ἀξιώσεσιν ἐν
ἐξαιρέτοις ἐδραις καὶ ώς ἐκὰστοις διετέτακτο ἱδρυμένον etc.[335]. Della separazione
dei consolari dal restante ceto, abbiamo due documenti: il primo nel passo di
Arnobio sedent in spectaculis publicis..... senatus, CONSULATO FUNCTI PATRES
etc.[336]: il secondo nel seguente brano di iscrizione scoperto negli scavi
del 1874[337]:







3º che Claudio abbia assegnato a ciascun senatore e sua famiglia un
posto determinato lungo tanti piedi nel tale o tal altro cuneo del «primus
subselliorum ordo»; conciossiachè sappiamo da Suetonio che anche i posti senatorî
eran divisi per cunei. Nel secondo giorno delle feste settimonziali, Domiziano
omne genus rerum missilia sparsit, et quia pars maior inter popularia
deciderat, quinquagenas tesseras in singulos cuneos equestris ac senatorii
ordinis pronunciavit[338].



«Questo assegnamento di posti personali, il quale mi sembra confermato
dal passo di Sparziano in Didio[339], occupatis, omnium subselliis populus geminavit
convicia in Julianum, — non deve credersi una novità assoluta. Se
ne hanno esempî anche ne’ tempi della repubblica (benchè come eccezione alla
regola) tanto nel foro per le monomachie, quanto nel circo per le

ippodromie[340]: SELLAE. CVRVLIS. LOCVS. IPSI. POSTERISQUE. AD. MURCIAI.
SPECTANDI. CAVSSA. DATVS. EST. Sedecim eodem tempore Aelii
erant, quibus una domuncula erat...... inque maximo et Flaminio spectaculo
locus: quae quidem loca ob virtutem publice donata possidebant. Assai importante,
fra tutti, è il passo di Cicerone: senatui piacere Sergio Sulpicio statuam
in rostris statui, circumque eam statuam locum ludis gladiatoribus liberos
posterosque eius quoquoversus quinque pedes habere[341] equivalente a
m. q. 2,187. Che nelle assegnazioni di posti personali si tenesse conto, in generale,
perfino delle semiuncie e dei sicilici, lo sapevamo dagli atti arvalici dell’anno
80; che poi di tal rigorosa parsimonia si facesse uso anche verso chiarissimi
personaggi di rango senatorio, è confermato dal seguente brano di
Cicerone[342]: (Clodius) quaerit ex me, num consuessem siculis locum gladiatoribus
dare? Negavi; at ego, inquit, NOVUS PATRONUS (?) instituam sed soror
quae tantum habet consularis loci, unum mihi solum pedem dat.



«Come nel teatro i senatori ebbero il posto migliore nell’orchestra[343] nella
quale sedeva anche l’imperatore[344], così nell’anfiteatro fu loro assegnato il
podio[345] nel quale fu anco il palco del sovrano, protetto da gelosie[346].



«Dalle dotte disquisizioni dello Hübner[347], è provato quanto sia difficile
ritrovare nel Colosseo il sito esatto nel quale sedevano senatori e cavalieri;
quanto sia difficile riconoscere la forma e la disposizione del podio, e quanto
sia oscura la stessa divisione in meniani.



«Ma che i senatori sedessero sul ripiano infimo che dominava immediatamente
l’arena, privi di sedili marmorei, ma capace di due o tre file di seggiole,
credo poterlo dimostrare così:



«I massi marmorei scorniciati sui quali è incisa la grande iscrizione di
Placido Valentiniano, mentre servivano di coronamento al murello del podio,
servivano pure di base e sostegno alla ringhiera forse di marmo, ma assai più
probabilmente di bronzo, la quale formava parapetto. Infatti tutti quei massi
scorniciati conservano la incassatura del parapetto a questo modo:







«Ora le più antiche e perfette iscrizioni recanti i nomi di due, di tre, di
quattro clarissimi viri, sono incise precisamente su quella lista che corrisponde

al di fuori della ringhiera: la qual cosa dimostra che i chiarissimi personaggi
sedevano precisamente su quei massi di marmo. Che poi questi stessero dove
li ho collocati, cioè sul ciglio dell’infimo suggesto o podio, è dimostrato dalla
regolarità somma con la quale sono caduti in fondo all’arena. I massi scoperti
nel 1878 contenenti le prime parole dell’iscrizione di Valentiniano III, si seguivano
con regolarità e senza gravi lacune nel testo. Ora ciò non potrebbe
essere avvenuto se fossero precipitati dai baltei superiori. Del resto è cosa
nota che i nove decimi dei marmi di ogni specie trovati nell’arena spettano
al suggesto senatorio siccome quello che le stava più vicino».



2. Equites. «Dei cavalieri si può ripetere quello che si è detto dei senatori.
Assisterono promiscuamente agli spettacoli, misti alla folla, prima dell’introduzione
dei sedili: poi si saranno riuniti in gruppo tenendosi fra i senatori
e la plebe: e col tempo avranno acquistato una specie di diritto e di
privilegio a preceder questa in tutte le rappresentazioni circensi, teatrali, gladiatorie.
Nell’anno 687/87 L. Roscio Otone, tribuno della plebe, confermò con
la sua lex roscia theatralis gli antichi privilegi dell’ordine, aggiungendone
forse dei nuovi e più speciali[348]. L. Otho, vir fortis, meus necessarius equestri
ordini RESTITUIT non solum dignitatem sed etiam voluptatem. Itaque haec
lex, quae ad ludos pertinet, est omnium gratissima, quod honestissimo ordini
cum splendore fructus quoque iucunditatis est RESTITUTUS»[349]. Furono destinati
ai cavalieri in theatro quatuordecim gradus proximi[350] e che facevan
giro attorno l’orchestra dei senatori. Questa misura sollevò l’indignazione del
popolo al punto, che Cicerone dovette far ricorso a tutto l’artificio della sua
eloquenza per calmare gli spiriti esacerbati[351]: esacerbati non tanto dal mero
fatto dei XIV ordines, quanto dal riconoscimento indiretto sì, ma solenne del
ceto equestre (cioè del ceto capitalista) come seconda autorità politica dello
stato[352]. Del resto queste lotte fra le varie classi dei cittadini pei posti negli
spettacoli non erano cosa nuova. « Ἔμελλεν ὁ δὴμος θεάσθαι μονομάχους ἔν ἀγορᾷ καὶ
τῶν ἀρχόντων οί πλεῖστοι θεωφητήρια κόκλῳ κατασκευάσαντες ἐζεμίσθουν. Ταῦτα ὁ Γάιος ἐκέλευεν
αὺτοὺς καθαιρεῖν, ὅπος οῖ πένητες ἐκ τῶν τόπων ἑκείνων ἄμισθὶ θεάσασθαι δύνωνται»[353].



«Dalla legge roscia ebbero origine le frasi: sedere in quatuordecim ordinibus — in
equite spectare — in equestribus, in pulvino equestri sedere,
assai frequente presso gli scrittori[354]. Quum autem plerique equitum, attrito

bellis civilibus patrimonio spectare ludos E QUATUORDECIM non auderent, metu
poenae theatralis: pronunciavit, non teneri ea, quibus ipsis parentibusve
equester census unquam fuisset[355]. Non è questa la sola alterazione che le
vicende dei tempi avevano recato alla regolare osservanza della legge roscia.
Quum spectaculo ludorum gregarium militem, in quatuordecim ordinibus
sedentem, excitari per apparitorem iussisset, rumore ab obrectatoribus dilato,
quasi eundem mox discruciatum necasset, minimum abfuit quin periret
concursu et indignatione turbae militaris[356]. Benchè Suetonio, nel
notissimo paragrafo del c. 44, non faccia menzione di ordinamenti speciali
riguardo al ceto equestre, non v’ha dubbio che Augusto si sia occupato anche
di loro, come, del resto, dimostrano e il paragrafo poco anzi citato dal c. 40,
ed i testi già recati a proposito dei senatori.



«Nerone adottò pei cavalieri, e soltanto nel circo, un’altra misura, la
quale non è ben chiara. Ne parlano Tacito e Plinio. Il primo nel libro 15,
capo 32 degli annali riferisce, che nell’anno 65 l’imperatore equitum romanorum
locos sedilibus plebeis ANTEPOSUIT apud circum. Namque ad eam diem
indiscreti inibant, quia lex Roscia nihil nisi de quatuordecim ordinibus sanxit.
Il secondo poi aggiunge aver Nerone soppresso gli euripi che circondavano la
lizza attribuendo ai cavalieri il maggiore spazio così guadagnato. (Caesar dictator)
euripis harenam circumdedit, quos Nero princeps sustutit, equiti loca
addens[357].



«Dal confronto di due testi sembra apparire che la legge roscia sia stata
rispettata nel solo teatro: e che nel circo (dove i 14 ordini sarebbero stati
esuberanti, eccessivi) i cavalieri avessero preso posto, non appresso ai subselli
senatorî, ma forse nelle gradinate più alte, che erano veramente le migliori
per godere tutto lo insieme delle cose, e più lontane da quei nembi di
polvere dei quali parla Ovidio. Nerone li avrà fatti discendere nell’ordine più
basso, e per non togliere troppo posto alla plebe, avrà spinto in fuori i posti
dei senatori, nell’area già occupata dagli euripi, attribuendo ai cavalieri lo
spazio lasciato libero dai senatori. Si veggano i dotti commenti dello Hübner[358]
e dello Jordan[359]. Tito, ed il suo agente Manio Laberio Massimo, dividendo
i sedili del Colosseo, attribuirono ai cavalieri gli ordini più bassi e
più vicini ai senatorî, uniformandosi se non alla lettera, allo spirito almeno
della legge roscia. Domiziano con editto promulgato forse quando ebbe recata
a compimento la fabbrica dell’Anfiteatro licentiam theatralem promiscue
spectandi IN EQUITE inhibuit. Marziale lo chiama: edictum quo subsellia certiora
fiunt[360].







«Intorno ai posti dei cavalieri nel Colosseo, alle scamna equitum di Marziale
(5, 41), abbiamo un documento contemporaneo alla sua prima dedicazione.
È un gradino marmoreo lungo m. 1,17, alto m. 0,72, largo m. 0,40 sulla fronte
del quale è scritto a lettere auree:



EQVITI (bus)

   (C. I, L. VI, Pars. 4, 32098).





«Questi posti erano divisi per cunei, come risulta dalla testimonianza di
Suetonio[361] già allegato di sopra. Uno dei cunei[362] era chiamato IVNIORVM[363].
Equester ordo cuneum Germanici appellavit, qui IUNIORUM dicebatur. — Questo
passo dimostra che i cavalieri, senza avere forse posti personali,
sedevano però distinti fra loro, per cariche e per dignità. Le divisioni, delle
quali ho contezza, sono queste:



a) iuniores, forse quelli che attualmente prestavano servizio nelle turme
equestri. Sedevano in un cuneo separato.



b) decoctores, cavalieri decaduti nel censo. Sedevano nei due ordini più
alti e più lontani dall’orchestra e dall’arena.



c) coloro che, di origine libertina, avevano raggranellato il censo equestre.
Sedevano c. s.[364].



d) i tribuni militari ed in genere gli ufficiali superiori delle milizie stanziate
in Roma[365].



e) i decemviri litibus iudicandis[366].



f) Tribuni plebis. Forse a questa classe va riferita la glossa di Porfirio
ad Horat. Epod. 4: ex quattuor (decim) autem ordinibus, quos lege Roscius
Otho tr. pl. in theatro equestri ordini dedit, duo primi..... tribuniciis vacabant.
Le si riferisce senza dubbio il passo di Dione 44,4 nel quale fra gli onori
decretati in favore di Cesare nell’anno 710/44 si registra: καὶ καθὲζεσθαι ἑπὶ τοῦ
ἀρχικοῦ δίφρου παντακῆ πλὴν ἐν ταῖς πανηγύρεσιν..... τότε γὰρ ἐπῒ τε τοῦ δημαρχικοῦ
βάθρου καὶ μετὰ τῶν ἀεὶ δημαρχούντων Θεὰσθαι ἔλαβεν.



«A tutte queste classi di magistratus ordinis equestris allude Calpurnio
nei ben noti versi della settima ecloga: Venimus ad sedes ubi pulla sordida
veste, — Inter foemineas spectabat turba cathedras — Nam quocumque patent
sub aperto libera coelo. Aut eques aut nivei loca densavere tribuni.







«I cavalieri, a differenza dei senatori, non graffiarono il nome nel proprio
loco, nemmeno in tempi di decadenza assoluta, forse perchè non ebbero posti
personali. Una sola leggenda conosco che possa applicarsi agli ordini dei cavalieri:
ed è incisa in un gradino di marmo, spettante ad uno scalare, a lettere
di forma esilarante. Dice:



AbinsteiF. A[367]

     (C. I, L. VI, part. 4, n. 32098).





e lo attribuisco ai gradini equestri, perchè i senatori non sedettero mai nel
marmo.



3. Sacerdotum omnium collegia. «Il testo principe intorno ai posti
sacerdotali è il lamento di Arnobio 4, 35 p. 151 Hild. Sedent in spectaculis
publicis sacerdotum omnium collegia:



a) pontifices maximi



b) et maximi curiones



c) sedent quindecim viri laureati.



d) et Diales cum apicibus flamines.



e) sedent interpretes augures divinae mentis et voluntatis.



f) nec non et castae virgines perpetui nutrices et conservatrices ignis.



«È chiaro che Arnobio non parla rigorosamente, e che è d’uopo tener
conto la sua enfasi rettorica. Nondimeno tengo per certo che, nel periodo di
Augusto a Claudio, questi sacerdoti abbiano indistintamente seduto in senatu
e che, dopo Claudio, abbiano ciascuno avuto la propria sede distinta e determinata
di tanti piedi nel tale o tal altro cuneo, dell’ordine cui appartenevano.
È certo parimenti che Arnobio non mentova tutti i collegi sacerdotali che
avevano diritto a sedere sul podio. Abbiamo memoria e documenti per ciò che
spetta a) agli arvali, b) alle vestali, c) al flamine diale, d) ai sacerdoti augustali,
e, particolarmente ai soldati fluviali.



a) Fratelli Arvali[368].



b) Vergini vestali[369].



c) Flamine diale. «Di costui fanno parola Arnobio, nel passo soprariferito,
e, indirettamente, Suetonio[370] narrando aver l’imperatore presieduto al
certamen quinquennale assidentibus Diale sacerdote — cet.».







d) Sacerdoti Augustali. Dei posti riservati agli augustali fa menzione
Tacito[371] narrando del senatus consulto per le onoranze funebri a Germanico:
honores decreti....... ut sedes curules sacerdotum augustalium locis, superque
eas querceae coronae statuerentur. E nel senatus consulto per le onoranze a
Druso si ripete:[372]



VTIQUE. OMNIBVS theATRIS sellae curules habentes drusi

CAESARIS NOMINA Inscripta locis augustalium ponerentur.





«Del collegio dei sodali fluviali, abbiamo indirettamente notizia da Suetonio[373].



«Paeanisti (?) — Ai LOCA del collegio dei peanisti[374] si è voluto riferire[375]
questo brano d’iscrizione trovata circa dieci anni or sono[376] nel cimitero
di s. Agnese, sulla via Nomentana:







«Ed infatti quella cifra dei quattro piedi e la menzione dei cunei fenestrarum
non disconverrebbero ad un rescritto di concessioni di posti dell’anfiteatro.
Ma prescindendo dalla difficoltà di spiegare come i peanisti abbiano potuto
extruere cosa alcuna nell’anfiteatro, il confronto del libello greco con il
rescritto di Severo, benchè ambedue mutili, mi induce a credere trattarsi piuttosto
di qualche contravvenzione alle leggi promulgate da Severo e Caracalla
circa gli edificî e le insulae della città[377] — per es. la sporgenza abusiva di
un meniano in area pubblica: — contravvenzione per la quale sarà stata richiesta
e concessa la condonazione.







4. Legati-Hospites. «La maggior parte delle memorie lasciate dagli
scrittori sui posti propri degli ambasciatori e rappresentanti diplomatici si riferisce
al teatro. Romae legatos liberarum sociarumque gentium vetuit in
orchestra considere, quum quosdam etiam libertini generis mitti deprehendisset[378].



«A questa legge si fecero eccezioni continue. Claudio permise ai legati dei
Parti, degli Armeni e dei Germani di sedere in senatu cioè nell’orchestra[379].
Sotto Nerone avvenne qualche cosa di simile, se pure Tacito non confonda i
suoi due ambasciatori frisî Verrito e Malorige con gli ambasciatori germani
di Suetonio[380]: Traiano τοὺς πρεσβευτὰς τοὺς παρὰ τῶν βασιλέων ἀφικρομένους ἐν τῷ
βουλευτικῷ θεάσασθαι ἐποίει[381].



«Anche nei giuochi gladiatorî ebbero ab antico sede onorevolissima. Agli
ambasciatori marsigliesi, venuti in Roma dopo l’incendio gallico locus spectaculorum
in senatu datus (est)[382]. Finalmente sappiamo l’istesso essere avvenuto
nel circo quodam autem muneris die Parthorum obsides, tunc primum
missos, per arenam mediam ad spectaculum induxit, superque se subsellio
secundo collocavit[383]. A questa classe di persone riferisco due epigrafi dei
sedili del Colosseo. La prima, appartenente al primo secolo, dice:



hos]PITIB[us

     (C. I, L. VI, parte 4, 32098 (e))





«La seconda è ripetuta su due gradini, grezzi nella superficie, con lettere
dei tempi Severiani:



l GADITANORVM

m GADITANorum

           (C. I, L. ib.).





«Ambedue questi sedili sono degni di osservazione, perchè conservano la
famosa linea di divisione. Nel primo è segnata 4 centimetri all’infuori, cioè a
sinistra, della lettera G: nel secondo 2 centimetri all’infuori della stessa
lettera.



5. Pretextati. «Il senatus consulto augusteo rilegò i pretestati in un
cuneo del teatro: praetextatis cuneum suum assignavit. Chi sa che non sia

questo il cuneus iuniorum del quale abbiamo parlato di sopra. Di questo gruppo
è rimasto documento epigrafico nel Colosseo. Sulla fronte di un sedile è scritto
con lettere della buona epoca[384]:



ETEXT

   VIIIS

        (C. I, L. VI, p. 4, 32098 c).





6. Paedagogi. «Questi due marmi, prosegue il ch.o Lanciani, confermano
egregiamente la sentenza, aver Tito o Domiziano seguito alla lettera i
regolamenti augustei nella divisione dei posti anfiteatrali.



paedagogis p VERO um

        (C. I. L, part. 4, 32098, d).





7. Apparitores magistratuum publicorum populi romani. «Dalla narrazione
di Tacito[385] riferibile all’anno 819/66 — liberto et accusatori (Publii
Galli eq. r.) locus in theatro inter viatores tribunicios datur — con molta
probabilità si può argomentare che gli apparitores dei diversi magistrati, cioè
gli scribae, lictores, viatores, praecones, secondo le loro rispettive decurie
avessero posti fissi nel teatro[386].



8. Popularia (loca). «La plebe fu divisa per tribù e per istato civile.
Della divisione per tribù negli spettacoli si hanno memorie fino dagli antichissimi
tempi di Roma. Essa fu fomentata dall’abuso dell’ambitus tribuarius
e degli spectacula tributim data per parte di chi cercava, acquistare sul pubblico
influenza all’approssimarsi delle elezioni: in circo totas tabernas tribulium
causa comparare. Si consultino Cicerone, Vatin. 15, 37; Mur. 34, 72;
Orelli, Ind. leg. p. 286; hanc autem (plebem) tributim divisa loca occupasse
tempore Ciceronis et Dionysii, ipsorum verba sat certo testantur: ad Severi
usque tempora, an idem mos manserit, incertum est[387]. Io credo che il costume
fosse serbato anche nei tempi imperiali: in primo luogo perchè non
v’era ragione di rinunciare ad una misura così semplice e così opportuna a
disciplinare quelle folle tremende: in secondo luogo, perchè, della continuazione
del costume, mi sembra trovare documento nella basis magna marmorea
litteris magnis scoperta sulla fine del quattrocento in angulo circi maximi

versus templum Herculis victoris in foro Boario et Tiberim dedicata
a Traiano, nell’anno 103, dalle



TRIBVS . XXXV

QVOD . LIBERALITATE

OPTIMI . PRINCIPIS

COMMODA . EARVM . ETIAM

LOCORUM . ADIECTIONE

AMPLIATA . SINT



(C. I. L. VI, 955).



«Si sa in qual modo avvenisse cotesta locorum adiectio dal c. 5 del panegirico
di Plinio. Poco prima dell’anno 100 Traiano fece demolire la tribuna
imperiale, cedendone l’area al popolo. Quest’area era capace di cinquemila
posti, dal che risulta che il cubiculum principis era vasto due volte più dei
nostri teatri della Scala, di S. Carlo, ecc. La plebe di ciascuna tribù fu suddivisa
per istato civile; i coniugati da una banda, le donne (e forse i celibi)
dall’altra.



a) Maritis a plebe proprios ordines assignavit[388], la quale misura sembra
allo Hübner essere conseguenza delle leggi iulia de adulteriis dell’anno 757/4,
e papia poppea dell’anno 762/9 e degli editti contro il celibato, emessi dopo
la vittoria di Azio[389]. Ho già notato che cotesta separazione degli ammogliati
dagli scapoli, ebbe vigore soltanto inter popularia non mai per gli ordini senatori
ed equestri. Gli ammogliati delle trentacinque tribù sedettero fra l’ultima
fila dei cavalieri ed il maenianum summum in ligneis, ubi pulla sordida
veste — inter foemineas sedebat turba cathedras.



b) «Anticamente le donne sole non erano escluse dal consorzio comune:
antiquitus solebant mulieres cum viris omnibus interesse spectaculis indifferenter
come dice lo scoliaste di Giovenale[390]. Il costume durava al tempo di
Silla[391], di Cicerone[392] e di Ovidio[393], benchè da alcune frasi del poeta possa
dedursi che le donne scompagnate occupavano già per abitudine il portico in
cima ai sedili: Sic ego marmorei respexi summa theatri. — Eligis e multis
unde dolere velis[394]. Augusto rese obbligatorio e legittimo il loro isolamento:

Foeminis ne gladiatores quidem, quos promiscue spectari solemne olim erat,
nisi ex superiore loco spectare concessit..... Athletarum vero spectaculo; prosegue
Suetonio: muliebre sexus omne adeo summovit, ut pontificalibus ludis
pugilum par postulatum distulerit in sequentis diei matutinum tempus, edixeritque — mulieres
ante horam quintam venire in theatrum non placere.



«L’usanza di Roma divenne generale, almeno nelle regioni italiche: e gli
altissimi sedili dei teatri furono chiamati muliebri. Cf. l’iscrizione di Terni
ap. Orelli 3279: OPVS . THEATRI . PERFECT . IN . MVLIEBRIB . AERAMENTIS .
ADORNAVER.



c) «Dai citati versi di Calpurnio, sulla sordida turba pulla veste, arguisco
che anche gli scapoli debbono essere stati rilegati lassù; e mi sembra
che a questa speciale classe accennino gli scrittori, usando la voce pullati.
Stazio, silv. 1, 6, 43, parlando delle largizioni di Domiziano, conferma indirettamente
questa triplice divisione: una vescitur omnis ordo mensa: parvi, femina,
plebes, eques, senatus.



9. Militari. «È ragionevole il credere che i gregarî dei corpi di milizia
stanziati in Roma, i pretoriani, gli urbani, i peregrini, i vigili, i misenati,
i ravennati, ecc. avessero posto fisso nell’anfiteatro, come lo avevano senza
dubbio negli altri luoghi di spettacolo. Cf. il militem secrevit a populo del regolamento
di Augusto. I corporis custodes, gli equites singulares avranno forse
avuto una distinzione speciale.



«Le epigrafi dei sedili fin qui citate sono quelle che possono con probabilità
o con certezza attribuirsi ad un dato ordine o gruppo di spettatori, ma
non sono tutte». Fin qui l’illustre Lanciani.





Le sigle ed i numeri, d’epoca buona, che si leggono sulla fronte di altri
gradini marmorei, li riporteremo nell’Appendice II.


***


Il Curiosum urbis ci assicura che nell’Anfiteatro Flavio v’erano 87,000
posti, loca: Regio III. Isis et Serapis. Continet Monetam, Amphitheatrum qui
continet loca LXXXVII. — Questo stesso leggesi nel De Regionibus, il quale
in altro non differisce dal Curiosum se non in questo: che nel primo il numero
dei posti vien indicato in cifre, mentre nel secondo s’indica in lettere.
Regio III. Isis et Serapis. Cont. Monetam. Anphit..... qui capit octoginta septem
millia. — Pomponio Leto nel suo Vittore ritiene la stessa cifra. Fra
gli scrittori moderni poi ve n’è chi diminuisce d’assai la capacità dell’Anfiteatro.







Fra questi noto Leon Home, il quale nel suo Lexique de Topographie
Romaine[395] scrive: «L’ensemble de la cavea qui pouvait contener de 50,000
a 55,000 personnes. Le chiffre des Regionales — 87,000 — est évidemment
très exagéré». L’Huelsen, prendendo occasione dalla scoperta del Vaglieri, (la
quale consiste in aver questi riconosciuto che in alcuni luoghi, ove le tavole
degli Arvali sono intiere ed hanno il margine antico, il testo finora creduto
intiero non lo è, perchè la scrittura fu continuata sul margine di un’altra tavola
attigua), conchiude che il Colosseo non poteva contenere più di quaranta
o quarantacinque mila spettatori seduti; e dice che, calcolando che gli spettatori
pullati[396] fossero altri cinque mila, non si oltrepasserebbe in nessun
modo il numero di 50,000 persone. Però osserva che, almeno nell’epoca buona,
non fu assegnato nell’Anfiteatro un posto ad hominem, ma che si assegnò alle
corporazioni, ai sodalizi, ai collegi sacerdotali, un certo numero di piedi di
spazio rispettivamente, lasciandosi ai singoli membri dei collegi stessi il diritto
di accordarsi fra loro sulla distribuzione di detto spazio. Sicchè se su piedi 5 5﻿⁄﻿16,
che erano degli Arvali[397], si fossero voluti adagiare due soli sacerdoti, oppure
starvi tre alla stretta, ciò non riguardava affatto l’officiale incaricato della
distribuzione dei posti[398].



Ammessa l’opinione del ch.º Huelsen apparisce chiaro che se (specialmente
in caso di spettacoli straordinarî) la curiosità avesse fatto occupare disagiatamente
a due persone il posto designato per una, si sarebbe raddoppiato il
numero degli spettatori; ossia l’Anfiteatro sarebbe stato materialmente capace
di circa 100,000 persone. La cifra pertanto indicata dai Regionarî non è assolutamente
esagerata, molto più se si rifletta che il Codice Vaticano n. 3227
del Curiosum, invece di loca LXXXVII ha: capet loca LXXVII.





Dai portici del piano terreno dell’Anfiteatro si accedeva ai varî ordini di
gradi per passaggi e scale diverse[399]. In ogni quadrante dell’ovale dal secondo
giro (2) del portico esterno tre passaggi (3) immettevano nell’ambulacro (6)
sottoposto all’iter della praecinctio della gradinata dei cavalieri: da
quest’ambulacro, per quattro scale (8), si saliva alla gradinata del podio, e
per mezzo di dodici passaggi si giungeva all’ambulacro (9), dal quale si
ascendeva al ripiano dei subsellia.



Inoltre dallo stesso secondo giro (2) del portico esterno, quattro scale (5)
ad una branca conducevano all’ambulacro, nel quale s’aprivano i vomitorî della

gradinata dei cavalieri; ed altre cinque scale (4) a due branche menavano ai
piani superiori, vale a dire alla media cavea, alla summa ed al portico. Con
tal sistema l’immensa folla degli spettatori era ripartita in modo, che questa
poteva discendere ed uscire dall’Anfiteatro senza confusione e disordine.





Ora, a compire la descrizione dell’interno dell’Anfiteatro Flavio, mi resta
a parlare del velario.



Lo scopo del velario già l’enunciammo[400]: esso serviva a riparare gli
spettatori dagli ardenti raggi solari. Plinio[401], dopo aver narrato delle vele
di vario colore adoperate nelle flotte di Alessandro Magno, e di quelle purpuree
che avea la nave con cui M. Antonio andò ad Azio con Cleopatra, dice:
«Postea in theatris tantum umbram facere»; le quali parole c’insegnano
che, abbandonato nelle navi l’uso di vele colorate, passarono queste a far
ombra ai teatri. Anche Lucrezio fa menzione di siffatto lusso nei velarî:



«Et vulgo faciunt id lutea intenta theatris

Per malos vulgata trabesque trementia flutant»[402].





Il primo che introdusse la tela da navi colorata nei teatri fu, per testimonianza
di Plinio[403], Q. Catulo, allorquando dedicò il Campidoglio. Questa
tela parve troppo rozza a Lentulo Spinter, e nei giuochi apollinari, come scrive
il citato autore, usò per primo nel teatro vele di finissimo lino: «Carbasina
deinde vela primus in theatro duxisse traditur Lentulus Spinter apollinaribus
ludis»[404]. Ed infine lo stesso Plinio ci attesta che Nerone adornò le vele
con ricami d’oro: Vela nuper colore caeli stellata per rudentes, terra etiam
in amphitheatris principis Neronis rubente»[405].



Sembra che i velarî ordinariamente s’incominciassero a stendere in primavera.
L’apprendiamo da due AVVISI, scoperti in Pompei, scritti in caratteri
rossi, nel primo dei quali Numerio Popidio Rufo notificava al pubblico che
egli il 29 d’Ottobre avrebbe dato in quella città una caccia, e che il 29 di
Aprile l’anfiteatro sarebbe stato coperto con velario. L’altro avviso fu scoperto
sulla Via degli Augustali[406].



Relativamente alla struttura del velario, non s’ha a credere che questa
sia una cosa tanto facile ad immaginarsi come comunemente si ritiene. Fino

a pensare che vi dovè essere un’armatura, probabilmente di corde, costituita
da duecento quaranta raggi, che partendo dalle travi verticali andassero a
rannodarsi ad un ovale centrale più o meno ampio, non vi si trova difficoltà.
Ma se si rifletta che il peso dei canapi, delle carrucole, delle tende e delle
corde che servivano per tirarle, avrebbe fatto necessariamente calare, e non
poco, l’ovale centrale, e fatto rimanere il velario pendente in basso, producendo
un pessimo effetto ed una disgustosa soffocazione negli spettatori del
portico; siamo costretti a ricercar il modo con cui avranno gli antichi cercato
di evitare quello sconcio.



Per ottenere lo scopo, si dovea far sì che l’ovale, e quindi i raggi fossero,
per quanto era fisicamente possibile, orizzontalmente tesi: in questo caso le
tende, attaccate per un capo all’ovale e fissato per l’altro al disopra dell’attico
del porticato, avrebbero formato un dolce padiglione dall’alto in basso,
producendo un gradevole effetto.



Questa tensione (che dovea essere fortissima, a cagione del non intercedere
tra il piano delle testate delle travi e quello dell’attico del colonnato
spazio maggiore di tre metri) non si sarebbe potuta ottenere che per mezzo
di verricelli, i quali agissero su ciascuno dei duecento quaranta raggi.



Il Canina saggiamente opinò che alle travi esterne ne corrispondessero
altre all’interno dell’edificio, onde ottenere maggiore resistenza. Erano esse
necessariamente collegate insieme per mezzo di traverse, formando tutto un
sistema. Ce l’assicura Calpurnio: «Vidimus in coelum trabibus spectacula
TEXTIS»:



«Coronato di travi in un conteste

Vidi il superbo Anfiteatro al cielo

Surgere. . . . . . . . . . . »





traduce il Biondi.



Alle testate delle travi interne erano fissate robuste carrucole, a fin di
mandare verticalmente le funi ad arrotolarsi ai verricelli orizzontali, i sostegni
dei quali poggiavano sul pavimento del portico, ed erano assicurati con arpioni
alla parete di perimetro dell’Anfiteatro.



È bene qui notare che le testate delle travi che sostenevano il soffitto del
portico e il soprapposto pavimento, oltre ad essere incassate nella cortina del
muro di perimetro, poggiavano sopra solidi mensoloni; e questo dimostra che
quelle testate dovevano sopportare un peso maggiore di quello d’un soffitto e
di un pavimento.



Sorge una difficoltà, ed è che qualora si volesse supporre l’ovale centrale
non di altra materia che di canapo, sarebbe stata cosa ben difficile fargli prendere
e mantenere la sua forma regolare.







A rimediare a quest’inconveniente, si potrebbe immaginare l’ovale centrale
formato di una zona orizzontale di piastra metallica, di una sufficiente
consistenza e del minor peso possibile; immaginandone inoltre la periferia
esterna non maggiore di quanto era necessario per attaccarvi le duecento quaranta
funi, e (perchè la sua massa fosse relativamente minima) composta di
due fasce riunite a traliccio. A questa zona metallica si sarebbero fissati duecento
quaranta anelli, onde attaccarvi gli uncini legati ai capi dei canapi. Agli
anelli avrebbero fatto capo altre duecento quaranta corde che, discendendo
in dolce curva fin sopra l’attico del portico, avrebbero servito di guida al distendimento
e raccoglimento delle vele.



Una corona di metallo dorato, dalla quale scendessero vele cerulee ornate
di auree stelle; padiglione degno dell’imponente cavea ove tutto era
splendore: «sic undique fulgor percussit»[407], sarebbe, non v’ha dubbio, una
brillante idea! Ma si sarebbe potuta attuare?... La risposta la dovrebbe dare
il calcolo, al quale nè io ho tempo di consacrare, nè, credo, varrebbe la pena
di consacrarvelo, restando la cosa in ogni modo nel campo delle ipotesi.





L’operazione di tendere il velario si eseguiva sul terrazzo soprapposto al
portico, ed era affidata a’ soldati di marina.



Lampridio[408] scrive: «Sane quum illi saepe pugnanti, ut deo, populus
favisset, irrisum se credens, populum romanum a militibus classariis qui
vela ducebant in amphitheatro interimi praeceperat»; e questi marinai furono
certamente i Misenati, perchè essi avevano il loro quartiere nella stessa
regione dell’Anfiteatro. Nel Curiosum e nel De Regionibus leggiamo: III Regio....
Castra Misenatium. Preziosa indicazione topografica, la quale, mentre
ci rende certi della vicinanza del quartiere dei Misenati all’Anfiteatro, dà pur
anche valore alla scoperta di un frammento d’iscrizione, in cui si fa menzione
dei Castra Misenatium, rinvenuto dall’Henzen tra le schede del Fea, nelle
quali si attesta che il frammento fu scoperto fuori della parte semicircolare
delle terme di Tito[409], ossia poco lungi dal nostro Anfiteatro.



La situazione del quartiere dei marinai della flotta di Ravenna (in Trastevere,
presso la naumachia di Augusto, al servizio della quale erano destinati
quei militi) rafforza l’argomento desunto dalla vicinanza del quartiere dei
Misenati all’Anfiteatro Flavio, e prova che essi appunto erano i classarii destinati
a tendere il velario.



Nel 1776, alle radici dell’Esquilino verso il Colosseo, si rinvenne un raro
anemoscopio di marmo, il quale fu trasportato al Museo Vaticano, e tuttora si

ammira sulla Loggia del Belvedere. Esso consiste in un prisma dodecagonale,
largo (da faccia a faccia) m. 0,555, e alto m. 0,30: gli spigoli, formati dalle
facce laterali, sono adorni di un risalto cilindrico di m. 0,03 di diametro; e
sulla faccia superiore (orizzontale), ai quattro punti cardinali, sono incisi in
bella paleografia le seguenti parole:



MERIDIES — SEPTENTRIO — ORIENS — OCCIDENS. (V. Fig. 3ª).




Fig. 3.ª




Nel centro v’è un foro circolare del diametro di m. 0,045: in esso fu introdotta
l’asta della banderuola, e tuttora si vede l’impiombatura che la fissava.
Dal residuo dell’asta che rimane incassato nel foro, sappiamo che la
grossezza di detta asta era di m. 0,025. (V. Fig. 4ª).



Sulle facce laterali vi sono incisi in caratteri molto spontanei, ed anche
belli, i nomi dei venti (in greco ed in latino) in questo modo:



ΖΕΦΙ

ΡΟΣ



FAVO

NIVS

      (V. Fig. 5ª)





Questo raro istrumento trovato presso il Colosseo, appartenne alla Mole
dei Flavî?








Fig. 4.ª




Non sarebbe certo irragionevole opinare, che, sull’alto dell’Anfiteatro, vi
fosse stato un indice esatto dei venti per norma del comandante dei Misenati;
affinchè questi, conosciuta con certezza la direzione del vento, potesse (qualora
impetuoso) dar ordine o di tendere le vele soltanto da quella parte in
cui rimanevano a riparo, ovvero, se già distese, ordinare di ritirare quelle
che si trovavano nella direzione del vento. La forma del velario richiedeva
senza dubbio una sorveglianza diligente: poichè la grande apertura centrale
lasciava libero adito ai venti; e questi, se si fossero introdotti sotto il velario
ed avessero invaso la parte che trovavasi di fronte, avrebbero fatto sollevare
violentemente le vele, le quali, agitandosi soverchiamente, avrebbero recato
non poca molestia agli spettatori e causato gravi danni. Che il vento potesse
danneggiare gli edificî destinati ai pubblici spettacoli, si può ragionevolmente
argomentare dalla stessa loro struttura a cielo aperto: e che talora il vento
l’abbia realmente danneggiati, lo possiamo dedurre da Plauto, il quale nella
sua commedia «Curcullio»[410], fa narrare alla giovane Planesium, ciò che
a questa accadde allorquando, ancor fanciulletta, assistè agli spettacoli dionisiaci,
ove aveala condotta Archestrata sua nutrice. Non appena questa avea

adagiato la fanciulletta nel teatro, levossi un VENTO tanto TURBINOSO, che
pose a soqquadro l’intiero edificio[411].




Fig 5.ª




La forma dell’anemoscopio rinvenuto presso il Colosseo è adattissima per
ottenere il fine sopra indicato. Occorreva infatti che il comandante avesse
sott’occhio e quasi direi, stando a tavolino, la Rosa dei venti, e vedesse la
direzione dei medesimi. Pertanto sarebbe stato necessario che il prisma dodecagonale
marmoreo stasse sul terrazzo dell’Anfiteatro, nel senso del meridiano
astronomico locale, e sopra un piedistallo alto 90 centimetri circa: vale a dire,
collocato in modo, che, una persona in piedi, volendo, avesse potuto vedere
comodamente il piano superiore dell’istrumento e leggere agevolmente i nomi
dei venti incisi sulle facce laterali[412]. E perchè, guardando la faccia superiore

dell’istrumento, si potesse vedere la precisa direzione del vento, io congetturo
che la banderuola fosse fissata ad un cannello metallico lungo quanto
l’asta; che il cannello fosse appoggiato liberamente sulla punta dell’asta, ed
in basso munito di un indice orizzontale, il quale, secondando il movimento
della banderuola, avrebbe mostrato sul piano, la direzione del vento. La banderuola
poi, avrebbe dovuto superare l’altezza dell’attico dell’Anfiteatro, affinchè
potesse esser mossa liberamente da ogni vento; e la grossezza dell’asta
è tale, da potersi innalzare con ogni solidità fin oltre a due metri; altezza
che, aggiunta a quella del piedestallo e del prisma soprappostogli, avrebbe
permesso alla banderuola di superare l’attico di un metro e mezzo almeno.



La cura di evitare la violenza molesta del vento e i danni dei quali spesso
è causa, non è cosa nuova presso gli antichi. Vitruvio prescrive che nell’edificazione
di una nuova città, s’abbia riguardo alla direzione dei venti; e vuole,
che, costruita la cinta, nel centro dell’area da questa racchiusa, si descriva,
sopra un levigato piano di marmo (da lui chiamato «marmoreum amussium»),
orizzontalmente disposto (ovvero sul suolo stesso spianato a perfezione
e livellato), la Rosa dei venti; e ciò, a fin di stabilire la direzione delle vie
e delle piazze tra l’una e l’altra regione degli otto venti principali; e per
liberare da molestia i cittadini e da malanni la loro salute[413].



In conclusione: se in tutti gli antichi teatri ed anfiteatri era cosa prudente
prevenire i pericolosi effetti del vento, nell’Anfiteatro Flavio era di necessità
assoluta. Se quell’immenso velario, a tant’altezza, si fosse lasciato senza
sorveglianza e a discrezione dei venti, si sarebbe facilmente potuto ivi verificare
il fatto immaginato da Plauto: «Exoritur ventus: turbo: spectacula
ibi ruunt». Questa necessità evidente, e la prudenza degli antichi, specialmente
nelle cose pubbliche, mi hanno indotto a congetturare che quell’anemoscopio
rinvenuto in prossimità del Colosseo, sia appartenuto alla Mole Vespasianea
per la sorveglianza del velario. E la mia congettura trova appoggio
nella bella paleografia delle quattro parole incise sulla faccia superiore dell’anemoscopio;
paleografia che, per la forma e regolarità delle lettere, può
convenire benissimo all’età dei Flavî. Anche le lettere dei nomi dei venti, si
potrebbero forse riportare a quei tempi; perchè, quantunque siano state eseguite
con minor cura e con una paleografia che tende al corsivo, pur nondimeno

sono di buona forma. Chè se taluno volesse ritenere quei caratteri per
un’opera posteriore all’età dei Flavî, non credo che potrebbe farli discendere
più giù degli inizi del secolo terzo; ed in questo caso si dovrebbe conchiudere,
che i nomi dei venti furono incisi ai tempi dei grandi restauri fatti da
Eliogabalo e Severo Alessandro nel nostro Anfiteatro.


***


Dopo d’aver contemplato così minutamente questa stupenda mole, sorge
spontaneo il desiderio di sapere chi ne fosse l’architetto. Vana speranza: il
nome di questo grande giace sepolto in un oblio inesplicabile. Il silenzio dei
classici e degli antichi scrittori reca veramente maraviglia! Lo stesso Marziale,
che tanti epigrammi dedicò al Flavio Anfiteatro, non ne fa parola.



Chi mai fu quell’ingegno sublime che diresse questa grandiosa e sontuosa
opera? È questa la domanda che in tutti i tempi, e sempre indarno, si è fatta
costantemente dai dotti; questo l’oggetto perenne di congetture, questioni e
dispute infruttuose. Non possediamo documento certo; e finchè questo non apparisca,
l’architetto del Colosseo ci sarà sempre ignoto. Nondimeno, per ragione
di storia, riporteremo qui le differenti opinioni, lasciando a ciascheduno
la piena libertà di accettare quella che crederà più verisimile.



Giuseppe Antonio Guattani[414] scrive: «Gli intendenti non lasciano di
censurare le parti di quest’edificio (del Colosseo), trovandovi profili inesatti,
modinature cangianti di altezza, di misure e distanze non corrispondenti. Al
Serlio piacquero sì poco tutte le cornici, che le chiamò tedesche(!), deducendone
che l’ARCHITETTO fu sicuramente un tedesco». In nota poi aggiunge:
«Marziale, ne fa autore un certo Rabirio, architetto della casa di Domiziano,
perchè di tutta la fabbrica vorrebbe darne l’onore a quell’Augusto, il
di cui pane mangiava. Ma è a tutti noto il dolce stomachevole di quel suo
epigramma. Se ne fa generalmente autore un certo Gaudenzio cristiano, in
vigore di una iscrizione (che trovasi) nel sotterraneo di S. Martina; oscura per
altro, e che poco persuade».



Dalle parole del Guattani rileviamo chiaramente che il preteso architetto
dell’Anfiteatro o fu un tedesco, o fu Rabirio, o, finalmente, un cristiano di nome
Gaudenzio.



La prima opinione è del Serlio. Che Vespasiano si fosse servito di un tedesco,
non sarebbe cosa da recar maraviglia. Le province Germaniche erano
già soggette all’Impero, ed uno schiavo di quelle regioni, reso libero, potè benissimo

servire l’Imperatore in qualità di architetto. L’opera di artisti liberti
prestata ai reggitori dell’Impero non è una novità per gli archeologi. Ma
dedurre assolutamente la nazionalità dell’architetto dalle modinature è un
po’ troppo! Molto più che la fretta con cui furono eseguiti i lavori dell’Anfiteatro,
tradì il pensiero dell’architetto. Forse un anacronismo trasse il Serlio a
quella conclusione, credendo di vedervi rispecchiate le goffe cornici gotiche
degli edifici settentrionali dell’epoca, come si suol dire, antico-moderna.



La seconda opinione ne fa architetto Rabirio. I sostenitori di questa s’appoggiano
al LV epigramma del lib. VII di Marziale, il quale dice:



«Astra polumque tua cepisti mente, Rabiri,

Parrhasiam mira qui struis ante domum;

Phidiaco si digna Jovi dare templa parabit

Has petat a nostro Pisa Tonante manus».





Ma chi non vede che qui Marziale non parla dell’Anfiteatro, bensì della
costruzione di una domum diretta da Rabirio, il quale era architetto non di
Vespasiano ma di Domiziano? E chi ignora che quando «nell’anno 80 fu solennemente
dedicato (l’Anfiteatro) esso era stato recato a compimento, salvo
forse nei particolari dell’ornamentazione, i quali saranno stati perfezionati dal
Domiziano»?[415].



La terza opinione, finalmente, sostenuta dal Marangoni e da altri scrittori,
attribuisce la direzione del nostro augusto monumento ad un cristiano di nome
Gaudenzio.



Il Nibby[416] dice che ai suoi tempi «i più s’inclinavano ad accettare
quest’opinione». I moderni però la rigettano unanimemente.



Ciò che fece credere al Marangoni e a tutti i seguaci di quest’opinione
che fosse Gaudenzio l’architetto dell’Anfiteatro Flavio, fu una lapide con iscrizione
cristiana rinvenuta nel cimitero di S. Agnese[417]. Riporto qui le parole
del Bellori contemporaneo della scoperta: «Non pigeat hic inscriptionem veterem
advertere quae Amphitheatri Flavii architecto adscribitur, elapsis annis
reperta erutaque in coemeterio divae Agnetis via Nomentana.... neque spuria
reque recens, sed orthographia et caractheres longe sequiorem Vespasiano Augusto
aetatem indicant»[418].



La paleografia di questa lapide, la quale, come dice il Muratori, già esisteva
presso Pietro da Cortona e schedis Ptolomaeis, ci riporterebbe (secondo

il Nibby)[419] al secolo V dell’êra volgare; ed
il Nibby stesso aggiunge che l’iscrizione non
dichiara che Gaudenzio fosse l’architetto, ma
che solo si può dedurre aver Gaudenzio lavorato
in quest’Anfiteatro. Detta epigrafe non
è stata mai pubblicata conforme all’originale.
Il Marangoni, il Visconti, il Marucchi, ecc.,
ce la presentano in caratteri comuni di stampa;
e benchè l’abbiano riprodotta esattamente riguardo
alla disposizione delle parole, sono
stati inesatti riguardo ai segni, i quali dal
Marangoni e dal Marucchi furono espressi
tondi, e dal Visconti in forma di lunghi apici.
L’Aringhi, il Venuti, il Nibby, il P. Scaglia
ed i recenti Bollandisti la riproducono altri
in caratteri comuni di stampa (come il Nibby,
il Venuti ed i Bollandisti), altri in un fac-simile
arbitrario (come l’Aringhi ed il P. Scaglia);
ma tutti inesattamente in quanto alla disposizione
delle parole. Solo l’Aringhi ed il P. Scaglia
esprimono con più verità degli altri la
forma degli apici.




Fig. 6.ª




Ora avendo io fortunatamente saputo essersene
testè fatto un calco dal Sig. Attilio Menazzi
(una copia del quale si conserva nell’Accademia
di S. Luca) ed avendone potuto
avere una fotografia, posso presentare l’iscrizione
nella sua reale genuinità. (Vedi Fig. 6ª).



Nel Gori[420] leggo: «Una lapide marmorea,
rinvenuta nelle catacombe di S. Agnese
lungo la via Nomentana, parlando in nome di
un Gaudenzio costruttore di un teatro del crudele
Vespasiano, e che in luogo di essere premiato
dalla città da lui nobilitata col detto monumento,
fu condannato a morte pella sua religione
cristiana, indusse nel Marangoni l’opinione
che fosse costui l’architetto del Colosseo.
Ma in primo luogo la paleografia irregolare

e scorretta di quest’iscrizione che ho nuovamente copiata nel sotterraneo di
S. Martina, indica chiaramente che non è dell’epoca di Vespasiano o de’ suoi
figli, ma sibbene del V secolo riproduzione forse di qualche leggenda popolare
contraria alla verità storica (sic); giacchè Vespasiano punì i giudei per la
loro ribellione, non perseguitò mai i cristiani, nemici naturali degli ebrei. In
secondo luogo in detta iscrizione si parla non dell’Anfiteatro Flavio, ma di
un teatro costrutto da Vespasiano (?) non si sa in quale città».



Il Marangoni[421], dal canto suo, ragiona così: «Ella è cosa di riflessione,
come, essendo l’opera di questo Anfiteatro così eccellente per l’architettura, e
di ammirabil lavoro, e giudicata da Marziale molto più pregevole di tutte le
più celebrate maraviglie del mondo, nè egli nè altri scrittori di quel secolo
e de’ susseguenti abbiano fatta memoria del suo ingegnosissimo architetto. Marziale
stesso, che visse nei tempi di Vespasiano, di Tito e di Domiziano, celebra
con elogio ben singolare quella di Rabirio, architetto di Domiziano, per
la fabbrica di un palagio sul Palatino, dicendo che avendola eretta emulatrice
del cielo conveniva dirsi che la di lui mente avesse penetrato il cielo e compresa
la nobiltà e bellezza degli astri, avendo fabbricata una casa ad essi somigliantissima[422].
Or quanto più degnamente, e con tutta giustizia, avrebbe
dovuto immortalare il nome e la memoria dell’architetto di questa grande ed
ammirabile opera dell’Anfiteatro, uomo senza dubbio a quei giorni celebratissimo,
ed anche da sè conosciuto. Siami pertanto lecito di attribuire questo silenzio
all’odio di questo ed altri scrittori Gentili di que’ secoli, che alla cristiana
religione portavano, invidiando sì bella gloria al grande architetto
dell’Anfiteatro, per essere egli Cristiano, e per tal cagione ancora martire di
Gesù Cristo.



La congettura (prosegue) sembrami non mal fondata sopra un’antica
iscrizione in marmo, della lunghezza di sette palmi e poco più di uno largo,
che serbasi nella Confessione della chiesa di santa Martina alle radici del Campidoglio....



Le lettere di questa lapide non sono di eccellente scultura, benchè fatte
in tempo di Vespasiano, in cui fiorivano in Roma le buone arti; e molte parole
di essa non sono staccate: ma ciò non dee recar maraviglia, posciachè
non poterono i fedeli, fra le loro angustie, fare scolpire questa iscrizione da
qualche eccellente maestro gentile; e perciò anche quasi tutti i monumenti
cimiteriali sono per lo più di cattivi o non ben formati caratteri, quantunque
siano de’ tempi migliori. Di questa iscrizione non fece memoria Marsilio Onorato,
ecc....».







Il tenore dell’epigrafe già noi l’abbiamo veduto. Qui basterà riportarne la
traduzione, che lo stesso Marangoni[423] fa nella nostra italiana favella:



«Così dunque tu premî, o Vespasiano crudele?

Premiato sei colla morte, o Gaudenzio.

Gioisci, Roma, ove all’autore di tua gloria

Promise quegli, ma ogni premio ti dà Cristo

Che altro teatro ti preparò nel cielo».





«Quivi (continua lo stesso Marangoni)[424], si pone la parola theatrum per
contrapposto all’Anfiteatro, poichè ne’ teatri si rappresentavano cose gioconde
e dilettevoli, e negli Anfiteatri spettacoli funesti e sanguinosi. Quindi è che
questo Gaudenzio potrebbe dirsi che, essendo cristiano, fosse in premio di aver
eretta questa gran fabbrica, con tanta gloria di Roma, da Vespasiano stesso
fatto morire. Potrebbesi però opporre che Vespasiano non incrudeli contro i
Cristiani; ma a ciò può rispondersi che anche sotto di lui non mancarono martiri;
poichè, sebbene non rinnovò editti contro di essi, nulladimeno continuava
la persecuzione di Nerone: imperciocchè, per testimonianza del Martirologio
Romano, si ha di S. Apollinare vescovo di Ravenna: 22 Julii. «Qui sub Vespasiano
Caesare gloriosum martyrium consumavit». Inoltre è certo ch’ei
fece ricercare ed uccidere tutti quelli ch’erano della stirpe di David[425], e che
si eccitò una grande strage e persecuzione contro gli Ebrei[426]; e non v’ha
dubbio che a quei tempi sotto il nome di Ebrei compresi erano anche i Cristiani
di Roma, come si ha dagli stessi scrittori Gentili; e specialmente Domiziano,
figliuolo di Vespasiano medesimo, fece morire diversi, qui in mores
Judeorum transierant[427], cioè che abbracciata aveano la cristiana fede: quindi
è che, stante l’addotta iscrizione, potrebbe argomentarsi che Gaudenzio, perfetto
cristiano, fosse stato l’eccellente architetto dell’Anfiteatro Flavio....».



Questa opinione del Marangoni piacque al Marini, e la disse elegans[428].
Ma i moderni, ripeto, la rigettano unanimemente; ritengono la lapide per falsa,
e molti attribuiscono la falsificazione a Pirro Ligorio. A dire il vero, quando
comparve la lapide, Pirro Ligorio era già morto da più di un mezzo secolo:
sarebbe stato meglio l’avessero questi attribuita ad un redivivo Ligorio, come
si espresse il De Rossi a riguardo delle poche lapidi cristiane falsificate.



«Nunquam in Christianis epitaphiis acclamatio ad imperatorem apparet»
scrive il P. Sisto O. C. R.[429], nelle sue Notiones Archaeologiae Christianae.

La forma delle lettere, aggiunge il Mantechi, i segni d’interpunzione, l’intiero
testo, rivelano la falsità dell’iscrizione (di Gaudenzio)»[430].



È certo che la paleografia di quest’epigrafe, come pure la sua dicitura,
non è affatto ordinaria; e nessuno potrà senza dubitarne asserire, come fece
il Marangoni, che quella lapide sia dei tempi dei Flavî. Ma chi ne sarà stato
l’autore? A quale scopo questa falsificazione? Non forse per speculazione, come
fanno gli odierni spacciatori di antichità? Ovvero per ingannare i posteri?...
Nell’uno e nell’altro caso dobbiam dire che il falsificatore non si sarebbe manifestato
molto atto ed esperto nel suo vile officio. Difatti, o che la lapide sia
stata falsificata a scopo di lucro, o a fine d’ingannare; in ambedue i casi il
falsificatore avrebbe dovuto imitare un po’ meglio la paleografia e lo stile dell’epoca.
Oltre a questo perchè nasconderla e sotterrarla nel cimitero di S. Agnese?



A suo luogo[431] esamineremo particolareggiatamente tutte e singole le opinioni,
e vedremo il loro valore. Fin d’ora però dobbiamo dichiarare arbitraria
l’osservazione del Gori[432]; giacchè la lapide «Sic premia servas» non può
essere «una riproduzione di qualche leggenda popolare contraria alla verità
storica»; e non può essere per la semplicissima ragione che la verità storica
circa l’architetto del Colosseo è finora ignota a tutti.







CAPITOLO QUARTO.
Spettacoli celebrati nell’Anfiteatro Flavio
dall’inaugurazione al secolo VI, ed abolizione dei medesimi.




Nel capo primo già descrivemmo le sontuosissime feste celebrate in
Roma, in occasione dell’inaugurazione dell’Anfiteatro fatta da Tito nell’anno 80
dell’êra nostra. Ora passiamo a ricordare gli spettacoli che vi diedero i suoi
successori, fino al secolo VI.



Domiziano (81-96), figlio di Vespasiano e fratello di Tito, fece celebrare
durante il suo impero, sontuosi spettacoli in quell’Anfiteatro, che egli avea portato
a perfetto compimento. Di questi giuochi ce ne parla Suetonio[433]; e fra
i varî spettacoli vi fu pur data una pugna navale. Ma avvedutosi Domiziano
che l’Anfiteatro non si prestava ai grandi combattimenti navali, fè costruire
presso il Tevere una naumachia, il cui materiale fu poscia impiegato da Traiano
al risarcimento dei due fianchi del Circo Massimo, che s’erano incendiati[434].
In questa naumachia si potevano azzuffare delle vere flotte[435]; ma tali giuochi
non son da confondersi con la pugna navale che Domiziano diè nell’Anfiteatro
Flavio.



Domiziano amò assai le venationes e gli spettacoli gladiatorî; e talvolta,
perfin di notte, alla luce delle faci, assisteva ai certami esibiti non solo dagli
uomini ma pur dalle donne; e per tutto il tempo degli spettacoli intrattenevasi,
talor seriamente, con un fanciullo, puerulus, che gli stava ai piedi vestito
di scarlatto, coccinatus, e che era una maraviglia per la sua portentosa
sebben piccola testa[436].







Io penso che questo fanciullo portentoso parvoque capite, prediletto da
Domiziano e col quale fabulabatur nonnumquam serio, possa essere l’undicenne
Q. Sulpicio Massimo coronato dallo stesso Domiziano in Campidoglio,
per avere, nel concorso poetico indetto nel terzo lustro o certame dell’agone
capitolino, riportato l’onore del primato sopra cinquantadue competitori, grecamente
poetando: il cui sepolcro venne in luce nel 1871 nel demolire la torre
destra della Porta Salaria[437].



Un dì, seduto sulle gradinate dell’Anfiteatro, trovavasi un padre di famiglia,
il quale, parlando, asserì che «un Trece o Mirmillone, non poteva paragonarsi
a quel gladiatore che allora dava uno spettacolo al popolo». Risaputolo
Domiziano ordinò che dai gradus quegli passasse tosto nell’arena, e
divenisse preda dei cani. Dietro le spalle gli mise la scritta: «Empiamente
ha parlato questo parmulario», ossia fautore dei Traci, i quali, come si disse
nell’introduzione, erano armati di parma[438].



Marziale[439] scrisse l’ultimo epigramma dopo la morte di Domiziano; poichè
dice di lui che più giovevole cosa sarebbe stata alla gente Flavia il non
avere avuto i due degnissimi Imperatori Vespasiano e Tito, che l’aver sortito
questo terzo Cesare, malvagio e scelleratissimo.



Domiziano fu uno dei più bravi arcieri[440]; talvolta prendeva di mira la
palma destra di un fanciullo, che, in lontananza, teneva stesa, e vi dirigeva
le frecce con tant’arte da farle passare innocue fra gli intervalli
delle dita[441].







Nell’anfiteatro della sua villa Albana fe’ combattere cogli strali, da vicino
e senza armatura, contro gli orsi della Numidia, Acilio Glabrione, il quale fu
console nell’anno 91 dell’êra volgare:



Profuit ergo nihil misero quod cominus ursos

Figebat numidas albana nudus arena[442].





Lo stesso Imperatore uccideva a centinaia le belve di vario genere, e tra
queste uccise un enorme leone africano[443].



Se giuochi tanto magnifici faceva celebrare in Albano, quanto più sontuosi
non li avrà dati nell’Anfiteatro Flavio? Marziale, che fu il descrittore
ufficiale degli spettacoli celebrati sotto i Flavî nel nostro Anfiteatro, ci dà una
chiara idea della singolarità e magnificenza dei suddetti spettacoli esibiti al
popolo. «Una donna, dice il poeta, vinse ed uccise un leone. Uno dei più
grandi facinorosi venne affisso ad una croce, ed esposto non ad un falso orso,
come nella commedia di Nevio il mimo ed attore Laureolo, sibbene ad un
vero orso della Caledonia, che lo sbranò[444]. Un condannato, che, come Dedalo,
dovea volare per isfuggire agli artigli di un orso, cadde a terra, e fu
lacerato dalla belva[445]. Un rinoceronte col corno palleggiò un toro[446]. Un
leone, che avea ferito il suo maestro o mansuetario mentre lo percuoteva, fu
per ordine dell’Imperatore, ucciso colle frecce[447]. Un orso, che, per difendere
la testa dai colpi del bestiario, se la copriva colle zampe anteriori, e, facendo
la ruota, fuggiva per la sanguinosa arena; fu costretto a fermarsi, rimasto
preso al vischio come un uccello[448]. Il bestiario Carpoforo meritò di essere
anteposto a Meleagro e ad Ercole, perchè, nello stesso giorno e nello stesso
spettacolo, uccise venti fiere: tra le quali due giovenche, un bufalo, un bisonte,
un orso ed un leone di gran mole, insieme ad un velocissimo pardo[449].
Una macchina elevò in alto nel mezzo dell’arena un toro, sul cui dorso era
stata imposta l’effigie di Domiziano camuffato da Ercole[450]. Simili macchine
si lavoravano, come abbiam detto, nell’officina summum choragium; ed erano
composte con tanta maestria, che da sè medesime si elevavano, mandando in
alto i varî piani in esse occultamente contenuti; variavano inoltre di forma,

o svolgendosi le parti che erano unite, o riunendosi per sè stesse le dispiegate,
od abbassandosi lentamente le elevate; e su di esse apparivano talvolta
i gladiatori, fuochi dilettevoli ed altre sorprese di questo genere. Un elefante,
dopo aver ucciso un toro, s’inginocchiò innanzi a Domiziano[451]; una tigre
riuscì a lacerare un leone (cosa nuova e non mai prima avvenuta) e un toro,
che, stimolato colle fiamme per tutta l’arena, aveva colle corna alzato in aria
molti fantocci, pilae, e che rimase in ultimo ucciso da un elefante, il quale lo
palleggiò alla sua volta colla proboscide[452]».



Sotto lo stesso Domiziano venne accomodata l’arena del nostro Anfiteatro
in modo da rappresentare Rodope, nella cui sottoposta pianura, come in un
teatro, Orfeo cantava, e intorno a lui ballavano scogli e selve con ogni genere
di uccelli e di animali mansueti e feroci. Orfeo era rappresentato da un
reo, il quale rimase lacerato da un ingrato orso[453]. I fanciulli si aggrappavano
alle corna dei tori; o, correndo essi sulle groppe dei medesimi, agitavano
tela, venabuli ed aste, senza ricevere nocumento di sorta[454].



Altri spettacoli somiglianti ci ricorda lo stesso Marziale: spettacoli magnifici
e straordinarî, che noi, per brevità, tralasciamo di riferire.





Traiano amò moltissimo gli spettacoli venatorî e gladiatorî[455] e ne fece
dare in gran copia e di magnifici. L’Henzen[456] scrisse: Ipse vero Traianus,
ut vir bellicosus ac fortis, valde iis laetatus est, triumphos suos venationibus
ac gladiatorum muneribus magnificentissimis ornavit. Pel suo trionfo Dacico
(a. 108) fece combattere nell’Anfiteatro 11,000 belve feroci e 10,000 gladiatori[457].
«Questi spettacoli, dice il Gori[458], ebbero luogo non solo nell’Anfiteatro
Flavio, ma anche in quello edificato da Traiano. Pausania infatti scrive,
che questo Imperatore costrusse un gran teatro rotondo[459], ossia un anfiteatro,(?)
posto, secondo Sparziano, nel Campo Marzio e distrutto in seguito da
Adriano contro il voto di tutti[460], non già perchè Adriano fosse nemico degli
spettacoli anfiteatrali, ma perchè si era dichiarato rivale di Apollodoro, celebre
architetto di cui servivasi Traiano».







Qual fosse le scopo prefissosi dal Gori, nel creare nuovi anfiteatri, lo vedremo
nella IV parte (quest. terza) di questo lavoro. Ora mi limito a dire che
Sparziano non usa la voce amphitheatrum, ma theatrum: se uno scrittore
greco usasse la parola θέατρον per denotare un anfiteatro, non recherebbe maraviglia,
giacchè sappiamo che ai Greci poco piacque usare la voce anfiteatro;
ma che uno scrittore romano chiamasse teatro un anfiteatro, è incredibile.
Il Lanciani[461] dice: «Pausania registra fra le grandi opere di Traiano
in Roma..... theatrum magnum undequaque rotundum, cioè l’Anfiteatro Flavio.
È una inesatta asserzione del geografo....». Il teatro perciò fatto edificare da
Traiano nel Campo Marzio non possiamo dirlo anfiteatro; e se quest’Imperatore
avesse dato, come vuole il Gori, spettacoli nel suo teatro, questi al più
sarebbero stati i gladiatorî; non mai le venationes, le quali erano, direi impossibili
in edificî di tal natura, e che, come già si disse, dopo l’invenzione
degli anfiteatri si celebrarono constantemente in questi e si bandirono financo
dai circhi[462].





Anche Adriano si dilettò di dar giuochi nel nostro Anfiteatro. Alle volte
egli stesso scendeva sull’arena; e una volta riuscì ad uccidere di propria mano
un leone. Durante gli spettacoli, imitando Tito nei 100 giorni della dedicazione
dell’Anfiteatro, gettava (separatamente agli uomini e alle donne) globoli
o palle con entro diversi donativi. In Atene esibì nello stadio la caccia di
1000 fiere; in Roma fè uccidere molte fiere, 100 leoni ed altrettante leonesse;
e nell’anniversario del suo natale, per 6 giorni continui, diè lo spettacolo di
ludi gladiatorî e la caccia di 1000 fiere[463].



Adriano ordinò: Decoctores bonorum suorum, si suae auctoritatis essent,
catomidiari in amphitheatro, et dimitti iussit[464]; questo castigo fu ben descritto
da Prudenzio[465].





Solenni spettacoli fè celebrare Antonino Pio nell’Anfiteatro Flavio. Mostrò
tigri, elefanti, crocute[466], strepsiceroti[467], coccodrilli, ippopotami ed altri
animali, ricercati in ogni parte del mondo: in una sola giornata mostrò cento
leoni: Edita munera in quibus elephantos et crocutas et strepsicerotas et crocodilos

etiam hippopotamos, et omnia ex toto orbe terrarum cum tigridibus
exhibuit. Centum etiam leones una missione edidit[468].





Nella guerra contro i Marcomanni[469] Marc’Aurelio arruolò moltissimi gladiatori;
e gli spettacoli che fe’ dare nell’Anfiteatro furono tanto splendidi che
in una sola missione presentò insieme e fece uccidere cogli strali 100 leoni[470].



Ma i ludi più superbi e più magnifici ebbero ivi luogo imperando Commodo.



Più crudele di Domiziano e più impuro di Nerone, provava egli particolar
diletto negli spettacoli sanguinarî. Se tal feroce inclinazione fosse in lui perchè
nato di adulterio commesso da Faustina sua madre con un gladiatore, secondo
alcuni; o perchè concepito, come altri vogliono, dopo che Faustina si
era lavata col sangue di un gladiatore svenato, del quale s’era invaghita[471],
lo ignoriamo: certo, il fatto ci mostra che Commodo si manifestò piuttosto
quale figlio di un gladiatore, che principe generato dal filosofo M. Aurelio.



Frequentò la schola dei gladiatori, e sovente al par degli altri, nudo o
velate le spalle con un semplice panno purpureo, entrava all’arena, brandiva
il ferro, e comandava che i gladiatori pugnassero con lui. Questi alla più leggiera
ferita si dichiaravano vinti; e, prostrati ai suoi piedi, qual trionfante lo
veneravano. In tal guisa vinse mille gladiatori; e per celebrare la sua valentia
fece troncare la testa al colosso del Sole, del quale a suo luogo parleremo,
e in luogo di quella ne fè porre un’altra che presentava le sue sembianze;
poi nella base della statua appose la scritta:



MILLE GLADIATORVM VICTOR

                 (Lampridio)





Ordinò che si registrassero i nomi di tutti i gladiatori da lui vinti; si celebrassero
i suoi trionfi nelle pubbliche memorie, e s’aggiungesse che pugnò
635 volte. Nel nostro Anfiteatro uccise di propria mano, con saette, molte
fiere; scoccava l’arco con somma destrezza, e sempre colpiva. Fè fabbricare
una macchina, che si disse περιδρομος, intorno alla quale egli girava per non
essere offeso dalle bestie: e fu così che potè uccidere una quantità di cervi,
daini, tori, leoni, pantere, ecc., senza essere obbligato a replicare il colpo.
Una volta una pantera si scagliò contro di un uomo. Commodo tende il suo
arco, e le assesta una frecciata sì opportuna, che la fiera cade ai piedi del
malcapitato. Lampridio racconta anche che una volta Commodo apparve nell’Anfiteatro
Flavio vestito in modo strano. Ecco come: egli amava una sua

donna, ed aveva il suo ritratto ov’era dipinta in forma di Amazzone. Un bel
giorno dunque si veste anche egli da amazzone, si porta all’Anfiteatro e si fa
acclamare col titolo di Amazzonio.



Spesso assisteva agli spettacoli anfiteatrali vestito da donna: durante i
quali, e contro le leggi, beveva; ed una volta, credendosi schernito dagli spettatori,
i quali invece l’acclamavano qual dio, ordinò ai soldati della marina,
destinati a tendere il velario, che uccidessero tutti gli accorsi all’Anfiteatro.
Dicevasi Ercole, e diè ordine d’incendiare Roma, come colonia sua; ma ciò
non avvenne perchè fu dissuaso da Leto, prefetto del Pretorio. Fra i nomi
assunti da Commodo vi fu quello di Capo dei secutori[472]: capo, cioè, di quei
gladiatori i quali, come vedemmo nell’introduzione, inseguivano i reziarî, Palus
primus Secutorum per la secentesima volta.



Dal palazzo, o casa Commodiana Palatina, si trasferì alla casa Vectiliana
sul Celio, adducendo a pretesto che in quello gli spettri turbavano i suoi sonni.
Contro ogni consuetudine, ordinò che gli spettatori assistessero agli spettacoli
non togati, ma vestiti del gabbano (paenula) come nei funerali; ed egli stesso
talvolta presiedeva ai giuochi in veste di color bruno. Per due volte gli cadde
l’elmo alla porta Libitinensis, che era quella porta per la quale negli anfiteatri
si estraevano fuori dell’arena i cadaveri dei gladiatori[473].



Poco prima che Commodo morisse, già da sè stesso erasi procacciati
auguri funesti. Erodiano narra che Lucilla, sorella di Commodo, tramò la famosa
congiura contro la vita del fratello. Quinziano faceva parte di questa
congiura: apparteneva all’ordine senatorio, ed era di animo pronto ed audace.
Un giorno questi si nascose in quell’oscuro andito che noi già descrivemmo
nel cap. terzo; e, veduto comparire l’Imperatore, snudò improvvisamente il
pugnale, e ad alta voce esclamò: «il Senato ti manda questo!» Ma mentre
così parlava e stoltamente ostentava il nudo pugnale, venne arrestato dalle
guardie, e condannato a morte insieme cogli altri congiurati[474].







Mai s’era visto nè udito, dice lo stesso storico, che un Imperatore sfidasse
i più rinomati gladiatori, ed uccidesse di propria mano tante fiere. Sicchè da
ogni angolo d’Italia e dalle regioni finitime accorrevano le genti in Roma, per
assistere a quegli straordinarî spettacoli.



Nel giorno stabilito, il nostro Anfiteatro rigurgitava di gente. Commodo
scendeva sull’arena, e in destrezza superava i più eccellenti tiratori di arco
(i Parti) ed i più bravi lanciatori di giavelotti (i Numidi). Dione, anch’esso
ascritto all’ordine senatorio, racconta le prodezze ed i combattimenti di Commodo[475].
Alle sue Storie Romane rimettiamo coloro che bramassero averne
una contezza particolareggiata. Noi, per non essere troppo prolissi, ci limitiamo
a ricordare sommariamente che Commodo, prima di portarsi all’Anfiteatro,
soleva indossare una tunica serica con maniche, bianca e trinata di
oro. Dione e tutti i senatori lo salutavano ornato di quell’abito. Lungo la via
che conduceva all’Anfiteatro, si portava innanzi ad esso la pelle di un leone
e la clava. «Nel primo giorno (dice Dione) ei solo, Commodo, uccise cento
leoni, girando intorno alla banchina posta sotto il podio. Tutto l’Anfiteatro era
stato diviso da diametri connessi, con tetto e peridromo[476], i quali tagliavano
l’Anfiteatro in doppia direzione[477] per potere con dardi più facilmente trafiggere
le belve».



Racconta lo stesso storico che Commodo scese dal luogo più elevato al
piano dell’Anfiteatro; e qualunque bestia da macello che a lui s’avvicinava,
tosto l’uccideva; e che inoltre fece cadere una tigre, un ippopotamo ed un
elefante. Dopo il pranzo entrava nella pugna gladiatoria....... Con esso pugnavano
i maestri dei giuochi, ed anche altri gladiatori.... dai quali in altro non
differiva che in questo: essi discendevano nell’arena per poche monete, mentre
Commodo si contentava ogni giorno di venticinque miriadi![478] Simili spettacoli
durarono quattordici giorni; e mentre Commodo combatteva, noi Senatori
(prosegue Dione) ci raccoglievamo colà coi cavalieri..... Prorompevamo con
altissime grida, nelle solite acclamazioni; e talvolta esclamavamo: «Signore
sei tu, primo, felicissimo; vinci, a memoria di uomini, Amazonio!»



Molti del popolo neppure entravano nell’Anfiteatro: alcuni poi si dipartivano
dopo essersi arrestati un momento a guardare: chi indotto dalla vergogna
delle cose che ivi si facevano, e chi per timore. Erasi infatti sparsa

la voce che l’Imperatore avea stabilito di trafiggere con saette gli spettatori:
di fare, cioè, ciò che fece Ercole cogli Stinfalidi. Il popolo, d’altra parte, avea
ben donde di ritenere per vera quella voce che circolava; giacchè non ignorava
che quel mostro una volta riunì in un luogo tutti gli storpi, gli zoppi, ecc.;
ed avendo loro circondato le ginocchia con figure di serpenti, e date ad essi
delle spugne perchè le lanciassero, quasi fossero pietre, e considerandoli quali
giganti, li percosse e li uccise.



«Questo timore[479], era a tutti comune, nè più agli altri che a noi stessi
appartenenti; perciocchè anche a noi senatori tal giuoco fece che per quella
cagione certissimo eccidio avessimo ad aspettarci. Conciossiachè ucciso avendo
egli uno struzzo (Στρουδός), e tagliato ad esso il capo, si accostò al luogo ove
sedevamo; e quel capo stendendo a noi colla sinistra, colla destra la spada
sanguinosa, nulla disse in vero; il capo suo soltanto crollò, sogghignando colla
bocca, a fine di mostrare che la stessa cosa avrebbe a noi fatta. Per la qual
cosa movendosi molti al riso, perchè quell’atto invece di timore il riso aveva
in noi eccitato, sarebbero stati essi con quella spada medesima trucidati, se
io masticate non avessi le foglie del lauro che nella corona aveva; e persuaso
non avessi agli altri tutti di fare lo stesso; affinchè con un movimento continuato
della bocca, celare potessimo gli indizi del riso........ Nell’ultimo giorno
de’ giuochi il di lui elmo fu altrove recato per la porta per la quale sogliono
fare uscire i defunti. E da queste cose nacque in tutti l’opinione che la di lui
morte fosse assolutamente vicina».



Sotto l’impero di Commodo, la professione di gladiatore, che prima era
infame per legge, addivenne tanto nobile, che si formò il collegio Silvano
Aureliano, il quale era composto di quattro decurie, ed aveva a sua disposizione
un tempio dedicato a Silvano[480]. Alla stessa epoca probabilmente rimonta
pur anche il collegio degli Arenarî o Bestiarî, del quale fa menzione
una lapide modenese[481].





Settimio Severo, per celebrare il proprio ritorno, il decennio del suo impero
e le vittorie da lui riportate, diè nell’Anfiteatro Flavio varî spettacoli.
Dione[482] ce li descrive così: In quell’occasione «sessanta cignali Plauziani[483],
per disposizione fatta, tra di essi pugnarono, ed uccise furono molte altre bestie,
e principalmente un elefante ed un corocota[484]. Questo è un animale indiano;

e allora per la prima volta che io sappia, fu portato in Roma. Il suo
colore è quello della lionessa, mescolato con quello della tigre; la sua figura
partecipa degli animali medesimi, ed anche di quella del cane e della volpe
per singolare radunamento. E formato essendo il ricettacolo delle fiere nell’Anfiteatro
a foggia di una nave, così che 400 fiere racchiuder potesse[485] e
mandare fuori in una volta; sciolta essendosi quella nave all’improvviso, ne
scapparono fuori orsi, lionesse, pantere, lioni, struzzi, asini selvatici, bisonti,
i quali sono una specie di buoi barbara per natura ed all’aspetto. Adunque
700 fiere in tutto e bestie da macello furono vedute scorrere, a vicenda; e
quindi rimanere uccise. Imperciocchè secondo il numero dei giorni delle feste,
che sette furono, sette centinaia di bestie furono ammazzate».





Caracalla si dilettò grandemente dei giuochi gladiatorî e delle venationes[486].
Parecchi spettacoli fe’ celebrare nel nostro Anfiteatro: colle proprie
mani uccise un elefante, una tigre ed un ippotigre[487]. Costrinse il famoso
gladiatore Batone, da tutti stimato invincibile, a battersi nello stesso giorno,
ed uno dopo l’altro, con altri tre gladiatori: Batone, già sfinito, rimase vittima
del terzo.



Antonino Caracalla onorò il cadavere di Batone con pompose e magnifiche
esequie[488]; e, per compensare in qualche maniera quel suo atto crudele, gli
fece edificare un magnifico sepolcro. Il Fabbretti[489], presso la Via Aurelia,
nella villa Doria-Pamphili, ritrasse il disegno del cippo, alto piedi 6, once 6,
dedicato a questo famoso gladiatore:



BA . TO . NI .



Sotto il nome così punteggiato, si scorge una figura scolpita, barbata, rappresentante
Batone con fasce legate intorno al petto, avente sui lombi una
larga cintura, ed al collo una doppia catena, o collana, adornata con due pallottole
rotonde (torques). Colla destra stringe un coltello; la sinistra è difesa
dallo scudo, ed egli ha la testa nuda. Il Winckelmann[490] pubblicò di nuovo
questo bassorilievo, e su di esso fece le seguenti osservazioni: «Egli non ha

che un gambale alla gamba sinistra, formato da una lastra, e legatovi dietro
con delle fasce...... Questa gamba, che mirasi così armata nelle figure
di Castore e Polluce, tanto rinomati pei giuochi ginnici, dipinte in un vaso
di terra cotta....; sì in due gladiatori impressi in una lucerna anch’essa di
terra cotta[491], fanno vedere quest’uso essere stato proprio di coloro che combattevano
nei giuochi pubblici. L’andar poi eglino così armati ne fa supporre
che i gladiatori, mettessero avanti il piede sinistro, e ritirassero il destro; sebbene
la destra gamba di Batone non rimane senza difesa; vedendovisi legato
sotto il ginocchio un riparo per li colpi, che l’avversario avesse cercato di
dargli in quella parte».



Regnando Macrino, un fulmine, come vedremo, appiccò il fuoco all’Anfiteatro,
che rimase perciò mutilo per qualche tempo; ed i giuochi gladiatorî
si diedero nello Stadio[492].





Eliogabalo ne intraprese il restauro, e Severo Alessandro lo portò a perfezione.
Una medaglia di quest’imperatore (dell’a. 223) rappresenta il combattimento
di un uomo con una belva[493] nell’arena dell’Anfiteatro Flavio. Fuori
di questo si scorge, su di un piedistallo, un frammento di colonna, e l’imperatore
in atto di entrare nell’Anfiteatro, seguito da una guardia: dall’altra
parte apparisce una specie di portichetto con frontone[494]. La medaglia ha
questa scritta:



IMP . CAES . M . AVR . SEV . ALEXANDER AVG .



e, nel rovescio:



PONTIF . MAX . TR . P . II . COS . P . P . S . C .[495].



Solennissimi furono gli spettacoli che si celebrarono nell’Anfiteatro Flavio
sotto l’impero di Gordiano III[496].



Il Lanciani[497] dice: «È notissima la passione della famiglia di Gordiano
Giuniore e di lui stesso per le venationes, e la loro munificenza nel celebrarle».

Gordiano III, per festeggiare il suo trionfo Persico[498], avea preparati
in Roma 1000 paia di gladiatori fiscali o di proprietà governativa; 22 elefanti,
10 alci, 10 tigri, 60 leoni mansuefatti, 10 belbi ossia iene, un ippopotamo, un
rinoceronte, 10 arcoleonti o leoni di prim’ordine, 10 camelo-pardali, 20 onagri,
40 cavalli indomiti ed altre innumerevoli belve feroci. Ma queste bestie furono
esposte dal suo successore ed assassino, Filippo, nei ludi secolari, quando,
cioè, nel consolato suo e di suo figlio, celebrò l’anno millesimo della fondazione
di Roma[499]. Pomponio Leto è di parere che questi ludi siano stati fatti
nel Circo Massimo e nel teatro di Pompeo. Il Muratori[500] dimostra che si diedero
nell’Anfiteatro. Nondimeno, come giustamente osserva il Salmasio, essendo
probabile che la distribuzione dei donativi, solita a farsi dagli Imperatori al
popolo, avesse luogo nell’Anfiteatro Flavio; ed è da credersi che, oltre ai ludi
celebrati nel Circo Massimo, se ne celebrassero anche altri nell’Anfiteatro:
molto più che Giulio Capitolino pare che distingua i giuochi fatti nel Circo
dai doni che si distribuirono nell’Anfiteatro: et muneribus atque circensibus.





Anche Probo diede nell’Anfiteatro sontuose cacce nell’anno 281, in cui
celebrò il suo trionfo. Vopisco[501] riferisce che in questa circostanza Probo
fece uscire dagli ipogei del nostro Anfiteatro 100 leoni di prim’ordine, iubati,
colle loro giubbe sciolte, i quali coi loro ruggiti facevano rimbombare la cavea
a guisa di tuoni; e furono tutti uccisi dai cacciatori. Si diè poscia la venatio
di 100 leopardi africani e di 100 siriaci; di 100 leonesse, e 300 orsi insieme;
il quale spettacolo, dice il biografo, riuscì più grandioso che gradito:
Magnum magis constat spectaculum fuisse quam gratum.



Alla venatio fe’ seguito un ludo gladiatorio, nel quale lottarono i prigionieri
condotti in Roma pel trionfo: questi erano quasi tutti africani, della tribù
dei Blemî; e ad essi furono aggiunti alcuni Germani, Sarmati e ladroni Isauri.
In tutto, paia 300.





Quando, nel 274, Aureliano condusse sul Campidoglio, dietro al suo carro
ed avvinta con catene d’oro, la superba regina dei Palmireni, Zenobia, e i due
Tetrici; l’immensa processione fu preceduta da 20 elefanti, 200 belve ammansite,
della Libia e Palestina, da diversi camelo-pardali, da alci, e da altre
simili bestie forastiere[502]. Succedevano a queste 800 paia di gladiatori e i prigionieri

delle varie barbare nazioni soggiogate, cioè: gli Alani, gli Arabi, gli
Assomiti, i Battriani, i Blemmî, i Persiani, i Goti, i Sarmati, i Franchi, gli
Svevi, i Germani, i Vandali, gl’Iberi, gli Eudemoni, i Palmireni e gli Egiziani.
I seguenti giorni furono impiegati in combattimenti gladiatorî, in cacce di fiere
ed in naumachie[503]: segno evidente che in quei pubblici sollazzi si fecero
massacrare i 1600 gladiatori ed i prigionieri.





Imponentissimi spettacoli ebbero luogo nell’Anfiteatro Flavio ai tempi di
Caro, Carino e Numeriano (283). Calpurnio ce li descrive particolareggiatamente;
e la sua Ecloga è tanto più interessante, in quanto che fu egli teste
oculare di ciò che narra. Calpurnio[504] induce il pastore Coridone a descrivere

ad un altro pastore, Licota, gli spettacoli dati nel nostro Anfiteatro ai suoi
giorni; ed in pari tempo descrive l’anfiteatrale edificio. Noi riportiamo in nota
il testo, dando qui relegante traduzione del march. Luigi Biondi pubblicata
in Roma nel 1841.



    «Coronato di travi in un conteste

Vidi il superbo Anfiteatro al cielo

Surgere, quasi del Tarpeio colle

Sovrastando alla vetta; e vidi immenso

Ordin di gradi dolcemente acclivi.

Pervenni là dove la sozza plebe

In abbrunati vesti, avea suo loco

Infra le logge ove sedean le donne;

Perchè lo spazio, che non chiuso giace

Sotto l’aperto ciel, riempivan densi

I cavalieri e i candidi tribuni.

Appunto come questa valle in giro

Spazïoso dilatasi, ed i suoi

Fianchi inarcando, concava si curva

Per entro una catena di montagne

Incoronate di pendenti selve;

Così pur ivi flessuoso cerchio

Cinge lo spazio della curva arena:

E due gran moli torte in egual arco

Forman conesse insieme egual figura.

Come ridir potrò le cose tutte,

Se tutte contemplarle a parte a parte

Io medesimo non valsi? fulgor tanto

D’ogn’intorno la vista mi percosse!

. . . . . . . . . . . . . . . .

Coverto d’auro il portico, di gemme

Ricoverta del portico la fascia,

Splendevano a vicenda: e colà dove

Ha termine l’arena, e il vasto circo

Chiudesi di marmorea muraglia,

Eran d’avorio levigate ruote,

Il cui volubil perno delle fere,

Col volger pronto, l’adugnar fu vano,



E si avventan, le rovescia a terra.

Splendevan anco di fin auro attorte

Le reti che sporgeano inver l’arena

Per più denti disposti a ugual distanza:

Ed era (s’io pur merto fede alcuna,

La mi porgi, o Licota) era ogni dente

Assai più lungo d’un de’ nostri aratri.

Che mai per ordin potrei dirti? Io vidi

Ogni sorta di belve: i bianchi lepri;

I cinghiali col corno; e la manticora;

E persin l’alce trasportata insieme

Cogli alberi del bosco ov’ella nacque.

Vidi pur tauri moltiformi: alcuni

Squassan le giubbe per lo collo, e ad altri

Aspra la barba giù dal mento scende,

E setolosa la giocaia trema,

Nè solo io vidi le silvestre fere;

Ma vidi pur gli equorei vitelli

Affrontati con orsi: anco la belva

Vidi del nome del cavallo degna,

Se ben deforme, che in un fiume nasce....

Quel fiume che trabocca e i colli irriga.

Oh quante volte trepidando scôrsi

Spalancarsi l’arena, e dall’aperta

Voragin della terra emerger belve!

E spesso fuor de le latebre istesse

Crebber piante che avean d’auro le fronde,

E le cortecce del color del croco»[505].





Contro il costume dei suoi antecessori, sembra che Diocleziano non abbia
dato nell’Anfiteatro Flavio solenni giuochi, neppure allorchè venne in Roma
per celebrarvi i vicennali. Il Muratori[506] dà di questo fatto, quasi singolare,
la spiegazione seguente:



«Parla ancora (Lattanzio) di sontuosi conviti dati in questa occasione da
Diocleziano, ma non già dei solenni giuochi, siccome costumarono i precedenti
Augusti, perchè egli, studiando il più che potea il risparmio, si rideva di Caro
e d’altri suoi predecessori, che secondo lui scialacquavano il danaro nella vanità
di quegli spettacoli. Uscirono perciò contro di lui varie pasquinate in Roma;

e non potendo egli soffrire cotanta libertà ed insolenza, giudicò meglio di ritirarsi
da Roma e di andarsene a Ravenna verso il fine dell’anno, senza voler
aspettare il primo dell’anno seguente, in cui egli doveva entrar Console per
la nona volta».





Ed ora eccoci ai Cesari cristiani. Costantino, nell’anno 325, che è l’anno
del Concilio Niceno[507], diresse da Berito (Beirut) a Massimo una legge[508], colla
quale proibiva universalmente gli spettacoli gladiatorî, e li vietò non soltanto
per aver letto i libri di Lattanzio Firmiano[509], ma molto più perchè il cristianesimo
fu mai sempre nemico acerrimo della barbarie e d’ogni crudeltà.
«Sono notissime, dice il ch. Lanciani[510], le fasi della lotta lunga e pertinace
sostenuta dalla nascente civiltà cristiana e dal mitigarsi della fierezza degli antichi
costumi contro i giuochi gladiatorî».



Già nel 315 Costantino ordinava ad Eumelio (il quale nell’anno seguente
diveniva vicario dell’Africa) di togliere l’uso di marcare in fronte con ferro
rovente i gladiatori condannati a morte; e ciò, per non disonorare il volto
umano, in cui si traluce sempre qualche vestigio della beltà celeste[511]. Dalla
stessa Berito emana Costantino un’altra legge, vietando assolutamente ai giudici
di condannare i rei alla condizione gladiatoria; e comanda che questa
pena sia commutata co’ lavori forzati alle miniere, affinchè, senza spargimento
di sangue, il reo subisca la pena dei suoi delitti: nell’ozio civile, e nella domestica
quiete non piacciono gli spettacoli sanguinosi[512].



Ma il popolo amava troppo i vietati divertimenti! Non era prudente urtare
soverchiamente la sua passione; e quindi fu mestieri tollerare ancora gli
spettacoli nell’Anfiteatro Flavio. Ce n’è testimonio S. Agostino[513], il quale narra
che circa l’anno 390 venne in Roma Alipio, il quale fu talmente violentato dai
suoi amici a portarsi al nostro Anfiteatro, onde assistere ai ludi gladiatorî, che
finalmente s’arrese. Alipio era cristiano; l’avea battezzato S. Ambrogio in Milano;
e, nell’accondiscendere ai suoi amici, fè proposito di assistere ai giuochi

cogli occhi chiusi. Resistè per molto tempo in questa posizione; ma verso la
fine dello spettacolo, il popolo, per una singolare presa di gladiatori, proruppe
in una grande acclamazione; e il povero Alipio non potè più a lungo resistere:
fu vinto dalla curiosità, aprì gli occhi, e alla vista dello spettacolo rimase
ferito nel cuore: spectavit, clamavit, exarsit, abstulit secum insaniam,
qua stimularetur redire et alias trahens.



Anche fuori di Roma si proseguì a dare qualche spettacolo gladiatorio.
Labanio Antiocheno[514] afferma che, solo quattr’anni dopo la legge suddetta,
il suo zio materno diede in Antiochia una meravigliosa giostra di gladiatori.



Nell’anno 357 l’Imperatore Costanzo ordinò ai munerarii, sotto multa di
6 libbre d’oro, di non adescare col danaro i soldati; e proibì, in pari tempo,
a coloro che avessero una dignità palatina, di ascriversi al detestabile ceto
gladiatorio. Stabilì inoltre di rimettere ai maestri dei cavalieri e dei pedoni,
nonchè ai governatori di palazzo, i militi e palatini che spontaneamente si presentassero
al detto munerario per divenire gladiatori[515]. Nel Lanciani[516] leggiamo:
«Costanzo e Giuliano ai 16 di ottobre del 357 indirizzarono ad Orfito
pr. urb. altra costituzione sullo stesso argomento[517], confermata da Arcadio e
da Onorio nel 397. La mala usanza prevalse ad onta di tutti quegli editti».



Gl’Imperatori Valentiniano e Valente (a. 364) ordinarono a Simmaco, Prefetto
di Roma, che nessun cristiano, per qualsivoglia delitto, venisse più condannato
ai ludi gladiatorî[518].



Nell’anno 397 Arcadio ed Onorio proibirono ai Senatori di ricevere i gladiatori
al loro servizio; ed ordinarono che presentandosi essi a questo scopo,
si trasportassero nelle più remote solitudini[519].



Apprendiamo da Prudenzio[520] che sotto l’impero di Onorio si davano
ancora spettacoli gladiatorî. Il poeta ci descrive gli spettatori di quei barbari
ludi:



Respice terriferi scellerata sacraria ditis,

Cui cedit infausta fusus gladiator harena;





detesta quel crudele piacere:



Quid mortes juvenum? quid sanguine pasta voluptas?

Quid pulvis caveae semper funebris, et illa

Amphitheatralis spectacula tristia pompae?






e rivolgendo la parola all’Imperatore, lo scongiura perchè voglia una buona
volta abolire quelle scelleratezze:



Quid genus, ut sceleris, iam nesciat aurea Roma,

Te precor, Ausonii dux augustissimi regni,

Et iam triste sacrum jubeas, ut caetera tolli.





Onorio! prosegue Prudenzio, tuo padre (Teodosio il grande) vietò di sacrificare
agli idoli, e fece bene; ma tu maggior gloria t’acquisteresti se vietassi
il massacro umano, o i ludi gladiatorî, permettendo le sole venationes:



Ille urbem vetuit taurorum sanguine tingi:

Tu mortes miserorum hominum prohibeto litari.

Nullus in urbe cadat, cujus sit poena vuluptas,

Nec sua virginitas oblectet coedibus ora.

Jam solis contenta feris infamis harenae,

Nulla cruentatis homicidia ludat in armis[521].





Nel 403 o 404, in seguito alla ben nota uccisione del monaco Telemaco[522],
della quale noi già trattammo nell’Introduzione, ebbero fine i giuochi gladiatorî[523].







Le venationes proseguirono a celebrarsi fino al secolo VI. Quantunque la
lotta degli uomini colle belve fosse pur essa sanguinosa, nondimeno i principi
e gli scrittori non la riguardarono molto dal lato umanitario. Due, a mio parere,
ne furono le ragioni: 1.º, perchè era quasi impossibile l’intiera, simultanea
e repentina abolizione degli spettacoli gladiatorî e venatorî, pei quali, come
è noto, i popoli nutrivano tant’affetto; 2.º, perchè i bestiarî od arenarî erano
quasi tutti rei di delitti capitali, e quindi doveansi sottoporre all’estremo supplizio;
perciò si credè più opportuno ed umano che morissero uccisi dalle belve,
piuttosto che per mano de’ loro simili.



Nel 399, per celebrare e solennizzare il consolato di Flavio Manlio Teodoro,
si diedero nell’Anfiteatro delle cacce; e Claudiano, nel panegirico che
pronunziò di quel console ed in quella occasione[524], passò in rassegna le fiere
che in quella venatio dovean irrigare di sangue l’arena.



Essendo Imperatore Teodosio e Placido Valentiniano (a. 442), le venationes
erano ancora in vigore, giacchè sappiamo che il Prefetto Rufo Cecina Felice
Lampadio, restituì, come vedremo nel seguente capitolo, l’arena, il podio, ecc.
A suo luogo riporteremo le lapidi che ricordano questi restauri.



Nel 519 Eutarico Cillica, sposo di Amalasunta, figlia di Teodorico, si portò
in Roma per celebrare, con elargizioni e sontuose feste, il suo consolato. All’uopo
si fecero venire dall’Africa belve feroci e peregrine, le quali, per le loro
strane forme, eccitarono gran maraviglia negli spettatori[525].



Nell’anno 523 finalmente, assumendo il consolato Anicio Massimo, si diedero
nell’Anfiteatro Flavio gli ultimi spettacoli, dei quali rimanga memoria.



Calati in Italia i Goti col loro Re Witige (a. 537), assediarono Roma. Belisario
venne in soccorso dei Romani[526], e alla prigionia di S. Silverio seguirono

altre calamità. Roma ebbe allora ben altro a pensare; e i giuochi anfiteatrali
cessarono onninamente. E molto meno si pensò ad essi in appresso, nel tempo
che la capitale del mondo fu oppressa dal duro giogo dei Goti e dei Longobardi,
sino ai tempi di Carlo Magno (see. VIII).



Ed ora, prima di chiudere questo capitolo mi sia lecito presentare in nota
ai lettori il testo di una lettera che Teodorico inviò al console Massimo[527]. In
questa lettera il re gotico raccomanda a Massimo di rimunerare con lauti premî
i venatores, e di premiarli più generosamente che i lottatori, i sonatori ed i
cantanti; perchè quelli (dice), ond’essere applauditi, si espongono nell’arena dell’Anfiteatro
Flavio a divenire preda certa delle feroci belve, ed a provare
(prima che lo spirito abbandoni le lacere membra) i più crudeli tormenti. Detesta
un tale spettacolo, inventato per onorare la Scitica Diana, la quale dilettavasi

dell’effusione del sangue. Dopo una breve descrizione dell’Anfiteatro Flavio,
Teodorico passa a narrare la maniera degli inumani ludi; quindi raccomanda
di nuovo al console di mostrarsi liberale verso quegli uomini, che, per festeggiare
il suo consolato, sono invitati alla morte; e conchiude: «Ahi deplorevole
errore degli uomini! Se un lieve lume splendesse di ciò che richiede giustizia,
di tante ricchezze si userebbe a favore della vita dei mortali, piuttosto che
gittarle per procurarne la morte».



«È singolare, conchiuderò col Gori[528], il modo di ragionare di Teodorico.
Giudica l’atto detestabile; ma, per non opporsi al fanatismo popolare, non solo
ordina di tollerarlo, ma anche di ricompensarlo con molta liberalità!».







CAPITOLO QUINTO.
L’Anfiteatro Flavio danneggiato e restaurato.




Capitolino, nella vita di Antonino Pio, ricorda un restauro fatto da quest’Imperatore.
Tale restauro si crede comunemente occasionato dal grande
incendio avvenuto in Roma sotto lo stesso imperatore, fondandosi sul passo
di quell’autore[529]: Adversa eius temporibus[530] haec provenerunt.... Romae
incendium quod trecentas quadraginta insulas vel domos absumpsit.... opera
eius haec extant: Romae Graecostadium post incendium restitutum, instauratum
amphitheatrum. Ma se al Ch. Lanciani[531] sembrò un mistero l’incendio
dell’Anfiteatro Flavio, prodotto da un fulmine (il che peraltro potè
avvenire a cagione delle molte parti lignee, che si trovavano internamente
sulla sommità dell’Anfiteatro), a me sembra, più che un mistero, un’impossibilità
fisica che un incendio avvenuto nelle vicinanze del Grecostadio, Graecostadium
post incendium restitutum, ed estesosi fin presso l’Anfiteatro, avesse
potuto colle sue vampe traversare un’area libera che lo circondava: area
che nel punto più stretto era di circa 25 metri; ed abbia potuto danneggiare
il colossale recinto esterno di travertino, il quale, del resto, noi vediamo tuttora
illeso, se facciamo eccezione di tre o quattro archi del piano terreno,
che, come è noto, soffrirono il fuoco nel medio evo.



Del restauro di Antonino Pio non se ne hanno documenti epigrafici, lo
che indica essere stata cosa di lieve momento. Il Mezzabarba, nel suo volume
delle medaglie, assicura trovarsene una coll’effigie di Faustina, moglie di
Antonino Pio, coniata dal Senato, colla scritta:



PVELLAE FAVSTINIANAE S. C.




e portante sul rovescio la figura di un edificio non dissimile dal nostro Anfiteatro.
Questa medaglia, prosegue il Mezzabarba, fu conservata nel Museo
Bassetti; e, secondo la descrizione trasmessagli dal Noris, giudica che siffatto
edificio rappresenti il restauro di quest’Anfiteatro, eseguito da Antonino Pio
in onore e memoria della sua moglie Faustina. «Di qual sorta però fosse,
dice il Marangoni[532], non ne troviamo memoria».





Sotto il brevissimo impero di Macrino[533], l’Anfiteatro Flavio arse. Dione[534],
che fu teste oculare, così parla[535]: «Il teatro venatorio[536], percosso dal
fulmine nello stesso giorno dei Vulcanali, fu così incendiato, che rimasero
incendiati tutti i gradini ed il recinto superiore; e tutto il resto fu dal fuoco
danneggiato. Nè giovò l’aiuto umano, quantunque vi scorresse, per così dire
tutta l’acqua di Roma; nè potè arrestarlo la pioggia, che in grande copia e
veemenza cadeva; quasi che l’acqua che vi cadeva da ambo le parti venisse
assorbita dalla forza dei lampi: e vi si aggiunse che per questo motivo lo spettacolo
dei gladiatori per molti anni si diede nel circo».



Ma come mai il fulmine potè far ardere l’Anfiteatro? Il Ch. Lanciani[537]
dice a tal proposito: «per me è un mistero che il Colosseo possa essere stato
da un fulmine ridotto a così mal termine, d’aver avuto bisogno di non men
di sei anni per ripararlo. D’altronde il fatto è provato dalla testimonianza di
Dione, dalle monete di Severo Alessandro e dai grandi restauri di quell’età».
Ma se si rifletta che la parte superiore dell’Anfiteatro era circondata da una
grande quantità di legname; che sul terrazzo del portico v’erano attorno attorno
arrotolate le voluminose tende di ciascun settore del velario e l’immenso
cordame per distenderle; che v’erano inoltre 240 verricelli lignei, i
quali erano necessarî per la giusta tensione dei canapi, e che, verosimilmente
erano incatramati e formavano l’ossatura del velario stesso; non si rimarrà
più tanto dubbiosi in ammettere che un fulmine, investendo le travi esterne
verticali foderate di bronzo, abbia potuto produrre una tanto disastrosa catastrofe,

e danneggiare la parte marmorea del monumento. Sembra che in
quell’occasione andò in fiamme pur anche il pavimento o suolo ligneo dell’arena,
del quale il Lanciani[538] scrive: «L’arsione poi del pavimento o
suolo dell’arena, dimostrerà a coloro che non la vogliono intendere, che, almeno
fino dal principio del terzo secolo, l’arena lignea era pensile sulle proprie
costruzioni».



Nell’anno stesso dell’incendio, ma prima che questo avvenisse, Macrino
avea già aboliti i giuochi volcanali; ma la rovina dell’Anfiteatro, avvenuta
ἐν ἀυτῆ τῶν Ἠφαιστείων ἡμέρα, cioè nel giorno stesso nel quale avrebbero dovuto
aver luogo i ludi aboliti, destò nel popolo tal terrore superstizioso, che ne
domandò e ne ottenne il ripristinamento[539].



Sotto l’impero di Eliogabalo, s’iniziarono i restauri del nostro edificio:
Et Amphitheatri instauratio post exustionem[540]; e nell’anno 223 Severo
Alessandro li proseguì[541], ordinando che le tasse sborsate dalle donne di
male affare si destinassero ai restauri dell’Anfiteatro, del teatro di Marcello,
del circo e dell’erario: Lenonum vectigal, et meretricum, et exoletorum in
sacrum aerarium inferri vetuit, sed sumptibus publicis ad instaurationem
theatri, circi, amphitheatri et aerarii deputavit[542]. Severo Alessandro condusse
a termine il restauro; e di questo risarcimento fa fede quel nummo già
da noi riportato al capitolo quarto, e che nel diritto presenta la protome dell’Imperatore
paludata, coll’epigrafe:



IMP . CAES . M . AVR . SEV . ALEXANDER AVG .





e nel rovescio, l’Anfiteatro con combattenti, e fuori di esso persone togate, ed
intorno la scritta:



PONT . MAX . TR . P . II . COS . P . P . S . C .[543]

                                          (a. 976/223).





Il Maffei crede che l’ultima mano al restauro l’abbia data Gordiano Pio
(a. 238); e lo deduce da quell’insigne medaglione che egli riporta nella tav. I

della sua opera sull’anfiteatro di Verona. La medaglia offre nel dritto la protome
di Gordiano III, coll’epigrafe:



IMP . GORDIANVS PIVS FELIX AVG .[544]



e, nel rovescio, l’Anfiteatro avente a sinistra la Mèta ed il Colosso, a destra
una specie di portichetto arcuato, sostenuto da colonne ed ornato di timpano
il quale copre una statua stante; in mezzo all’arena poi presenta un toro alle
prese con un elefante, e nel dintorno l’iscrizione:



MVNIFICENTIA GORDIANI AVG.



In basso si scorge l’Imperatore a cavallo, munito di scettro e preceduto
da una Vittoria; e dietro il cavallo, un soldato. Questa medaglia o monumento
numismatico non presenta una data positiva, ma certo appartiene al periodo
fra l’anno 238 dell’êra volgare (in cui Gordiano ebbe il titolo d’Augusto) e
l’anno 244, quando Gordiano rimase estinto pel nero tradimento di Filippo[545].
Anche il Canina[546] è di parere che Gordiano abbia aggiunte altre opere all’Anfiteatro.
Ma il Ch. Lanciani[547] dice che questa asserzione è gratuita;
imperocchè di Gordiano Giuniore opera.... Romae nulla extant praeter quaedam
nymfia (sic) et balneas[548].





Circa l’anno 259 o 260 l’Anfiteatro Flavio tornò a subire un nuovo incendio;
ma il danno fu lieve, e il monumento venne tosto restaurato dall’Imperatore
Decio[549]. Se di questo restauro ne fu lasciata memoria in marmo, questa è perita.



Una legge[550] emanata da Costantino in Sardica il 17 Dicembre, e ricevuta
gli otto marzo del 321, si riferisce alla consulta degli aruspici, in caso
che un fulmine colpisse un pubblico edificio. In questa legge parlasi di un
anfiteatro, e molti pensano che si alluda all’Anfiteatro Flavio. Se così fosse,
il danno prodotto dal fulmine dovè essere di piccolissimo momento, giacchè
nè gli storici nè i cronografi ne fanno menzione.



Nel 357 l’Anfiteatro era nella sua piena integrità. Ammiano[551] ricorda
la nostra grandiosa mole con maraviglia: Inter alia, Amphitheatri molem

solidatam lapidis tiburtini compage, ad cuius summitatem aegre visio humana
conscendit.



Paolo Diacono narra che circa l’epoca dell’irruzione degli Unni nella
Tracia e nell’Illiria[552], Roma fu scossa da un violento terremoto, il quale
danneggiò e fe’ crollare molti insigni edificî: Sub his fere diebus tam terribili
terraemotu Roma concussa est, ut plurimae aedes eius et aedificia corruerunt[553].



Fra gli edifici danneggiati vi fu probabilmente anche l’Anfiteatro Flavio,
giacchè, regnando Valentiniano III, negli anni cioè 425-455, ebbero luogo in
esso importantissimi restauri. Ci porge questa notizia la epigrafe seguente:







Quest’epigrafe, pubblicata dal Fea[554] e riprodotta dal Parker[555], e incisa
in un masso di «marmo pantelico.... quadrato di circa 20 palmi in lunghezza....
rotto, cadendo dall’alto, e di altezza 5 palmi, once 7.... Ha servito
prima questo masso a due altri usi. In principio forse per pilastro o spalla a
qualche edifizio grandioso, come quelli dell’Arco di Tito: perchè vi si vede,
nella faccia sotto l’iscrizione per lungo, un festone simile di frondi e di animali,
di assai buona e grandiosa maniera.... Dove è l’attuale iscrizione prima
ve ne era un’altra in caratteri assai più grandi di bronzo, come si rileva
dagli incavi delle lettere ancora esistenti in molti punti di tutte le linee:
malgrado che siano state rasate le lettere per incidervi le nuove.... È notabile
il luogo ove si è trovato il marmo. Questo è nel grande portico di
mezzo.... poco avanti verso l’arena ai due piloni di travertini, sopra una selciata
grande salita, fattavi nei bassi tempi.... E questa è la terza selciata che
si è discoperta»[556].



Il marmoreo ricordo conservasi presso il luogo della scoperta. Le lacune
dell’iscrizione sono state così supplite:



Salvis [dd] nn Theodosio et Placido V[alentiniano augg.]

Ruf[us] Caecina Felix Lampadius v. c. [et inl. praef. urbi]

ha[re]nam amphitheatri a novo una cum po[dio et portis]

p[ost]icis, sed et reparatis spectaculi gradibus [restituit]









Noi già demmo il nostro giudizio nel supplemento di quest’epigrafe e sulla
frase: Portae Posticae usata in questa lapide[557].





V’ha un frammento epigrafico che dice:



SALV( d. n.... VC ET 

TASIV

  VM

             (C. I. L. VI, p. 860, n. 83 Addit. 32099).





Questo frammento è più oscuro dell’altro che troviamo nel C. I. L. p. 860,
n. 95, il quale benchè si riferisca certamente ad un restauro, nondimeno per
essere troppo meschina cosa non possiamo giudicare della qualità dei restauri
stessi. Ecco il frammento:



salvIS . DD nn . theodosio et

placiDO VAlentiniano augg.

aniciVS ACilius Glabrio Faustus (?)

v . c . et inl . praef . urbi restituit (?)





«Negli anni 467-472, un Messius Phoeb..., probabilmente prefetto della
città, condusse nuovi restauri nell’Anfiteatro. Ne fan fede quattro brani di epigrafe
scoperti negli ultimi scavi:











«I frammenti a b sono editi nel C. I. L. VI, p. 860, 100: il frammento c
è inedito: il frammento d sta pure nel C. I. L. p. 860, n. 86. Mi sembra evidente
trattarsi di due versioni dell’istessa iscrizione, la quale ricorda restauri che non
è possibile determinare con precisione. Il nome dell’autore dei restauri si ritroverà
nell’iscrizione dei sedili. I frammenti sopra riferiti sembrano chiamarlo vir
clarissimus et inlustris praefectus u(rbi) patricius co(ns) ordinarius cet.»[558].



Un altro terremoto danneggiò l’Anfiteatro Flavio, essendo Prefetto di Roma
Decio Mario Venanzio Basilio; e questi lo restaurò sumptu proprio, forse nell’anno
508. Tre iscrizioni rinvenute nell’Anfiteatro ce ne fanno fede.



La prima dice:



     VENANTI

 VC

 COS

DECIVS MARIVS VE

NANTIVS BASILIVS

VC ET INL PRAEFECTVS

VRBI PATRICIVS CONS a 508

ORDINARIVS ARENAM

ET PODIVM QVAE ABOMI

NANDI TERRAE MOTVS

RVINA PROSTRA

VIT SVMPTV PRoPRIo RESTITviT[559]





«Nel 1810, nella prima arcata in fuori della parte Nord, a sinistra dell’ingresso,
sepolta da calcinacci»[560] si trovò una lapide opistografa. Nella
fronte si legge:



d. n. iNVICTISSIMO

 m. auRELIO.

 caRINO. PIO

fel. iNVICTO. AVG a. 284/85

 chreSIMVS TABVL.

suMMARVM RATIONVM

cuM PROXIMIS ET ADIVtoriB

nuMINI EIVS DICA

    TISSIMI









Nel lato opposto:



DECIVS MARIUS VENAN

TIVS BASILIVS VC ET INL PRAE

FECTVS VRB PATRICIVS

CONSVL ORDINARIVS ARE

NAM ET PODIVM QVAE

ABONTINANDI TER

RAE MOTVS RVIN PROS

  TRAVIT SVMPTV

  PROPRIO RESTITVIT





Il 23 agosto 1813 fu trovata questa iscrizione in pessimi caratteri nell’Anfiteatro
Flavio, benissimo conservata. Stava in origine sul podio dalla parte
settentrionale verso il tempio di Roma e Venere, poi caduta giù nell’Arena»[561].



DECIVS MARIVS VENANTIVS (sic)

BASILIVS V C ET INL PRAEF

VRB PATRICIVS CONSVL

oRDINARIVS ARENAM ET

PODIVM qVAE ABoMI

NANDI TERRAE Mo

TVS RVINA PROS

TRAVIT SVMPTV PRO

PRIO RESTITVIT[562]





Decio Marco Venanzio Basilio visse ai tempi di Teodorico[563], ed alcuni
cronografi fissano la prefettura di Basilio all’anno 508. I restauri dell’arena e
del podio si praticarono probabilmente dal Prefetto della Città poco prima
dei giuochi venatorî esibiti da Cillica.



Nel Marangoni[564] si legge: «Il sig. cav. Maffei[565] dice essere stato
scritto che mons. Ciampini possedesse un’iscrizione, in cui facevasi memoria

di un risarcimento del Colosseo fatto da . . . . . Teodorico: ma che avendo
egli pregato mons. Bianchini . . . . questa iscrizione non si è potuta trovare»[566].



L’iscrizione era verosimilmente uno dei soliti sigilli figulini:



✠ REG. D. N. THEODERICO. FELIX. ROMA ovvero BONO. ROME[567]









PARTE II.
DAL SECOLO VI AL MEDIO EVO.

CAPITOLO PRIMO.
Il Colosseo — Origine di questa voce.




Sòrte le ostilità fra i Goti e l’Impero d’Oriente, Roma andò soggetta
per venti e più anni a gravissimi mali. Non pare perciò probabile che in quel
tempo il popolo romano pensasse ai giuochi ed ai pubblici divertimenti. Svanì
pian piano l’uso degli spettacoli anfiteatrali; e la grande e venerabile mole
dei Flavî rimase inutile e quasi abbandonata: così principiò a soffrire gli insulti
degli uomini e dei tempi.



Quando nell’anno 663 l’Imperatore Costantino III venne in Roma, l’Anfiteatro
Flavio conservavasi ancora intatto. Costantino depredò i bronzi dei
romani monumenti: «XII dies in civitate Romana perseverans (Costantinus),
omnia quae erant in aere ad ornatum civitatis deposuit; sed et ecclesiae sanctae
Mariae ad Martyres quae de tigulis aereis erant discoperuit et in regia
urbe cum alia diversa quas deposuerat direxit»[568].



Costantino III fu dunque causa della mancanza degli oggetti di bronzo
che si è verificata in quasi tutti gli scavi praticati nel nostro Anfiteatro; e
probabilmente fu pure ai tempi di quell’Imperatore che scomparvero i clipei
di bronzo e le coperture delle travi esterne del velario: anzi, con ogni verosimiglianza,
fu egli stesso il rapitore della famosa statua colossale ricordata
da Marziale, e che noi scorgiamo raffigurata sulle medaglie di Gordiano III,
posta sopra un basamento, quasi di contro alla Mèta Sudante. È vero che lì
presso, come scrive Flaminio Vacca[569], fu rinvenuta una testa colossale di

bronzo[570], rappresentante, secondo il parere di alcuni, Commodo; ma quel
rinvenimento non può fare ostacolo alla supposizione accennata, perchè quella
testa, secondo il giudizio degli scultori, e come leggesi nel Venuti[571], non
corrisponde alle misure del Colosso lasciateci dagli scrittori antichi.



Se la famosa profezia attribuita al Ven. Beda fosse autentica, e se l’interpretazione
che ne dànno alcuni storici antico-moderni fosse giusta, noi
potremmo ritenere che nel secolo VIII l’Anfiteatro Flavio si conservasse ancora
integro. Ma poichè oggi si dubita dell’autenticità di quel passo[572], ed
è ben diversa l’interpretazione che varî storici contemporanei ci offrono di
esso; non potrà sentenziarsi sull’integrità dell’Anfiteatro nel secolo VIII, fino
a che sulla profezia di Beda non si sparga nuova luce. Sappiamo nondimeno
che in quel secolo la celeberrima mole dei Flavî incominciò ad esser chiamata,
anche da scrittori serî, indifferentemente Amphitheatrum e Colosseum.
Nell’Itinerario di Einsiedeln[573] leggiamo infatti: «Palatin traiani. Amphitheatrum»;
nel Libro Pontificale invece[574] troviamo: «Colosseum».



Si disputa fra i dotti se l’Anfiteatro Flavio abbia avuto il nome di Colosseo
per la grandiosità della sua mole, ovvero se questa voce abbia tratto
origine dal vicino Colosso di Nerone[575]; o se finalmente tal denominazione
abbia avuto principio dalla posizione topografica del monumento: vale a dire,
se l’etimologia del Colosseo, il quale «trovavasi nella regione d’Iside e Serapide»,
provenga dalla corruzione della voce Collis Isaeum[576].



Riportiamo le ragioni dei singoli scrittori, ed esaminiamo le loro sentenze.



Il Donati, il Nardini, il Ficoroni, il Venuti e generalmente tutti i topografi
di Roma fino al Nibby, opinarono che «Colosseo» derivi dal Colosso
di Nerone, che sorgeva prossimo all’Anfiteatro Flavio, e che quel nome sia
stato usato per la prima volta nei secoli barbari.







Questi archeologi vedevano tanto limpida detta derivazione, da crederne
inutile un’opportuna dimostrazione. — Che il Colosso di Nerone fosse celebre
nell’antichità, ce l’attesta il ricordo che, con segni di vera ammirazione, ce
ne trasmisero gli storici ed i poeti; e più ancora lo deduciamo dalla festa
annua che ai 6 di Giugno celebravasi in suo onore e che ci è stata tramandata
dal Calendario Filocaliano colla frase: Colossus coronatus. Questa festa
fu probabilmente istituita in memoria della dedicazione di quel Colosso al
Sole, allorquando Vespasiano, damnatis sceleribus illius principis, cioè di
Nerone, lo coronò con sette raggi colossali[577]. Ma non sembra credibile che
quei dotti abbiano potuto opinare che l’Anfiteatro Flavio assumesse il nome
di Colosseo nei secoli barbari. Essi infatti dovean sapere (o almeno dubitarne)
che a quei tempi il Colosso non più esisteva. Io mi permetterei piuttosto congetturare
che quegli scrittori pensassero invece che quella voce fosse un’eco
di un modo volgare antico, venuto in uso ai tempi di Adriano, e precisamente
allorquando quel celeberrimo Colosso Neroniano venne collocato a pochi passi
dall’Anfiteatro.



Di questo trasporto, fatto dal suddetto Imperatore, ce ne trasmise la
memoria Sparziano[578]; e la somma difficoltà dell’impresa e la sua felice
attuazione dovettero senza dubbio lasciare nel volgo una profonda impressione,
la quale potè in seguito influir tanto da far sostituire nel discorso
volgare alla parola Amphitheatrum la voce Colossus. E ciò potè facilmente
avvenire cambiando la frase ire ad amphitheatrum, in: ire ad colossum;
cangiamento il quale avrebbe dato, in questo caso, origine alla frase (ora un
po’ strana, ma forse allora semplicissima): ad Colossum eo; espressione che,
per una naturale eufonia, potè divenire ad Coloss’eo; e poichè nell’Anfiteatro
Flavio si davano continui spettacoli, e v’era quindi occasione frequente
di usare quella frase, pian piano l’Anfiteatro Flavio divenne addirittura il
Colosseo.



Un caso non simile ma uguale è avvenuto ai tempi nostri. Il teatro principale
di Roma, detto di Apollo, sorse presso la Torre di Nona; e sebbene
questa torre non si possa affatto paragonare al famoso Colosso di Nerone, pur
nondimeno essa diè il nome al teatro; e detta denominazione fu usata da
tutti indistintamente, anche dalle persone di più alto ceto, in modo, che formatasi
dalle due parole un’unica voce, ognuno per dire: vado al teatro di
Apollo, diceva: vado a Tordinona. Non pare adunque impossibile che anche

gli antichi invece di dire: ad amphitheatrum eo, dicessero: ad colossum eo e
poscia, per eufonia, ad Coloss’eo[579].



Se poi si volesse ricercare nell’antichità un’origine più conforme alla
gravità di quei dotti, potremmo opinare che quel vocabolo si principiasse ad
usare subito dopo effettuato il trasporto del Colosso a pochi passi dell’Anfiteatro;
e che, come da Isis nacque Isaeum, da Adriano Adrianeum, ecc.; così
anche dal Colosso sia nata la voce Colosseum.



In ogni modo, che l’Anfiteatro Flavio sia stato chiamato dal volgo Colosseo
prima del secolo VIII è un fatto certo; e una prova la troviamo negli
stessi documenti del secolo VIII, nei quali la parola Colosseo è usata come
nome proprio dell’Anfiteatro a tutti cognito.



Il Maffei, il Mazzocchi, il Nibby ed altri ritengono che l’Anfiteatro Flavio
non abbia preso il nome di Colosseo per il Colosso, ma per la sua colossale
mole. Ecco le parole del Maffei[580].



«Questa mirabil mole chiamasi in Roma per tradizione immemorabile il
Coliseo; in latino si trova scritto Coliseum o Colosseum. Il comune consenso
dei moderni scrittori ha già fissato da gran tempo, che così si denominasse
l’Anfiteatro dal popolo, perchè in poca distanza da esso stesse il Colosso
di Nerone: ma alcune considerazioni io proporrò, perchè altri giudichi se così
debba continuarsi a credere. Il Colosso di Nerone[581] alto 120 piedi, opera di
Zenodoro, fu collocato nel vestibolo della sua Casa aurea. Abbiamo un epigramma
di Marziale[582] per cui si trova Tito d’aver restituita all’uso pubblico,
e convertita in benefizio comune quella grande parte di Roma che Nerone
aveva occupata con la sua casa. Vediamo in esso, come ov’era prima
l’atrio, Tito fece strada, in poca distanza dalla quale era il Colosso, e vediamo
come la venerabil mole dell’Anfiteatro non fu alzata nel sito dell’atrio,
o sia del vestibolo, ma in quello delle peschiere (stagna Neronis erant), che
dovean certamente essere dal vestibolo assai lontane. Presso all’Anfiteatro,
ov’eran prima orti e passeggi, fece Terme chiamate da Marziale veloci doni
(velocia munera); la ragione appar da Suetonio, che dice furono edificate in
fretta (celeriter extrudis).



«Altre osservazioni ancora par che persuadano rimanesse in non piccola
distanza dall’Anfiteatro il Colosso di Nerone. Fu esso poi mosso dal suo luogo,
e fatto trasportare da Adriano: secondo Sparziano fu allora dedicato al Sole;

ma sappiam da Plinio[583], damnatis sceleribus illius principis, che ciò era
fatto fin dai suoi tempi, in odio alle scelleraggini di Nerone, e però quando
il fece ristorar Vespasiano, di che parla Suetonio. Commodo poi lo tramutò
di nuovo, fattagli levar la testa con riporvi la sua. Ora dice Sparziano che
nel sito ov’era prima il Colosso, fu poi fatto il Tempio della Dea Roma
(De eo loco in quo nunc templum Urbis est), quale non sarà certamente stato
a ridosso dell’Anfiteatro; anzi convien dire ne fosse assai lontano, s’è il mentovato
da Vittore in region diversa (Templum urbis Romae). L’istesso autore
mette pure in region diversa dall’Anfiteatro un Colosso, distinto tra gli altri,
e di consimil grandezza, che per quello appunto di cui si parla, par si palesi
dall’aver avuto sette raggi intorno al capo, che lo denotavano sacro al
Sole. Non potè adunque denominarsi l’Anfiteatro da statua, che non gli era
prossima, nè attinente per nessun conto».



La prima parte dell’argomentazione del Maffei si basa chiaramente sopra
un falso supposto. Egli infatti crede che il Colosso di Nerone fosse assai lontano
dall’Anfiteatro, mentre ormai nessuno dubita che il tempio di Venere e
Roma, ossia il templum Urbis di Sparziano, trovavasi immediatamente di
fronte al Colosseo; e quindi sappiamo di certo il posto ove Adriano collocò
il Colosso.



Sicchè è cosa positiva l’opposto di quanto opinava l’illustre storico Veronese;
e il Colosso di Nerone, dedicato al Sole, fu sempre vicino all’Anfiteatro,
e dopo il suo traslocamento trovavasi tanto prossimo ad esso, che se
avesse avute aperte le braccia, avrebbe potuto quasi toccare colla mano i
travertini del Colosseo.



Ma prosegue il Maffei: «che se prossimo ancora fosse stato un colosso a
così vasto e dominante edifizio, anzi che dato il nome è assai più credibile
l’avesse preso: e n’abbiam chiaro l’esempio, ove riferisce Plinio[584]: vocatur
Pompeianus a vicinitate theatri, che un colosso di Giove, grande come una
torre, fatto porre nel Campo Marzio da Claudio, per esser vicino al teatro di
Pompeo, acquistò il nome di Pompeiano».



Il Colosso di Nerone sorse pur troppo vicinissimo all’Anfiteatro, eppure
non prese il nome di Flavius o Flavianus! Nessuno degli scrittori antichi ce
lo ricorda infatti con questo appellativo.



Gli ultimi due argomenti del Maffei sono i seguenti:



«Che se altri mi richiede, donde adunque originata io pensi tal denominazione,
dirò che da null’altro, se non dal comparir questo edifizio tra
tutti gli altri, quel che era tra le statue un colosso, e dall’uso antico di

chiamar così tutto ciò che eccedesse in grandezza. Vennemi questo pensiero
gran tempo fa nel leggere in Suetonio, come a tempo di Caligola Esio Proculo
per l’insigne ampiezza e bella forma del suo corpo veniva chiamato
Colossero o Colosseo; come forse in quel luogo deve scriversi: ob egregiam
corporis amplitudinem et speciem Colosserus dictus[585]».



Aggiunti altri esempî consimili, così prosegue;



«Mi accertai del tutto scorrendo poi l’Istoria d’Erchemperto Monaco dell’edizione
di Camillo Pellegrini, replicata ora nel tomo secondo delle Cose
Italiche; perchè due volte in essa chiamasi colosso (forse è da legger Colosseo)
l’anfiteatro di Capua, dove non era certamente il Colosso di Nerone.
Appar però manifestamente, come si dava tal nome agli anfiteatri dal popolo,
per la loro maravigliosa altezza».



Tralascio gli esempî tolti dalla straordinaria grandezza dei corpi umani,
perchè appunto da questi esempî si fa manifesto che il nome colosso fu sempre
proprio delle statue gigantesche, e che da queste passò a significar coso
di grande mole; e vengo all’ultimo argomento.



Il monaco Erchemperto chiamò colosso e forse Colosseo l’Anfiteatro di
Capua, ove non era certamente il Colosso di Nerone; ma lo chiamò così
quando l’Anfiteatro Flavio già da tempo dicevasi Colosseo; e se il suddetto
monaco chiamò con questo nome l’Anfiteatro di Capua, dovè così chiamarlo
come appunto un contadino (che io conobbi mentre egli era al servizio di un
mio amico) soleva chiamare Via Appia qualunque antica via lastricata di
poligoni di lava basaltina[586].



Il Mazzocchi non aggiunge agli argomenti del Maffei che l’autorità di
Esichio. È vero che gli etimologisti greci fanno derivare la parola κολοσσός
dallo sforzo che fa la vista per giungere ad una grande altezza; ma è pur certo
che questo vocabolo κολοσσός e dai Greci e dai Latini fu costantemente usato
ad indicare le statue di straordinaria grandezza.



Il Nibby finalmente dice di non poter ammettere che l’Anfiteatro Flavio
abbia preso il nome dal Colosso di Nerone, perchè nei tempi barbari questo

non più esisteva. L’opinione del Nibby trova una risposta nella spiegazione
già da me enunciata, e che io immaginai per poterci rendere ragione del
come il Donati e gli altri dotti di sopra citati abbiano potuto ritenere che
l’Anfiteatro Flavio prendesse il nome di Colosseo dal Colosso di Nerone.



Rimane ad esaminare l’opinione del Corvisieri, il quale crede che la voce
Coliseo abbia tratto origine da Collis Isaeum. Ecco le sue parole: «.... Nel
perdere il suo nome una contrada, quello talvolta non dispariva del tutto ma
rimaneva appiccato ad un monumento vicino; come avvenne dell’Anfiteatro
Flavio che prese nome di Colliseo da una vicina contrada così detta dall’Iseo
sulle falde del colle Esquilino.... È d’avvertirsi che sì l’una che l’altra lezione[587]
conservano chiare le forme del Collis Ysaeum, vocabolo poi convertito
per eufonia in Collisaeum, il quale, come da per sè suona, non potè mai
appartenere in origine all’Anfiteatro Flavio; ma bensì ad un tempio della
Dea Iside, detto dal colle per la sua giacitura, ed anche per distinguerlo da
qualsifosse altro tempio dello stesso titolo. L’anonimo Einsidlense, che si
vuol vissuto tra l’VIII e il IX secolo, ebbe occasione di nominare nel suo
schema topografico di Roma l’Anfiteatro Flavio, ma lo disse Amphitheatrum
e non già Collosaeum, nè Colisaeum. Ho esaminato inoltre le leggende dei
SS. Martiri, utilissime a rischiarare la topografia di Roma nel medio evo,
come quelle che in buona parte, secondo la sana critica, si reputano esercitazioni
rettoriche della letteratura monastica di quel tempo; e non ho mai
trovato abbiano detto altrimenti che Anfiteatro quel luogo, il quale, per essere
stato destinato alla morte di tanti campioni del cristianesimo, ebbero spesso
il bisogno di nominare. La terza regione di Roma fu appunto detta di Iside
dal tempio di questa Dea, che come principal monumento vi dovea figurare
prima dell’impero di Tito e di Nerone. La memoria di questo tempio fu registrata
nelle Mirabilia Romae: Coloseum fuit templum Solis, mire magnitudinis
et pulchritudinis, diversis camerulis adaptatum, quod totum erat
cohopertum ereo celo et deaurato, ubi tonitrua, fulgura, et coruscationes
fiebant, et per subtiles fistulas pluvie mittebantur. Erant preterea ibi signa
supercelestia et planete Sol et Luna que quadrigiis propriis ducebantur. In
medio vero Phebus etc. — Ben s’intende che il Coloseo nell’età delle Mirabilia
più non esisteva, poichè se ne parla come d’un monumento che fu; e
quindi la descrizione che se ne fa così impropria si deve credere basata sulla
volgare tradizione del popolo, il quale, lontano dai tempi dell’idolatria, potè
facilmente esser tratto a credere come indizio del tempio del Sole qualche
avanzo della sua decorazione che accennava ai misteriosi simboli del culto
Isiaco tra’ quali avean pur luogo il Sole, la Luna ed altri segni celesti. Dobbiamo

aver sempre presente che nel medio evo si giudicò assai grossamente
delle nostre antichità. Rari sono que’ monumenti, anzi rarissimi, che restarono
immuni da un travisamento. Rispetto al Coloseo, poco ci caglia che non si
scrivesse il giusto: ma basti il vederlo indicato ben diverso dall’Anfiteatro
Flavio, com’è altresì questo del Coloseo. Forse fin dai tempi di Beda era già
crollato il Coliseo, secondo mi par di raccogliere dall’oscurissimo contesto
delle riferite parole; nelle quali con troppa serietà s’è detto racchiudersi una
giocosa predizione di quel pio scrittore.



«Il Beda parla in quel punto della vana presunzione che ha l’uomo di non
errare, della facilità che ne ha, e della vergogna che gliene deriva se ne venga
convinto. A rafforzare la qual sentenza pare si valesse di quel vaticinio, che,
dato come infallibile e come tale creduto, egli vedeva a’ suoi tempi smentito
dal fatto. Il nome di Coliseo rimase per lungo tempo attribuito alla contrada,
e scomparsi gli avanzi di quel monumento, passò quindi a distinguere unicamente
il vicino Anfiteatro; e fu la colossale figura di questo, per cui il popolo,
ignaro della vera origine del vocabolo, lo ammodò in Colosseo. A suggellare
ciò che ho detto, adduco la gravissima testimonianza di Benedetto, canonico
di S. Pietro (sec. XII), dalla quale si conosce come a suo tempo fosse ancora
distinto l’Anfiteatro della contrada, che, come ho detto, prese il nome di Colisseo.
Descrivendo egli l’itinerario del Papa nel tornare il lunedì santo dalla
Basilica Vaticana al Laterano, dice che, giunto all’arco trionfale di Costantino,
divertiva a sinistra ante Amphitheatrum et per sanctam viam juxta Colliseum[588];
e queste parole c’indicano eziandio chiaramente la postura del Colliseo
sulle pendici dell’Esquilino»[589].



L’argomentazione del Corvisieri si riduce a questo: A levante dell’Anfiteatro
v’è una lacinia dell’Esquilino, sulla quale (secondo il ch. autore) esisteva
un tempio Isiaco, creduto nel medio evo del Sole. Questo tempio dalla sua
elevata posizione, per distinguerlo dagli altri d’Iside che erano in Roma, fu
detto Isaeum collis, dal che collis Isaeum e finalmente Colliseum e Coliseum;
termine per lungo tempo attribuito alla contrada, e che poi, dal popolo ignaro
della vera origine di quel vocabolo, fu applicato all’Anfiteatro Flavio, perchè
lo vedeva un colosso! La poca sodezza di questa argomentazione è palpabile:
con tutto ciò è bene dimostrarla.



Ritenere che su quella parte dell’Oppio la quale guarda l’Anfiteatro Flavio,
sia esistito un tempio Isiaco, è un vero abbaglio. Non v’ha infatti chi ignori
che quel sito fu occupato primieramente dalla Domus aurea di Nerone, la
quale estendevasi dalla somma sacra via fin oltre le Terme di Traiano, con

tutte le sue parti sontuose, non esclusa la termale e la magnifica piscina detta
oggi le Sette Sale: posizione determinata con chiarezza da Marziale e da Suetonio,
e resa certa dalle escavazioni fatte in quella zona. Poscia sorse su quell’altura
la casa di Tito; ed il rinvenimento del Laocoonte ricordato da Plinio,
in Titi Imperatoris domo[590], ce l’ha dimostrato fino all’evidenza. Questa casa
però non fu che la parte più nobile della Domus aurea, assegnata da Vespasiano
a Tito, ed estendevasi sull’Oppio. Finalmente sopra una gran parte della
domus Titi furono erette le Terme di Traiano, le quali si conservano ancora
in parte, ma che nel secolo XVI si trovavano in tanto eccellente stato di conservazione,
che Palladio potè lasciarcene i disegni[591]. Sappiamo inoltre che

il tempio d’Iside e Serapide della IIIª regione fu ben lungi da questa cima
dell’Oppio; e sebbene ad alcuni sembrò vederlo sull’estremo lembo orientale
del colle, pur tuttavia la grande maggioranza degli archeologi lo ritiene sorto
nella valle Merulana, presso la chiesa dei SS. Pietro e Marcellino, dove in ogni

tempo vennero in luce copiosi monumenti Isiaci. Cade così la maggiore della
argomentazione del Corvisieri, e con essa la conseguenza.



Tuttavia, se piacesse considerare per poco alcune prove addotte da quell’autore
a sostegno della sua tesi, si troverebbero vacillanti assai. Ed invero,
che dire del vaticinio così detto di Beda, e del passo delle Mirabilia riferiti
dal Corvisieri al tempio d’Iside? Per ciò che riguarda il primo, converrebbe
immaginarci il tempio d’Iside della III regione qualcosa di assai più celebre
e grandioso del tempio di Giove Capitolino o del Pantheon, se il profeta, chiunque
si fosse, fece dipendere da quel tempio le sorti di Roma e del mondo! Relativamente
poi al passo delle Mirabilia, fa di mestieri osservare che questo
è preso dalle Mirabilia breviata et interpolata[592] e che nella prima edizione
della Mirabilia[593] e nella Graphia[594] è scritto: ante Coleseum templum Solis,
e non Coleseum fuit templum Solis. Leggendo adunque, colle prime edizioni,
ante Coleseum templum Solis, si rende chiaro che il templum Solis (che per
il Corvisieri sarebbe lo stesso che Isaeum) non era nè poteva essere il Coloseum.
Se inoltre il passo delle Mirabilia breviata et interpolata fosse stato
riportato per intero, si sarebbe veduto a colpo d’occhio che le stesse Mirabilia
interpolate distinguono il Colosseo dal tempio. Il passo infatti chiude con
queste parole: Ante vero Coliseum fuit templum in quo fiebant cerimoniae
praedicto simulacro (al Colosso del Sole). Del resto, il rozzo e molto superficialmente

erudito scrittore ci dà senz’altro la descrizione dell’Anfiteatro
Flavio attinta dai classici. In quel coopertum aereo celo et deaurato vi si scorge
l’esametro di Calpurnio: Balteus en gemmis, en illita porticus auro. Certatim
radiant....; nell’ubi tonitrua, fulgura et coruscationes fiebant, apparisce il
passo di Dione: «Il teatro venatorio percosso dal fulmine.... quasi che l’acqua
che vi cadeva da ambo le parti venisse assorbita dalla forza dei lampi»;
in quel per subtilis fistulas pluviae mittebantur si rileggono le parole di Seneca:
Numquid dubitas, quin sparsio illa, quae ex fundamentis mediae
arenae crescens in summam amphitheatri altitudinem pervenit, cum intentione
aquae fiat.



Ma perchè andar più oltre colle osservazioni, se l’autore si basa su di un
falso supposto?



Ecco come l’Adinolfi giudicò l’opinione del Corvisieri: «Vi è qualche erudito
che vorrebbe distinguere il Coliseo da Anfiteatro, dicendo che l’Anfiteatro
fosse vicino al Colle Iseo, opinione che ha della sofisticheria»[595].



Di fronte a queste disparate opinioni, il sagace e prudente lettore sceglierà
quella che gli parrà più verosimile.







CAPITOLO SECONDO.
Il Colosseo nel suo abbandono
e poscia convertito in fortezza feudale.




Dalla metà circa del secolo VI al secolo XI il Colosseo, a quanto
pare, rimase abbandonato. Nessuno scrittore di quel corso di secoli fa menzione
di esso; e perciò qui ci è impossibile colmare tant’ampia lacuna.



Sennonchè questa lacuna non è soltanto propria dell’Anfiteatro Flavio,
ma è comune a tutti i grandiosi monumenti pubblici di Roma; come, ad esempio,
il Circo Massimo, le Terme di Caracalla, quelle di Diocleziano, ecc. Nè
noi possiamo renderci ragione di un tal fatto, se non opinando col Nibby che
questi monumenti «non ostante che più non servissero allo scopo a cui erano
destinati, e per questo lasciati dallo Stato in abbandono, tuttavia rimanendo
di proprietà pubblica non fosse stato permesso ai potenti privati di quei tempi
di occuparli; trovando così il perchè della mancanza per tre secoli e mezzo
di documenti pubblici e privati relativi a monumenti di questo genere: sicchè
non ci resta che contemplarne lo stato di completo abbandono in cui si trovarono
in questo periodo».



Per quanto riguarda il Colosseo, possiamo ragionevolmente supporre che
fin dalla cessazione dei ludi gladiatorî la custodia dell’Anfiteatro cominciasse
ad essere trascurata, e che sempre più proseguisse col rarefarsi degli spettacoli
venatorî. A questa trascuranza, d’altronde legittima conseguenza delle
calamitose vicende di quei tempi, e dello spopolarsi della città, attribuì Teodorico,
sul finir del secolo V, la ruina dei monumenti romani, come egli stesso
dice per bocca di Cassiodoro: Facilis est aedificiorum ruina incolarum subtracta
custodia, et cito vetustatis decoctione resolvitur quod hominum praesentia
non tuetur. La reale ruina però ebbe principio dopo l’ultimo spettacolo
dato da Anicio Massimo. Il Cancellieri[596] scrisse: «Il popolo romano chiese
licenza a Teodorico di ristorare le mura della città colle pietre dei gradini

(del Colosseo) che si trovavano smosse». Questo fatto, il quale trova un fondamento
nei danni arrecati all’Anfiteatro dall’ABOMINANDO terremoto di cui parla
Venanzio, e nella giusta deduzione che quel magistrato (per lo scarso numero
degli abitanti di Roma a quel tempo, e per la mancanza di mezzi proporzionati)
abbia restaurato quanto era allora necessario, vale a dire l’arena ed il
podio[597]; questo fatto, dico, non può esser avvenuto che nell’ultimo triennio
della vita di quel re, fra il 523 ed il 526, dopo la lettera di sopra riferita,
nella quale Teodorico mostra la sua ripugnanza per i giuochi sanguinarî ed
il desiderio di abolirli. La quale lettera, e specialmente la sua chiusa, dovè
persuadere abbastanza il popolo romano del volere del re.



Del completo abbandono dell’Anfiteatro a quel tempo, ce ne fa testimonianza
un cimitero cristiano sviluppatosi appunto nei primi decennî del secolo
VI a pochi passi del Colosseo, di fronte all’ingresso imperatorio che
guarda l’Esquilino[598]. Questo cimitero, da non confondersi coll’altro, più recente,
di S. Giacomo, situato a contatto del Colosseo dalla parte del Laterano,
e che ha salvato dalla distruzione i cinque cippi terminali dell’area esterna
dell’Anfiteatro, venne in luce negli scavi del 1895. Esso si trovava allo stesso
livello dell’Anfiteatro, ed avea le tombe coperte con tegole improntate di bolli
antichi, in nove delle quali si leggevano marchi dell’età di Teodorico. Una
delle tombe, che dall’iscrizione si potè giudicare del secolo VII circa, si rinvenne
all’altezza di due metri dall’antico piano dell’Anfiteatro, davanti all’ultimo
pilastro orientale del portico, scoperto a piè del colle. Questo cimitero,
storico documento, dopo tredici secoli di esistenza scomparve sotto il piccone
che sistemava l’attuale via, la quale rasenta il Colosseo.



Lasciato l’Anfiteatro a discrezione del tempo, il primo che dovè risentirne
i danni fu senza dubbio il soffitto ligneo del portico superiore, il quale pian
piano dovè corrompersi, lasciando libere a sè stesse le colonne che lo sostenevano;
e queste, nel violento terremoto che colpì l’Italia nell’aprile dell’anno
801, e recò a Roma danni gravissimi (tra i quali la ruina della basilica
di S. Paolo), dovettero precipitare giù per la cavea, e sprofondare nell’ipogeo
dell’arena[599]. Dopo questa catastrofe più che mai trovarono alimento alla vegetazione
piante ed arbusti, che, come scrisse vivacemente il Tournon: plantant
leurs racines dans les interstices des pierres, avaient pris, sur les rampes
ruinées, la place des spectateurs: fu questo senza dubbio il colmo della flora
del Colosseo!







Quelle caverne e quelle boscaglie dovettero dare, con ogni verosimiglianza,
comodo ricetto ad animali d’ogni sorta, non esclusi i lupi, i quali, come leggesi
in una bolla di Paolo II, fin all’anno 1466, ancor s’aggiravan di notte
presso la basilica Vaticana in cerca di preda. Corpora fidelium quae humabantur
in coemeterio dicti campi (Teutonico) saepe numero reperta fuissent
a lupis exhumata.



Finalmente l’Anfiteatro uscì da questo stato di squallido abbandono, entrando
in una nuova fase.



Sul finire del secolo XI l’Anfiteatro Flavio subì le medesime vicissitudini
che subirono gli altri grandiosi edifici di Roma antica. Gli Orsini occuparono
la Mole Adriana — già nel 985[600], stata occupata da Crescenzio Nomentano — per
molestare Papa Giovanni XVI; ed il Teatro di Marcello. I Colonnesi
presero possesso del Mausoleo d’Augusto e delle Terme di Costantino sul Quirinale;
ed il Settizonio di Severo e l’Anfiteatro Flavio vennero occupati dai
Frangipani, discendenti della nobile famiglia Anicia, secondo alcuni, od originarî
di Cori e discendenti dai de Imperio, de Imperatore, de Imperato, Imperii,
secondo altri[601].



E qui cade in acconcio rivolgerci una domanda: fu un utile, ovvero fu
un danno per gli antichi monumenti, l’esser passati nelle mani di nobili famiglie
romane? — Se consideriamo i pubblici monumenti come cosa che dovea
rimanere di pubblico dominio (dei quali, d’altronde, l’autorità legittima in nome
e ad utilità del popolo potea disporre); e se osserviamo la cosa sotto l’aspetto
che i monumenti, caduti nelle mani dei privati, facilmente possono venir deturpati,
modificati, ed anche parzialmente distrutti; non possiamo lodare tali
atti d’impadronimento. Ma se si rifletta che soltanto i monumenti posseduti dai
nobili; che soltanto i materiali e le decorazioni dei monumenti distrutti, trasferiti
nei musei o adoperati in pubblici usi, nelle chiese, ecc., si sono potuti
sottrarre ai colpi del piccone demolitore, o agli insulti della barbarie, o alla
cieca cupidigia di chi tutto sacrifica al guadagno; se si rifletta, dico, a tutto
questo, dovremo riconoscere che per i monumenti non fu un vero danno, ma
piuttosto un bene l’esser passati in possesso privato delle nobili famiglie. Che
rimarrebbe oggi della tomba di Cecilia Metella, del teatro di Marcello, del
Pantheon, ecc., se nella barbara età di mezzo non fossero stati ridotti in fortezze
o in case feudali, e l’ultimo in tempio cristiano? La fine di tante statue
colonne ed altri marmi, che ornarono tanti magnifici edifizî, non sarebbe stata in
una fornace?..... Mi si perdoni questa digressione, e torniamo all’argomento.







Noi abbiamo notizia di un Benedetto Frangipane, che nel secolo V, essendo
Patriarca d’Occidente, ebbe la sua dimora in Trastevere[602], ove possedeva
palazzi, case ed il ponte senatorio: e nella bandiera del rione Trastevere
campeggia ancora il leone degli Anicî. Sulla pianta del Nolli poi, pubblicata
nel 1748, la via che tuttora si chiama ANICIA, viene denominata VIA FRANGIPANE.



I discendenti di questa famiglia emigrarono successivamente in varî luoghi;
e quei che rimasero in Roma ebbero il loro centro principale sul Palatino,
là proprio dove un tempo dimorarono i Papi, e dove nel secolo IX
sorse l’episcopio di Giovanni VIII. Quest’edificio era a poca distanza dell’Arco
di Tito; ed appunto fra l’Arco e l’episcopio i Frangipani innalzarono una
torre, che i cronisti ricordano come il luogo più sicuro della curia e della
cancelleria ecclesiastica: locus tutissimus curiae. Questa torre, detta perciò
Chartularia, fu innalzata su i resti di un antico edifizio, e trovavasi a sinistra
di chi dal Colosseo s’avanza verso l’Arco di Tito[603].



Oltre alla torre Chartularia, i Frangipani adoperarono a loro fortezze gli
archi di Tito e di Costantino. Ma la fortezza principale dei Frangipani era
presso il Colosseo; anzi era una parte stessa di questo Anfiteatro, il quale fu
posseduto da questa famiglia fin dall’anno 1130; e possedevano inoltre in quel
rione due corpi di case. Il primo era sulla piazza di S. Giacomo, il secondo
trovavasi presso l’Arco di Tito. Il Papa Innocenzo II[604], a fine di ripararsi
dalla fiera persecuzione dell’antipapa Anacleto II[605], si rifugiò nelle fortezze
dei Frangipani presso il Colosseo. Il card. d’Aragona, nella vita di quel Pontefice,
scrisse: Ad tutas domos Frangipanum de Laterano descendit, et apud
S. Mariam novam et Chartulariam atque Colossaeum[606]. Tolomeo Lucchese
dice: Recollegit in domibus Frangepaniorum quae in Coliseo erant. F. Tolomeo,
vescovo di Torcello, contemporaneo, nella storia del suo tempo[607] scrive
che nell’anno 1133 Innocenzo II se recollegit in domibus Frangipanensium,
quae erant infra Colisaeum, quia dicta munitio fuit tota eorum. I Frangipani

ebbero presso il Colosseo due case. In quale di esse il Pontefice Innocenzo II
si ricoverò? Qualche moderno scrittore opina che si ricoverasse in quella del
Colosseo, basando la sua opinione sulle riferite parole di Tolomeo Lucchese,
e dalla frase infra Colisaeum, usata da altri scrittori. L’Adinolfi è di parere
che la parola «infra» possa interpretarsi abbasso od innanzi al Colosseo;
sicchè il loro detto poco varrebbe a sciogliere il nodo della questione. Le parole
del Lucchese sono più chiare, e sembra indicare la casa che corrispondeva
alla piazza di S. Giacomo e che comunicava col Colosseo. Ciò non
ostante, conchiude, non è da stimare per certissima, non essendo più case
di essi addossate al Colosseo, ma una solamente.



Dalle parole del vescovo di Torcello si deduce che il Colosseo era stato
cangiato in vera fortezza (munitio), difesa da genti armate e soldati, e che
apparteneva alla famiglia dei Frangipani, quia dicta munitio fuit tota eorum.



La mole resistette agli attacchi della fazione parteggiante per l’antipapa,
il quale, furente ed acceso di collera, andò a saccheggiare la Basilica Vaticana,
il Patriarchio di S. Maria Maggiore ed altre chiese di Roma, servendosi
delle usurpate ricchezze per corrompere i Romani, onde farsi da questi sostenere.



Innocenzo II passò in Francia, e vi si trattenne fino alla morte dell’ex
ebreo Anacleto II. Al suo ritorno (il quale avvenne nel 1142), dovè con sommo
suo dispiacere, assistere alla cerimonia della ripristinazione del Senato Romano
e della Repubblica, la quale occupò il Colosseo e tutte le altre torri e fortezze
dei Frangipani, nonchè quelle tenute dagli altri baroni creduti avversi
al governo popolare[608].



«Spenta la persecuzione fatta da Pietro di Pier Leone (antipapa Anacleto
II), si accese nel popolo romano la brama di ridurre nel proprio dominio
Tivoli ed altre città del Lazio. In sulle prime rimasero vincitori i Tivolesi,
ma poi ebbero la vittoria i Romani, sicchè quelli domandarono mercè al
Pontefice, e l’ottennero. Dispiacque la concessione ai Romani; e, indignatisi
contro Innocenzo, posero in vigore l’antico Senato. La famiglia Frangipani,
che avea accolto nelle sue fortezze il Pontefice, fu tenuta dal popolo come
nemica, e la torre Chartularia ed il Colosseo caddero in sue mani»[609].



Ma la Repubblica e i partiti popolari sono non di rado violente bufere
che duran poco. Quando i popoli s’avveggono dell’inganno e del lucroso mestiere
dei suoi corifei, dànno un passo indietro e tornano alla calma, tanto loro
proficua e necessaria. Pochi anni dopo[610] Alessandro III, veduta in fiamme

la chiesa di S. Maria in Torre, e la Basilica di S. Pietro nelle mani di Federico
I; e, per le tante insidie tesegli dall’esercito di quest’Imperatore, trovandosi
nella dura necessità di abbandonare il palazzo Lateranense; insieme ai
cardinali ed ai vescovi discese alle sicure case dei Frangipani presso S. Maria
Nuova, la Torre Chartularia ed il Colosseo: e quivi ogni giorno s’adunavano
le Congregazioni, si trattavano cause e si davano risposte[611].



«In quell’epoca, dice il Gori[612] il Colosseo divenne la fortezza tutelare
della libertà (sic) pontificia»; e dal Panvinio[613] apprendiamo che in quell’epoca
«il Colosseo comunicò il suo nome ad una regione di Roma della quale i Frangipani
erano i capitani, ed i cui bandonarii precedevano colle insegne il Papa
nel dì dell’incoronazione».



Alessandro III scomunicò Federico I, e, forse nell’Agosto del 1167, partì
da Roma, per maggior sicurezza, nelle due galere o battelli armati che aveagli
mandato sul Tevere il re di Sicilia, Guglielmo[614].



Verso la fine del pontificato d’Innocenzo III (1216), Pietro Annibaldi, nipote
per parte di donna del suddetto papa Innocenzo III[615], volle edificare
una torre nelle vicinanze dell’Anfiteatro, onde poter attaccare i Frangipani e
far loro abbandonare il Colosseo. Le torri degli Annibaldi erano sulla sostruzione
del tempio di Venere e Roma, e se ne trova una traccia nella pianta
di Leonardo Bufalino.



Ma i Frangipani non rimasero inerti, e dalla torre di Naione[616] e dallo
stesso Colosseo procurarono mandare a vuoto il disegno degli Annibaldi. Questi
però non si scoraggirono, ed il desiderio d’occupare il Colosseo era il loro
sogno dorato[617]; ed ecco che si presenta loro un’occasione propizia. Federico

II si porta in Acquapendente: si manifesta persecutore della Chiesa; rompe
le relazioni con papa Gregorio IX, e mette in iscompiglio la città di Roma.
L’Imperatore ebbe per un momento il sopravvento; e gli Annibaldeschi approfittarono
di questa congiuntura per ottenere che Federico II forzasse i Frangipani,
Enrico e Giacomo, a ceder loro la metà del Colosseo coll’annesso
palazzo, e a sanzionare la cessione con giuramento[618]. Forse sull’altra metà
aveva diritto il Senato Romano fin dai tempi di Corrado, allorquando fu violentemente
presa; e ciò per porre nelle mani dei suoi favoreggiatori metà
dell’ampio edificio.



E per giungere a tale determinazione, debbon esser sopraggiunti dei fatti
che noi ignoriamo; poichè Federico II, all’epoca di Gregorio IX, quando era
in possesso di quella fortezza, fu da Pietro Frangipane molto ben trattato.



I Frangipani, alla lor volta, reclamarono presso Innocenzo IV, domandandogli
l’annullamento di quel trattato. Il papa annuì, e con breve del 18 marzo 1244
dichiarò nulla la cessione del Colosseo, per non essere stata opportunamente
chiesta dai Frangipani l’indispensabile facoltà di poter cedere un luogo del
quale essi non eran padroni, ma semplici feudatarî del sovrano Pontefice; e
dichiarò pur nulla la permuta degli altri beni, perchè fatta non con libertà,
ma sotto la violenza e le minacce di Federico II. Ecco il tenore della bolla:
«Quum sicut lecta coram nobis vestra petitio continebat, nuper apud Aquapendentem
in presentia Principis constituti, eidem ad suam instantiam ipsius
timore perterriti, medietatem Colisei cum palatio exteriore sibi adiacente
et omnibus iuribus ad ipsam medietatem pertinentibus dilecto filio Anibaldo
civi romano titulo pignoris obligata, quae ab Ecclesia Romana tenetis in feudum
de facto cum de iure nequiveretis, duxeritis concedenda, praestitis nihilominus
iuramentis vos contra concessionem huiusmodi non venturos, licet ex
hoc essetis non immerito puniendi, attendentes tamen, quod coacti quodammodo
terrore tanti principis id fecistis, concessionem huiusmodi nullam esse
penitus nuntiantes praedicta ad vestrum et Ecclesiae Romanae ius et proprietatem
auctoritate praedicta revocamus: iuramentis praedictis nihilominus
relaxatis, eadem auctoritate excomunicationis vinculo, ac poenae quinque
millium marcharum argenti omnes qui contravenire praesumserit supponentes»[619].



Il Sommo Pontefice (per impedire che il Colosseo andasse a cadere nelle
mani di Federico II, con grave danno di Roma) dichiarò formalmente esser

l’Anfiteatro di diretto dominio della Santa Sede; e per questa pontificia dichiarazione
si vennero a far manifeste le differenti opinioni dei varî partiti; poichè
alcuni credevano che il Colosseo appartenesse alla Chiesa, mentre altri ritenevano
appartenesse all’Imperatore.



Annullato il contratto, gli Annibaldeschi dovettero abbandonare il Colosseo,
ove in quel frattempo avevano abitato: Annibaldenses quoque Romani
Proceres se munierunt, in Colossaeo, in eoque habitarunt, quemadmodum
antea Frangipanes[620]; e i Frangipani tornarono nel loro primitivo possesso.



«E quanto alle abitazioni fatte dai Frangipani entro il Colosseo, si riconoscono
fino al presente le muraglie che occupano e dividono fra gli archi
esteriori e gli interiori sopra l’antiche scalinate, al numero di 13 verso il Laterano,
onde il circuito era molto considerevole, ed è a credersi, che fossero
anche similmente chiusi quelli dell’ordine inferiore corrispondenti; ed in effetto
nel pavimento dei superiori si scorgono aperture fatte per poter discendere
con scale alle parti inferiori; ed anche si veggono nella stessa parte superiore
chiusi i pilastri dei due portici nel mezzo, e formano due ambulacri,
sino ove tagliato si vede tutto l’ordine dell’elevazione esteriore»[621].



Sul declinare del secolo XIII e sugli esordî del XIV, gli Annibaldi, malgrado
la bolla pontificia, approfittando dei torbidi che agitarono Roma, tornarono
in possesso del Colosseo. Però nel 1312[622], dopo il solenne banchetto
tenuto in Roma dall’Imperatore Enrico VII, il quale era venuto nell’alma Città
per ricevere la corona imperiale dai legati spediti da Avignone dal Papa Clemente
V, lo stesso Imperatore costrinse gli Annibaldi a rendere alla S. Sede
i palazzi e le fortezze delle Milizie, come pure la torre di S. Marco ed il Colosseo:
Annibaldumque Militiarum palatia, munitionesque, ac turrim S. Marci
et Colisaeum, quorum possessor erat reddere cöegit. «Non è a credere,
dice l’Adinolfi[623], che tutto l’edifizio anfiteatrale fosse da questi abitato, benchè
molte sue parti fossero state o chiuse o afforzate da loro per guarentirlo
dalle parti contrarie all’una od all’altra famiglia. Occuparono fino al secondo
piano dell’edifizio»[624].







Verso la metà del secolo XIV i Frangipani possedevano ancora un palazzo
presso il Colosseo. Nell’archivio Lateranense[625] v’è un istrumento in data
22 Ottobre 1238, per il quale Pietro Riccardo Frangipane vendè ad Orso Orsini
quartam partem Palatii magni et domorum junctorum Coliseo et prope
Coliseum.



I Legati Pontificî posero sotto la giurisdizione del Senato e del Popolo
Romano il Colosseo, il quale, come vedremo nel prossimo capitolo, fu nuovamente
destinato ai pubblici spettacoli.







CAPITOLO TERZO.
Il Colosseo nelle mani del Senato Romano — Giostre
in esso celebrate.




Sotto il pontificato di Clemente V Roma e l’Italia trovavansi travagliate
da gravi dissensioni. Il Papa, per riparare a tali mali e per il buon
governo dell’una e dell’altra, inviò da Avignone tre Cardinali[626] i quali, come
abbiam detto nel passato capitolo, posero sotto la giurisdizione del Senato e
del Popolo Romano il Colosseo.



Ludovico Bonconte Monaldeschi, nei suoi Frammenti delle cose accadute
dall’anno 1328 sino all’anno 1340, riferisce che il giorno 3 Settembre dell’anno
1332[627] il Senato Romano, in occasione della venuta di Ludovico il
Bavaro, volle celebrare nell’Anfiteatro Flavio una caccia di tori. Questo racconto
fu criticato e messo in dubbio da Leone Allacci, ma ritenuto come storico
dal Muratori, dal Manzi, dal Nibby, dal Visconti, dall’Adinolfi, dal Lanciani,
ecc. ed anche dal Gregorovius, il quale nelle due prime edizioni della
sua Storia non dubita punto della storicità del fatto, ma poi nella terza e
quarta edizione, benchè narri il racconto, nondimeno fa notare che la sorgente
di esso porta tutti i caratteri della non autenticità.



Non v’ha dubbio che la Historia Monaldesca contiene parecchie cose che
ci autorizzano a dichiararla qual lavoro di un falsario e probabilmente del
noto Ceccarelli condannato a morte da Gregorio XIII per aver falsificato, come
dice la sentenza, parecchi documenti precipuamente della famiglia Anguillara,
ac etiam diversa Imperatorum privilegia, genealogias et historias. Ma il
Fumi[628] (sostenitore della falsità della Cronaca e dell’opinione che le assegna
per autore il Ceccarelli) scrive: «Egli (il Ceccarelli) razzolò lungamente negli
archivî di Orvieto.... ed ebbe agio di consultare cronache e carte di casa Monaldeschi
per comporre la sua Historia Monaldesca, dove seppe così bene mescolare

cose VERE a cose false, da non poter scorger di leggieri dove l’inganno
sia nascosto». Ora, ammettendo quanto il Fumi dichiara, non potremo noi opinare
coi succitati autori, che il fatto delle giostre dei tori entri fra le cose
VERE inserite nel zibaldone Monaldeschiano? Ed invero, quel racconto nulla
ha in sè che lo renda sospetto, anzi trovasi in esso qualcosa che ci autorizza
a ritenerlo autentico; ed è, che i nomi proprî dei giostratori son tutti convenienti
all’epoca assegnata al fatto, mentre in altri racconti della Cronaca Monaldesca
leggiamo, come osserva lo stesso Fumi, nomi classici inusitati fino
a tutto il secolo XIV.



Nè ci è lecito dire essere impossibile che una giostra di tori sia avvenuta
circa la metà del secolo XIV, perchè non possiamo asserire con certezza
che quel giuoco non sia stato assolutamente in uso prima del secolo XV; e
quanto io affermo, si deduce pur anche da queste parole dello stesso Fumi:
«(la giostra del toro) assai VEROSIMILMENTE introdotta non prima del secolo
XV».



Sicchè, seguendo io l’esempio dei suddetti autori, sotto ogni aspetto rispettabili,
m’accingo a narrare il fatto. Anzi reputandolo interessantissimo tanto
per la storia degli spettacoli celebrati nell’Anfiteatro, quanto per la storia di
Roma e delle sue famiglie celebri, lo riproduco letteralmente. Ma siccome il
codice donde il Muratori ne estrasse la descrizione è poco corretto, noi trascriviamo
il racconto da un codice appartenente al barone P. E. Visconti e
da lui stesso pubblicato nel Giornale Arcadico[629]. Anche le annotazioni sono
dello stesso ch. Visconti.



«Nello detto anno (1332) si fece il giuoco del toro al coloséo: che avevano
raccomodato tutto con ordine di tavoloni[630]. Fu gettato il bando per
tutto il contorno, acció ogni barone ci venisse. Racconteró quelli giovani ci
furono e chi ci morio[631].



«Questa festa, primieramente fu fatta alli tre di Settembre del detto anno.
Tutte le matrone di Roma stavano sopra li balconi foderati di panno rosso.
Ci era la bella Savella Orsina con due altre sue parenti. Ci erano le donne
Colonnesi; ma la giovane non ci poté venire, perché si era rotto un piede al
giardino della torre di Nerone[632]. Ci era la bella Jacopa di Vico, alias Rovere;
e tutte menarono le belle donne di Roma. Perché a quella Rovere toccarono

le donne di Trastevere; all’Orsina tutte quelle di piazza Navona e di
S. Pietro; alla Colonnese tutte le altre che restavano, che arrivavano fino alli
Monti e alla piazza Montanara, e a San Girolamo vicino al palazzo Savello.
Finalmente, tutte le femmine nobili da una banda e le artigiane dall’altra[633].
Li nobili uomini da una banda: l’altri di mezza mano dall’altra, e li combattenti
dall’altra. E furono cavati a sorte dal vecchio Pietro Jacopo Rosso da
Sant’Angelo alla pescheria. Il primo cavato fu un forastiere da Rimini, chiamato
Galeotto Malatesta[634], che comparse vestito di verde, collo spiedo in
mano, e portava alla cappelletta di ferro scritto: SOLO IO COME ORAZIO.
Andó incontro al toro, e lo ferì nell’occhio manco; ma il toro diede a fuggire.
Allora esso ci dette una botta alla natica; e il toro tirava un calcio al ginocchio,
e cascó; e il toro iva correndo ma non lo trovó.



«Uscì allora tutto carrucciato Cecco della Valle, ch’era vestito mezzo
bianco e mezzo nero. Il motto che portava al cimiero era: IO SONO ENEA
PER LAVINIA. E questo lo fece perché Lavinia si chiamava la figlia di messer
Iunevale, ch’esso ne ardeva[635]. Combatteva valorosamente col toro, quando
uscí l’altro toro, e così Meco Stallo[636], forzuto giovane, vestito di negro, che
gli era morta la mogliera, e diceva il motto: SCONSOLATO VIVO: e si portó
bene col toro.



«Uscì Caffarello, giovane sbarbato, che portava il colore del pelo del lione,
e diceva suo motto: CHI LO PIÙ FORTE DI ME?



«Uscì un forastiero di Ravenna, figlio di messer Lodovico della Polenta,
vestito di rosso e nero, e suo motto diceva: SE MORO ANNEGATO NE LO
SANGUE DOLCE MORTE.



«Uscì Savello di Anagni, vestito di giallo, e diceva il suo motto: OGNUNO
SI GUARDI DALLA PAZZIA D’AMORE.



«Uscì vestito di cenerino Giovanni Iacopo Capoccio, figlio di Giovanni
di Marzio[637], e il motto suo diceva così: SOTTO LA CENERE ARDO.



«Poi uscì Cecco Conti, con un vestito di colore d’argento, e il motto
diceva: COSÌ BIANCA HO LA FEDE[638].







«Uscì Pietro Capoccio, vestito d’incarnato, e suo motto diceva: IO DI
LUCREZIA ROMANA SONO LO SCHIAVO. E voleva denotare, ch’era lo
schiavo della pudicizia di Lucrezia romana.



«Uscì messer Agapito della Colonna, con un vestito di colore di ferro e
certe fiamme di foco, e portava alla cappelletta una colonna. V’era scritto
intorno: SE CASCO CASCATE VOI CHE VEDETE[639]. Voleva dire, che la
casa Colonna era il sostegno del Campidoglio, e che le altre erano il sostegno
del Papa.



«Uscì poi Alderano della Colonna, vestito bianco e verde, e portava una
colonna al capo, col motto che diceva: QUANTO PIÙ GRANDE TANTO PIÙ
FORTE[640].



«Uscì un altro sbarbatello, figlio di Stefano senatore; si chiamava Cola
della Colonna, vestito color pardiglio, e con un motto: MALINCONICO, MA
FORTE.



«Uscì un Paparese, vestito a scacchi bianchi e negri, col motto: PER
UNA DONNA MATTO.



«Uscì Annibale degli Anniballi, giovanetto di prima barba, con un vestito
di color marino e giallo, e suo motto era: CHI NAVIGA PER AMORE
S’AMMATTISCE.



«Quel giovanotto di Stalli andava vestito di bianco ma co’ legami rossi:
al cimiero il pennacchio col motto: SONO MEZZO PLACATO. E il vicino suo,
cioè Iacopo Altieri, era vestito di celeste colle stelle gialle: il motto diceva:
TANTO ALTO SI PUOTE. Il motto lo fece uno zio suo letterato, donde cominciò
la grandezza di questa casa che aspirava alle stelle, e comprò la casa
a Santa Maria de’ Stalli[641] e si chiamava Piazza d’Altieri.



«Uscì Evangelista d’Evangelista de’ Corsi, vestito di color celeste, e portava
al cimiero un cane legato, e il motto diceva: LA FEDE MI TIENE E
MANTIENE.



«Uscì Iacopo Cencio, con un vestito bianco e lionato, e il motto diceva:
BONO COLLI BONI CATTIVO COLLI CATTIVI.







«Uscì il figlio di Fusco, con un vestito verde e brache bianche[642]: al
cimiero v’era una colomba con le fronde d’oliva, e il motto era: SEMPRE
PORTO VITTORIA.



«Uscì Franciotto de’ Mareri[643] vestito di verde come la donna smorta,
e il motto era: EBBI SPERANZA VIVA QUA MI MUORE.



«E molti altri, che io mi stracco di raccontarli. Tutti assaltarono il
toro, e ne rimasero morti diciotto, e nove feriti. Delli tori ne rimasero morti
undici. Alli morti si fece grande onore, e ri portarono a seppellire a santa Maria
Maggiore e a Santo Giovanni Laterano.



«Camillo Cencio, perchè il nipote ch’era un piccolino, nella folla era cascato,
e fattolo cadere il figlio della sorella del conte dell’Anguillara, il Cencio
gli diede in capo una stortata, che il povero giovane morse subito.



«La folla fu a santo Giovanni per vedere seppellire i morti al giuoco»[644].





Da questo racconto si deduce che il Colosseo, nei primi decennî del secolo
XIV era luogo pubblico, ma già in parte rovinato e mancante di sedili,
essendovisi dovuti fare per la descritta circostanza palchi di legno onde far
sedere le gentildonne.



Dopo queste feste e deplorabili spettacoli dati nell’Anfiteatro Flavio, non
troviamo nella storia che ve ne siano stati posteriormente celebrati altri; e
lo stesso monumento non si nomina più nè come fortezza nè come luogo di
spettacoli: neppure nell’anno del tribunato di Rienzo, in cui è fatta menzione
di tante altre contrade di Roma.







CAPITOLO QUARTO.
Il Colosseo danneggiato dal terremoto (a. 1349) — L’Arciconfraternita
di «S. Sanctorum» nel Colosseo.




Dalla fondazione dell’Anfiteatro Flavio alla cessazione dei giuochi,
Roma andò soggetta a parecchi terremoti, fra i quali quello ABOMINANDO,
ricordato nella lapide di Basilio. L’Anfiteatro, come tutti gli altri edificî, ne
risentì gli effetti; ma la sua solida struttura, la forma curvilinea e gli opportuni
restauri lo tennero saldo.



Nel lungo periodo di abbandono, dal secolo VI al 1349, oltre alle insidie
latenti del lavorìo demolitore delle piante e degli arbusti, o, come dice il chiarissimo
Lanciani[645], «le radici delle piante arborescenti, le quali agivano a
maniera di cuneo e di leva sull’uno e sull’altro orlo della frattura....», il Colosseo
ebbe a subire la violenza di altri non pochi terremoti, e principalmente
di quelli avvenuti nei pontificati di Deodato (614-617), di Leone III (795-816),
di Leone IV (847-855), di Benedetto IX (1044-1073), di Gregorio VII (1073-1085);
ed anche, se si voglia, della brusca impressione dell’incendio di Roberto Guiscardo.
Tuttavia fino al 1349 il nostro monumento, sebbene sconquassato, rimaneva
integro. Così nel secolo VIII ce lo mostra la notissima profezia di
Beda; e se, come alcuni vogliono[646], quella profezia fosse apocrifa (il che vuol
dire scritta in epoca posteriore), essa ci renderebbe certi dell’integrità dell’Anfiteatro
in tempi ancor posteriori al secolo VIII.



Le contese dei Frangipani e degli Annibaldi (i quali fino al 1312 si disputavano
quella colossale fortezza) ci dicono pur esse che a quei tempi il Colosseo
era integro, giacchè se la metà circa della muraglia esterna fosse già
stata atterrata, non avrebbe certamente fatto gola a quei potenti principotti.



La prima breccia nel recinto dell’Anfiteatro fu aperta dal terremoto del 1349:
ce l’assicura il Petrarca nella lettera che egli scrisse al suo Socrate[647], in cui

descrisse i gravissimi danni causati da quello scotimento tellurico. Compreso
dall’enormità di quel flagello, il Petrarca scrive che dalla fondazione di Roma
per il corso di duemila anni non era mai avvenuto un egual cataclisma: ed a
prova di ciò soggiunge immediatamente e con slancio oratorio: «Cecidit aedificiorum,
veterum neglecta civibus stupenda peregrinis moles; cadde il Colosseo,
quella mole, che sembrava dovesse vedere l’ultimo giorno del mondo».
Di qui si deduce (ed è comune deduzione degli storici) che il Colosseo, rimasto
integro fino al terremoto del 1349, allora per la prima volta cominciò a
rovinare.



Che con la parola moles il Petrarca abbia voluto indicare il Colosseo, non
se ne può dubitare; ce lo persuade l’espressione enfatica: moles aedificiorum
veterum, tra gli antichi edificî la mole per eccellenza. Espressione che farebbe
cadere nel ridicolo, come vi cadde il Gori[648], colui il quale volesse intendere
per quella parola moles la torre dei Conti, di cui si parla nel periodo che
segue. All’epoca del Petrarca la torre dei Conti contava dalla sua fondazione
485 anni, e 135 circa dall’ampliamento fattovi da Innocenzo III, per il quale
fu resa toto urbe unica. Ora chi di noi potrebbe, dico, appellare la basilica
di S. Pietro (riedificata da Giulio II circa 405 anni fa) moles aedificiorum veterum?



Ciascuno dei due edificî ha inoltre il suo proprio verbo che ne afferma la
subìta azione: la moles aedificiorum veterum, CECIDIT; la turris quae Comitum
dicebatur, ingentibus rimis laxata, DIFFLVIT.



Finalmente l’avverbio Denique, col quale il Petrarca incomincia il periodo
seguente, decide senz’altro la questione. Denique, può ben dirsi dopo il racconto
della catastrofe di due o più monumenti; ma non mai dopo il racconto
della catastrofe di un solo monumento.



La caduta di una parte del recinto del Colosseo, avvenuta per il terremoto
del 1349, è confermata, come giustamente opina il Nibby[649], da due documenti
della seconda metà del secolo XIV. Il primo di questi documenti è
una lettera colla data del 1362, scritta dal Vescovo di Orvieto (allora Legato
Pontificio in Roma) a papa Urbano V. In essa il Vescovo si rammarica di non
aver trovato altri compratori delle pietre del Colosseo, da lui messe in vendita,
che i Frangipani, i quali ne volevano usare per la fabbrica di un loro

palazzo[650]. — Il secondo documento è contemporaneo alla lettera del suddetto
Legato Pontificio; e vi troviamo che i capi delle fazioni che allora laceravano
Roma, trattarono di dividere fra loro i travertini che si sarebbero scavati dal
Colosseo. «Et praeterea si omnes concordarent de faciendo tiburtinam, quod
esset commune id quod foderetur[651]».



In questo secondo documento vien confermata più esplicitamente che nel
primo, la caduta di una parte del recinto dell’Anfiteatro, già avvenuta agl’inizî
della seconda metà del secolo XIV. Leggiamo infatti che i varî partiti si sarebbero
divisi il prodotto di un’escavazione e non di una demolizione: quod
FODERETUR e non quod DEMOLIRETUR; si trattava adunque di un cumulo di
massi caduti, della famosa cosa Colisei.



Il Lanciani[652] crede che per cosa (espressione che troviamo in un documento
del «liber brevium Martini V, Eugenii IV et aliorum», e che a suo
luogo riporteremo) s’intenda la scarpata, lo sperone prodotto dalla rovina dei
due baltei esteriori dalla parte che guarda il Celio. In quanto poi alle cause
e al tempo di questa rovina, così parla: «È ignoto quando o come la rovina
sia avvenuta, anzi è difficile trovarne una ragione soddisfaciente. La mano dell’uomo
nulla ha che fare, in sul principio, con queste contingenze. Guardando
il Colosseo dalla parte dell’Oppio, dove si mostra intatto e di robustezza a
tutta prova, si escluderà anche il caso di caduta spontanea. Forse la prima
origine dei danni rimonta al terremoto del 442, che fece crollare plurimas
aedes ed aedificia, e nel Colosseo stesso l’Harena, il Podium, gli SPECTACULI
GRADUS, ecc. Supponendo, prosegue, si sia manifestata una fenditura da
cielo a terra, come quella che trovasi al dorso del Pantheon dalla parte della
via della Palombella, soltanto con maggiore soluzione di continuità perchè si
tratta di fabbrica a grossi cubi di travertino e traforata da tre ordini di archi,
e da un giro di finestre, il resto è facilmente spiegabile. Una volta rotto
l’equilibrio della fabbrica e aperta la via alla caduta dei massi, la rovina doveva
fatalmente proseguire, tanto più che le radici delle piante arborescenti
agivano a maniera di cuneo e di leva sull’uno e sull’altro orlo della frattura.
Questo processo di sgretolamento, lento ma continuo, è illustrato graficamente
da tutte le vedute e vignette del Colosseo anteriori agli speroni di Pio VII,
di Gregorio XVI, e Pio IX, le quali mostrano i lembi del balteo anteriore
fuori di equilibrio ed in pericolo imminente di caduta. Basta poi osservare lo
stato della parte costruita da Pio VII verso lo stradone di S. Giovanni per
riconoscere che il più lieve scuotimento del suolo ne avrebbe fatto precipitare
tre o quattro arcate se non le avessero rette in piedi, a tempo, con potenti incastellature.

Le incastellature non poterono essere tolte di posto, ma furono
investite dallo sperone di muro: tanto grave sovrastava il pericolo. — I documenti
che ho raccolto su questo capitolo della Storia della rovina di Roma
provano, che allo sfasciamento, masso per masso, del Colosseo si dovè aggiungere
la caduta istantanea di gran parte dei portici australi, la quale produsse
una montagna o coscia di pietrame, vera miniera di materiale da costruzione
per il giro di quattro secoli.



«La data di quest’avvenimento è stata ristretta fra il secolo VIII (quando
il Beda parla ecc.) e l’anno 1386, quando furono dipinti gli stemmi della Compagnia
di S. Sanctorum. Ma si può rinchiudere fra limiti più angusti. L’anno 1332
il 3 Settembre fu celebrata la giostra; l’anno 1362, i romani, il legato pontificio,
i Frangipani già si bisticciavano de faciendo tiburtinam, con le pietre del
Colosseo. La rovina dovrà adunque attribuirsi al terremoto del Petrarca, avvenuto
al principio del settembre dell’anno 1349».



Benchè il Colosseo fin dal 1311 non fosse più fortezza, e fosse venuto in
possesso del Popolo Romano[653], libero allora di sè stesso per l’assenza dei
Papi dimoranti in Avignone; nondimeno non s’ha notizia di asportazioni di
travertini del recinto del Colosseo che dopo il 1349. — Nell’intervallo corso
tra il 1311 ed il 1349 al più furono liberamente asportati parte dei gradini
del Colosseo per adattarli alle case della Città[654].



Essendo dunque il terremoto del 1349 stretto da limiti così vicini, mi sembra
non potersi negare aver esso aperto la prima breccia nel recinto del Colosseo.





Durante il tristissimo periodo dell’assenza dei Pontefici da Roma, il Colosseo
ed i suoi dintorni addivennero nido di ladri e dimora di malviventi. Il
Senato ed il Popolo Romano, tristemente impensieriti, cercavano il modo di
far tornare l’antica quiete e libertà in quella parte di Roma. Ma quanto era
lodevole il pensiero, altrettanto ne era difficile l’attuazione.



Nondimeno la Compagnia dei nobili romani, detta del Ss.mo Salvatore ad
Sancta Sanctorum, ne prese l’impegno; e, mercè la diligente vigilanza dei
suoi guardiani, potè snidare dal Colosseo e da’ suoi dintorni quelle bande di
malviventi.



In riconoscenza ed in premio di un’opera tanto vantaggiosa per il pubblico
bene, il Senato ed il Popolo Romano, nell’anno 1381 concedevano alla
Confraternita suddetta ed ai suoi Guardiani l’ius del vero e misto dominio

sugli abitanti dell’Arco situato dietro la cappella del Sancta Sanctorum e sui
dimoranti nella piazza Lateranense, via S. Clemente e dell’intiero rione Colosseo;
donando ad essa in proprietà la terza parte dell’Anfiteatro. Vi fu però
una restrizione, e questa riguardava qualche causa di morte la quale era di
esclusiva pertinenza e diritto del Senato Romano[655].



Il Bonet ritiene invece che «il Senato di Roma prese questa risoluzione,
di cedere cioè una terza parte del Colosseo e farvi un ospedale sotto il nome
di S. Giacomo ad Colosseum, del quale parleremo in breve, per il fatto funesto
avvenuto nelle giostre del 1332; e perchè i Romani aveano finalmente riconosciuto
che quel luogo doveva venerarsi e rispettare perchè santificato dal
sangue di tanti martiri cristiani[656]». Se l’arena del Flavio Anfiteatro sia stata
o no bagnata dal sangue cristiano, noi lo vedremo nella PARTE IV di questo
lavoro.



Il ch.º Adinolfi finalmente dice:[657] «..... la Compagnia del Salvatore fino
dal 1366, stando ancora il Papa in Avignone, incominciò ad acquistare quella
casa che gli Annibaldensi possedevano al Colosseo. Leggendosi in uno strumento
di quell’anno che questa Compagnia comprò una casa che fu di Cola
Cecco di Giovanni (degli Annibaldi) nel Coliseo pel prezzo di ducati 30, e che
poco prima del trasferimento della Sedia Apostolica da Avignone in Roma, cioè
nel 1369, Giovanni ed Andrea degli Annibaldi venderono alla medesima Compagnia
l’intera metà della stessa casa, che conteneva sale e camere, posta nel
Coliseo, unita con la metà dello spedale della prefata Compagnia ed a cui era
innanzi la piazza di S. Giacomo, e negli altri lati era attorneata dall’edifizio
del Coliseo pel prezzo di 30 fiorini d’oro[658]. Dal quale istromento conoscesi
eziandio la forma di questa casa degli Annibaldensi riguardante colla
facciata quella piazza e che per tre lati internavasi nello stesso monumento,
non potendosi concepire diversamente la sua positura.



«Dagli acquisti di questa casa e dagli acquisti che avea fatto di altre
lungo la via Maggiore che conduce al Colosseo, la stessa Società incominciò
ad avere delle ragioni tanto sulla via medesima che su questo orrevole edifizio;
e da ciò ne discorse che volgendo il 1386, nell’antico diploma del Senato,
trattandosi di quella strada, fosse attribuita alli guardiani della Compagnia
del Salvatore la giurisdizione sopra gli abitanti di questa via. E con quelle
vendite fatte dagli Annibaldi anche il diritto sulla loro casa si aggiungesse con

quello sulla via Maggiore; diritto che venne esaminato meglio nel 1418, quando
li guardiani della Compagnia medesima interpretarono, riordinarono ed ampliarono
quell’anzidetto diploma del 1386, e determinato più apertamente da una
patente spedita molti anni dopo, cioè ai 29 di aprile del 1511, dalla quale senza
alcuna dubbiezza sappiamo che il Colosseo per due terze parti appartenesse
alla Camera Apostolica in forza di una bolla di Pio P. P. II, e per l’altra terza
parte allo spedale del Sancta Sanctorum. Determinazione presa non solamente
dietro la padronanza della Compagnia sulla casa degli Annibaldi, ma eziandio
perchè godeva altri diritti, siccome quello del dominio di un solio termale o
conca esistente dentro il Colosseo lasciatale per donazione fra viventi da Niccolò
Valentini del Rione Monti[659], ma anche di una chiesetta nominata di
S. Salvatore de Rota Colisei, perchè edificata, per quanto ne è dato risapere,
nell’interno circuito dell’Anfiteatro.... Fo poco conto della padronanza che ebbe,
oltre alla predetta conca e chiesa di S. Salvatore anche di una grotta detta
in pari tempo casa, sulla quale stavano alcuni luoghi acconci alla custodia
dello strame che la prefata Società aveva dato ad affitto ad un cotal Paolo di
Stefano, correndo gli anni del Signore 1435»[660].



Dal 1386 al 1510, quei capitoli, ordinazioni e privilegi furono costantemente
confermati dai Conservatori del Popolo Romano. Dopo quest’ultimo
anno il Pontefice avocò a sè tutti i privilegi di vero e misto governo, e commiseli
ad ufficiali speciali, investendoli della stessa giurisdizione fino allora
avuta dai guardiani della Confraternita. Lasciò nondimeno ad essa la terza
parte del Colosseo; e il resto rimase in dominio del Senato Romano[661].



Donata che ebbe il Senato alla Confraternita la terza parte del Colosseo,
fu fatto dipingere sull’ingresso che è verso S. Giovanni lo stemma del Senato
Romano e quello della Confraternita. Quest’ultimo stemma consiste in un’immagine
del Salvatore, su di un altare, fra due candelabri ardenti. Altri stemmi,
e in pittura e in iscultura, si posero nel prospetto che guarda S. Gregorio, cioè
verso la Mèta sudante: e poichè gli stemmi suddetti si trovano sulle volte
della terza arcata, si ritiene generalmente che a quell’epoca le due arcate dei
portici anteriori fossero state già demolite.



Che due parti del Colosseo appartenessero in quei tempi al Senato Romano
e alla Camera Capitolina, ed una terza parte alla suddetta Confraternita
o Arcispedale, si rileva non solo come si disse, da una bolla di Pio II,
ma anche da scritture autentiche, esibite dai guardiani della stessa in occasione
della vendita di alcune pietre dell’Anfiteatro; nella qual vendita due

parti della somma ritratta fu presa dal Senato, ed una parte dall’Arciconfraternita[662].



Il 28 Giugno 1604 la stessa Confraternita donava al Popolo Romano «il
prezzo delle pietre impiegate nella fabbricazione del nuovo palazzo Capitolino».
Per quest’atto di generosità, i Conservatori di Roma dichiararono novamente
che la terza parte del Colosseo era di proprietà dell’Arciconfraternita[663].







PARTE III.
DAL SECOLO XV AI TEMPI PRESENTI.

CAPITOLO PRIMO.
Varie vicende del Colosseo nei secoli XV e XVI — Travertini
asportati — I Papi e il Colosseo — Drammi sacri — Chiesa
della Pietà — Chiesa di S. Giacomo — Ospedale — Altre
Chiese ed oratorî che circondarono il Colosseo — Sisto V.




Fra il 1431 ed il 1447 Poggio Fiorentino scriveva il suo trattato De varietate
Fortunae. Si narra in esso che a quei tempi il Colosseo vedevasi nella
sua maggior parte distrutto; e ciò, Ei dice, a motivo della stoltezza dei Romani:
«Atque ob stultitiam Romanorum maiori ex parte ad calcem deletum».



Che all’epoca di quello scrittore (anzi da molto tempo prima) l’Anfiteatro
Flavio fosse maiori ex parte ad calcem deletum[664], non ne dubito; ma che
la causa di questa parziale distruzione sia stata la stoltezza dei Romani, non
posso ammetterlo. La cessazione dei ludi, causa originale dello sfacelo, avvenne
forse per la stoltezza dei Romani? I barbari vennero a travagliare ed
a impoverire l’Eterna Città per la stoltezza dei Romani? E dei continui terremoti
(specialmente di quello del 1349, descritto dal Petrarca) che conquassarono
quella mole, ne fu causa la stoltezza dei Romani?



Riteniamo pertanto come positivo il fatto della rovina della maggior parte
dell’Anfiteatro al periodo suddetto, ma rigettiamo assolutamente l’accusa lanciata
ai Romani da Poggio Fiorentino. È indubitato nondimeno che i Romani
(come avrebbero fatto e forse fecero i Fiorentini degli antichi monumenti delle
loro contrade; e come facevasi da tutti i popoli di quell’epoca), si servirono

dei massi (caduti) del Colosseo. Il fatto è provato da un breve di Eugenio IV,
datum Florentiae, e forse motivato dalle lagnanze dello stesso Poggio Fiorentino:
lagnanze che riteniamo giuste ma soltanto nel senso dell’asportazione che
da parecchi anni andavasi facendo dei massi caduti.



Ridotto l’Anfiteatro Flavio in uno stato tanto deplorevole, le sue rovine
addivennero ben presto ricetto di malviventi. Scrive il Vacca[665] che nel 1431
Eugenio IV fece con muri congiungere il Colosseo al monastero di S. Maria
Nuova, onde togliere l’occasione del gran male che in quello facevasi.



I monaci Olivetani ne godettero il possesso per molti anni; ma finalmente
il Popolo Romano atterrò quei muri, e divise il monumento dal monastero col
pretesto che una tale antichità non dovea stare chiusa e nascosta, ma aperta
e alla vista di tutti i forestieri[666]. Questo fatto dovette avvenire circa il 1485,
come si deduce tanto dalle parole del Vacca (il quale dice che gli Olivetani
«dopo la morte di Eugenio», ossia dopo il 1446, lo godettero «per molti
anni»), quanto perchè nel 1490[667] s’incominciò a rappresentare nell’Anfiteatro
la passione del Gesù Cristo; e quindi era tornato in possesso del Popolo Romano.
Dopo i primi crolli della parete esterna del Colosseo, avvenuti (come
si disse) con tutta verosimiglianza nel terremoto del Settembre del 1349, le
parti adiacenti, come succede sempre negli edifici semidiruti e non opportunamente
restaurati, principiarono a sfasciarsi e a gradatamente cadere. Essendo
quasi impossibile il ripristinamento, e prevedendosi che i massi di travertino
andrebbero a finire, come per il passato, in qualche fornace di calcina;
si credè cosa più utile usare i caduti materiali per altre fabbriche. Paolo II
(a. 1416-1471) fe’ trasportare una parte di quei travertini, e gli impiegò nella
fabbrica del palazzo detto di Venezia, il quale poi addivenne l’abitazione dei
Papi. L’Adinolfi[668] dice che in quell’occasione il Pontefice «die’ licenza ad
alcuni suoi architetti di poter demolire alquanti archi del Colosseo nella porzione
spettante alla Camera, il che die’ motivo alla principale e più grande
rovina della fabbrica. Ed in nota aggiunge: «Dico più grande rovina, perchè

all’età di Niccolò PP. V alcuni travertini del Colosseo furono adoperati per
la fabbrica del palazzo apostolico al Vaticano». Ciò che l’Adinolfi afferma non
pare del tutto accettabile. Varî autori, come il Nibby ecc., assicurano che
Paolo II approfittò dei travertini caduti; nulla dicono nella demolizione di alquanti
archi del Colosseo. Già un secolo circa avanti il pontificato di Paolo II,
e molti anni prima del governo di Nicolò V, l’Anfiteatro Flavio trovavasi privo
della parte che guarda il Palatino ed il Celio[669]. Il ch. Lanciani, tanto competente
in questa materia, sembra essere dello stesso parere, giacchè nel suo
pregevole lavoro sulle Iscrizioni dell’Anfiteatro Flavio[670] riporta letteralmente
le parole del Marangoni[671], le quali sono del seguente tenore:



✠ S. P. q. R.



«Confermasi ancora che circa la rovina di questi due portici australi del
Colosseo, fossero più anticamente di Paolo II atterrati, dal vedersi negli avanzi
interiori rimasti in piedi dipinte le armi o stemmi del senato romano e della
compagnia nobilissima del SS. Salvatore ad sancta Sanctorum, di rozzissima
maniera, e con lettere gotiche espresso il titolo S. P. Q. R. nella targa, e
questi, senza dubbio, furono fatti formare circa l’anno 1386, allorchè il Senato
medesimo donò la terza parte del Colosseo alla stessa Compagnia.... Che
se a quel tempo vi fossero stati i due portici, queste armi sarebbero state dipinte
in fronte agli archi esteriori dei medesimi». L’Adinolfi si oppose, come
abbiam veduto[672], all’opinione del Marangoni, e ritiene che gli stemmi non
siano stati dipinti su gli archi interiori prima del 1418. Io non intendo farmi
arbitro di questa questione, ma farò osservare che l’opinione dell’Adinolfi, del
resto, non intacca la deduzione del Marangoni; essendochè, dato pure che gli
stemmi fossero stati dipinti nel 1418 anzichè nel 1386, resta sempre vero che
i due portici australi del Colosseo erano già rovinati anteriormente a Paolo II,
e positivamente non meno di quarantasei anni avanti l’elezione di quel Pontefice,
la quale avvenne nel 1464. E se anche fosse certo quanto l’Adinolfi afferma[673],
io con lui stesso[674], concluderei: «Se molti scrittori incolpano del
misfatto il solo Paolo II, io nol discolperò: imperocchè, segue, eglino non avvertono
che niuno dei parecchi ARCHITETTI che li servivano osò distorlo, siccome

era dovere, di commettere lo sconcio, quando colle loro magistrali ragioni
agevolmente avrebbero potuto persuaderlo a desistere di una faccenda
assai riprovevole, trattandosi di un bellissimo monumento costruito per giuochi
e spettacoli delli quali Paolo era oltremisura compiacente». Mi permetto inoltre
aggiungere che se Paolo II avesse realmente data ai suoi architetti quella licenza,
potè anche averlo fatto per impedire una rovina maggiore, permettendo
di demolire le arcuazioni pericolanti, e lasciando con quel taglio la parete a
sperone. Questo pensiero me lo suggerisce il breve di Eugenio IV[675], col quale
si proibisce assolutamente «ut et MINIMUS dicti Colisei lapis seu aliorum aedificiorum
antiquorum deficiatur»; non potendomi persuadere che un Papa il
quale governò un trentennio appena dopo quella saggia disposizione, l’abbia
potuto derogare senza un ragionevole e plausibile motivo.



Il Cancellieri (p. 311) dice che lo stesso Pontefice Paolo II fe’ abbellire
coi travertini del Colosseo anche la chiesa di S. Marco, contigua al palazzo.
Il Vasari, nella vita di Giuliano di Majano[676], aggiunge che una gran quantità
di travertini fu scavata da lui stesso in certe vigne vicine all’Arco di Costantino,
le quali venivano ad essere contrafforti ai fondamenti del Colosseo.



Nel 1480 il card. Riario approfittò degli stessi caduti travertini per la
costruzione della Cancelleria Apostolica; e nel seguente secolo i Farnesi con
il materiale dell’Anfiteatro e di altri antichi edifici romani, edificarono pur essi
il loro palazzo. Contemporaneamente, nel periodo che corre fra il 1480 ed il
1550, s’abbellirono con quei materiali molti altri edifici romani, non esclusi
come si legge nel Ricci[677], i palazzi Senatorio e dei Conservatori di Roma. Più
tardi (sec. XVII), furono asportati i travertini di tre archi e mezzo (caduti
nel 1644) per l’edificazione del palazzo Barberini[678]. V’ha chi da questi fatti
prende pretesto per censurare i Papi; e, travisando la storia, si sforza d’ingannare

gli incauti e gli ignoranti, dando loro ad intendere che essi, come tali,
fecero abbattere la parte mancante del Colosseo per fabbricar palazzi, ecc.
Ciò è assolutamente falso.



Nel capo quarto della Parte II dimostrammo che il Colosseo, sebbene
gravemente intronato, rimase sostanzialmente integro fino al terremoto dell’anno
1349. I Papi cominciarono ad adoperare i travertini del Colosseo per
altre fabbriche nel principio della seconda metà del secolo XV, quando una
buona parte del recinto era da quasi un centinaio d’anni precipitata; talchè
sarebbe stoltezza il pensare che essi sperperassero somme considerevoli in
demolire, quando una gran parte dei travertini caduti, che avean formato la
famosa coxa o cosa Colisei, era ancora a loro disposizione. «La cosa o coscia
dell’Anfiteatro, dice il Lanciani[679], continuò a fornire travertini per opere
pubbliche fino al principio del secolo decimottavo». Aggiunge che «i documenti
da lui raccolti nel capitolo della Storia della rovina di Roma, provano
che allo sfasciamento, masso per masso, del Colosseo si deve aggiungere
la caduta istantanea di gran parte di portici australi, la quale produsse una
montagna o coscia di pietrame, vera miniera di materiali da costruzione per
il giro di quattro secoli».



E finalmente: «Nei registri di conti di quei tempi non ho trovato alcun
accenno a demolizioni permesse od eseguite: si parla soltanto di concessioni
o di spese per cauar asproni o teuertini a Culixeo».



Anzi i Papi s’interessaron sempre di quell’insigne monumento. Trascorso
il primo periodo di dieci lustri appena, dopo il ritorno di Gregorio XI da Avignone,
periodo di scissioni e di turbolenze, nel quale i Papi avean ben altro
a pensare che al Colosseo; trascorso, dico, quel periodo, essi rivolsero tosto
le loro cure alla gigantesca opera dei Flavî. Ed ecco che vediamo Eugenio IV,
il quale nel suo Pontificato (1431-1447) proibisce con un breve «ut et minimus
dicti Colisei lapis seu aliorum aedificiorum antiquorum deiiciatur» arrecandone
la ragione: «Nam demoliri Urbis monumenta nihil aliud est quam
ipsius Urbis et totius Orbis excellentiam diminuere».



Dal Pontificato di Paolo II (1464) a quello di Giulio III (1550) si pensò
al Colosseo, e si disse: o si riedifichi, o l’informe cumulo dei suoi travertini
caduti risorga in monumenti novelli, che siano degni della mole che li somministra.
Come più ragionevole, si scelse la seconda parte del dilemma, e sorsero
i palazzi di Venezia, della Cancelleria e Farnese, ai quali non può certamente
dolersi l’Anfiteatro Flavio d’aver ceduto i suoi massi.



La prima parte (riedificazione del Colosseo) che allora parve del tutto
inattuabile e certamente inutile non sembrò tale a Sisto V. Quel Pontefice dalle

idee gigantesche ordinò al Fontana la ricostruzione del Colosseo; e se fosse
vissuto ancora un anno, noi vedremmo oggi intero il grande recinto dell’Anfiteatro:
«Vixisset, scrisse il Mabillon, Sixtus V, et Amphitheatrum stupendum
illud opus integratum nunc haberemus». E buon davvero sarebbe stato
se egli fosse vissuto; giacchè l’immenso vantaggio di veder risorto il maestoso
recinto del nostro Anfiteatro avrebbe largamente compensato le interne alterazioni
allora ideate; tanto più che non sarebbe stata impresa difficile il purgare
poi la cavea da quelle recenti costruzioni.



Dopo la morte di Sisto V il Colosseo rimase abbandonato per due secoli
circa. Io non saprei spiegare quest’abbandono, se non come un effetto del gigantesco
progetto di Sisto V. I successori di questo gran Pontefice ne rimasero
sbalorditi: eseguirlo era un’impresa enorme: dato pure che si volesse, li
ratteneva l’idea di deturpare la cavea dell’Anfiteatro; assicurarne le parti fatiscenti
con speroni era un troncare per sempre l’attuazione di quel progetto:
per circa un secolo si rimase in questa continua incertezza. La mole intanto
deperiva gradatamente, richiamando a sè l’attenzione dei Papi; ed ecco che
nel 1675 Clemente X ridesta la venerazione dei fedeli per quel luogo consacrato
dal sangue dei Martiri, mostrando con tal fatto l’animo di arrestare la
rovina di quel monumento. E vi invitava i fedeli a concorrere numerosi; ed
avremmo veduti certamente gli effetti di quel desiderio se i provvidi disegni di
quel Pontefice non li avesse troncati la morte avvenuta in quello stesso anno.



Trascorsi cinque lustri appena dal Pontificato di Clemente X, il gravissimo
terremoto del 1703 fece cadere un’altra parte ancora del Colosseo; e si cominciò
a sentire il bisogno di decidersi a qualche cosa, per impedire almeno
la totale rovina dell’Anfiteatro. Ne sono prova i progetti, più o meno lodevoli
dal lato archeologico, che si venivano elaborando, quale quello dell’architetto
Carlo Fontana; e poscia la sistemazione dell’arena e la costruzione delle edicole
della Via Crucis, fatta da Benedetto XIV: cose tutte che dovean necessariamente
portare, onde evitare gravi disgrazie, il consolidamento delle parti
fatiscenti dell’Anfiteatro. Ma nulla si decideva ancora a tal riguardo, sino a
che, minacciando imminente rovina la parte del recinto verso il Laterano,
Pio VII non frappose più indugio; e non attendendo, saggiamente, all’ostacolo
(attuazione del progetto di Sisto V), fece costruire il colossale sperone, opera
arditissima ed ammirabile.



D’allora in poi i lavori di consolidamento si proseguirono continuamente.
Leone XII consolidò il recinto dal canto del Foro; Gregorio XVI ricostruì le
arcate interne verso il Celio; e finalmente Pio IX rafforzò la parte che guarda
l’Esquilino. Così per la cura dei Romani Pontefici resterà ai posteri almeno
un’imponente reliquia di quello stupendo monumento.







Ora i Papi, da quarant’anni, non hanno più il dominio di Roma, e quindi
non han potuto più manifestare la loro sollecitudine per la conservazione dell’Anfiteatro
Flavio. Se ancora avessero dominato, noi forse avremmo veduto
l’opera di qualche altro Pontefice spiegarsi a pro di quel monumento, consolidandone
l’ultima ala del recinto verso il tempio di Venere e Roma (la quale
essendo rimasta troppo isolata, difficilmente potrà resistere ad una forte scossa
tellurica), e ricostruendone i muri della cavea fino al piano del portico superiore,
come già fece Pio IX quanto alla parte che guarda l’Esquilino.



Troviamo che sulla fine del secolo XV[680] o sul principio del secolo XVI,
nel Colosseo si rappresentavano drammi sacri; e questi ci vengono ricordati
in varî libri, stampati prima e dopo il cinquecento.



In uno spazio piano, che trovasi sopra gli archi delle antiche scalinate
ristretto con un’ala di muro di forma circolare, si costruì una tribuna a guisa
di teatro; ed in essa ogni anno, nel giorno del Venerdì Santo, rappresentavasi
la Passione di Cristo.



Scelti i personaggi atti all’uopo, tanti di numero quanti ne ricorda il Vangelo,
rappresentavano essi ciò che in questo si legge relativamente alla passione
e resurrezione del Salvatore. Sulle scene v’erano effigiati i varî luoghi della
Palestina, come Gerusalemme, Betania, il Cenacolo, l’orto di Getsemani, le
case di Anna, di Caifa e di Erode, il tempio di Gerusalemme, ecc. Le vette
dei monti Oliveto e Calvario, l’albero al quale s’impiccò Giuda, e forse il pinnaculum
templi erano rappresentati al naturale. Nella scena del pretorio di
Pilato eravi il tribunale, ed un seggio che costò 40 ducati.



Nella parte superiore della tribuna eravi una galleria, la quale, dice l’Adinolfi[681]
«facea mostra all’occorrenza delle nuvole con angeli[682], quali nubi
venivano ad oscurare nella morte del Redentore».



In quella stessa galleria v’era la musica, il coro dei Profeti, quello delle
Sibille, nonchè dei pastori e dei re[683]. I fratelli della Compagnia del Gonfalone
offrivano volentieri la loro opera, onde costruire i palchi e provvedere
il necessario per il buon esito della rappresentazione; e poichè fra loro v’erano
abili pittori, architetti, letterati e mimi, ciascun di essi concorreva col suo lavoro
personale: così uno dirigeva la costruzione dei palchi, un altro dipingeva

le scene; chi componeva i drammi, e chi li recitava. Fra i pittori si ricordano:
Iacobello di Antonazzo, Savo, Antonio da Tivoli e Maestro Francesco. Uno dei
più valenti compositori di drammi fu Giuliano Dati, fiorentino; e fra gli attori
o coloro che nel 1500 recitarono nel Colosseo i suddetti drammi, si conserva
memoria di Gregorio orefice, Mazzagattone, Mercurio, Tommaso cartaro[684],
Pietro cartaro, Tommaso libraro, Marcantonio di Caravaggio, Michelangelo
linaiuolo, il fattore della Compagnia ser Agnolo, Mariotto a S. Pantaleo, Nardino
e Marcello, il quale fece la parte di Erode.



Turba immensa di popolo accorreva in quella circostanza al Colosseo; e
Pietro Felino Martire, il Panciroli ed altri scrittori ci asseriscono che la quantità
di gente uguagliava la quantità degli spettatori dei ludi profani che vi si
celebrarono ai tempi degli Imperatori.



Nella biblioteca domestica del marchese Alessandro Capponi il Marangoni[685]
vide due esemplari di un opuscolo il quale aveva per titolo: Rappresentazione
della Passione del N. S. Jesu Chiesto, la quale si rappresenta il
Venerdì Santo nel Coliseo di Roma, nuovamente colle figure ristampata. Questo
opuscolo consisteva in un componimento poetico in ottava rima; lo stile
ne era rozzo e volgare; gli atti erano intermezzati da arie, che certamente
venivano cantate. In ambedue gli esemplari, posseduti dal marchese Capponi,
manca l’indicazione del luogo, dell’anno e della tipografia in cui vennero stampati.
Nondimeno, noi, dai tipi, dal frontespizio e dalla figura di un angelo che
in questo è effigiato, possiamo ragionevolmente dedurre che siano stati stampati
a Firenze verso il 1550.



Altri drammi furono scritti dal lodato Giuliano Dati, da Bernardo di maestro
Antonio Romano e da Mariano Particoppe. Nell’archivio della Compagnia
del Gonfalone se ne conservano tuttora due copie. La prima incomincia: «Contempla
la passion del Salvator, ecc.»; e termina con quest’avvertenza: «Seguita
poi la Madonna, colla deposizione della croce, la musica di Joseph e Nicodemo,
e la musica delle Marie».



La seconda copia è del 1531, e principia: «Quel glorioso Iddio, ecc.».



Poichè descrivemmo i varî ludi celebrati nell’Anfiteatro Flavio ai tempi
dell’Impero, e parlammo della caccia dei tori ivi stesso eseguita nel 1332;
ci sia pur lecito di dare una notizia sommaria degli attori e delle attrici,
nonchè di fare un sunto del più antico dramma sacro, conservato nell’archivio
del Gonfalone; dramma che darà al lettore, ne son certo, un’idea
chiara del modo con cui si rappresentava nel Colosseo la Passione di Cristo nei
secoli XV e XVI.







I principali attori di questo storico dramma erano:



1. Il Redentore; 2. la Vergine sua Madre; 3. S. Giuseppe; 4. i ss. Padri;
5. gli Apostoli; 6. Simone che invita a cena il Messia; 7. la Maddalena;
8. le tre Marie; 9. la Veronica; 10. Giuda; 11. il Capo de’ Farisei; 12. Caifa;
13. Erode[686]; 14. un Cavaliere con elmo e corazza; 15. i due Ladroni; 16. Lucifero
e Satana.



Gli attori secondarî erano:



1. La Vedova di Naim col suo figliuolo difunto; 2. lo Spiritato (sic) condotto
da alcuni Pontefici; 3. i Farisei coi loro ministri; 4. un uomo portante
un vaso con acqua; 5. gli Angeli; 6. le due ancillae che tentarono Pietro;
7. un individuo rappresentante la Morte, la quale dovrà poi avvicinarsi all’albero
donde penderà Giuda; 8. lo storpio; 9. l’adultera; 10. varie Vedove;
11. il Cieco nato; 12. la Cananea; 13. Nicodemo; 14. Giuseppe, amico di Cristo;
15. Beniamino, nemico del Messia; 16. Dottori Ebrei; 17. Farfariello (sic); 18. varî
Discepoli; 19. Barabba; 20. il Centurione; 21. il Cirineo; 22. Longino; 23. Giuseppe
d’Arimatea.



Non appena gli attori eran pronti per l’esecuzione del dramma, un addetto
tirava il tendone, e migliaia di occhi erano fisi allo scenario.



Il dramma che siamo per brevemente riportare, trovasi, come dicemmo,
nell’archivio del Gonfalone: esso è intiero, in versi, e consta di sette atti.



Esce per primo il solito nunzio, il quale esordisce ricordando compendiosamente
le principali gesta di Cristo, durante gli ultimi tre anni della sua vita
mortale. Dopo il prologo incomincia il


ATTO PRIMO


Apparisce l’anima (!) di S. Giuseppe, la quale esorta gli spettatori ad
ascoltare attentamente quanto si è per dire nel dramma; e conchiude dicendo
che ella in quello stesso momento discende al limbo, onde annunziare ai ss. Padri
la venuta del Messia e quindi l’imminente loro redenzione.



Ciò detto, muta scena. Appare il limbo: i ss. Padri se ne stanno tranquillamente
aspettando Gesù. Dopo un momento questi viene; ed appena i ss. Padri
lo veggono, festosi e giulivi intonano ad alta voce il Te Deum.



Lucifero, Satana ed altri spiriti infernali, all’udire il canto di quell’inno,
escono precipitosamente dall’inferno..... I primi (Satana e Lucifero) ragionano
fra loro, e discutono sul modo migliore d’impedire l’opera redentrice........ La

discussione è breve, e tosto credono d’avere trovato il mezzo..... Risolvono di
seguir Cristo al deserto..... Vi si portano effettivamente, e, trovatolo orando,
lo tentano, gli offrono pane e lo menano sulla sommità del tempio. Coll’infelice
esito di tutti gli inutili sforzi infernali, finisce il primo atto[687].


ATTO SECONDO


In quell’atto il Redentore richiama a vita il figlio della vedova di Naim.
Il miracolo giunge a cognizione di Simone, il quale si fa un dovere d’invitar
Cristo alla sua mensa. Quivi la Maddalena unge i piedi del Messia: e Giuda
vien preso da ira e sdegno per il balsamo che quella adopera. I Farisei risanno,
a lor volta, la guarigione dell’ossesso fatta da Cristo, e lo tentano colla
famosa domanda relativa al tributo di Cesare: il Redentore li confonde con
sagge risposte: torna poi dalla sua Madre; e coll’ordine che dà ai suoi discepoli
di preparare l’ultima cena si dà fine all’atto secondo.


ATTO TERZO


Torna in iscena Giuda, il quale spiega il suo odio contro Cristo: mette
in esecuzione il suo tradimento: va alla casa di Caifa, onde accusare il suo
Maestro presso quel Pontefice: un servo ne porge avviso a Caifa. Giuda entra
nell’appartamento del Pontefice, e dice:



«Padri coscritti, Scribi e Signori,

So ben che tutti siate di buona mente;

Aver seguito Cristo assai mi duole,

Prestando troppa fede a’ sue parole».





Ciò detto, il traditore contratta col Capo dei Farisei la somma da sborsarsi
per la consegna della persona di Cristo: stabilisce la maniera onde portare
ad esecuzione il suo tradimento, e col mettersi che egli fa in tasca i trenta
danari, si chiude il terzo atto.


ATTO QUARTO


Giuda, seguito dai Farisei, va in traccia di Cristo. Partiti questi, apparisce
nuovamente il Redentore coi suoi discepoli; e, dopo un istante, la sua
madre Maria. Gesù domanda ad Essa la benedizione, e le soggiunge che «da

Lei convien si parta». A queste parole, la Madonna tramortisce dal dolore;
e le tre Marie intonano il canto flebile che incomincia:



«Alta Regina del celeste regno»[688].





Finito questo canto, Maria ricupera i sensi; torna a parlare col Figlio, il
quale la benedice e se ne parte; e le tre Marie intonan di nuovo l’inno.



In questo punto l’atto cambia scena.



Si presenta la sala del Cenacolo: v’entra Cristo coi suoi discepoli: celebra
l’ultima cena, dirigendo la sua parola ora a Pietro ora a Giuda. Poscia lava
i piedi agli Apostoli: torna alla mensa: comunica i discepoli; e, dopo aver
rese le dovute grazie all’Eterno Padre per la Pasqua celebrata, prende seco
Pietro, Giacomo e Giovanni, e si dirige all’orto di Getsemani. Ivi si svolge
quanto leggesi nel Vangelo, e l’atto termina colle parole del Maestro:



«Pietro, nella vagina riponi il coltello;

Chè chi di quel ferisce è a Dio rubello».




ATTO QUINTO


Cristo trovasi nella casa del Pontefice Anna, il quale si fa a parlare:



«Rispondi un poco a me, predicatore:

Con qual dottrina al popol hai insegnato?»





Cristo risponde:



«Predicato ho in palese, e ognun ha udito:

E lor ti sapran dir s’io t’ho fallito».





Non appena pronunziate queste parole, un ministro del Pontefice dà uno
schiaffo al predicatore della nuova dottrina.



Frattanto Pietro, interrogato dalle ancillae, nega e rinnega di conoscere
il suo Maestro: il gallo canta: finalmente Pietro si ravvede, e principia un
soliloquio. — Un momento dopo ricambia la scena. Cristo vien condotto da
Caifa, dalla casa di Caifa, al Pretorio di Pilato; dal pretorio vien presentato
ad Erode, nella cui abitazione si dà principio al


ATTO SESTO


Cristo vien ora accusato e considerato qual seduttore. Il Re gli dirige
la parola, ma quegli tace. Allora Erode s’adira; lo fa vestire di bianco, e
trattandolo da pazzo, lo rinvia a Pilato. — Vedendo gli Ebrei che quest’ultimo

rimaneva perplesso e non avea coraggio di condannarlo, schiamazzando
dicono:



«Exaudi Pontio Pilato nostre voci,

Chè costui merta più di mille croci».





A queste parole Pilato si determina di interrogare il popolo se prima della
Pasqua vogliono liberare Cristo o Barabba. I Farisei domandano la vita di
quest’ultimo. Pilato chiama il Cavaliere, e gli ordina di flagellare Gesù. Il
cavaliere compie il mandato; poi s’inginocchia innanzi a Cristo, e gli dice:
«O re dei Giudei»: dopo ciò il capo di Gesù vien coronato di spine, e l’afflitto
Signore esclama:



«Popolo che di spine m’hai coronato, ecc.»





Dopo ciò viene nuovamente menato innanzi a Pilato, il quale, vedendolo
così maltrattato, lo presenta ai Farisei, dice loro: «Perchè volete crucifiggere
il vostro re?» I Farisei, maggiormente sdegnati, domandano la morte di Cristo.
Pilato si lava le mani, e gli Ebrei gridando dicono:



«Venga, Signor, su’ sangue ed aspri doli

Sopra di noi ed i nostri figliuoli!»





Giuda, dal suo canto, se ne sta triste tra i Farisei: prevede la condanna
dell’innocente: proferisce parole di pentimento: restituisce i trenta danari, i
quali vengono riposti in corbonam: narra le gesta della sua vita fino a che divenne
discepolo di Cristo: chiama la Morte: questa non viene: apparisce invece
la Vita, la quale gli favella. Ma Giuda non l’ascolta, dispera e torna a
chiamar la Morte. Questa viene, e si dà principio un dialogo fra essa e Giuda:
dialogo che si prosegue fino all’impiccagione del traditore. Dopo questo i Farisei
dicono a Pilato che se non condanna Gesù sovverte la giustizia. Allora
Pilato, vinto dal timore, fa pubblicare la seguente



SENTENZA:



«Noi Pontio Pilato per volontà delli immortali idii e delli romani principi
e della senatoria autorità, presidente generale di tutta la Judea costituito,
desiderando noi la predicta provincia sotto nostra fede et diligentia assegnata,
quella di mali e perversi homini purgare: come allo dovere di un grave judice
se conviene: et con ogni forza et industria servendo al suddetto popol romano:
et volendo alla perpetua quiete e pace provvedere: essendo menato dinanzi[689]

al nostro cospetto Jesu Nazareno e trovandolo uomo seditioso e seduttore, il
quale[690] fino al presente confidandosi nella sua temerità: habbia havuto ardire
contro il dovere e le imperiali[691] leggi attribuirsi il regnio de’ Judei con
denegare il tributo al grande imperatore Cesare Augusto: sedendo adunque
per tribunale per questa nostra sententia Jesu Nazareno qui presente come
uomo seduttore, factioso[692] et delli buoni[693] costumi et vita e pace insidiatore,
giudichiamo[694] et sententiamo esser degno di morte; et acciocchè per suo
esempio li altri per avvenire[695] non ardiscano nè presumano far contra le
imperiali leggi, et considerando[696] che quelli che vergognosamente[697] et con
seditioni et factioni vergognosamente debbano essere puniti: pertanto adunque[698]
se ne commette ad voi cavalier di nostra corte che detto Jesu Nazareno
come uomo quasi di ladroni et factiosi[699] auctore et principe allo loco solito
dello monte calvario menar dobbiate[700] et li tanto in la croce affiso in mezzo
a doi ladroni tanto star debba in fin che l’anima dal suo corpo si separi, ad
esempio di ogni et qualunque altro seditioso e malfattore contra alle[701] leggi
imperiali».



Pubblicata la sentenza, i Farisei ne domandano al Cavaliere l’immediata
esecuzione. Cristo vien caricato della croce: intraprende il doloroso viaggio:
s’imbatte nella Veronica, la quale gli porge un panno e gli domanda perdono:
nel panno resta impressa una figura, che essa mostrandola al popolo, dice essere
la figura del volto di Cristo. Giunto al Calvario, il Redentore si rivolge
al Padre, e lo prega ad accettare il sacrifizio della sua vita: si distende sulla
croce, e così si chiude il sesto atto.


ATTO SETTIMO


Apparisce l’evangelista Giovanni, il quale, afflitto per la prossima morte
del maestro, esclama:



«Ohimè, che gli occhi suoi hanno velato, ecc.»









Sopravviene la Madonna, e di fronte a quello spettacolo si sviene. Il Cavaliere
ordina di alzare la croce; ed il popolo riunito nell’Anfiteatro grida:
«Misericordia ecc.». Il Capo de’ Farisei dice: «Eccovi crocifisso il malfattore»:
le vesti di Cristo vengono sorteggiate: il Crocifisso prega per i suoi
crocifissori. Sulla croce si pone il titolo:



«I . N . R . I»





e i Farisei ripetono a Pilato che il loro re è Cesare Augusto, e non Cristo:
Pilato risponde:



«Ciò che scrissi voglio che sia scritto,

Nè vo’ tornare indietro il (col) mio ditto».





Torna la Madonna, la quale dice al Cavaliere:



«O saggio cavalier, in cortesia, ecc.»





ma questo, adirato, risponde:



«Donna, se vuoi onor, non ti accostare, ecc.»;





il Cavaliere se ne parte, e Maria rimane a’ piè della Croce.



Incomincia allora il noto colloquio fra i due ladroni; finito il quale le
Marie intonano il flebile canto:



«Maestro caro, vedove ci lasci, ecc.»





La Madonna dice al Figlio:



«Ad un ladron non hai prima parlato, ecc.»





Egli risponde:



«Donna, veggiomi già condotto a morte, ecc.»





E S. Giovanni segue:



«Signor, farò quanto m’hai comandato, ecc.»





Il Crocifisso dice: «Sitio Pater». Il Cavaliere gli nega la bevanda: poi
muta consiglio e gli porge aceto e fiele. Cristo lo saporeggia e dice: «Consumatum
est».



I Farisei lo dileggiano, lo dicono falso e rio, ecc. La Madonna si lagna
colle turbe: Cristo ad alta voce esclama: «Eloi eloi lagma sabactani». I Farisei

credono che Ei chiami Elia, e seguono a dileggiarlo. Finalmente, giunto
il momento di morire, Cristo si fa a dire:



«Altissimo mio Padre, onnipossente, ecc.»





Compariscono gli Angeli, i quali dicono reverentemente:



«Ecce Agnus Dei».





Longino canta:



«O cieca gente, o popolo perverso, ecc.

Misericordia, o sommo Creatore».





Segue la deposizione di Cristo dalla croce «con la musica di Giuseppe
di Arimatea, di Nicodemo e delle Marie».





Fin qui il dramma. Non è nostro compito esaminarlo criticamente. Molte
cose dovremmo osservare. Solamente coll’Adinolfi[702] diremo: «Il dramma non
è tutto da lodare o degno di biasimo, ma ben poco da mettere in paragone
delle antiche, semplici e maestose rappresentazioni anfiteatrali alle quali serviva
tutta quanta la natura della costruzione dell’edificio, e che secondo la
costumanza discesa dal greco teatro aveano nell’arenario le scene fisse ed in
pieno, e non dipinte sulla tela, e ciò sia detto rispetto alla forma esteriore
della tragedia o rappresentazione, che non recava noia alcuna con la lunga
partizione degli atti, compatibile solamente nella storica tragedia, contenente
talvolta l’intiera vita di un personaggio».



Le spese che importavano simili rappresentazioni, variavano secondo la
maggiore o minore grandiosità degli scenari, palchi ecc., e la magnificenza
nell’esecuzione. Nè mancarono persone pie le quali offrissero talvolta denaro
a questo scopo; e nel libro Decretorum[703], leggiamo: «che si faccia la devozione
della Passione nel Colosseo, essendo persona che per esse offerisce
60 ducati, acciò non si perda la detta devozione».



Il dramma da noi compendiato e già esposto, fu recitato nell’Anfiteatro
Flavio fino al 1522. Il 23 Marzo dello stesso anno i fratelli della Compagnia
ne sospesero l’esecuzione, pubblicando il seguente decreto:



«Non si faccia, conforme era solito, la rappresentazione della Passione
nel Colosseo, attento periculo ob delationem armorum, cum esset difficile sine
scandalo transire posse»[704].







A me sembra di vedere la causa di questo decreto nello stato turbolento
in cui trovavasi Roma in quell’anno; giorni orribili, in cui la brutalità, i furti
e gli omicidi dei soldati Còrsi, come pure la lotta di Renzo di Ceri coll’esercito
dei Fiorentini e dei Sanesi, obbligavano i Romani a star continuamente
in armi.



(In questo stesso tempo accadde un fatto, che non posso tralasciar di riferire,
perchè avvenuto nel Colosseo. Un tal Demetrio greco percorse le vie
della città con un toro da lui ammansito, come egli diceva, con arti magiche;
e lo condusse al Colosseo per ivi sacrificarlo secondo il rito antico e a fine
di placare i demoni avversi!)[705].



Nell’anno 1525 il surriferito decreto fu annullato, e si ordinò che si ripristinassero
le rappresentazioni[706]: «Fu proposto che per fare la rappresentazione
del Colosseo, secondo il disegno fatto, vi sarebbero occorsi di spesa
almeno 250 ducati; e fu risoluto che per essere l’Anno Santo si faccia con
ogni onorificenza».



Il 30 Luglio dell’anno 1525 fu stabilito che le sopraddette «rappresentazioni
avessero luogo di quattro in quattro anni, onde evitare spese gravi»[707].



Nel 1531 si pensò a restaurare il palco, rimasto danneggiato nel sacco di
Roma (a. 1527); e si stabilì che annualmente si spendessero 20 ducati allo
scopo di «conservarlo e risarcirlo»[708].



Nel 1539 nel Colosseo ebbe nuovamente luogo la rappresentazione della
Passione[709]; ma nel seguente anno (1540) cessò probabilmente quell’uso. Gli
scrittori medioevali ed il Panciroli ci dicono infatti che quei drammi furono
aboliti dal Pontefice Paolo III, il quale, malgrado tutte le pratiche fatte dal
popolo onde perpetuare quella devozione, ne negò il permesso[710].



Leggiamo nel libro Decretorum della Compagnia del Gonfalone: «Anno 1517,
che si faccia la cappella nel Colosseo e vi si spendano 30 ducati di oro di
Camera»[711]. Questa deliberazione fu presa dietro il consenso di Raffaele
De’ Casali e di Luigi De’ Mattuzzi, guardiani dell’Ospedale del Salvatore. Il

progetto però non si eseguì che nel 1519. Nello stesso libro Decretorum[712] si
legge: «1519, 6 Febbr. Che si faccia la cappella nel Colosseo». Allora i guardiani
dell’Ospedale del Salvatore rinnovarono il loro consenso, e permisero alla
Compagnia del Salvatore di poter cavare qualche pietra di travertino per fare
alcuni cunei e porte della stessa cappella, e questo fu il sacello detto di S. Maria
della Pietà.



Come risulta dalle date, la cappella venne fatta quando ancora nel Colosseo
si eseguivano le rappresentazioni della Passione del Salvatore; poichè
una di queste ve ne fu, come già dicemmo, nel 1519[713], e non cessarono che
nel 1540.



Cessati i sacri drammi nell’Anfiteatro, il palco scenico rimase abbandonato,
come pure abbandonato dovè rimanere l’intero edificio; giacchè, non molti
anni dopo, si giunse a tal eccesso da farlo divenire campo di stregonerie notturne;
ed il Cellini racconta nella sua vita che una notte egli stesso vi assistette.



La cappella della Pietà cadde pur essa in oblio, e vi rimase per settanta
anni circa: fino a che, nel 1622, l’Arciconfraternita del Gonfalone risolvè ripararla
e ridonarla al culto. Vi aggiunse essa alcune stanze per un custode,
e nell’alto del piccolo edificio collocò una campana. La chiesuola fu consacrata
da Mons. Giulio Sansedonio, già vescovo di Grosseto[714]. A memoria del restauro,
si pose la seguente iscrizione:



ARCHICONFRATERNITAS GONFALONIS

SACELLVM . HOC . IN . COLISEO . POSITVM . SVB

INVOCATIONE . BEATAE . MARIAE . PIETATIS

VETVSTATE . DIRVTVM . ET . COLLABENS . NE

TANTA . PIETAS. OBLIVIONI . TRADERETVR . IN

MELIOREM . FORMAM . RESTITVI . ATQVE . OR-

NARI . MANDAVIT . A . D . MDCXXII . PET . DONA-

TO . CAESIO . CVRTIO . SERGARDIO . MARIO

Q . AVRELII . MATTAEI . MAXIMO . Q . HORATII

MAXIMI . CVSTODIBVS . ET . M . ANT . PORTA

CAMERARIO .





Nell’opera del Fontana[715] sul Colosseo vi è una veduta dell’interno dell’Anfiteatro
qual’era agl’inizi del secolo XVIII. In essa si vede la cappella suddetta

col suo piccolo campanile e l’abitazione del custode; dinanzi alla porta
si scorge eretta una croce.



Questa interessante veduta ci fa conoscere il sito preciso ove sorgeva la
cappella di S. Maria della Pietà: essa sorgeva presso la porta libitinense, ricavata
nei vani sotto la gradinata del podio, ed ove si dispiegava il palco
delle rappresentazioni della Passione, della quale si distinguono gli avanzi. Ma
poichè la cappella rappresentata in quella veduta supera il piano del palco
scenico, e non potendosi ammettere che quello sconcio sia stato fatto all’epoca
delle rappresentazioni, dovrà dedursi che le stanze (delle quali si veggono due
finestre sulla porta del sacello) siano state aggiunte nel restauro del 1622, e
che prima del restauro la cappella fosse intieramente sotto il palco delle rappresentazioni.



Il ch. Armellini dice che la cappella di S. Maria della Pietà servì anteriormente
da guardaroba della Compagnia che rappresentava la passione di
N. S. Gesù Cristo. L’Adinolfi opina che il sacello della Pietà fosse la chiesuola
di S. Salvatore de Rota Colisaei. A me sembra che ambedue abbiano ragione,
e che un’opinione non escluda l’altra. L’Adinolfi fa derivare la denominazione
Rota Colisaei dall’arena dell’Anfiteatro; l’Armellini dalla vasca rotonda della
Mèta Sudante. Più giusta tuttavia sembra essere l’opinione dell’Adinolfi, poichè
presso la Mèta Sudante v’era una chiesa dedicata a Maria SS. detta De Metrio:
denominazione che lo stesso Armellini giudica «una corruttela della parola
de Meta». Laonde farebbe mestieri ammettere che la Mèta Sudante fosse chiamata
contemporaneamente con due nomi: cosa non facile a dimostrarsi. Che
per Rota Colisaei s’intendesse invece l’arena, mi pare potersi dedurre da quel
che si legge nel Catasto dei beni della Compagnia del Salvatore[716]. Troviamo
infatti che nella Ruota del Coliseo, poco lungi dalla chiesa di S. Salvatore,
eravi una grotta, detta anche casa, forno e luogo da conservare erbe secche.
Ora, attorno all’arena si può assai bene trovare il posto per questa grotta;
ma attorno alla vasca della Mèta Sudante no davvero!



Che poi su questa chiesina si fosse potuto stendere il palco scenico, e far
divenire essa stessa la guardaroba della Compagnia, si può argomentare dal
fatto dell’abbandono in cui cadde il detto sacello nel periodo che córse fra il
pontificato di Pio II e quello d’Innocenzo VIII; abbandono reso manifesto dal
decreto di Pio II, col quale egli toglieva le rendite alla chiesuola di S. Salvatore
de Rota Colisei e le donava a S. Eustachio.



Nè fa ostacolo la diversità del titolo della cappella, detta prima di S. Salvatore
e poi di S. Maria della Pietà, giacchè questa diversità è più apparente
che reale.







La cappella fu sempre dedicata al Salvatore: probabilmente nella sua primitiva
erezione (perchè più conveniente all’epoca — che io ritengo antichissima — come
ora procurerò di dimostrare) vi si dipinse il Salvatore crocifisso
con la Vergine a piè della croce.



Questa pietosa scena potè benissimo essere rappresentata tra il VI ed il
VII secolo, e a quei tempi faccio io risalire l’origine di quella cappella. Nè
mancano esempî, ed uno ne abbiamo d’epoca più antica ancora, nella scatola
d’avorio, cioè, che si custodisce nel Museo britannico, e che, come dice
il Kaufmann, ragionevolmente possiamo dire opera del secolo V. Nei restauri
posteriori vi si potè esprimere la morte del Salvatore ed il tenero dolore della
Vergine più pietosamente ancora, dipingendovi, cioè, il corpo del Salvatore
deposto dalla croce e giacente sulle ginocchia della sua SS. Madre: gruppo
chiamato per antonomasia la pietà. Poste queste considerazioni, le due denominazioni
si fondono in una. Non mi pare fuor di proposito ricordare qui
quanto scrisse il Martinelli nella sua Roma ex etnica sacra[717]: «S. Salvatoris
de Pietate in Campo Martio intra monasterium S. Mariae. Antiqua Urbis mirabilia
referunt hic fuisse imaginem Salvatoris quae dicebatur Pietas».



Alcuni vogliono che detta cappella si fosse appellata pur anche S. Maria
de Stara. Basano il loro asserto sul Registro dei possedimenti della Basilica
Lateranense[718], nel quale è menzionata la chiesuola con questo nome. Io congetturo
che questa denominazione non sia altro che una piccola variante del
titolo della cappella, chiamandola, cioè, «S. Maria de Salvatore;» e che trovandosi
questo secondo nome scritto abbreviato «S. Maria de Store» (e forse
malamente scritto), abbia potuto originarsi il titolo di S. Maria de Stara.



Comunque sia è certo che l’origine di questo sacello eretto nell’interno
dell’Anfiteatro Flavio dovè essere antichissima. Prima che il papa Giovanni XXII
istituisse l’Arciconfraternita del Salvatore, detta di Sancta Sanctorum (a. 1332),
quella cappella già esisteva. È ricordata durante il pontificato di Bonifacio VIII
(1294-1303) nel registro dei possedimenti della Basilica Lateranense; ed un secolo
innanzi (1192) la troviamo nominata nel libro «De Censibus» di Cencio
Camerario: «S. Salvatori de Rota Colisei VI den».



Io non conosco dati più antichi: forse ricerche accurate potrebbero somministrarli.
Tuttavia, l’esser certo che l’arena dell’Anfiteatro Flavio, fu bagnata
dal sangue dei Martiri[719], e lo esistere un cimitero cristiano addossato all’Anfiteatro
fra il VI e il VII secolo, appunto in quella parte ove internamente
sorgeva la cappella del Salvatore; ed il veder questa cappella ricavata in uno

dei fornici del piano terreno presso l’arena, e quindi allo stesso livello del cimitero
suddetto, (livello che nell’alto medio evo andò gradatamente sollevandosi,
come risultò dagli scavi del 1895)[720]; ed il trovarla finalmente registrata
tra i possedimenti dell’Arcibasilica Papale, tutto ciò mi fa ragionevolmente opinare
che, cessati del tutto i ludi fra il VI ed il VII secolo, presso l’arena del
Flavio Anfiteatro, in prossimità della porta libitinense, donde uscirono trionfanti
le spoglie insanguinate dei Martiri, si dedicasse un sacello al Re dei Martiri.
E questo fu probabilmente il nucleo del cimitero, la cui necessaria esistenza
fu giustamente accennata dal ch. P. Grisar[721].



Nella sua primitiva origine, probabilmente s’accedeva alla cappella dalla
parte del cimitero e non dell’arena, perchè a quei tempi il muro del podio
non poteva essere ancora distrutto; più tardi vi si accedette dalla parte interna:
e questo fino a che rimase in essere il palco delle rappresentazioni della
Passione, sotto il quale trovavasi la cappella. La porta perciò, che vediamo
nella tavola del Fontana, e che dà sull’arena, fu aperta nel restauro del 1622; e
ciò vien confermato nel permesso, dato dai guardiani dell’Arciconfraternita
del Salvatore, di poter cavare qualche travertino per far cunei e per le porte.



Lo studio di questa cappella, che può dirsi il centro della sacra zona formata
dalle chiese che attorniarono l’Anfiteatro Flavio, ci ha condotto a riconoscere,
con grandissima probabilità, la massima antichità possibile della venerazione
verso quel luogo consacrato dal sangue dei martiri; venerazione che
i moderni ipercritici[722] vorrebbero far credere un parto del pietoso zelo di
Clemente X e di Benedetto XIV. Almeno dicessero col Grisar[723]: «Furono i
secoli decimo settimo e decimo ottavo che per primi (?) cercarono di AVVIVARE
il ricordo dei martiri della fede cristiana fra queste solenni ruine!»



Fuori dell’Anfiteatro, dalla parte che guarda verso la via dei Santi Quattro,
vi era una piazza chiamata di S. Giacomo, a causa di una chiesa ivi
prossima dedicata a questo santo: «S. Giacomo de Coloseo». Ecco le parole
colle quali il Mellini[724] tratta di questo sacello: «Vicino al Colosseo si vede
un fenile il quale era prima la chiesa di S. Giacomo detta de Colosseo profanata
quasi ai nostri giorni. A questa chiesa la vigilia dell’Assunta s’incontravano
il clero lateranense e gli ufficiali del popolo romano, e quivi si risolveva
il modo di fare la processione dell’immagine del Salvatore....» Era

adorna di pitture, che furono copiate da Ferdinando Baudard e poi dal Guattani.
Fra quelle v’era una figura colossale di S. Giacomo apostolo sedente,
col bordone e un libro nelle mani[725].



Ivi sorgeva eziandio la casa dei Frangipani, la quale poi venne in dominio
degli Annibaldi. Relativamente alle case degli Annibaldi de Coliseo,
che dalla piazza di S. Giacomo corrispondevano entro l’Anfiteatro Flavio, ci
rimangono le seguenti notizie:



Nel 1365 l’ospedale del Ss.mo Salvatore comperò per trenta ducati la
metà di una casa appartenente a Cola di Cecco di Giovanni Annibaldi. «Questa
casa, dice l’Adinolfi[726], era o per se sola congiunta all’Anfiteatro Flavio,
o con altri suoi membri entrava perfin nel medesimo, giacchè contenendo
delle sale e delle camere, allorquando Giovanni di Branca e Mario Sebastiani,
guardiani della Compagnia del Gonfalone ebbero ottenuto da Innocenzo
Papa VIII la licenza di poter rappresentare entro il Colosseo la sacra ed
istorica tragedia della passione di nostro Signore, addimandarono questa casa
alli guardiani dello spedale suddetto Ludovico de’ Margani ed Alto de Nigris,
e assentendo anche i conservatori di Roma per questo unico e devoto fine
glie la concedettero».



Nel 1462 la parte della casa che guardava la piazza di S. Giacomo, era
diruta; la parte invece che internavasi nel Colosseo, era ancora in buono
stato di conservazione[727].







La suddetta chiesa di S. Giacomo de Coliseo profanata e ridotta a fienile,
come dice il Mellini e come pur si ricava dal Martinelli[728], il quale scrive:
S. Iacobi apud Colosseum erat ibi ubi est foenile cum imagine B. Mariae
V. in eius angulo; habebatque hospitale, quod ad Lateranum traslatum est,
et nunc dicitur ad Sancta Santorum, venne finalmente abbattuta nel 1815.



Il Marangoni[729] aggiunge che l’amministrazione e la cura di questa chiesa
e di questo ospedale l’ebbe l’Arciconfraternita de’ Raccomandati del Ssmo
Salvatore ad Sancta Sanctorum fino all’anno 1470. Lo deduce dagli statuti
rinnovati in quell’anno e confermati nel 1513, nei quali i guardiani dell’Arciconfraternita
s’obbligavano, sub juramento, di visitare una o due volte alla
settimana quell’ospedale. Lo stesso autore[730] assicura di aver letto, ma non
ricorda dove, che l’ospedale trovavasi negli archi superiori dell’Anfiteatro,

già chiusi dai Frangipani. «In effetto, dice, tutti i sei archi chiusi della elevazione
esteriore, sono anche murati al di dentro fra i pilastri del secondo
portico, sicchè formansi e si dividono due lunghi corridoi quanti portano i
sei archi, luogo attissimo per l’ospedale».



Il celebre letterato Francesco Valesio, senza però accennare alle fonti,
comunicò ad alcuni suoi amici che nei suddetti archi chiusi del Colosseo vi
era anticamente un monastero di monache[731].



Questo stesso asserisce il Bonet. Noi riportiamo la notizia soltanto in ossequio
alla ch. memoria del suddetto Valesio, ma siamo affatto incerti della
verità di essa.



L’Adinolfi[732] combatte energicamente queste opinioni. «È veramente
triviale (dice), e non pertanto meno curiosa l’opinione del Marangoni, che la
Società del Salvatore avesse governo non pur di questo tempietto ma eziandio
dello spedale che li era ammesso fra gli archi stessi del Colosseo, il quale
spedale dopo molti anni fusse trasportato al Laterano ove esiste; e dell’istessa
natura è quella di Francesco Valesio quando pretende nell’Anfiteatro Flavio
anticamente venisse aperto un monastero di monache. Rincrescendomi d’involgermi
in certe quistioni tra perchè la brevità del lavoro le rifiuta, e perchè
si concerta con scrittori di molto credito, non posso nondimeno tralasciarle
per la loro necessità e pel superchio rispetto all’altrui sentenza, sapendo per
prova che tutti gli uomini qualche fiata rimangono in inganno.



«A me dunque, che posi in disamina l’archivio della detta compagnia
anche coll’intendimento di veder meglio questa materia, pare la cosa assai
diversa e massime per due ragioni. La prima è che nell’archivio suddetto
non trovi menzionato alcun luogo dell’Anfiteatro rivolto all’uno e all’altro
uso. La seconda che questi pareri discendono dalla falsa congiunzione di due
idee, tra loro ben distinte. Nel trovar scritto spedale e monistero del Colisseo
s’intesero due fabbriche non già vicine ma entro quella orrevole dell’Anfiteatro
Flavio. Ora partendo da un principio stabile e certo dirò che avanti e
alquanto dopo il mille come è sconosciuta la chiesa di S. Giacomo, così al
pari il suo spedale di donne, l’edificamento del quale non sembra più antico
di quello di S. Angelo, ma piuttosto da esso originato, ed a lui assoggettato
e dipendente[733]. Per avventura venne aperto dai Raccomandati per maggior

comodo degli infermi[734], come meno lontana dalla parte più popolata di Roma,
e prova ne sia fra le altre quella, che, ingrandito lo spedale al Laterano non
fu chiuso nè quello, nè l’altro assai più picciolo di S. Pietro e Marcellino
chiamato lo spedaletto, ma tutti e tre correndo gli anni di Cristo 1383, a benefizio
del comune ricettavano malati[735].... Ma siccome lo spedale.... fu aperto
principalmente per donne[736], che ebbero bisogno nelle loro malattie di essere
servite da altre femmine, queste incominciarono prima a nominarsi offerte, e
costrette da necessità a dimorare e convivere in quel luogo, tennero vita a
seconda di qualche regola; da queste dunque o da altre povere donne ivi
raccolte, o come par meglio, e dalle una e dalle altre, venne a formarsi una
di quelle devote unioni ne’ secoli di mezzo appellate case sante.



«Le abitazioni di cotali donne, conchiude l’Adinolfi, erano contigue alla
chiesa di S. Giacomo che col suo spedale dispiccato dal Colosseo erano separate
affatto da questo edifizio. Conciossiacchè venendo ampliamente dai guardiani
Bernardo de’ Ricci e Paluzzo di Giovanni Mattei negli anni cristiani 1472,
costoro chiesero licenza ai maestri delle strade di chiudere un luogo intraposto
a quella chiesa e ad alcune possessioni dello spedale[737], ed in questa
concessione per verun modo si fa ricordanza di quell’edifizio del Colosseo,
nel quale secondo Valesio, era contenuto il loro monastero».


***


Oltre alla chiesa di S. Giacomo de Coliseo, erano molto prossime all’Anfiteatro
Flavio altre chiese, delle quali oggi non rimane alcun vestigio.



«Nell’andar direttamente per la via Maggiore seguitava, dopo il titolo
Clementino, la favolosa casa di Giovanni Papa VII; e verso l’Anfiteatro Flavio
per lo meno quattro altre chiesette»[738].



Il Lanciani[739] opina, e saggiamente, malgrado l’ipercritica dei moderni
Bollandisti[740], che nelle vicinanze del Colosseo, oltre a varie cappelle vi

fossero pur’anche sette chiese. L’opinione dell’illustre archeologo vien confermata
dalle scoperte e dai documenti; le prime ci hanno rivelato la esistenza
di alcuni oratorî o cappelle nelle vicinanze del Colosseo; i secondi ci
hanno conservato memoria di almeno otto chiese in quel dintorno.



Fra gli oratorî che circondavano il Colosseo, merita il posto d’onore
quello sacro a S. Felicita, martire romana, ed ai suoi figli. Quest’oratorio fu
scoperto nel 1812.



Il primo a parlarne fu il Morcelli nel 1812, poi il Piale nel 1817; anche
il Mai più volte nei suoi scritti parla di quest’oratorio; e poscia il Canova,
il Nibby, il Garrucci, il De Rossi, l’Armellini, il Marucchi, il Grisar, ecc. Non
è questo il luogo di descrivere ed illustrare quell’antichissimo oratorio: tanto
più che le sue pitture e le scoperte ivi fatte sono state già illustrate e pubblicate
da molti scrittori. Solo mi sia permesso intrattenermi alquanto sul
motivo della erezione di un oratorio sacro a S. Felicita, celeberrima martire
romana, in questo luogo; motivo che ha dato occasione a varie congetture.



Il De Rossi[741] propose la congettura che qui fosse la casa del marito di
Felicita, di nome Alessandro; argomentando l’ignoto nome del marito da
quello di uno dei figli, chiamato appunto Alessandro: e ciò lo ricava dalla
greca iscrizione a graffito in una parete laterale della stanza, dove, nonostante
l’incertezza della lettura, quello che al ch. archeologo sembra certo è, che
vi si legga: «Alexandri olim domus erat».



Il Grisar[742], benchè dica che in mancanza di sorgenti non ci è permesso
sciogliere la questione, pure a lui sembra che l’affermativa spiegherebbe meglio
la venerazione delle dame Romane per questo santuario: venerazione,
che viene espressa in un graffito del muro. Questa congettura però, a mio
modo di vedere, incontra non poche difficoltà; e tralasciatane per brevità
ogni altra, è certo che qui non potè essere la casa di una nobile matrona,
quale fu Felicita, nè del suo marito, nobile anch’esso; perchè non può dubitarsi
essere quest’oratorio parte dei sotterranei delle Terme di Traiano, che
altro non sono se non gli avanzi della casa aurea di Nerone[743].



Altri congetturano che questo sia il luogo immediato ove la Santa ed i
figli furono trattenuti per esser da quello condotti al martirio. Ma anche
quest’opinione incontra difficoltà. Se la sepoltura di Felicita e dei figli fosse
stata fatta sulla via Labicana o sulla Latina, non si avrebbe tanta difficoltà
ad accettare il parere di quegli scrittori. Ma è certo che la sepoltura di Felicita
e di sei dei suoi figli fu sulla via Salaria, e quella di Gennaro sull’Appia.
Sembra adunque troppo lontano il luogo della esecuzione della sentenza capitale

(che l’esperienza insegna prossimo al luogo della sepoltura) da quello
ove quei Santi sarebbero stati detenuti per esser condotti al martirio.



Altri opinano finalmente che questo luogo fosse la custodia privata, ove
la Santa ed i figli furono trattenuti nel tempo del processo. Ma gli atti c’indicano
il luogo preciso ove il processo si svolse, e questo è il Foro di Marte:
«Postera namque die, dicono gli atti, Publius sedit in Foro Martis et iussit
eam adduci», e dopo essa ad uno ad uno i figli. La distanza del luogo di
cui si parla dal Foro di Marte fa abbandonar la proposta congettura, senza
notare che, come ogni Foro ebbe la sua privata custodia, così l’ebbe pur
anche il Foro di Marte.



In questo stato di cose, sia lecito anche a me proporre una congettura,
che ricavo dalle circostanze di luogo, di tempo e di costumi.



È certo che all’Anfiteatro Flavio furono non poche volte condotti i rei
per esser puniti, e che anche i cristiani[744] furono là condotti, e non di rado,
più per provare la loro costanza nella Fede ed indurli a rinnegarla, che per
ultimo supplicio[745].



È certo eziandio che prossimo all’Anfiteatro vi dovè essere un luogo di
custodia per i rei destinati a subire il supplicio nell’arena dell’Anfiteatro
stesso. Ora quell’oratorio così prossimo all’Anfiteatro, nei sotterranei delle
Terme, sulla strada che menava all’Anfiteatro[746], e precisamente da quella
parte ove trovasi la porta Libitinense, per la quale s’introducevano i rei
nell’arena, non può negarsi essere stato luogo molto adatto allo scopo. E che
questo fosse veramente un luogo di custodia, lo dimostra, come nota il De
Rossi[747], la pittura stessa della Martire, ove le due figure effigiate in proporzioni
piccole per rispetto ai Santi, sono di carcerieri «Clavicularius carceris».



Posto ciò, non sarebbe, credo, azzardato il supporre che S. Felicita e figli
fossero ivi condotti per esser poi presentati alle belve nell’Anfiteatro, almeno
a provare ancora una volta la loro costanza. S. Felicita fu martire nel
principio dell’impero di Marco Aurelio, quando, cioè, la plebe gridava: «Christianos
ad leones!». Dopo la morte di Antonino le incursioni barbariche minacciavano
l’Impero; il Tevere uscì dal suo letto, e recò gravissimi danni;
Roma era in preda alla fame; la peste poco dopo devastò regioni: conveniva
cercar vittime a placar l’ira degli dèi; e queste vittime furono i Cristiani.
Era il grido del momento: «Christianos ad leones!»[748]. Felicita ed i figli
furono tra le vittime designate.







È vero che gli atti tacciano su ciò; ma conviene osservare che questi
atti sono brevissimi e semplicissimi. Essi altro non ci ricordano che l’esame
e la morte dei Santi; e se questo episodio dell’Anfiteatro non lo ricordano, fu
forse perchè non ebbe seguito. Dico forse non ebbe seguito, giacchè le Matrone
Romane perorarono presso l’Imperatore per la loro compagna, matrona
anch’essa «Inlustris»; e l’Imperatore M. Aurelio che, al dire di Dione[749],
di Capitolino[750] e di Erodiano[751], aveva orrore per i ludi cruenti dell’Anfiteatro,
accolse la domanda; e Felicita ed i figli furono liberati da questa
prova. La scritta che leggesi sul capo di Felicita nel dipinto del nostro oratorio:
«Felicitas cultrix Romanarum (matronarum)», come tutti convengono,
ce ne è una conferma. Quel cultrix, numero singolare, non si può riferire
alle matrone, come senza badarvi si è fatto; perchè queste sono in numero
plurale. Il Garrucci vide la difficoltà, e riferì quel cultrix ad una qualunque
Felicitas, devota della Santa omonima; costretto però ad aggiungervi: «votum
solvit», che non gli appartiene, come anche notò il De Rossi. Secondo
la mia opinione, quel cultrix esprime la gratitudine di S. Felicita verso le
Matrone Romane.



Sennonchè, come nota l’Allard[752], l’Imperatore, di fronte alla grande
agitazione popolare causata dal terrore superstizioso, liberando Felicita ed i
figli dalle zanne dei leoni, non potè a meno di rassicurar la plebe, ordinando
che il sangue destinato a placare l’ira degli dèi, invece che nell’Anfiteatro
fosse sparso in punti diversi di Roma. «Leur immolation, scrisse l’Allard[753]
parlando dell’iscrizione trovata nel 1732 nel cimitero di Processo e Martiniano,
POSTERA DIE MARTVRORVM, eut quelque chose d’exceptionnel: ils furent
les martyrs proprement dits, c’est-a-dire les victimes choisies entre tous les
chrétiens pour être sacrifiées à la colère des dieux, un jour où le fanatisme,
la superstition, la peur, voulurent à tout prix arroser d’un sang illustre divers
points de la ville de Rome».



Il De Rossi[754] scrive che il graffito greco, ricordante un Alexandri δόμος,
era scritto sull’intonaco primitivo anteriormente alle pitture cristiane; e che
nel medesimo intonaco si leggevano pure in graffito: «Achillis vivas» ed altri
nomi, come: «Cassidi, Maxi..., Saeculari....»; e sotto: «in de», che il De
Rossi lesse: «in Deo». Da questo Egli dedusse che nei graffiti del primo intonaco
si ha indizio del culto del luogo, anteriore alle pitture cristiane. E giustamente;

poichè tutti sanno che la parola domus nel linguaggio cristiano
ordinariamente significa oratorio, e le acclamazioni Vivas in Deo sono cristiane.



Conchiudo:



Fra gli oratori che circondavano il Colosseo, quello sacro a S. Felicita è
il più antico; e se (come assai bene lo dimostrò il De Rossi) le pitture cristiane,
rappresentanti la nostra Santa e i suoi figli, non sono posteriori alla
metà del secolo V (443), ed il culto di quel luogo è anteriore alle pitture, dobbiam
conchiudere che l’oratorio di S. Felicita e figli risale al IV secolo dell’êra
volgare.



E bene a ragione fu esso il primo; giacchè quel luogo era, come si disse,
la custodia per coloro che dovean essere esposti alle fiere nell’Anfiteatro: supplizio
che subirono non pochi cristiani. Difatti noi troviamo qui una domus
Alexandri; ed il vescovo Alessandro, sepolto ad Baccanas, fu (secondo gli atti
interpolati bensì ma in sostanza veritieri)[755] esposto alle fiere nell’Anfiteatro;
e così, chi sa che anche i nomi di Achille, Cassidio, Massimo e Secolare,
uniti a quelle cristiane acclamazioni, non siano anch’essi, nomi di Cristiani
damnati ad bestias nel Colosseo?....





Un altro oratorio fu scoperto negli scavi del 1895, fra residui di fabbriche
antiche, presso la nuova via dei Serpenti. Riporterò le parole del ch. Gatti, che
allora descrisse la scoperta[756]. «Sopra un muro curvilineo che trovasi alla distanza
di m. 44 del Colosseo in corrispondenza delle arcate XXXXIIII e XXXXV,
e costituiva l’abside di una piccola chiesa, si conserva la parte destra di una
pittura a fresco, onde quella parte era decorata. Nel mezzo della composizione
era rappresentata una figura seduta su ricco trono marmoreo, certamente
la Vergine Maria col Bambino Gesù nel seno. Non ne rimane che una piccola
parte della veste, e la fiancata sinistra del trono; il quale apparisce adorno di
musaici, secondo lo stile così detto cosmatesco. Genuflessa al lato del trono
medesimo è una piccola figura colle braccia sollevate in atto di preghiera.
Ha il capo tonsurato, e veste una casula di color rosso puro. È il ritratto di
colui che fece eseguire la pittura ad ornamento dell’oratorio. Segue l’imagine
poco minore del vero, di un santo barbato, in piedi, con tunica di color cenere,
stretta alla vita con una correggia di cuoio, e con corto mantello rossastro.
L’abito è monastico; ed è probabile che in questa figura sia effigiato
S. Benedetto. Ad essa doveva corrispondere un’altra simile figura dal lato destro
del trono, ove siede la Vergine. Il dipinto è contornato da riquadrature

in rosso: sulla fascia inferiore si veggono tracce di scrittura, con lettere di
color bianco. La composizione e lo stile del dipinto sembrano doversi attribuire
al secolo XIII o XIV.



«Nel campo della pittura si leggono i seguenti nomi di visitatori graffiti
con una punta:







Il Lanciani, pur dubitando, opina che questi avanzi di oratorio si debbano
attribuire alla chiesa di S. Maria de Ferrariis[757]; ma questa chiesa, come vedremo
quando di essa si parlerà, per documenti certi conviene collocarla altrove.
E poi, essendo la composizione e lo stile del dipinto del secolo XIII o
XIV, e non esistendo altri documenti che dimostrino la preesistenza della chiesa
(come tale) alle pitture suddette, l’opinante ben fece a dubitare di quella congettura.
È dunque per me un incerto oratorio. La pittura è stata trasportata
al Museo Nazionale.



Le chiese poi più vicine all’Anfiteatro Flavio, delle quali si ha memoria,
sono:



	1.º SS. Quadraginta Colisaei.

	2.º S. Maria de Ferrariis.

	3.º S. Giacomo.

	4.º S. Salvatore de Insula.

	5.º S. Salvatore de Arcu Trasi.

	6.º S. Maria de Metriis.

	7.º S. Nicolò de Colosso e Colisaeo.

	8.º SS. Abdon e Sennen.




I moderni Bollandisti[758] saltano a piè pari la questione intorno a queste
chiese, che, come vedremo, sono certamente esistite nelle vicinanze del Colosseo;
come pure tacciono degli oratorî, dei quali parlammo di sopra, benchè
quando essi scrissero fossero già scoperti. Rivolgono le loro armi contro S. Salvatore
in Ludo od in Tellure, e, contro S. Maria de arcu aureo, che nulla
hanno a vedere col Colosseo; e, costretti a parlare della chiesa dei Ss. Abdon

e Sennen, e non potendone negare resistenza, conchiudono con un «il est probable»
che la lettura degli atti abbia suggerito l’idea di erigere una chiesa
in loro onore in questo luogo.



Del resto, la esistenza di queste otto chiese e di questi oratorî attorno
al Colosseo serve a dimostrare la venerazione che, da secoli e secoli, prima
dell’epoca fissata dai Bollandisti per il culto di questo monumento — secolo
XVII — era prestata all’Anfiteatro, benchè le chiese e gli oratorî niuna
relazione diretta avessero coi martiri che in esso patirono: giacchè appunto
attorno a centri indubitabili di grande venerazione noi vediamo verificarsi il
fatto dell’aggruppamento di chiese ed oratorî di vario titolo; come, ad esempio,
attorno alle basiliche Lateranense e Vaticana, ed a quella Apostolorum
sulla Via Appia. Anzi questo fatto non solo si è verificato attorno a luoghi sacri
fin dalla loro origine, ma eziandio attorno a monumenti destinati per loro
natura ad uso profano, e divenuti poscia venerabili, presso i cristiani, per qualche
motivo speciale. Così attorno al grandioso edifizio delle Terme di Diocleziano,
sorsero le chiese di S. Salvatore in Thermis, dei Ss. Papia e Mauro, e
l’oratorio cristiano scoperto nel 1876 sul Monte della Giustizia (ove è ora la
dogana); e ciò, perchè gli altissimi muri di quella immensa mole erano stati
cementati, dirò così, dal venerando sudore di migliaia di confessori della fede.


I. Chiesa dei Ss. Quadraginta Colisaei[759].


Cinque furono in Roma le chiese sacre ai Quaranta Martiri di Sebaste.
Presso la chiesa di S. Maria Antiqua, scoperta a’ nostri giorni, v’ha una cappella
che il Wilpert considera come faciente parte della chiesa stessa, per essere
a questa assai vicina[760]. Nell’abside di questa cappella sono dipinti i
Ss. Quaranta Martiri; e la pittura è giudicata dallo stesso ch.º autore[761] non
posteriore al secolo VII. Nella stessa cappella Adriano I fece dipingere nel secolo
seguente gli stessi Santi in gloria.



Altra chiesa dedicata a questi Martiri fu sull’Esquilino, e propriamente al
Castro Pretorio. — Una terza ve n’era a breve distanza dal luogo ove ora è
la chiesa delle Stimmate, e si disse Ss. Quadraginta de Calcarario, e poi de
Leis. Un’altra ve ne fu, e v’è tuttora, nel Trastevere, e finalmente viene la
nostra. Da quest’elenco mi sembra potersi ricavare l’origine e la posizione
della nostra chiesa.







I Quaranta Martiri furono soldati, e noi troviamo che le chiese ricordate
sono presso le caserme militari. La cappella di S. Maria antiqua fu eretta per
la Coorte Palatina; la chiesa dell’Esquilino, per i soldati Pretoriani; quella di
Trastevere, nella celebre Urbs Ravennatium, per i marinaî di Ravenna, quella
situata a pochi passi dal luogo ove ora sorge la chiesa delle Stimmate, per i
militi dei Castra dedicati da Aureliano in Campo Agrippae[762]. La nostra dunque,

per i marinai di Miseno. Questo quanto all’origine: quanto alla posizione
poi, il quartiere dei marinai di Miseno fu tra S. Clemente ed il Colosseo; ivi
dunque dovremmo collocare la chiesa. E così è di fatto.







Il Lonigo la dice posta «lì attorno al Colosseo», fra la chiesa di S. Giacomo
e quella di S. Clemente. Dalla bolla di Eugenio IV[763], per la quale questa
chiesa e l’altra di S. Maria furono unite all’ospedale di S. Giacomo, risulta,

che era prossima a questo ospedale: «Sanctorum Quadraginta.... nec non
S. Mariae prope dictum hospitale consistentes». Nel Catasto dei beni dell’ospedale
di Sancta Sanctorum del 1462[764] si legge: «Item ecclesia Sanctorum
Quadraginta prope dictam ecclesiam (di S. Giacomo) que remansit unita hospitali
post cessum et recessum domi Johannis de Cancellariis». Ora il fabbricato
della chiesa e dell’ospedale di S. Giacomo si estendeva fino al principio
della via di San Giovanni. Qui dunque fu la chiesa dei Ss. Quaranta: vale a
dire, di fronte al quartiere dei Misenati.



Questa chiesa alla metà del secolo XV era in istato di totale deperimento,
e lo ricavo dalla citata bolla d’Eugenio IV (1433), nella quale, parlandosi delle
due chiese, di S. Maria de Ferrariis e dei Ss. Quadraginta, leggiamo: «Etiam
ruine deformitati supposite et fere prorsus destructa». Però sotto il Pontificato
di Pio IV (1559-1565) esisteva ancora perchè è ricordata nel catalogo delle
chiese, redatto sotto questo Pontefice. L’Adinolfi[765] opina che «vivo Sisto IV
fosse fatto titolo di Cardinale ed avesselo Pietro Foscari; e Pontefice Alessandro
VI il Cardinale Domenico Grimano e mantennesi tale trapassata anche l’età
fra li due». Che questa chiesa esistesse, trapassata anche l’età fra li due,
è certo; perchè, come ho detto, si trova ricordata nel catalogo di Pio IV; ma
che fosse elevata a Titolo ed assegnata ai Cardinali Foscari prima e poi Grimano,
non so come l’Adinolfi l’abbia potuto affermare: sappiamo infatti che
i due Cardinali suddetti ebbero a titolo S. Nicolò de Colosso o Colisaei, che è
lo stesso che S. Nicolo inter imagines[766]. Dalla seconda metà del secolo XVI
in poi, non si ha più memoria di questa chiesa[767].


II. Chiesa di S. Maria de Ferrariis.


Parlando dell’oratorio scoperto negli scavi del 1895, dissi esservi alcuni
i quali opinano, pur dubitando, che la chiesa di S. Maria de Ferrariis fosse
situata nel luogo di quel rinvenimento. Non ci è possibile accettare la loro

opinione, giacchè la posizione di questa chiesa viene esattamente indicata dall’Ordo
Romanus di Cencio Camerario[768], e dalla bolla di Eugenio IV, più volte
ricordata. Nel primo si legge: «Et dehinc usque ad S. Nicolaum de Colosseo,....
deinde usque ad domum Johannis Papae VII.... deinde usque ad angulum Sancti
Clementis». — Nella seconda, come già vedemmo, è scritto: «Nec non S. Marie
prope dictum hospitale S. Jacobi consistentis». La chiesa di S. Maria de Ferrariis
era dunque situata presso l’ospedale di S. Giacomo, il quale terminava
al principio della via attuale di S. Giovanni; era prima della casa della favolosa
Papessa Giovanna[769], che trovavasi, per chi va al Laterano, prima di
S. Clemente; era a sinistra della via suddetta, perchè ricordata con fabbriche
che sono da questa parte: in conclusione la chiesa di S. Maria de Ferrariis
era situata al principio della moderna via di S. Giovanni, e a sinistra di chi
va al Laterano.



Il Lonigo la pone fra S. Giacomo e S. Clemente.



La chiesa di cui parliamo è ricordata nel Catalogo del Camerario, nel
Codice di Torino e nel Catalogo del Signorili; poi scomparisce.


III. Chiesa di S. Giacomo.


Di questa chiesa già s’è parlato abbastanza: solamente qui aggiungerò
che negli scavi del 1895 venne a luce il cimitero dipendente da questa chiesa.
Ecco le parole che scrisse il ch.º Lanciani all’epoca della scoperta: «Sembra
che questo sepolcreto dipendente dalla chiesa ed ospedale di S. Giacomo del
Colosseo si estendesse per considerevole spazio, almeno sino al n. 2 in via di
S. Giovanni, dinanzi al quale, il giorno 5 aprile, si trovarono altri avelli addossati
a muri di bella cortina[770]. Stavano a soli due metri di profondità».
In nota poi aggiunge: «Una parte delle fondamenta della chiesa di S. Giacomo
è stata troncata dagli odierni scavi: e corrisponde nei particolari architettonici
al prezioso disegno dell’anonimo di Stuttgart f. 88, n. 237[771]. Ad essa
ed al camposanto si deve la conservazione dei cippi che chiudevano il marciapiede
e balteo del Colosseo, largo ben diecisette metri e mezzo».


IV. Chiesa di S. Salvatore de Insula.


Questa chiesa è ricordata dal Camerario col nome di «Salvatoris Insule
et Colosei»; nel Codice di Torino è detta: «S. Salvatoris de Insula, habet
1. sacerdotem»; e così pure vien chiamata nel Catalogo del Signorili.







L’Armellini[772] dice che non si trova altra menzione di essa, e la crede
addossata all’Anfiteatro: «Tracce infatti (egli scrive) di costruzione del medio
evo restano ancora presso uno degli archi del medesimo, dal canto della via
che conduce alla basilica Lateranense». Io però non posso convenire col
ch.º scrittore: l’aggiunto «Insule» del Camerario, e il «de Insula» del Codice
di Torino esclude l’idea di un addossamento della chiesa ad un edifizio.
O fu dunque la chiesa medesima per se isolata, e quindi «Insule» o «de
Insula»; ovvero fu inchiusa in uno di quei fabbricati, che, per essere affittato
a più famiglie nell’antichità, e forse anche nell’età di mezzo, eran detti
Insulae.


V. Chiesa di S. Salvatore de Arcu Trasi.


Con tal titolo è ricordata questa chiesa nel Codice di Torino; il Signorili
poi la dice: «ad Arcum Trasi». Non può cader dubbio sulla posizione di questa
chiesa: essa fu presso l’Arco di Costantino, se non forse a questo addossata.
L’anonimo Magliabecchiano[773] dice: «Arcus triumphalis marmoreus qui
dicitur de Trasi coram colosso in via per quam itur ad sanctum Gregorium,
fuit factus Costantino... et dicitur de Trasi quia in transitu viae est». Nella
Mesticanza di Paolo Liello Petnene[774] si legge: «Voglio scrivere la vita di
alcuno vostro Romano, a quali si vorria fare un simil arco trionfale, che fu
fatto a Costantino... il quale si chiama Arco de Trasi appresso a Coliseo».
Poggio Bracciolini, nella sua silloge, scrive: «De arcu Costantini, qui hodie
dicitur de Traxo».



L’Armellini, piuttosto che dal transito sotto ai fornici dell’Arco, opina
si debba derivare il vocabolo Trasi dalle statue dei Traci che ne adornano
l’attico[775].



La memoria di questa chiesa scomparse dopo il secolo XV.


VI. Chiesa di S. Nicolò de Coliseo.


La chiesa di S. Nicolò, scrive l’Adinolfi[776], dicesi da qualche moderno
«esser stata demolita ed essere stata nell’aia sulla quale è un locale, forse
fabbrica dell’Arciconfraternita di Sancta Sanctorum, lasciando sospesa la curiosità
del ricercatore di essa se questo locale stesse a destra o a sinistra della
via Maggiore». Però Cencio Camerario, nel ricordare i luoghi ove si facevano
gli archi sotto ai quali passava il Papa nella solennità del presbiterio, c’indica

il sito ove sorgeva questa chiesa. Dice infatti: «Et dehinc usque ad
S. Nicolaum de Colisaeo.... deinde usque ad S. Mariam de Ferrariis.... deinde
usque ad domum Johannis Papae VII.... deinde usque ad angulum Sancti Clementis»[777].
La chiesa di S. Nicolò stava dunque prima di quella di S. Maria
de Ferrariis; ed essendo, per quel che si è detto sopra, noto il posto di quest’ultima
chiesa, potremo con facilità stabilire il sito della chiesa di S. Nicolò.
Questa fu certamente vicina al Colosseo, da cui tolse il nome; e perciò la collocherei
a sinistra della via attuale del Colosseo, dove verso il Laterano ha
termine l’edificio dell’Anfiteatro. Qui infatti, negli scavi del 1895, si rinvenne
un lungo tratto di strada medievale, la quale, come nota il Gatti, era la via
per cui si passava nelle solenni processioni papali, e dove appunto si facevano
gli archi ricordati dal Camerario.



In questo luogo stesso e negli stessi scavi praticati nel 1895 si rinvenne
un grande masso rettangolare di travertino, sul quale era in parte conservato
l’intonaco primitivo dipinto. «Lo stile dell’affresco, scrive il Gatti[778] conviene
al secolo VIII in circa. Vi sono rappresentati due santi, in piedi col
nimbo circolare attorno al capo, vestiti di lunga tunica adorna di croci quadrilatere,
e coperti col pallio. Ambedue tengono la mano destra sollevata all’altezza
del petto; e mentre la figura a dritta sostiene una corona, l’altro
regge un libro aperto, sul quale è scritto:



INITIV SAPIENTI.......



«Si volle ripetere la sentenza: Initium sapientiae, timor Domini; mancato
però lo spazio per le ultime parole, queste furono rappresentate con piccole
linee ondulate. La pittura è molto deperita; e verso ambedue i margini
laterali della pietra manca quasi la metà delle due figure. In mezzo a queste
è dipinta, nascente dal terreno, una pianta con fiori simili a rose».



Questa scoperta mi sembra sia una conferma della mia supposizione: che
qui, cioè, fosse la chiesa di S. Nicolò de Colisaeo. Fu chiesa titolare; ed i due
Cardinali Foscari e Grimano (i quali furono insigniti di questo titolo) ce ne
sono la prova.



L’Armellini[779] afferma che questa chiesa era ancora in piedi sotto S. Pio V.


VII. Chiesa di S. Maria de Metrio.


Il Camerario, il Codice di Torino ed il Signorili ricordano questa chiesa;
ma dal secolo XVI in poi non se ne ha più memoria. Il Codice di Torino la

chiama «Sellaria de Metrio»; in una bolla di Urbano V è detta S. Maria de
Metrio[780]. I topografi non hanno saputo indicare il luogo preciso di questa
chiesa, e vi fu chi la collocò lontanissimo dal Colosseo; il Codice di Torino
però ce ne dà l’indicazione precisa, e la pone fra S. Salvatore de Arcu Trasi
e la chiesa dei Ss. Abdon e Sennen. Ora, conoscendosi il sito preciso della prima — Arco
di Costantino — e dell’ultima — Colosso di Nerone, — è chiaro che
S. Maria de Metrio fu alla Mèta Sudante o lì presso; e la voce Metrio (corruzione
evidente di Mèta) ce ne è la conferma.


VIII. Chiesa de’ Ss. Abdon e Sennen.


Questa chiesa fu eretta sul luogo ove furono gettate, dopo il martirio, le
salme dei gloriosi Martiri Persiani: vale a dire, ante simulacrum Solis, ossia
davanti al famoso Colosso Neroniano. Difatti, tra il basamento del Colosso ed
il tempio di Venere e Roma, al cadere del secolo scorso, si trovò una gran
quantità di ossa umane, le quali vengono a dimostrarci la presenza di un cimitero
svoltosi attorno a questa chiesa. Essa è ricordata dal Camerario, dal
Codice di Torino (il quale, come dicemmo, la nomina dopo la chiesa di S. Maria
de Metrio), dal catalogo del Signorili e da quello di Pio V, ritrovato dall’Armellini
negli archivi secreti del Vaticano. Da questo catalogo egli argomenta,
e giustamente, che la nostra chiesa durante il pontificato di Pio V non
solo era intatta, ma vi si compievano ancora gli atti di culto; poichè l’estensore
del suddetto catalogo nota esattamente lo stato materiale di ciascuna
chiesa, e di quella dei Ss. Abdon e Sennen nulla osserva[781]. Lo stesso chiarissimo
scrittore la suppone distrutta alla fine del secolo XVI o sugli inizî del
XVII secolo.





Ed ora, chiusa questa lunga parentesi, alla quale mi hanno condotto le
questioni sulle chiese di S. Salvatore de Rota e S. Giacomo, torniamo all’argomento.



I Pontefici, nel prender possesso della loro suprema dignità colla famosa
e solenne cavalcata alla basilica Lateranense, solevano ascendere il Campidoglio;
poscia, attraversato il Foro, passavano innanzi il Colosseo, e proseguivano
per la via che conduce al Laterano. Gli Ebrei erano in dovere di preparare
i soliti apparati e di ornare la strada dall’Arco di Tito fino all’Anfiteatro. S. Pio V,
nel possesso che prese il 23 Gennaio 1566, volle, con tutta la cavalcata, passare
per entro lo stesso Colosseo, come pure fece nella sua presa di possesso
Gregorio XIII[782].







Nel libro dei decreti del 1574 si trova il seguente decreto del Consiglio
secreto del 15 Ottobre (f. 548):



«Giovanni Battista Cecchini primo Conservatore propose: Perchè tutte le
opere cominciate deuono hauere il suo debito fine, però ce par necessario che
mancando ancora molta quantità di Trauertini per finire la restaurazione del
Ponte Santa Maria, et per adesso non se ne possono far venire et per questo
essendone detto che nel Coliseo ue ne è gran quantità sotto le ruine dò sonno
cascati et non sono in opera quali si potrebbero far cauare per questo bisogno.
Però l’habbiamo uoluto esporre alle S.S. V.V. acciò possino sopra di ciò
fare quelle risoluzioni che gli parrà».



«Decretum extitit omnium Patrum astantium assensu quod capiantur et
fodiantur expensis Po. Ro. omnes lapides mormorei et Tiburtini existentes in
ruinis amphitheatri Domitiani vulgo detto il Coliseo, diruti et nullo pacto coniuncti
et applicati dicto Amphitheatro, sed etiam effodi possint in omnibus
aliis locis publicis pro supplemento operis Pontis Sanctae Mariae sine tamen
praeiudicio aedificiorum antiquorum pro quibus exequendis curam habere debeat
magister Mathaeus architectus. Quoque omnes statuae et antiquitates quae
in dictis locis reperiantur sint ipsius Populi romani».





Il Sommo Pontefice Sisto V, fu uno dei Papi che più ricordi lasciò nell’alma
Città. «Costruì più Egli solo in cinque anni di pontificato, dice giustamente
il prof. R. Corsetti[783], che in più secoli la maggior parte dei suoi successori» — Poteva
dunque l’operosissimo Sisto V trascurare l’Anfiteatro
Flavio? Non era possibile: egli pensò ben tosto di far ivi grandiosi lavori,
onde conservarlo e renderlo nuovamente, in pari tempo, di pubblica utilità;
benchè con non lieve danno dell’integrità archeologica di quelle monumentali
reliquie, se tali lavori fossero stati eseguiti.



Ai tempi di Sisto V molti poveri di Roma non avean modo di vivere colle
loro fatiche: il lavoro scarseggiava; ed il provvido Pontefice escogitò la maniera
di sovvenire agli indigenti ed evitare che andassero mendicando per la
Città. Sul finire del secolo XVI, Sisto V dava incarico a Domenico Fontana, perchè
riducesse il Colosseo ad abitazione e lanificio; giacchè l’arte di lavorare la
lana era allora in Roma molto negletta. Il suddetto architetto fece il disegno
dell’edificio restituito nella sua originaria circonferenza: quattro porte od
ingressi con altrettante scale immettevano al monumento. Nel mezzo dell’antica
arena dovea sorgere una fonte: altre fonti dovean servire per il lavoro;
e per le abitazioni degli operai si destinavano i portici esterni, dando a ciascuno
di quelli, gratuitamente, due stanze. Gli altri portici dovean adattarsi

a stanze e a laboratorî. Già erasi intrapreso il lavoro: i commercianti di lana
avevano già ricevuto da Sisto V la somma di 15,000 scudi per la provvista
della materia da lavorarsi nel nuovo lanificio; quando la morte del Pontefice
venne a troncare l’attuazione di quell’opera[784]. «Se vivea un altr’anno solo,
dice il Fontana, il progetto sarebbe stato una realtà, con immensa utilità pubblica
e specialmente dei poveri». E il Mabillon[785] aggiunge: «Vixisset Syxtus V
et amphitheatrum, stupendum illud opus, integratum nunc haberemus!» — Ma
ascoltiamo le parole dello stesso Fontana[786]: «Acciò, iui si facesse l’arte della
lana, per utile della città di Roma, volendo che á torno per la parte di dentro
al piano di terra vi fossero le loggie couerte, et disopra scouerte, con le
botteghe, e stanze per abitatione per li lavoratori di detta arte, e che ogn’vno
dovesse hauer vna bottegha con due camere e loggia scouerta avanti à torno
tutto il teatro, hauendo già dato ad alcuni mercatanti scudi quindicimila acciò
cominciassero ad introdur detta arte, volendoci di più far condurre l’acqua per
far fontane per comodità di detta arte et per vso degli habitatori, e di già haueua
cominciato a far leuare tutta la terra che ni staua à torno et a spianar la strada
che viene da torre de Conti, et và al Coliseo, acciò fosse tutta piana, come hoggi
dì si vedono li vestigj di detto cauamento, et vi si lauoraua con sessanta carrette
di caualli, et con cento huomini, di modo che se il Pontefice uiueva anco un anno,
il Coliseo sarìa stato ridotto in habitatione. La qual opera si faceva principalmente
da N. S. acciò tutti li poveri di Roma hauessero hauuto da trauagliare, et da
viuere senza andare per le strade mendicando; poi che non aueriano pagato pigione
alcuna di casa qual voleva fosse franca, il saria stato di grand’vtile alla
pouertà, et anco ai mercatanti di lana, che haueriano smaltita la loro mercatantia
in Roma, senza hauerla da mandar fuori della città, con animo di fare
che detta città fosse tutta piena di artegiani di tutte le sorti».



Nell’archivio Capitolino[787], negli atti di Girolamo Arconio, notaro dei Conservatori,
troviamo: «A dì 21 di marzo 1594 — hauendo (i Conservatori) inteso
che certi di questi che lavorano di carniccia per fare la colla ceruona
haueuano occupato alcuni archi di sopra del teatro del Colosseo uerso Santo
Clemente.... li mandarono a farli mettere imprigioni, quali mostrarono che li
Guardiani... della compagnia del Confalone l’aueuano loro data licentia et affittato
per una libbra di cera l’anno».



Termineremo questo capitolo col riferire alcune scoperte fatte presso il
Colosseo verso l’anno 1594, delle quali ci dà notizia il Vacca[788]: «Accanto

il Coliseo, dice quest’autore, verso SS. Gio. e Paolo vi è una vigna, mi ricordo
(circa l’anno 1594) vi fu trovata una gran platea di grossissimi quadri di travertini,
e due capitelli Corintii; e quando Pio IV le Terme Diocletiane restaurò,
e dedicolle alla Madonna degli Angeli, mancandogli un capitello nella nave principale,
che per antichità vi mancava, vi mise uno di quelli: e vi fu trovata
una barca di marmo da 40 palmi longa, et una Fontana molto adorna di marmi,
e credetemi, che aueua hauto più fuoco che acqua; et ancora molti condotti
di piombo».







CAPITOLO SECONDO.
Il Colosseo nel secolo XVII.




Nell’archivio capitolino[789] troviamo che il 5 Agosto del 1639 «fu data
da’ ss. Conservatori licenza a Bramante Bassi di poter far cavare e ricercare
nel circuito del Colosseo ed altri antichi edifizî, colla condizione ivi apposta,
sopra la porzione tangente di quello che vi si fosse trovato». Il risultato delle
indagini fatte dal Bramante noi l’ignoriamo: sappiamo invece[790] che circa
cinque anni dopo (la notte seguente al 21 Maggio dell’anno 1644) crollarono
e caddero tre archi e mezzo dell’Anfiteatro, e che coi materiali caduti Urbano
VIII fece edificare il famoso palazzo Barberini.



Nell’anno 1671 si tornò all’idea di nuovamente servirsi dell’Anfiteatro per
darvi spettacoli pubblici, e specialmente la caccia di tori. Ad ottenere lo scopo,
faceva d’uopo il permesso del Card. Altieri ed il consenso del Senato Romano.
I signori Giuseppe Guicciardi e Giambattista Galante si rivolsero officialmente
a quegli e a questo, e l’ottennero. Ecco quanto si legge in un Memoriale dell’archivio
Capitolino[791]: «Anno 1671. Giugno. Registro di memoriale per la
concessione della facoltà richiesta da Giuseppe Guicciardi e Gio. Battista Galante,
di potere fare la caccia del toro dentro il Colosseo. Fu dato da questi
due il memoriale all’Eminentissimo Cardinale Altieri padrone, da cui fu rimessa
l’informazione a Monsignor Governatore di Roma, dopo la quale ne seguì,
che il Cardinale concedette la facoltà; indi esposero altro memoriale ai
ss. Conservatori del Popolo Romano per l’esecuzione della grazia di far giuochi
di tori ed altri animali nell’Anfiteatro, promettendo di farvi risarcimento
notabile e di grande spesa, quando i detti signori avessero prestato il loro
consenso. Quindi l’Eccellenze loro, in conformità dell’esposta concessione impetrata,
e non altrimenti, concedettero agli oratori, che potessero valersi per

sei anni delle parti del Colosseo spettanti al Popolo Romano, per potervi fare
i giuochi espressi, con condizione però, che non fosse impedito il transito, eccettuandone
solo il tempo de’ giuochi: e che per l’Eccellentissimo sig. Senatore,
Conservatori, Priore ed Ufficiali di Campidoglio, restasse palco e luogo capace
di 20 persone, del quale potessero valersi senza pagamento alcuno; qual decreto
fu fatto e sottoscritto a’ 23 di Giugno del medesimo mese ed anno».



Era già per mettersi in esecuzione il decreto, quando Clemente X, ad
istanza del P. D. Carlo Tomassi, credè bene annullarlo. Ecco in qual modo.



Il lodato Tomassi pubblicò successivamente due opuscoli sull’Anfiteatro
Flavio. In essi l’autore cercò di dimostrare la santità del luogo, la venerazione
in cui dovea tenersi, ed il rispetto che i fedeli dovean nutrire per quell’Arena,
già santificata dal sangue cristiano. Gli opuscoli del Tomassi produssero
il loro effetto: l’Anfiteatro fu tosto recinto da muri; s’allontanarono le
profanazioni; si mise nella maggior devozione possibile, e si principiarono gli
opportuni preparativi per solennizzare in esso la prossima ricorrenza dell’Anno
Santo (1675). In quella circostanza Clemente X fe’ dipingere nel Colosseo
varî quadri rappresentanti il martirio di alcuni eroi della Chiesa nascente.



Terminate le feste giubilari, il sullodato Tomassi pubblicò un altro opuscoletto
col titolo: Breve relazione dell’Anfiteatro, consacrato col sangue prezioso
d’innumerabili Martiri, serrato e dedicato ad onore de’ medesimi
l’anno del giubileo 1675. In questo opuscolo, l’autore, dopo aver trattato dell’uso
che erasi fatto dell’Anfiteatro nei passati tempi, riferisce quanto si progettò
e si fece nel Colosseo durante l’Anno Santo (1675). Ecco le sue testuali
parole: «È stato poi questo luogo in grandissima venerazione, e vi si rappresentava
ogni anno la passione del Signore: qual uso durò sino al tempo
di Paolo III. Ed il b. Pio V soleva dire, che chi voleva reliquie andasse a
prendere la terra del Colosseo, ch’era impastata col sangue de’ Martiri. Ed ai
tempi nostri, sono io testimonio, che ogni qualvolta sono ivi passato col signor
cardinale Ulderico Carpegna, questo piissimo signore ha sempre fatto fermare
la carrozza con fare la commemorazione de’ ss. Martiri, che ivi gloriosamente
trionfarono: e perciò sono stato sempre divotissimo di questo santo
luogo: e gli anni addietro con certa occasione feci una scrittura simile a questa,
colla quale ancora persuadevo i devoti volerlo serrare, per togliere molti
abusi che vi si facevano, e sacrarlo totalmente a’ ss. Martiri. Ebbe allora la
scrittura per divina misericordia il suo primario inteso effetto: ed ora ultimamente
il secondo, con modo affatto totale della Divina Provvidenza, essendosi
esibito a fare ciò spontaneamente il signor principe Panfilio (fu questo il principe
D. Gio. Battista Panfilio, signore piissimo e liberalissimo in fare elemosine
ed opere di pietà) cosa da me non aspettata, sapendo che questo signore teneva
tanti impieghi ed impegni di elemosine giornaliere....... Consultatone dunque

il negozio col sig. cavalier Bernino, egli, colla sua somma perizia e pari
pietà, stimando che questa era un’opera degnissima e necessaria, non solo per
la devozione a’ ss. Martiri, ma anche per la conservazione di una macchina,
che come mostrava la grandezza di Roma, così era anche l’idea dell’architettura
di questa; e che perciò non solo bisognava non toccare niente del vecchio,
ma neanche nasconderlo, deliberò che si serrassero solamente gli Archi
con alcuni muri forati, per potersi godere anco di fuori la parte interiore: e
per renderlo a tutti venerabile e santo si accomodassero due facciate, la maggiore
verso Roma di tre arcate, le prime tre inferiori per l’ingresso con tre
ferrate, e sopra quella di mezzo un’iscrizione, e ne’ tre archi superiori si ergesse
una gran croce, vessillo e trofeo de’ ss. Martiri; e che una simil facciata
si facesse anco d’una sola arcata, verso s. Giov. in Laterano, designando parimenti
nel centro del Colosseo, ove prima era l’ara, o altare ove si sacrificava
a Giove, un piccolo tempio, per non impedire la gran macchina, in onore
dei ss. Martiri. Si diede conto di tutto al sig. Cardinale Altieri, il quale ne
ricevè contento grandissimo; e per la buona spedizione dell’opera, assegnò al
sig. Giacinto del Bufalo, signore per la gran pietà e prudenza ragguardevole
a tutta la città, e con effetto ed affetto grandissimo ha ridotta l’opera quasi
al fine con applauso e devozione di tutta Roma; e molti non han lasciato, nè
lasciano di trascrivere le iscrizioni che sono le seguenti:



Nella facciata verso Occidente:



AMPHITHEATRVM FLAVIVM

NON . TAM . OPERIS . MOLE . ET ARTIFICIO

AC . VETERVM . SPECTACVLORVM . MEMORIA

QVAM . SACRO . INNVMERABILIVM . MARTYRVM

CRVORE . ILLUSTRE

VENERABVNDVS . HOSPES . INGREDERE

ET . IN . AVGVSTO . MAGNITVDINIS . ROMANAE . MONVMENTO

EXECRATA . CAESARVM . SAEVITIA

HEROES . FORTITVDINIS . CHRISTIANAE . SVSCIPE

ANNO JVBILARI . ET . EXORA . MDCLXXV.



Nella facciata verso san Gio. in Laterano:



AMPHITEATRVM . VVLGO . COLOSSAEVM

OB . NERONIS . COLOSSVM . ILLI . APPOSITVM

VERIVS . OB . INNVMERABILIVM . SS. MARTYRVM

IN . EO . CRVCIATORVM . MEMORIAM

CRVCIS . TROPHEVM

ANNO . JVBILARI . MDCLXXV.



Fin qui il devoto Tomassi.







Il progetto di erigere nel Colosseo un tempietto[792] non venne attuato, sia
per non ingombrare il centro dell’arena, sia perchè la chiesuola, detta della
Pietà (e della quale già parlammo), trovavasi ancora in istato di discreta conservazione.



I cancelli di ferro, che dovean chiudere i due ingressi, furono suppliti con
porte di legno; e sopra le iscrizioni ed i dipinti esterni, raffiguranti i Martiri,
furono erette due grandi croci. Tutti gli archi del primo ordine vennero murati,
lasciando in essi piccole feritoie, onde dai portici si potesse vedere l’interno
dell’edificio; e questa chiusura, attesa la grandezza dell’Anfiteatro, importò
una spesa non lieve. Sulla sommità dell’Anfiteatro venne eretta una
grande croce di legno, la quale varie volte fu atterrata dall’impeto dei venti
e successivamente rinnovata.



Con questi progetti e con questi lavori finirono le vicende del Colosseo
nel secolo XVII.







CAPITOLO TERZO.
Il Colosseo nel secolo XVIII.




Abbiam visto nel precedente capitolo che in occasione dell’Anno Santo
(1675) furono murati tutti gli archi interni dell’ordine inferiore dell’Anfiteatro
Flavio. Gli archi esterni però rimasero aperti, ed i portici seguivano ad essere
il ricettacolo dei malviventi. Onde impedire un tanto male, il Papa Clemente
XI[793] li fe’ chiudere: i portici furono ridotti a deposito di letame, collo
scopo di trarne il salnitro per la vicina fabbrica di polvere; ed a questo ignobile
uso servirono fino all’anno 1811.



Il 3 Febbraio del 1703 «per effetto del terremoto»[794] cadde un arco
dell’Anfiteatro[795]; e coi materiali caduti e con quelli rinvenuti nella fondamenta
delle case dei Serlupi, si costruì la scalinata del porto di Ripetta. Il
Valesio[796], il Fea[797], ed il Cancellieri[798] descrivono la caduta di quest’arco;
anzi quest’ultimo scrive che, essendo caduti tre archi del secondo recinto del
lato del monte Celio, e trattandosi di mettere in vendita i caduti travertini,
il Papa credè più espediente assegnarli per la scalinata di detto porto. Il
ch. Lanciani[799] dice che «nei rogiti originali dei notarî della Camera Apostolica[800]
esiste un’apoca di appalto pel risarcimento della strada carrozzabile
che dall’arco di Settimio saliva alle stalle del Senatore ed alla piazza del
Campidoglio; nel qual contratto si permette a mastro Domenico Pontiano che
debba valersi delli massicci o mura cadute del Colosseo».







L’anno 1714 l’erudito mons. Bianchini domandava ed otteneva dal papa
Clemente XI il permesso di praticare uno scavo nell’arena dell’Anfiteatro,
onde rinvenire il piano o livello primitivo di essa arena. Il lavoro non fu ingente,
giacchè alla profondità di 25 palmi tornò in luce l’antico pavimento
formato di grosse ed ampie lastre di travertino.



Nonostante la chiusura degli archi, fatta nel 1675, e la diligenza spiegata
onde conservare le reliquie del nostro insigne monumento e delle sue memorie;
pur nondimeno, e per l’ingiuria dei tempi e per la malizia degli uomini,
pochi anni dopo, gran parte di quei muri di chiusura erano a terra. La vastità
dell’edificio ed i suoi nascondigli furono nuovamente il richiamo della
gente immorale e ladra; e non v’ha chi ignori quanti e quanto gravi disordini,
specialmente di notte, vi si tornassero a perpetrare.



Non lungi dal Colosseo eravi un ospizio eretto dal ven. P. Angelo Paoli,
carmelitano. Questi, fin dalla sua celletta, osservava attentamente gli eccessi
ed i disordini che si commettevano nell’Anfiteatro, ed escogitava ogni mezzo
onde eliminare tanto scandalo. Si decise finalmente di darne relazione particolareggiata
al Pontefice Clemente XI, nella speranza che questi volesse rimediarvi.
Il desiderio del P. Paoli venne soddisfatto; verso l’anno 1714 ottenne
un sussidio pontificio; raggranellò anche altre elemosine; e con questo danaro
fe’ riparare i muri che chiudevano gli archi esterni; rinnovò i cancelli degli
ingressi secondarî, e ai due ingressi principali fece mettere solidi portoni di
legno[801]. Restaurò parimenti i muri di chiusura degli archi interni, i quali
erano stati danneggiati dalla caduta di alcuni archi. Circa quest’epoca nella
parte interna del primo arco, presso l’ingresso occidentale dell’Anfiteatro, fu
dipinto un rozzo quadro della città di Gerusalemme e della crocifissione di
Cristo; ed intorno all’arena, in varî punti del podio, vennero erette 14 edicolette,
sormontate da croci e con pitture rappresentanti i notissimi misteri della
Via-Crucis[802].



Il detestabile abuso che i malviventi facevano di un santo venerando edificio,
stimolò l’architetto Carlo Fontana[803] ad elaborare un progetto il quale
tendeva a rendere l’Anfiteatro un luogo assolutamente sacro, edificandovi un
tempio dedicato ai SS. Martiri. Il progetto fu pubblicato all’Aia nel 1725, ma
non fu messo in attuazione. Fra le tavole dimostrative dell’opera del Fontana,

ve n’è una (la V) che rappresenta l’interno del Colosseo nello stato in cui
trovavasi a quei tempi. Nel fondo dell’arena, verso il Laterano, si vede una
rozza chiesuola innanzi alla quale sorge una croce[804].



Nel 1741 la custodia della piccola chiesa della Pietà era affidata a Francesco
Boufort (di Parigi), il quale se ne vivea tranquillamente nell’attigua casetta.
I dediti alla malavita ed i ladri non vedevano nè potevano vedere di
buon animo il Colosseo ben chiuso; e presto tornarono a far pertugi sui muri
di chiusura. La notte dell’11 Febbraio dell’anno 1742 il disgraziato Boufort fu
vittima degli audaci malfattori. Varî di questi penetrarono nella sua abitazione:
gli assestarono sette pugnalate, e gli rubarono i suoi modesti risparmi. Lo
sventurato romito sopravvisse miracolosamente alle ferite, ma rimase impedito
nella mano destra.



Onde evitare la continuazione di simili eccessi, il generoso papa Benedetto
XIV sborsò nell’anno 1743 una vistosa somma; e con questa furono restaurati
(ancora una volta) i muri che chiudevano gli archi, e fortificati gli
ingressi principali e secondarî; e si restaurò inoltre il piano superiore, sopra
ed intorno alla chiesuola.



Il sullodato Pontefice ordinò in pari tempo a Mons. Simonetti, Governatore
di Roma, la pubblicazione del seguente




EDITTO.



RANIERO SIMONETTI ARCIVESCOVO DI NICOSIA, DI ROMA E SUO DISTRETTO GENERALE
GOVERNATORE, E VICE-CAMERLENGO.



«Invigilando sempre più con pia sollecitudine la Santità di N. S. Benedetto
XIV felicemente regnante a fare, che da quest’alma città di Roma, che
con il buon esempio deve servire di norma e di regola a tutte le altre del
mondo cristiano, venga rimossa ogni occasione di offesa di Sua Divina Maestà
e di pubblico grave scandalo, ha considerato essere molto indecente, che l’antico
Anfiteatro, volgarmente detto il Colosseo, luogo degno di tutta la venerazione
per la memoria di tanti ss. Martiri, che in difesa della fede cattolica,
spargendo il proprio sangue, vi hanno gloriosamente riportata la palma del
martirio, venga profanato da taluni figli d’iniquità, che prevalendosi dell’opportuno

comodo che a lor presentano e la solitudine del luogo e i molti nascondigli
che in esso sono, vi commettono gravi eccessi. Quindi è che, con
ordine datoci a bocca, ci ha comandato di pubblicare il presente Editto, da
durare a beneplacito suo e della Santa Sede Apostolica, con cui, inerendo alle
pie pontificie e supreme determinazioni, ordiniamo e comandiamo, che in avvenire
niuna persona di qualsivoglia stato, condizione, grado e sesso, benchè
Ecclesiastica, Claustrale e Regolare, abbia ardire di trattenersi, sì di giorno
che di notte, a mal fine in detto Colosseo, sotto pena, se sarà uomo, di tre
tratti di corda da darglisi in pubblico: e se sarà donna, della pubblica frusta,
oltre le pene pecuniarie da imporsi all’uno ed all’altra a nostro arbitrio; dichiarando,
che per l’incorso di tali pene, sarà sufficiente che siansi portati in
tal luogo a mal fine, e così possa legalmente presumersi da altre congetture,
e dall’escludersi, che vi siano portati per altra causa.



«Ma se poi questo mal fine avrà avuto il suo pieno effetto, e vi avranno
commesso qualche eccesso e delitto, vogliamo che le suddette pene possano
estendersi a nostro arbitrio; rispetto agli uomini, alla galera ad tempus, o
perpetua, ed in quanto alle donne, alla rilegazione a tempo, o perpetua, ed
anche agli uni ed alle altre a quella della vita, secondo la qualità e circostanze
de’ casi e dei delitti che avranno commessi.



«E siccome per ovviare a simili inconvenienti, la San. Mem. di Clemente
XI fece cinger di muri li primi archi di detto Anfiteatro, e munir di
cancelli, quelli, che servir doveano per l’ingresso delle carrette e bestiami che
vi portano il letame per servizio della fabbrica de’ salnitri, così la Santità di
Nostro Signore, dopo aver fatto riattare detti muri in quelle parti, ove o per
l’ingiuria dei tempi o per colpa di chi ha desiderato avervi l’ingresso, erano
devastati, ci ha ordinato di dover proibire, come facciamo con il presente
Editto, che in avvenire niuna persona di qualsivoglia stato, grado, condizione
e sesso, come sopra, abbia ardire di rompere, disfare, anche in piccola parte,
per qualunque causa e fine detti muri, e che li carrettieri, stabiaroli, conduttori
di bestie, o qualunque altra persona, a cui spetti l’aprire e richiudere i
cancelli che vi sono, non possano in alcun tempo, sì di giorno come di notte,
tanto nell’entrare che nell’uscire, lasciarli aperti, sotto pena in ambedue li casi
di tre tratti di corda, da darglisi in pubblico irremissibilmente, ed altre pene,
anche corporali più gravi a nostro arbitrio, secondo la qualità e circostanze
de’ casi che potessero darsi, o per causa delle rotture di detti muri, o per li
cancelli suddetti lasciati aperti.



«Avverta pertanto di prontamente ubbidire ciascuno a quanto si dispone
nel presente Editto, mentre contro li trasgressori si procederà irremissibilmente
alle imposizioni delle pene, ancorchè non fossero presi in fragranti dalla corte,
ma per inquisitionem, ex officio, ed in ogni altro modo; volendo, che il presente

Editto, pubblicato ed affisso ne’ luoghi soliti, obblighi subito ciascuno,
come se gli fosse stato personalmente intimato».



Dato dal Palazzo della nostra solita residenza questo dì 8 Febbraio 1744.



R. Simonetti, Arciv. di Nicosia  

Governatore e Vice-Camarlengo.



Bernardino Rossetti

Notaro per la Carità.





Il 1750 non era già lontano; e i fedeli, volendo solennizzare con qualche
novità l’Anno Santo, stabilirono di fondare nel Colosseo una Congregazione o
Compagnia laicale, composta di soggetti civili. Progettarono quindi di erigere
sul piano restaurato da Benedetto XIV un grandioso tempio, di rinnovare le
14 edicole della Via Crucis, e restaurare le parti fatiscenti dei portici e delle
scalinate dell’Anfiteatro. Non tutti questi progetti si attuarono, ma la devozione
verso quel luogo andava nondimeno ogni dì più crescendo. Nell’anno 1749
il Papa Benedetto XIV consacrò l’arena anfiteatrale alla memoria della Passione
di Cristo e dei suoi martiri. A perenne ricordo dell’Anno Santo, fe’ incidere
su marmo quell’iscrizione che già il papa Clemente X aveva fatta imprimere
sul bianco intonaco[805], e che dice:



✠



ANPHITHEATRVM . FLAVIVM

TRIVMPHIS . SPECTACVLISQVE . INSIGNE

DIIS . GENTIVM . IMPIO . CVLTV . DICATVM

MARTYRVM . CRVORE . AB . IMPVRA . SVPERSTITIONE

EXPIATVM

NE . FORTITVDINIS . EORVM . EXCIDERET . MEMORIA

MONVMENTVM

A . CLEMENTE . X . P . M .

ANNO . IVB . MDCLXXV

PARIETINIS . DEALBATIS . DEPICTVM

TEMPORVM . INIVRIA . DELETVM

BENEDICTVS . XIV . P . M .

MARMOREVM . REDDI . CVRAVIT

ANNO . IVB . M . DCCL . PONT . X[806].



Rinnovate le 14 edicole della Via-Crucis su i disegni di Paolo Posi, senese;
il Vicegerente mons. Ferdinando M. De Rossi, il 27 Dicembre del 1749,

fece la benedizione dei quadri, e nel centro dell’arena si eresse una croce.
S. Leonardo da Porto Maurizio, dell’Ordine dei Minori, dimorante nel convento
di S. Bonaventura al Palatino, diè tosto principio all’esercizio della Via-Crucis.
Il popolo accorse numeroso al pio appello di S. Leonardo, e Benedetto XIV,
con chirografo del dì 8 Gennaio 1752, donò al Sodalizio degli Amanti di Gesù
e Maria, le edicole suddette.



In certi giorni stabiliti, l’Arciconfraternita recavasi processionalmente al
Colosseo per praticare l’esercizio della Via-Crucis: la processione era preceduta
dalla croce, la quale veniva portata dal direttore del Sodalizio, che era
sempre un Cardinale.



Il 19 Settembre dell’anno 1756 il card. Guadagni, Vicario di Sua Santità,
celebrò la messa con comunione generale nell’Anfiteatro. Un numero straordinario
di sodali d’ambo i sessi e di altri fedeli si accostò ai sacramenti: a
tutti si diè una medaglia benedetta.



Le comunioni così dette generali, si seguirono a fare nel Colosseo (ed anche
con maggior solennità) negli anni seguenti; e i Sommi Pontefici Benedetto
XIV e Clemente XIII annessero a quella pratica l’indulgenza plenaria.





Ridotto il Colosseo a luogo sacro, potè meglio conservarsi; e a questo
fatto si deve se si salvarono dalla completa distruzione almeno le reliquie di
un edifizio che fu mai sempre l’oggetto dell’ammirazione universale, ed un
soggetto fecondo di profondi studî e ricerche di famosi archeologi ed architetti,
i quali, come è noto, ci lasciarono interessanti lavori e saggi commenti.







CAPITOLO QUARTO.
(Secolo XIX).
Il Colosseo restaurato e fatti contemporanei ivi avvenuti.




Nell’anno 1805, il ch. Guattani[807] scriveva: «Qual’altra mole teatrale
vi potè essere più machinosa dell’Anfiteatro Flavio? E qual vi è ora più superba
ed imponente rovina? Basta vederla per non iscordarla mai più. Il pittoresco
che il tempo nel distruggerlo vi ha insensibilmente introdotto, l’ha
resa poi sì vaga ed interessante, che si giunge da molti a non desiderarne il
restauro. Potrebbero contentarsi l’età future di vederlo nello stato presente;
ma lo sfacelo si avanza a gran passi: di qua ad un secolo se ne anderà
il resto dell’interior tessitura, e farà d’uopo ai curiosi di ricorrere al
Serlio, al Desgodetz, al Fontana, al Overbek, al Piranesi, al Marangoni, al
Maffei, al Morcelli, al Carli, ecc.».



Le previsioni del Guattani sarebbero oggi una triste realtà, se il Colosseo
non fosse stato diligentemente ed opportunamente restaurato dai Papi del secolo
XIX. Ai tempi infatti in cui egli scriveva (a. 1805), la venerabile mole
dei Flavî trovavasi in uno stato lamentevole. Non v’era chi non prevedesse
la sua prossima rovina. La caduta poi dell’intera fascia esterna dell’angolo
verso il Laterano era inevitabile ed imminente.



Pio VII, amante qual fu degli antichi monumenti, non potè trascurare la
più grandiosa reliquia della grandezza romana; e sollecitamente ordinò l’edificazione
del solido e grandioso contrafforte, il quale, fino ad oggi, noi ammiriamo.
Il portentoso ed opportuno lavoro reca giusta maraviglia ad ogni intelligente
visitatore, sia per la sua solidezza, sia per l’indiscutibile difficoltà
dell’impresa. Il colossale contrafforte, tutto in opera laterizia, fu infatti costruito
quando le pietre ed i massi dell’edificio eran già slegati e prossimi a
cadere. Il lavoro riuscì, ripeto, solidissimo, ma l’urgenza impedì all’illustre

architetto di dargli (come più tardi si fece in un altro contrafforte o sperone)
la forma primitiva dell’edificio.



Poco dopo il ritorno di Pio VII dal triste esilio, e precisamente nell’anno
1815, il pacifico Pontefice rivolse di nuovo i suoi sguardi verso il Colosseo,
ed ordinò che si restaurasse la sua parte interna. Le cure avute dall’operoso
Pontefice per le parti superstiti del nostro Anfiteatro, ci vengono
ricordate dalla seguente iscrizione marmorea:



PIUS VII P. M.



ANNO VII[808]



L’esempio generoso di Pio VII fu imitato dal suo successore, il quale
nell’anno 1828 fe’ edificare un contrafforte verso la Mèta Sudante. Leone XII
affidò la direzione di questo lavoro all’illustre architetto romano Giuseppe
Valadier, il quale fece ricostruire in opera laterizia la metà dell’arco LV ed
i due archi seguenti, dando ad essi, in pari tempo, la forma e lo stile originale
del monumento (V. Fig. 7ª). A perpetua memoria di questo grandioso ed
utile lavoro, fu affissa l’epigrafe marmorea che dice:



LEO XII PONT. MAX.



ANN. III



Anche il Sommo Pontefice Gregorio XVI ebbe cura dell’insigne monumento
dei Flavî. A questo Papa deve Roma la ricostruzione di sette arcate
ed il restauro del terzo portico (originariamente interno ed oggi esterno) dell’Anfiteatro[809].
Il ricordo di quest’opera l’abbiamo nella seguente iscrizione:



GREGORIUS XVI



PONT. MAX.



ANNO XIV






***


A pag. 22 dell’operetta intitolata «L’Arcicofraternita di S. Maria dell’Orazione
e Morte e le sue rappresentanze sacre»[810], scritta dal sig. Augusto
Bevignani, leggo: «Un caratteristico progetto ventilato allora (nel 1832)
e degno di essere ricordato fu d’adibire nientemeno il Colosseo a cimitero
provvisorio! Il card. Bernetti, segretario di Stato, con lettera particolare e
riservata in data 22 Aprile 1832, al segretario di Consulta ne caldeggiò la
proposta perchè molto economica la sepoltura in quell’arena ed adiacenti ambulacri
per essere il monumento appartato e sacro alla religione[811]. Ma la sacra
Consulta prescindendo da tutte le viste in linea d’arte rispose in data 2 Maggio
non potersi adibire quel monumento a tale scopo per i sotterranei continuamente
inondati dalle acque disperse o fluenti dai colli circostanti, perciò
d’ostacolo alla pronta decomposizione dei cadaveri, e per la mancanza di
ventilazione essendo circondato da cinque colli i quali avrebbero impedito la
dissipazione degli effluvî che si sarebbero riversati sulla città attesi i venti
meridionali che vi dominano».




Fig. 7.ª







***


Fortificata e resa sicura la parte superstite del vetusto edificio, i Romani
ed i visitatori nazionali e stranieri poterono tranquilli aggirarsi a lor agio tra
quegli imponenti avanzi; ed i fedeli accorsero più copiosi a seguire i confratelli
del Sodalizio dei devoti di Gesù Cristo al Calvario, i quali praticavano
ancora il pio esercizio della Via Crucis nell’interno del Colosseo. Questa commovente
funzione ci fu elegantemente descritta dal marchese Luigi Biondi[812],
Presidente della Pontificia Accademia Romana di archeologia. Incomincia così:



«Ne l’arena del Flavio Anfiteatro,

Ove ai feri spettacoli frequente

Correva un tempo il popolo idolatro,

  Adunata vid’io turba dolente

D’entrambi i sessi e di ciascuna etade,

La verde, la matura e la cadente».





E chiude:



«Santa Religïon! gli aspri costumi

Tu raddolcisci, e fai stille di pianto

Versar, dove correan di sangue fiumi.

  Ed or, vestita in bianchissimo ammanto,

Del sacro loco sei fatta custode,

E mite siedi alla gran croce accanto.

  E par che il guardo tuo quasi rannode

Le smosse pietre, e la gran mole i danni

Sprezza del tempo, ch’ogni cosa rode.

  Da l’alta cima sua s’affaccian gli anni,

E in lustri uniti, e in più secoli accolti

Batton le pietre co’ lor ferrei vanni.

  Ma son da la tua voce in fuga volti,

Che imperïosa questi accenti move:

Fino ai vostri odi, che già furon molti,

  Ite, ch’or sacro è il loco, itene altrove».





Mercè questi grandiosi restauri, poterono pei lor fini servirsi del Colosseo
i demagoghi della rivoluzione romana. L’Anfiteatro Flavio, che nel corso di
tanti secoli n’avea vedute d’ogni sorta entro il suo recinto: lotte feroci e sanguinarie,
vittime innocenti immolate, assalti guerreschi, dolenti e devote rappresentazioni,
infami gesta di malviventi; una sola cosa non avea ancor veduta....
una scena comica... e la vide.







Il 23 di Marzo dell’anno 1848 il Colosseo fu teatro di una frenetica adunanza
popolare; ed ecco come la descrive Alfonso Balleydier[813]. «Avvertito
(il Popolo Romano) sino dal giorno innanzi che avrebbe luogo al Coliseo una
grande riunione popolare onde deliberare sui mezzi di salvare la patria in
pericolo, si reca in massa nell’arena dei gladiatori e dei martiri. Era il 23 di
Marzo. Sul cielo di Roma rischiarato da bellissimo sole di primavera, non
appariva un sol nuvolo; sul volto dei Romani brillante d’entusiasmo non si
vedeva segno di mestizia; i soldati della guardia civica, i membri dei circoli,
la nobiltà, la borghesia, i principi, gli artigiani e i proletarî, erano colà tutti in
un gruppo disposto coll’istinto artistico degli Italiani: qui il domenicano colla
veste bianca e il lungo mantello nero; lì il cappuccino colla barba lunga rinchiusa
nel cappuccio di lana scura; di quà l’abate col piccolo manto corto ed
elegante; di là gli alunni dei collegi colle sottane turchine, rosse, violette,
scarlatte e bianche, formavano un mosaico umano, e accanto il militare, la
cui splendente uniforme facea contrasto col semplice e pittoresco abbigliamento
Trasteverino, e le donne di ogni ceto completavano il quadro somigliante
ad una decorazione o comparsa teatrale. Teatro magnifico era infatti
il Coliseo con le sue ruine, le grandi sue rimembranze e folto uditorio ritto
sotto alle bandiere. Superbo spettacolo, momento solenne! Allora un uomo di
alta statura, un prete vestito da Barnabita si avanza tra la folla che gli apre
libero il passo, e in atto drammatico si dirige verso il pulpito sacro, ove due
volte per settimana un povero frate di S. Bonaventura viene a narrare con
lagrime e singulti alla gente del volgo i patimenti dell’Uomo-Dio. Questo
prete, di andatura fiera è il principale personaggio del dramma che si prepara,
è un frate ambizioso, una meschina copia di Pietro l’Eremita, è il P. Gavazzi.
La parte che ha da fare gli addice e l’abito che indossa accresce l’illusione
della scena. Un lungo manto nero, in cui si avvolge in atteggiamento
artistico, gli copre la toga nera, stretta alla vita da una larga cintura dello
stesso colore. Una croce verde, rossa e bianca gli appare sul petto; l’ampia
fronte è scoperta; ha sul viso tutti i segni di un’espressione maschile e robusta;
i lunghi capelli neri disciolti gli scendono sul collo; ha uno sguardo
da ispirato, gesto armonioso, voce sonora. Eccolo a predicare la crociata dell’indipendenza
italiana»......



Terminata l’entusiastica arringa del P. Gavazzi, sale il sacro pulpito, divenuto
tribuna politica, un contadino di nome Rosi; dopo il quale parlarono
il Masi, segretario del principe di Canino, poi un giovane prete, il general
Durando, un frate Conventuale francese, di nome Stefano Dumaine, il general
Ferrari e finalmente lo Sterbini. Non è qui il luogo di narrare tutti i colpi di

scena che in quella giornata vide svolgersi nella sua arena l’Anfiteatro Flavio.
Bastami aver accennato il fatto.



Dopo il proprio consolidamento, il Colosseo incominciò ad offrire grato
spettacolo ai Romani ed ai forestieri colla fantastica illuminazione delle sue
rovine a fuochi di bengala. La prima volta, per quanto io sappia, fu nel 1849,
allorchè il 21 di Aprile, la Repubblica Romana, per festeggiare il Natale di
Roma, fece illuminare a bengala tutti i monumenti, dal Campidoglio al Colosseo[814].
Questa festa fu descritta dal cav. Pompili-Olivieri nell’opera «Il
Senato Romano nelle sette epoche di svariato governo, da Romolo fino a noi»[815],
in questa guisa: «Il governo fece illuminare il Foro Romano, gli archi trionfali
che vi esistono e tutti gli avanzi della basilica di Costantino (creduta da
alcuni il tempio della Pace) e dell’Anfiteatro Flavio. Vi furono ancora copiosi
fuochi di bengala, che ne’ magnifici archi, specialmente del Colosseo, facevano
un effetto veramente magnifico. Nel mezzo dell’arena del Colosseo rallegravano
la moltitudine i concerti musicali, ed il canto degli inni patrî riscaldava
mirabilmente lo spirito del partito liberale, il cui grido di Viva la Repubblica
eccheggiava sonoro nelle grandiose vôlte dell’immensa mole. Non mancarono
fra gli applausi oratori estemporanei che rammentavano al popolo le
vetuste glorie di Roma ed infervoravano al suo governo repubblicano».



La fantasmagorica scena del Colosseo, rischiarato da quella luce variopinta,
piacque tanto, che da allora invalse l’uso, e si conserva tuttavia, di
ripeterla in fauste circostanze, come, ad esempio, per la venuta in Roma di
Principi esteri o per una straordinaria affluenza di forestieri nell’alma Città:
talchè può dirsi non passi anno che il Colosseo non venga illuminato a bengala.
L’effetto dell’illuminazione, contemplata specialmente dalla cavea, è mirabile:
sembra di assistere all’accensione di un cratere vulcanico. Molti però
a questa viva luce, preferiscono il pallido chiaror della luna, alternato dalle
nere ombre delle rotte vôlte e degli sfondi delle grandi arcate.



«Nel 1852 Pio IX riparò l’ingresso (imperatorio) verso l’Esquilino[816],
davanti il quale vi fu in origine un portichetto sorretto da colonne scanalate
di marmo frigio; e restaurò in quella stessa parte varie arcate del portico
interno»[817], spingendo i lavori fino al piano del porticale alla sommità della
cavea. Di questi grandi restauri parlò il Canina, che ne fu il direttore, nella
tornata della Pontificia Accademia Romana di Archeologia, il 7 Aprile 1853;

ed in questa occasione, scrive il Segretario P. E. Visconti, il Canina rinnovò
all’Accademia l’invito di voler accedere sul luogo per osservarli, siccome
fu in effetto deliberato che seguisse»[818].



Anche questo lavoro ci viene ricordato da una lapide, che dice:



PIVS IX PONT. MAX.



ANN. VII



e dalla seguente epigrafe[819]:



PIVS . IX . PONT . MAX .

QVVM . PARTEM . MEDIAM . AD . ESQVILIAS . CONVERSAM

VETVSTATE . FATISCENTEM

RESTITVENDVAM . ET . MVNIENDAM . CVRASSET

MEMORIAM . RENOVAVIT

ANNO . MDCCCLII . PONT . VII



Dopo la breccia di Porta Pia (20 Settembre 1870) nell’interno del Colosseo
ebbe luogo un meeting, nel quale si scelsero i rappresentanti della Giunta
provvisoria di governo.



Venuti i monumenti di Roma nelle mani della R. Sopraintendenza agli
scavi delle Antichità, il Comm. Pietro Rosa (a. 1871) fe’ togliere dalle mura
del Colosseo «il pittoresco (?) ammanto di verdura, con 420 specie di piante,
che da secoli lo ricopriva»[820], e che formerà il soggetto della prima Appendice
di questo nostro lavoro.



Nel carnevale del 1874 una società di buontemponi ideò di rappresentare
o meglio parodiare nel Colosseo gli antichi giuochi. Ma il Senatore Scialoja,
Ministro di Pubblica Istruzione, non ne diè il permesso.



Dopo i restauri fatti dall’immortale Pio IX, il Colosseo non è stato più
riparato. Eppure la parte alta della muraglia esterna[821] è molto meno sicura
di quanto si creda!....







CAPITOLO QUINTO.
Scavi eseguiti nell’Anfiteatro Fiavio
dal 1810 sino ai nostri tempi.




Prima d’incominciare la narrazione degli scavi regolarmente eseguiti
nell’Anfiteatro Flavio a fin di studiarlo e conoscerlo in tutte e singole le sue
parti, mi si permetta di ricordare un tentativo, quasi direi preistorico, fatto nel
secolo XV.



Nell’«Excerpta a Pomponio, dum inter ambulandum cuidam domino
ultramontano reliquias ac ruinas urbis ostenderet», il cui testo genuino fu
rinvenuto dal De Rossi nel codice Marciano latino[822], e divulgato negli Studi
e Documenti di Storia e Diritto[823]; al f. 25º si accenna «a scavi, nel corso
dei quali furono scoperte le cloache che solcano in vario senso il substrato
dell’Anfiteatro, come pure il largo marciapiede che lo attorniava, scoperto
nuovamente nel 1895»[824].



Gli scavi intrapresi nel Colosseo dal Governo Francese, rappresentato dal
barone Daru, Intendente della Corona, furono fecondi di buoni successi. Si
lavorò indefessamente per lo spazio di quattro anni circa: la direzione degli
scavi fu affidata al famoso architetto romano Valadier, e lo sterro dell’arena
si eseguì con inappuntabile regolarità. Fu allora che si rinvenne il podio, il
passaggio di Commodo, gli ipogei dell’arena, ecc. Questi ultimi consistevano
in tre pareti concentriche al podio, delle quali la più vicina a questo era
formata da una serie di pilastri egualmente distanti fra loro; in due ambulacri
racchiusi dalle dette pareti, ed in altri cinque ambulacri centrali, tre
rettilinei e due mistilinei, i quali fiancheggiavano quattro serie di bottini o
pozzi, come più piace chiamarli, che, per la loro uniforme regolarità, indicavano
d’essere stati fatti per uno scopo determinato (V. Fig. 8ª).








Fig. 8.ª








La costruzione di questi muri appartiene evidentemente ad epoche diverse;
giacchè mentre alcune parti sono d’opera quadrata di massi regolari
di travertino e tufo, nell’insieme presentano quella costruzione irregolare
(formata di pietre e laterizio), che apparisce sovente negli edificî dei tempi
della decadenza. La varietà di costruzione e la promiscuità di materiali usati
in una stessa opera, furono l’origine di vivaci dispute e di disparate opinioni
fra i dotti, le quali noi per ragion di storia riporteremo in succinto, ed esporremo
in fine il nostro parere.



Vi fu chi opinò che quelle costruzioni fossero coeve all’Anfiteatro o del
tempo di Tito, e che poscia fossero state risarcite da Basilio. Altri le giudicarono
dell’epoca dei Frangipani. Altri finalmente opinano nè esser quelle
contemporanee all’edificazione dell’anfiteatro nè dell’età di mezzo, ma della
fine del secolo II o degl’inizî del III. La prima opinione fu difesa dal Bianchi,
coadiuvato nella parte archeologica dal Prof. Lorenzo Re, i quali basarono
la loro tesi:



1º Sulle regolarità dei pozzi, donde, dissero, uscivano le gabbie che
racchiudevano le belve.



2º Sul fatto che il podio era munito di «macchine versatili, reti e denti
lunghissimi sporgenti sull’arena»[825].



3º Sul passo di Erodiano[826], nel quale leggesi: ἀναῤῥιπτέιν (sursum mittere,
sursum iacere).



Il Bianchi prevenne l’obiezione che gli si potea facilmente rivolgere, ricordandogli
le naumachie narrateci da Suetonio e da Dione; e, disprezzando
soverchiamente e con poca equità la fama storica del secondo, asserì che
una sola naumachia ebbe luogo nell’Anfiteatro Flavio; quella cioè che si diè
ai tempi di Domiziano; ed aggiunse che, anche ammettendo altri combattimenti
navali, questi non osterebbero alla sua opinione, imperocchè, dice,
quattro piedi d’acqua possono sostenere qualunque barca; e con ripari
provvisori si potè impedire che l’acqua penetrasse negli ambulacri e nei
portici.



Il difensore della seconda opinione fu l’avv. Fea[827], il quale asserì ostinatamente
che l’arena del Colosseo non fu giammai sostrutta, e che le sostruzioni
che noi vediamo son opera dei bassi tempi, e precisamente dell’epoca
dei Frangipani. Il Fea procurò provare il suo asserto coi seguenti argomenti:







1º Il podio, ammessa l’arena sostrutta, sarebbe stato alto appena dieci
piedi. Malgrado dunque le rotule, i denti e le reti, la sua altezza era insufficiente
a salvare gl’Imperatori, i Pretori, ecc. dai salti delle tigri e dalla
proboscide degli elefanti.



2º Un’arena sostrutta è affatto inadatta per le naumachie.



3º Finalmente il piano rinvenuto, disse, non può essere il vero e primitivo
livello dell’arena; ma questo devesi ricercare in maggiore profondità.



Il Masdeu[828] tentò di conciliare le due opposte opinioni: scrisse a questo
scopo 21 lettere, ma ricevè ai suoi scritti un’acre risposta dall’avvocato
Fea[829].



Il Nibby, nelle Aggiunte al Nardini[830], propendè per l’opinione difesa dal
Fea; ma nella sua pregievolissima opera Roma nell’Anno MDCCCXXXVIII
cambiò d’opinione, e scrisse:



«Le testimonianze di Suetonio e di Dione apertamente dichiarano che
nell’Anfiteatro Flavio vi si diedero combattimenti navali sotto Tito e sotto
Domiziano. Stando.... ai fatti riconosciuti, e dando il peso dovuto all’autorità
degli antichi scrittori, parmi doversi stabilire, che da principio, sotto Tito e
Domiziano, quando vi si diedero giuochi navali, l’arena era di livello più basso
e non sostrutta; che Traiano nel restauro fatto nell’Anfiteatro comprese ancora
il lavoro di alzare l’arena al piano attuale, per mezzo di sostruzioni regolari
essendo crollate pe’ terremoti avvenuti sotto Teodosio II e Valentiniano
III nel quinto secolo, e sotto Teodorico sul principio del sesto furono
risarcite secondo lo stile di quei tempi da Lampadio e da Basilio prefetti di
Roma; così si dà ragione della diversità delle costruzioni, così pure si comprende
HARENAM AMPHITHEATRI . . . . RESTITUIT, e quella della lapide di
Basilio: ARENAM ET PODIVM QVAE ABOMINANDI TERRAEMOTVS RVINA
PROSTRAVIT . . . . RESTITVIT: così chiaramente s’intendono i passi di
Petronio, Erodiano e Calpurnio. Il primo nel Satyric. c. IX dice: non taces
gladiator obscoene quem de RVINA ARENA DIMISIT. Erodiano raccontando
le cacce date da Commodo appunto in quest’Anfiteatro, così si esprime: λεοντων
δε ποτε εξ ὑπογαιων ἑκατον αναρρ’ ιφδεντων, ισαριδμοις ακοντιοις παντας απεκτεινεν: ed una
volta essendo stati lanciati su dai SOTTERRANEI cento leoni con altrettanti
strali tutti li uccise: finalmente Calpurnio, ecl. VII, v, 69, esclama:



Ah trepidi quoties nos Descendentis arenae

Vidimus in partes ruptaque voragine terrae

Emersisse feras!









Il Lanciani, come altrove dicemmo, opina che, almeno fino dal principio
del secolo III, l’arena lignea fosse pensile sulle proprie sostruzioni; ed aggiunge[831]
che «Pausania nel cap. 12 delle ΗΛΙΑΚΩΝ § 4, registra fra le
grandi opere di Traiano in Roma, καὶ Θέατρον μέγα κυκλοτερὲς πανταχόθεν[832],
cioè l’Anfiteatro Flavio. Dalla quale inesatta asserzione del geografo alcuni
hanno voluto trarre indizio di restauri avvenuti sotto l’impero dell’ottimo
Principe, dei quali non si ha altrimenti notizia. Il Nibby R. A. I, 421, suppone
che Traiano abbia costruito gli ipogei dell’arena, ma questa è supposizione
gratuita[833]. Sul piano dell’abaco di un capitello a foglie d’acqua, caduto
dal vertice dell’Anfiteatro in fondo all’arena, rimangono le casse di nove lettere
di metallo, alte m. 0,37 spettanti ad iscrizioni monumentali:







«Il capitello, prosegue, è dei tempi bassi: e non reca maraviglia il vederlo
scolpito con masso di marmo appartenente a più antico edifizio, forse
all’arcus divi Traiani della region prima, le spoglie del quale servirono ad
abbellire il vicino Arco di Costantino»[834].



Il Canina, finalmente, congettura che la costruzione dei muri degli ipogei
suddetti sia dell’epoca di Severo Alessandro.



Alle varie opinioni già esposte mi sia lecito aggiunger la mia.



La sostruzione dell’arena è talmente necessaria ad un anfiteatro, che se
questo ne fosse privo, perderebbe, quasi direi, la sua speciale caratteristica.
Immaginare infatti un edificio anfiteatrale senza gl’ipogei dell’arena, sarebbe
lo stesso che immaginar un corpo animato senza gli organi interni. La vita,
dirò così, dell’anfiteatro si svolgeva negl’ipogei, e si manifestava sull’arena;
e non mi sembra plausibile l’opinione o la supposizione che Vespasiano abbia
voluto erigere il suo celeberrimo Anfiteatro senza l’arena sostrutta. Poteva
per avventura mancare nell’Anfiteatro per eccellenza, costruito in pietra,
e, giusta l’idea d’Augusto, media urbe, ciò che ebbero fino i temporanei che
lo precedettero? Petronio, scrittore dei tempi Neroniani, dice: «non taces
gladiator obscoene, quem de ruina arena dimisit?» e poco dopo: «ergo

me non ruina terra potuit haurire . . . . . . . . aufugi iudicium, arenae
imposui»[835].



Io opino adunque che l’arena fosse sostrutta fin dal principio, e che
avesse un livello più basso di quello a cui fu poi elevata.



Sennonchè, a cagione delle naumachie (le quali positivamente si rappresentarono
due volte nel nostro Anfiteatro), l’arena fu da prima sostrutta stabilmente
con muri, oppure con un’armatura lignea da potersi rimuovere all’occorrenza?
La seconda ipotesi è inammissibile per molte ragioni, che credo
qui inutile addurre perchè gli scavi decisero la questione.



Nei muri degl’ipogei si sono rinvenuti avanzi tuttora al posto di massi
regolari di travertino e tufo, che sono la materia adoperata in grandissima
copia nella costruzione dell’Anfiteatro, e specialmente nei siti ove richiedevasi
maggior solidità. I due portici esterni sono stati costruiti di pietra tiburtina,
ed i muri che nel piano terreno formano i cunei delle scale e dei passaggi,
sono composti d’intelaiature di massi di travertino, racchiudenti specchi
in parallelopipedi di tufo. Di questo parere fu eziandio Lorenzo Re, il quale,
nelle sua Illustrazione e difesa delle Osservazioni dell’architetto Pietro Bianchi
sull’arena e sul podio dell’Anfiteatro Flavio, dice: «Fig. 8, 9, 10. Porzioni
delle sostruzioni dell’arena in bellissima costruzione di grandi pietre rettangolari
uniforme perfettamente alla generale costruzione dell’Anfiteatro»[836].



Se le sostruzioni dell’arena avessero potuto o no impedire l’esecuzione
delle naumachie, lo vedremo allorquando si parlerà di queste.



Gli scavi, oltre all’averci indicato negli avanzi dei muri primitivi l’originaria
sostruzione stabile dell’arena, ci hanno pur anche manifestato l’antico
suo livello.



Il muro di perimetro dell’ipogeo ha in ogni quadrante dell’ovale una serie
di otto grandi nicchie arcuate, a fondo piano, larghe m. 3 e profonde oltre
un metro[837]. Dalla fronte di ciascuno dei trentasei piloni che sostengono
gli archi, sporgono due mensoloni di travertino, i quali si trovano 3 metri
circa sotto il livello attuale dell’arena: tra una mensola e l’altra, nella fronte
del pilone, v’è un’incavatura verticale, a piè della quale è murato un masso
di travertino, lungo quanto è grosso il pilone; l’incavatura poi sarebbe atta
a ricevere una trave (V. Fig. 9ª).



Dall’imposta degli archi in su, per tutto il giro dell’ovale, vedesi un taglio
praticato nella fronte delle nicchie: taglio, che riduce alla metà circa la

profondità delle vôlte, la sommità delle quali è ripresa (dove più dove meno,
secondo che occorreva) con archi di mattoni. Nel fondo di ciascuna nicchia,
dal piano superiore delle mensole in giù, v’è un’apertura rettangolare, a
guisa di piccola finestra, addossata al pilone, larga m. 0,70 circa, la quale ha
un grosso architrave di pietra tiburtina.




Fig. 9.ª








Nella parte inferiore delle nicchie si vedono addossate ai piloni per tutta
la loro profondità due piccole spalle, sulle quali son gettate volticelle a sesto
scemo, terminate in fronte da archi. Le vôlte, l’estradosso delle quali trovasi
ora al piano inferiore delle mensole, otturano, per la metà circa, l’altezza
delle aperture ora descritte nel fondo delle nicchie. La costruzione laterizia
dei piloni e del fondo delle nicchie è dell’epoca di Vespasiano, e quindi contemporanea
all’edificazione del monumento; mentre la costruzione degli archi
scemi, delle piccole spalle e della ripresa delle vôlte è discreta anch’essa,
ma d’epoca posteriore a quella dei Flavî.



Sarei di parere che il taglio nella parte superiore delle nicchie e le volticelle
sceme con le loro spalle riportate, sia un lavoro eseguito contemporaneamente
ai pilastri di opera quadrata di tufo, per formare dietro di essi
un passaggio.



Che le trentadue nicchie appartengano alla primitiva disposizione della
parte infima dell’Anfiteatro, oltre alla costruzione dei muri, ce lo manifesta
quella serie di pilastri che noi vediamo costruiti di massi di tufo, collegati
fra loro con architravi della stessa materia, i quali, a breve distanza dalle
mensole, si ergono fin quasi al piano attuale dell’arena, disposti con regolarità
fra loro, ma con nessuna rispetto alle mensole stesse ed ai piloni retrostanti;
dichiarandoci quei pilastri, col complesso di tutte le circostanze concomitanti,
che essi furono costruiti posteriormente ai piloni, e che questi e le
mensole avevano a quel tempo perduto il loro scopo.



Io congetturo pertanto che, ai tempi di Vespasiano, sopra i mensoloni
fossero collocate orizzontalmente attorno attorno delle grosse travi, sulle quali
e sui muri di opera quadrata degli ipogei riposassero altre travi che sostenevano
il tavolato dell’arena. Posta la mia supposizione, detratte dal dislivello
che v’è tra il piano delle mensole e quello dell’arena attuale (che è
il medesimo dell’antica rialzata) le grossezze delle travi e del tavolato, ne
segue che il livello dell’arena primitiva era più basso di quello dell’arena
posteriormente rialzata, di circa due metri, e che l’ipogeo ebbe in origine
un’altezza di circa tre metri e mezzo[838]. E siccome il podio nella sua primitiva
costruzione non fu più basso di quello che ora lo vediamo (poichè i
muri che sostengono la gradinata del podio suddetto e le scale che conducevano
al ripiano dei senatori, sono di assoluta costruzione Vespasianea); così
dovrà concludersi che il ciglio superiore del parapetto del podio all’epoca
dei Flavî distava dal piano dell’arena di circa sette metri.



Disposte le cose in tal maniera, risulta pure che gli archi impostati su i
piloni rimanevano quasi del tutto fuori del livello dell’arena; ed io credo che

questi, muniti di grate, servissero verosimilmente a doppio scopo: tanto, cioè,
per dar luce all’ipogeo, quanto, e principalmente, nell’esecuzione delle naumachie
come a suo luogo vedremo.



Le incavature poi, che appariscono nella fronte dei piloni fra le mensole
dovettero servire, come giustamente osservò il Gori, a ricevere le travi che
sostenevano la grande rete.



Un rozzo graffito antico (V. Fig. 10ª) rinvenuto negli scavi eseguiti nel 1874
dal Comm. Rosa negl’ipogei dell’arena, ha tutto l’aspetto di una rappresentazione
della fronte primitiva del podio. Così anche parve al Gori[839], e corrisponde,
quasi direi, a capello col risultato dei miei ragionamenti. È questo un
frammento di lastra marmorea su cui si veggono in graffito, una presso l’altra,
cinque arcate di un sesto poco inferiore al semicircolo, munite d’inferriate;
sopra queste vi sono pure in graffito linee che formano una transenna enorme
relativamente agli archi sottoposti; e sembra che in essa si sia voluto rappresentare,
in modo rozzamente convenzionale, la grande rete del podio. Al
di sotto delle arcate poi rimane la parte superiore di due figure, le quali ci
ricordano probabilmente i bestiarî. La riproduzione che presento a Fig. 10ª è
tratta dall’opera del Gori.




Fig. 10.ª








Per ciò che riguarda il piano dell’arena, esso fu evidentemente rialzato.
Noi non sapremmo precisare l’epoca; ma possiamo con ogni certezza affermare
che ciò avvenne dopo il regno di Domiziano. Pausania, nell’elenco delle
opere fatte da Traiano, dice: «theatrum magnum undequaque rotundum»,
ossia l’Anfiteatro Flavio. Varî scrittori, basandosi su questo passo, opinarono
che l’arena fosse stata rialzata da quell’Imperatore. Ed invero, la serie di
pilastri di opera quadrata di pietra tufacea, che noi vediamo disposti regolarmente
a brevissima distanza dal primitivo muro di perimetro dell’ipogeo
(la cui costruzione ben s’addice ai tempi Traianei), e la riflessione che, abbandonata
dopo la morte di Domiziano l’idea della naumachia nell’Anfiteatro,
si fosse ben presto pensato a sollevare il piano dell’arena, troppo profondo,
affinchè gli spettatori potessero godere completamente le rappresentazioni
gladiatorie e venatorie, sembrano favorire l’opinione di quei dotti.



L’espressione di Pausania però è troppo ampia, e fuor di questa, come
osserva il Lanciani, non se ne ha altrimenti notizia. Comunque sia, dal complesso
delle cose a me pare che l’arena prima dell’incendio avvenuto nel regno
di Macrino già fosse rialzata.



Molte parti dei muri dell’ipogeo si vedono risarcite in opera laterizia di
un carattere conveniente agl’inizî del secolo III. Questi restauri furono fatti
probabilmente da Eliogabalo e da Severo Alessandro, dopo l’incendio. Vi si
ravvisano poi evidentemente le riparazioni eseguite nel secolo V da Teodosio
II e Valentiniano III, ed i restauri fatti da Teodorico sul principio del
secolo VI.



L’idea finalmente proposta da alcuni, i quali vorrebbero che anche i
Frangipani abbiano fatto dei lavori nell’ipogeo, non mi pare possa avere
fondamento. All’epoca dei Frangipani l’arena era la piazza del castello: ora
perchè questa piazza fosse ben livellata non occorreva altro che interrar
gl’ipogei!...





Scoperta l’arena, si volle ricercare l’antica cloaca che dall’Anfiteatro
portava le acque al Tevere, passando per la valle del Circo Massimo. Il lodato
Fea[840] oppugnò questo progetto per essere, dice, «in esecuzione difficilissimo
e costosissimo per tanto tratto di strada». Ideò invece di ripristinare
la Mèta Sudante, e rendere con quell’acqua e relativa costruzione di
fontane un vantaggio ai cittadini di quel rione. La spesa, secondo i calcoli
del Fea e del muratore Lezzani, sarebbero state tenuissime; grande invece
l’utilità pubblica.







Nessuno di questi progetti fu messo in esecuzione; anzi nel 1814 il Governo
ordinò di ricoprire gl’ipogei, eccettuandone il passaggio di Commodo.



Nel 1874, ad istanza del Comm. Rosa, si ripristinarono gli scavi nel Colosseo[841].



A settentrione, sotto il podio, tornarono in luce i tre ambulacri circolari,
già scoperti dal Valadier; ed il Gori[842] s’affrettò anch’egli a dare il suo
giudizio sull’epoca di quei muri. «Questa costruzione, dice, che poco si adatta
colla regolarità usata nelle fabbriche del primo impero, dimostra che gli ambulacri
vennero edificati dopo il terremoto del VI secolo (?), in un’epoca cioè
in cui erano in decadenza, per la irruzione dei barbari, tutte le belle
arti» (V. Fig. 8ª).



Da quel che sopra si è detto giudicherà il lettore quanto sia giusto il
parere del Gori!...



Alla profondità di circa tre metri apparvero 32 delle 72 mensole di travertino,
sporgenti dai piloni delle nicchie poc’anzi descritte (V. Fig. 9ª).



In questo stesso scavo tornarono in luce i cripto-portici, il pavimento, le
bocchette[843], le scale, ecc., di cui già parlammo nel capit. III, Parte I, ed i
residui seguenti:



1º Varî rocchi marmorei, due dei quali di giallo antico.



2º Fusti di colonne, basi e capitelli.



3º Frammenti d’iscrizione, i quali riporteremo all’App. II di questo
lavoro[844].



4º Lucerne fittili, tra le quali una cristiana. L’Armellini[845] così la descrive;
«Fra la varia suppellettile tornata alla luce degli sterri dell’arena
nell’Anfiteatro Flavio, merita particolar attenzione una lucernina cristiana
adorna di storiche e pregevoli rappresentanze. La lucerna, di cui io parlo,
manca di circa una metà rimanendone abbastanza conservato il disco sul
quale si vedono effigiati i tre giovani ebrei in atto di negare l’adorazione alla
statua aurea di Nabucco. Il concetto artistico è identico a quello che trovasi
ripetuto frequentemente nei sarcofagi cristiani ed anche in taluna delle pitture
delle romane catacombe. Più raro a trovarsi un tal soggetto è nelle lucerne
cristiane, ed è per questo che propongo all’attenzione dei dotti cotesto

non dispregevole cimelio, il quale può aggiungere alcun lustro benchè assai
tenue alle grandiose memorie cristiane del Colosseo».



5º Sei basi di statue ed un bassorilievo rappresentante un coniglio agguantato
da una zampa di leone scherzante.



6º Nove teste di statue e sette lastre di marmo[846], le quali ultime hanno
uno speciale interesse per i graffiti che in esse scorgiamo. Nella prima di
queste lastre si vedono a graffito le cinque arcate, le inferriate e la transenna,
ecc., di cui sopra parlammo (V. Fig. 10ª).



Nel secondo graffito vi sono tracciati due gladiatori; l’uno è munito di
scudo quadrilatero, l’altro armato di coltello e rete, ed ambedue sono galeati.
In questa scena è forse rappresentata la lotta fra un Trace od un Mirmillone
con un Reziario, giacchè si scorgono assai chiaramente il tridente ed il balteus[847].
V’è poi una lepre inseguita da un cane; e più in basso un toro
avente sul dorso una specie di sella: scena che ci ricorda il sarcofago rinvenuto
nel palazzo Fiano, negli scavi eseguiti nel 1874-75.



In un terzo graffito è delineata la figura di un bestiario, avente nella
mano destra il venabulo e nella sinistra la mappa.



Il quarto graffito[848] rappresenta l’arena divisa in due parti. Nella prima
parte scorgesi un bestiario armato di lancia e lottante con due orsi. Nella
seconda, una fiera che trascina una corda, porta un palo al petto e s’azzuffa
con un’altra belva sciolta; mentre l’arenario, appoggiando il piede destro
sul dorso di una fiera, è per colpire con la lancia un’altra belva fuggente.



Il quinto graffito, fatto in un masso di cipollino, rappresenta un atleta,
il quale colla destra stringe una palma, simbolo della vittoria[849], e sul petto
gli scende una doppia collana[850], torques gladatoria, da cui pende un ciondolo[851]
simile a quello che vedesi nel cippo di Batone. Al sommo della pietra è
scritto [FELICI] TER. L’atleta è del tutto nudo, tranne il subligaculum, i calzari,
ed alcune fasce alle ginocchia. La figura fu incisa con grosso chiodo:

ricordando il PINGIT ZOZZO della Domus Gelatiana, direi, col Prof. Correra[852]
che questa figura e le altre sono scariphatae.



Nel sesto marmo v’è disegnata la testa di Diana, adorna di diadema e
con frecce in mano.



I diversi sterri ci restituirono finalmente una pietra, in cui è incisa «una
grossa palma, ed altrove, fra alcune palme, leggonsi dei nomi di gladiatori
od atleti come: HONORVS, QVINTIVS, sormontati dal busto, e vi si scorge
l’avanzo di una cartella ansata con le sigle  che potrebbesi leggere PALMA
VICTORI FELICITER; e finalmente il nome di VINDICOMVS»[853].



«Il Comm. Rosa, onde meglio far vedere le vesti, i calzari, le armi, le
fisonomie dei gladiatori, ecc., dipinse a nero l’incavo dei singoli rilievi»[854].



Più tardi si scavarono le cavee delle fiere, e vennero scoperti gli ambulacri
della parte meridionale degl’ipogei dell’Anfiteatro; e si misero a nudo le costruzioni
laterizie e di tufo, nonchè le mensole di travertino, simile a quelle del lato
opposto. Oltre a ciò si rinvennero altri capitelli e rocchi di colonne; nello stanzone
poi che trovasi a destra del cripto-portico orientale, e in due ambulacri
dell’arena furono trovate varie tavole di legno, le quali «o sono residui di macchine
o vi furono poste per togliere l’umidità del pavimento»[855].



Nell’ambulacro centrale, finalmente, si rinvennero grosse e lunghe travi,
rafforzate da travicelli messi a traverso, ora del tutto scomparse.



Nell’Iconografia del suddetto Gori vediamo disegnate alcune costruzioni che
attualmente non esistono. Questa mancanza si deve al direttore di quegli scavi,
il quale «troncò quei muri, credendoli più recenti; spezzò i massi di tufo che
trovò rovesciati al suolo, e li asportò dall’Anfiteatro»[856].



Essendo Ministro della Pubblica Istruzione il Prof. Guido Baccelli, s’intrapresero,
di concerto coll’amministrazione comunale di Roma, grandiosi lavori
di sterro[857], onde la parte esterna e più conservata dell’Anfiteatro Flavio possa
essere ammirata in tutta la grandezza delle sue proporzioni e nella magnificenza
della sua architettura.



Gli scavi s’incominciarono sulla piazza che guarda la via di S. Giovanni in
Laterano, e precisamente dal punto corrispondente all’estremità dell’asse maggiore

dell’Anfiteatro; e furono continuati, per una zona larga circa trenta metri,
tutt’attorno al monumento. Questi lavori diedero risultati di non lieve importanza;
giacchè tornarono in luce cinque degli antichi cippi terminali, dei quali
già parlammo nella PARTE I, cap. III; il lastricato di pietra tiburtina, che
girava intorno all’Anfiteatro e che costituiva una zona annessa al lastricato
stesso; nonchè il primitivo pavimento stradale, formato di poligoni di lava
basaltina.



«A Nord dello stesso Anfiteatro, sul declivio dell’Oppio, avvenne poi
un’altra importante scoperta. Alla distanza di m. 18 dal Colosseo e allo stesso
livello di questo, tornò in luce la strada che dalle Carine dirigevasi al Celio,
seguendo il corso della moderna via Labicana. A Nord della strada rimane
una serie di pilastri, costruiti in buon laterizio, le cui basi poggiano sopra un
grande masso rettangolare di travertino. Sono decorati da mezze colonne, parimenti
costruite con cortina laterizia; ed in origine erano collegati da arcuazioni
delle cui imposte restano tuttora alcuni avanzi. Cotesto porticato, la cui
costruzione presenta i caratteri propri delle fabbriche della seconda metà del
primo secolo, trovasi sopra una linea parallela all’asse maggiore dell’Anfiteatro,
ed il suo punto medio corrisponde (quasi) all’ingresso dall’estremità settentrionale
dell’asse minore»[858].



Dopo gli scavi testè descritti, nessuna importante esplorazione, che mi
sappia, è stata intrapresa nel Colosseo.







PARTE IV.
CONTROVERSIE SULL’ANFITEATRO FLAVIO.

CAPITOLO PRIMO.
Quest. 1.a — Nella dedicazione dell’Anfiteatro Flavio,
ove si celebrarono le naumachie?




Prima di rispondere a questo quesito e di presentare al lettore le varie
opinioni su questa scabrosa questione, mi sia lecito premettere che ai tempi
di Domiziano, fratello e successore di Tito, l’Anfiteatro Flavio fu positivamente
inondato, vi si fecero giuochi nell’acqua, e vi si diedero indiscutibilmente battaglie
navali. Gli epigrammi XXIV, XXV, XXVI e XXVIII del libro Spectaculorum
di Marziale, e le parole di Suetonio[859] non ammettono obiezioni di
sorta[860]. Ciò premesso, diciamo:



Nelle solenni feste augurali date da Tito in occasione della dedicazione della
venerabile mole dei Flavî, l’arena anfiteatrale fu inondata, e vi si eseguirono
naumachie. Il fatto lo deduco dalla narrazione di Dione[861] il quale scrisse:
«E dedicando il teatro venatorio ed il bagno che porta il suo nome, diè (Tito)
molti spettacoli e straordinarî. E molti gladiatori pugnarono a duello, molti
in truppa in battaglie terrestri e navali: conciossiachè avendo fatto riempire
all’improvviso quello stesso teatro di acqua, v’introdusse cavalli e tori, ed altri
animali mansueti ammaestrati a fare entro l’acqua tutto ciò che erano assuefatti
a fare sulla terra e v’introdusse sopra barche anche uomini, e questi ivi combatterono
divisi in Corintî e Corciresi»[862].



La testimonianza di Dione trova un’eco nell’epigramma XXVIII di Marziale[863].
Qui il poeta cesareo esalta enfaticamente l’Anfiteatro-naumachia dei

Flavî, dicendoci che in questa Mole si fecero tali giuochi in acqua che nè nella
naumachia d’Augusto nè nel Fucino nè negli stagni neroniani si sarebbero potuti
eseguire. Oltre alla corsa di carri e alle battaglie navali, egli novera il
manovrar dei quadrupedi entro l’acqua, ed aggiunge che le dee marine Teti
e Galatea avean veduto fra le onde della Flavia naumachia, bestie a loro
ignote:



           . . . . vidit in undis

Et Thetis ignotas et Galatea feras;





le quali altre non furono che «i cavalli e tori ed altri animali mansueti, ammaestrati
a fare entro l’acqua tutto ciò che erano assuefatti a fare sulla terra»,
come appunto ci dice Dione.



Sebbene i citati autori siano sufficientemente chiari nei loro scritti, nondimeno
alcuni, ad es., il Marangoni ed il Gori, basandosi sul silenzio di Suetonio
relativamente ai giuochi navali dati da Tito nell’Anfiteatro in occasione
delle feste inaugurali di quel monumento, han dubitato dell’asserzione di Dione.
Il primo[864] sostiene che la battaglia navale rappresentata in Roma nella dedicazione
del Colosseo ebbe luogo unicamente nella vecchia naumachia; che
l’inondamento dell’Anfiteatro ed i giuochi, ivi dati nell’acqua e narrati da
Dione, furono eseguiti in altro tempo; e termina (vedremo con quanta poca
saggezza) rinnegando l’autorità del greco storico. Nè è facile comprendere
come egli (il Marangoni) abbia potuto riferire l’ibidem di Suetonio[865] all’Anfiteatro,
quando lo stesso Dione ci attesta che, per dar nella vecchia naumachia
ludi gladiatorî e cacce, una parte del lago[866] fu coperta con tavolato e
circoscritta da steccati di legno.



Il Gori[867] s’oppone parimenti al passo di Dione, ed asserisce che Tito
non fè eseguire i giuochi navali nell’Anfiteatro, sibbene e solamente nella vecchia
naumachia. Impressionatosi egli della piccolezza dell’arena inondata; pensando
non esser possibile che in essa vi si potesse rappresentare il famoso
combattimento navale descritto da Tucidide, il quale ebbe luogo nel golfo di
Ambracia tra le flotte dei Corintî e dei Corciresi; e credendo che nel nostro
Anfiteatro vi si fosse dovuta non imitare ma rappresentare assolutamente al
vero la summenzionata battaglia, viene a questa conclusione: «È dunque assai
più probabile il racconto di Suetonio: che, cioè, Tito facesse eseguire tutti i

combattimenti navali nella vecchia naumachia alimentata dall’acqua alsitina
nella valle di S. Cosimato in Trastevere».



Il dubbio mosso dai citati scrittori non mi pare fondato; primieramente,
perchè il loro argomento è negativo, e quindi non ha valore; secondariamente
poi, perchè nel passo di Suetonio quell’aggettivo applicato a munus in grado
superlativo — largissimumque — ha tale estensione da poter abbracciare i
ludi gladiatorî, navali e molto più. Che poi Tito abbia data in quella solennità
una battaglia navale nel Nemus Caesarum, ossia nella vecchia naumachia,
non esclude che quel Cesare l’abbia pur data nell’Anfiteatro: anzi da
quell’ET (etiam) navale praelium in veteri naumachia potremmo forse dedurre
che la mente di Suetonio sia stata appunto quella di volerci indicare che, oltre
alla battaglia navale eseguitasi nella vecchia naumachia, ne fosse stata
data un’altra nell’Anfiteatro Flavio, benchè in proporzioni tanto piccole da lasciarla
sottintesa. Ed invero: le lotte gladiatorie e le cacce di belve, date nella
suddetta naumachia di Augusto, adattate all’uopo in quella circostanza, escludono
forse il munus apparatissimum (almeno gladiatorio e venatorio), che, per
testimonianza dello stesso Suetonio, si diè nell’Anfiteatro?



Il parere del Nibby[868] conferma la mia opinione. Ecco quanto egli scrive
a questo riguardo: «Dione serve di chiosa e dilucidamento a Suetonio, e fa
conoscere che questo scrittore non tenendo conto del combattimento navale
dato nell’Anfiteatro alluse a quello dato nel Nemus Caesarum colla frase in
veteri naumachia, giacchè ivi come notossi fu la naumachia scavata primieramente
da Augusto...... Quanto poi al combattimento navale dell’Anfiteatro fu
una vera parodia di quella de’ Corintii e Corciresi, descritta da Tucidide»[869].



In conclusione: l’esplicita testimonianza di Dione, l’allusione di Marziale[870]
e lo stesso silenzio di Suetonio, il quale con ogni verisimiglianza può contenere
un velato accenno, ci costringono a ritenere che nelle feste d’inaugurazione
date da Tito, l’Anfiteatro Flavio fu inondato e vi si celebrarono naumachie.



Che nella naumachia di Augusto si eseguissero in quella stessa circostanza
battaglie navali, non v’ha dubbio. Gli storici antichi ce l’attestano concordemente.
Nella dedicazione dell’Anfiteatro, dunque, si celebrarono giuochi in acqua
tanto nella vecchia naumachia quanto nell’Anfiteatro; anzi quelli celebrati in
quest’ultimo superarono, se non nella grandiosità nella singolarità, quelli eseguiti
nella naumachia di Augusto; tanto che Marziale potè esclamare dell’Anfiteatro
Flavio: «hanc unam norint saecula Naumachiam».







Sennonchè, se è vera la narrazione di Dione e quanto si deduce da Marziale,
l’Anfiteatro dovette fin dall’origine essere stato costruito in modo da
potervi dare all’occorrenza giuochi in acqua!.... Interroghiamo il monumento,
e la sua risposta o smentirà Dione o lo sosterrà.



Abbiam veduto nella Parte III, cap. V, come l’arena dell’Anfiteatro Flavio
fu stabilmente sostrutta fin da principio, e che il suo livello, in origine
più basso, fu poscia[871] sollevato. Abbiam veduto che il tavolato dell’arena
primitiva con la sua armatura in legname poggiava sulle mensole di travertino
che sporgono dai piloni, dei quali è fornito il muro di perimetro dell’ipogeo,
rimanendo perciò il suo piano ad un livello più basso di circa due metri
da quello dell’arena rialzata; e deducemmo, per legittima conseguenza, che
dalla soglia delle due porte[872] vi dovette essere un piano inclinato per discendere
nell’arena.



Abbiam veduto che gli archi[873] impostati su quei piloni rimanevano fuori
del piano dell’arena poco meno della lunghezza del raggio. Osservammo che
nella parete di fondo di ciascuna di quelle nicchie, dal piano superiore delle
mensole in giù, v’era un’apertura rettangolare a guisa di piccola finestra. Riscontrammo
che le volticelle a sesto ribassato, le quali tagliano a metà le nicchie,
furono costruite posteriormente, e che, in origine, eran queste vuote dal
piano dell’ipogeo alla loro cima (V. Fig. 9ª).



Nello studio del sotterraneo dell’arena osservammo uno speco (V. Fig. 11ª)[874],
il quale è situato sotto il pavimento del cripto-portico (Tav. V, lett. K), e si
eleva al di sopra del piano dell’ipogeo; si vide che il sistema di cloache per
lo smaltimento delle acque e delle immondezze si trova sotto il piano dello
stesso ipogeo; e che tutte quelle cloache vanno a far capo ad una di maggiori
dimensioni, la quale gira attorno all’Anfiteatro[875]. Da questa cloaca dovette certamente
partire un braccio che andava a scaricare le acque nel grandioso collettore
emulo della cloaca Massima, il quale corre a piè del Palatino, lungo la
via che dall’Arco di Costantino conduce a S. Gregorio[876].



La semplice esposizione della struttura della parte infima dell’Anfiteatro
mi sembra renda più che manifesto il pensiero di Vespasiano: d’aver voluto,
cioè, costruire la sua mole in modo che si potesse a piacimento inondare. Lo
speco anzidetto, come lo persuade la sua orientazione e la sua elevazione rispetto

al piano degl’ipogei, fu con tutta probabilità destinato ad introdurre in
questi un grosso volume d’acqua, a tale scopo derivando dal castello di divisione,
situato sulla piazza della Navicella (per intero od in parte), la quantità
della Claudia condotta dal ramo celimontano, il cui speco è largo m. 0,716,
alto m. 1,633 fino all’imposta della volticella, che ha m. 0,445 di freccia[877].




Fig. 11.ª








Sul sito preciso di questo castello non può cader dubbio, avendolo il Cassio
individuato matematicamente con due coordinate — 90 passi dal portone
di S. Stefano Rotondo, e 30 dall’arco di Dolabella. — Questo dotto scrittore
ragiona diffusamente del castello suddetto nella sua opera Corso delle acque
antiche[878]. Ecco le parole con cui intitola il capitolo: «Degli archi, sui quali
condusse Nerone la Claudia sul Celio diramandone un rivo allo stagno dell’aurea
sua casa. Questi non furono opra di Claudio. Delli bassi; si mostra il
Castello non osservato da moderni antiquari». Di questo lungo capitolo recherò
in NOTA i tratti che più c’interessano[879].







Se il Cassio avesse potuto vedere quello che fortunatamente abbiam veduto
noi, lo sbocco, cioè, di quel sotterraneo condotto all’estremità dell’asse
maggiore dell’Anfiteatro dalla parte del Laterano, ad un livello superiore al
piano dell’ipogeo dell’arena; si sarebbe risparmiato l’improbo lavoro della ricerca
di pozzi e conserve nell’altipiano artificiale dell’orto dei religiosi del
convento de’ Ss. Giovanni e Paolo, per l’inondazione dell’Anfiteatro Flavio; ed
avrebbe senza dubbio ritenuto con noi che Vespasiano, il quale risarcì appunto
il condotto della Claudia, si servì dello speco neroniano, che prima conduceva
quell’acqua allo stagno, per l’inondazione della sua magnifica mole.



Il Lanciani[880] giustamente nega che questo speco fosse (come si credè
quando apparve negli scavi del 1874) l’emissario dei sotterranei dell’arena;
ed io convengo pienamente con lui, ed ammetto che le acque vi dovettero correre
«dal Celio verso il bacino del Colosseo». Convengo eziandio col ch. archeologo
che quello speco abbia servito per uso dello stagno neroniano; ma
credo in pari tempo che servisse ancora alla condotta delle acque per l’inondazione
dell’Anfiteatro; imperocchè nell’edificazione della Mole Vespasianea
lo speco non venne distrutto: ciò che si sarebbe fatto, se più non serviva, a
fine di evitare il considerevole ed incomodo dislivello tra il piano del criptoportico
e quello delle due lunghe stanze adiacenti e del rimanente degli
ipogei.



Quel che più poi mi conferma in questa opinione, si è l’orientamento simmetrico
di questo speco rispetto all’Anfiteatro; la qual cosa ci costringe a ritenere
o che Vespasiano orientasse l’Anfiteatro relativamente allo speco, o che,
con un nuovo braccio, torcesse l’antico andamento di questo per farlo riuscire
come ora lo vediamo, vale a dire all’estremità orientale dell’asse maggiore;
restando sempre comprovato da quel fatto che Vespasiano si servì dell’antico
speco per l’inondazione dell’Anfiteatro. Anzi sarei di parere che appunto lo
speco che conduceva la Claudia allo stagno di Nerone, dove si designò d’erigere

l’immensa mole, sia stato ii movente nella mente di Vespasiano di un
teatro-naumachia.



Il piano del nostro speco è alquanto più basso di quello degl’ipogei. Penso
che ciò sia stato fatto perchè con quel battente venisse moderato l’impeto della
corrente, impedendo così un urto violento della corrente stessa contro le sostruzioni
dell’arena che le si paravan innanzi.



In un tempo più o meno lungo[881] potevansi in tal guisa inondare tutte
le cavità dell’ipogeo e far giungere il livello dell’acqua fin quasi a toccare
il pavimento dell’arena, sul quale potevansi eseguire liberamente i ludi, senza
che gli spettatori s’accorgessero punto del sotterraneo inondamento e potessero
prevenire la sorpresa che era loro preparata. Giunto il momento di cambiare
scena, cessavano i ludi; s’apriva di nuovo la saracinesca; l’acqua scendea precipitosamente
dal castello, e, non potendo salire sull’arena, perchè impedita
dal pavimento solidamente assicurato alle sostruzioni, rigurgitava dai trentadue
archi delle nicchie, riversandosi sull’arena ed allagandola con un primo
strato quasi in un attimo: Amphitheatro de repente aqua impleto[882].



L’acqua andava man mano crescendo; e non s’arrestava il suo sollevamento,
se non quando era giunta all’altezza necessaria a sostenere le rates.



Le aperture poi che si vedono nel fondo di ciascuna delle trentadue nicchie,
(V. Fig. 9ª), furono evidentemente emissarî per far tornar in secco, in
breve tempo, il pavimento dell’arena. Marziale cantò:



Non credis? spectes, dum laxent aequora Martem

Parva mora est, dices hic modo pontus erat.





Il grosso volume di acqua che inondava gl’ipogei veniva, per mezzo di gore
sotterranee, scaricato a comodo nella principale. Con tal sistema potevasi far
salire e discendere a piacimento il livello dell’acqua sul piano dell’arena; il
quale livello poteva variare da zero a pressochè due metri.



L’inondazione di tutte le cavità dell’ipogeo rimuoveva il pericolo dell’abbassamento
del voluto livello dell’acqua sull’arena: abbassamento che poteva
probabilissimamente avvenire, se, come opinò Lorenzo Re[883], si fosse introdotta
l’acqua solamente sopra il pavimento, non giovando certo nè le saracinesche alle
porte nè il catrame alle moltissime commessure del tavolato ad impedire il filtramento
dell’acqua.



Potrebbesi pur anche immaginare con qualche fondamento che l’inondazione
sotterranea fosse stata limitata al solo primo ambulacro curvilineo, nel

quale si trovavano le nicchie; chiudendo allo scopo sigillatamente le quattro
porte, che da quest’ambulacro mettevano al secondo. La cosa sarebbe stata
molto più semplice, meno dannosa; e l’inondazione sotterranea si sarebbe eseguita
in più breve tempo. Ma in tal caso rimaneva il pericolo d’accidentale
filtrazione dell’acqua nella parte centrale del pavimento. Io ho preferito l’allagamento
totale, ma non posso asserire con certezza a qual dei due partiti si
saranno attenuti gli antichi.



Un indizio dell’allagamento della parte infima dell’Anfiteatro l’abbiamo
nell’incastro che si vede negli stipiti di travertino della porta che dall’ipogeo
introduce nel cripto-portico meridionale. Anche gli accessi degli altri tre
cripto-portici dovettero avere avuto i loro incastri, a fine d’impedire l’inondazione
di quelle vie sotterranee.



E qui è bene avvertire che nell’ingegnoso ritrovato per l’inondazione
dell’Anfiteatro, chiaramente manifestatoci dall’esame del monumento, non occorreva
munir d’incastri e saracinesche le due grandi porte che immettevano
nell’arena; poichè l’acqua saliva dolcemente su i piani inclinati già ricordati,
e, giunta al massimo livello, appena lambiva la soglia delle due porte: donde
si potevano con agio far discendere nell’acqua bestie e i cocchî, e varare comodamente
le barche.



All’allagamento totale degl’ipogei e dell’arena potrebbesi obiettare il danno
che ne veniva alle parti lignee ed ai meccanismi; nonchè il tempo e la spesa
che occorreva per rimettere ogni cosa allo stato normale.



Obiezione giustissima, ma che per altro conferma il fatto risultato dallo
studio del monumento e degli antichi scrittori. Io opino che questa appunto
sia stata la causa, se non unica almeno principale, che fè determinare i successori
di Domiziano ad abolire per sempre le naumachie dall’Anfiteatro e a
sollevare il livello dell’arena.





Verso la metà del secolo XVIII il Cassio s’interessò del calcolo circa la
quantità dell’acqua necessaria ad inondare l’arena dell’Anfiteatro Flavio, per
darvi naumachie. A questo scopo, dice egli[884], «stimossi opportuno il ricorrere
alla nota abilità del P. Boshovitz pubblico lettore di tali scienze (matematiche)
nel Collegio Romano. Egli sapeva essere stato scritto in altre occasioni
sopra lo spazio ed estensione della medesima Cavea dal sig. Ab. Gaetano
Ridolfi espertissimo in geometria, aritmetica ed anco idraulica. Suggerì perciò
non potersi trovare di lui più idoneo per soddisfare al proposto quesito. Si compiacque
la di lui gentilezza di assumere il laboriosissimo incarico, e dopo serî
riflessi ne stese la dotta operazione nel foglio che si aggiunge al § 7, pagina 134».







In sostanza, il Ridolfi venne a questa conclusione: che per allagare l’arena
dell’Anfiteatro (ritenuta non sostrutta) all’altezza di 10 palmi architettonici,
pari a m. c. 2,23 (altezza abbondante perchè possano galleggiare le barche,
ma da lui supposta, perchè, come egli scrive: «le navi e gli uomini che si
sommergessero non avessero a recare impedimento al libero andare dei naviganti)»,
occorreva un volume d’acqua di barili 139784, pari a m. c. 8134,784. — Si
deve avvertire che il Ridolfi suppose l’arena, allora interrata, alquanto
più ampia di quella che realmente era.



Lorenzo Re, il quale sostenne l’arena sostrutta fin da principio, e la suppose
inondata soltanto sopra al pavimento, disse che a sostenere le barche
erano sufficienti tre o al più quattro piedi d’acqua: vale a dire m. 1,18 il
massimo.



Per noi (posta l’arena al piano dei mensoloni e stabilita la superficie massima
dell’acqua all’altezza di metri due dal piano del tavolato) occorrerebbe
un volume d’acqua di 6400 m. cubi. Ma non pare che vi sia stato bisogno di
tanta altezza nè di tanto volume. Le barche infatti che dovevan solcare il piccolo
mare anfiteatrale, non poterono essere di grande mole nè cariche di molti
uomini; ma sibbene di limitate proporzioni, e, come bene osserva il Gori[885],
non più lunghe di 5 metri; nè forse ebbero più carico che di un otto uomini
ciascuna fra rematori e combattenti.



La portata dello speco è tale, che in pochissimi minuti l’acqua potea raggiungere
i due metri d’altezza sul pavimento dell’arena. Io nondimeno credo
che non vi se ne introducesse tutta quella quantità di cui era capace; e congetturo
inoltre che a bello studio ne venisse introdotta minor quantità; che
questa raggiungesse il livello sul piano dell’arena di m. 1,70 circa, altezza,
più che sufficiente a sostenere le piccole barche Corintie e Corciresi; e che
l’acqua si facesse affluire in modo, che, per raggiungere questo livello, impiegasse
un’ora circa di tempo. Questo lo deduco dall’epigramma XXVIII[886] di

Marziale il quale in linguaggio poetico così cantò:..... «Mentre che Nereo
apparecchia le sue onde a ricevere le truci navi, pe’ i feroci combattimenti,
permette di andare pedestramente nelle liquide acque. Videro intanto Teti
e Galatea guazzar nell’onde animali ad esse ignoti; e nell’equorea polvere
videro cocchi tratti da focosi destrieri che Tritone stesso credette i cavalli
del suo signore. La doviziosa onda Cesarea t’offriva quanto nel Circo e nell’Anfiteatro
s’ammira».



Le espressioni poetiche del poeta cesareo vengono a dichiararci che nel
tempo del lento sollevamento dell’acqua[887], e mentre questa trovavasi in un
conveniente livello[888], s’eseguivano in essa corse di cocchî e giuochi di animali
«assuefatti a fare nell’acqua quel che facevano in terra».



L’inondazione degl’ipogei poteva farsi a comodo; e quindi poco c’importa
di conoscere il volume dell’acqua necessaria a riempirli ed il tempo che
questa v’avrà impiegato. Contuttociò, poste le sostruzioni stabili, si può dedurre
che il volume necessario fu circa di un terzo minore di quello che sarebbe
occorso a riempire l’intero ipogeo vuoto all’altezza di m. 3,50; ossia
occorreva un volume d’acqua di m. c. 7467 circa, ed appena un’ora ed un
quarto di tempo.



Opino che simili inondazioni si facessero prima che gli spettatori occupassero
i gradi, acciocchè il rumore del grosso volume d’acqua, che si scaricava
nel sotterraneo, non tradisse il segreto che si voleva serbare.



E qui mi si permetta manifestare una mia idea circa i varî ludi dati da
Tito nell’Anfiteatro, allorquando lo dedicò, e dei quali parla esplicitamente
Dione.



Alcuni scrittori opinarono essere impossibile il combattimento delle gru;
ed il Casaubono era tanto persuaso di questa impossibilità, che corresse il testo
di Sifilino, sostituendo alla gru (γεράυοις) i germani (Γερμανοὺς). Il Reimaro
s’oppose a questa correzione, ed io non vedo l’assoluta impossibilità di quel
combattimento. Chi di noi non sa che i volatili e tutti gli animali s’azzuffano
fra loro, allorchè vengono a contrasto per una preda? Perchè dunque dovrà
sembrare impossibile che le gru, quei grossi uccelli, abbiano potuto azzuffarsi
fra loro, molto più se, come è possibile, fossero state antecedentemente ammaestrate,
e legate a lungo per una zampa? — Che realmente si eseguisse
questo strano combattimento, me lo persuade inoltre lo stesso divisamento
di Vespasiano, in voler dare nel suo Anfiteatro giuochi in acqua: divisamento
che potè far sorgere in Tito l’idea di completare, direi quasi, la straordinaria

rappresentazione, dando un combattimento di nuovo genere; esibendo,
cioè, nella solenne dedicazione del nostro monumento, giuochi aerei, terrestri
e marini.



Concludiamo:



L’esame del monumento ci ha fatto conoscere la verità della narrazione
di Dione; ha confermato il parere del Nibby relativamente al passo di Suetonio,
ed ha illustrato splendidamente l’epigramma XXVIII[889] di Marziale,
rivelandoci il vero senso di quei versi oscuri. Ora in grazia di quest’esame,
intendiamo come veramente nel solo Anfiteatro-Naumachia di Vespasiano Nereus
poteva concedere di andare pedester nelle liquide onde, potendo correre
sul piano inondato dell’arena (prima che le acque giungessero ad un livello
da sopportar le barche) i cocchî, camminare gli uomini e guazzare le bestie;
e vediamo come i versi di chiusa, che finora sembravano una puerile incensata,
non erano che l’espressione di un fatto vestito di poetiche forme:



Fucinus et pigri taceantur stagna Neronis,

Hanc unam norint saecula Naumachiam.









CAPITOLO SECONDO.
Quest. 2.ª — Quali soggetti erano rappresentati nei clipei?
Come erano questi disposti? Quanti erano?




Nel secondo capitolo della PARTE I dimostrammo che la voce clypeum,
usata dal cronografo dell’anno 334[890], significava scudo rotondo, per lo più
di bronzo, coll’effigie scolpita od a rilievo di una divinità o di un eroe o di
qualche personaggio illustre; ed aggiungemmo che esso scudo solevasi collocare
nelle pareti esterne dei tempî ed in luoghi pubblici. Dimostrammo parimenti
che questi clipei ornarono il quarto ordine dell’Anfiteatro Flavio; dicemmo
che tuttora si ravvisano i fori nei quali erano fissati quegli scudi, e
promettemmo finalmente di dare il nostro umile giudizio circa i seguenti
quesiti:



1.º Chi si rappresentò in quei clipei?



2.º Perchè questi non furono collocati in tutti e singoli gli spazi liberi,
ma procedeano e si alternavano in una maniera tanto strana?



Eccoci adunque pronti ad esprimere il nostro parere: ma desideriamo che
questo nostro giudizio sia ritenuto del tutto ipotetico, e ripetiamo ancora una
volta di essere sommamente lieti, se altri potessero dare ai quesiti proposti
soluzione più plausibile.



Negli scudi dunque, che anticamente decoravano i tempî e gli edificî pubblici,
eranvi rappresentate le effigie delle divinità, degli eroi e dei personaggi
illustri. Ora quali di questi soggetti erano effigiati nei clipei del nostro Anfiteatro?



Non pare probabile che in essi vi siano state le immagini delle divinità
pagane, tanto perchè gli anfiteatri non erano tempî, quanto perchè, essendo
quelle divinità così abbondanti in Roma gentile, l’imperatore Domiziano
avrebbe potuto scegliere quaranta di esse e farle collocare in ciascuno dei

quaranta spazî liberi del quarto ordine dell’Anfiteatro stesso. Ma noi abbiamo
spazî i quali furono certamente privi di clipei!



Oltre a ciò, nell’Anfiteatro Flavio v’erano 160 fornici, e tutti con statue.
Ora, se quell’imperatore avesse voluto decorare l’Anfiteatro colle immagini
della divinità, avrebbe prescelto al clipeo collocato in alto, la statua posta
in luogo più visibile, quali erano i fornici: contentando, in questa guisa il
maggior numero possibile della sterminata serie dei Numi maggiori, minori
e minimi.



Ma a questi argomenti di convenienza noi possiamo aggiungerne uno di
fatto. Negli inizî del secolo XIX, in una escavazione praticata nelle basse
arcate del Colosseo, furono rinvenuti parecchi torsi di statue panneggiate,
nonchè una bellissima testa di Mercurio, la quale, come leggesi nelle Memorie
enciclopediche Romane[891], servì a restituire la famosa statua acefala
di questa divinità, che allora ornava il Giardino Pontificio, e che ora
ognuno può vedere nel ricco Museo Chiaramonti al Vaticano[892]. Gli artisti
esaminarono diligentemente la qualità del marmo, le proporzioni, lo stile; e
giudicarono che la rinvenuta testa di Mercurio apparteneva alla statua suddetta[893];
ed oggi, tanto per la sua integrità, quanto per la finezza dell’arte
e l’intelligenza dello scultore, quel simulacro forma uno dei principali
capi di quell’interessantissima collezione. Ora questo fatto non conferma
l’ipotesi che le immagini delle divinità non furono, nel Colosseo, scolpite
od a rilievo sui clipei, ma bensì statue marmoree collocate nei fornici?



Escluse le divinità, rimangono gli uomini illustri. Ma i personaggi più
illustri dell’Impero furono senza dubbio gl’Imperatori; e questi, a mio parere,
vi furono effettivamente effigiati. Io congetturo che Domiziano abbia
fatto incidere o fondere undici clipei, quanti cioè erano gli Imperatori che
avevano governato l’Impero da Augusto fino a Domiziano stesso; e che poscia,
li abbia egli fatti collocare negli spazî liberi esterni del quarto ordine
dell’Anfiteatro; curando, per quanto fu possibile, una certa simmetria nella
loro disposizione. Sennonchè, onde ottenere questa simmetria, come avrà egli
fatto? Se gli Imperatori, e conseguentemente gli scudi, fossero stati dodici,
era cosa facilissima il disporli simmetricamente. Bastava fissare tre clipei in
ciascuna delle quattro parti corrispondenti ai quattro principali ingressi dell’Anfiteatro.

Ma gli Imperatori, e quindi i clipei erano soltanto undici! Ed
allora?....



I fori o le tracce superstiti mi sembra possano dare un indizio del
modo con cui Domiziano sarà riuscito a raggiungere, per quanto fu possibile,
questa simmetria. Secondo la nostra ipotesi, i clipei sarebbero stati undici.
Faceva dunque mestieri decorare uno degli ingressi con due soli clipei. E poichè
l’ingresso rivolto all’Esquilino era, diremo così, meno nobile, conveniva
lasciar questo (come infatti si lasciò) con due soli clipei, anzichè gli altri ingressi
dell’asse maggiore e quello dell’asse minore, il quale fu indiscutibilmente
decorato, come apparisce dalle medaglie, di uno scudo centrale. Noi
dalla parte dell’Esquilino troviamo le tracce dei clipei in due spazî liberi,
egualmente distanti dall’ingresso centrale; e questi spazî si trovano sui fornici
corrispondenti ai numeri XXXV e XLII. La disposizione di questi due
degli undici clipei c’invita a congetturare che dalla parte opposta ve ne siano
stati collocati altri due, e alla stessa maniera relativamente all’ingresso imperatorio.
Anzi in quella parte che guarda il Celio ve ne dovette essere un
terzo, il quale, come apparisce dalle medaglie dei Flavî, trovavasi nello spazio
centrale (V. Fig. 12.ª).



Ora ragion vorrebbe che sugli altri due ingressi dell’asse maggiore fossero
stati collocati gli altri sei clipei: tre in ciascuna parte, e allo stesso
modo disposti. Ma se la presenza dei fori allo spazio corrispondente al numero
XXIII ce lo persuaderebbe, la mancanza dei fori allo spazio LIIII della
parte opposta ce ne dissuade assolutamente; e ci spinge a ritenere che in
queste due parti non vi poterono essere più di due clipei. Dico non più di
due clipei, perchè immaginandone noi tre, l’uno tanto prossimo all’altro, ne
sarebbe venuta una disposizione troppo difforme da quella che avevano i tre
clipei nel centro della parte più nobile; mentre se noi ne immaginiamo soltanto
due, ai numeri LVI e LIX da una parte, XVIII e XXI dall’altra, detti clipei
sarebbero stati distanti fra loro in ciascuna parte, quanto lo erano i tre situati
sull’ingresso imperatorio.



Manca ora di trovare il posto degli ultimi due. Io opino che, essendo la
parte dell’ingresso imperatorio la più nobile (come ce l’attestano le medaglie,
le quali sempre riproducono l’Anfiteatro dalla parte suddetta), i clipei
siano stati collocati nei punti intermedî fra i numeri LIX e LXIII, e fra XVIII
e IV. Ma non essendo stato possibile collocarli ai numeri LXVI e XI, equidistanti
da LIX e LXXIII, e da IV e XVIII, perchè quegli spazî erano occupati
dalle finestre; mi sembra ragionevole ritenere che essi fossero stati collocati
ai numeri LXVII e X, anzichè agli altri LXV e XII; per la ragione
che, collocando ciascuno dei due clipei in quei dati punti intermedî da me
prescelti, essi (sebbene alquanto disugualmente distanti dai laterali) sarebbero

sembrati posti pressochè ad egual distanza dagli altri clipei, per l’effetto ottico
prodotto dall’ovale, più spiccato verso l’estremità dell’asse maggiore e
meno verso quella del minore.




Fig. 12.ª




Ciò supposto, cerchiamo d’indagare qual ordine si sia potuto tenere nel
collocare le effigie di questi undici Imperatori. Io mi permetto congetturare
che siano stati disposti per ordine cronologico, ed in questa guisa: al numero
LXVII Augusto; al LIX Tiberio; al LVI Caligola; al XLII Claudio;
al XXXV Nerone; al XXI Galba; al XVIII Ottone; al X Vitellio; al IV Vespasiano;
sull’ingresso imperatorio, Tito; al numero LXXIII Domiziano. Quest’ordine,
che pone l’effigie d’Augusto a destra del gruppo centrale, e fa coincidere
i clipei dei tre Flavî fondatori dell’Anfiteatro nell’ingresso imperatorio,
parmi rafforzi la ragionevolezza della supposta disposizione dei clipei (V. Fig. 13ª).




Fig. 13.ª




Ma qui sorge spontaneamente una difficoltà. Oltre ai fori che vediamo
negli spazî liberi, corrispondenti alle arcate superstiti che portano i numeri
XXXV e XLII, e che hanno aperto la via alla soluzione del problema
propostomi, noi abbiamo altri spazî similmente con fori; e questi spazî si trovano
precisamente sopra gli archi portanti i numeri XXIII, XXV, XXXI,
XXXIII, XL, XLVIII, e L! Come spiegarci questo fatto?... O noi dobbiam

dire che questi secondi clipei furono aggiunti successivamente, secondo che
si succedevano gli Imperatori; o dobbiam dire che furono aggiunti tutti in
una volta. Nella prima ipotesi, non essendovi tracce di clipei in tutti gli spazî
liberi, e d’altronde essendo il numero di questi molto inferiore a quello degli
Imperatori che succedettero a Domiziano; converrebbe affermare che in un
dato tempo si fosse cessato dal collocare nel quarto ordine dell’Anfiteatro le
effigie dei reggitori dell’Impero. — Io, non vedendo ragione plausibile di questa
cessazione, preferisco attenermi alla seconda parte del dilemma; e trovando
opportunissimo il tempo della grande restaurazione dell’Anfiteatro, compiuta
da Severo Alessandro, opino che questo Cesare sia stato appunto colui
il quale fe’ collocare i clipei tutti in una volta, e, con ogni verosimiglianza,
tanti quanti furono gli Imperatori da Nerva (immediato successore di Domiziano)
a Severo Alessandro inclusivamente. Questi Imperatori furono quindici,
ma i periodi di regno furono solamente tredici, perchè Marco Aurelio e Lucio
Vero (161-180), Caracalla e Geta (198-217) regnarono insieme; e ritengo probabile
che nei clipei relativi a questi due periodi di regno fossero i due rispettivi
Cesari rappresentati insieme, come era solito farsi nelle medaglie e
nelle monete. Così vediamo accoppiate le teste di Nerone e Agrippina, di
M. Antonio e Cleopatra, di Postumo ed Ercole; e quelle di M. Aurelio e
L. Vero, di Caracalla e Geta, le quali nelle medaglie le vediamo l’una di
contro all’altra.



Anche qui è necessario investigare il modo con cui Severo Alessandro
avrà distribuito i tredici clipei che egli (secondo la mia ipotesi) aggiunse agli
undici già posti da Domiziano.



Nella parte superstite del recinto esterno dell’Anfiteatro (la quale è poco
meno della metà dell’intero recinto) noi, oltre alle tracce di due dei clipei da
me attribuiti a Domiziano, vediamo le tracce di altri sette clipei. Ora, ammessa
la mia ipotesi, nell’altra metà ve ne dovettero essere stati altri sei. — Accingiamoci
senz’altro ad indagare il posto che essi poterono occupare.



Mentre le medaglie dei Flavî ci mostrano il quarto piano dell’Anfiteatro
decorato da tre tondi e quattro rettangoli, una delle medaglie di Severo Alessandro
ed una di Gordiano ce lo rappresentano decorato da una serie di tondi,
terminata da due rettangoli. Ognuno vede che queste ultime medaglie ci attestano,
nel loro linguaggio convenzionale, un aumento di clipei nella parte
centrale (sull’ingresso imperatorio), dall’epoca di Severo Alessandro in poi.
Basato su questo fatto, colloco un clipeo al numero II ed un altro al LXXV,
i quali, aggiunti ai tre Domizianei, formano un numero pressochè uguale a
quello dei tondi espressi nelle ultime delle anzidette medaglie. — Le tracce
esistenti ai numeri XLVIII e L, nella parte superstite del quarto piano, mi

fanno argomentare che altri due clipei fossero stati aggiunti a quelli Domizianei
(numeri LXVII e X), occupando i numeri LXV e XII. Gli ultimi due
clipei che mancano per compire i sei, li colloco a piombo dei due ingressi
posti alle estremità dell’asse maggiore.



Disposti in tal guisa i tredici clipei, ciascuna delle due parti principali
(quella, cioè, più nobile — dell’ingresso imperatorio — e l’altra della porta
principale, divenuta ai tempi di Severo Alessandro ancora più ragguardevole
che per l’innanzi, sì per il tempio di Venere e Roma, sì per il famoso Colosso),
quelle due parti, ripeto, sarebbero state decorate con simmetria.



Ci resta ora a vedere con qual ordine Severo Alessandro avrebbe collocati
gli Imperatori effigiati nei clipei.



Mi par naturale che, potendolo egli fare, li debba aver disposti cronologicamente,
ponendo, cioè, nel primo posto dopo Domiziano Nerva, immediato
successore di lui; quindi Traiano, e così via dicendo, fino allo stesso Severo
Alessandro. Il fatto poi che questa disposizione dei tredici clipei avrebbe fatto
capitare Eliogabalo e Severo Alessandro (i grandi restauratori dell’Anfiteatro)
sull’ingresso imperatorio, fra Vespasiano, Tito e Domiziano, mi conferma nella
proposta opinione (V. Fig. 13ª).



Osservando la disposizione dei clipei nella parte superstite del quarto
piano dell’Anfiteatro, nasce spontaneamente la curiosità di sapere perchè, potendosi
disporre i sette clipei aggiunti ai due Domizianei, colla stessa simmetria
con cui sarebbero stati disposti i clipei dalla parte opposta, (vale a dire
sull’ingresso imperatorio); siano stati invece disposti irregolarmente rispetto
all’asse minore.



In questo caso, purtroppo certo, noi non possiamo procedere altrimenti
che per arzigogoli; ed io propongo ciò che in questo momento mi passa nella
fantasia.



Non si potrebbe opinare che Severo Alessandro abbia trascurata la simmetria
che con ogni certezza poteva ottenere sull’ingresso rivolto all’Esquilino,
affinchè i tre fondatori ed i due restauratori dell’Anfiteatro non avessero
riscontro sopra alcuno degli altri ingressi, e perchè tutti e cinque quei Cesari
occupassero la parte più cospicua del recinto? Sennonchè Severo Alessandro
pur ottenne, secondo la mia opinione, e subordinatamente al principio propostosi,
una relativa simmetria nella parte meno nobile qual’era quella dell’Esquilino.



Difatti: nella parte caduta del recinto (giusta la disposizione da noi immaginata),
tra un gruppo di clipei e l’altro restano cinque interpilastri, e
cinque appunto ne restano dalla parte dell’Esquilino; talchè potremmo congetturare
che in questa parte si sia data agli scudi quella disposizione, onde

ottenere almeno la stessa distanza tra i varî gruppi di clipei in tutto il recinto.



Concludiamo:



Che fra un finestrone e l’altro del quarto ordine dell’Anfiteatro Flavio vi
siano stati clipei fissi e non posticci, come opinò il Maffei, è certo. Quali soggetti
però vi siano stati effigiati, noi non lo sappiamo con certezza; ma fino
a che non si dia a questa questione una soluzione più plausibile di quella
da me presentata, io riterrò che in quei clipei vi furono rappresentate le immagini
degli Imperatori, da Augusto a Severo Alessandro.







CAPITOLO TERZO.
Quest. 3ª. — L’Anfiteatro Flavio e i Martiri.




Nell’Introduzione di quest’opera facemmo notare che la venatio fu,
fra i Romani, un’impresa ordinariamente libera e volontaria; dicemmo che i
padroni talvolta punivano i servi, e la pubblica autorità i delinquenti, obbligandoli
a discendere sull’arena e pugnare colle fiere; ed aggiungemmo che
se i suddetti delinquenti eran rei di delitti gravissimi e capitali, venivan essi
esposti alle fiere legati ed inermi.



È questa una cosa tanto nota, che non ha mestieri di dimostrazione. Gli
antichi scrittori, tanto storici che poeti, sì oratori che legisti, ce l’attestano
concordemente e ripetutamente.



Ma non tutti i delitti si punivano con siffatte pene; e senza perderci in
inutili parole riportiamo le leggi romane riguardanti i delitti e le pene di cui
parliamo. Eccole[894]:




1. Qui noctu manu facta praedandi ac depopulandi gratia templum
irrumpunt, BESTIIS OBIICIUNTUR.



2. Auctores seditionis et tumultus vel concitatores populi pro qualitate
dignitatis aut in crucem tolluntur aut BESTIIS OBIICIUNTUR, aut in insulam
deportantur.



3. Lex Cornelia poenam deportationis infigit ei qui hominem occideriti
eiusve rei causa furtive facendi cum telo fuerit, quive venenum hominis
necandi causa habuerit, vendiverit, paraverit, falsumque testimonium dixerit,
quo quis periret, mortisve causam praestiterit; quae omnia facinora in
honestiores poena capitis vindicari placuit; humiliores vero aut in crucem
tolluntur, aut BESTIIS OBIICIUNTUR.







4. Qui sacra impia nocturnave ut quem obcantarent, defigerent, obligarent,
fecerint faciendave curaverint, aut cruci suffiguntur, aut BESTIIS OBIICIUNTUR.



5. Qui hominem immolaverint exve eius sanguine litaverint, fanum
templumve polluerint, BESTIIS OBIICIUNTUR, vel si honestiores sint capite puniuntur.



6. Magicae artis conscios summo supplicio affici placuit, id est BESTIIS
OBIICI aut cruci suffigi.



7. Qui patrem, matrem, avum, aviam, fratrem, sororem, patronum,
patronam occiderit, etsi antea insuti culleo in mari praecipitabantur, hodie
tamen vivi exuruntur vel ad BESTIAS DANTUR.



8. Lege Julia maiestatis tenetur is, cuius ope, consilio adversus imperatorem
vel rempublicam arma mota sunt, exercitusve eius in insidias deductus
est; quive iniussu imperatoris bellum gesserit delectumve habuerit
exercitumve comparaverit, sollicitaveritve, quo desereret imperatorem. Hi
antea in perpetuum aqua et igni interdicebantur; nunc vero humiliores BESTIIS
OBIICIUNTUR, honestiores capite puniuntur.





Ora domandiamo: i pagani credettero di rinvenire nei Cristiani qualcuno
degli enumerati delitti? Ed in caso affermativo, furono essi damnati ad bestias?
E se in Roma furono effettivamente dati alle fiere, in qual punto dell’alma
Città eseguivasi la condanna?


***


Tutti sappiamo che fino all’impero di Nerone nessuna legge colpì il Cristianesimo;
e non v’ha chi ignori che fino a quei giorni fu esso ritenuto dai
gentili per una setta del giudaismo. Giunto il funesto momento dell’incendio
di Roma, ordinato, come si legge in Plinio sen., Stazio, Suetonio e Dione[895],
dallo stesso Nerone; questi, onde liberarsi dall’infamia di cui l’opinione pubblica
giustamente avealo marchiato[896], ne incolpò i giudei. Il volgo ritenne

per vera quella voce sparsa; e la calunnia si rese ancor più credibile, quando
potè accertarsi che l’incendio avea avuto principio dalle taberne giudaiche,
site presso il Circo Massimo, e che i quartieri da loro abitati[897] erano rimasti
non tocchi dal fuoco. Ma i giudei ben presto si liberarono da quel terribile
incubo, poichè Poppea, seguace dell’ebraismo, istigata dai suoi correligionari,
perorò la loro causa. Essa ripetè a Nerone le spudorate calunnie già disseminate
dai giudei contro i Cristiani; gli descrisse il cristianesimo quale setta
empia ed illegale; aggiunse che il Fondatore della nuova religione era autore
di una dottrina malefica, e che insegnava i delitti più empî e nefandi[898], e
concluse che l’imputazione dell’incendio di Roma non dovesse ricadere sopra
i giudei ma sopra i Cristiani, comunemente ritenuti per una setta del giudaismo.



La perorazione di Poppea produsse effetto favorevole per i giudei, i quali,
alla lor volta, riprodussero nei tribunali le più sfrontate calunnie contro i Cristiani,
accusandoli di seguire una religione nuova e malefica; di usare sacrifizî
umani, cibandosi delle carni dei bambini e bevendo il lor sangue; di praticare
adunanze tenebrose e turpi[899], ecc.



I seguaci di Cristo procurarono difendersi: addussero convincentissime
prove della loro innocenza e dell’onestà delle loro azioni, e dimostrarono esser
una spudorata calunnia quella del preteso versamento del sangue dei bambini
nei loro sacrifizî. Ma non poterono discolparsene ancor meglio, giacchè
la legge dell’arcano vietava loro di manifestare i misteri della Fede e di ponere
margaritas ante porcos: e se poterono attestare solennemente l’insussistenza

delle azioni nefande nelle loro adunanze, non poterono però negare di
radunarsi in luoghi reconditi e sotterranei, e talvolta in ore notturne; nè poterono
negare i portenti che Iddio, per loro mezzo, operava a conferma della
verità della nuova religione.



Le prove addotte dai Cristiani non valsero a distogliere i giudici dal condannarli;
e, guidati da principî erronei, basati sulle false testimonianze dei
giudei, violentati dalla volontà del tiranno, conclusero in senso sfavorevole
per il Cristianesimo; dichiararonlo religione nuova e malefica[900], affermarono
che i suoi seguaci facevano sacrifizi empi e tenebrosi, ed aggiunsero che i cristiani
erano conoscitori dell’arte magica, sediziosi e concitatori dei popoli[901].



In seguito a questa dichiarazione, il nome cristiano fu proscritto; e dai
tribunali di Nerone in poi, bastava che il Cristiano confessasse di esser tale
perchè non potesse parlare in sua difesa; e l’esser seguace di Cristo equivalse
ad una sintesi di delitti. «Sed Christianis solis nihil permittitur loqui quod
causam purget, quod veritatem defendat, quod iudicem non faciat iniustum,
sed illum solum expectatur, quod odio publico necessarium est, confessio nominis,
non examinatio criminis quando si de aliquo nocente cognoscitis, non
statim confesso eo nomine homicidae, vel sacrilegi, vel incesti, vel publici hostis
(ut de nostris eulogiis loquar) contenti sitis ad pronuntiandum, nisi et consequentia
exigatis qualitatem facti, locum, modum, tempus, conscios, socios»[902].



A quei tempi S. Pietro esortava i fedeli alla costanza della confessione
della fede, e dalle sue parole apparisce chiaramente che fin d’allora i cristiani
venivano sottoposti alle pene stabilite dalle citate leggi: «Nemo autem vestrum
patiatur ut homicida, aut fur, aut maledicus, aut alienorum appetitor. Si autem
ut Christianus non erubescat, glorificet autem Deum in isto nomine»[903].



Nella seconda metà del primo secolo Plinio giuniore interroga Traiano
circa il da farsi contro i Cristiani: «Nomen ipsum, gli dice, etiam si flagitiis
careat, an FLAGITIA COHERENTIA NOMINI puniantur?» Questa domanda, come
ognun vede, presuppone una legge, e questa fu lasciata intatta da Traiano
colla sua famosa risposta: «Conquirendi non sunt, si deferantur et arguantur
puniendi sunt»[904].



Adriano vietò che si continuasse la persecuzione dei Cristiani, per aversi
egli potuto accertare che eran essi innocenti dei delitti che a quel nome ritenevansi

annessi, e sentenziò: «Iniustum esse ut quisquam sine crimine reus
constitueretur»[905].



Lattanzio, Sulpizio Severo, Prudenzio ed Orosio, autori rispettabilissimi,
non certo coevi ai fatti, ma non più lontani da quell’epoca funesta che di due
o tre secoli al massimo (e quindi più autorevoli di coloro i quali nel secolo
nostro e nel passato osarono negarlo), ci dicono pur essi che Nerone emanò
decreti di proscrizione del nome cristiano, e che i Fedeli, anche dopo la strage
fatta da quel tiranno per l’incendio di Roma, venivano tradotti innanzi ai tribunali
e condannati perchè seguaci di Cristo.



È dunque indiscutibile che i Cristiani, in virtù degli editti di proscrizione
emanati da Nerone e mantenuti in vigore fino a Costantino Magno[906], furono
assoggettati alle pene comminate da quelle leggi ai rei: e poichè fra queste
non era ultima la damnatio ad bestias, vediamo se i Cristiani siano stati talvolta
dati alle fiere.



Ulpiano (secondo Lattanzio) raccolse le leggi in vigore contro i Cristiani:
«Domitius, De Officio Proconsolis, libro septimo, rescripta principum nefaria
collegit, ut doceret quibus poenis affici oporteret eos qui se cultores Dei confiterentur»[907].
«Questa collezione di leggi, dice il ch. Lugari[908], noi ora non
la troviamo nel Digesto, nè potremmo trovarcela; poichè nel riordinamento
della legislazione romana fatto da Giustiniano, tutte le leggi emanate in onta
del Cristianesimo furono espulse. Per questa sola riflessione cade la poco seria
sentenza di alcuni moderni che ritengono aver errato Lattanzio[909], senza
pensare che Lattanzio, avendo vissuto sotto Diocleziano, sarebbe stato testimonio
de auditu ed anche de visu di quel che diceva».



Poste adunque le leggi, i contravventori alle stesse dovean esser puniti;
e perchè fossero puniti, dovean essere ricercati dalla pubblica autorità, giacchè
è dovere di ogni magistrato scovare i delinquenti, onde purgarne la società.
Nell’Impero romano non mancò nè potè mancare questa doverosa vigilanza;
chè ogni buon preside, dice Ulpiano, «sacrilegos, latrones, plagiarios,
fures conquidere debet, et prout quisque deliquerit in eum animadvertere».
Balduino[910] commentando un passo di Cicerone, nell’orazione pro Roscio Amerino,

esce in queste parole: «Egli è peraltro vero che ai Romani piacque di
comandare che in mancanza di accusatori i magistrati stessi facessero la inquisizione
dei colpevoli, e fossero nel medesimo tempo accusatori e giudici».



Quel «conquirendi non sunt» di Traiano a Plinio, è una bella conferma
della ricerca che facevasi dei rei; e una conferma ancor più chiara la troviamo
nella nota fuga dei Cristiani all’inasprirsi delle persecuzioni: fuga di
cui ci rendono certi Tertulliano[911], Origene[912], S. Cipriano[913], e S. Giovanni
Crisostomo[914].



Alla ricerca dei colpevoli fatta dalla pubblica autorità s’aggiunga finalmente
la schifosa genia dei delatores, sì pagani o giudei che cristiani apostati
e fratelli rinnegati; e questi ultimi poi erano, come è chiaro, anche più pericolosi
dei primi «periculis in falsis fratribus», perchè potevan essi dare alle
autorità gentili copiose liste di nomi e minuti ragguagli sulla novella religione.



Ora, presentati che fossero i Cristiani dinanzi ai tribunali; confessato che
questi avessero di essere seguaci di Cristo; potevano per avventura evadere
le pene comminate per quei delitti che si ritenevano connessi col nome Cristiano?
No, ma si deferantur, rispose Traiano a Plinio, et arguantur puniendi
sunt; e i delinquenti, se honestiores, venivano per lo più o decapitati od esiliati;
e gli humiliores (e talvolta anche gli honestiores) erano o crocifissi o
condannati ad bestias.



Il popolo ritraeva grande sollazzo dall’assistere a quest’ultima pena, e bramava
tanto di vedere un tale spettacolo, che, come ce l’attesta Tertulliano[915],
per il più piccolo motivo domandava ai magistrati che si gettassero i Cristiani
alle fiere: «Si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non descendit in arva, si
coelum stetit, si terra movit, si fames, si lues; statim Christianus ad leonem
acclamatur». Il popolo romano avea, a tale riguardo, privilegi speciali. Nel
Digesto leggiamo: «Ad bestias damnatos favore populi praeses dimittere non
debet: sed si eius roboris vel artificii sint, ut digne populo romano exhiberi
possint, principem consulere debet»[916].



Ai tempi dell’Impero i cittadini romani erano esenti per legge dalla damnatio
ad bestias; i Cristiani però furono ben presto condannati a quella pena,
qualunque si fosse la loro condizione. Così, ad esempio, in Lione nell’anno 177,
reclamante populo, fu condannato ad bestias un Cristiano il quale era cittadino

Romano. Gli stessi Imperatori si dilettavano di siffatte condanne; e di
Caligola si legge che un giorno, non essendovi in pronto rei da darsi alle fiere,
fè prendere alcuni spettatori, e, sospintili nell’arena, diè compimento allo spettacolo.
E quanto più prendevan voga i giuochi anfiteatrali, tanto più gli Imperatori
cercarono di trovar materia onde più frequentemente celebrarli; e
fra i condannati ad bestias vennero annoverati i parricidi, i fratricidi e i rei
di lesa maestà: «Etsi antea insuti culleo in mari praecipitabantur, hodie tamen
vivi exuruntur vel ad bestias dantur»; e dei rei di lesa maestà leggiamo:
«Hi antea in perpetuum aqua et igni interdicebantur; nunc vero humiliores
bestiis obiiciuntur, vel vivi exuruntur»[917].



Dagli scritti di Tertulliano e di altri scrittori apprendiamo che, alla fine
del secondo secolo, le pene da subirsi dai Cristiani erano determinate dall’arbitrio
dei magistrati; ma il fatto ci ha dimostrato che fra quelle non era ultima
la «damnatio ad bestias». Onde il condannato venisse meglio dilaniato
dalle belve, legavasi ad un palo; e perchè gli spettatori meglio lo vedessero,
il palo collocavasi in un punto alquanto elevato. Così leggiamo di S. Policarpo,
che ricusò di essere legato (nel rogo) al palo[918]; di Saturo: ad ursum
substrictum..... in ponte[919]; di s. Blandina: Blandina vero ad palum suspensa
bestiis obiecta est[920]. Questo pulpito o ponte vedesi rappresentato in varî cimelî;
come, ad esempio, in una lampada di Cartagine, illustrata dal P. Bruzza[921],
nella quale vedesi il disgraziato paziente legato ad un palo che sorge su di
un ponte, mentre un feroce leone lo assalisce per dilaniarlo.



Non sempre le belve uccidevano la vittima, perchè per lo più, anzi che
di ultimo supplicio, quella condanna serviva per torturare e far soffrire il paziente,
usandosi in tali casi di belve ammaestrate[922]. E questa fu forse la ragione
per cui s. Ignazio scriveva ai romani che nutriva la speranza di trovare
nelle belve tale disposizione, che non gli perdonassero la vita.



È notissimo che i seguaci di Cristo si propagarono in un modo straordinario;
e non possiamo negare che il Cristianesimo, specialmente in Roma, abbia
avuto uno sviluppo rapido e trionfale. In una lettera, che s. Paolo scrisse
ai Romani nell’anno 58 di C., leggiamo il nome di un gran numero di fedeli,
ai quali in gran parte erano connesse intiere famiglie. In quella lettera si ricordano
infatti i coniugi Aquila e Prisca et domesticam Ecclesiam eorum;
Epitteto, Maria, Andronico, Giunia, Ampliato, Urbano, Stachyn, Apelle; quei

della casa di Aristobolo; Erodione; quei della casa di Narcisso, Trifena e Trifosa,
Perside, Rufo, Asincrito, Flegonte, Erma, Patroba, Ermine, et qui cum
eis sunt fratres; Filologo, Giulia, Nereo e la sua sorella Olimpiade, et omnes
qui cura eis sunt sanctos[923]; e nella lettera ai Filippesi S. Paolo fa menzione
di coloro, qui de Caesaris domo sunt. Nell’anno 64 dell’êra nostra, al triste
momento dell’incendio neroniano, fu tradotta innanzi ai tribunali, secondo la
frase di Tacito, una multitudo ingens di Cristiani: frase, dice l’Armellini[924]
che ha fatto impazzire un povero scrittore straniero, Hochart P.[925], il quale
non sapendo, per odio al Cristianesimo, accettare questa testimonianza, ha
finito col sentenziare, Tacito essere non un autore genuino, ma uno pseudonimo
d’uno scrittore del medio evo!!



Nè per la persecuzione la nuova fede perdè terreno; giacchè, secondo la
espressione di Tertulliano, semen est sanguis Christianorum; e talmente s’ingrossarono
le sue file, che poco mancò che nell’anno 80, coi nipoti di Domiziano,
il Cristianesimo non salisse al trono dei Cesari. Esso combattè gloriosamente
per due secoli ancora, e si propagò in tal guisa, che secondo lo stesso
Tertulliano, se i Cristiani, ritenuti dai pagani per loro nemici, avessero emigrato
in remote parti dell’orbe, i gentili avrebbero avuti più nemici da combattere
che cittadini cui comandare[926].



Una prova materiale poi del gran progresso del Cristianesimo in Roma,
l’abbiamo finalmente nelle aree primitive e nei cimiteri sotterranei. Nel solo
raggio di cinque chilometri dal recinto di Servio Tullio, e senza considerare
le aree ed i cimiteri minori, noi troviamo circa 30 cimiteri detti maggiori, i
quali tutti furono iniziati non oltre il III secolo inclusive.



Da quanto fin qui si è detto, possiamo dedurre:



1.º Che Nerone proscrisse la religione cristiana, e che colle sue leggi si
diè principio all’êra delle persecuzioni;



2.º Che i delitti connessi col nome cristiano erano puniti da quelle leggi
con varie pene, e fra queste non era ultima la damnatio ad bestias;



3.º Che i Cristiani furono tradotti dinanzi ai tribunali, sia perchè ricercati
d’ufficio dai magistrati, sia perchè accusati dai delatores, o pagani o ebrei
o rinnegati fratelli;



4.º Che i seguaci di Cristo furono realmente condannati ad bestias; ed
abbiamo addotto, per incedens, qualche esempio[927];







5.º Che essendo i Cristiani a quei tempi in gran numero, numerose pur
dovettero essere le vittime, nel mondo pagano in genere, e nella sua capitale
in ispecie.


***


Ma se queste deduzioni sono generalmente ammesse dagli storici, non
così concordi sono essi nello stabilire il sito in cui nell’alma Città de’ Cesari
si gettavano i Cristiani alle fiere dopo l’edificazione dell’Anfiteatro
Flavio.



Alcuni dicono non potersi assicurare che l’arena del Colosseo sia stata
bagnata dal sangue cristiano: ed appoggiano il loro argomento sulla mancanza
di formali documenti, i quali (dicono) sono necessarî, perchè in Roma
v’erano circhi in cui egualmente s’eseguivano i combattimenti colle fiere, e
perchè v’erano almeno due anfiteatri. Rispondiamo:



Dicemmo nell’Introduzione che dopo l’invenzione degli anfiteatri, le venationes
si eseguirono costantemente in questi; che il circo non venne più
usato a tal uopo, perchè poco adatto allo scopo; e che se in qualche caso eccezionale
tornò questo ad usarsi per i ludi venatorî, ciò avvenne mentre l’anfiteatro
veniva restaurato per danni subiti e causati da incendî, terremoti,
ecc. — Ora ci piace aggiungere quanto a questo rispetto scrive il ch. P. Sisto
Scaglia[928]: «Veteres antiquitatum romanarum periti, non videntur satis distinxisse
inter circum et anphitheatrum, circa praefata spectacula. Ut sim
brevis, Demsteri dumtaxat verba citabo: Quamvis autem theatra, circi et alia
huiusmodi loca singulares quaeque, ac proprios ludos haberent, et exercitationes

cuique loco accomodatas: tamen eadem saepe omnibus in locis peracta
sine discrimine fuerunt[929]. Est scilicet in his verbis cur quaeramus quomodo
et ludi circenses in amphitheatro et tragoediae vel gladiatorii ludi in circo
fierent. Circus Romuli Maxentii, circo Neronis multo inferior, cuius notabiles
adhuc ruinae ad tertium circiter milliarium Viae Appiae conspiciuntur, satis
ad rem nostram conferret. Sed quid dicendum de maioribus circis? Nemo non
videt quam parum eiusmodi hippodromi scenicis spectaculis ludisque gladiatoriis
aliisque id genus convenirent, cum exigua tantum pars spectatorum
possent ludis gaudere. E contrario in amphitheatris omnes ad unum ludos
cernere satis, quocumque in arenae loco agerentur, poterant. Quod autem
omnem dirimit difficultatem illud est, quod NULLIBI IN RUINIS HIPPODROMORUM
inventae sint caveae ubi belluae asservarentur; eas vero in superstitibus
amphitheatris recognoscere adhuc aliquando licet».



Relativamente poi alla seconda ragione che si adduce, e che consiste in
ammettere almeno due anfiteatri in Roma, diciamo:



A pag. 31 di questa opera asserimmo che gli anfiteatri stabili in Roma
non furono che due: quello di Statilio Tauro ed il Flavio; ed aggiungemmo
che il Castrense, se potè chiamarsi nei catologhi anfiteatro, non fu tale che
per la forma e non già per la sua destinazione a’ pubblici spettacoli, che mai
non l’ebbe[930]. Se noi infatti esaminiamo l’edifizio castrense; se esaminiamo,
dico, le sue dimensioni, la rozzezza dei suoi muri ed il sito ove sorgeva, vedremo
tosto che un tal edifizio non potè essere stato adibito a scopo di pubblici
spettacoli.



Ho detto: le sue dimensioni; giacchè era esso tanto piccolo che in nessuna
maniera poteva servire ad accogliere in sè le tante migliaia di spettatori
che s’adunavano nell’anfiteatro in occasione dei ludi gladiatorî; ed era
assolutamente improporzionato ad una città di pressochè un milione e mezzo
d’abitanti, e alla quale in quelle circostanze affluivano genti pur anche da
remotissime regioni. L’anfiteatro Castrense non ebbe che il podio ed una precinzione
composta di nove soli gradi; e di questo ce ne fa fede Palladio in
un disegno, già forse conosciuto dal Durand, ed ultimamente riprodotta dal
ch.º Lanciani[931], ove abbiamo le misure già prese dal famoso architetto Vicentino.



Ho aggiunto: la rozzezza dei suoi muri; poichè nella costruzione di
quell’edificio il materiale usato fu il laterizio, e quindi di ben poca cosa in
confronto coi muri degli anfiteatri Tauro e Flavio, che sono di pietra tiburtina.







Ho detto finalmente: la posizione od il sito ove sorgeva; imperocchè
non fu esso edificato urbe media, come il Flavio, o nel Campo Marzio,
come il Tauro; ma fuori delle mura della città, in un luogo di poco conto
e affatto incomodo per accedervi.



I classici ricordano gli anfiteatri Taurino e Flavio, ma nessuna menzione
fanno del Castrense; e se lo troviamo nei cataloghi, dobbiamo ciò ad
Aureliano, il quale ebbe la bella idea di conservarlo, innestandolo nelle
sue mura.



Io opino con il Lugari[932] che l’edifizio Castrense altro non fosse che
il vivarium, cioè il serraglio delle belve destinate ai giuochi, e la schola
dei venatores. «Che questo edifizio fosse il vivario, dice il testè citato
autore, è reso evidente da un passo di Procopio nella sua storia della guerra
gotica dove questo scrittore narra l’assalto dato da Vitige alle mura di
Roma[933]. Dice pertanto Procopio che — Vitige andò con molta gente nei
dintorni della porta Prenestina contro quella parte del recinto che i Romani
chiamano Vivario, dove le mura erano facilissime ad espugnarsi. — Nel
capo poi seguente aggiunge che — ivi il luogo era piano interamente
e perciò soggetto agli assalti dei nemici, e le muraglia talmente a mal
termine da non poter la cortina opporre gagliarda resistenza; che — v’era
in quel punto un muro sporgente per non lungo tratto dalla linea del recinto,
costrutto dai Romani dei tempi più antichi, non per sicurezza maggiore,
perchè non aveva nè la difesa di torri, nè vi erano stati fatti i
merli, nè altra cosa dalla quale si fosse potuto respingere un attacco dei
nemici contro il recinto, ma fatto per un piacere non bello, cioè per tenervi
custoditi leoni ed altre fiere, dal che questo edifizio fu chiamato vivario, poichè
così chiamano i Romani il luogo ove sogliono nudrire bestie non mansuete.
Ora essendo indisputabile che l’anfiteatro Castrense si trovi nei dintorni
della Porta Prenestina, che faccia parte delle mura sporgendo fuori della linea
del loro andamento, che non abbia difesa di torri, non risultando dal suddetto
disegno del Palladio, aver avuto merli; vedendosi manifestamente le mura
contigue a questo edifizio dalla parte di Levante verso la porta Prenestina,
ove innanzi è pianura aver sofferto gravissimi danni, tanto d’essere stato necessario
in gran parte ricostruirle, e le mura che si attaccano al Castrense
dalla parte di Ponente verso l’Asinaria, ove il terreno è scosceso mostrandocisi
tuttora assai ben conservate, ed apparendo nel mezzo del nostro edifizio
tracce non dubbie di destruzione, quali dovrebbero esservi state secondo la
narrazione di Procopio, e non trovandosi infine altra parte delle mura circostanti

alla quale accomodar si possano così bene i connotati lasciatici da Procopio,
ritengo d’aver còlto nel segno riconoscendo in questo edifizio il Vivarium.
A ritenere pel vivario il Castrense, prosegue il Lugari, non può
recarci ostacolo l’esser tal fabbrica di forma ovale, perchè nessuna legge dettata
dalla natura della cosa ha mai prescritto dover essere il vivario rettangolare,
quale comunemente se la immaginarono gli archeologi: nè osta il suo
tipo anfiteatrale, che parrebbe per sè escludere affatto l’idea di celle per custodirvi
le belve, avvegnachè vi poterono queste nel caso trovar posto comodo
ed abbondante[934]. Anzi io stimo il tipo anfiteatrale essere acconcio assai per
siffatto edifizio. Infatti, dovettero i venatores avere la loro scuola ove addestrarsi
alla caccia e dove ammaestrare le belve[935]; ma separare il vivario
dalla schola dei venatores sarebbe riuscita cosa assai incomoda e pericolosa
per il trasporto quotidiano delle belve dal vivario all’arena e dall’arena al
vivario qualora i due edifizî fossero stati distinti; dunque dovette avere il vivario
nel suo centro l’arena, attorno alla quale, per sua natura di forma ovale,
fosser disposte le celle per le fiere. Confortano questa mia opinione le escavazioni
fatte dal P. Martignoni nell’anfiteatro Castrense durante la prima metà
del secolo XVIII, nelle quali fu scoperta, come dice il Ficoroni che la vide,
l’antica platea, ossia l’arena, e sotto questa si rinvennero delle vaste stanze
ripiene di stinchi e d’ossa di grossi animali; ecco le sue parole: «portandomi
colà, e veduto l’antico piano, restai non poco maravigliato; ma più rimasi
sorpreso, allorchè avvisato dal detto P. Martignoni calai per una scala
contigua al muro di fuori sotto la platea, e vidi, che ve n’era un’altra più
spaziosa ripiena di stinchi, e d’ossa di grossi animali»[936]. Le espressioni del
Ficoroni ci fanno conoscere che quest’arena non fu di legno come nell’Anfiteatro
Flavio, ma stabile e di murazione; e che quelle vaste stanze sotterranee
non servirono per gli usi dei giuochi anfiteatrali, ma per deposito di
ossa di grossi animali. Questo fatto rannodato all’altro, del non essersi, nell’escavazione
degli ambulacri formati dai muri di sostruzione dell’arena dell’Anfiteatro
Flavio, trovata traccia di ossa di animali, mentre stando alla proporzione
dei due anfiteatri se ne sarebbero ivi dovute trovare in copia
grandissima, ci conduce a ragionevolmente pensare che le fiere uccise nell’Anfiteatro
Flavio venissero trasportate nel Castrense, dove date le carni in
cibo alle belve che là si custodivano, si gettasse in quei sotterranei il carcame,

forse regalìa dei venatores, i quali poi a lor vantaggio avran fatto traffico
di quelle ossa: chè fur queste sempre materia di commercio, anche ai
nostri tempi; ne’ quali di più a somma vergogna della decantata civiltà del
secolo XIX s’andò tant’oltre da far traffico eziandio delle ossa umane su i
campi di Crimea. So bene che il Nardini seguito dagli archeologi fin quasi
al dì d’oggi pensò fosse stato il vivario in quello spazio rettangolare che trovasi
a destra della porta Maggiore lungo le mura esternamente[937]; ma dopo
la demolizione delle torri onoriane e d’altre costruzioni che deturpavano il
magnifico monumento delle due acque Claudia ed Aniene nuova, la supposizione
del Nardini non può più reggersi, avvegnachè il fornice destro che egli
stimò fosse la porta principale del vivario, si vide aver servito a tutt’altro,
al passaggio cioè della via Labicana come al passaggio della via Prenestina
serviva il sinistro. Inoltre la serie dei monumenti sepolcrali rinvenuti presso
il detto fornice sul margine destro della Labicana rendono affatto impossibile
il vivario in quel posto; dacchè tra l’area occupata dai sepolcri e l’acquedotto
di Claudio, che in quel tratto fu incorporato alle mura, non resta che
uno strettissimo spazio.



«Ancor peggiore di questa è l’altra opinione la quale fu in vigore tra i
secoli XV e XVI, che cioè nell’area del castro Pretorio vi fosse stato eziandio
il vivario[938], e questo, come si deduce dalle espressioni di Lucio Fauno e dei
suoi contemporanei, lo argomentarono a quei tempi sia per la protuberanza
che questo edifizio produceva nelle mura, credendolo perciò il vivario accennato
da Procopio, senza badare alla località del tutto diversa in cui lo poneva
lo storico, sia per le celle che si vedevano attorno alle mura, le quali
allor si pensava fosser covili di fiere; così Lucio Fauno: id ex eo etiam perspici
potest quod nonnullae caveae prope moenia videmus manufactae ferarum
antris ac lustris persimiles. Il volgo poi appellava quell’area vivariolo,
come ci attestano concordemente gli scrittori di quell’età[939], ad eccezione
del Bufalini che nella sua pianta di Roma lasciato l’appellativo vivarium all’area
del castro Pretorio applica il nome di vivariolum ad alcuni pochi ruderi
posti nella vallata al di fuori del suddetto castro[940].



«Siffatta opinione fu confutata dal Panvinio col riconoscere assolutamente
in quella grande area quadrata, detta fino a quel tempo castrum custodiae
ed insieme vivario, il campo dei pretoriani e conseguentemente in
quelle celle le abitazioni dei militi. Fu allora che alcuni pensarono il vivario

ricordato da Procopio fosse sorto in quel tratto di terreno che fiancheggia
esternamente alle mura il lato sud del castro Pretorio. Ma questa opinione
riconosciuta erronea nei suoi fondamenti, per non trovarsi quell’area nella
località indicata da Procopio, fu rigettata dal Nardini e dal Nibby, seguiti
pressochè da tutti gli archeologi posteriori. Taluno però ai nostri giorni impressionatosi
dalla presenza di due grossi muri posti ad angolo retto tra loro
nel tratto di terreno suddetto, segnatone uno dal Bufalini nella sua pianta di
Roma e l’altro dal Nolli nella sua, e dei quali si potè vedere qualche resto
fino al 1872, ha risollevato la vieta idea del vivario in quel posto. Ma da quel
che sono per dire si parrà chiaro che quelle muraglie non possono in alcun
modo convenire al recinto del vivario ricordato da Procopio; e da prima la
lor costruzione di opera quadrata a grandi parallelepipedi di tufa; dico di
tufa giacchè ce lo attestano quei massi squadrati adoperati nei risarcimenti
delle mura in quel torno, fa rimontare quell’edifizio a tempo anteriore assai
alla introduzione dei giuochi anfiteatrali in Roma; e la forma rettangolare di
quell’area circoscritta da quei muri tufacei d’opera quadrata fa nascer più
che d’altro la idea di un antichissimo campo d’arme in quella località, riconosciuta
in tutti i tempi la più esposta agli assalti dei nemici; fin dal tempo
di Romolo del quale si legge di aver costituiti due accampamenti attorno alla
sua Roma e l’un dei quali appunto su queste alture, e chi sa quell’area non
sia propriamente desso forse abbandonato quando fu costruito il famoso aggere
serviano; abbandono confermatoci dalla mancanza di un terzo muro che
corresse lungo la via, la quale usciva dalla porta Viminale dell’aggere di
Servio, e dal prostrarsi, a quanto sembra, di quel lato del claustro, ricordato
dal Nolli al di là della detta via, come il chiarissimo Lanciani ha opinato,
segnandolo con linee punteggiate nella Forma Urbis; per le quali cose la via
anzidetta avrebbe traversato contro ragione l’area in discorso.



«Ed è tanto spontanea la idea che destan quell’area e quei muri, di un
accampamento, che lo stesso Lanciani parlando di quella, che esso ritiene pel
vivario, esce in siffatte parole: il vivario fu un lungo rettangolo del tipo di
un campo romano fabbricato di grandi blocchi di pietra, simile alle baracche
della seconda legione Partica ad Albano. Del resto fosse o no questo
l’accampamento di Romolo, il certo è che il claustro in questione è di tempo
anteriore all’età dell’Impero, e già a quest’epoca abbandonato, essendo che
il castro Pretorio, per quel che sopra si è detto di quei muri, ne occupò una
parte; e di più i ritrovamenti fatti presso gli avanzi di quelle antiche muraglie,
di capitelli marmorei di grandi dimensioni e di lastre di marmo mischio[941]
ci dicono che nel periodo imperiale altre fabbriche ancora vi si

ergevano. Inoltre trovandosi codesti muri del preteso vivarium in condizioni
tali da non potersi supporre lasciati in piedi da Aureliano, è giuocoforza conchiudere
che non siano queste le muraglie del vivario. I muri in questione
non fecer parte del recinto aurelianeo, chè le mura in quel punto tagliandoli
fuori si attaccano direttamente a quelle del Castro Pretorio. Ora supporre che
siano stati lasciati intatti a lor posto grossi muri di qualche altezza a contatto
del recinto, è supporre un errore strategico madornale, che sebbene si volesse,
non si potrebbe supporre in Aureliano, il quale per essere rimasto il circo di
Eliogabalo a contatto delle mura lo fece appunto abbattere per tal riguardo;
dunque dovettero questi muri essere stati demoliti da Aureliano, se pure a
quel tempo erano in piedi, e perciò non furono le muraglie del vivario. Nè
per attestarcene la esistenza in pieno essere ai tempi di Aureliano giova appellare
alle piante iconografiche ed alle prospettive del secolo XVI, chè per
quanto uno voglia mettere a lambicco il cervello per ritrovarveli non gli sarà
mai dato. Vegga chi lo desidera le piante iconografiche illustrate dal De Rossi,
dallo Stevenson, dal Müntz, dal Gnoli e dall’Hülsen, che se in talune vi ha
segnato qualche monumento estramuraneo, questo lo troverà fuor di tutte
altre porte che della Tiburtina. Di più la lunghezza di questi muri è talmente
grande da contrastare apertamente con quanto del muro del vivario ci narra
Procopio, vale a dire che era di breve lunghezza. Oltre di che la espressione
dello storico Greco, un muro, mal si addirrebbe a due muri in isquadra. Ma
quello che fa assolutamente escludere la ipotesi, che l’area presso il Castro
Pretorio fosse il vivario, è la sua situazione. Il vivario, secondo narra Procopio,
si trovava nei dintorni della Porta Prenestina, sicchè non possiamo
cercarlo oltre la Tiburtina, ma quest’area è al di là e assai al di là della
Tiburtina, dunque essa evidentemente non fu il vivario.



«Venendo ora alla seconda parte della mia sentenza, prosegue il Lugari,
dico che l’appellativo Castrense dato dai cataloghi a questa fabbrica di forma
anfiteatrale ci apre la via a riconoscere in essa la palestra dei venatores e
ci conferma eziandio nell’opinione che fosse questo edifizio al tempo stesso il
vivario. Ognun sa che la parola castrense accenna a malizia: così era detto
peculium castrense quel danaro che il figlio, ricavatolo dal militare, potea
ritener come suo. Suetonio dice che Caligola cognomen castrensi ioco, o loco
come leggono alcuni, traxit, quia manipulario habitu inter milites educabatur[942].
Militari furono i giuochi appellati ludi castrenses e munus castrense;
e similmente la corona castrensis fu detta così perchè premio dei militari.
Quando dunque i cataloghi appellano castrense questa fabbrica è sicuro indizio
che essa appartenne a soldati: a quale scopo poi loro appartenesse la

forma anfiteatrale cel dice chiaro, e tutti gli archeologi lo hanno riconosciuto,
a scopo di giuochi[943]. I ludi castrenses ed il munus castrense, giuochi venatorî[944]
dati probabilmente dai Pretoriani[945], ci fan travedere che furono essi
i soldati ai quali questo edifizio appartenne; e come a costoro veramente appartenesse
ed a qual fine ecco in pronto ad insinuarcelo alcune antiche testimonianze.



«Da due lapidi, una dedicatoria rinvenuta sul principio dello scorso secolo
presso la porta Viminale[946], l’altra lusoria trovata nel Castro Pretorio[947]
apprendiamo che dei Pretoriani v’ebbe una classe dominata dei venatores, il
compito della quale era, come dall’assieme dei fatti è lecito ragionevolmente
dedurre, non solo di prodursi nelle rappresentanze venatorie, che in date ricorrenze
davansi nei loro alloggiamenti[948], e talora in quelle apprestate nei
luoghi destinati ai pubblici spettacoli[949], ma eziandio di ammaestrar le fiere
ed addestrare alla lotta i bestiarî. Or questi Pretoriani venatores dovettero
avere un luogo ove potessero comodamente esercitare sè stessi a lottar colle
fiere ed adempiere il loro magistero; ma come non riconoscerlo e per la
forma, e per la inettitudine a pubblici spettacoli e per la pertinenza a giuochi
militari, nell’anfiteatro Castrense, situato appunto nella regione del Castro
Pretorio? — Inoltre questa palestra non avrebbe potuto trovare posto migliore
che nel centro dello stesso vivario, dove senza condurre in giro quotidianamente

le belve a fin di portarle alla schola dei venatores, le avesser questi
avute belle e pronte ad ogni concorrenza.



«Questa ragionevole postura della palestra averla ben compresa gli antichi
lo dimostra il fatto, d’essere stato cioè affidato il vivario alla custodia
appunto dei Pretoriani, ed il monumento epigrafico che ce lo attesta, col rappresentarci
venatori esenti, venatores immunes, far causa comune col custode
del vivario, cum custode vivarii, ci conforta a ritenere indivisa la palestra
dal vivario.



«Dunque l’applicazione di Castrense data dai cataloghi a questo edifizio
di forma anfiteatrale ci è argomento a ritenere che questa fosse la schola dei
venatores, e corrobora le deduzioni già fatte, che fosse a un tempo il vivario».



Fin qui il ch. Lugari.





Escluso l’Anfiteatro Castrense, non rimangono in Roma che due anfiteatri
stabili e destinati ai pubblici spettacoli: il Taurino ed il Flavio. Ma l’anfiteatro
di Statilio Tauro fu, fin dal principio e per la sua scarsa capacità in
poco uso. In occasione infatti della vittoria Aziaca, della pretura di Druso,
del natalizio di Augusto e della morte di Agrippina, benchè l’anfiteatro di
Tauro già fosse edificato, pur nondimeno i solenni ludi non furono celebrati
in esso, ma bensì o nel Campo Marzio, entro steccati di legno, o nel Flaminio
o finalmente nei Septi; e l’anfiteatro di Tauro andò sempre maggiormente in
disuso. Caligola tentò di darvi nuovamente giuochi gladiatorî, ma se ne indispettì
per la sua piccolezza di quell’anfiteatro, e, come dice Dione, lo disprezzò:
τὸ γὰρ τόῦ Ταῦρου Θέατρον ὑπερεφρόνησε[950]. Per i giuochi che egli diede
nell’anno 38 dell’èra volgare, fece chiudere con legnami un’area, e perchè
questa fosse più spaziosa, ordinò la demolizione di grandiosi edifizî. Nerone
non si curò affatto dell’anfiteatro Taurino, e ne fe’ costruire uno di legno
nella regione del Campo Marzio, il quale durò tutto il terzo anno del suo
impero. Nel regno di questo stesso Principe arse l’anfiteatro di Tauro[951], e
dopo l’edificazione del FLAVIO, non si pensò più a restaurarlo: anzi la nuova
e grandiosa mole fece dimenticare, come dice il Nibby, l’anfiteatro Taurino,
e d’allora in poi non venne più ricordato dagli storici; e se lo troviamo nei
cataloghi, è perchè nel secolo IV ancora se ne conservavano considerevoli
avanzi, i quali, secondo il Maffei[952] — appoggiato ad un passo di Cassiodoro[953] — erano
forse ridotti ad altr’uso. E lo stesso Maffei opina inoltre che

ai tempi di Teodorico già fosse diroccato e passato da parecchio tempo addietro
in proprietà privata. Nè sarebbe questo un caso unico nei cataloghi,
poichè anche l’anfiteatro Castrense, tuttochè abbandonato e ridotto a far
parte delle mura, pur nondimeno se ne fa in essi menzione.



Dunque non rimase in Roma che un solo anfiteatro stabile ed in pieno
uso per i pubblici e solenni spettacoli; e questo fu il FLAVIO.



Gli antichi scrittori confermano questa conclusione. Essi infatti non contraddistinguono
mai l’Anfiteatro Flavio con aggettivi, ma ne parlano costantemente
in modo assoluto. Capitolino, narrando le opere eseguite da M. Antonino
Pio, così si esprime: Romae haec extant: Templum Hadriani, Graecostadium
post incendium restitutum, instauratum AMPHITHEATRVM. — Lampridio
scrive: AMPHITHEATRVM ab eo instauratum post exustionem; e Vopisco:
additit alia die in Amphitheatro una missione centum iubatos leones etc.



È questo il modo costante di esprimersi di tutti gli autori; talchè il Maffei[954],
in un capitolo della sua Verona illustrata, parlando degli anfiteatri,
dice: «Il perpetuo modo di parlare degli scrittori e Cristiani e Gentili fa conoscere
a bastanza, come in Roma un Anfiteatro solo era d’uso, ed era in
possesso di tal nome; poichè nol distinguono essi con sopranome alcuno; e
quando dicono, fu ristorato l’anfiteatro, fu condotto nell’anfiteatro, si fecero
giuochi nell’anfiteatro, intendono senz’altro di quel di Tito, il che dimostra
come era solo; poichè non soleano a cagion d’esempio dire il Teatro per significare
quel di Pompeo, benchè più sontuoso degli altri».



Concludiamo:





Abbiam veduto che le venationes, dopo l’invenzione dell’anfiteatro, si celebrarono
ordinariamente e costantemente in questo, e raramente ed eccezionalmente
nei circhi.



Abbiam veduto che l’unico anfiteatro, che in Roma era in pieno uso dall’anno
80 d. C. in poi, fu il FLAVIO.



Abbiam veduto che ove si celebravano le venationes, ivi eziandio si gettavano
alle fiere i rei, veri o presunti che fossero, di certi delitti; e poichè
i reati che si credevano connessi col nome cristiano si punivano, come dicemmo,
colla damnatio ad bestias, dobbiam conchiudere che l’arena dell’Anfiteatro
Flavio fu bagnata dal sangue cristiano; e che il numero dei Martiri
ivi immolati non fu scarso, giacchè la proscrizione del Cristianesimo, proclamata
da Nerone, durò fino alla promulgazione dell’editto di Costantino[955].







Ma se possiamo positivamente affermare (e di questo ne debbono essere
persuasi anche i più ipercritici) che l’arena del Flavio Anfiteatro fu bagnata
dal sangue cristiano, non così, dopo i — sebbene vacui — sofismi dei moderni
ipercritici[956], possiamo dare un elenco specifico dei singoli Martiri. Farebbe
mestieri accompagnarlo con un lungo e laborioso studio critico sopra
ciascuno di essi[957]. Io mi limito a riprodurre i nomi di quei pochi Martiri,
che fino al 1897 comunemente si ritennero immolati nel Colosseo; lasciando
ad altri il compito di dimostrare l’autenticità di quest’elenco.



	S. Ignazio,

	S. Eustachio e famiglia,

	S. Taziana,

	Ss. Abdon e Sennen,

	S. Martina,

	Ss. CCLXII soldati,

	Ss. Vito e Modesto,

	Ss. Sempronio e compagni.




A quest’elenco del Marangoni aggiungerò col Martigny (Dictionnaire des
antiq. chrétiennes s. v. Colysée) e col Kraus (Real-Encyclopaedie der christlichen
Alterthümer, s. v. Colosseum) S. Alessandro Vescovo, per le ragioni
accennate quando si parlò degli oratorî che circondavano il Colosseo[958].







CAPITOLO QUARTO.
Quest. 4ª — L’iscrizione «Sic premia servas» è genuina o falsa?




Il titolo di questa questione farà sogghignare parecchi archeologi moderni.
Oggi infatti quasi generalmente si ritiene che la lapide di cui parliamo
sia una falsificazione del secolo XVII. Io, a dire il vero, non avrei voluto toccare
questo tasto, e volentieri avrei taciuto, se lo studio del Colosseo non mi
avesse, quasi direi, trascinato ad indagare l’origine di questa moderna persuasione,
e a pesare le ragioni per cui la nostra lapide venga annoverata fra le
false. Inoltre, se io avessi saltato a piè pari questa questione, il lettore avrebbe
avuto ogni diritto di notare nel mio lavoro una lacuna, e giustamente avrebbe
potuto fare delle osservazioni poco benevole a mio riguardo. Non era dunque
possibile tacere; e poichè in un’opera di quest’indole, non sarebbe stato sufficiente
limitarsi alla semplice esposizione delle varie opinioni, e terminare
(come a bello studio feci altrove)[959] con un punto interrogativo, ma faceva
d’uopo esaminare criticamente gli argomenti dei dotti; perciò ho creduto conveniente
fare sulla nostra lapide uno studio speciale.



Pertanto prego vivamente il lettore di non volersi decidere per la genuinità
o falsità della stessa, prima di aver letta per intero la mia dissertazione.



Contradittori non mancheranno certamente; e pensare di persuaderli sarebbe
(specialmente ai tempi nostri) pressochè un’utopia. Del resto ricordiamoci
che se gli scrittori del settecento non furono infallibili, non lo sono neppure
i contemporanei.



Io appartengo al numero dei secondi, e quindi posso ingannarmi. Nondimeno
confesso con ogni lealtà che, specialmente nella presente questione, non
posso seguire ciecamente nè gli uni nè gli altri; ma voglio studiare spassionatamente
la lapide, e, senza preconcetti di sorta, voglio esaminare le ragioni
che generalmente s’adducono per dimostrare la genuinità o meno della nostra
epigrafe.







Nè per questo pretendo dire che il mio
studio riuscirà completo e sotto ogni rispetto
esauriente, no; m’auguro però che esso vorrà
richiamare nuovamente l’attenzione degli archeologi
in genere e degli epigrafisti in ispecie;
affinchè essi, mossi dall’amore di quella
scienza che è loro propria, possano tornar
sopra una questione che, secondo il mio giudizio,
è tutt’altro che risoluta.



Presento nuovamente la riproduzione
della lapide tratta dal calco eseguito con ogni
cura dal Sig. Attilio Menazzi sull’originale
che trovasi nei sotterranei di S. Martina.
(V. Fig. 14ª).




Fig. 14.ª




Non è mia intenzione fare una storia particolareggiata
di questa lapide sepolcrale.
Sarebbe cosa superflua; giacchè gli archeologi
già sanno che la nostra epigrafe fu rinvenuta
nel cimitero di S. Agnese sulla Via
Nomentana, negli scavi ivi eseguiti al principio
del secolo XVII[960].



Sappiamo pur anche che questa lapide
passò poscia nelle mani della marchesa Felice
Randanini, famosa raccoglitrice di memorie
sacre; che questi fatti ci vengono narrati da
testimonî coevi e fededegni, quali sono il Bellori[961]
e l’Aringhi[962]; e che il primo di questi
scrittori fu un uomo integerrimo per costumi,
dotto, e, per quanto lo comportavano
i suoi tempi, competentissimo in materie
archeologiche[963].







Nessuno ignora, finalmente, che la nostra lapide più tardi la possedè Pietro
Berrettini da Cortona[964]. Presso di lui si trovava quando il Tolomeo la descrisse,
il quale, allorchè costrusse il sotterraneo di S. Martina, la fè fissare
nelle pareti di quello stesso sotterraneo in cui tuttora si conserva.



Oltre ai citati autori, l’epigrafe «Sic premia servas» è ricordata dal Reinesio[965],
dal Bonada[966], dal Fleetwood[967], dal Lam[968], dal Mamachi[969], dal
Bianchini[970], dal Mabillon[971], dal Marangoni[972], dal Venuti[973], dall’Orsi[974],
dal Marini[975], dal Mazzolari[976], dal Magnan[977], dal Terribilini[978], dal
Fea[979], dal Visconti[980], dal Nibby[981], dal Canina[982], dal Piale[983], dal
O’Reilly[984], dal Giampaoli[985], dal Gori[986], ecc.



Sebbene tutti questi scrittori ammettano in genere l’autenticità della lapide[987]
(non escluso il Gori, il quale, come abbiamo visto a pag. 101, trattò
di diminuire quanto più potè il valore della medesima), pur nondimeno non
tutti convengono circa l’età e l’interpretazione dell’epigrafe. Passiamo ora ai
moderni e contemporanei. Essi sono: il De Rossi[988], il Tomasetti[989], il

Promis[990], l’Armellini[991], i Bollandisti[992], il Mantechi[993], il P. Grisar[994], il
Rohrbacher[995], il Cinti[996], il P. Scaglia[997].



Tutti questi autori (eccettuati il Tomasetti[998] e il Rohrbacher) ritengono
la lapide per falsa[999].



Dalla lista considerevole di scrittori che trattarono la presente questione
si deduce chiaramente essere tre le opinioni degli archeologi intorno a questa
lapide. Alcuni la dicono genuina, e non posteriore alla seconda metà del secolo
I; altri la dicono pure genuina, ma non anteriore al secolo V dell’era
volgare; altri finalmente la credono una falsificazione perpetrata nel sec. XVII,
o, secondo qualcuno, nel secolo XIV.



Esaminiamo una per una queste disparate opinioni, incominciando dalla
più grave: da quella, cioè, che ritiene l’epigrafe per una falsificazione del secolo
XVII.



A qualcuno potrà sembrare che quest’opinione possa trovare appoggio sulla
sentenza del De Rossi[1000] il quale scrisse: «Christiana res epigraphica, quae
corruptricis Ligorii manus effugerat, in redivivum aliquem hac aetate Ligorium
videtur incidisse, qui optimis illis viris (Severano ed Aringhi) fucum
quandoque fecerit. Ma applicare la sentenza del De Rossi alla nostra lapide,
sarebbe fare un oltraggio alla sua scienza e alla sua autorità; giacchè da questa
applicazione ne risulterebbe una inverosimiglianza ed una impossibilità
morale. Difatti, se fosse vero che quell’ignoto falsario, quel redivivo Ligorio,
avesse fatta incidere la nostra iscrizione, egli, con la sua astuzia, sarebbe giunto
ad allucinare non solamente quegli ottimi uomini del secolo XVII, quali furono
il Severano e l’Aringhi, ma eziandio un altro uomo eruditissimo e dottissimo
dello stesso secolo; un uomo amato da personaggi i più distinti, stimato dagli
eruditi, encomiato dai Gronovi, dai Mabillon, dai Crescinbeni, onorato

da tutti i buoni[1001], sarebbe giunto ad allucinare, dico, il Bellori, il quale assicura
che la lapide «Sic premia servas» è neque SPURIA NEQUE RECENS.
Inoltre quel redivivo Ligorio, quell’ignoto falsario, sarebbe giunto colla sua
astuzia ad allucinare non solo quegli uomini dotti ed ottimi del secolo XVII
or ora ricordati, ma anche quelli del secolo seguente XVIII; e così avrebbe
allucinato un Mamachi, un Bianchini, un Mabillon, e tanti altri che con essi
ritennero la lapide per vera.



Quell’ignoto falsario, quel redivivo Ligorio, sarebbe giunto colla sua astuzia
ad allucinare non solo quegli uomini ottimi e dotti del secolo XVII e
XVIII, ma anche quelli del secolo XIX, quali furono il Fea, il Nibby, il Visconti
ed altri, poichè anche essi dissero che quella lapide è sincera, genuina;
e taluno giunse a dirla sincrona. Non basta: sarebbe giunto ad allucinare il
Marini, quel grande epigrafista, che lo stesso De Rossi chiamò sommo; e sarebbe
finalmente giunto ad allucinare il Card. Mai, gloria della letteratura
del secolo XIX; giacchè anche questi approvò e confermò la sentenza del
Marini, che aveva detta elegans la congettura del Marangoni[1002].



Ma che un falsario possa arrivare colle sue astuzie ad allucinare tutti i
dotti di tre secoli, non esclusi i contemporanei alla scoperta, è cosa non solamente
inverosimile ma anche moralmente impossibile. Dunque, ripeto, se la
lapide di Gaudenzio si dicesse falsa per la sola sentenza del De Rossi, si farebbe
un insulto alla logica, alla scienza e all’autorità dell’illustre archeologo,
il quale si protesta che quella sua sentenza era quasi inapplicabile alle lapidi
romane di quel tempo, ed aggiunge: «Id interim satis sit significasse Romanas
vix paucas hoc saeculo in lucem editas vel chartis mandatas inscriptiones
in capitis iudicium fore vocandas».



Nè si dica che questa nostra lapide debba essere annoverata fra quelle
vix paucas, giacchè ciò potrà dirsi delle lapidi d’ignota origine, non però della
nostra, la cui storia conosciamo, e la quale testimonî fededegni e contemporanei
ci attestano aver veduto quasi direi, coi proprî occhi estrarre da un cimitero
sotterraneo (elapsis annis-non multis abhinc annis); e dicono averla
poscia posseduta la marchesa Randanini, una delle prime raccoglitrici di lapidi;
e precisamente in tempi, in cui «la gara di riunire le memorie cristiane
non aveva ancora aguzzato l’ingegno degli speculatori»[1003]. Di fronte
alle egregie doti di quei testimonî, non si può dubitare della provenienza della
lapide; ed è innegabile che questa fu estratta da un Cimitero nel quale, con
tutta verosimiglianza, le escavazioni furono fatte a cura appunto della Randanini

e dell’Angelelli; il che si deduce anche dal fatto che in una cripta trovata
nel cimitero ostriano (?), vi sono molti nomi di Signore che andarono a
visitare il cimitero mentre si scavava[1004].



Nè possiamo dire, finalmente, che la nostra lapide appartenga a quei tempi,
in cui i negozianti di Roma non già inventarono nuove lapidi, ma spacciarono
esemplari moderni più o meno fedeli di epigrafi genuine ed antiche[1005].



Dunque non potremo neppur dire falsa la lapide per quella sentenza scritta
dal De Rossi. Più tardi esamineremo le altre ragioni che adduce lo stesso De
Rossi per dichiarare falsa la lapide di Gaudenzio.



Ma andiamo innanzi nell’esame degli altri argomenti che si adducono in
favore della falsità della lapide. Innanzi tutto faccio avvertire al lettore che
le falsificazioni sono assai più comuni e si trovano più facilmente nei codici
e manoscritti in genere, che nelle lapidi.



Faccio avvertire inoltre che se vi sono falsificazioni epigrafiche antiche
scolpite su marmo, queste erano quasi esclusivamente delle lapidi pagane. Ho
detto quasi esclusivamente, giacchè, come già si disse, il vizio delle iscrizioni
cristiane sospette, consiste in essere riproduzioni più o meno fedeli di epigrafi
genuine ed antiche[1006]: ora riproduzione non è davvero sinonimo di falsificazione!



Da queste due avvertenze deduco che la sentenza di coloro i quali dicono
essere la nostra lapide una falsificazione del secolo XVII, è per lo meno inverosimile;
e quell’iscrizione sarebbe od il primo, e finora caso unico, od un raro
esempio di lapide cristiana esistente, totalmente falsa. Ora per affermare una
cosa simile, non basta una semplice asserzione, ma è necessaria una piena,
evidente e matematica dimostrazione.



Ma ammettiamo per un momento che si tratti di una falsificazione del secolo
XVII. Noi, come abbiam visto, conosciamo la storia della lapide. Fu trovata
nel cimitero di S. Agnese, e questo non può negarsi, perchè testimonî
fededegni ce l’attestano.



Ora ciò che questi testimonî ci riferiscono viene confermato dai fatti. Si
sa con certezza che quando venne in luce la lapide, nel cimitero di S. Agnese,
furono eseguiti degli scavi. Questi dovettero restituire, come l’esperienza c’insegna,
epigrafi cristiane, le quali poi (per ciò che si è detto di sopra) dovettero
andare nelle mani dell’Angelelli e della Randanini; e noi sappiamo, che

precisamente nelle mani di questa andò la nostra lapide. L’autenticità dunque
dell’iscrizione «Sic premia servas» non può essere contrastata logicamente.
E se si ammettesse che l’iscrizione fosse stata falsificata, si dovrebbe pure
dimostrare che il falsario, ignoto, ebbe tanto ardire da portarsi per il primo
in un cimitero sotterraneo fino allora inesplorato, nonchè l’avvertenza, forse
singolare in quel tempo, di scrivere la lapide in questione sopra un marmo
di forma cimiteriale, perchè non s’avesse in seguito a dubitare della sua autenticità;
nasconderla in quel cimitero; e tutto ciò poi senza alcun utile da parte
sua, e senza sua gloria, giacchè scoperta che fu ed estratta, i testimonî contemporanei
non dànno lode ad alcuno, nè dicono che alla Randanini costasse
molto l’averla[1007]. Ma tutto ciò è inverosimile. L’origine dunque della lapide
fa giustamente argomentare che ella non sia falsa.



Dal momento poi della scoperta fino ai giorni nostri la sua storia si potrebbe
scrivere senza difficoltà.



Dal cimitero passò alla Randanini, da questa a Pietro da Cortona, e questi,
dopo poco tempo, la pose ove tuttora la vediamo. Di qual monumento si
conosce con maggior precisione, con più certezza la storia? E questo è un altro
argomento per negare la falsità dell’epigrafe.



Ma se la falsità non è probabile nè verosimile, è però possibile; benchè,
per quel che si è detto, nego che vi sia possibilità morale.



Ma ammettiamo che vi sia: in questo caso non resta che esaminare l’iscrizione
giusta i canoni della critica lapidaria. Prima però che io incominci questo
esame, credo opportuno ripetere al lettore che la sentenza che dice falsa
la nostra lapide, ha contrario il parere di uomini sommi. Nè intendo parlare
degli antichi collettori epigrafici, i quali poterono riunire, senza discernimento,
lapidi genuine e false, non altrimenti che i moderni compilatori, i quali ne
annoverano fra le lapidi false altre che forse un giorno la sana critica restituirà
alla loro vera fede e fra le lapidi sincere. Nè parlo di altri scrittori sotto
altro riguardo rispettabilissimi, ma che in materia epigrafica, o in critica lapidaria,
non hanno autorità decisiva, come sono il Mamachi, l’Orsi, il Bianchini,
il Mabillon, ecc.; nè di quegli archeologi, i quali, sia per ragione di tempo
sia per ragione di studio, non potrebbero dare (come direbbero i moderni)
adeguato giudizio su antichità sacre, come, p. es., il Fea, il Nibby, il Venuti,
il Piale, ecc.; ma parlo di profondi conoscitori di epigrafia, e di epigrafia cristiana,
e di letterati, alla cui memoria si farebbe un grave insulto, se si dicesse
che eglino non seppero scernere il vero dal falso in questione di epigrafia. Parlo

del Marini. Questi la ritenne per lapide genuina, l’annoverò fra le iscrizioni
cristiane sincere, e disse elegans la congettura del Marangoni, già da noi riportata
al c. III, part. I di questo lavoro. È vero che il Marini non ordinò nè rivide
o corresse le sue schede per la gran collezione epigrafica cristiana; ma è pur
vero che la nostra epigrafe si trova in quella parte del manoscritto che era la
più disposta, direi quasi, per la stampa. Ecco la ragione per cui il Mai la pubblicò
senza difficoltà di sorta. Ma in ogni modo è certo che la nostra lapide
non fu, come tante altre, trascritta dal Marini per soli suoi fini particolari, ma
fu da lui esaminata, studiata, riveduta: giacchè entra nel novero di quelle
poche, cui appose nota; e non una nota qualsiasi ma una nota, che, nella sua
brevità, rivela la competenza del sommo epigrafista che era.



Il Marini dunque, che nei suoi Arvali (e quante volte ebbe occasione)
battè senza pietà il povero Ligorio, ed inveì sempre e veementemente contro
i falsarî, non pensò punto alla falsità della nostra lapide; anzi la lodò e ne
ammise l’autenticità.



Parlo inoltre del Mai, il quale visse in tempi in cui l’archeologia cristiana
aveva già incominciato il suo sviluppo; che aveva ben veduta nella raccolta Mariniana
lo studio dell’illustre collettore, il quale, eccezione fatta delle lapidi calaritane,
tutte le altre ben aveva riunite per pubblicarle; del Mai, dico, il quale non
ebbe difficoltà di riportare la nostra epigrafe e ritenerla per genuina e sincera.



Parlo finalmente del Visconti.



Egli nel 1827 dimostrò la genuinità e la sincerità della nostra lapide e la
ritenne come sincrona; nè mai ritrattò la sua sentenza benchè cessasse di vivere
nel 1875, quando la sacra archeologia aveva raggiunto il suo pieno sviluppo
ed era già ridotta a scienza.



Ritenendo dunque come cosa indiscutibile la falsità della nostra iscrizione
s’andrebbe contro la notissima autorità di sommi uomini, epigrafisti, letterati
ed eruditi.



Ma, a dire il vero, oggi a questo poco si bada; e solo fanno eco e trovano
appoggio facilmente quelle opinioni moderne che tendono a distruggere una
qualche tradizione. È vero che i progressi fatti dall’archeologia sacra in questi
ultimi anni, sono notevoli, ma è anche vero che non hanno gettata nuova
luce sulla nostra questione.



Le cose si trovano allo stesso punto, e le difficoltà purtroppo sono sempre
le stesse! Non resta per tanto che esaminare criticamente la lapide.


***


Uno dei maestri della critica lapidaria, non v’ha chi l’ignori, è il Maffei.



È vero che oggi si ritiene che i suoi canoni siano applicabili alle sole lapidi
pagane, e si opina aver egli errato nello studio delle lapidi cristiane. Ma

se noi esaminiamo i suoi canoni, e con riserbo facciamo qualche distinzione,
mi sembra che essi possano anche applicarsi alle lapidi cristiane.



Infatti, nella sua Arte critica lapidaria[1008] il Maffei stabilisce certi criterî,
coi quali egli insegna il modo di distinguere le iscrizioni vere dalle
false; e dice che di due specie sono gli indizi per i quali si possono riconoscere
le une dalle altre: ALTERA PRACTICA, uti vocant, ab ipsa monumentorum
inspectione petita; INTERIORA ALTERA et ab iis quae continentur desumpta.



Gli indizî estrinseci, secondo lo stesso autore, sono: genus, facies, color; e
segue spiegando ciò che per essi s’intende. I secondi poi, ossia gli intrinseci,
sono: la troppa antichità della lapide, la singolarità delle formole, i punteggiamenti
e cose simili.



Ora è evidente che i primi, vale a dire, i canoni estrinseci, siano applicabili
anche alle lapidi cristiane.



Un’iscrizione cristiana scolpita su di un marmo, la cui facies et color mostrino
essere marmo moderno, si dirà giustamente falsa[1009]. Lo stesso si dica
di una lapide sepolcrale cristiana (il cui genus è cimiteriale), se questa per
la paleografia si dovesse riportare ai secoli VII e VIII. Viceversa: una lapide
che per la sua iscrizione dovremmo creder dell’epoca in cui i cimiterî sopratterra
erano rari, e di cui quindi il genus dovrebbe essere cimiteriale; se essa
presentasse la forma ossia il genus delle lapidi non cimiteriali, non si potrà
recisamente ripudiare, ma si potrà dubitare della sua sincerità.



Dunque questi dati estrinseci, che c’insegna il Maffei per distinguere le
lapidi vere dalle false, mi sembra possano applicarsi anche alle lapidi cristiane.



In quanto poi all’indizio intrinseco principale (la paleografia), volendo il
Maffei che si usi circa di esso somma cautela e che mai sia disgiunto dagli indizî
estrinseci, è indubitato che valga eziandio (non certo assolutamente e disgiunto
dagli altri) anche per le lapidi cristiane. E il De Rossi[1010] c’insegna: «Egli è
innegabile, ed anche i più circospetti e peritosi epigrafisti lo confermano, che
l’argomento paleografico, adoprato con giudizio, ha molto valore».



Dunque i dati estrinseci posti dal Maffei possono aver forza nell’esame
delle lapidi cristiane sospette. I dati intrinseci poi non sono tutti egualmente
ed assolutamente applicabili alle lapidi cristiane.



Il Maffei dubita dell’autenticità di una lapide se questa presenta un’antichità
assai remota. Ma questo criterio non può applicarsi alle epigrafi cristiane,
delle quali ve ne sono molte che risalgono fino ai tempi primitivi della Chiesa
e alla stessa età Apostolica. Dunque questo canone non è applicabile al caso

nostro. Dubita ancora di una lapide, se l’epigrafe si allontana, secondo la sua
specie, dalla comune formola e dizione. Ma questo canone, se è giusto per le
lapidi appartenenti a monumenti romani pubblici e privati, non è così assolutamente
applicabile alle lapidi cristiane, le quali, benchè anch’esse avessero,
secondo la diversità delle epoche, le loro formole e dizioni, pure, per la singolarità
delle circostanze, dei luoghi e degli scrittori, poterono andar soggette,
e vi andarono effettivamente, ad eccezioni[1011]. Il Lupi[1012] scrive: «In omnibus
facultatibus habenda prae oculis est aurea illa sapientium virorum constitutio
qua iuris prudentes in legum oraculis intelligendis utuntur ut semper exceptione
aliqua restringenda putent effata veterum, quamtumlibet absuluta, ne forte
inopino aliquo casu queat eorum veritas labefactari; omnis namque definitio in
iure civili periculosa est, rarum est enim ut non subverti possit quod quidem
aliqua prudentes dictum, prudentissime dicitur ubi sermo est DE ANTIQUORUM
EPITAPHIIS».



Ciò posto, applichiamo alla nostra lapide tutti quei criterî che si possono
ad essa applicare.



Il marmoris color et facies è uno dei criterî estrinseci. Ora il marmo della
nostra lapide è evidentemente antico, essendo marmo greco, ed è certamente
antico, anche perchè sull’altra faccia della lapide v’è scritta un’altra epigrafe
indiscutibilmente antica, e che secondo l’Aringhi, il Fletwood, il Marini ed altri,
dice:



AVRELIA AVGVRINA HIC EST[1013].







Ora questo laconismo, questa totale mancanza di simboli, questo nome
Augurina e questo gentilizio Aurelia scritto per intiero, ci fanno necessariamente
dire che il marmo su cui è scolpita l’iscrizione non è posteriore al
secolo II[1014].



Il marmo dunque su cui è l’epitaffio di Gaudenzio, per il suo colore, per
la sua qualità, ecc. può dirsi, senza timore d’essere contraddetti, antico e antico
assai, e certamente non posteriore al secolo II.



Nemmeno si può dir falsa la lapide per il marmoris genus, giacchè ha
essa tutti i requisiti perchè sia lapide cimiteriale, al cui genus appartiene.
L’altezza, la forma, il fatto incontestabile che essa è stata estratta da un cimitero,
ecc., son tutte cose le quali ci dicono che essa appartiene indiscutibilmente
alla classe delle lapidi cimiteriali.



Alla nostra lapide dunque non mancano i requisiti estrinseci perchè essa
sia ritenuta per genuina.



Tralascio per ora la questione paleografica, perchè di essa ne parlerò nell’esame
della seconda opinione.



Ma fin d’ora faccio notare che la paleografia è criterio fallace assai se si
separa dagli altri, come avvertono il Maffei, il Fabretti, il Marini, il Morcelli,
e lo stesso P. Scaglia[1015] il quale, appena due anni fa, scriveva: «Criteria
omnia ista sese invicem conplent ac confirmant, paucis exceptis casibus, in
quibus aut lapicidae imperitia aut alia de causa exceptio datur». E a pag. 58,
aggiunge: «Non semper vero e complexu litterarum aetatem erui fas est; nam
bene potuit etiam saeculo primo lapicida quilibet, sive ex negligentia, sive ex

imperitia, litteras inelegantes describere, et viceversa etc.». E quindi, riconosciuto
che per la nostra lapide stanno gli altri canoni citati, s’userebbe l’argomento
paleografico senza giudizio[1016], se per questa sola ragione si dicesse
falsa.



L’unico criterio intrinseco posto dal Maffei, applicabile alle iscrizioni cristiane,
è, come abbiamo veduto, la singolarità: e questa, non si può negare, è
veramente applicabile alla nostra.



Se si riflette che l’iscrizione di Gaudenzio, ammesso che non sia riproduzione
o falsificazione, dovrebbe essere del tempo dei Flavî, e considerata la
specie cui dovrebbe appartenere, essa s’allontana pur troppo da quella semplicità,
da quel laconismo, da quelle formole proprie della classe di epitaffi
cimiteriali di quei tempi. Ma in questo caso si può, innanzi tutto e con ragione,
applicare ad essa l’eccezione di cui parla il Lupi[1017]; e secondariamente
quest’epigrafe appartiene a quella specie d’iscrizioni quarum vim ut quis intelligat
seiungere eas non oportet ab adiunctis loci, temporis, ac personae
quae epitaphium posuit[1018].



Oltre a ciò, quest’iscrizione nulla ha che fare con quelle semplici memorie
che vediamo sui sepolcri di un fedele qualunque, od anche di un martire;
le quali presentano precisamente un laconismo e una semplicità caratteristica;
ma dobbiamo dirla un elogio, un epitaffio di una natura tutta sua propria.
Dunque dai canoni estrinseci posti dal Maffei per riconoscere la falsità della
lapide, e che sono applicabili alle lapidi cristiane, si deduce che la nostra non
è falsa: il canone intrinseco poi, perchè non applicabile a questa per le circostanze
della lapide, non può neppure convincerci della falsità della iscrizione
di Gaudenzio. Secondo la critica epigrafica dunque, non possiamo dichiarare
falsa l’iscrizione «Sic premia servas».



Ma lasciamo il Maffei, ed esaminiamo la cosa secondo i dettami del De
Rossi, le cui dichiarazioni, specialmente sulla presente questione, tanto più
valgono, in quantochè, come si legge nei suoi Musaici, egli crede la nostra
iscrizione una falsificazione dei tempi di Urbano VIII. Ma anche di questo suo
parere ci occuperemo tra breve.



Il De Rossi adunque[1019] scrive: «Si distinguono SEMPRE le lapidi incise
con cura, secondo la regola dell’arte, da mano perita, del mestiere; da quelle
che appaiono tracciate in fretta, senza studio di calligrafia epigrafica o da
mano nuova ed inesperta dell’arte lapidaria». Ora è evidente che la nostra
epigrafe appartenga alla seconda specie, cioè a quella delle iscrizioni tracciate

in fretta, senza studio di calligrafia epigrafica; e non a quella delle lapidi
incise con cura e secondo le regole dell’arte. Ma le lapidi appartenenti a questa
seconda classe, secondo il chiaro archeologo «niuna impronta hanno di
tipo speciale e caratteristico (caso assai raro), ovvero alle lettere dei manoscritti
più che all’alfabeto epigrafico ci si mostrano affini».



Dunque la nostra lapide, come quella che niuna impronta ha di tipo
speciale e caratteristico, non può dirsi falsa per la sua paleografia non regolare
e non comune. Nel cimitero di Domitilla, in mezzo a quattro epigrafi in
caratteri bellissimi, il De Rossi ne trovò una scritta in paleografia molto trascurata,
perchè incisa da mano imperita: eppure le giudicò tutte contemporanee[1020].
L’illustre archeologo poi, nella sua memoria sul museo epigrafico
cristiano Pio-Lateranense, afferma che «il delicato fastidio degli umanisti del
quattrocento e dei dotti del cinquecento per l’umile e popolana epigrafia dei
primi cristiani, l’ha trovata quasi immune dalla lebbra che tutta ne ha impestata
e guasta la parte classica»[1021]. E se vi furono lapidi della cui sincerità
può dubitarsi, ciò non può dirsi che di quelle le quali spettano al cadere del
secolo XVII, quando cioè, differita l’esecuzione del nobilissimo disegno (ideato
dal Boldetti di un museo lapidario cristiano), istituirono privati musei di lapidi
antiche segnatamente cristiane, e si studiarono di derivare a loro pro
qualche parte di quanto iva in dispersione[1022], il Carpegna, il Bianchini, il
Capponi, il Vettori, il Ficoroni, e tanti altri. Ora la nostra lapide era già
nota, veduta e scritta, anzi stampata nella prima metà del secolo XVII.



Dunque non può essere compresa nel numero delle false suddette.



Di più: la gara di collettori di lapidi cristiane adescò i venditori a falsare
la merce (scrive il De-Rossi).



Ma in che consiste questa falsificazione? Ascoltiamolo dal sommo maestro:
«I negozianti di Roma, ai quali solo si faceva capo da ogni paese, spacciarono
esemplari moderni più o meno fedeli di epigrafi genuine ed antiche, ed
ho trovato essere talvolta avvenuto, che della medesima epigrafe, l’originale
rimanesse in Roma, e che copie moderne si fossero in pari tempo spedite una
al museo di Catania e una all’arcivescovile di Ravenna».



Dunque la falsificazione, chiamiamola così se si vuole, consistette nel copiare
lapidi esistenti in Roma e spedirle fuori, come originali. Ma la nostra,
si trova proprio qui a Roma. Dunque, secondo la stessa teoria del De Rossi,
essa non cadrebbe nella classe delle falsificate, e sarebbe, in ogni modo, originale.
Non basta. È certo, e niuno potrà negarlo (e questa vedo sia la ragione

principale su cui si basa la sentenza od opinione che discutiamo), che la nostra
lapide è una singolarità[1023]. Ora, considerato che gente fossero i falsarî od
il fine che essi si proponevano, il nostro marmo come potrà dirsi falso?



I falsarî, l’ho detto poc’anzi colle parole del De Rossi, veduta la gara dei
collettori di lapidi cristiane, ingannarono specialmente i lontani col formare
esemplari più o meno fedeli di lapidi genuine e sincere. Non inventarono
dunque nuove lapidi, ma soltanto copiarono più o meno fedelmente dagli originali.
Ora la nostra lapide, non essendo copia più o meno fedele, ma originale,
non può dirsi falsa. Ed il fatto di essere essa nella sua dicitura affatto
singolare, esclude l’ipotesi di una falsificazione. Lo scopo dei falsarî, è notissimo,
era il guadagno; e a questo fine, astutamente facevano esemplari più o
meno fedeli. E appunto per il lucro, dovettero essi incidere le lapidi in modo
che la loro merce fosse sicuramente spacciata. E per spacciarla più facilmente
mandavano fuori di Roma copie più o meno fedeli delle lapidi esistenti. Ma
se anche avessero inventato tutto di sana pianta i falsarî, avrebbero certamente
procurato di non allontanarsi troppo dalle formule esistenti e conosciute;
molto più che quegli esemplari si spedivano a raccoglitori i quali spessissimo
erano eruditi. E gli eruditi, ammaestrati forse dall’accaduto ai raccoglitori
delle lapidi pagane, dubitarono ancora delle cristiane; ed una prova
l’abbiamo appunto nella nostra lapide. Il Bellori dice che quest’iscrizione è
neque SPURIA neque recens. Si vede dunque che ai suoi giorni v’erano lapidi
spurie e recenti, e che gli eruditi l’esaminavano attentamente per non essere
tratti in inganno! Gli spacciatori dunque e i falsarî dovevano avere un interesse
speciale di formare le lapidi in modo che a prima vista non facessero
dubitare della loro sincerità.



Ma se questo dubbio, di fronte a una lapide non comune, sorgeva lontano
da Roma, con quanta più ragione non sarebbe sorto in Roma se i falsarî avessero
voluto spacciare una lapide, la quale, come la nostra, è tutta propria,
eccezionale, singolarissima? Dunque, ripeto, il fine stesso propostosi dai falsarî,
e la singolarità della lapide, escludono la sua falsità.



Non mi pare infine verosimile che un falsario del secolo XVII, senza avere
dati di sorta, atti, ecc., potesse giungere a scrivere un epitaffio così veemente,
tanto espressivo, così significante, che corrispondesse a qualche dato storico,
quale è il nostro. A me pare, per la ragione che son per esporre, che quello
non possa essere stato dettato se non da colui il quale si trovava presente ad
un atto sommamente indegno di chi lo commetteva, ed evidentemente ingiusto
verso di colui che lo riceveva. Infatti, qui lo scrittore rimprovera Vespasiano,

e lo rimprovera non con espressioni qualsiansi, ma con queste parole:
«Sic premia servas»; e a Gaudenzio dice; «Premiatus es morte». Si ponga
mente alle espressioni suddette, e si vedrà la ragionevolezza della mia asserzione.
Sappiamo che Vespasiano diè premî agli artisti, ai letterati, a tutti quei
genî insomma, che facevano qualcosa di pubblica utilità. Si legga Suetonio, e
si troverà che quell’imperatore (e non ricorda altri imperatori) premiò oratori
greci e latini, premiò poeti, premiò il ristauratore del Colosso di Nerone, ed
un meccanico per aver solamente progettato il trasporto d’ingenti colonne al
Campidoglio; premiò Apollinare il trageda, premiò Tarpejo e Diodoro citaristi
e via dicendo.



Ora è verosimile che un falsario ignoto del secolo XVII, il quale doveva
essere certamente astuto, e che cercava non la sua gloria ma soltanto il suo
proprio interesse, fosse potuto giungere ad indicare Vespasiano tanto sottilmente,
e che (anche ammessa la sua sottigliezza ed astuzia) avesse scritto una
lapide, la quale, in fin dei conti, non avrebbe potuto facilmente vendere, per
la stessa ragione, che allontanandosi dal solito formulario, l’avrebbero creduta
inventata? Inoltre: il presunto falsificatore della nostra lapide, fu un letterato
o fu un volgare idiota? Se letterato, come concepire tutti quegli errori? Non
avrebbe procurato, per meglio ingannare l’incauto compratore, di adoperare
lo stile classico del tempo dei Flavî? Se idiota, come è che conosceva le opere
di Suetonio? Ma v’ha di più: il Baronio, nei suoi Annali, ha dimostrato ad
evidenza che Vespasiano pretese essere il Cristo, di cui sapeva parlarsi nelle
sacre pagine. Ciò posto, quanto non sono espressive quelle parole: «Promisit
iste, dat Kristus omnia tibi?».



Egli volle dire: «Promisit iste qui se dicit Christus, at Christus verus
OMNIA tibi DAT».



E chi può affermare senza dubitare, che la scienza, la sagacia di un falsario
settecentista giungesse a tanto? Questo è moralmente impossibile. È dunque
moralmente impossibile che la lapide sia una falsificazione del sec. XVII.





Il P. Grisar[1024] dice che l’iscrizione di Gaudenzio fu fabbricata nel secolo
XIV (1300). Meno male! Dal 1700 alla metà circa, del 1400, già siamo
tornati indietro di tre secoli! E le ragioni? Le stesse di coloro che la dicono
falsificata nel secolo XVII: La paleografia, lo stile dell’iscrizione[1025]. E se
si leggono tutti gli autori moderni che parlano di questa lapide, tutti ci ripetono

le stesse cose. E quelli che la credono genuina, ma una riproduzione del
secolo V, od anche un’eco di una leggenda popolare dello stesso secolo, che
argomenti adducono? Gli stessi!!! Ma di questi ultimi ci occuperemo dopo di
avere esaminato quanto il De Rossi, l’Armellini, ecc., dicono per dimostrare
che la lapide è una falsificazione fatta sotto il pontificato di Urbano VIII.



Il De Rossi ragiona così:



«Poco prima che Urbano VIII facesse erigere dal Bernini il tabernacolo
di bronzo sulla Confessione Vaticana, il Salvatore in musaico della sua nicchia
fu delineato dal Grimaldi (nel codice Barberiniano XXXIV, 50, p. 250);
e l’iscrizione del libro in quell’immagine è assai diversa dalla forma, che ora
vediamo e che è fornita di punti sugli I.... L’iscrizione adunque, dopo il disegno
fattone dal Grimaldi[1026] fu tutta arbitrariamente rifatta: e ciò deve essere
avvenuto[1027] quando Urbano VIII fece eseguire l’opera tutta nuova in musaico
ai lati della nicchia le immagini dei principi degli Apostoli e risarcire quella
antica del Salvatore.



«Nell’epigrafia cristiana però VERI PUNTI ROTONDI su tutti gli I (non su
quelli soltanto sui quali poteva cadere l’accento) si veggono in due lapidi della
penisola Iberica, una del 589 nella Spagna, una del secolo incirca VII nel
Portogallo.



«In tutta la rimanente epigrafia cristiana[1028], ed in ispecie in quella di Roma
e dei suoi musaici, giammai appare il punto sull’I, eccetto in due iscrizioni
che oggi si giudicano[1029], e con piena ragione, falsificate ai tempi incirca di
Urbano VIII. Una è quella del preteso architetto dell’Anfiteatro Flavio che
dal museo della Marchesa Felice Randanini passò all’ipogeo di S. Martina ove
tuttora si vede. L’Aringhi, suo primo editore, e quanti dopo di lui la pubblicarono
neglessero i punti sugli I[1030]. Pietro Ercole Visconti li notò e ne fece
grande caso, stimandoli accenti. Ma non è così; non potendo l’accento cadere
costantemente su tutti gli I[1031]. L’altro esempio, e di fattura contemporanea
al precedente, è l’iscrizione del martire Primitivo data ai tempi di Urbano VIII
alla predetta marchesa Randanini, e da lei inviata poi a Faenza».



Qui si nota tosto una petizione di principio. L’iscrizione del libro in musaico
dovè essere rifatta arbitrariamente ai tempi di Urbano VIII, perchè ha
i punti sull’I come le iscrizioni di Gaudenzio e di Primitivo. Le iscrizioni di

Gaudenzio e di Primitivo furono fatte ai tempi di Urbano VIII, perchè hanno
i punti sull’I come l’iscrizione in musaico del vaticano.



Ma, anche ammesso che il disegno del Grimaldi fosse esatto e che prima
non vi fossero i punti sull’I, non è logico da ciò dedurne la falsificazione della
nostra lapide. Perchè non dice altrettanto delle due lapidi dell’isola Iberica?
Perchè in Ispagna ed in Portogallo, prima di Urbano VIII, si poterono usare
i punti sull’I, e in Italia no? E la lapide di Gaudenzio, non l’avrebbe potuto
incidere uno spagnuolo.



E lo stesso nome Gaudentius, non potrebbe essere, come Laurentius spagnuolo?
E se quei punti triangolari che vediamo sugli I della lapide dell’ipogeo
di S. Martina fossero stati aggiunti da mano moderna[1032], per questo solo
noi dovremmo ritenerla per falsa?


***


Il De Rossi scrive che «quegli apici si trovano talvolta sovrapposti, non
come accenti, ma veri punti complementari della vocale i, nei documenti
diplomatici e manoscritti fino dal secolo in circa XII, oggi è consentito dai più
autorevoli paleografi. Ma ciò spetta alla scrittura minuscola, nè vale per la
maiuscola segnatamente delle epigrafi incise in pietra od effigiate a musaico.
In quanto alla paleografia epigrafica classica l’Hübner sentenzia: quod puncta
litterae superimponuntur, in universum ab antiqua consuetudine prorsus
abhorrere et nocivi usus esse creditur, recte».



Che nell’epigrafia classica non siano stati usati i punti, è certo; ma che
per via eccezionale, ed in lapidi volgari, non si usino, non punti, ma apici
(come si veggono nella nostra), è anche certo, e noi abbiamo esempî, sempre
eccezionali, anche antichissimi. Fra migliaia d’iscrizioni pompeiane noi ne abbiamo
qualcuno che ha gli apici. Si veda, il C. I. L., vol. IV, i n.i 1186, 1068,
1189, 1190 ecc., e si troveranno gli apici sulle parole:




IV´NIAS, VENATIÓ, VÉLA, POMPÉIS, VENÁTIO, FADÍVM, CENÁCVLA
SEXTÁS, ANNÓS, SATRIÓ, LVGRÉTIO, MV´NIFICO, PRÓ, VÁRVS, SÍRICVM,
etc.





Si dirà che questi sono accenti? Ma accenti anche su quel Venatió, Sextás,
Amnós, SATRIÓ, MV´NIFICO? S’aggiungerà che non sono sulla vocale I?
Ma l’abbiano in quel SÍRICVM, FADÍVM.







Ma lasciamo questi esempî pompeiani e adduciamone altri più a proposito
per la nostra lapide, nella quale gli apici potrebbero essere d’altronde,
tante altre gagliofferie che in questa stessa lapide fece l’ignorantissimo scalpellino[1033].
Lapidi adunque con gli apici sull’I, ve ne sono e ne vediamo una
nel Museo Veronese[1034], un titoletto riportato dal Lupi[1035], che è del tempo di
Domiziano, ossia dell’epoca della nostra. Un’altra fu riportata dal Chimentelli[1036];
v’è inoltre quella di C. Livio Clemente riferita da Zaccaria[1037], e per
finire dirò che v’è la famosa lapide di Furfone[1038] (V. pag. 303).




(litt, maior.) a. u. 696.






Il Garrucci[1039] descrisse questa lapide e ne fece fare un calco in carta.
Un altro calco, pure in carta, fu fatto dal Bormann, e il Ritschel ne fece fare
un disegno e lo pubblicò. Ma non ostante che gli apici fossero 36 e bene incisi
sul marmo, pure, come dice il P. Garrucci[1040], legere non noverunt neque
animadverterunt. E mentre il Mommsen faceva strani ghigni e versacci
quando vedeva le riproduzioni del Ritschel ed assicurava che questi prendeva
facilmente degli abbagli, pure, quando si trattò di contradire il Garrucci, ricorse
tosto ai calchi del Ritschel che erano privi di apici, e negò che vi fossero:
ed il Mommsen, a colui che, a suo parere, prendeva sempre abbagli (il
Ritschel), questa volta (che in realtà l’aveva preso) diè ragione, dichiarando
il Garrucci l’allucinato. Ma il dotto gesuita fece fare un accurato calco in gesso
della lapide e ne pubblicò un’esatta riproduzione in una dissertazione archeologica[1041].



Gli apici c’erano purtroppo, e tutti sull’I; il granchio l’aveva preso il
Mommsen; il quale, non sapendo che rispondere, cercò una scappatoia e disse:
i punti sono stati aggiunti da mano moderna!!! Bravo!



Come si fa presto a levarsi dagli imbarazzi!



Siamo dunque leali. Il Garrucci diceva: i punti vi sono; non so che significhino,
ma vi sono. Ed io dico: iscrizioni con apici, o punti vi sono. Saranno
eccezioni, ma vi sono; e non è lecito dire che una lapide, specialmente
se è nota la sua storia, sia falsificazione del secolo XVII, solo perchè ha i
punti. Anzi aggiungo che i punti triangolari od apici sull’I, sono anch’essi una

prova dell’autenticità della lapide; perchè essendo quelli cosa eccezionalissima
nell’epigrafia, il falsario si sarebbe bene guardato dal metterli; volendo falsificarla,
egli avrebbe data ad essa ogni apparenza di genuinità, omettendo cioè
tutto ciò che poteva renderla sospetta. Avrebbe, dico, fatta l’iscrizione imitando
la paleografia dell’epoca cui voleva riportarla, ed avrebbe tralasciato di mettere
gli apici sull’I per meglio ingannare il compratore[1042]. Ma poi, che bisogno
aveva un falsario del secolo XVII, di fare quell’iscrizione, se lui, con quella
lapide stessa, poteva ottenere il suo scopo senza incidervi «Sic premia servas»
essendovi (nell’altra parte) l’iscrizione di Augurina Aurelia che è certamente
genuina e antica? Sarebbe bastato darla al compratore come si trovava!
Il guadagno l’avrebbe avuto lo stesso, e vendendo una cosa autentica!



Inoltre il De Rossi (come s’è detto) fa questo ragionamento: il Grimaldi
fece il disegno dell’iscrizione in musaico del Vaticano, ed in esso (disegno) non
vi sono punti sull’I. Dunque in origine non v’erano, e furono aggiunti sotto
Urbano VIII quando fu tutta arbitrariamente rifatta. Ed io potrei argomentare
lo stesso: l’Aringhi, il primo editore della lapide Sic premia servas, e quanti
dopo di lui la pubblicarono, la pubblicarono senza i punti sugli I. Più tardi
poi la vediamo pubblicata con punti rotondi ed altre volte triangolari. Dunque,
in origine, quando fu scoperta nel cimitero di S. Agnese, era senza punti.
Più tardi furono aggiunti. Che ti sembra, o lettore, di questo ragionamento?
Io non avrei difficoltà in ammetterlo, perchè non impedirebbe ma confermerebbe
la genuità della lapide. Ma bisognerebbe dimostrarlo, e non basta l’esempio
del Grimaldi, il quale avrebbe potuto anch’egli neglettere, come l’Aringhi,
i punti sull’I[1043]. Ma se tanta era la mania di mettere i punti triangolari sull’I,
in lapidi esistenti, come vorrebbe il Mommsen relativamente alla lapide Furfonense,
anche noi, se così vogliono gli archeologi moderni, diremo, che furono
aggiunti arbitrariamente ai tempi di Urbano VIII, benchè, come nella lapide
di Furfone, non vi sia ragione di sorta per asserirlo[1044].







E qui aggiungerò quanto il Garrucci[1045] dice intorno alla forma dei segni
che noi vediamo appunto nella lapide di Gaudenzio: «una proposizione
finalmente (così Egli) parmi degna di nota, quella dico, del Ch. Ritschel, il quale
scrive che l’apice posto sopra le lettere non ebbe mai la figura di punto: puncti
figuram apex ne habuit quidem unquam. All’apice sia che si consideri come
distintivo della quantità, sia che dell’accento acuto insieme e della quantità,
trovasi surrogato il PUNTO in Albina Brvˆti F. e in Fâtv della beneventana
epigrafe già da me citata.... Ma inoltre di esso punto è marcato l’I lungo, e
non alla maniera singolare al certo, delle lapidi di Furfone e di Fiume. Siano
esempio PÎSO, così scritto in due nitidissimi esemplari del Museo Vaticano....
il che fa salire l’uso del punto sugli I un quindici anni avanti ai primi esempii
di punti impressi sugli V, che non precedono il 680, laddove il danaro di Lucio
Pisone dimostrato dal Cavedoni coll’assentimento del Borghesi, battuto circa
il 665[1046]. Un esempio forse più remoto, di tal paleografia erasi citato dal Borghesi[1047],
e fu da me richiamato nella dissertazione medesima: leggesi inciso in
un bollo di mattone così scritto: M. ALFÎSI. F. Laonde fa maraviglia come il
ch.º Ritschel abbia potuto asserire puncti figuram apex ne habuit quidem
unquam».



A quest’esempio si può aggiungere un altro, trovato parimenti in bollo
figulino dei tempi degli Antonini, bollo che io stesso ho veduto co’ miei occhi,
e che ognuno può vedere nel monumento, al suo posto (od anche nell’opera
pubblicata da Gio. Battista Lugari)[1048], in cui sull’I di Felicissimo è manifesto
il punto rotondo, e mostra esser questo l’uso volgare di scrivere.



OPVS DOLIARE. NEGOTIAN || TE AVR FEiCISSM



(delfino)



I punti od apici dunque che troviamo sull’I della lapide di Gaudenzio non
sono sufficienti per farla dichiarare falsificazione dei tempi di Urbano VIII.


***


Ma è già tempo di esaminare la seconda opinione, la quale ci darà motivo
di studiare la nostra lapide più particolareggiatamente sotto l’aspetto paleografico.







I seguaci di quest’opinione ritengono che l’iscrizione «Sic premia servas»
sia stata incisa nel secolo V. Il Bellori non le assegna un’epoca precisa, ma
dopo aver detto che la lapide è neque spuria neque recens, aggiunge che la
ortografia e la forma dei caratteri indicano essere molto posteriore ai tempi
Vespasianei: sed orthographia et caractheres longe sequiorem Vespasiano Augusto
aetatem indicant. Il Nibby, già da noi altre volte citato, è più esplicito
nell’esprimere la sua opinione, e dice che lo stile della lapide in questione,
presenta tutta l’apparenza del secolo V.



Io non so comprendere come nel secolo V, quando per certo non si pensava
a falsificazioni, si volesse formare un epitaffio, che, per lo scritto, dovrebbe
riferirsi a Vespasiano. È vero che il Gori, come dicemmo, con maravigliosa
disinvoltura afferma che quell’epitaffio è una riproduzione di qualche leggenda
popolare: ma, di grazia, una riproduzione in marmo, di una leggenda popolare
intorno ad un fatto accaduto circa trecento anni indietro, non ci farebbe
dir vero il fatto che in esso marmo è scritto? Ignora forse i carmi di Damaso
i quali si riferiscono a fatti di molto anteriori a quel Papa, v. g. Hic habitasse
prius ed altri?



Ma lasciamo questo punto per sè chiarissimo, e studiamo la cosa secondo
i canoni della scienza archeologica cristiana.



Verso la fine del secolo IV, la sepoltura nei cimiteri sotterranei addivenne
più rara, e agli esordî del secolo V, e precisamente dal sesto all’ottavo anno
di questo secolo, secondo il De Rossi[1049], o l’anno 426 secondo l’Armellini[1050],
cessò. Ora la nostra lapide è cimiteriale, anzi, come vedemmo, fu estratta da
un cimitero. Dunque dovrebbe essere stata scritta nel primo decennio[1051] del
secolo V. Ma se ciò è possibile per sè, è però impossibile dimostrarlo.



Dire poi che nelle catacombe si scrivessero lapidi per ingannare i posteri,
o si riproducessero leggende popolari contrarie alla verità storica, come piacque
di asserire al Gori, è ardito ed inverosimile; e il marmo stesso, per sua
natura cimiteriale, esclude questa ridicola asserzione. È vero nondimeno che
nel secolo V furono usate molte lapidi cimiteriali per chiudere formae e coprire
sarcofagi che si trovavano nei cimiterî sopratterra, e che nel rovescio
di quelle lapidi furono scritti epitaffi in memoria dei defunti deposti sopratterra;
ma è ridicolo pensare che nel secolo V fosse deposto sopratterra un
defunto, il quale, secondo l’iscrizione, morì sotto Vespasiano.







Ma poi è inutile insistere.



La lapide fu trovata in un cimitero sotterraneo e non sopratterra, e questo
basta per dimostrare che è cimiteriale e quindi anteriore almeno ai primi anni
del secolo V. Vediamo piuttosto quali ragioni abbiano spinto il Bellori e il
Nibby a credere la nostra iscrizione opera antica sì, ma di molto posteriore
a Vespasiano o perchè abbia tutta l’apparenza del secolo V.



Due sono le ragioni addotte dal Bellori: 1º orthographia et caractheres;
2º in ipsa non amphitheatri sed theatri mentio habetur.



Già feci notare che il criterio paleografico è poco dimostrativo se si trova
disgiunto dagli altri criterî, dei quali è mestieri sempre tener conto allorchè
si tratta della sentenza capitale di una lapide. Ora s’è visto già che gli altri
criterî s’addicono, e molto bene, alla nostra iscrizione. Dunque dalla sola paleografia
non può trarsi argomento sicuro, e se ciò si tentasse, sarebbe far uso
di essa senza giudizio, come dice il De Rossi.



Di più: l’argomento tratto dalla paleografia ha forza quando si tratta di
lapidi appartenenti a monumenti pubblici e solenni, ed anche parlandosi di
epitaffi cimiteriali incisi da mano perita e secondo le regole dell’arte. Allora
giovano certamente a farci distinguere le diverse epoche; ma non già quando
si tratta di lapidi private, di epitaffi cimiteriali incisi da mano inesperta, con
fretta o con caratteri trascurati. In questo caso non si può trarre prova di
sorta; e fallace assai sarà il giudizio dedotto da questo solo argomento, perchè:
Non semper e complexu litterarum aetatem erui fas est; nam bene potuit
etiam saeculo primo lapicida quilibet, sine ex negligentia, sive ex imperitia,
litteras inelegantes describere[1052].



L’iscrizione «Sic premia servas» trovasi precisamente nel numero di queste
seconde lapidi, e dalla sua paleografia non si può dedurre essere del sec. V.
Il Fabbretti[1053] d’altronde già aveva insegnato quanto fosse fallace il giudizio
d’una lapide basato su i soli caratteri: «Incertum et fallax esse probationis
genus ex caractherum conformatione tempora distinguere». Il Maffei[1054]. aggiunge:
«Satis profecto colligi iam posse arbitror quam fallax et ambigua
scripturae coniectura sit, dies enim in re deficeret, ubi singula quae in hanc
rem animadverti proferre velim.... infirmum ergo in litterarum exaratione argumentum
est ad aetatem lapidum eruendam. Scripturae argumentum generatim
minime certum est, indubitatum esse ita ut ex eo tantum de sinceritate
lapidum possimus decernere, nam ea quidem quandoque est in lapidibus

scriptum facies ut validum aut vetustatis aut novitatis iudicium faciat, at saepissime
ita ambigua est, ut ARGUI NIHIL POSSIT. Secundo haberi pro certo velim
aberrare toto coelo qui e litteris num sub Traiano an sub Commodo, num
secundo vel tertio vel alio quopiam saeculo.... inscripti lapides fuerint decidi
posse opinantur».



Il maestro finalmente dell’arte lapidaria[1055], scrisse: «Neque a Maffeio
dissentio, quem verissime scripsisse puto.... ut ii omnino fallantur qui PLERUMQUE....
AETATEM INSCRIPTIONUM CERTE se nosse dictitant». Si dice che questi
finiscono poi quasi con disdirsi; e che in pratica sovente affermano, questa
o quella lapide offerire lettere di questo o quel secolo.



Questa è un’ingiuria che si fa a questi uomini dotti e maestri dell’arte lapidaria;
ma dato pure che si siano serviti del criterio paleografico più spesso
di quello che in realtà fu, non possiamo però dire che nel determinar essi
l’epoca ad una lapide, abbiano trascurato gli altri canoni da loro stessi posti;
e se, scrivendo, si contentarono di accennare una delle ragioni della loro affermazione,
dovettero però sottintendere le altre, dalle quali la paleografia
non deve andar disgiunta.



Del resto, noi non dobbiamo guardare alle azioni degli uomini i quali tutti
humana patiuntur, ma alle loro dottrine: e se queste sono ragionevoli, giuste
e rette, dobbiamo aderire ad esse senza punto badare alle loro azioni individuali
opposte ai principî retti e alle dottrine sane e vere che essi stessi dettarono;
e ciò che essi non fecero per qualche ragione speciale, dobbiamo farlo
noi seguendo i loro dettati.



Quando poi si desiderasse una dimostrazione pratica, e quindi convincente,
della veracità, rettitudine e ragionevolezza dei principî posti da quei
sommi uomini; quando, cioè, si volesse vedere che basare il giudizio di una
lapide sopra la paleografia, sarebbe un giudizio assai fallace, ambiguo ed erroneo,
si confronti per poco questa nostra lapide con epigrafi antichissime di
età certa, e se ne troverà un confronto nei bronzi, nei graffiti, nelle pitture,
nei marmi di grossa e piccola mole, e nelle lapidi anche di epoca molto antica
e dei secoli migliori.



Così, per es., l’A nel nostro marmo ha qualche volta la sbarra ad angolo;
e tutti sappiamo che questa forma fu comune e molto usata appunto nel secolo
V e nei secoli posteriori. Ma sappiamo altresì che questa forma di A, si
trova pur anche usata innanzi alla prima guerra punica, nelle monete della
metà del secolo VI di Roma, ed in altre dell’èra repubblicana[1056]. Nei marmi

dei secoli anteriori all’Impero[1057], e parimenti in quelli del secolo I dell’Impero
troviamo l’A della forma citata. Così nel C. D. R. N. pag. 113, n. 220,
leggiamo una lapide pompeiana con l’A di tal forma; e il Xengeimester (Inscript.
pariet. Pomp. Vol. IV), c’insegna che questa forma di A fu usata
nelle iscrizioni delle pareti di Pompei, le quali non possono essere posteriori
all’anno 80 dell’êra volgare, vale a dire all’età a cui dovrebbe riportarsi la
nostra lapide.



Un esempio poi ugualissimo al nostro, e dell’epoca appunto dei Flavî, lo
troviamo fra i marmi grezzi di Marmorata, ove, sopra un masso di africano,
si legge:







Queste lettere furono incise da un marmista idiota, che, per il nome del
servo Laetus deve riferirsi all’anno 80 dell’era nostra[1058].



Un altro esempio più recente è poi quella lapide cristiana del cimitero
Ostriano nella quale si vede nei due A la sbarra ad angolo: e questo marmo,
come avverte il ch.º Armellini, è di data antichissima.



Da quanto si è detto si deduce che dalla sola paleografia non si può
trarre argomento per dimostrare che l’iscrizione «Sic premia servas» sia
del secolo V, e si deduce esser purtroppo vero il canone di quei sommi maestri
i quali dissero che la paleografia plerumque e generatim è assai fallace
e non ha valore demostrativo.



Vediamo ora se dall’ortografia si possa o no argomentare che la nostra
lapide è posteriore a Vespasiano e precisamente del secolo V. È questa la seconda
parte della prima ragione che adduce il Bellori per dubitare dell’età
di quest’iscrizione. E senza dimorarmi di più, dico subito: neppure dall’ortografia
si può trarre argomento, e lo provo prima coll’autorità e poi col fatto.



L’Oderici[1059] scrive: «le leggi della chiarezza e della grammatica non
furono sempre le più religiosamente osservate nelle iscrizioni: mille esempi
se ne mostrano tutto giorno». Il De Rossi[1060] dice: «quod si ne his epitaphiis,
scriptura, dictio, sermo non modo ab elegantia sed ab ipsis quoque gramaticis
legibus non semel abhorrent, id ab auctorum rusticitate et vernaculae
linguae ac pronunciationis specie, magis quam a saeculi barbarie esse repetendum
satis intelligitur».







Dalle autorità passiamo ai fatti. Gli errori ortografici della nostra lapide
sono: 1º la mancanza del dittongo ae.



2º La m usata invece della d nella parola ALIUM.



3º La mancanza della c nella parola AUTORI.



4º Il segno d’abbreviazione sull’V, nella voce THEATRV il quale veramente
non si potrebbe dire come a suo luogo vedremo, errore ortografico.



Per quel che riguarda la mancanza del dittongo ae, lo Scaligero[1061] insegna
che la e si trova frequentemente usato dagli antichi invece del dittongo
ae; ed il Fon[1062] pretende che ciò si debba ascrivere alla grande quantità
di schiavi greci ed asiatici che erano in Roma, e quindi all’influenza dei
nomi grecanici. Sia però questa od altra la ragione, è certo che fu spesso ed
in ogni età tralasciato.



Così il Noris, nei suoi Cenotafi Pisani[1063] assicura che la parola caetera,
ai tempi di Augusto, si scriveva senza il dittongo ae.





Ed il Lupi, parlando della mancanza di questa a[1064] dice: «Quod si ad
inscriptiones provoces plenae sunt rei notissimae exemplis collectiones, Manutii,
Lipsii, Gruterii, Bosii, Aringhii, Reinesii, Sponii, Fabretti, Malvasiae, Vignolii,
Boldetti, Donii, Gorii, aliorumque». E prosegue[1065]: «Neque haec barbaries
et neglectus ortographiae quod attinet ad diphtongos in christianis
lapidibus tantum observatur.



Non solum tangit Atridas

Iste dolor.





Etiam Ethnici epitaphiographi: licet ut plurimum diligentiores epigrammatis
suis, leges tamen exacte scribendi saepe sunt praetergressi».



E lo Zaccaria[1066] dice: «Questi (dittonghi) spesse fiate da negligenti scalpellini
si tralasciavano».



Difatti, iscrizioni d’ogni età, d’ogni sorta, pagane e cristiane, hanno questa
mancanza[1067].



Il difetto della c nella parola AVTORI, secondo, l’Heinrichio, il Ballhornio
e il Bejero, non sarebbe un errore ma un’esattezza ortografica.







Ma questa è un’opinione loro speciale; io però che non ritengo il nostro
quadratario per un dottore in filologia, seguo l’opinione più comune ed ammetto
che la voce auctor s’abbia a scrivere con la c; anzi aggiungo che la
mancanza di questa consonante in quel vocabolo è un errore.



Ma questa scorrezione è confacentissima al caso nostro; al caso, cioè, di
un uomo del volgo, forse di un marmista che lavorava nell’Anfiteatro, il quale
a sfogo dello sdegno da cui fu preso nel vedere condannato a morte il suo,
dirò così, principale, mentre era degno di premio e di lode, scolpì sul marmo
i suoi sentimenti nell’impeto dello sdegno, con quei modi e con quelle parole
che erano usate comunemente dal volgo, come noi stessi spesso leggiamo negli
scritti di gente idiota, gli stessi errori che pronunziano parlando. E questo fatto
lo vediamo verificarsi anche a’ giorni nostri, e possiamo essere sicuri che ciò
avvenne in tutti i tempi, non esclusi i più remoti, come ce l’insegna il Padre
Marchi[1068] di ch. memoria.



L’altro errore, quello della m invece della d, può essere un errore grammaticale
od anche di ortografia. Se grammaticale, non è questo il primo esempio
del mascolino usato in luogo del neutro. Troviamo per es.: monumentus
hic est[1069] e hic monumentus per hoc monumentum in lapidi antiche[1070]: collegius[1071],
cubiculus, eum sepulchrum, hunc aedificium[1072]. Onde nel caso nostro,
se si fosse usato il mascolino per il neutro non sarebbe cosa nuova, e
non indicherebbe che la lapide è di tarda età.



Se poi si volesse considerare come errore ortografico, esempî di cambiamenti
di lettere nelle lapidi antiche sono frequentissimi, senza che queste perdano
punto della loro antichità. Chi di noi non sa, a mo’ d’esempio, quanto
sia comune nelle lapidi la B in luogo della V, scambio che noi troviamo nelle
lapidi non solo arcaiche ma anche in quelle dell’alto impero?



Parimenti fu uso comunissimo quello di usare la b per la p e viceversa.
Così si legge pleps per plebs; collabsum per collapsum, sup per sub, ecc. Lo
stesso si dica della d per la t, come v. g. si vede nei cenotafi pisani che sono
dell’età augustea, e in lapidi dell’epoca degli Antonini; la e per la i e la i
per la e; la m per la n; la q per la c (specialmente nelle lapidi napoletane);
e così troviamo pure at fines per ad fines, set per sed, ed anche qui per quo, ecc.



Il segno d’abbrevazione sulla V, non può dirsi un errore, ma piuttosto
un’eccezione ortografica: la quale però non basta a far dichiarare una lapide
falsa o di bassa età.







Infatti, questo segno non è che un ripiego del quadratario, il quale, o lo
fece perchè l’ultimo verso rimanga nel mezzo, o, e più probabilmente, perchè
dimenticatosi d’incidere la M, e avvertitolo dopo aver inciso il resto, ricorse
alla correzione solita a farsi in questi casi. E che questa correzione sia stata
usata nelle epigrafi antiche ed in quelle d’età non bassa, lo deduco dalle parole
del Morcelli[1073], sommo maestro in arte lapidaria. Egli dice che «caeterum
haec emendationis causa assegnaveris ne mendum a scriptore ipso prodiis
videatur». E che gli antichi, prima della decadenza, usassero questo
segno lo vediamo in molte lapidi, e troviamo che precisamente sta in luogo
della M. Così ad es. in honore, Deoru, Olla, Eoru, Foebu, libertu, agne, memoria,
parentu, maloru, ecc., ecc., che si trovano nelle lapidi già riportate
dal Gruterio, Fabretti, Marini, registrate in varie collezioni epigrafiche, e che
ora si trovano quasi tutte riunite nel C. I. L., le quali ognuno può facilmente
vedere. Nondimeno credo opportuno aggiungere quanto il Garrucci, nella sua
bella opera sui segni delle lapidi,[1074] scrive: «Riscontransi.... dei segni così
fatti nelle lapidi, ed il Marini, colla usata sua dottrina e diligenza ne ha raccolto
un buon numero di esempî[1075].



«Ma essi dimostrano l’assenza di una consonante o di una sillaba e meritano
perciò il nome di notae scripturarum dato da S. Isidoro a simili segni[1076].
Nè sono essi di uso sì recente che non rimontino ai tempi medesimi di Augusto,
siccome in Proni dei cenotafi pisani invece di Patroni, in Ceria nel
graffito pompeiano, che porta la data dell’anno 717, in luogo di Centuria;
in SINCERV d’altro graffito pure pompeiano[1077], ed in ITE[1078], ed in Olla[1079],
adoperato ad esprimere l’assenza di un M, ecc.».



Conchiuderò queste osservazioni alla prima parte delle obiezioni del Bellori,
colle parole del Maffei[1080]: «nulla fere est informium litterarum, nulla
distortae, inaequalis, tremulae, oblongae, confusae, connexae, scripturae facies
cuius specimen vel in milliaris cippo, vel in funereis paganorum tabellis aliquando
non viderim».



Ed aggiungerò le parole di un illustre archeologo, il quale trattando
del ragionamento letto dal sig. De Petri sopra le tavolette cerate di

Pompei[1081], finisce così il suo discorso: «Quanto alle quistioni grammaticali crediamo
che serviranno queste scritture per aprir gli occhi, se è possibile, a
coloro i quali si OSTINANO A DETERMINAR LE EPOCHE CO’ DATI DELL’ORTOGRAFIA.



«Lasciando stare gli errori, noi vediamo che i Pompeiani tuttavia ritenevano
nella pronunzia, la quale ci si manifesta nella scrittura privata, di sopprimere
l’aspirata in Chirographum, Amaranti, Nimpodoti, Agatomeni, Agatoclis,
Cryseroti, Ienurnae, Pospori, Pronimi, Palepati; di adoperare la V in
luogo della Y in Lampuris; in Hupsaeo, che del resto trovansi in generale
scritti anche col h e coll’y; di porre il qu in luogo del cu in pasquon, e l’inserire
una vocale in Ichimas, Lanisisticis, invece di Ichmas, ossia Icmas, lanisticis;
l’s prende il posto dell’x in Sexcentos, la f per ph in Alfei, in Fatiscus;
l’xs sta x in Maxsimus, Axsiochus, dixsit, Sexs, Alexsandrini, Sexsaginta.
Finalmente Giovianus è così scritto invece del comunissimo Jovianus,
della quale ortografia non so altro, se non stupire, dovendo ammettere che la
pronunzia del Gi e Ge per J si abbia da far rimontare ad un’epoca sì remota
alla quale finora non si ardiva di portare il Geronymus, il Genuarius, il Gerusalem,
delle antiche scritture».



La paleografia dunque e l’ortografia non sono ragioni sufficienti perchè
questa lapide si dica del secolo V.



A queste ragioni del Bellori ne aggiunge un’altra il Nibby, dicendo che
la lapide per lo stile presenta tutta l’apparenza del secolo V. La difficoltà
del Nibby poteva aver forza quaranta o cinquant’anni fa; ma ora, che si sa
positivamente che la sepoltura cimiteriale cessò nei primi anni del secolo V,
e per quello che fin qui s’è detto, la difficoltà del Nibby rimane priva quasi
di ogni valore. Del resto trattandosi di stile, potremo vedere se vi siano lapidi
d’epoca più antica, e che possano confrontarsi colla nostra.



Leggiamo in Plinio[1082] che sulle pareti del tempio di Ardea si leggeva
quanto segue:



«Dignis digna loca picturis condecoravit

Reginae Junionis Supremae coniugis templum,

Marcus Ludius Elotus Aetoliae oriundus

Quem nunc et post semper ob ostem

Nunc Ardea laudat».









È innegabile che quest’epitaffio abbia molta somiglianza col nostro. Ora,
se all’epoca classica della latinità, ossia ai tempi Augustei, furono scritti sulle
pareti di un tempio versi tali da far dire al Tiraboschi[1083]: «Se io non gli
avessi trovati in Plinio, gli crederei fatti ne’ nostri secoli bassi; così sono essi
composti in uno stile barbaro a un tempo e moderno»; con più ragione, ai tempi
di Vespasiano e nell’oscurità delle catacombe, si poterono scrivere i nostri
versi da un quadratario idiota nell’impeto dello sdegno; senza che per questo
lo stile si debba dire barbaro e basso. Dissi versi, giacchè, se bene si pone
mente, quell’iscrizione ci ricorda i versi saturnî come quelli riportati da Plinio,
e dei quali ha trattato magistralmente il P. Garrucci nella sua Sylloge Inscriptionum[1084],
alla quale rinvio il lettore perchè giudichi se io abbia o no
errato in chiamarli così. Dunque anche la difficoltà dello stile, come quelle
della paleografia e dell’ortografia, non ha qui forza.



Ma un’altra difficoltà ci presenta il Canina[1085]. Egli dice che il nome ed
il modo con cui viene designato Gaudenzio fa riportare questa lapide ad età
tarda. Riguardo al modo, confesso che non so che rispondergli, perchè non
capisco che cosa egli voglia intendere con questa parola generica. Ma se per
modo vuol intendere lo stile della lapide, la questione l’ho or ora risolta.



Se poi per modo voglia significare l’espressione della lapide, non so come
questa si possa dire di molto posteriore a Vespasiano quando i due protagonisti
della lapide stessa sono appunto Gaudenzio e Vespasiano.



Relativamente al nome, non nego che questo possa fare una tal quale
obiezione, giacchè la desinenza in entius fu frequentissima nei tempi tardi,
ma però non fu esclusivamente propria di quell’età.



Infatti, o Gaudenzio appartenne a famiglia libera o fu servo o fu liberto.
Se appartenne a famiglia libera (ciò che non pare probabile), anche fra le famiglie
libere (ed in tempi remotissimi) si ricordano nomi che hanno la desinenza
in entius, come Mexentius[1086], Placentius[1087], Eventius, Dentius; e nella
epoca repubblicana e dell’alto impero, abbiamo varî Terenzî, ecc., per esempio:
Terentius (console), Terentius (scrittore), Terentius (comico); abbiamo:
Juventius (console), Juventius (comico)[1088], Juventius (giureconsulto); Placentius[1089],
Calventius[1090], Gentius[1091], Cosentius, ecc.: e tra i nomi femminili,

s’ha: Gentia[1092], Calventia[1093], ecc. Onde non sarebbe strano se ai tempi
de’ Flavî vi fosse stato un Gaudentius; e a questo riguardo (desinenze in antius,
entius, ontius) il De Rossi[1094], scrive: «inde tamen minime colliges illarum
appellationem quae saeculo praesertim quarto viguere, ne primas quidem
origines ab antiquiore aetate esse repetendas».



Se si dica poi che il nostro Gaudenzio fu o servo o liberto (come sembra
più verosimile); allora, attese le circostanze ed i tempi, atteso che il cristianesimo
fu estesissimo nella famiglia de’ Flavî; che fu uso dei padroni servirsi
dei liberti nelle opere loro, l’obiezione cade da sè. Difatti: fra l’immensa serie
di nomi dei liberti e servi, per la maggior parte a noi sconosciuti, chi potrà
con serietà affermare non esservene stato a quei tempi neppur uno che avesse
la desinenza in entius?



Esaminiamo ora le altre difficoltà, incominciando da quella già proposta
dall’Aringhi due secoli e mezzo fa, e riprodotta nuovamente dal Gori nell’anno
1875. Questa lapide, dicono, non può essere dei tempi di Vespasiano,
perchè sotto quest’imperatore non vi fu persecuzione.



Rispondo:



Sebbene sotto l’impero di Vespasiano non avesse luogo una persecuzione,
pure non v’ha difficoltà per opinare plausibilmente che Gaudenzio (appunto
perchè cristiano) potesse esser vittima di quell’imperatore. Infatti:



Se Gaudenzio, divenuto cristiano, si fosse ricusato di prestare più oltre
la sua opera nella costruzione di un luogo che sarebbe stato poi il teatro del
sangue umano[1095]: o se[1096] invitato da Vespasiano a costruire una naumachia[1097],
egli ne avesse accettato l’incarico; ma che poi, mutata l’idea della
naumachia e stabilito di ridurre l’edificio a luogo di spettacoli gladiatorî (tanto
aborriti dai cristiani) avesse voluto declinare dall’incarico preso: o finalmente
che si fosse ricusato di costruire l’ara, ecc.; non sarebbero stati motivi sufficienti
per un Imperatore pagano, benchè non persecutore del cristianesimo,
per fargli mettere in esecuzione la legge neroniana, a quei tempi purtroppo
vigente, per far uccidere Gaudenzio? E non furono questi i motivi per cui i
Quattro Santi Coronati, scultori di opere notevoli (per essersi, cioè, ricusati
di scolpire una divinità), furono barbaramente uccisi?







Del resto ancorchè la Chiesa sotto alcuni Imperatori godè di pace, pur
nondimeno, come tutti sappiamo, non mancarono mai qua e là martiri; e chi
ignora che sotto lo stesso Vespasiano, per es., fu ucciso il santo Vescovo di
Ravenna, Apollinare?



Ma a quest’obiezione dell’Aringhi avean già risposto trionfalmente il Marangoni[1098]
ed il Piale[1099], alle opere dei quali rinvio il lettore.



Infine Dione Cassio[1100] ci dice che Vespasiano fe’ morire varî qui in mores
Judaeorum transierunt; e questo passo non si spiega altrimenti (attesa la nota
confusione che fu fatta a quei primi tempi tra il cristianesimo e giudaismo)
che coll’aver fatto, Vespasiano, uccidere varie persone convertite al cristianesimo;
religione che gli Imperatori e i gentili in genere, credettero fosse la
stessa, o almeno una setta del giudaismo.



Dunque benchè Vespasiano non movesse persecuzione contro il cristianesimo,
pur nondimeno Gaudenzio potè essere martirizzato sotto quell’imperatore,
sia perchè, essendo quegli cristiano, potè ricusarsi di proseguire l’opera
affidatagli; sia perchè anche sotto Vespasiano vi furono martiri; e sia finalmente
perchè, per testimonianza dello storico pagano già citato, Vespasiano
fe’ realmente uccidere varî, i quali, verosimilmente, furono quelli che abbracciarono
la religione di Cristo, e furono scoperti come tali.


***


Siamo giunti finalmente a poter dire con certezza morale che la lapide
«Sic premia servas», risale all’età Vespasianea, e che per conseguenza il
Gaudenzio in essa ricordato, visse in quegli stessi tempi. Ma chi fu questo
Gaudenzio? Perchè Vespasiano lo fece uccidere? Per rispondere a questi quesiti
basta mettersi sott’occhio la lapide e spiegarla: dalla semplice lettura di
essa, tutto appariva chiaro.



«Sic premia servas, Vespasiane dire,

Civitas ubi gloriae tue autori

Premiatus es morte Gaudenti letare

Promisit iste, dat Kristus omnia tibi

Qui alium paravit theatru in coelo».





La disposizione dei versetti (a due coppie, con uno spazio frapposto in
mezzo, forse per la forma bislunga del marmo) indica che la nostra lapide si
debba leggere a colonna. Laonde non so spiegarmi la ragione per cui il Marangoni

ed il Fea ne abbian fatto la versione letterale leggendola continuatamente,
senza far conto di quello spazio, che pur v’è; e così avvenne che
quella traduzione poco concordasse colla versione libera che poi ne fecero.



Fatta questa osservazione necessaria, ecco la versione letterale della
lapide:



Così i premî serbi, o Vespasiano crudele?

O Città, dove all’autor della tua gloria....

Premiato sei colla morte, o Gaudenzio, rallegrati.

Promise questi; Cristo ti dà ogni cosa,

Che altro teatro preparò nel cielo.





In versione più libera, può suonar così:



Così serbi la fede dei premî promessi, o crudel Vespasiano? e dove, o
Roma, riserbi i dovuti premi all’autore della tua gloria? La morte fu il tuo
premio, o Gaudenzio, ti rallegra; Vespasiano promise, ma Cristo ti dà tutto,
preparandoti nel cielo miglior teatro.



Non credo necessario giustificare quelle poche supposizioni che si troveranno
in questa spiegazione, giacchè esse sorgono spontaneamente come si dimostra
dalla concordanza perfetta delle due versioni.



Dall’esame analitico di questa lapide si può ricavare:



1º Che il nostro Gaudenzio fu cristiano: Kristus dat omnia tibi. Qui
alium paravit theatru, in celo[1101].



2.º Che fu martire: Premiatus es morte. Un cristiano il quale fu fatto
uccidere dall’Imperatore, e che per questa ragione ricevè da Cristo la gloria
del Paradiso, non dovrà dirsi martire?



3.º Che fu martirizzato sotto Vespasiano: Vespasiane dire.



Ma qui si potrebbe obiettare:



Quel Vespasiano, invece dell’Imperatore, non potrebbe esser un altro qualunque
che avesse lo stesso nome?



No. Infatti, se questo Vespasiano invece di premiare fece uccidere Gaudenzio,
dobbiam dire che quegli avesse nelle sue mani il potere di premiare
e di punire colla morte; avesse, cioè, quel potere che i giuristi chiamano merum
imperium.



Ora apprendiamo dalle Pandette e dal Codice di Giustiniano (e tutti gli
interpreti del diritto romano, come Cuiacio, Donnello, Averano, Roet, Brunemann,
Perezio, ecc. sono concordi), che questo potere competeva all’Imperatore,

direi, per natura; e, per delegazione, al Prefetto della Città e a quello
del Pretorio. Si deduce questo anche dalle famose parole dette da Traiano al
Prefetto del Pretorio[1102]: «Accipe gladium, quem pro me, si bene atque ratione
imperavero, distringes: sin minus, eo ad interitum meum utere». Nè si
può supporre che, all’infuori del fondatore della famiglia imperiale dei Flavî,
vi siano stati altri imperatori di nome Vespasiano. Nè questo nome apparisce
nei cataloghi dei Prefetti del Pretorio o in quello della Città[1103].



Quindi se il nostro Gaudenzio fu ucciso da un Vespasiano il quale avesse
il potere di uccidere, questi non potè essere che l’Imperatore.



4.º Finalmente, che fu martire in Roma: «Civitas, ubi glorie tue autori».
Ho detto martire in Roma, e lo deduco dal fatto che la lapide fu trovata
scavando un cimitero cristiano romano. E la sana critica c’insegna che,
usandosi in un discorso un nome generico, questo si deve riferire a quella
cosa che gli è vicina e non lontana; e ora la lapide fu trovata a Roma: dunque
la città cui si riferisce il discorso, è Roma.



Nè vale obiettare che in questo caso si sarebbe dovuta usare la voce Urbs
e non Civitas; giacchè qui il discorso non è rivolto alla città materiale, ossia
alle mura, ma ai cittadini; e tutti sanno che i latini usarono la voce civitas
per indicare il formale, e Urbs il materiale della città. E nel caso nostro si
dovè dire, come fu detto, civitas, e non altrimenti.



Di più: in quella lapide si fa allusione ad un teatro, e ad un teatro dei
tempi di Vespasiano, a cui pure è rivolto il discorso. Ma, ad eccezione dell’Anfiteatro
Flavio, non s’ha memoria che Vespasiano abbia eretto altri edifizî
per darvi spettacoli pubblici.



Se dunque la città a cui qui si rivolge il discorso è Roma, se il marmo
fu trovato in un cimitero cristiano di Roma (e questo indica che il martire fu
deposto in Roma), dobbiam pur dire che Gaudenzio è un martire romano.





Fin qui l’iscrizione ci dice che Gaudenzio fu cristiano, che fu martire, che
subì il martirio sotto Vespasiano, e che lo subì in Roma. Ma chi fu questo
Gaudenzio? Nulla si potrà dedurre dalla lapide? Il Nibby, il Canina e il Gori,
pur trovando difficoltà intorno a quest’iscrizione, concedono nondimeno che il
Gaudenzio in essa ricordato abbia relazione con un luogo di spettacoli fatto
edificare da Vespasiano. E questo è innegabile, ed è chiaro anche per quel relativo
alium che si riferisce a Theatrum. Ora sotto l’impero di Vespasiano e

per suo ordine fu edificato in Roma quel luogo di spettacoli che formò la
gloria di Roma, una vera maraviglia del mondo, il Colosseo, di cui Marziale:



«Barbara pyramidum sileant miracula Memphis».





Se dunque si parla in questa lapide di un luogo di spettacoli costruito
sotto Vespasiano; se in essa si rimprovera Roma, perchè, ingrata, anzichè premiare,
lasciò uccidere colui il quale fu l’autore della gloria sua; non essendovi
memoria di sorta, la quale ricordi che Vespasiano abbia eretto altri edifizî
da spettacoli in Roma, come or ora dicemmo; e molto meno, che sotto
Vespasiano siano sôrti in Roma tali edifizî da potersi dire «gloria della Città»,
se si eccettui il Colosseo: credo non si possa dubitare che quel luogo di spettacoli
non fosse l’Anfiteatro Flavio, e quindi che questo abbia relazione col
nostro Gaudenzio.



Ma in che consiste questa relazione? Non si può dire che Gaudenzio fosse
uno dei famosi gladiatori dei quali qualche città andava stoltamente superba,
perchè quest’ipotesi viene esclusa dalla natura della lapide, che è cristiana, e
dal fatto: giacchè se Gaudenzio fu ucciso sotto Vespasiano, non potè certamente
presentarsi sull’arena dell’Anfiteatro Flavio, perchè questo fu dedicato
da Tito.



Diremo forse col Nibby[1104], che Gaudenzio sia stato un artista che pose
in quel colosso l’opera sua? Ma le singole parti e la scultura di quest’Anfiteatro
non sono certamente tali da poter far chiamare l’esecutore autore della
gloria di Roma! Di più quella voce THEATRV non vuol dire un capitello,
un ornato, una statua; ma significa, in senso comune, il corpo intiero della
fabbrica.



Che resta dunque, se non che Gaudenzio sia stato l’inventore, l’autore
insomma l’architetto del Colosseo?



Ecco dunque che dalla lapide si deduce pur anche chi fosse Gaudenzio.
Ma se a questo noi aggiungiamo l’argomento di cui si serve il Marangoni[1105]
per manifestare quella sua ormai famosa opinione, che il Marini dice elegans;
l’argomento, dico, tratto dal silenzio degli scrittori antichi sull’architetto del
Colosseo, ci convinceremo ancor meglio della verosimiglianza del nostro
asserto.



Non v’ha, direi quasi, scrittore pagano il quale parli di fabbriche di qualche
fama, che non rammenti l’autore della fabbrica stessa. Si parla del celebre

tempio di Giove Olimpico, e se ne ricordano gli architetti[1106]; si nomina il
celebratissimo tempio di Diana in Efeso, ed ecco insieme il nome de’ suoi architetti,
Ctesifonte, Demetrio e Teonio[1107]; si nominano i Propilei d’Atene e
nel medesimo tempo ci si fa sapere che ne fu architetto Mnesicle. Plinio[1108]
ricorda il celebre Arsenale Ateniese, e ci dice che l’architetto ne fu Filone;
fa menzione del famoso Laberinto di Lesurnio, e fra gli architetti nomina Teodoro[1109].
Sostrato si nomina quando si parla del Foro d’Alessandria[1110]. Si fa
menzione del Foro Traiano, e si ricorda Apollodoro[1111]; si rammenta il tempio
dell’Onore e della Virtù, ed ecco dirsene l’autore Muzio[1112].



Demetriano e Detriano sono ricordati in occasione del tempio della dea
Bona e del trasferimento della sua statua[1113].



Ricordano Prisciano[1114] e Cornelio Nipote il tempio di Marte al Circo Flaminio,
e dicono che Edmodono ne fu l’autore.



Plinio Giuniore[1115] dice che Mustio fu l’architetto del tempio di Cerere e
de’ Portici. Narrasi che nei giuochi di Libone per la prima volta si coprì il
teatro, e se ne dice autore Valerio Ostiense[1116]. Così pure non si nomina il
Portico di Ottavia, senza che si ricordi Batraco; il tempio di Venere e Roma,
senza che si nomini Adriano; e via via.



Ora, come mai quello stesso Marziale, che tanto lodò Rabirio[1117] per una
fabbrica che non si può certamente paragonare col Colosseo, non nominò, non
lodò, anzi come mai non scrisse, non dico un epigramma, ma nemmeno una
parola in lode di colui che architettò ed edificò quella maraviglia mondiale,
alla quale egli stesso dedicò ben 28 epigrammi, un libro intiero?



Dicemmo che Suetonio, nella vita di Vespasiano, narra che quest’Imperatore
usò premiare quegli artisti che lo servivano: e questa fu una proprietà
speciale di Vespasiano, giacchè quest’atto di liberalità Suetonio non lo attribuisce
a nessun altro Imperatore. Ora se dice che donò premi ed onori ai
retori greci e latini, ai poeti, al restauratore del Colosso di Nerone, ad un
meccanico per aver fatto il semplice progetto del trasporto d’ingenti colonne

al Campidoglio, al trageda Apollinare, ai citaristi Tarpeio e Diodoro; perchè
nulla ci dice del premio che, meritamente e con più ragione che agli altri, si
sarebbe dovuto dare dal liberale Imperatore all’architetto della fabbrica più
grandiosa della sua epoca: all’autore, dico, di quella maraviglia mondiale?



È questo un problema storico, il quale, come ben dice l’O’Reilly[1118] è
di facile e chiara soluzione, se il silenzio degli storici pagani s’attribuisca all’odio
che essi nutrivano verso i cristiani, e all’astio che avevano di vedere
che un’opera così stupenda e così celebre fosse stata architettata da un cristiano:
ma il problema è altrettanto oscuro e di difficile soluzione se si tentino
altre spiegazioni.



Finalmente conferma ciò che si è finora detto, il consenso universale. Appena
questo nostro epitaffio rivide la luce, tosto fu appropriato all’architetto
del Colosseo; e le parole del Bellori: elapsis annis reperta.... quae amphitheatri
Flavii Architecto adscribitur, ne sono una prova.



A quell’epoca non v’era certamente ragione di partito, d’interesse, o di
altro, perchè si desse a questa lapide una simile interpretazione. In quell’epoca
(secolo XVII), il Colosseo, come abbiam visto, era abbandonato; non era ancora
stato solennemente dedicato al culto; anzi poco tempo dopo, era addivenuto
un ricovero di malandrini, ecc. E nessuno si sarebbe presa certamente
la briga di cercare il nome dell’architetto di quella fabbrica, in tempi in cui
il monumento era purtroppo trascurato; quando nessuno aveva fatto in proposito
la minima questione; e molto meno poi si sarebbe cercato l’architetto
di quell’edificio pagano e destinato a’ giuochi tanto odiati dai fedeli, in un cimitero
sotterraneo cristiano; e se il volgo e i dotti diedero a quella lapide
(venuta allora alla luce, e trovata al posto, murata in un loculo) l’interpretazione
esposta, fu perchè questa risulta chiaramente dalla lapide stessa. Nè si
dica doversi ciò attribuire all’ignoranza dei tempi e a persuasione erronea;
poichè non è verisimile che l’errore e l’ignoranza trionfino lungamente, e trionfino
su persone di ogni sorta, tanto dotte che ignoranti. Ben presto l’ignoranza
viene illuminata, l’errore vinto, l’inganno smascherato.



Ora quest’interpretazione data alla nostra lapide, non pur da anni, ma
da tre secoli, dura; e non solo è ritenuta vera tenacemente dal volgo, ma
eziandio dai dotti da noi citati, ed anche da altri contemporanei, i quali, se
non hanno scritto intorno a questa lapide, pure da me consultati hanno risposto
essere dello stesso parere mio[1119], ad eccezione di alcuni i quali, o dubitano,
o negano recisamente, adducendo però argomenti puramente negativi.







Dunque quest’interpretazione si può dire costante e generale, la quale,
appunto perchè tale e perchè spontanea, è vera, e forma uno di quei criterî
filosofici di verità, i quali ci rendono moralmente certi di una cosa.



E qui potrei conchiudere, ma prima voglio rispondere ad alcune difficoltà
che si presentano.



Il Bellori dubita che il nostro Gaudenzio possa essere stato l’architetto
del Colosseo perchè in ipso (marmore), così egli, non Amphitheatri sed theatri
mentio habetur.



Rispondo innanzi tutto, che:



Pictoribus atque poetis

Quidlibet audendi semper fuit aequa potestas.





Ora, essendo l’iscrizione di Gaudenzio un epitaffio che l’autore ha voluto
scrivere con un certo ritmo, è perdonabile che egli abbia detto «teatro» invece
di «anfiteatro», giacchè usando quest’ultima voce, l’ultimo verso avrebbe
sonato molto male. Di più, non può fare difficoltà che in un epitaffio di questa
natura si sia usato il genere per la specie. Ora è certo che la voce «teatro»
potè usarsi, e si usò effettivamente anche dai classici, per indicare in genere
qualunque edificio o luogo atto a celebrarvi spettacoli[1120]. Dunque lo scrittore
del nostro epitaffio avrebbe potuto usare questa voce, anche se fosse stato un
letterato. E ciò è così vero, che la legge che riguardava gli spettacoli, fu detta
dagli antichi lex theatri: e senza perder tempo in cercar prove per dimostrarlo,
valga per tutte quell’iscrizione appartenente appunto all’Anfiteatro
Flavio, incisa su di uno dei gradi, ove leggesi:



IB. IN THEATR. LEGE. PL VE...... VR IA

ICET. P.. X I I                    R



      (C. I. L. 6. Pars. 4ª add. 32098).





E questo vuol dire che, secondo la legge degli spettacoli, lex theatri, nell’anfiteatro
si assegnavano tanti posti ad una data associazione, ecc.



Del resto, la voce theatrum usata in quest’iscrizione, per la ragione già
detta, non potea dar luogo ad equivoci, e dovea necessariamente interpretarsi
per Amphitheatrum, anche perchè l’opera massima fatta da Vespasiano per
gli spettacoli, non fu un «teatro», ma l’Anfiteatro nostro.



Quindi non pare che questa difficoltà possa veramente fare ostacolo.



Un’altra obiezione è tratta dalla qualità della persona di Gaudenzio. Se
questi fu cristiano, si dice, non potè essere architetto dell’Anfiteatro Flavio,

perchè un cristiano non avrebbe osato architettare un edificio per un genere
di spettacoli, nei quali (senza dire che tutti e sempre gli spettacoli furono con
ragione aborriti dai cristiani) lo spargimento del sangue umano era l’oggetto
del divertimento e del plauso del popolo; e tali appunto erano quelli che si
davano negli anfiteatri.



E questo va benissimo; ma io già previdi questa difficoltà e l’accennai
quando dissi che la prima idea di erigere media urbe (e precisamente ove
erano gli stagna Neronis) un edificio, non fu quella che l’edificio stesso servisse
per darvi spettacoli gladiatorî e venatorî, ma per farvi giuochi navali ed
incruenti. Si dovea, cioè, edificare una naumachia, della quale, come dissi,
parla Marziale. E che la primitiva disposizione dell’Anfiteatro Flavio fosse
stata per naumachia, l’ho già dimostrato nel corso dell’opera.



Inoltre i cristiani non correvano certamente, senza una speciale ispirazione,
incontro alla morte; ma se erano perseguitati fuggivano, secondo l’insegnamento
del Maestro, in aliam terram.



E non solo materialmente, ma evitavano la morte anche con mezzi leciti
ed onesti, dei quali potevano usare senza offendere la loro fede. Ora se noi
supponiamo che Gaudenzio fosse liberto di Vespasiano[1121], ciò che è assai verosimile,
e che fosse stato costretto a prestare la sua opera al Patrono, cui,
per la libertà ricevuta, era in dovere d’ubbidire; io non vedo la ragione per
cui Gaudenzio, benchè cristiano, si fosse potuto ricusare di servire il suo Patrono
nella costruzione di una fabbrica, lo scopo della quale (per sè e riguardo
alla costruzione materiale, che spetta all’architetto) è del tutto indifferente,
colla certezza di esser ucciso.



Ma anche ammesso che l’Anfiteatro Flavio fosse stato fin dalla prima idea
costruito per darvi giuochi cruenti; dato che Gaudenzio non fosse stato liberto
di Vespasiano; allora dirò col Piale[1122], che, appunto per questo, fu fatto uccidere
da Vespasiano; perchè, cioè, fattosi poi cristiano, si ricusò di prestare
più oltre l’opera sua in quell’edificio. Dunque quest’obiezione o non nuoce o
conferma l’asserto.



Sennonchè questa soluzione è causa di una nuova difficoltà. Se il nostro
Gaudenzio fu un personaggio cotanto celebre e martire della Chiesa nascente
perchè non se ne fa menzione nei martirologî, nei calendarî, negli indici, nei
fasti della Chiesa Romana? Come è che si ricordano un Gaudenzio martire
in Africa, un Gaudenzio di Novara, un Gaudenzio di Rimini, un Gaudenzio di
Arezzo, ecc.; e del nostro Gaudenzio non si fa nessuna menzione?







Rispondo:



I nomi dei martiri non erano registrati nei calendarî, nei martirologî, negli
indici, ecc., se non dopo praticata la così detta vindicatio. Ora questo processo
di riconoscimento vi sarà stato relativamente al martirio di Gaudenzio?
Dalla lapide si rileva che egli fu martire, premiatus es morte, ecc.; ma noi
non sappiamo positivamente se sia stato o no vindicatus. E se la Chiesa non
dichiarò che Gaudenzio sparse il suo sangue per la fede, non potè essere venerato
dai fedeli. Mancando dunque il dato positivo della vindicatio, non v’ha
ragione di maravigliarci se nei cataloghi, nei martirologî, ecc., non si trova
il nome di Gaudenzio; e dalla mancanza di questo nome non si può dedurre,
come è chiaro, che egli non fosse vero martire[1123], e, molto meno, architetto
del Colosseo.



Ma del resto questo è un argomento negativo, il quale di fronte a tanti
argomenti positivi e diretti, non ha valore; e dal quale si potrebbe solamente
dedurre che nessuna memoria si conosce di questo martire romano;
mai però che questa memoria non sia esistita, o che un dì non possa (come
tante altre memorie) tornare a luce. Anzi, se non m’inganno, a me sembra di
trovare questa memoria nel martirologio di Usuardo, codice di Brussels, e precisamente
al giorno 7 Maggio.



Dopo la memoria di Flavia Domitilla e di S. Giovenale, si legge: Ad radicem
Montis Septimi passio S. Gaudentii martyris. Il Martirologio di Usuardo
è d’epoca tarda, tardissimo è il codice di Brussels, e la sua autorità è assai
debole; ma tutte le memorie dei codici martirologici sono sempre preziose
per le ricerche archeologiche, massime quelle che mostrano un certo classicismo
ed una certa antichità, da qualunque fonte esse provengano. Non disprezziamo
dunque questa notizia isolata, e maturiamola con calcolo per la
nostra ricerca.



È certo che il Gaudenzio ricordato in quell’inciso non è tra quelli finora
conosciuti: quis hic Gaudentius sit, fateor me ignorare, scrisse il Sollier[1124].



È anche certo che il dettato di quest’inciso non ci costringe a dire che
il Gaudenzio in esso ricordato sia dell’età di mezzo, giacchè l’aggiunto martyris
ci fa escludere ciò, direi quasi, per natura; ed il nome Gaudenzio non
è dell’età di mezzo, ma antico e non raro nei cimiterî romani, ed abbonda,
dirò così, nei cimiterî della Via Nomentana, dai quali appunto uscì fuori la
lapide di quel Gaudenzio di cui parliamo.







È certo eziandio ed innegabile che quest’inciso è dettato con tale laconismo
e semplicità, che ci ricorda gli incisi dei martirologî più antichi, il dato
caratteristico dei quali è appunto la semplice indicazione topografica, il nome
del Santo e il suo aggiunto distintivo.



Ora tale è il nostro inciso (ad radicem montis Septimi. Gaudentii martyris)[1125].
Dunque quest’inciso è un brano perduto di un martirologio antichissimo,
ma che, per fortuna, fu conservato dal codice di Brussels del Martirologio
d’Usuardo. Esaminiamo ora questo prezioso inciso, e cerchiamo chi
sia il Gaudenzio in esso ricordato.



Che questo Gaudenzio sia un martire romano me lo dice l’indicazione topografica:
ad radicem montis Septimi.



In nessuna geografia, sia antica che moderna, ho potuto trovare un monte
di questo nome. Soltanto Varrone[1126], allorchè parla dell’Esquilino, dice: Septimius
mons quinticepsos lucum Petilium.



Questa è la lezione della maggior parte dei codici e ritenuta dai migliori
interpreti, non ostante lo Sceptius dello Sprengel, che non è alla fine che
una scorrezione ed abbreviazione di Septimius malamente letto e peggio interpretato.
I moderni leggono Cespius[1127], ma la questione di questo passo Varroniano
è questione di fatto.



Qual’è la vera lezione, l’antica o la moderna? Fino alla metà circa del
secolo scorso si ritenne per vera la lezione da me seguita. Lo Scaligero, il
Turnebo, l’Agostini lessero Septimius mons quinticepsos, e su questa lezione
fecero i loro lavori[1128]. Il testo seguito dallo Scaligero è anche più antico di
quello da me e da altri finora ritenuto, ma similissimo; ed io ho seguito l’edizione
pubblicata (dopo quella della fine del secolo XVI) in Roma.



I topografi, come ad es. il Nardini e il Brocchi, seguirono quest’edizione
fino alla metà del secolo scorso; il Nibby[1129] poi s’attenne a questa stessa edizione
nonostante conoscesse quella del Müller e le varianti accettate e preferite
dai moderni.



Come è dunque che i recenti hanno pubblicato un’edizione così diversa
da quella, e, per aggiunta, mutila?



Forse han veduto e seguito un codice più imperfetto di quello veduto e
seguito degli antichi, o, seguendo l’andazzo dei nostri tempi, hanno corretto
il testo secondo le loro opinioni?







Lo Stara-Tedde[1130] scrive: «Nel documento degli Argei (quale la presentano
e seguono i moderni) manca l’indicazione del secondo sacello, giacchè
dal princeps si passa al terticeps, omettendo il biceps.... omissione che certo
non dovea originariamente trovarsi nel documento[1131], ma da attribuirsi allo
stato lacunoso in cui ci è pervenuto il testo varroniano». E perchè non seguire
il testo Varroniano che ha l’indicazione del secondo sacello?



Nel testo ritenuto e seguito dai moderni manca parimenti quell’Esquiliae
duo montes habiti, quod pars Cispius mons suo antiquo nomine etiam nunc
in sacreis appellatur.



Varrone[1132] divide l’Esquilino in due prominenze principali: Esquiliae duo
montes habiti quod pars Oppius (così legge il Müller), pars Cespius mons
suo antiquo nomine. Tanto l’Oppio che il Cispio ci sono noti: gli archeologi
ritengono concordemente che il primo risponde a quella sommità dell’Esquilino
ov’è S. Pietro in Vincoli; il secondo all’altro ov’è S. Maria Maggiore.
L’Oppius è diviso da Varrone[1133] in più località, ognuna delle quali aveva il
suo nome speciale. Così: Oppius mons princeps lucum Esquilinum, lucum fagutalem
quae sub moerum est. Oppius mons bicepsos simplex. Oppius mons
tercicepsos lucum Esquilinum dexterior via in Tabernola est. Oppius mons
quadricepsos lucum Esquilinum via dexterior in figlineis est. Septimius mons
quinticepsos lucum Petilium. Esquilinus. A suo luogo esamineremo una per
una queste località dell’Esquilino. Che il Settimio si debba collocare nell’Oppio
e non nel Cispio ce l’indica, la topografia del monte.



Noi abbiamo fra questo e quello una gola che separa le due località dell’Esquilino,
e senza perderci in inutili parole, metto sotto gli occhi del lettore
la pianta altimetrica dell’ingegnere Francesco Degli Abbati[1134], fatta da noi
parzialmente ma fedelmente riprodurre (V. Fig. 15ª).



Quindi non si può cambiare, come fanno i moderni, il Septimius in Cispius,
perchè quella prominenza non si trova situata sul Cispio ma sull’Oppio.



Il nome Septimius deriva, a mio modo di vedere, dai sacrifici che si facevano
in occasione del Septimontium, i quali, al dire di Festo, si celebravano
(per ciò che riguardava il monte Esquilino) in quella parte del monte
che si chiamava Oppio. Ed io congetturo che detto sacrificio si celebrasse
precisamente in quella cima dell’Oppio che era più prossima al Palatino, centro

del Septimontium, e che prendesse il nome di Septimius per specificarla
dalle altre cime dell’Oppio stesso. Questo viene confermato dalle parole del
lodato Varrone, il quale soltanto a questa e non ad altre prominenze dell’Oppio
dà un nome proprio: Oppius mons, princeps; Oppius mons, bicepsos; Oppius
mons, tercicepsos; Oppius mons quadricepsos; Septimius mons quinticepsos,
ecc.[1135].




(Fig. 15.ª)




È vero che ivi negli Argei si legge anche Esquilinus sexticepsos; ma
ciò si spiega benissimo, perchè, la sesta cima era su quella parte dell’Oppio
che, per antonomasia, era chiamata Esquilino, essendovi là il Forum Esquilinum,
il Campus Esquilinus, etc.



Esaminiamo ora una per una le località suddette.



1.º Oppius mons princeps lucum Esquilinum, lucum Fagutalem sinixtra
quae sub moerum est. Quel lucum Esquilinum ci fa necessariamente collocare
questa parte dei monte in vicinanza alla spianata di esso monte; imperocchè
è la parte che più propriamente si dice Esquilinus. Ivi è ricordata la porta
Esquilina, ivi il campus Esquilinus, ivi il forum Esquilinum: in una parola,

la denominazione Esquilinus competeva più propriamente a quella parte che
alle altre. Dunque l’Oppius mons princeps era quella parte del monte che è
presso la già villa Caserta (ora chiesa di S. Alfonso all’Esquilino), ove anni
indietro venne in luce il muro antichissimo della città, sinistra quae sub
moerum est.



2.º Oppius mons bicepsos simplex. Questa località (senz’altro aggiunto,
perchè non se ne fa menzione veruna) mi sembra che sia quella parte del
monte, alla quale più propriamente fu dato, e che tuttora conserva, il nome
di Oppio; ossia quella parte che è in prossimità, come si è detto, della Chiesa
di S. Pietro in Vincoli.



3.º Oppius mons tercicepsos lucum Esquilinum dexterior via in tabernula
est. Questa, per quel lucum Esquilinum, non potremo separarla dalla
prima; ma per quel dexterior via in tabernula est, la dovremo dire rivolta al
Celio, perchè la tabernula era nel Ceriolense, qua itur Coelium; e quindi è
quella parte dell’Oppio che ha a sinistra l’Esquilino propriamente detto, e che
è rivolta al Celio.



4.º Oppius mons quadricepsos lucum Esquilinum via dexterior in figlineis
est. Per quel lucum Esquilinum non si può disgiungere dalle antecedenti;
per quel dexterior poi, conviene situarla da quella parte stessa che guarda
il Celio; e quindi la collocherei nella parte sovrastante alle velocia munera[1136],
le quali sorsero in quel luogo già occupato, fino ai tempi di Nerone, da meschini
abituri, probabilmente di figlini, come c’insegna Marziale:



«Hic ubi miramur velocia munera thermas,

Abstulerat miseris tecta superbus ager».





5.º Esquilinus. Ultimo punto dell’Oppio, a Nord, ricordato da Varrone.
Per la sua denominazione assoluta (Esquilinus), e per la mancanza dell’aggiunto:
mons (benchè non si ricordi alcun bosco), credo sia propriamente quella
parte cui si diè e si dà tuttora il nome di Esquilino.



Per il Septimius mons quinticepsos lucum Petilium, situato, secondo Varrone,
fra il quarticepsos e l’Esquilinus, non rimane dunque altra sommità dell’Oppio
che quella in cui vi sono i grandi ruderi delle Terme e della Domus
Titi, incontro all’Anfiteatro Flavio. E qui appunto il Nibby[1137] colloca il mons
Septimius. L’autorità del Nibby è sempre grande; ma in questo caso è maggiore,
perchè egli qui, non sostiene una sua opinione particolare, non difende
l’autenticità di una località da lui già ammessa e da altri contrastata; ma ciò

che scrisse lo scrisse senza prevenzione alcuna, e soltanto per effetto della
sua scienza topografica, della conoscenza che egli aveva della topografia
di Roma.



Insomma: il Cispio era la sommità ove è S. Maria Maggiore: l’Oppio era
diviso in più parti, delle quali l’Oppius simplex era quello ove è S. Pietro in
Vincoli; Esquilinus, ov’era il campus Esquilinus propriamente detto: l’Oppius
princeps, l’Oppius tercicepsos e l’Oppius quadricepsos (per il lucum Esquilinum
a tutti e tre comuni) si debbono collocare in modo, che più s’avvicinino
a quella parte che era detta per antonomasia Esquilinus, e che siano ben distinte
le due parti; il princeps (per quel sinistra quae sub moerum est) sotto
la già Villa Caserta; il tercicepsos (per quel dexterior via in tabernola est)
deve collocarsi rivolto al Celio, ma non più in là delle Terme, perchè ivi
(per l’aggiunto in figlineis) v’era il quadricepsos; e per il Septimius, quinticepsos,
non resta che quella parte che sovrasta il Colosseo.



E questa denominazione era ancor vigente nel secolo VIII, giacchè nel
Liber Pontificalis (in Leone III) si fa menzione di una basilica dedicata a
S. Michele Arcangelo: S. Arcangeli in Septimo; basilica che qualcuno credè
situata in milliario septimo della Via Salaria.



Ma vi sono molte ragioni per non dare a quel passo una simile interpretazione.



E primieramente, perchè quelle basiliche extramuranee, ricordate nella
vita di quel Pontefice, sono basiliche cimiteriali, edificate su qualche memoria
di martiri e santi celebri, e non in onore di Angeli e di Arcangeli.[1138]. Secondariamente
poi, perchè manca l’indicazione della via. Dice in Septimo ma di
qual via?



Al contrario, quando nella stessa vita (di Leone III) si parla di chiese
extramuranee, si dice: B. Stephani primi martyris constituta via latina milliario
tertio. — S. Cyriaci posita via Ostiensi. — S. Valentini in Flaminia. — B.
Andreae Apostoli sita in tricesimo via Appia.



Relativamente a quel S. Marcelli sitam in quartodecimo, siccome immediatamente
prima s’era parlato di S. Aurea in Ostia, potrebbe intendersi che
fosse situata in via Ostiensi.







Ma la nostra basilica è posta fra due intramuranee, come or ora vedremo,
e non fra le extramuranee. Infine, lo scrittore della vita di Leone III non
segue già un ordine topografico nell’enumerazione delle chiese arricchite dai
doni di quel Pontefice; e se anche avesse voluto non avrebbe potuto. È nondimeno
certo e incontestabile che, generalmente parlando, le chiese di una
regione o di una località sono aggruppate insieme. Così leggiamo che Leone III
fece dei donativi alla Diaconia Beati Hadriani, et in ecclesia beatae Martinae.....,
et in Diaconia antiqua. — Immo et in Diaconia S. Theodori..... et in
Diaconia Sanctorum Cosmae et Damiani..... et in Diaconia S. Adriani. — Et
in Diaconia S. Luciae, quae ponitur in Orphea[1139]....... et in Diaconia Beati
Viti Martyris quae ponitur in Marcello. E così di altre. Ora la nostra basilica
è ricordata fra S. Agata[1140] e S. Agapito in Vincula, ossia fra due chiese
situate nella località varroniana dell’Esquilino. Quindi diremo che la basilica
S. Arcangeli quae ponitur in Septimo non è la basilica extramuranea situata
al settimo miglio, o sesto secondo il Martirologio Geronimiano (codice di Berna),
passo d’altronde un po’ confuso, ma una basilica intramuranea, citata cioè nella
stessa guisa con cui si cita il monasterium Sancti Iohannis qui ponitur in
Appentino, ossia in Aventino monte[1141].



Nello stesso Libro Pontificale[1142] in Simmaco, leggiamo: «Intra civitatem
Romanam, basilicam Sanctorum Silvestri et Martini a fundamentis construxit.
.... Ad beatum Iohannem et Paulum fecit gradus post absidam. Item ad Archangelum
Michael basilicam ampliavit et gradus fecit et introduxit aquam.
Item ad Sanctam Mariam, oratorium sanctorum Cosmae et Damiani a fundamentis
construxit».



Il Duchesne[1143] dice che la Chiesa di S. Michele ricordata in questo passo
non può essere quella situata al settimo miglio della Salaria, perchè qui è
scritto: «intra civitatem Romanam» ed ivi si fa menzione di lavori eseguiti
a cura di Simmaco alle chiese di S. Martino, dei Ss. Giovanni e Paolo, di
S. Michele e di S. Maria Maggiore.



E questo significa che il Duchesne ritiene che nell’interno della città esistè
una chiesa dedicata a S. Michele, situata nella stessa località ricordata
nella vita di Leone III, quando si parla di S. Michele in Septimo, fra la chiesa

di S. Agapito, qui ponitur ad Vinculam, e quella dei santi Silvestro e Martino.
Lo stesso Duchesne[1144] scrive che la chiesa di S. Agapito è quella stessa
che più tardi fu detta S. Maria (ante titulum Eudoxiae) ossia il monastero
(S. Mariae) ad S. Petrum in Vincula.



Dice inoltre che S. Maria in Monasterio era situata dietro la chiesa di
S. Pietro in Vinculis; vale a dire più su quella cima dell’Oppio detta Esquilinus
che sul Septimius. A pag. 61, n. 63, tomo II, aggiunge però che, da un
documento del 1014 la chiesa di S. Maria in Monasterio è detta ANTE Titulum
Eudoxiae. L’Armellini, il quale pubblicò la seconda edizione delle «Chiese
di Roma» alcuni anni dopo dell’edizione duchesniana del Liber Pontificalis,
dimostrò ad evidenza che la chiesa di S. Maria in Monasterio, cioè S. Agapito,
era di fronte alla Chiesa di S. Pietro in Vinculis, che è quanto dire sul
Settimio.



La Chiesa di S. Michele in Septimo, ricordata fra quelle di S. Pietro in
Vinculis e S. Agapito, sorgeva dunque su quella parte dell’Oppio che si disse
Septimius, cangiato poi in Septimus o per una delle solite alterazioni causate
dal tempo e dagli uomini, od anche, e più verosimilmente, perchè il copista
tralasciò una i; ed in questo caso noi dovremmo leggere senz’altro: Basilica
S. Arcangeli in Septimio (monte).



Nè fa ostacolo la sentenza del Nardini, il quale, a motivo di quel Petilium
lucum aggiunto al Settimio, cerca questo nell’Esquilino sì, ma verso il
Viminale; e lo deduce da quel Petilinum lucum di Livio. Ma innanzi tutto
Petilium o Poetelium e Petilinum o Poetelinum sono nomi ben diversi; eppoi,
quel Lucus Petelinus menzionato da Livio e da Plutarco, a proposito del
giudizio contro M. Manlio, trovavasi extra portam Flumentanam (così leggono
ormai quasi tutti i critici, invece di frumentariam); e questa porta i topografi
la collocano presso il Forum Olitorium, e cioè tra l’odierno Ponte Rotto e il
Ponte Quattro Capi, presso a poco ove ora è la Via o Vicolo del Ricovero[1145].



Nemmeno fa ostacolo l’opinione del Corvisieri, il quale crede che questa
parte dell’Oppio fosse detta Coliseo[1146]. Imperocchè, pur concedendo che tal
nome fosse stato dato a quella collina, sarebbe sempre il nome volgare, (il
nome dato al tempio d’Iside, come egli dice, situato in quel colle (!) per distinguerlo
forse da qualche altro tempio dello stesso nome); ma il nome classico,
il vero nome, il nome proprio sarebbe stato sempre quello di Septimius
in tempi remoti, e di Septimus (se così si voglia leggere) in tempi meno antichi:
e così qui verrebbe a proposito il detto del medesimo autore: che, cioè,

nella stessa città s’incontrano contrade e monumenti più conosciuti per un
nome di volgare capriccio che per il vero dato loro in origine.



Questa soluzione però gioverebbe se vi fosse difficoltà, ma per me questa
difficoltà non esiste. Imperocchè il tempio d’Iside della III regione non fu (nè
deve quindi supporsi collocato) sulla collina che sovrasta all’Anfiteatro. Noi
già confutammo l’opinione del Corvisieri nella Parte II, cap. I di questo studio;
riputiamo quindi inutile ripetere quanto allora dicemmo.



Pertanto, conchiudendo, diremo che nessuna località geografica è conosciuta
col nome di mons Septimius; e soltanto, per testimonianza di Varrone
e del Libro Pontificale, si ricorda in Roma una parte dell’Esquilino così denominata.



Dunque il martire che si legge nell’inciso del codice di Brussels è un martire
romano.



Ma nessun martire di nome Gaudenzio è conosciuto in Roma, ad eccezione
di quello di cui si parla nella lapide che ha motivato questa lunga dissertazione.
Dunque probabilmente è questo il martire ricordato nell’inciso del
Martirologio d’Usuardo, codice di Brussels.



Quanto non sarebbe eloquente per la storia del nostro Gaudenzio questa
località, designata dal Martirologio Brusellense, con quelle parole: «Ad radicem
montis Septimi [i] passio S. Gaudentii martyris»?..... Ci direbbe insomma
che Gaudenzio, liberto di Vespasiano, fu fatto uccidere nella casa del suo padrone,
dinanzi alla fabbrica da lui edificata, ove appunto fu scoperto uno degli
oratorî che attorniavano il Colosseo; unico oratorio (come dicemmo quando
parlammo delle chiese ed oratorî che circondarono l’Anfiteatro Flavio) rimasto
senza nome.



Ma, ripeto, questa non è che una mia congettura, della quale, se a qualcuno
piacesse potrà servirsene per dire chi sia quel Gaudenzio che il Sollier
confessava di non sapere, fateor me ignorare; e rimarrebbero soddisfatti anche
coloro, i quali, col Muratori, s’auguravano che un giorno gli studiosi avrebbero
fatto un po’ di luce su quel Gaudenzio ignoto.



Riassumiamo. Abbiamo visto:



1º che la lapide di Gaudenzio fu rinvenuta negli scavi praticati nel secolo
XVII nel cimitero di S. Agnese sulla Via Nomentana;



2º che alla marchesa Randanini non costò l’acquistarla, e che non si
può supporre una falsificazione fatta a scopo di lucro;



3º che a nessuno degli scopritori si dà lode dagli autori coevi al rinvenimento,
perchè essa fu trovata a caso inaspettatamente, invece di essere
stata studiosamente cercata;



4º che a quell’epoca non v’era questione di sorta sull’architetto del Colosseo;
e quindi non vi potè essere chi, per far trionfare la propria opinione,

avesse motivo di nascondere quella lapide sotto le frane di un cimitero sotterraneo;



5º che non fanno ostacolo all’autenticità della stessa lapide la paleografia,
gli apici e la dicitura;



6º che anche ai tempi di Vespasiano vi poterono essere martiri, e che
vi furono effettivamente; ed abbiamo addotte le ragioni plausibili per ammettere
che Gaudenzio potesse essere l’architetto del Colosseo;



7º abbiamo veduto, finalmente, che il Gaudentius menzionato nel Martirologio
di Usuardo è probabilmente il nostro.



Non è dunque ormai ragionevole negare recisamente l’autenticità della
lapide «Sic premia servas», basandosi soltanto sugli argomenti negativi generalmente
addotti e da noi sfatati. Ed io son certo che ogni uomo di buona
volontà dovrà convenire che, se i miei argomenti non sono del tutto atti a
dimostrare apoditticamente la genuinità di quella lapide, sono almeno atti a
suscitare dei dubbi, i quali faranno sì che i dotti, col loro studio, tornino sopra
una tanto scabrosa questione.







APPENDICI.








I.
LA FLORA DEL COLOSSEO.




  «Colosseo, mirabile reliquia

Del romano poter. Le folte PIANTE

Lungo que’ ruinati archi cresciute,

Piegavano, ondulando, i freschi rami

Sul cupo azzurro della notte....»

 Lord Byron, Manfredo (Trad. del Maffei).





L’anfiteatro Flavio fu e sarà sempre l’oggetto di universale ammirazione,
ed uno dei più fecondi nuclei di serî studî ed accurate ricerche.
Poeti e storici, architetti ed archeologi, numismatici ed epigrafisti gareggiarono
per descriverlo ed illustrarlo; tutti, con vero amore ed entusiasmo, offrirono
alla venerabile mole dei Flavî il contributo del loro ingegno. E come
appunto il Fontana[1147], il Marangoni[1148], il Nibby[1149], il Tocco[1150], il Gori[1151], ecc.,
parlarono del Colosseo in una maniera più o meno completa; il Lipsio[1152],
il Maffei[1153], il Barthelémy[1154], l’Alonio[1155], il Canina[1156], ecc., lo descrissero
ora considerandolo isolatamente, ora confrontandolo con altri anfiteatri; come,

dico, il Marini[1157], il Fea[1158] l’Uggeri[1159], lo Hübner[1160], il Mommsen[1161], il Lanciani[1162],
ecc., pubblicarono pregevoli monografie illustrando respettivamente il
podio, i sedili, gli scavi, le epigrafi, ecc.; e come, finalmente il Morcelli[1163] trattò
delle tessere e degli spettacoli; il Donaldson[1164] delle medaglie, e Mons. Lugari
procurò rivendicare ai Martiri l’arena dell’Anfiteatro Flavio[1165]; così non mancarono
studiosi i quali prendessero ad esaminare la flora e le piante, che in
tempi men remoti spontaneamente nascevano e vegetavano sull’arena, sui
semidiruti gradi e sulle fatiscenti pareti dell’abbandonato Anfiteatro.



L’anno 1815 un botanico romano[1166] pubblicava uno studio sulle 260 specie
di piante che allora ricoprivano l’Anfiteatro[1167]. Più tardi, nel 1873, il ch. Richard
Deakin[1168] pubblicava un’opera ancor più completa sulla «Flora of
the Colosseum», facendola ascendere a 420 specie di piante.



Ed ora, perchè questo nostro lavoro riesca più completo che sia possibile
crediamo opportuno occuparci anche noi di quel pittoresco ammanto di verdura
fatto togliere nel 1871 dal comm. Pietro Rosa[1169] e seguendo la scorta
del suddetto Prof. R. Deakin, passiamo senz’altro ad indicare quelle piante
che già costituirono la FLORA DEL COLOSSEO.







La Flora del Colosseo.




	ORD. NAT. 	  	 



	GENERE 	SPECIE



	 



	I.



	Ranunculaceae



	 



	Clematis, Linn. 	Clematite Ital. 	C. Flammula, Linn.



	Anemone, Linn. 	Anemone Ital. 	A. Hortensis, Linn.



	Ranunculus, Linn. 	Ranuncolo Ital. 	R. repens, Linn.



	Delphinum, Linn. 	Speronella Ital. 	D. peregrinum, Linn.



	 



	II.



	Malvaceae (Iuss.)



	 



	Malva, Linn. 	Malva Ital. 	M. Sylvestris, Linn.



	Malva, Linn. 	Malva Ital. 	M. Rotundifolia, Linn.



	 



	III.



	Crassulaceae (De Cand.)



	 



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. cepaea, Linn.



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. gallioides, All.



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. album, Linn.



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. acre, Linn.



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. reflexum, Linn.



	Sedum, Linn. 	Sempreviva Ital. 	S. anopetalum, De Cand.



	Umbilicus, De Cand. 	Scodellina o erba bellica 	U. pendulinus, De Cand.



	 



	IV.



	Rosaceae (Iuss.)



	 



	Prunus, Linn. 	Ciriegia Ital. 	P. avium, Linn.



	Pyrus, Linn. 	Pero Ital. 	P. communis, Linn.



	Geum, Linn. 	Erba benedetta Ital. 	G. urbanum, Linn.



	Potentilla, Linn. 	Cinquefoglio Ital. 	P. recta, Linn.



	Potentilla, Linn. 	Cinquefoglio Ital. 	P. reptans, Linn.



	Fragaria, Linn. 	Fragole Ital. 	F. vesca, Linn.



	Rubus, Linn. 	Rogo Ital. 	R. corylifolius, Smith.



	Poterium, Linn. 	Pimpinella Ital. 	P. sanguisorbia, Linn.



	Agrimonia, Linn. 	Agrimonia Ital. 	A. eupatoria, Linn.



	Rosa, Linn. 	Rosa Ital. 	R. sempervirens, Linn.



	 



	V.



	Vitaceae (Lind.)



	 



	Vitis, Linn. 	Vite Ital. 	V. vinifera, Linn.



	 



	VI.



	Celastrineae (R. Browil)



	 



	Euonymus, Linn. 	Fusano Ital. 	E. europaeus, Linn.



	 



	VII.



	Paronychieae (St. Hil.)



	 



	Polycarpon, Linn. 	Correggiola Ital. 	P. tetraphillum, Linn.



	 



	VIII.



	Carophilleae (Iuss.)



	 



	Sileneae



	   Tunica, Scop. 	Tunica Ital. 	T. saxifraga, Scop.



	   Dianthus, Linn. 	Garofano Ital. 	D. profifer, Linn.



	   Silene, Linn. 	Garofano Ital. 	S. inflata, Smith.



	   Silene, Linn. 	Garofano Ital. 	S. gallica, Linn.



	   Silene, Linn. 	Garofano Ital. 	S. quinquevulnera, Linn.



	   Silene, Linn. 	Garofano Ital. 	S. armeria, Linn.



	   Silene, Linn. 	Garofano Ital. 	S. italica, Pers.



	 



	Alsineae



	   Sagina, Linn. 	  	S. procumbens, Linn.



	   Sagina, Linn. 	  	S. Apetala, Linn.



	   Alsine, Wahl. 	Alsine Ital.



	   Alsine, Wahl. 	Alsine Ital. 	A. rubra, Wahl.



	   Alsine, Wahl. 	Alsine Ital. 	A. tenuifolia, Wahl.



	   Arenaria, Linn. 	Arenaria Ital. 	A. serpyllifolia, Linn.



	   Stellaria, Linn. 	Stellaria Ital. 	S. media, Whiter



	   Cerastium, Linn. 	Cerazia Ital. 	C. vulgatum, Linn.



	   Cerastium, Linn. 	Cerazia Ital. 	C. campanulatum, Vir.



	   Cerastium, Linn. 	Cerazia Ital. 	C. viscosum, Linn.



	   Mochringia, Linn. 	  	M. trinervia, Clair.



	



	 



	IX.



	Lineae (De Cand.)



	 



	Linum, Linn. 	Lino Ital. 	L. strictum, Linn.



	Linum, Linn. 	Lino Ital. 	L. catharticum, Linn.



	 



	X.



	Cruciferae (Iuss.)



	 



	Cherianthus, Linn. 	Leucoio Ital. 	C. cheiri, Linn.



	Arabis, Linn. 	  	A. hirsuta, Brown.



	Cardamine, Linn. 	Cardamino Ital. 	C. hirsuta, Linn.



	Cardamine, Linn. 	  	C. impatiens, Linn.



	Sisymbrium, Linn. 	Sisimbrio Ital. 	S. officinalis, Scop.



	Sisymbrium, Linn. 	Sisimbrio Ital. 	S. policeratium, Linn.



	Sisymbrium, Linn. 	Sisimbrio Ital. 	S. irio, Linn.



	Sisymbrium, Linn. 	Sisimbrio Ital. 	S. Thalianum, Gand



	Diplotaxis, De Cand. 	  	D. tenuifolia, De Cand.



	Diplotaxis, De Cand. 	  	D. verna, Linn.



	Diplotaxis, De Cand. 	  	D. muralis, Linn.



	Iberis, Linn. 	Iberide Ital. 	I. pinnata, Linn.



	Lepidium, Linn. 	Lepidio Ital. 	L. granifolium, Linn.



	Capsella, De Cand. 	Borsa di pastore Ital. 	C. bursa pastoris, De Cand.



	Senebriera, Poir 	  	S. coronopus, Poir



	Biscutella, Linn. 	  	B. hispida, De Cand.



	Bunias, Linn. 	Bunnio Ital. 	B. erocago, Linn.



	 



	XI.



	Cystineae (A. Brogn.)



	 



	Cystinus, Linn. 	Imbrentina Ital. 	C. hypocistus, Linn.



	 



	XII.



	Geraniaceae (Iuss.)



	 



	Geranium, Linn. 	Geranio Ital. 	G. molle, Linn.



	Geranium, Linn. 	Geranio Ital. 	G. robertianum, Linn.



	Geranium, Linn. 	Geranio Ital. 	G. rotundifolium, Linn.



	Geranium, Linn. 	Geranio Ital. 	G. dissectum, Linn.



	Erodium, Linn. 	  	E. cicutarium, L. Herit.



	Erodium, Linn. 	  	E. moscatum, Sm.



	Erodium, Linn. 	  	E. romanum, Willd.



	Erodium, Linn. 	  	E. melacoides, Willd.



	 



	XIII.



	Rutaceae (Iuss.)



	 



	Ruta, Linn. 	Ruta Ital. 	R. bracteosa, De Cand.



	 



	XIV.



	Oxalideae (De Cand.)



	 



	Oxalis, Linn. 	Alleluia Ital. 	O. Corniculata, Linn.



	 



	XV.



	Saxifrageae (Linn.)



	 



	Saxifraga, Linn. 	Sassifraga Ital. 	S. granulata, Linn.



	Saxifraga, Linn. 	Sassifraga Ital. 	S. tridactylites, Linn.



	 



	XVI.



	Hypericineae (De Cand.)



	 



	Hypericum, Linn. 	Pilatro Ital. 	H. perforatum, Linn.



	 



	XVII.



	Papaveraceae (Iuss.)



	 



	Papaver, Linn. 	Papavero Ital. 	P. rhaeas, Linn.



	Papaver, Linn. 	Papavero Ital. 	P. dubium, Linn.



	Chelidonium, Linn. 	Celidonia Ital. 	C. mayus, Linn.



	 



	XVIII.



	Capparideae (Iuss.)



	 



	Capparis, Linn. 	Capperi Ital. 	C. spinosa, Linn.



	 



	XIX.



	Cistineae (Dunal)



	 



	Helianthemum, Tourn. 	  	H. gattatum



	Cistus, Linn. 	Cistio Ital. 	C. salvifolius, Linn.



	 



	XX.



	Resediaceae (De Cand.)



	 



	Reseda, Linn. 	Reseda Ital. 	R. alba, Linn.



	Reseda, Linn. 	Reseda Ital. 	R. phituma, Linn.



	 



	XXI.



	Terebinthaceae (De Cand.)



	 



	Pistacia, Linn. 	Lentischio Ital. 	P. Terebinthus, Linn.



	Pistacia, Linn. 	Lentischio Ital. 	P. Lentiscus, Linn.



	 



	XXII.



	Violaceae (Lind.)



	 



	Viola, Linn. 	Viola Ital. 	V. odorata, Linn.



	Viola, Linn. 	Viola Ital. 	V. canina Linn.



	 



	XXIII.



	Fumariaceae (De Cand.)



	 



	Fumaria, Linn. 	Fummosturno Ital. 	F. capreolata, Linn.



	Fumaria, Linn. 	Fummosturno Ital. 	F. officinalis, Linn.



	Fumaria, Linn. 	Fummosturno Ital. 	F. parviflora, Linn.



	 



	XXIV.



	Poligaleae (Iuss.)



	 



	Poligala, Linn. 	Poligala Ital. 	P. monspeliaca, Linn.



	 



	XXV.



	Leguminoseae (Iuss.)



	 



	Loteae, De Cand.



	   Spartium, De Cand. 	Sparzio Ital. 	S. junceum, Linn.



	   Cytisus, De Cand. 	Citiso Ital. 	C. laburnum, Linn.



	



	   Anthyllis, De Cand. 	Antillide Ital. 	A. vulneraria, Linn.



	   Onosis, De Cand. 	Onomide Ital. 	O. spinosa, Linn.



	   Onosis, De Cand. 	Onomide Ital. 	O. arvensis, Linn.



	   Melilotus, Linn. 	Meliloto Ital. 	M. italica, All.



	   Melilotus, Linn. 	Meliloto Ital. 	M. indica, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. pratensis, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. ocroleucum, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. stellatum, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. scabrum, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. arvensis, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. repens, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. nigresicus, Vivian.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. hybridum, Savi



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. procumbens, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. filiforme, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. tomentosum, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. resupinatum, Linn.



	   Trifolium, Linn. 	Trifoglio Ital. 	T. subterraneum, Linn.



	   Lotus, Linn. 	Mullaghera Ital. 	L. corniculatus, Linn.



	   Lotus, Linn. 	Mullaghera Ital. 	L. ornithopodiodes, Linn.



	   Trigonella, Linn. 	Fienogreco Ital. 	T. corniculata, Linn.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. lupulina, Linn.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. orbicularis, Allel.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. minima, Linn.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. maculata, Sibth.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. denticulata, Willd.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. terebellum, Willd.



	   Medicago, Linn. 	Medica Ital. 	M. tribuloide, Lam.



	 



	Viceae, De Cand.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. onobrychoides, Linn.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. cracca, Linn.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. gracilis, Lois



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. uniflora



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. sativa, Linn.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. angustifolia, Sibth.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. lutea, Linn.



	   Vicia, De Cand. 	Veccie Ital. 	V. hybrida, Linn.



	   Lathyrus, Linn. 	Latiro Ital. 	L. aphaca, Linn.



	   Lathyrus, Linn. 	Latiro Ital. 	L. sativa, Linn.



	   Lathyrus, Linn. 	Latiro Ital. 	L. pratensis, Linn.



	   Lathyrus, Linn. 	Latiro Ital. 	L. sylvestris, Linn.



	 



	XXVI.



	Umbelliferae (Iuss.)



	 



	Hedysareae, De Cand.



	   Scorpiurus, Linn. 	Scorpioides Ital. 	S. subvillosa, Linn.



	   Coronella, Linn. 	Coronilla Ital. 	C. varia



	   Ornithopus, Linn. 	Piede d’uccello Ital. 	O. scorpioides, Linn.



	   Securigera, De Cand. 	  	S. coronilla, De Cand.



	 



	Sanicula, Linn. 	Sanicula Ital. 	S. Europaea, Linn.



	Eryngium, Linn. 	Eringo Ital. 	E. campestris, Linn.



	Agopodium, Linn. 	Podagraria Ital. 	O. podagraria, Linn.



	Bupleurum, Linn. 	Bupleuro Ital. 	B. aristotatum, Bartb.



	Bupleurum, Linn. 	Bupleuro Ital. 	B. odontites, Linn.



	Bupleurum, Linn. 	Bupleuro Ital. 	B. rotundifolia, Linn.



	Oenanthe, Linn. 	Enante Ital. 	Oe. peucedanifolia, Poll.



	Foeniculum, Hoffm. 	Finocchiella Ital. 	F. vulgare, Gartn.



	Ferula, Linn. 	Ferula Ital. 	F. communis, Linn.



	Daucus, Linn. 	Carota Ital. 	D. muricatus, Linn.



	Caucalis, Linn. 	Caucali Ital. 	C. daucoides, Linn.



	Torilis, Adanson 	  	T. infesta, Spreng.



	Torilis, Adanson 	  	T. nodosa, Gartn.



	Scandix, Linn. 	Cefolio Ital. 	S. Pecten-Veneris, Linn.



	Cheraphillum, Linn. 	  	C. Temulentum, Linn.



	Smyrnium, Linn. 	Macerone Ital. 	S. olosatrum, Linn.



	 



	XXVII.



	Ramneae (Iuss.)



	 



	Ramnus, Linn. 	Ramio Ital. 	R. alternatus, Linn.



	Paliurus, Tourn. 	Paliuro Ital. 	P. aculeatus, Tourn.



	 



	XXVIII.



	Arailaeae (Iuss.)



	 



	Hedera, Linn. 	Edera Ital. 	H. Helix, Linn.



	 



	XXIX.



	Onograriae (Iuss.)



	 



	Circaea, Linn. 	Circea Ital. 	C. Lutetiana, Linn.



	Epilobium, Linn. 	Epilobio Ital. 	E. hirsutum, Linn.



	Epilobium, Linn. 	Epilobio Ital. 	E. montanum, Linn.



	



	 



	XXX.



	Valerianeae (De Cand.)



	 



	Cantranthus, De Cand. 	  	C. ruber, De Cand.



	Valerianella, Moerich. 	  	V. Carinata, Loisel



	 



	XXXI.



	Compositae (Iuss.)



	 



	1.º Conymbifereae



	   Tussilago, Linn. 	Tossilaggine Ital. 	T. farfara, Linn.



	   Erigeron, Linn. 	  	E. canadensis, Linn.



	   Senecio, Linn. 	Erba calderina Ital. 	S. vulgaris, Linn.



	   Inula, Linn. 	Enula Ital. 	I. odora, Linn.



	   Inula, Linn. 	Enula Ital. 	I. conyza, De Cand.



	   Inula, Linn. 	Enula Ital. 	I. sordida, De Cand.



	   Solidago, Linn. 	Verga d’oro Ital. 	S. virgaurea, Linn.



	   Pulicaria, Linn. 	  	P. dysenterica, Cass.



	   Bellis, Linn. 	Margheritina Ital. 	B. perennis, Linn.



	   Bellis, Linn. 	Margheritina Ital. 	B. sylvestris, Cyrill.



	   Bellium, Linn. 	  	B. minutum, Linn.



	   Crhysanthemum, Linn. 	Crisantemo Ital. 	C. leucanthemum, Linn.



	   Matricaria, Linn. 	Matricaria Ital. 	M. chamomile, Linn.



	   Anthemis, Linn. 	La Camomilla Ital. 	A. cotula, Linn.



	   Anthemis, Linn. 	La Camomilla Ital. 	A. mixta, Linn.



	   Anthemis, Linn. 	La Camomilla Ital. 	A. tinctoria, Linn.



	   Bidens, Linn. 	Bidente Ital. 	B. tripartita, Linn.



	   Achillea, Linn. 	Achillea Ital. 	A. agaratum, Linn.



	   Eupatorium, Linn. 	Eupatorio Ital. 	E. cannabium, Linn.



	   Chrysocoma, Linn. 	Criso-coma Ital. 	C. Linosyris, Linn.



	   Artemisia, Linn. 	Assenzio Ital. 	A. vulgaris, Linn.



	   Artemisia, Linn. 	Assenzio Ital. 	A. argentea, Willd.



	   Filago, Linn. 	Filago Ital. 	F. gallica, Linn.



	   Filago, Linn. 	Filago Ital. 	F. minima, Fries.



	   Filago, Linn. 	Filago Ital. 	F. germanica, Linn.



	   Calendula, Linn. 	Calendula Ital. 	C. arvensis, Linn.



	 



	2.º Cynarocephaleae



	   Carlina, Linn. 	Carlina Ital. 	C. corymbosa, Linn.



	   Cardus, Linn. 	Cardo Ital. 	C. pycnocephalus, Iacq.



	   Cardus, Linn. 	Cardo Ital. 	C. leocrographus, Linn.



	   Cardus, Linn. 	Cardo Ital. 	C. marianus, Linn.



	   Lappa, Tourn. 	Lappone Ital. 	L. mayor, Gart.



	   Centaurea Linn. 	Centaurea Ital. 	C. nigra, Linn.



	   Centaurea Linn. 	Centaurea Ital. 	C. cyanus, Linn.



	   Centaurea Linn. 	Centaurea Ital. 	C. calcitrapa, Linn.



	   Centaurea Linn. 	Centaurea Ital. 	C. solstitialis, Linn.



	 



	3.º Cichoraceae



	   Hypochaeris, Linn. 	  	H. radicata, Linn.



	   Chondrilla, Linn. 	  	C. jucca, Linn.



	   Picus, Linn. 	  	P. hieracioides, Linn.



	   Taraxacum Juss. 	Dente di leone o soffione 	T. officinalis, Wigg.



	   Taraxacum Juss. 	  	T. dens leonis (Flora Rom.)



	   Taraxacum Juss. 	  	T. hirta, De Cand.



	   Cichorium, Linn. 	Cicoria Ital. 	C. intybus, Linn.



	   Lactuca, Linn. 	Lattuga Ital. 	L. muralis, De Cand.



	   Lactuca, Linn. 	Lattuga Ital. 	L. saligna, Linn.



	   Lactuca, Linn. 	Lattuga Ital. 	L. scariola, Linn.



	   Sonchus, Linn. 	  	S. oleraceus, Linn.



	   Sonchus, Linn. 	  	S. tenerrimus, Linn.



	   Crepis, Linn. 	  	C. biennis, Linn.



	   Crepis, Linn. 	  	C. pulcher, Linn.



	   Hieracium, Linn. 	Feracia Ital. 	H. murorum, Linn.



	   Hieracium, Linn. 	Feracia Ital. 	H. Nestleri, Vill.



	   Hieracium, Linn. 	Feracia Ital. 	H. Pilosella, Linn.



	   Lapsana, Linn. 	Lampsana Ital. 	L. communis, Linn.



	   Zacintha, Tourn. 	  	Z. verrucosa, Gart.



	 



	XXXII.



	Dipsaceae (De Cand.)



	 



	Knautia, Linn. 	  	K. arvensis, Coult



	Scabiosa, Linn. 	Scabbiosa Ital. 	S. columbaria, Linn.



	 



	XXXIII.



	Cucurbitaceae (Iuss.)



	 



	Bryonia, Linn. 	Brionia Ital. 	B. dioica, Iacq.



	Momordica, Linn. 	Momordica Ital. 	M. elaterium, Linn.



	 



	XXXIV.



	Campanulaceae (Iuss.)



	 



	Campanula, Linn. 	Campanella Ital. 	C. rotundifolia, Linn.



	Wahlenbercia, Schrad. 	  	W. erinus, Link.



	Wahlenbercia, Schrad. 	  	W. hederacea, Reich.



	Wahlenbercia, Schrad. 	  	(Campanula hederacea, Linn.)



	Iasione, Linn. 	  	I. montana, Linn.



	Prismatocarpus, L’Heritier 	  	P. speculum, L’Herit.



	



	 



	XXXV.



	Stellatae (Linn.)



	 



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. verum, Linn.



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. cruciatum, With.



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. mollugo, Linn.



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. parisiense, Linn.



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. anglicum, Linn.



	Gallium, Linn. 	Gaglio Ital. 	G. aparine, Linn.



	Vaillantia, De Cand. 	  	V. muralis, Linn.



	Rubia, Linn. 	Robbia Ital. 	R. tinctorum, Linn.



	Sherardia, Linn. 	  	S. arvensis, Linn.



	Asperula, Linn. 	Stellina odorosa 	A. odorata, Linn.



	 



	XXXVI.



	Caprifoliaceae (Iuss.)



	 



	Sambucus, Linn. 	Sambuco Ital. 	S. Ebulus, Linn.



	Viburnum, Linn. 	Tino 	V. tinus, Linn.



	Lonicera, Linn. 	Madreselva Ital. 	L. caprifolium, Linn.



	 



	XXXVII.



	Labiateae (Iuss.)



	 



	Lycopus, Linn. 	Licopo Ital. 	L. europaeus, Linn.



	Lycopus, Linn. 	Licopo Ital. 	L. exaltatus, Linn.



	Salvia, Linn. 	Salvia Ital. 	S. verbanica, Linn.



	Salvia, Linn. 	Salvia Ital. 	S. clandestina, Linn.



	Rosmarinus, Linn. 	Rosmarino Ital. 	R. officinalis, Linn.



	Calminthia, Moench. 	Calaminta Ital. 	C. nepeta, Clar



	Nepeta, Linn. 	Ellera terrestre Ital. 	N. glechoma, Benth.



	Mentha, Linn. 	Menta Ital. 	M. rotundifolia, Linn.



	Thymus, Linn. 	Popolino Ital. 	T. serpyllum, Linn.



	Origanum, Linn. 	Maggiorana Ital. 	O. vulgare, Linn.



	Saturneia, Linn. 	Santoreggia Ital. 	S. graeca, Linn.



	Sideritis, Linn. 	  	S. romana, Linn.



	Teucrium, Linn. 	Camedrio Ital. 	T. flavum, Linn.



	Prunella, Linn. 	Brunella Ital. 	P. vulgaris, Linn.



	Prunella, Linn. 	Brunella Ital. 	P. laciniata, Linn.



	Prasium, Linn. 	  	P. majus, Linn.



	Lamium, Linn. 	Milzadella Ital. 	L. vulgatum, Benth.



	  	  	L. album, Benth.



	  	  	L. maculatum, Benth.



	Stachys, Linn. 	Stachi Ital. 	S. selvatica, Linn.



	Ballota, Linn. 	Marrobia Ital. 	B. nigra, Linn.



	Ballota, Linn. 	Marrobia Ital. 	B. alba, Linn.



	 



	XXXVIII.



	Scrophulariaceae (Iuss.)



	 



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. beccabunga, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. chamadrys, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. officinalis, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. arvensis, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. agrestis, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. polita, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. buxabaumii, Ten.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. hederifolia, Linn.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. cymbalaria, Bodard.



	Veronica, Linn. 	Veronica Ital. 	V. acinifolia, Linn.



	Rhinanthus, Linn. 	Cresta di gallo Ital. 	R. crista galli, Linn.



	Euphrasia, Linn. 	Eufrasia Ital. 	E. seroscrotina, Lam.



	Euphrasia, Linn. 	Eufrasia Ital. 	E. lutea, Linn.



	Trixago, Link. 	  	T. latifolia, Reich.



	Linaria, Iuss. 	Linaiola Ital. 	L. cymbalaria, Mill.



	Linaria, Iuss. 	Linaiola Ital. 	L. vulgaris, Mill.



	Antirrhinum, Linn. 	Bocca di leone Ital. 	A. majus, Linn.



	Antirrhinum, Linn. 	Bocca di leone Ital. 	A. orontium, Linn.



	Scrophularia, Linn. 	Scrofolaria Ital. 	S. peregrina, Linn.



	 



	XXXIX.



	Oleaceae (Linn.)



	 



	Olea, Linn. 	Olivo Ital. 	O. europaea, Linn.



	Phillyrea, Linn. 	  	Ph. media, Linn.



	Ligustrum, Linn. 	Ligustro Ital. 	L. vulgare, Linn.



	 



	XL.



	Plantagineae (Iuss.)



	 



	Plantago, Linn. 	Petacciuola Ital. 	P. major, Linn.



	Plantago, Linn. 	  	P. lanceolatum, Linn.



	Plantago, Linn. 	  	P. psyllium, Linn.



	 



	XLI.



	Verbenaceae (Iuss.)



	 



	Verbena, Linn. 	Verbena Ital. 	V. officinalis, Linn.



	 



	XLII.



	Orobancheae (Iuss.)



	 



	Orobanche, Linn. 	Orobanche Ital. 	O. minor, Sutt.



	Orobanche, Linn. 	Orobanche Ital. 	O. ramosa, Linn.



	 



	XLIII.



	Acantaceae (Iuss.)



	 



	Acanthus, Linn. 	Acanto Ital. 	A. mollis, Linn.



	



	 



	XLIV.



	Borragineae (Iuss.)



	 



	Echium, Linn. 	Echio Ital. 	E. vulgare, Linn.



	Echium, Linn. 	Echio Ital. 	E. italicum, Linn.



	Cerinthe, Linn. 	Cerinte Ital. 	C. aspera, Roth.



	Heliotropium, Linn. 	Eliotropio Ital. 	H. europaeum, Linn.



	Lithospermum, Linn. 	  	L. arvensis, Linn.



	Lithospermum, Linn. 	  	L. purpureo-coeruleum, Linn.



	Symphytum, Linn. 	Consolida Ital. 	S. tuberosum, Linn.



	Borrago 	Borragine Ital. 	B. officinalis, Linn.



	Myosotis 	Orecchio di topo Ital. 	M. arvensis, Hoffm.



	Cynoglossum 	Cinoglossa Ital. 	C. pictum, Ail.



	Anchusa 	Ancusa Ital. 	A. italica, Retz.



	 



	XLV.



	Primulaceae (Vent.)



	 



	Anagallis, Linn. 	Mordigallina Ital. 	A. arvensis, Linn.



	Anagallis, Linn. 	Mordigallina Ital. 	A. coerulea, Linn.



	Cyclamen, Linn. 	Pan porcino Ital. 	C. hederifolium, Willd.



	Cyclamen, Linn. 	Pan porcino Ital. 	C. europaeum, Linn.



	Cyclamen, Linn. 	Pan porcino Ital. 	C. neapolitanum, Ten.



	 



	XLVI.



	Convolvulaceae (Iuss.)



	 



	Convolvulus, Linn. 	Il vilucchio Ital. 	C. arvensis, Linn.



	Convolvulus, Linn. 	Il vilucchio Ital. 	C. sepium, Linn.



	 



	XLVII.



	Selaneae (Iuss.)



	 



	Hyoscyamus, Linn. 	Giusquiamo Ital. 	H. albus, Linn.



	Verbascum, Linn. 	Tasso-barbasso Ital. 	V. sinuatum, Linn.



	Verbascum, Linn. 	Tasso-barbasso Ital. 	V. blattaria, Linn.



	Solanum, Linn. 	Solatro-nero Ital. 	S. dulcamara, Linn.



	Solanum, Linn. 	Solatro-nero Ital. 	S. nigrum, Linn.



	Solanum, Linn. 	Solatro-nero Ital. 	S. villosum, Lam.



	 



	XLVIII.



	Gentianeae (Iuss.)



	 



	Chilora, Linn. 	  	Ch. perfoliata, Lam.



	Erythraea, Ren. 	Centaurea Minore 	E. centaurium, Pers.



	Erythraea, Ren. 	  	E. lutea, Bertol.



	 



	XLIX.



	Ericaceae (Desv.)



	 



	Arbutus, Linn. 	Corbezzolo Ital. 	A. unedo, Linn.



	Erica, Linn. 	Scopa Ital. 	E. arborea, Linn.



	 



	L.



	Amaranthaceae (Iuss.)



	 



	Amaranthus, Linn. 	Amaranto Ital. 	A. clitum, Linn.



	Amaranthus, Linn. 	Amaranto Ital. 	A. retroflexum, Linn.



	 



	LI.



	Santalaceae (Browon)



	 



	Osiris, Linn. 	  	O. alba, Linn.



	 



	LII.



	Euphoribiaceae (Iuss.)



	 



	Euphorbia 	Euforbia Ital. 	E. peplus, Linn.



	Euphorbia 	Euforbia Ital. 	E. chamaesyae, Linn.



	Euphorbia 	Euforbia Ital. 	E. helioscopia, Linn.



	Euphorbia 	Euforbia Ital. 	E. exigua, Linn.



	Mercurialis 	Mercorella Ital. 	M. perennis, Linn.



	Mercurialis 	Mercorella Ital. 	M. annua, Linn.



	 



	LIII.



	Poligoneae (Iuss.)



	 



	Rumex, Linn. 	Acetosa Ital. 	R. pulcher, Linn.



	Rumex, Linn. 	Acetosa Ital. 	R. acetosella, Linn.



	Polygonum, Linn. 	Persicaria Ital. 	P. Persicaria, Linn.



	Polygonum, Linn. 	Persicaria Ital. 	P. mite, Sckrank.



	Polygonum, Linn. 	Persicaria Ital. 	P. aviculare, Linn.



	Polygonum, Linn. 	Persicaria Ital. 	P. dumetorum, Linn.



	 



	LIV.



	Urticaceae (Iuss.)



	 



	Parietaria, Linn. 	Erba vetriuola Ital. 	P. officinalis, Linn.



	Urtica, Linn. 	Ortica Ital. 	U. pillulifera, Linn.



	Urtica, Linn. 	Ortica Ital. 	U. ureus, Linn.



	Urtica, Linn. 	Ortica Ital. 	U. dioica, Linn.



	Urtica, Linn. 	Ortica Ital. 	U. membranacea, Wild.



	Ulmus, Linn. 	Olmo Ital. 	U. campestris, Linn.



	Ficus, Linn. 	Fico selvatico Ital. 	F. carica, Linn.



	 



	LV.



	Chenopodiaceae (Lind.)



	 



	Chenopodium, Linn. 	  	C. polysmermum, Linn.



	Chenopodium, Linn. 	  	C. ambrosioides, Linn.



	Chenopodium, Linn. 	  	C. vulvaria, Linn.



	Chenopodium, Linn. 	  	C. album, Linn.



	Chenopodium, Linn. 	  	C. muralis, Linn.



	Chenopodium, Linn. 	  	C. hybridum, Linn.



	Atriplex, Linn. 	Bietolone Ital. 	A. patula, Linn.



	 



	LVI.



	Ambrosiaceae (Link.)



	 



	Xanthium, Link. 	  	X. spinosum, Linn.



	Xanthium, Link. 	  	X. strumarium, Linn.



	 



	LVII.



	Phitolaceae (Brown.)



	 



	Phitolacea, Linn. 	Pianta lacea Ital. 	P. decandra, Linn.



	



	 



	LVIII.



	Orchideae (Iuss.)



	 



	Orchis, Linn. 	  	O. pyramidalis, Linn.



	Orchis, Linn. 	  	O. papilionacea, Linn.



	Ophrys, Linn. 	  	O. arinifera, Huds.



	 



	LIX.



	Irideae (Iuss.)



	 



	Crocus, Linn. 	  	C. minimus, Red.



	Triconema, Ker. 	  	T. columna, R.



	 



	LX.



	Amaryllideae (Browin)



	 



	Narcissus, Linn. 	Narciso 	N. poeticus, Linn.



	 



	LXI.



	Liliaceae (Linn.)



	 



	Muscaria, Tourn. 	Il giacinto Ital. 	M. racemosum, Mill.



	Muscaria, Tourn. 	Il giacinto Ital. 	M. comosum, Mill.



	Allium, Linn. 	Aglio Ital. 	A. ampeloprasum, Linn.



	Allium, Linn. 	Aglio Ital. 	A. roseum, Linn.



	Allium, Linn. 	Aglio Ital. 	A. vineale, Linn.



	Allium, Linn. 	Aglio Ital. 	A. subhirsutum, Linn.



	Allium, Linn. 	Aglio Ital. 	A. album



	Ornithogalum, Linn. 	Latte di gallina Ital. 	O. umbellatum, Linn.



	Ornithogalum, Linn. 	Latte di gallina Ital. 	O. narbonense, Linn.



	Asphodelus, Linn. 	Asfodelo Ital. 	A. fistolosus, Linn.



	Asparagus, Linn. 	Sparagio Ital. 	A. acutifolia, Linn.



	Ruscus, Linn. 	Pungitopo Ital. 	R. aculeatus, Linn.



	Smilax, Linn. 	Smilace Ital. 	S. aspera, Linn.



	 



	LXII.



	Cyperus (Linn.)



	 



	Cyperus, Linn. 	  	C. longus, Linn.



	Cyperus, Linn. 	  	C. fuscus, Linn.



	Carex, Linn. 	  	C. depauperata, Linn.



	 



	LXIII.



	Gramineae (Iuss.)



	 



	1.º Phalarideae



	   Anthroxantum, Linn. 	  	A. odoratum, Linn.



	   Phalaris, Linn. 	Falari Ital. 	Ph. aquatica, Linn.



	   Phalaris, Linn. 	Falari Ital. 	Ph. paradoxa, Linn.



	2.º Phleineae



	   Alopecurus, Linn. 	Alepecuro Ital. 	A. agrestis, Linn.



	   Alopecurus, Linn. 	Alepecuro Ital. 	A. utriculatus, Linn.



	   Phleum, All. 	  	Ph. michelii, All.



	3.º Agrostideae



	   Agrostis, With. 	  	A. vulgaris, With.



	   Piptatherum, Beau 	  	P. multiflorum, Beau



	4.º Avenineae



	   Lagurus, Linn. 	  	L. ovatus, Linn.



	   Koeleria, Pers. 	  	K. pheoides, Pers.



	   Koeleria, Pers. 	  	K. cristata, Pers.



	   Avena 	Avena Ital. 	A. sterilis, Linn.



	   Avena 	Avena Ital. 	A. fatua, Linn.



	   Avena 	Avena Ital. 	A. hirsuta, Linn.



	   Avena 	Avena Ital. 	A. caryophylia, Wigg.



	   Avena 	Avena Ital. 	(avia caryophylla — Flor. Rom.)



	5.º Festucineae



	   Briza, Linn. 	Briza Ital. 	B. maxima, Linn.



	   Briza, Linn. 	Briza Ital. 	B. media, Linn.



	   Briza, Linn. 	Briza Ital. 	B. minor, Linn.



	   Melica, Linn. 	Meliga Ital. 	M. pyramidalis, Roem.



	   Poa, Linn. 	Poa Ital. 	P. bulbosa, Linn.



	   Poa, Linn. 	Poa Ital. 	P. trivialis, Linn.



	   Poa, Linn. 	Poa Ital. 	P. compressa, Linn.



	   Poa, Linn. 	Poa Ital. 	P. annua, Linn.



	   Eragrostis, Beau 	  	E. pilosa, Beau



	  	  	(Poa pilosa, Linn.)



	   Cynosurus, Linn. 	  	C. cristatus, Linn.



	   Cynosurus, Linn. 	  	C. echinatus, Linn.



	   Dactylis 	  	D. glomerata, Linn.



	   Bromus 	  	B. racemosus, Linn.



	   Bromus 	  	B. mollis, Linn.



	   Bromus 	  	B. arvensis, Linn.



	   Bromus 	  	B. aspera, Murr.



	   Bromus 	  	B. sterilis, Linn.



	   Bromus 	  	B. madritensis, Linn.



	   Bromus 	  	B. maximus, Deff.



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. rigida, Linn.



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. myurus, Linn.



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	(F. myurus minor, Flor. rom.)



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. pseudo-myurus, Soyer.



	



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. romana, Deak.



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. ovina, Linn.



	   Festuca, Linn. 	Festuca Ital. 	F. segetum, Savi.



	6.º Hordenieae



	   Elymus, Linn. 	  	E. europaeus, Linn.



	   Hordeum, Linn. 	Orzo Ital. 	H. murinum, Linn.



	   Hordeum, Linn. 	Orzo Ital. 	H. pratense, Hudo.



	   Gaudinia, Beau 	Gaudinia Ital. 	G. frugalis, Beau



	   Triticum, Linn. 	Grano Ital. 	T. villosum, March.



	   Triticum, Linn. 	Grano Ital. 	T. repens, Linn.



	   Brachypodium, Beau 	  	B. sylvaticum, Beau



	   Brachypodium, Beau 	  	B. distachyon, Boem.



	   Brachypodium, Beau 	  	(Bromus distachyon, Flor. rom.)



	   Aegilops, Linn. 	Egilope Ital. 	Ae. ovata, Linn.



	   Lolium, Linn. 	Loglierella Ital. 	L. perenne, Linn.



	   Lolium, Linn. 	Loglierella Ital. 	L. multiflora, Linn.



	7.º Paniceae



	   Tragus, Desfont. 	  	T. racemosus, Desf.



	   Setaria, Beau 	  	S. vetticellata, Beau



	   Setaria, Beau 	  	S. viridis, Beau



	8.º Clorideae



	   Cynodon, Rich. 	  	C. dactylon, Pers.



	 



	LXIV.



	Filices



	 



	Polypodium, Linn. 	Polipodio Ital. 	P. vulgare, Linn.



	Adiantum, Linn. 	Capelvenere Ital. 	A. capillus veneris, Linn.



	Asplenium, Linn. 	Asplenio Ital. 	A. trichomanes, Linn.



	 



	LXV.



	Iuncaceae



	 



	Iuncus, Linn. 	Giunco 	I. Bufonius, Linn.



	 



	LXVI.



	Arauceae



	 



	Arum, Linn. 	Gigaro Ital. 	A. italicum, Mill.









II.
ISCRIZIONI E FRAMMENTI EPIGRAFICI.




Riputiamo far cosa grata ed utile al lettore dedicando quest’appendice
alle iscrizioni e frammenti epigrafici rinvenuti nei varî scavi praticati nell’Anfiteatro
Flavio; e già pubblicate nel C. I. L. VI, dallo Hübner[1170], dal Lanciani[1171],
e più recentemente da Cristiano Huelsen[1172].



Fra i frammenti che siamo per trascrivere ve ne sono parecchi che ricordano
personaggi illustri appartenenti all’ordine senatorio, ed il nome di clarissimi
viri, i quali, come è noto, avean diritto di sedere in posti determinati.



Ma prima di trascriverli, mi sia lecito fare osservare che queste iscrizioni
si dividono in due gruppi cronologici; e che il primo di essi appartiene
ad un periodo anteriore alla rovina del vetusto podio, e quindi all’iscrizione
che ricorda i restauri di Valentiniano. Ignoriamo il tempo preciso in cui ebbe
principio l’uso di graffiare i nomi del titolare di ciascun locus e che costituiscono
il secondo gruppo; ma la paleografia delle iscrizioni più antiche, incise
sull’orlo dei massi della cornice, al difuori della ringhiera, indica che
possan esse appartenere agli inizi del secolo IV.



«Il primo gruppo è inciso su massi, i quali recano dall’altra faccia la
nota iscrizione di Valentiano. Dominano in quello le sigle indicanti gruppi di
più chiarissimi personaggi, il che indica essersi incominciato a segnare non
tanto il posto individuale, quanto quello delle famiglie.



«Tutte le incisioni di questo gruppo sono incise da tre mani: la prima
relativamente buona; la seconda mediocre; la terza infelice assai: questa progressione
di peggioramento sta in ragione diretta delle distanze delle epigrafi
dall’orlo del masso.







«Le abrasioni, finalmente, e cancellature sono rarissime nelle epigrafi
più vicine all’orlo; più frequenti nelle altre. Il marmo tuttavia è stato scalpellato
una volta sola, mentre nel gruppo posteriore al terremoto lo scalpello
ha lavorato tre o quattro volte»[1173]. Le leggende scalpellate, ma pure riconoscibili
sono indicate con un punto (.).





Inscriptiones in Amphitheatro Flavio, repertae — a. 1874-75, a. 1879-80,
et a. 1895. (C. I. L. VI, pars 4, pag. 3199 et segg.).[1174]



























(1) Una buona metà dello spessore del marmo è consunto perchè i nomi incisi sul piano
orizzontale della cornice furono poi cancellati. La cornice che in origine presentava questo
profilo:







ora è scalpellato in questo modo:







Nel trascrivere a suo luogo le leggende, divideremo per mezzo di due linee orizzontali
quelle che si trovano presso l’orlo a della cornice, da quelle poste dentro la cassa delle cancellature
b, che sono meno antiche. Le leggende cancellate e quindi più antiche e appena
riconoscibili, le contradistingueremo mettendo sotto le lettere stesse un puntino, così per es.: .































































(1) Cf. p. 350, nota.



















































(1) Sotto le lettere IS v’è V, e sotto C O si vede S.































































































(1) Fragmentum f Huelsen non reperiit. Cf. Notizie degli scavi, Gatti, 1895, p. 204.















(1) Frammenti di base.















I frammenti che secondo il Lanciani[1175] sarebbero stati pubblicati ed illustrati
dal Bruzza, neque publici iuris facta sunt neque extant inter schedas
Bruzzae e Dresselis examinatas[1176].







INDICE ANALITICO DELLE PERSONE

E DELLE COSE PRINCIPALI CONTENUTE NEL VOLUME




A


Abaini 68.



Abdon e Sennen (Ss.) 283.



Abito di etichetta 11.



Accademia di S. Luca 98, 294.



Accademia Pont. Romana di Archeologia 321.



Acqua, donde si traesse per inondare l’Anfiteatro
Flavio 250; in quanto tempo si
potesse inondare l’arena per le naumachie
252; che quantità si richiedesse 254.



Adinolfi 146, 157, 167, 172, 191, 193, 204, 206.



Adriano dà gli spettacoli nell’Anfiteatro
Flavio 107; castigo che infliggeva ai falliti
107; trasporta il Colosso di Nerone 137;
fa edificare il tempio di Venere e Roma 320.



Agnello Anastasio 151, 152.



Agostini 325.



Agostino (S.) 118, 26.



Agrippina (morte di) 28.



Alani 115.



Albini Giorgio, notaro, 192.



Alessandro III, 151; parte da Roma 152;
scomunica Federico II, (ivi).



Alessandro VI, 204.



Alexandri domus (graffito nell’oratorio di
S. Felicita) 195.



Alipio 118.



Allacci Leone 157.



Alonio 335.



Altieri (Card.) 215.



Altieri Iacopo, giostratore 160.



Ambrogio (S.) 67.



Ambulacri dell’Anf. 9, 60; sotterranei 61.



Ammiano ricorda l’A. F. con maraviglia
3, 10, 41, 128.



Anacleto II (antipapa) 150; saccheggia la Basilica
Vaticana, il Patriarchio di S. Maria
Maggiore ed altre Chiese 151.



Andito oscuro in cui fu tentata la vita di
Commodo 62.



Anemoscopio 91.



Anfiteatro 8; chi ne fosse l’inventore 4, 9;
progettato d’Augusto 8; incominciato da
Caligola ma non terminato 8; di legno edificato
da Nerone 8, 281; detto ovum 8.



Anfiteatro d’Arezzo 9.



Anfiteatro di Capua 8, 21.



Anfiteatro Castrense 30, 274, 275, 279.



Anfiteatro FLAVIO 29 e seg.



Anfiteatro Nimes 8.



Anfiteatro di Pozzuoli 55.



Anfiteatro di Statilio Tauro 8, 91, 274, 275, 281.



Anfiteatro di Sutri 9.



Anicio Acilio Glab. Fausto 130.



Anicio Massimo 121.



Annali dell’Istituto 40, 74, 91.



Annibaldi edifica una fortezza presso il Colosseo
152; lotta contro i Frangipani (ivi);
in possesso del Colosseo 153; varie vicende
degli Annibaldeschi 154; Case degli Annibaldi
presso il Colosseo 191.



Anniballi Annibale, giostratore 160.



Anno Santo (1675) 214; (1750) 221.



Anonimo Magliabecchiano 206.



Anonimo di Stuttgart 205.



Antonino Pio dà spettacoli nell’Anf. Flavio
107; lo restaura 125.



Apollinare (S.) vesc. di Ravenna 100, 316.



Apollinare (trageda) 299, 321.



Apollodoro 60, 320.



Apuleio 17.







Arabi 115.



Arcadio e Onorio 119.



Architetto del Colosseo 96, 319 e segg.



Archivio Capitolino 210, 213, 232.



Archivio Lateranense 153.



Archivio di Stato 13, 167, 168, 194.



Archivio Vaticano 193; secreto Vaticano 208.



Arciconfraternita dei Raccomandati del Ss.mo
Salvatore ad Sancta Sanctorum 192.



Arco di Costantino 150.



Arco di Tito 150.



Ardea (iscrizione che era sulle pareti del
tempio di) 313.



Area lastricata all’Est dell’Anfiteatro Flavio
41.



Arena 9; dell’Anf. Flavio 53; sostruzione
dell’arena 55, 235.



Argei (documento degli) 326.



Aringhi 97, 98, 286, 288, 295, 300.



Aristotele 117.



Arnobio 77.



Armellini Mariano 143, 191, 195, 206, 207,
208, 286, 288, 295, 306, 331.



Artemidoro 24, 25.



Arvali 33, 70, 72.



Ascensori romani (antichi) 55.



Asconio 5.



Asse maggiore 11, 54.



Assomiti 115.



Athletarum certamen 56.



Atti della Pont. Accademia Romana di Archeologia
229.



Augures 70.



Augusto progetta l’edificazione d’un anfiteatro
31.



Aurelia Augurina (iscrizione di) 294, 304.



Aureliano 114.



Averano 317.



Avviso o Editto 14.


B


Babelon (direttore del museo Numismatico
di Parigi) 38, 113.



Babucke Heinrich 130, 138, 171.



Baccelli Prof. Guido 243.



Bacci 294.



Ballhornio 310.



Balteus 69.



Baluzio Stefano 152.



Baronio 27, 114, 121, 149, 299.



Barthelémy 335.



Bartoli Sante 18.



Bartolini 286.



Basilica di S. Michele Arcangelo in septimo 329.



Bassorilievi 16.



Batone, famoso gladiatore 112.



Batraco 320.



Battriani 115.



Baudard Ferdinando 191.



Becker 76.



Beda 136, 164.



Bejero 310.



Belleydier (Alfonso) descrive la frenetica
adunanza popolare che ebbe luogo nel Colosseo
il 23 Marzo 1848, pag. 227.



Bellori 97, 113, 210, 286, 297, 306, 307, 321.



Belve Africane 5; donde si traevano 15.



Benedetto XIV, 176, 219, 222.



Bere (vietato di) durante gli spettacoli 11.



Bernini 215.



Bestiari 11, 13.



Bevignani Augusto 225.



Bianchi Pietro 233.



Bianchini (mons.) pratica scavi nell’Anf.
Flavio 218, 297.



Biondi Luigi 90; descrive la Via Crucis che
facevasi nel Colosseo 226.



Biondo da Forlì 136.



Boezio 67.



Boldetti 297.



Bollandisti 98, 194, 199, 288.



Bonada 287.



Bonet 193.



Borghesi 74, 305.



Bormann 302.



Boshovitz 250.



Bossi 36, 110, 111.



Bonfort (Francesco) romito nel Colosseo, vittima
dei malfattori 219.



Bramante Bassi 213.



Brettoni 24.



Brocchi 325.



Brunemann 317.



Buchi fatti nell’Anfiteatro Flavio 32.



Bulenger 19, 100.



Bullettino dell’Istituto 39, 315.



Bullettino Arch. Comunale di Roma 40, 41,
64, 74, 88, 127, 148, 198, 207.



Bullettino di Arch. sacra 198, 289, 297.



Buonarroti (Il), periodico, 7, 142.



Bustuarî 20.


C


Cabrol 288, 304.



Cacce degli elefanti 5; d’altre bestie (ivi);
di tori (a. 1332) pag. 157 e segg.



Caffarello (giostratore) 159.



Calendario Filocaliano 137.



Caligola 8, 23, 279, 281.







Calpurnio 8, 56, 66, 72, 90, 91, 115, 233: descrive
i ludi esibiti da Caro, Carino e Numeriano
115.



Camerario Cencio 205, 206, 207.



Campo d’Agrippa (situazione del) 201 e segg.



Cancelleria Apostolica e i travertini del Colosseo
174.



Cancellieri 147, 166, 208.



Canina 21, 33, 90, 128, 195, 228, 235, 287, 314.



Capitelli 35; esistenti nell’Anfiteatro 34.



Capitolino 9, 108, 113, 114, 125, 128, 197.



Capitone (Sinnio) 13.



Capoccio Giovanni Iacopo (giostratore) 159.



Capoccio Pietro 160.



Capponi 297.



Capua (anfiteatro di) 8, 21.



Caracalla 83; fa celebrare spettacoli nell’Anfiteatro
Flavio 112.



Cardella 204.



Cardinali Luigi 74.



Carino e Caro (spettacoli dati da) 115.



Carpegna 297.



Carpoforo (bestiario) 105.



Casa Commodiana 109.



Casa Vectiliana 109.



Casaubono 36, 58, 255.



Cassio 250 e segg.



Cassiodoro 8, 19, 31, 32, 36, 40, 49, 51, 121, 122.



Castel S. Angelo (mausoleo d’Adriano) nelle
mani degli Orsini 149.



Castellini (Gualtiero) 140.



Cavalcata solenne nella presa di possesso
del Pontificato (i papi passavano innanzi
al Colosseo) 208.



Cavalieri (XIV ordine dei) pag. 68, 81, 82.



Cavea 9, 10, 63.



Cavea (I) 68, 89.



Cavea media 69.



Cavea summa 69.



Ceccarelli noto falsificatore di documenti 157.



Cecilio Metella 5.



Cecina F. Lampadio restaura l’Anf. Flavio 57.



Cecco della Valle (giostratore) 159.



Cecchini (G. Battista) 209.



Celle per le belve 9, 56, 60.



Cencio Iacopo (giostratore) 160.



Cencio Camerario 205.



Ceriolense 32.



Cesare 8.



Cessi 63.



Charisius 38.



Chiesa dei Ss. Abdon e Sennen 199, 208.



Chiesa dei Ss. XII Apostoli (lapidi del sotterraneo
della) 293.



Chiesa dei Ss. Quadraginta Colisaei 200 e segg.



Chiesa dei Ss. Quadraginta de Calcacario o de
Leis 200 e segg.



Chiesa dei Ss. Quadraginta in Trastevere
200 e segg.



Chiesa dei Ss. Quadraginta sull’Esquilino
200 e segg.



Chiesa di S. Giacomo 190.



Chiesa di S. Maria de Ferraris 204.



Chiesa di S. Maria de Metrio 207; detta dal
codice di Torino Sellaria de Metrio 208;
da una bolla di Urbano V. S. Maria de
Metrio 208.



Chiesa di S. Maria degli Angeli 211.



Chiesa di S. Maria Nuova 171.



Chiesa di S. Maria in Torre 152.



Chiesa di S. Martina 98, 287 e segg.



Chiesa di S. Niccolò de Coliseo 207.



Chiesa di S. Pietro (la basilica di) nelle mani
di Federico I, 152.



Chiesa di S. Salvatore de Arcu Trasi 206.



Chiesa di S. Salvatore de Insula 205.



Chiesa di S. Salvatore de Rota Colisei 168.



Chiesa di S. Salvatore in Ludo od in Tellure
199.



Chiese che attorniarono l’Anf. Flavio 199.



Chiese più vicine all’Anf. Flavio 199; motivo
della loro erezione 200.



Chimentelli 302.



Christianos ad leones! grido della plebe 196.



Cicerone 11, 14, 21, 22, 23, 50, 65, 79, 271.



Cimiere 24.



Cimitero di S. Agnese 98, 286, 290.



Cimitero di Domitilla 297.



Cimitero cristiano degli inizi del secolo VI
presso il Colosseo 148, 205.



Cimitero Ostriano 309.



Cimiteri cristiani in Roma 272.



Cinti 288.



Ciofi L. 104.



Cippi di travertino 41.



Cippi del campo di Agrippa 201.



Cipriano (S.) 16, 270.



Circo 6.



Cittadinanza (classe meschina della) ove sedesse
negli spettacoli 71.



Civiltà Cattolica (periodico) 313.



Claudiano 16.



Clemente V 154; invia da Avignone tre Cardinali
157.



Clemente X, 176, 214.



Clemente XIII 222.



Clipei 45; ove fossero collocati 46; chi vi
fosse rappresentato 257; come fossero disposti
259 e segg.



Clypeus (scudo dei glad.) 22.



Cloache 231, 248.



Codice Barberiniano 300.



Codice di Brussels 324.







Codice di Einsiedeln 304.



Codice Marciano, latino, 321.



Codice Teodosiano 26, 50, 118, 119, 128.



Codice Torinese 205, 206, 207, 208.



Cohen 38, 39, 113, 127, 128.



Colonne (pezzi di marmo frigio) 44.



Collegi ufficiali 70.



Collegi semi ufficiali 70.



Collegi sacerdotali 82.



Collegi dei Sodali Fluviali 83.



Collegio Silvano Aureliano formato da Commodo
111.



Collegio degli arenarî, (ivi).



Collettori (gara dei) delle lapidi cristiane 297.



Colonnesi (donne) assistono alla giostra dei
tori (nel 1332) 157.



Colonnesi presero possesso del mausoleo
d’Augusto e delle terme di Costantino 149.



Colonna (Della) Agapito (giostratore) 160.



Colonna (Della) Aldeiano 160.



Colonna (Della) Cola 160.



Colosseo restituito alla S. Sede 154.



Colosseo posto sotto la giurisdizione del Senato
e del Popolo Romano 155.



Colosseo (cade una parte del) 164.



Colosseo nido di ladri 166, 217, 218.



Colosseo in rovina 171.



Colosseo (origine di questa voce) 135 e segg.



Colosseo abbandonato (ivi) 146.



Colosseo fortezza feudale 146.



Colosseo nelle mani dei Frangipani 149.



Colosseo (progetto di adibire il) a cimitero
provvisorio 225.



Colosseo illuminato a fuoco di bengala 228.



Colosso di Nerone 136, 137, 138.



Colossus coronatus 137, 208.



Comitato romano contro il vandalismo 51.



Commodiana (casa) 109.



Commodo 22; gladiatore 108; sue stranezze
108, 111; capo dei secutores 110.



Comolli 286, 289.



Compilatori del Corpus Inscript. 201.



Composito (ordine archit. inv. dai romani) 33.



Contelori 318.



Conti Cecco (giostratore) 159.



Controversie sull’Anf. Flavio 245.



Cornelio Nipote 320.



Corpus inscript. lat. 12, 33, 35, 40, 43, 45, 57,
73, 77, 81, 83, 84, 85, 86, 129, 130, 131, 132,
312, 323.



Correra 243.



Corsetti (prof. P. Raffaele) 209.



Corsi (De’) Evangelista (giostratore) 160.



Corsini 318.



Corvisieri, sua strana opinione circa la voce
Colosseo, 141, 331.



Cosa o coscia Colisaei, che cosa fosse 165, 175.



Costantino I vieta i ludi 26, 118; proibisce
l’uso di marcare in fronte (ivi); sua lettera
intorno alla consulta degli aruspici 128.



Costantino III depreda i bronzi 51, 135.



Costanzo ordina di non adescare i soldati col
denaro 119; proibisce di ascriversi ai collegi
glad. (ivi).



Costruzione degli Ipogei (a qual epoca rimonti)
233.




Costumi romani 3.



Crescimbene 288.



Crisocolla 54.



Crisso 21.



Cristiani calunniati dai giudei 267; damnati
ad bestias 269.



Criterî per distinguere le lapidi vere dalle
false 293.



Croce eretta sull’Anfiteatro 216.



Crocuta, che bestia sia, 107.



Cronografo 45, 201.



Cronologi 32.



Cuiacio 317.



Ctesifonte 220.



Cuneus 11.



Curione 7, 8.



Curiosum Urbis 87, 88.


D


Daru (Barone) 231.



Dazio 16.



Deakin (Richard) 336.



Decio restaura l’Anf. Flavio 128.



Decio Mario Venanzio Basilio restaura l’Anfiteatro
131; epigrafi che ricordano il restauro
131, 132.



Decreti (libro dei) 209.



De-Crosat 44.



Dedicaz. dell’Anf. Flavio 32.



Degli Abati (Ing. Francesco) e la sua pianta
altimetrica 326, 327.



Delehaye (P.) 101, 190, 283.



Deletum (ad calcem), qual sia il vero significato
di questa frase 171.



Delinquenti puniti col farli discendere nell’arena
19.



Demagoghi della Rivoluzione Romana (1848)
nel Colosseo 226.



Demetriano 320.



Demetrio 320.



Demstero 3.



Dennis 9.



De Petri 312.



De Rossi 83, 118, 120, 129, 132, 195, 196, 197,
198, 279, 287, 288, 290, 293, 295, 296, 300,
306, 309, 311, 314, 324.







De Rossi (mons. Ferdinando M. Vicegerente)
benedice i quadri della V. Crucis 222.



De Ruggeri, Diz. Epig., 9.



De Sade 163.



Desgodetz 62.



Designatores 11.



Desinenza (la) in entius non fa ostacolo all’antichità
del nome Gaudentius 314.



Detriano 320.



Dimensione dell’Anf. Fl. 41.



Diocleziano 117.



Diodoro (citarista) 299, 321.



Dione 4, 7, 8, 12, 14, 18, 25, 31, 36, 61, 62,
69, 70, 76, 77.



Dione descrive le feste inaugurali 36.



Dione descrive gli spettacoli dati da Commodo
110 e segg.; 84, 105, 106, 109, 111,
112, 113, 126, 127, 197, 201, 245, 266, 281, 316.



Dionisio d’Alicarnasso 4, 67.



Di Prospero 32.



Diribitorio 201.



Disertori esposti alle belve 6.



Divisione dei posti (discrimina ordinum) 73.



Domiziano termina l’Anf. Fl. 33; editto di
Domiziano 80; dà giuochi sontuosi 103;
assiste agli spettacoli di notte (ivi); conversa
seriamente con un fanciullo (ivi);
forse con Q. Sulpicio Massimo 104; fa uccidere
un fautore dei Traci 104; uomo malvagio
(ivi); bravo arciere (ivi); in Albano
(ivi); 272.



Domus Aurea 143.



Domus Alexandri 195, 198.



Donato Grammatico 3.



Donalson 39, 113.



Donne ove sedessero negli spettacoli 71.



Donnello 317.



Druso (pretura di) 281.



Duchesne (mons. Luigi) 136, 163, 329.



Dumaine (P. Stefano) 227.



Durand 274.



Durando (General) nel Colosseo 227.


E


Ebrei condotti a Roma da Tito 32.



Eccardo 52.



Eckel 39.



Editor 13, 17.



Edifici antichi trascurati 147.



Edili 13, 20.



Edmodono 320.



Egloca di Calpurnio 116.



Egiziani 115.



Elefanti 5; nel circo 6; come si spaventassero
17; funamboli 18; s’inginocchiano davanti
a Domiziano 106.



Elettro 54.



Elevatori meccanici 55.



Eliogabalo restaura l’Anf. Fl. 113, 127.



Emilio Paolo 6.



Encicl. Pascendi, Pref.



Enomao 21.



Enrico VII 154.



Epitteto 271.



Epitome libri de locis 329.



Epulones (VII viri) ove sedessero nell’Anfiteatro
70.



Erchemperto, monaco, 140.



Equites 79.



Erasmo 58.



Erma 272.



Ermete, terribile gladiatore 23.



Ermine 272.



Erodiano 77, 109, 197, 233.



Erodione 272.



Errori ortografici nella lapide di Gaudenzio
310.



Esame delle armi 55.



Esquilino (varie località dell’) 327.



Eugenio IV (Bulla Unionis Ecclesiarum Ss.
Quadraginta etc.) 193.



Eschinardi 48.



Esposizione delle fiere 17.



Etruschi 19.



Entarico Cillica 121.



Essedarî 24.



Eudemoni 115.



Eugenio IV vieta con un breve l’asportazione
dei trav. dal Colos, ecc. 171: testo
della bolla 174, 175, 203.



Eumelio 118.



Eusebio 32.



Eustachio (S. e famiglia) 283.



Eutropio 32.


F


Fabbretti 112, 307, 314.



Falliti (ove sedessero) 11.



Falsarî di Lapidi 298.



Fanciulli incaricati di remuovere l’arena 19.



Faustina madre di Commodo 108; moglie
di Ant. Pio 125.



Fea (C) 49, 75, 129, 131, 132, 233, oppugna il
progetto della ricerca dell’antica cloaca
240, 286, 287.



Federico II. perseguita la Chiesa 153.



Felicita (S.) e figli (oratorio di) 195 e segg.;
loro sepolcri (ivi).



Felicitas Cultrix Romanarum (matronarum)
197.



Feminae clarissimae 73.







Ferrari (General) nel Colosseo 227.



Festo 77.



Fetiales 70.



Ficoroni 48, 54, 276, 297.



Fiere (trasporto di) 16: difficoltà d’imbarcarle
16; trasportate in carri pubblici e
privati 18.



Figlio dell’Etna — ladro ecc. 17.



Filippo (spettacoli dati da) 114.



Filologo 272.



Filone 320.



Flavio M. Teod. (nel consolato di) si celeb.
le venationes 121.



Flavio Biondo 49.



Flegonte 272.



Fletwood 287.



Flora dell’Anf. Fl. 335.



Fon 310.



Fontana (Domenico) riceve l’incarico di ridurre
l’A. Fl. ad abitazione e lanificio 209;
descrive i lavori iniziati 210.



Fontana (Carlo) progetta l’erezione di un
tempietto nel Col. 216, 218, 335.



Forcellini 322.



Forma dell’Anf. Flavio. 41.



Forma Urbis 278.



Foro 7.



Foro d’Alessandria 320.



Foro di Marte 196.



Foro Traiano 320.



Fortezza feudale (il Colosseo convertito in)
147.



Foscari (Card. Pietro) 204.



Franchi 115.



Franchi dei Cavalieri e il testamento di Melazio
204.



Frangipane 49; prende possesso del Colosseo
e del Settizonio di Severo 149; (case dei)
presso il Colosseo 150, 155; capitani 152;
in lotta cogli Annibaldi 152; fanno delle
costruzioni nei portici dell’Anf. Fl. 154;
in contesa cogli Annibaldi 164; non fecero
lavori nell’ipogeo dell’Anf. 240.



Fratricidî (condannati ad bestias) 271.



Frich 32, 33.



Frisigense (Ott.) 152.



Fulmine (un) incendia l’Anf. Fl. 113, 126.



Fumi 157.



Fuscina 23.



Fusco (giostratore) 161.


G


Gabbie delle belve 56.



Gaetani 150.



Gara di riunire memorie sacre 289.



Garucci 195, 197, 302, 305, 308, 314.



Gatti (Giuseppe) 144, 190, 198, 207, 244.



Gaudenzio (lapide di Gaudenzio) 98; studio
critico 285 e segg.



Gaudenzio (S.) martire in Africa 323.



Gaudenzio (S.) di Novara 323.



Gaudenzio (S.) di Rimini 323.



Gaudenzio (S.) di Arezzo 323.



Gavazzi (P.) nel Colosseo 227.



Gellio 17.



Germani 115.



Geronimo (S.) 25, 50, 128.



Gerusalemme (dipinto che rappresenta) nel
Colosseo 218.



Giampaoli 287.



Giostra di tori nell’Anf. Fl. (anno 1332)
pag. 157 e segg.



Giovanni Crisostomo (S.) 270.



Giovanna (favolosa Papessa) 205.



Giovanni VII (casa di) 194.



Giovanni VIII (episcopio di) 150.



Giovanni Saresberiense 3.



Giovanni da Udine 44.



Giulia 272.



Giunia 271.



Giuochi Anf. 15; gladiatorî e venatorî 5.



Giuochi dati dagli Imp. 13; cessano del
tutto 122.



Giuseppe Flavio 25, 32, 74, 78.



Gladiatori emeriti 15.



Gladiatori volontarî 20.



Gladiatori (salario dei) 21.



Gladiatori (nome dei) scritti su tavolette 21.



Gladiat. vinti deponevano le armi 22; (premî
dei) vincitori 22; damnati ad gladium 22:
ad ludum; ib.; consacravano le loro armi
a Ercole 22.



Gladiat. Andabatae 25.



Gladiat. catervarii ib. (nota).



Gladiat. caesariani, ib.



Gladiat. cubicularii, ib.



Gladiat. dimachaeri, ib.



Gladiat. fiscales, ib.



Gladiat. laquearii, ib.



Gladiat. meridiani, ib.



Gladiat. pegmares, ib.



Gladiat. Postulaticii, ib.



Gladiat. supposititii, ib.



Gladiat. (Monumenti dei) 26.



Gnoli 279.



Gordiano III (spett. dati da) 113.



Gori Fabio 36, 39, 48, 52, 83, 101, 106, 110,
118, 120, 123, 152, 154, 163, 171, 190, 287, 306.



Goti 115, 121.



Gradatio 10.



Gradini esterni dell’Anf. 41.







Graffiti 16.



Graffiti sui gradini 75; nell’oratorio di S. Felicita
197; in un altro Oratorio 199.



Graffito rinvenuto nel Colosseo negli scavi
del 1874, pag. 239; altri graffiti 242.



Gregorio IX 133.



Gregorio XIII condanna a morte Ceccarelli
falsificatore di documenti 157.



Gregorio XVI 165; fa costruire sette arcate
e restaura il terzo portico 224.



Gregorovius 157.



Grimaldi 301, 304, 330.



Grimano (card. Domenico) 204.



Grisar (P.) 45, 46, 120, 121, 133, 148, 190,
273, 282, 283, 288, 299.



Gronow 288.



Gruter 311.



Guarini 8.



Guattani 9, 13, 32, 37, 41, 44, 96, 191, 222.



Guazzesi 9, 45.



Guerre Puniche 3.



Guerre Macedoniche 3.



Guiscardo (Roberto) 163.


H


Heinrichio 310.



Henzen 21, 23, 24, 25, 33, 74, 104, 106.



Hipogaea 9, 55.



Hochart (P.) 272.



Home (Leon) 88.



Hoplomachi 23.



Huelsen 60, 88, 130, 131, 201, 279, 330.



Hübner 33, 40, 65, 75, 78, 81, 82, 85.


I


Iansoni 318.



Iberi 115.



Ignazio (S.) martire 271, 283.



Incavature nella fronte dei piloni fra le
mensole dell’arena 239.



Incendio nell’Anf. Fl. 126, 128.



Ingressi dell’Anf. Fl. 9, 54.



Innocenzo II 150, 151.



Innocenzo III 152.



Innocenzo IV 153.



Intagli (l’Anf. è privo d’) 43.



Ipogei dell’arena 55, 231; costruzione 233
(varie opinioni sull’epoca della), (ivi).



Iscrizioni messe nell’esterno dell’Anf. (a. 1675)
221.



Iscrizioni a musaico nella Confessione Vaticana
300, 304.



Isidoro 22, 23, 24, 25, 312.



Itinera 9, 68.



Itinerario d’Einsiedeln 136.


J


Jacquier (P.) 40.



Jordan 80, 85, 136, 235, 325.


K


Kaibel 144.



Kirchmann 50.



Kraus 283.



Kaufmann 294.


L


Labanio Antiocheno 119.



Laberinto di Lesurnio 320.



Laerzio 23.



Lam 287.



Lampadio (restauri di) 121.



Lampridio 24, 54, 91, 109, 127, 282.



Lanciani R. 35, 40, 60, 64, 67, 82, 101, 107,
113, 118, 119, 125, 126, 128, 131, 144, 145,
157, 164, 165, 173, 175, 194, 199, 201, 205,
232, 235, 248, 251, 274, 276, 278.



Lanistae 21.



Laocoonte 143.



Lapidi pompeiane 14; con apici 301.



Lapide modenese 111.



Lapide dedicatoria 280.



Lapide di Furfone 302; con apici sugli I
come quella di Gaudenzio 303.



Lapide veliterna 57.



Lattanzio Firmano 118, 269.



Laureolo 19.



Legati 14.



Legato Pont. (vescovo d’Orvieto) scrive a
Urbano V 164.



Legge roscia 11, 79, 80.



Leggi riguardanti i delitti e la pena di pugnare
colle fiere 265.



Legione partica ad Albano 228.



Lentulo 5, 21.



Leonardo (S.) da Porto Maurizio 222.



Leone XII p. 176; fa edificare un contrafforte
nel Colos. 224.



Leoni 18.



Libro Pont. (Ed. Duchesne) 135, 136, 329, 230.




Ligorio (Pirro) 100, 131, 288; criticato dal
Marini 292.



Lipsio 10, 13, 25, 31, 32, 53.



Locus 11.



Lodovico della Polenta di Ravenna (giostratore)
159.



Lonigo 205.



Lübker 320.



Lucilla sorella di Commodo trama la congiura
contro il fratello 109.







Lucillo 59.



Lucio Fauno 49, 277.



Lucrezio 89.



Ludi (collegi) loro vastità 21; principali di
Roma 21.



Ludi Castrensi 279.



Lugari (G. B. Card.) 143, 274, 275, 305, 321.



Lugari (Cav. Bernardo) 321.



Lupi, suo giudizio intorno alle lapidi 294,
  293, 310.



Lupi al campo Teutonico 149.


M


Mabillon 207, 210, 287, 288.



Macchine 9, 105.



Macrino 126.



Maestri di glad. 20.



Maffei 10, 31, 37, 38, 39, 43, 46, 51, 68, 112,
113, 132; sua opinione circa la voce «Colosseo»
138; 281, 282, 292, 307, 312.



Magnan 287.



Magnificenza degli spett. 6.



Mai (Card.) 195, 289, 292.



Mamachi 287.



Manica (bracciale) 24.



Mansuetarii 15, 16.



Manzi 157.



Marangoni 36, 97, 98, 99, 126, 132, 154, 167,
168, 191, 287, 289, 311.



Marco Aurelio dà spettacoli 108, 197.



Marco F. Nobiliore 5.



Marchi (P. G.) 311.



Mareri (De) Franciotto (giostratore) 161.



Maria 271.



Marini 24, 33, 82, 100, 132, 287, 289; sue
schede 292, 312.



Marliani 277.



Marmorata (marmi grezzi di) 309.



Marquardt 78.



Marsilio Onorato 99.



Martignoni 276.



Martino (S.) 283.



Martinelli 49, 192.



Martiri (l’Anf. Fl. e i) 265 e segg.



Martirologio d’Usuardo 324.



Martirologio Geronimiano 329.



Martigny 283, 288.



Marucchi (O.) 98, 101, 195, 288, 293, 329.



Marziale descrive gli spettacoli dati sotto
Domiziano nell’Anf. Flavio 11, 12, 15, 16,
18, 19, 23, 32, 35, 36, 54, 60, 70, 80, 81,
86, 97, 103, 104, 105, 106, 138, 143, 245,
315, 320.



Masciano 50.



Masdeu 234.



Massimo 156.



Mazzolari 287.



Mazzucchelli 286.



Medaglie 37 e segg.; di Sev. Alessandro
113, 127; di Faustina 125; di Gord. Pio
128, 262.



Medicus 21.



Meeting, nel Colosseo (1870) 229.



Meier 242.



Mellini (Benedetto) 190, 192, 194.



Memorie enciclopediche romane 69.



Menazzi (Attilio) 98, 286.



Meniani dell’Anf. Fl. 33.



Mercurio (testa di) nel museo Chiaramonti
(Vaticano) 258.



Messius 130.



Mèta Sud. 37, 208.



Migne 324.



Milizia 71.



Mimo 54.



Mirabilia (libro delle) 145.



Myrmillones 23.



Minuzio 13.



Miseria del popolo romano 3.



Missio 22.



Mnesicle 320.



Modena 21.



Modesto e Vito (Ss.) 283.



Modiglioni 47.



Mommsen 33, 79, 301, 302, 304.



Monache (monastero di) nel Colosseo, parere
degli scrittori 193.



Monaldeschi (giudizio sulla sua Historia) 157.



Monte Settimio 324; era sull’Oppio e non
nel Cispio 326.



Monumenti deturpati 49, 50 (noncuranza
dei) 51.



Monumenti dell’Ist. di Corrisp. Archeol. 16.



Mora (giuoco della) 3.



Morcelli 13, 195, 308, 312.



Moroni 167, 213.



Morti nelle giostre dei tori (a. 1332) pag. 161.



Motivi per cui si falsificavano le lapidi 291.



Munerarius 13, 20.



Müller 67, 325.



Müntz 279.



Munus 20.



Munus castrense 279, 280.



Muratori 17, 24, 25, 52, 97, 114, 117, 129,
152, 157, 206, 312.



Musaici del Museo Gregoriano 16; della Villa
Borg. (Umberto I) 26; Albani, ib., Pamphili,
ib.



Museo epigrafico Pio Lateranense 297.



Museo di Catania 297.



Museo di Ravenna (arcivescovile) 297.







Museo di Verona 302.



Mussato (A.) 52, 154, 166.



Muzio 320.


N


Nardini 277, 278, 280, 325, 331.



Narcisso 272.



Nasica 5.



Naumachia 9, 36; nell’Anf. Fl. si celebrarono
245; gli scavi l’han confermato 248.



Nereo 272.



Nerone proscrive il cristianesimo 266, 272;
fa incendiare Roma (ivi), 268.



Nibby 19, 31, 37, 38, 39, 44, 45, 47; sua opinione
circa la voce Colosseo 140; 49, 63,
97, 98, 120, 128, 157, 164, 173, 195, 234,
278, 280, 287, 306, 307, 314, 325, 328.



Niccolò V trasporta i travertini 173.



Nicchie arcuate nel perimetro dell’Ipogeo
236.



Nimes 8.



Nispi-Landi 9.



Nolli 36, 278.



Noris 310.



Numeriano 115.


O


Ocrea 24.



Oderici 309.



Olivetani (monaci) 172.



Olimpiade ricordata da S. Paolo 272.



Olivieri 152.



Omero 19.



Onorio e Arcadio 119.



Opus spicatum 61.



Oratorio di S. Felicita 195, motivo dell’erezione
195.



Oratorî (altri) vicini all’Anf. Fl. 198.



Orazio 79.



O’Reilly 287, 321.



Orelli 24.



Orfeo 106.



Origene 270.



Orsi 287.



Orsi della Dalmazia 16; della Libia 18.



Orsini (gli) nel mausoleo di Adriano e nel
teatro di Marcello 149.



Orosio 269.



Orti Largiani 202.



Ospedale di S. Giacomo ad Colossaeum 167.



Ospedale Ss. Quad. 204.



Ovidio 8, 81, 86.



Ovum (l’Anf. detto) 8.


P


Padri di Cappadocia (testimonianza dei) intorno
ai Ss. Quaranta Martiri di Sebaste
204.



Palazzo Barberini e i trav. del Colosseo 174.



Palermo 5.



Palladio 274.



Palma 22, lemniscata 25.



Palmireni 115.



Pandette e codice di Giustiniano 317.



Panvinio 150, 152, 153, 277, 318.



Paoli (P. Angelo) 218.



Paolo (S.) 271.



Paolo Diacono 129.



Paolo Giuric. 14, 50, 265.



Paolo II e i trav. del Colosseo 173, 174.



Paparese, giostratore, 160.



Papi in Avignone 249.



Parcker (E.) 104, 129.



Parisotti 136.



Parma 23, Fig. illustrata dal Rich. 3.



Parricidî (condannati ad bestias) 271.



Pasquali (P.) 149.



Passio S. Perpetuae 271.



Passio S. Pionii (ivi).



Patroba 272.



Patroclo 19.



Pausania 106, 107, 117.



Pegma (macchina) 17, 60.



Perezio 317.



Peridromo, cosa fosse 108.



Perni metallici 48.



Perni di legno, ib.



Perni derubati 49.



Perni (proibizione di togliere i) 50.



Persiani 115.



Perside 272.



Petnene (Paolo Liello) 206.



Petrarca 163.



Petronio 20, 56.



Piale 195, 196, 287.



Piani dell’Anf. Fl. 42.



Pietra specolare 58.



Pietre tolte dagli edifici esistenti ed usate
nelle nuove fabbriche 35.



Pietre (cadute) del Colosseo messe in vendita
164.



Pietro (S.) esorta i nuovi cristiani alla costanza
della fede nella persecuzione neroniana
268.



Pietro Berrettini da Cortona 287.



Pighio 131.



Pinelli (card.) 273.



Pinnirapus 24.



Pio II, 168.







Pio IV 204, 211.



Pio V (S.) 208.



Pio VII 165, 176; ordina l’edificazione del
contrafforte 223; restaura l’interno 224.



Pio IX, 165, 176; restaura l’ingresso imperatorio
228.



Pizzamiglio 308.



Planesium 93.



Placido e Valentiniano 121, 129.



Plauto 59, 93.



Plebs, ove sedesse nell’Anf. 69.



Plinio 5, 6, 7, 14, 53, 67, 79, 89, 106, 117,
138, 139, 143, 266.



Plinio giun. interroga Traiano 268.



Podio 63 (parapetto del) (ivi); forma 64.



Poggio Fiorentino 171.



Poggio Braccioli 206.



Policarpo (S.) 271.



Pollici alzati e abbassati dal popolo 22.



Pollione 6.



Pompeo 6.



Pompili Olivieri 228.



Pomponio Leto 277.



Ponte di S. Maria restaurato coi materiali,
caduti, dell’Anf. Fl. 209.



Pontifices ove sedessero nell’Anf. Fl. 70.



Porticus 10, 69.



Portico dell’Anf. convertito in deposito di
letame per trarne salnitro 217.



Portico d’Ottavia 320.



Porta libitinense 19, 54.



Porte Anfiteatrali 9.



Porte posticiae e non posticae 56.



Posi (Paolo) rinnova le edicole della V. Crucis
221.



Posti (distribuzione dei) 74.



Posti personali 77.



Pothier 269.



Praecinctiones 11, 63, 68.



Praelusio 22.



Pozzuoli (anfit. di) 55.



Pretestati 70.



Pretori 13.



Prigionieri venduti a maestri di scherma 21.



Primitivo (iscrizione del martire) 300.



Prisca ed Aquila 271.



Prisciano 320.



Prisco 22.



Probo (spett. dati da) 114.



Procopio 17, 275.



Procurator 21.



Profumo Prof. Attilio 266.



Promoteo 19.



Promis 288.



Properzio 8.



Propilei di Atene 220.



Provocatores 28.



Prudenzio 13, 65, 107; parla delle venationes
26; descrive gli spett. 119, 269.


Q


Quattro Santi Coronati 315.



Questori 13, 20.



Quintiliano 11, 12.



Quintilio Sulpicio Massimo 104.



Quinziano tenta la vita a Commodo 109.


R


Rabirio non fu l’architetto del Colosseo 97;
lodato da Marziale 320.



Rainaldo 153, 157, 165.



Randanini (marchesa Felice) 286, 300.



Re (Prof. Lorenzo) 233, 254.



Reggio 21.



Regionarii 88, 145.



Reimaro 255.



Rei di lesa maestà (condannati ad bestias) 271.



Reinesio 287.



Rete 23 (di fili d’oro) 67; come difendesse
gli spettatori dagli assalti delle fiere 68.



Reziario 22.



Riario (card.) e i trav. del Colosseo 174.



Ricchezze dei nobili 3.



Rich 23.



Ridolfi ab. Gaetano 253.



Rigaltius 24.



Ringhiera di bronzo 78.



Ripetta (ponte di) restaurato coi materiali,
caduti, dell’Anf. Fl. 217.



Ritschel 79, 302, 305.



Robinson (Arm.) 271.



Rodope 106.



Roet 317.



Rohrbacher 288.



Roma, sue conquiste 3; disfatta subita dai
suoi eserciti pretorî e consolari 21.



Roma e l’Italia travagliate da dissensioni 157.



Romanelli 89.



Romani (cittadini) prima esenti per legge
dalla pena della damnatio ad bestias 270.
Più tardi anche essi condannati a quella
pena 270.



Rosa (Comm. Pietro) fa togliere le piante che
ricoprivano il Colosseo 229.



Rosini 3.



Rossino (Pietro) 32.



Rovere (matrona) 157.



Rudes 22, 15.



Rudiarii 22.



Rufo Cecina Felice Lampadio restaura l’Anf.
Fl. 129, epigrafe (ivi).







Rufo ricordato da S. Paolo 272.



Ruinart 271.



Rulli d’avorio 67.



S


Sabatici 242.



Sabatini (F.) 151.



Sacerdotali (dignità) ove sedessero nell’Anf.
65, 70.



Sadeler (Marco) 150.



Sancta Sanctorum (compagnia di) al Colosseo
166; dona al Pop. Romano il prezzo di
certe pietre ecc. 169.



Sarmati 115.



Savella Orsina assiste alla giostra di tori
(a. 1332) 168.



Savello (d’Anagni) giostratore 159.



Scacchi 3.



Scaglia (P. Sisto) 98, 100, 273, 288, 295, 307,
313.



Scalaria 11.



Scale 9.



Scale dei suggesti 55, 61.



Scaligero 310, 325.



Scauro 6, 7 (teatro di) 7.



Scavi (gli) eseguiti nell’Anf. Fl. 231; hanno
rivelato essere l’arena sostrutta e l’antico
livello 236; oggetti rinvenuti nel 1874,
pag. 241.



Scevola 50.



Scialoja (Senatore) 229.



Scipione Africano 6.



Schola dei venatores 281.



Scoperta importante a Nord dell’Anfiteatro
Flavio sul declivio dell’Oppio 244.



Scudo d’argento 24.



Scutillo (Gius.) 111.



Sebastiani (Antonio) 336.



Secutores 22.



Sedili 11, 76; a chi spettassero (ivi); come
si perdesse il diritto di occuparli (ivi).



Seggiole 12, curuli 12.



Segno d’abbrevazione sulle lettere 312.



Sempronio e compagni (Ss.) 283.



Senatori, ove sedessero 65, 76.



Seneca 3, 5, 6, 12, 19, 23, 25, 37, 60.



Sepolcro Apostolico dell’Appia (iscrizione damasiana)
304.



Septi 281.



Serlio 96.



Servio 20, 21.



Settimio (monte) 324.



Settimio Severo fa celebrare spettacoli 111.



Settizonio di Severo nelle mani dei Frangipani
149.



Severano 288.



Severo Ales. restaura l’Anf. 113.



Sezione dell’Anf. Fl. 52.



Sica 23.



Sifilino 255.



Signore (nomi delle) che visitarono gli scavi
del cim. di S. Agnese 290.



Signorili Niccolò 194, 205, 207, 208.



Silla 6.



Silloge di Closterneubourg 272.



Silloge di Göttwel 272.



Silloge (mariniana) 133.



Silloge di Tours 272.



Silverio (S.) 121.



Simmaco 16.



Simonetti Mons. Raniero pubblica un editto
per ordine di Benedetto XIV. 219.



Sisto III 272.



Sisto IV 204.



Sisto V 175; progetta grandiosi lavori nell’Anf.
Fl. 209.



Sodalizio degli Amanti di Gesù e Maria nel
Colosseo 222.



Soldati (Ss.) CCLXII 283.



Sollier 324.



Sotterranei dell’Anf. Fl. 55, 231.



Spagna e Portogallo (iscrizioni della) hanno
i punti sugli I. 300.



Sphaeromachia 3.



Sparsiones 12.



Spartaco 21.



Sparziano 106, 107, 137, 320.



Speco nell’Anf. 284, 251.



Spese (somme) nell’edificazione dell’A. F. 40.



Spettacoli bramati dal popolo 34; dati nell’Anf.
Flav. dall’inaugurazione al secolo
VI 103.



Spettacoli circensi 4.



Spettacoli gladiat. 4, 5, 19, 20.



Spettacoli sacri agli dei 12; occasione in cui
si celebravano 14; proibiti da Costantino
26; da Arcadio 26; cessazione (ivi).



Spettacoli (ultimi) dati nell’Anf. 147.



Soliarum 19, 25.



Sprengel 325.



Spugna 23.



Stachyn 271.



Stagna Neronis 32, 138.



Stalli (giostratore) 160.



Stara-Tedde 326, 331.



Statue 44; di bronzo raffigurate sulle medaglie
di Gordiano 135; nella cavea 68.



Stazio 266.



Stemma del Senato e della Confr. di Sancta
Sanctorum 168.



Sterbini nel Colosseo 227.







Stevenson 279.



Strabone 23.



Strepsicerota, che bestia sia 107.



Stucchi del sepolcro pomp. di Scauro 16.



Stucchi disegnati da Giovanni da Udine 44.



Suarez 154.



Subsellia 63.



Suggesti 64; divisi per cunei 77; separati
dalla cavea 76.



Summa cavea 69.



Summum choragium 60, 105.



Suetonio 4, 6, 8, 9, 11, 12, 13, 14, 19, 21, 22,
25, 31, 32, 36, 45, 54, 63, 64, 65, 66, 70, 75,
76, 77, 78, 80, 81, 82, 83, 84, 86, 103, 104,
138, 140, 143, 266, 279, 280, 299, 320.



Sulpizio Severo 269.



Suppositizî (gladiatori) 23.



Svevi 115.


T


Tabernacolo (di bronzo sulla confessione di
S. Pietro) 300.



Tabulationes 69.



Tacito 8, 12, 45, 66, 70, 73, 81, 83, 84, 85,
266, 272.



Tarquinia (soldati di) 19.



Tarpeio (citarista) 299, 321.



Tasse 13, 127.



Taziana (S.) 283.



Teatro ligneo 7.



Teatro circolare 7.



Teatro di Scauro 7.



Teatro di Marcello nelle mani degli Orsini 149.



Telemaco (monaco) ucciso in Roma nell’Anf.
Fl. 27, 120.



Temistocle 48.



Tempio di Cerere 320.



Tempio di Diana in Efeso 320.



Tempio di Giove Olimpico 320.



Tempio Isiaco 142, 332.



Tempio di Marte al Circo Flaminio 320.



Tempio dell’Onore e della Virtù 320.



Tempio di Piazza di Pietra, se fosse dedicato
a Nettuno 302.



Tempio di Venere e Roma 60, 320.



Teodoreto 26, 120.



Teodorico 122, sua lettera diretta al console
Massimo (ivi).



Teodoro (architetto) 320.



Teodosio 121, 129, 132, 133.



Teonio 220.



Terme di Tito e di Traiano 175.



Terme di Tito 143; differenza fra le Terme
di Tito (private) e le velocia munera di
cui parla Suetonio 143.



Terremoto 57, 129, 148, 163, 165, 217.



Terribilini 287.



Tertulliano 10, 12, 13, 20, 23, 25, 196, 270,
271, 272.



Teti e Galatea (dee marine) 246, 254, 255.



Thermae Titianae 38.



Tillemont 27, 120.



Tigri 18.



Tiraboschi 286, 314.



Tito inaugura l’Anf. Fl. 32.



Tito Livio 5, 6, 19, 24, 45, 77, 79.



Tivoli 151.



Tocco 335.



Toga 11.



Tolomeo 287.



Tolomeo (F.) vescovo di Torcello 150.



Tomassi (P. Carlo) 214.



Tomasetti 205, 287, 288.



Torre Chartularia 150, 151.



Traci 23.



Traiano dà spettacoli grandiosi nell’Anf.
Fl. 106.



Traiano edifica un teatro non un anfiteatro
107; sue parole al Prefetto del Preterio 318.



Travertini asportati 166, 48.



Travertini scavati 164, 165.



Travi della rete di bronzo 53.



Trebell. 45.



Triboniano 15.



Tribuni, ove sedessero 69.



Tripodi per bruciare essenze odorose 68.



Tridente 23.



Trifena 272.



Trifosa (ivi).



Trionfo di C. Metello su Cartagine 5.



Trochus 4.



Tucidide 48.



Turba pulla (ove sedesse) 72.



Turbo (trottola) 4.



Turnebo 325.


U


Uggeri 335.



Ulderico Card. Carpegna 214.



Ulpiano 22, 50, 269.



Unni 129.



Uomini immolati ai defunti 20.



Urbano ricordato da S. Paolo 271.



Urbano VIII 174, 300.



Urlichs 136, 145, 201, 206.



Usuardo (martirologio di) 324.


V


Vacca Flaminio 135, 172, 210.



Vaglieri 88.







Valadier 231.



Valentiniano e Valente, vietano che si condannino
i cristiani ai ludi glad. 119.



Valentiniano III, 129; restauri avvenuti sotto
il suo impero (ivi).



Valerio Massimo 6, 11, 20, 76.



Valerio Ostiense 320.



Valesio Francesco 193.



Vandali 115.



Varrone 24, 32, 69, 314, 325.



Vasari 44.



Velario 12, 47, 89 (antenne del) 47.



Velletri (lapide di) 57.



Velocia munera 138.



Venationes 4, 15; varietà degli spettacoli
venatorî 17.



Venatio, intrapresa ordinariamente libera
19, 265.



Venatores 18; loro coraggio (ivi).



Venatores (magistri dei) 18.



Venationes (cessazione delle) 127.



Vendettini 151.



Venuleio 50.



Venuti 13, 97, 98, 136, 287; Venuti-Piale 316.



Vero (L.) 22.



Verona (Anf. di) 8.



Versione letterale dell’iscrizione di Gaudenzio
317; libera (ivi).



Vespasiano attua il progetto d’Augusto 8, 32,
299.



Vestali (ove sedessero) 65.



Vettori 297.



Via Sacra 61.



Via Lata 202.



Via crucis nel Colosseo 176; edicole della
via crucis 218, 221; quando furono abbattute
243.



Vico (Iacopa di) assiste alla giostra di tori
nel 1332 158.



Vipsania Pola (portico di) 201.



Viri clarissimi ove sedessero 65; consulares
(ivi).



Visconti (C. Ludovico) 98, 105, 157.



Visconti P. E. segret. dell’Accademia di arch.
romana, invita gli accademici al Colosseo
per vedere i restauri 229, 242, 287, 292, 300.



Viri (VII epulones) 70.



Viri XIV (sacris faciundis) 70.



Vito e Modesto (Ss.) 283.



Vitruvio 8, 10, 11, 33, 48, 63, 71, 95, 320.



Vittoria Aziaca 281.



Vivarium 17; lapide in cui è ricordato (ivi);
277, 278.



Vizio delle iscrizioni cristiane sospette 290.



Volcanali (ludi) 127.



Volticelle a sesto scemo 238.



Vomitorî 63.



Vopisco 58, 114, 115, 282.


W


Wilpert 200.



Winckelmann 49, 52, 112.



Witige re dei goti assedia Roma 121, 275.


X


Xengeimester 309.



Xiphilinus e Dione 22, 318, 320.


Z


Zaccaria 302, 310, 314.



Zenobia regina dei Palmireni 114.










ERRATA-CORRIGE.






	Pag. 	  	linea 	  	leggi



	 



	10 	(Nota) 	1 	aremam 	arenam.



	24 	(Nota) 	16 	Varrone, L., 1. 	Varrone, L. L. V.



	26 	  	32 	Fulla 	Nulla.



	46 	  	10 	levassero» osservando 	levassero». Osservando



	54 	  	10 	inter 	iter



	60 	  	41 	(2) 	(3) e viceversa.



	60 	  	25 	sincere 	vincere



	61 	  	17 	Esquilo 	Esquilino



	64 	(Nota 2) 	  	V. Tav. II 	Tav. I.



	70 	  	2 	Tribonorum 	Tribunorum



	73 	(Nota) 	8 	1002 	1902



	75 	(Nota 1) 	  	Otc. 	Oct.



	115 	(Nota 2) 	17 	ex gemmis. 	on gemmis



	128 	(Nota 6) 	  	chion. 	chron.



	129 	  	15 	e 	è



	150 	  	9 	dimostrarono 	dimorarono



	150 	  	19 	possedevamo 	possedevano



	152 	  	18 	costruzione 	sostruzione



	171 	  	7 	oratori 	oratorî



	174 	  	23 	Senotorio 	Senatorio



	204 	(Nota 4) 	4 	Franco 	Franchi



	252 	  	16 	impteto 	impleto



	274 	  	5 	ciciter 	circiter



	285 	  	27 	genuità 	genuinità



	292 	  	22 	genuità 	genuinità



	333 	  	14 	genuità 	genuinità



	313 	(Nota) 	3 	idiotimis 	idiotismis



	318 	(Nota) 	2 	quella 	quello.



	325 	  	16 	interpretati 	interpreti.













FR. PACIFICUS MONZA



TOTIUS ORDINIS FRATRUM MINORUM MINISTER GENERALIS ET HUMILIS IN DOMINO SERVUS



DECRETO



Avendo Noi da persone competenti fatta esaminare l’Opera «L’Anfiteatro Flavio nei suoi
venti secoli di storia» scritta dal R. P. Mariano Colagrossi della nostra Provincia di S. Maria
in Aracoeli, ed avendola i censori riputata degna di singolare encomio; quanto è da Noi,
non solo permettiamo che possa essere data alle stampe, ma ci congratuliamo altresì coll’Autore,
lo incoraggiamo nei prediletti suoi Studii e facciamo voti, perchè le sue fatiche
abbiano da conseguire sempre un prospero e felice successo,



Roma, dal Nostro Collegio di S. Antonio, il dì 8 Gennaio 1912.



L. S.



Fr. Pacifico Min. Gen.



Per comando di S. Paternità Rev.ma

Fr. Marco Della Pietra 

Secr. Gen. dell’Ord.







NIHIL OBSTAT



 D. Fid. Tarani, Ord. Vallisumbrosae

             Abb G.lis, Censor.







 IMPRIMATUR

Florentiae, die 4 Octobris 1912.



      A. Can. Cassulo, Vic. Gen.










NOTE:



1.  Enc. Pascendi.




2.  Attento a non fare oltrepassare il prefisso termine al trigon, alla pila velox, alla
pila paganica, all’harpastum ecc.




3.  Dal greco μωρόν, idest stultorum lusus (Micare digitis).




4.  Latrunculorum ludus. Dal tedesco Scach; latro. — Cf. Antiquitatum Rom. l. V,
p. 306. Iohannis Rosini, cum notis doctissimis et locuplentissimis Thomae Demsteri I. C. ecc.
Pyrrhus Epirota stratagematum peritissimus, primus, quemadmodum ea disciplina traderetur
per calculos ostendit in tabula. (Donatus Grammaticus in P. Terentii Eunuchi, act. 4,
sc. 7, ad illud: Idem hoc iam Pyrrhus factitavit). — Ammian. Marc., (l. XXIV) e L. Seneca,
(De ira, c. XIV) attribuirono l’invenzione del giuoco dei scacchi a Chilone. Giovanni Saresberiense
(Poligraf., l. VI) ad Attico Asiatico. Ma più probabilmente ne fu l’inventore Palamede,
figlio di Nauplo, nell’assedio di Troia, come dimostra l’autore Antiq. Rom. già citato.




5.  Dionisio d’Alicarnasso, l. VII, c. LXXII.




6.  Mentre la moneta era in aria, pueri exclamabant: — «Capita!» aut «Navim!».




7.  Giov., Sat. X, v. 81 et seg.



. . . . . . . . . . . . . . Nam qui dabat olim

Imperium, fasces, legiones, omnia, nunc se

Continet atque duas tantum res anxius optat:

         PANEM ET CIRCENSES.





Era tanta la passione del popolo romano per i pubblici spettacoli, che, fin dalla mezzanotte
precedente ai giuochi, incominciava ad occupare i posti gratuiti (Suetonio, in Calig. 26).




8.  Dio., 66, 25.




9.  Plinio, l. VIII, c. VII.




10.  Seneca, De brev. vitae, c. XIII.




11.  Ascon., In Pisonian.




12.  Dio., l. XXXXIII.




13.  Tito Livio, l. XXXIX, c. XXII. Athletarum quoque certamen tum primo Romanis
spectaculo fuit, et venatio data leonum et pantherarum.




14.  Id., l. XLIV, c. XVIII.




15.  Loc. cit. Et iam magnificentia crescente notatum est ludis circensibus, L. Cornelii
Scipionis Nasicae et P. Lentuli edilium curulium sexaginta tres africanas et quinquaginta ursos
et elephantos lusisse.




16.  Epist. di Liv., l. XXI.




17.  L. II, c. VII, § 13-14.




18.  Lett. di Pollion. a Cic., a. 710 d. R. XXXII, l. X delle famigliari.




19.  Plinio, l. VIII, c. XVI, § 20.




20.  Sen., De brev. vitae, c. XIII. Primus L. Sulla in circo edidit solutos, quum alioquin
alligata darentur, ad conficiendos eos missis a rege Bocco iaculatoribus. — De Pompeii
ludis. Cf. Dio., c. XXXVIII-XXXIX. Plin., Hist. Nat. VIII, 23.




21.  Plin., Hist. Nat., l. VIII, c. VII.




22.  Suet., In Caes., c. XXXIX, Plinio, loc. cit.




23.  Plinio, loc. cit., c. XVII, § 24.




24.  Nel circo la visuale era impedita non solo dalla sua forma eccessivamente prolungata,
ma anche dalle méte, dagli obelischi e da tutto ciò che sorgeva sulla spina, ingombrando
buona parte del circo stesso.




25.  Dio., 43-22.




26.  Id. 43-23.




27.  A. d. R. 701.




28.  Il teatro di Scauro, per quanto fosse provvisorio, pure pareva (dice Plinio) dovesse
sfidare i secoli. Aveva 360 colonne in tre ordini soprapposti: il primo di marmo, il secondo
di vetro, il terzo di legno dorato; la sua capacità fu di 80.000 spettatori. (Cf. «Il Buonarroti»
Serie II, vol. V, Marzo 1870. — Anfit. Flavio per l’architetto L. Tocco).




29.  Plinio, Hist. Nat., l. XXXVI, c. XV.




30.  Coll’aiuto, forse, di ruote, rulli e palle metalliche. Ecco le parole di Plinio (Hist.
Nat., l. XXXVI, c. XXIV):



C. Curio, qui bello civili in Caesarianis partibus obiit, funebri patris munere, cum opibus
aparatuque non posset superare Scaurum.... Ingenio ergo utendum fuit, operae pretium
est scire quid invenerit, et gaudere moribus nostris, ac nostro modo nos vocare maiores.
Theatra duo iuxta fecit amplissima e ligno, cardinum singulorum versatili suspensa libramento,
in quibus utrisque antemeridiano ludorum spectaculo edito inter se se aversis, ne invicem obstreperent
scenae; repente circumactis ut contra starent, postremo iam die discendentibus tabulis
et cornibus in se coeuntibus faciebat AMPHITHEATRUM, et gladiatorum spectacula edebat
ipsum magis auctoratum populum Romanum circumferens.




31.  Loc. cit.




32.  Questa maraviglia oggi a noi sarebbe incredibile se, oltre ad altri autori, non l’accertasse
Cicerone, che forse fu nel numero degli spettatori; in quel teatro, dice Plinio, tutto il
popolo Romano fu esposto a poter perire come dentro una gran nave in mare. (Dal Period.
«Il Buonarroti» loc. cit.).




33.  Dio., XLIII, 22. Fino agli ultimi tempi della Repubblica in Roma gli anfiteatri erano
di legno. (Vitr., 10, pref. 3; Dio., 37, 88.) Innalzati nel Foro, Cic., Pro Sest. 58. — Prop., 4, 8, 76;
Livio, 23, 30; 31, 50. — Vitr., 5, 1; Plut., C. Grac., l. II, etc.




34.  In Bucolico de venat. Carini. Et geminis medium se molibus alligat ovum. — Due teatri
uniti insieme dànno appunto la figura di un uovo.




35.  L. I, c. 7.




36.  In met. 11, 25.




37.  Loc. cit.




38.  Dio., 51, 23; Suet., Aug. 29.




39.  I più famosi, dopo il Flavio, furono quelli di Verona, Capua, Nimes, etc.




40.  Suet., in Vesp., c. IX.




41.  V. Guarini, Fasti duumvir., p. 32.




42.  Suet., Calig., 21.




43.  Tac., Ann. XIII, 31. Suet., Ner., 12.




44.  Nel Dizionario epigrafico del De Ruggieri leggesi: «Nella Campania gli anfiteatri
esistettero prima che in Roma. In Pompei si costrusse nel 684 d. R.». (Lett. A. Roma 1895).
Allude senza dubbio agli anfiteatri stabili. Il Guazzesi, in una dissertazione tenuta in Cortona
sugli anfiteatri etruschi e particolarmente su quello di Arezzo, cercò dimostrare che i Romani
appresero dagli etruschi l’idea ed il modello per fabbricare anfiteatri. (Cf. Saggi di dissertazioni
accademiche lette nell’accademia di Cortona. Roma 1738, p. 9). Ma il suo lavoro
incontrò molte critiche, alle quali egli rispose con un Supplemento alla dissertazione degli
anfiteatri toscani ecc. Venezia 1739. (Cf. Raccolta di opuscoli scientifici e filologici. Tom. XX,
p. 427). Il Guattani (Roma descritta ed illustrata. Tom. II, p. 2) crede che i Romani apprendessero
dagli Etruschi l’uso e la forma tanto dei teatri quanto degli anfiteatri. — Similmente
e più recentemente, il Nispi-Landi (Storia dell’ant. città di Sutri, p. 527, Roma 1887),
seguendo l’opinione del Dennis, scrisse di ritenere come molto probabile che gli anfiteatri sorti
a Roma si modellassero massimamente su quello di Sutri, come più vicino. Noi siamo intimamente
persuasi di quanto affermiamo nel testo.




45.  Le naumachie si diedero nell’anfiteatro rarissimamente e come spettacoli straordinarî.
A suo luogo parleremo diffusamente di questi navali combattimenti.




46.  Talvolta il volgo chiamò l’anfiteatro arena, ed anche, come vedremo, cavea. Tacito
scrisse: Spectacula gladiatorum idem ille annue habuit, pari magnificentia ac priora: sed faeminarum
Senatorumque illustrium plures per ARENAM faedati sunt. — Giovenale:



. . . . et municipalis ARENAE

Perpetui comites.





In Suetonio leggiamo: Equestrem ordinem ut scenae ARENAEQUE devotum assidue procedit.
In Capitolino: Multus qui secum in ARENA pugnassent, se Praetores videre. E nell’editto
degli Edili: Quive in ARENAM depugnandi caussa ad bestias intromissus fuerit. — E qui ci domandiamo:
Perchè l’anfiteatro si disse pur anche arena? Non v’erano per avventura strati d’arena
anche sul suolo degli stadî, ecc.? Una sagace risposta ce l’offre Lipsio (De Amph. lib. III):
Strata: sed non admissa, cave credas, quotiensque damnari in arenam, arena mitti, taliaque
in Iurisconsultis sive historicis legis? caute accipias de ferro tantum, aut cultro, idest, gladiatoribus:
aut VENATIONE, et magis pro ista. Imperator quidem clare discriminat ecce a circo.
(Lege VIII, Cap. de repudiis): Nec ullo modo uxorem expellet nisi adulteram, vel circensibus,
vel theatralibus, vel ARENARUM spectaculis se prohibente gaudentem. Anche il circo, benchè più
raramente, si disse arena (v. Maffei, loc. cit., p. 98).




47.  Eziandio la voce cavea fu usata in luogo di anfiteatro. In Ammiano (l. XXIX)
leggesi: Alter in amphitheatrali CAVEA, cum adfuturus spectaculis introiret. In Tertulliano:
(Contra Marcion.): Quid? non in omnem libidinem ebullis? non frequentas solemnes voluptates
circi furentis et CAVEAE saevientis, et scenae lascivientis? Salviano scrive: Quidquid immoderationis
in circo, quidquid furoris in caveis. G. Firmico: Nati subsidere caniculae, erunt
venatores, arenarii, parabularii, et qui sub conspectu populi in CAVEIS cum feris pugnent.
E Prudenzio:



Quid pulvis CAVEAE semper funebris et illa

Amphitheatralis spectacula tristia pompae?





Alle Vestali poi, che si portavano ad assistere ai gladiatorî spettacoli, rivolge queste
parole:



Inde ad consessum CAVEAE pudor almus et expers

Sanguinis et pietas.





Apuleio dice: Dies ecce muneri destinatus aderat, et ad conseptum CAVEAE, prosequente
populo, pompatico favore deducor. Tertulliano finalmente: si lectio recta est (dice Lipsio, loc.
cit., c. II) CAULAM etiam in libello De Spectaculis dixit, nove magis quam improprie: ceterum
qualia illa sunt quae nec oculus vidit, nec auris audivit? credo circo et omni stadio
gratiora. Ubi ea voce includit etiam Theatrum nisi sit legendum cavea.




48.  L’uso della voce gradatio per indicare il complesso dei gradi di un teatro non è
mio ma di Vitruvio, il quale, parlando del teatro (l. V, c. III), dice: Insuper fundamenta
lapideis et marmoreis copiis GRADATIONES ab substractione fieri debent. E al l. V, c. VI:
Tectum porticus quod futurum est in summa GRADATIONE cum scenae altitudine libramentum
perficiatur. Ora essendo il complesso dei gradi di un teatro e di un anfiteatro della stessa
natura, ho creduto di poter rettamente adoperare quella parola.




49.  Vitruv., l. V, c. III, (Praecinctiones) neque altiores quam quanta PRAECINCTIONIS
ITINERIS sit latitudo.




50.  Val. Max., V, 51.




51.  Suet., in Aug., c. XLIV.




52.  Cic., Phil. 2.




53.  Quint., l. VI, c. III.




54.  Cf. Martial., IV, 2; Cic., in Pison. Ap. Lips. Sat. I, 13.




55.  Quint., l. VI, c. II.




56.  Dio., l. LIX.




57.  Suet., c. XLIII. — Commissione ludorum quibus Theatrum Marcelli dedicabat, evenit
ut laxatis SELLAE CURULIS compagibus (Augustus) caderet supinus.




58.  Dio., l. IILX.




59.  L. I, Ep. 6.




60.  Leggesi in Dione che fra gli onori decretati a Giulio Cesare v’era: «Deinde ut
semper curuli sella sederet, esceptis ludis» (Dio., c. XLIIII). A quei tempi era dunque proibito
agli spettatori l’uso di dette sellae. Più tardi però si collocarono queste nei luoghi dei
pubblici spettacoli anche per onorare personaggi assenti, nonchè la memoria dei defunti
(v. Lips., De Amph. lib., c. XI). Tacito (2, 83) narrando del S. C. per le onoranze funebri a
Germanico dice: «honores decreti.... ut sedes curules sacerdotum augustalium locis, superque
eas querceae coronae statuerentur». — V. etiam il framm. epigr. VTIQVE etc.
(c. I. l. VI, 912).




61.  Nat. Quint., l. II, c. IX, ep. 90.




62.  Contr., l. V.




63.  Marziale usa la voce Diana per Venatio: Inter Caesareae discrimina saeva Dianae.
La caccia era pur dedicata a Giove, tanto Laziale quanto Stygio o Infernale. Del primo ce
ne parla Tertulliano (Apolog.): Ecce in illa religiosissima Aeneadarum urbe est Iupiter quidam,
quem ludis suis humano sanguine proluunt. Sed bestiariorum, inquitis, opinor hoc minus
quam hominum. — Ed altrove (Adv. Gnost.) dice: Sed enim Scytharum Dianam, Gallorum
Mercurium, Afrorum Saturnum, victima humana placari apud saeculum licuit. Et
Latio ad hodiernum Iovi media in urbe humanus sanguis ingustatur. F. Minuzio aggiunge:
Iupiter cum Hammon dicitur, habet cornua: et cum Capitolinus, tunc gerit fulmina, et cum
Latiaris cruore perfunditur. — Di Giove Stygio o infernale ce ne parla Prudenzio:



Quid pulvis Caveae semper funebris? et illa

Amphitheatralis spectacula tristia pompae?

Hae sunt deliciae IOVIS INFERNALIS, in istis

Arbiter obscuri placidus requescit Averni.





Il sullodato Minuzio dice pur anche: Hodieque a Romanis Latiaris Iupiter homicidio colitur,
et, quod Saturni filio dignum est, mali et noxii hominis sanguine saginatur. Per mali
et noxii uomini il Lipsio (loc. cit., c. IV) intende i bestiarî, appoggiato in Tertulliano, il
quale, come si è detto, opina che i bestiarî si debbano considerare minus quam homines.
Per quanto sembra, anche a Saturno facevasi prender parte alla tutela degli anfiteatrali spettacoli.
Lattanzio lo afferma, adducendo la sentenza di Sinnio Capitone: venationes et quae
vocantur munera Saturno attributa sunt: ludi scenici Libero: circenses Neptuno.




64.  Martem et Dianam utriusque ludi praesides novimus (Tert., De spect.). Lo conferma
Claudiano nel panegirico scritto pel consolato di Manlio Teodoro:



Amphitheatrali faveat Latonia pompae:

Audaces legat ipsa viros qui colla ferarum

Arte ligent, certoque premant venabula nisu.





Il Lipsio (De Amphith., c. IV) crede che, oltre agli spettacoli, anche l’anfiteatrale edificio
fosse dedicato a Diana; e dai versi del poeta cristiano:



Funditur humanus Latiari in munere sanguis

Confessusque ille spectantem solvit ad ARAM

Plutonis fera vota sui; quid sanctius ARA

Qua bibit egestum per mistica tela cruorem?





deduce che negli anfiteatri eravi eziandio l’ara. Dello stesso parere sono molti archeologi,
e fra essi il Guattani (Roma descritta ed ill., Tom. II, p. IX), il quale cita Giuseppe Fl.,
(Antich. Giud., l. XIX, c. II); il Venuti (Roma ant., part. I, p. 28); il Morcelli (de Stilo
inscript. lat. p. 101); ecc.




65.  Epist. ad Quint. fratrem, I, 9.




66.  Paolo Giuric. De legatis, I, 122.




67.  Dio., 54, 34; Tacito, Hist. II, 95.




68.  Mors Sciani ut quotannis venationibus celebraretur decrevit Senatus (Dio., 52, 12).




69.  Cf. De foro Caesaris (Dio., 43, 22); De templo Qirini ab Augusto dedicato, Dio., 51, 19;
Augusti a Calig. Dio., 59, 7. Huic pertinet inscriptio in thermis reperta pubblici iuris facta in
Mus. Borb. — Tom. II, relaz. degli scavi. Cf. c. I, l. IV, 1180.




70.  Dio., 44, 6. — Pro salute Caligulae Atanius secundus eques tamquam gladiatorem se
pugnaturum voverat (Suet., Cal. 27); Claudius proetoribus gladiatores dare vetuit nisi pro
ipsius salute (Dio., 69, 8). — Cfr. Inscript. apud Murat., 612, 3; 614, 4; — Pro salute domus
Augustae, Guarini, Fasti decemvirali, cet. p. 172, 7; Bull. dell’Istit. archeol. 1831, p. 12;
Gruter., p. 475, 3, c. I, l. IV, 1180.




71.  Suet., Nero 7.




72.  Abbiamo alcune iscrizioni pompeiane che ci rendono certi di questi editti.



1ª



A . SVETTI . CERTI



AEDILIS . FAMILIA . GLADIATORIA . PUGNABIT . POMPEIS

PR . K . IVNIAS . VENATIO . ET . VÉLA . ERUNT

OMNIBUS NERO     ERIBVS. FELICITER

                               (c. I, l. IV, n.º 1190).





2ª



PRO SALVTE



CAESARIS . AVGV ... LIB .. RVMQV

DEDICATIONEM . ARAE           CN       EI NIGIDI MA

FLAMI .... CAESARIS . AVGVSTI . PVG . POMPEIS SINE VLLA DILATATIONE

IIII . NON . IVL . VENATIO    VELA ERVNT

                               (c. I, l. IV, n.º 1180).





V. anche i numeri 1183, 1186, 1187, 1189 ecc., vol. IV, dello stesso C. I. L.



Oltre ai pubblici editti fissati sui muri, l’editor, il dì che precedeva lo spettacolo, faceva
circolare dei libelli, coi quali rendeva di pubblica notizia il numero ed i nomi dei gladiatores
e venatores. Quest’atto dicevasi pronuntiare munus. Suetonio (In Iulio) scrive: Munus
populo pronuntiavit in filiae memoriam. Dicevasi pur anche ostendere munus. Cicerone: Etsi
munus flagitare, quamvis quis ostenderit, ne populus quidem sol et nisi concitatus (Cfr. Lips.,
De Sat., l. II, c. XVIII). Se fra i gladiatori che doveano esibirsi alla pugna v’era qualcuno
famoso, il suo nome veniva accompagnato da una laudatoria (Trebon. Pollio, Claudio,
V. p. 361); e presentavasi eziandio il suo ritratto in atteggiamento di pugnare coll’avversario,
dipinto o lineato con carbone (Horat., Sat. II, 7, 95).




73.  Plinio, l. VIII.




74.  Loc. cit. — Nec praeter marmoris numidici ferarumque proventum aliud insigne.




75.  Epigram, CV, l. I.




76.  Mart., De spect., Epig. XIX, l. XXII; S. Cipr., Ep. CIII, ed altri.




77.  Claudiano, Secund. Cons. Stilichonis, v. 322 e segg.:



Haec laqueis innexa gemunt haec clausa feruntur

Ilignis domibus. Fabri nec tigna polire

Sufficiunt: rudibus fagis texuntur et ornis

Frondentes caveae. Ratibus pars ibat onustis

Per freta, per fluvios. Exanguis dextera torpet

Remigis, et propriam metuebat navita mercem.

Per terram pars ducta rotis, longeque morantur

Ordine plaustra vias, montani plena triumphi:

Et fera sollicitis vehitur captiva iuvencis,

Explebat quibus ante famem; quotiesque reflexi

Conspexere boves, pavidi temone recedunt.







78.  Simm. a Paterno, Lett. LXV: Quadragesimae portorium sive vectigal non recte poscitur
a senatoribus candidatis.... Quaeso igitur ut humanitatem.... nostri ordinis editoribus
dignanter impertias, et ursorum transvectionem cupiditati mancipium subtrahas.




79.  Loc. cit.




80.  Monum. dell’Ist. di corrisp. archeol. 1842.




81.  Simm., Epist. XIX, l. X: Plures de Dalmatia ursos in apparatum domus nostrae
proxime venturos fides asserit nunciorum: quorum subvectionem dispositis vehiculis etiam privatim
debemus instruere.




82.  Horus., l. XII; Sen., de ira.




83.  Apuleio, Met. l. IV.




84.  Gellio, Noct. attic.




85.  Murat., p. 654, I; Vop., Prob. 19.




86.  Procop., Guerra Gotica, l. I, c. XXII.




87.  La lapide dice:



PRO S . IMP . M . ANTONII . GORDIANI . PII

FELICIS AVG . ET TRANQVILLINAE SABI

NAE AVG . VENATORES IMMVNES . CVM CV

STODE . VIVARI . PONT . VERVS . MIL . COH .

VI PRAE . CAMPANIVS VERAX . MIL . COH . VI

PR . FVSCIVS . CRESCENTIO ORD . CVSTOS

VIVARI . COHH . PRAETT . ET VRBB .

DIANA AVG . D . S . EX . V . P .

DEDICATA XII . KAL . NOV .

IMP . D . N . GORDIANO . AVG . ET PONPEIANO . COS .

                                   (c. I, l. VI, 130).







88.  Elephanti et tauri, Mart. in Amphith. 17. rhinoceros et tauros, 9; et ursus 19.




89.  L. I, epig. XV, XXIII, XLII, et LXXXVI.




90.  Mart., Epig., XV, XXIII: XLII et LXXXVI.




91.  Elephas introductus in theatrum, in summum eius fornicem conscendit, atque inde
vehens hominem in fune ambulavit. — Xiph. e Dione, p. 511. Basileae apud Ioannem Oporinum. — Cf.
L’Italia descritta e dipinta. Tomo III, p. 65. Roma.




92.  Talvolta i venatores indossavano galea, scudo e lorica. Cf. Sante Bartoli, Pitt. ant. delle
grotte di Roma, II, 27, 28. Cf. la moneta in cui è rappresentata la venatio e col nome di L. Regolo, ecc.




93.  Mart., loc. cit., VII. — Cassiodoro tratta diffusamente di queste lotte: ecco le sue
parole: «Primus fragili ligno confisus currit ad ora belluarum, et illud, quod cupit evadere
magno impetu videtur appetere. Pari in se cursu festinat et praedator et praeda, nec alter
tutus esse potest, nisi huic, quem evitare cupit, occurrerit. Tunc in aëre saltu corporis elevato
quasi vestes levissimae supinata membra iaciuntur, et quidam arcus corporeus supra
belluam libratus, dum moras descendi facit, sub ipso velocitas ferina descendit. Sic accidit
ut ille magis possit mitior videri, qui probatur illudi. Alter angulis in quadriferia mundi
distributione compositis rotabili facilitate praesumens non discedendo fugit, non se longius
faciendo discedit; sequitur insequentem, poplitibus se reddens proximum, ut ora vitet ursorum.
Ille in tenuem regulam ventre suspensus irritat exitialem feram. Alter se gestibili muro
cannarum contra saevissimum animal ericii exemplo receptatus includit . . . . . sic iste consutili
crate praecinctus munitior redditur fragilitate cannarum. Alter labenti rota feris offertur
eadem alter erigitur, ut periculis auferatur. Alii tribus, ut ita dixerim, dispositis ostialis,
paratam in se rabiem provocare praesumunt, in patenti area cancellonis se fortibus occulentes,
modo facies, modo terga monstrantes, ut mirum sit evadere, quos ita respicis per
leonum ungues dentesque volitare». Cass., Variar., 42.




94.  Cf. Suet., Claud. 34; Ovid., Metam., XI, 26; Sen., ad Lucil. 8; Cf. etiam Bulenger,
De venat. circi.




95.  Lib. II, Epig. LXXV.




96.  Cassiodoro fa menzione delle cacce date nell’anfiteatro Flavio l’anno 519 e 523 dell’era
volgare, gli ultimi che siano ricordati nella storia. — V. Nibby, Roma nel 1839, parte
ant., p. 389.




97.  Omero, Iliad. 23, 175, 176.




98.  Tito Livio, VII, 15. Cf. Aen., l. XI, v. 81 et segg.




99.  Tert., de spect. XII.




100.  Serv., ad Virg. Aen. X, 519: Sane mos erat in sepulchris virorum fortium captivos
necari, quod postquam crudele visum est, placuit gladiatores ante sepulchra dimicare, qui a
bustis bustuarii dicti sunt.




101.  Gladiatorum munus primum Romae datum est in Foro Boario Ap. Claudio, M. Fulvio
coss. — Dederunt M. et D. Bruti funebrii memoria patris cineres honorando (Val. Mass., l. II,
c. V; T. Livio, Ep. l. XVI.)




102.  In origine, come è noto, gli spettacoli gladiatorî erano privati. Divenuti pubblici,
si eseguirono nei fori, nei circhi, nei teatri, ecc.: e finalmente negli anfiteatri, i quali come
si disse, sono, per ragion di età, gli ultimi edificati pei pubblici spettacoli.




103.  Invaghiti, senza dubbio, dalla gloria passeggiera di vedersi applauditi dagli innumerevoli
spettatori. Questa gloria effimera, non poche volte, chiamò nel numero dei gladiatori
anche, come dicemmo, uomini liberi, senatori, patrizî, magistrati, e finanche qualche
donna; e, finalmente, pure qualche imperatore, come, per es., Commodo.





104.  I gladiatori volontarî venivano sottoposti ad un giuramento speciale, col quale s’obbligavano
di obbedire al loro padrone, ancorchè questi ordinasse la loro uccisione. Una formola
di questo giuramento la trovo nel Satyricon (cap. CXVII) di Petronio. Eccola: «Uri,
vinciri, verberari, ferroque necari, et quidquid aliud Eumolpus iussisset, tamquam legitimi
gladiatores, domino corpora, animisque religiosissime addicimus».




105.  Suet., Iul. 26; Cic., pro Roscio Amer. 40; Iuv., VI, 16; XI, 8. I lanistae facevano
esercitare i loro discepoli (familiae di gladiatori. Suet., Aug. 42) con spade lignee (rudes).
Suet., Calig. 32, 54.




106.  Serv., ad Virg. Aen. X, 519. — L’Henzen dice che tutti i gladiatori che pugnavano
ad sepulchra si chiamarono bustuarii; loc. cit., p. II.




107.  In Roma i principali collegî gladiatorî erano: il Matutinus, il Gallicus, il Dacicus,
ed il Magnus. Di quest’ultimo ludus si conserva il disegno nella pianta marmorea di Roma,
che trovasi in Campidoglio. V. Canina, Arch. Rom., Tav. CXXXIV.




108.  L. VII, Epist. XIV.




109.  Quest’atto, come è noto, i latini lo denotavano colla frase proponere, pronunciare,
ostendere munus.




110.  Componebat, comparabat, committebat gladiatores.




111.  Cic., De orat. 11, 78, 80; Ovid., Ars Am. III, 515. Sen., Ep. 117.




112.  Di qui, a quanto pare, nacque la voce battaglia.




113.  Ed allora i gladiatori si dicevano Catervarii. Suet., Cal. 30.




114.  Ulpiano fa distinzione fra i gladiatori condannati ad gladium, e fra quelli condannati
ad ludum. «Nam, dice, ad gladium dannati, confestim consumuntur, vel certe intra
annum debent consumi; enimvero qui in ludum damnantur, non utique consumuntur, sed etiam
pilleari et rudem accipere possunt post intervallum. Siquidem post QUINQUENNIUM pilleari:
post TRIENNIUM autem rudem induere iis permittere». I Rudiarii (ossia i gladiatori che avevano
riacquistato la libertà) non tornavano a pugnare nisi pretio aut sponte inducti; ed eran
soliti di consacrare le loro armi (e talvolta anche i premî) a Ercole gymnasiorum deo.




115.  Xiphil., LXXII, 19. — A questa classe di gladiatori apparteneva Commodo, il quale
si vantava di essere il primo fra i secutores, e di aver ucciso molti reziarî (Lampr., in Comm. XV).




116.  Isid., Orig. XVIII, 52; Cf. Artemid. Oneicr. II, 33.




117.  Iuv., VIII, 210; Suet., Calig. 30.




118.  Is., Or. XVIII, 57. — Probabilmente l’uso della rete ebbe origine dal fatto di Pittaco,
del quale parlano Laerzio (l. I) e Strabone (l. XXIII). Essendo Pittaco capitano dei Mitilenei
combattè col capitano degli Ateniesi in figura di pescatore; e, dopo aver avvolto l’avversario
nella rete che seco avea portata nascosta, lo ferì col tridente e col coltello. In un medaglione
di Gordiano Pio, illustrato dal Bonarroti, si ha l’effigie di un reziario che tira a sè
il competitore, il quale ha il capo avvolto in una rete. Questo stesso s’osserva in un bassorilievo
affisso presso la tomba di Cecilia Metella.




119.  Terribile era il gladiatore Ermete, ricordato da Marziale. Costui pugnava in tre diversi
modi: all’uso, cioè, dei Sanniti, dei Reziarî, degli Andabati; e non avea bisogno di
suppositizi, ossia di gladiatori che supplissero a lui stanco o ferito (Mart. lib. V, Epig. LII).
Il tridente era un’arme micidialissima. Una volta cinque reziarî restarono soccombenti ad altrettanti
secutori, ma al momento di esser trafitti, uno di essi, ripreso il tridente, uccise con
questo tutti i vincitori. Lo stesso Caligola deplorò la fierezza di quell’atto (Suet., Cal. 30).
Ad Arnobio, quando vedeva l’immagine di Nettuno col tridente in mano, sembrava di vedere
un gladiatore (l. 6).




120.  Sen., Q. N. IV, 1.




121.  Un esempio l’abbiamo in una lampada figulina illustrata dal Rich. (Dictionary of
Roman and Greek antiquities. London 1860, v. Thrax.).




122.  Retiarii, dice l’Henzen, committebantur cum omnibus... gladiatoribus, praeter Threcem,
de cuius certamine contra eum certe mihi notum non est. Cf. Explicatio Musivi in villa
Burgh. asserv., Parte II.




123.  Cic., Sent. 64.




124.  Mart., VIII, 24.




125.  Tertulliano ci parla di questa spugna: «poterit et de misericordia moveri defixus
in morsus ursorum et spongias retiariorum» (De Spect., lib. c. X, De munere). Questo passo,
dice il Maffei (loc. cit., pag. 147) «indica, che ne’ reziarî così chiamavasi qualche arme da
offesa, non da difesa;.... leggo moneri e non moveri, com’hanno le stampe.....
perchè non fa senso. Ora una coperta del petto non sarebbe tanto a pietà opposta nè ben
corrisponderebbe al morso degli orsi. I reziarî inoltre combatteano senza armatura, ed in
tunica, e senza ascondere in celata la fronte come si legge in Giovenale (Sat. 8). Potea darsi
per certa somiglianza alla rete, e poteva alla corta spada ancora, forse perchè il suo manico
traforato fosse e lavorato a guisa di spugna. Inclino a credere questo per quel motto d’Augusto
riferito da Suetonio (c. 26): Aiacem suum in spongiam incubuisse. Era questa una
tragedia da lui cominciata, che non riuscendogli a suo modo, l’annullò cancellandola, al quale
ufizio serviva presso gli antichi la spugna. Ma fredda facezia sarebbe stata quella d’Augusto,
intendendo semplicemente, come Casaubono e tutti gli altri hanno fatto (fra i moderni
V. Manuale della letteratura latina, G. Vitelli e G. Mazzoni, p. 301. Editore Barbera, 1907)
senza che doppio senso potesse avere quella voce, l’istrumento da cancellare, per cui dovesse
acquistar grazia tal detto. Parmi però potersene ricavar con certezza ch’anco alcune armi da
punta portasse il nome di spugna, per lo che si venisse ad intendere, aver la tragedia avuto
simil fine ad Aiace stesso che si diede la morte abbandonandosi sopra una spada».




126.  Giov., VI, 256. Queste particolarità si riscontrano anche in un bassorilievo di stucco,
rinvenuto in Pompei ed illustrato dal Mazois.




127.  Tito Livio, IX, 40.




128.  Varrone L., l. V, 142.




129.  Ecco quanto l’Henzen, (Expl. Musivi etc. Tip. della Rev. Cam. Apost., 1852, p. II)
scrive relativamente ai velites o provocatores: «De velitibus ac provocatoribus Maffei sententiam
sequendam esse putaverim, quippe qui pro iisdem fere eos habeat. Velitum pugna
erat ut ultro citoque tela obiectarent (Isid., Orig. XIII, 54): et quum in re militari velites ad
proelia incipienda adhiberentur, eundem in arena eorum usum fuisse probabile est, qua cum
dimicandi ratione optime congruit provocatorum nomen. Quod praeterea Artemidorus (Oneicron,
II, 33), ubi emendatio vocabuli προβακτωρ in προβοκάτωρ certissima est, dicit significari
somnio de provocatore, coniugem εὔμορφον μὲν καὶ χαρίεσσαν, λαμυράν δὲ καὶ ἒρωτικήν, ad eandem
certaminis rationem spectare videtur, quae varia erat, spectantibus vero gratior quam reliquae
(Isid., Orig. XVIII, 54). Levem certe armaturam provocatorum quoque fuisse iam Ciceronis
loco apparet, qui Clodium narrat servos ex ergastulis emptos, sortito alios samnites, alios
provocatores fecisse, ita puto, duo genera maxime diversa indicans, ut hominis negligentiam
ac levitatem eo severius perstringeret. Nomine provocatoris loco, quod apud Ciceronem legitur
ceterae inscriptiones omnes nihil nisi PROVOK (Orell. 2508) vel PROV (Orell. 2566, ex
Marin inscript. Alb. p. 12) exhibent. Velites inter gladiatores, fuisse negavit Fabr. inscript. 203,
p. 39: Vel. velarios interpretatus sed velarii ipsi non erant gladiatores sed milites plerunque
navales (Lamp. Comm. 15), neque eos inter gladiatores recenseri credere possum. Praeterea
habemus Isidori testimonium haud dubium, et si recte emendaverit Rigaltius (in notis
ad Artemid. Oneicr. II, 38); ibi quoque pro vocabulo ὀρβήλος, quod nullum est, οὐήλης
legimus».




130.  Giov., Iorn. c. II; Cic., ad Georg. l. III. In un’iscrizione si legge: assidarium.
V. Muratori, 613, 3.




131.  Un esempio degli Andabatae l’abbiamo nel monumento di Scauro. Cf. Henzen, loc. cit.
L’Andabata usava l’hasta e la parma rotunda. Portava un elmo dorato (Isid., Orig. XVIII, 50),
senza apertura nella visiera (Hieron., ad Iov. I, 36).




132.  Se ne fa menzione da Artemidoro (Oneic. II, 33) e nell’iscrizione 603, 3 riportata
dal Muratori. Dymachaeri sono queste due statue del Museo Borbonico rappresentanti due
uomini morenti, che impugnano una spada per mano.




133.  I gladiatores fiscales si chiamarono anche Caesariani; e poichè eran essi «eximii
viribus, arte, ornatu (Lips., Sat., l. II, p. 959) e spesso il popolo domandava agli Imperatori
il favore di vederli combattere nell’arena, furon detti eziandio Postulaticii. Seneca (Epist. VII)
scrisse: «Hos plerique ordinariis et postulaticiis paribus praeferunt».




134.  Seneca, Epist. ad Lucil. 8; cf. 96; Tert., Apol. 15. — Dione Cassio biasima quegli
inumani spettatori, i quali mentre pranzavano, summo studio, assistevano a quella orrenda
carneficina. Dio., 60; Suet., 34.




135.  V’era pur anche una classe di gladiatori detta Catervarii, «a modo pugnae, scilicet
cum non singuli cum singulis, ut moris, sed confusi mixtique pugnant per catervas» (Lips., Saturn.
Serm. l. II, p. 960). In Giuseppe Flavio (De Antiq. l. VII) leggiamo: che Tito «Multis
e captivis illic consumpti, aliis bestiis obiecti, alii catervatim, et plures, more hostium, depugnare
inter se iussit». Questo spettacolo fu dato da Tito in Cesarea.



I Pegmares (Pegmatici o Pegmatarii, come più piace chiamarli) erano quei gladiatori i
quali «pegmatis impositi depugnabant» (Lips., loc. cit.). Suetonio dice: Gladiatorio munere
reductis interdum flagrantissimo Sole velis, emitti quenquam vetabat, remotoque ordinario apparatu,
rapidis feris vilissimos senioque confectos, gladiatores quoque PEGMARES, patreffamiliarum
notos, sed insignes debilitate aliqua corporis subiiciebat» (Suet., in Calig. XVI). Il
Lipsio (loc. cit.) crede doversi leggere «gladiatoribus quoque pegmares», in questo senso:
«Rabidis feris bestiarios viles, invalidosque: et gladiatoribus operas pegmares fabrosque subiiciebat».
Secondo altri avrebbero preso questo nome da pegma, specie di torre, che veniva
eretta nel mezzo dell’Anfiteatro. La sommità della torre sarebbe stata ricoperta di scudi, elmi
ed armi, da darsi in premio ai vincitori. I gladiatori, divisi in due schiere, dovevano chi attaccare
e chi difendere la torre. Sarebbe stata una rappresentazione dell’assalto ad una fortezza.




136.  Cod. Teodos., Lib. XV. Tit. XII; l. 1; Quapropter, qui omnino gladiatores esse prohibemus;
eos qui forte delictorum caussa hanc conditionem, atque sententiam mereri consueverant,
metallo magis facies inservire, ut sine sanguine suorum scelerum paenas agnoscant.




137.  Conf., VIII.




138.  Contra Symm., l. I, v. 379 e segg.




139.  Lib. V, cap. XXVI.




140.  A. 403, secondo Tillemont, 404 secondo altri.




141.  V. nota quasi alla fine del Capitolo IV, Parte I, di questo lavoro. — V’ha chi crede
che questo monaco di nome Telemaco sia quello stesso che dal Martirologio Romano (v. I Ian.
colle note del Baronio) vien detto Almachio. Tillemont (Empereurs, Honoré, art. 20, p. 533 sgg.)
fa queste osservazioni: «Il est difficile de ne pas reconnaître que tout ce qu’on dit de s. Almaque
est ou faux ou très altéré».




142.  Nei Cataloghi s’aggiunge il Castrense, ma questo, come vedremo nella PARTE IV,
Quest. 3ª, fu un anfiteatro privato, non destinato, cioè, ai pubblici spettacoli.




143.  Parvum lapideum condidit. Isid.




144.  Cf. PARTE IV. Quest. 3ª.




145.  Dio., p. 709. Ed. Leunel.




146.  Verona illust., Parte IV, l. I, p. 50. Verona MDCCXXXI.




147.  Suet., in Vesp. c. IX.




148.  «Struxit autem Vespasianus in consulato suo octavo: idest, vix biennio, ante vitae
finem» (Lips., De Amphith., c. VI). Vespasiano morì l’anno 79 d. C.




149.  I trionfi della Guerra Giudaica furono celebrati colla dedicazione del vicino Arco di
Tito, sulla Via Sacra (Cass., Variar. l. V, epist. XLII).




150.  Suet., in Vesp. c. IX.




151.  Varr., de L. Lat., l. IV, c. VIII. — V. Guattani, Tom. II, p. 3.




152.  Suet., in Ner. 31. Stagnum maris instar circumseptum aedificiis ad urbium speciem.




153.  Epig. 2.




154.  Facevan capo a questo centralissimo luogo, oltre al Vico Sandalario, le tre celebri
e frequentate vie: la Saburra, la Salaria e la Trionfale detta anche Nuova perchè rinnovata
da Caracalla, allorchè edificò le Terme.




155.  Mercurio volante, p. 153.




156.  De Bello lud., l. VII, c. XXIV (Coloniae Alobrog. MDCXI. Ex Typ. Iacobi Stoer).




157.  Loc. cit., l. VII, c. XVI.




158.  Non è però improbabile che vi lavorassero, attesa la grandiosità dell’opera ed il
tempo, relativamente breve, in cui fu portata a compimento, molte migliaia di schiavi; ma non
è possibile assicurarne, come fa il Rossino, il numero preciso e, molto meno, accertare che
essi fossero tutti Ebrei.




159.  Vix biennio. Cf. Lips., loc. cit.




160.  Chronicon A. 334. A tribus gradibus patris sui duos adiecit. (Cf. Frick, Chronica minora,
Lips. 1892. Vol. I, p. 116).




161.  Lips., (loc. cit.) dice a questo proposito: «non male S. Rufus ambigue inscripsit,
Flavii Amphitheatrum, etsi fama et vulgus Tito magis adiudicavit: sive favore quodam in
illum, sive potius ex romano ritu, quo receptum opera censeri a dedicante».




162.  Frick, loc. cit. p. 117: — Domitianus Imp...... Amphitheatrum usque ad clypea.




163.  Bull. della Comm. arch. comun. di Roma, p. 272 e sgg. Anno VIII, serie seconda, 1880.
Sui loca adsignata in amphitheatro ai fratelli Arvali, nella prima assegnazione dell’anno 80
fatta da Tito, abbiamo uno splendido documento negli atti del Collegio dell’anno medesimo.
V. Marini, Arvali p. 224; Canina, Edif. 3, 26; Hübner, Ann. Inst. 1856, 62 sg.; Mommsen, Ann.
Inst. 1859, 125; Henzen, Arv., p. 106 et sg.; C. I. L. VI, p. 506. — Ecco l’importantissimo
documento, inciso, disgraziatamente, da uno scalpellino idiota o poco meno:







164.  Vitruv., De arch., l. IV, c. V, 12: Sunt autem, quae iisdem columnis imponuntur
capitulorum genera, variis vocabulis nominata: quorum nec proprietates symmetriarum, nec
columnarum genus aliud nominare possumus, sed ipsorum vocabula traducta et commutata
ea Corinthiis et pulvinatis et Doricis videmus, quorum symmetriae sunt in novarum scalpturarum
translatae subtilitatem.




165.  L’Arco trionfale di Tito sulla Via Sacra. V. Nibby, Roma Ant. Part. I, p. 295.




166.  Nell’interno dell’Anfiteatro si veggono tuttora 26 capitelli di quest’ordine. Essi sono
semplici, senza intagli, ma di discreta proporzione e di una ben intesa esecuzione. E se alcune
parti secondarie di questi capitelli furono lasciate in abbozzo, fu senza dubbio in considerazione
della grande altezza in cui si dovean collocare, e della vastità dell’edificio. Presento
al lettore la riproduzione di un capitello tratta dalla fotografia che io stesso ho fatto
fare. (Vedi Fig. 1ª).




167.  E qui sorge una difficoltà. Uno dei capitelli marmorei del colonnato del sommo meniano
è ricavato da un blocco di marmo che ha incisi i residui di un’iscrizione monumentale.
Come spiegare questo fatto? — I restauri ingenti fatti da Eliogabalo e da Severo
Alessandro nell’ultimo piano dell’Anfiteatro (ove la parete di travertini è internamente rivestita
di una cortina laterizia dell’epoca di quei Cesari) mi pare possano far dileguare questa
difficoltà. In quella vasta riparazione (resa necessaria dai danni causati dall’incendio
del 217), alcuni dei capitelli furono certamente rinnovati. D’altra parte, l’uso comune in
quell’epoca, di adoperare pietre appartenute ad altri edifizî, è a tutti noto; e il timpano, a
mo’ d’esempio, del Portico d’Ottavia, nonchè alcuni punti della muraglia di travertini dell’ultimo
piano dello stesso Anfiteatro Flavio ce ne sono una prova patente. — D’altronde
quel capitello, coi residui della monumentale iscrizione, potrebbe anch’essere dell’epoca Domizianea;
giacchè una parte dei materiali appartenuti ai distrutti edificî neroniani furono
senza dubbio adoperati nell’edificazione dell’Anfiteatro. — Il frammento d’iscrizione rimasto
sulla faccia superiore del capitello, ha (tra le poche parole tronche) queste tre lettere: NER
(Nero?). Generalmente si supplisce NER (vae?). V. Lanc., loc. cit., p. 217; c. I, l. VI,
part. 4ª, n. 32255. Ma del resto si presta pur anche al supplemento da me proposto. Vicino
a questo capitello ve n’è un altro con quattro testine rappresentanti Medusa.




168.  Nell’anno 80 d. C., Tito occupava il consolato per l’ottava volta, insieme a Domiziano,
il quale era console per la settima volta.




169.  De Spect., Epig. I.




170.  Loc. cit. Epig. III.




171.  Suet., in Tito c. VII: Amphitheatro dedicato, thermisque iuxta celeriter extructis,
munus edidit apparatissimum, largissimumque. Dedit et navale praelium in veteri naumachia;
ibidem et gladiatores: atque uno die quinque millia omne genus ferarum.




172.  Noi tratteremo questa questione nella Parte IV, Quest. I.




173.  Chron.




174.  Ecco come ragiona Nolli: «L’arena, nel suo maggior diametro, era lunga palmi
architettonici 450 per 305. Tutta l’area dell’arena sarebbe 107,795 palmi quadrati; e sulla
supposizione che il sito occupato da un orso o leone o tigre ben grande sia di palmi quadrati
16, l’arena risulterebbe capace di 6737 fiere. Ma poichè non tutte le fiere hanno la
stessa grandezza, così, calcolando a ciascuna fiera 10 palmi quadr., l’arena sarebbe capace
di 10,779 fiere. — Il numero dunque di 5000 esposte da Tito, e di 9000 esposte da Probo,
non è esagerato. Ma, s’intenda, non per farle giuocare tutte uno die nell’Anfiteatro, ma
per mostrarle tutte UNO DIE al popolo». (Cf. Marangoni, Anf. Fl. p. 50).




175.  Dio., l. XVI, 25, Trad. del Bossi, Milano 1823.




176.  Il Casaubono corresse il testo di Sifilino, sostituendo alle gru, «Γεράνοις», i germani,
«Γερμανος». — Il Reimaro si oppose a questa correzione. — Il Gori (Memorie storiche
ecc., Roma 1875), ed altri dicono che, come è favoloso il combattimento delle gru coi
pigmei, così è inconcepibile che quelle combattessero fra di loro.




177.  Detto Nemus Caesarum.




178.  ἐφ’ ἑκατον ἡμἐρας ἑγἐνετο.




179.  La Mèta Sudante era una «fontana celebre, esistente in Roma prima dell’Anfiteatro
Flavio» (Nibby, Del Foro Rom. p. 245). In Seneca leggiamo: Essedas transcurrentes pono,
et fabrum inquilinum, et serrarium vicinum, aut hunc, qui ad Metam Sudantem tubas experimur
et tibias; nec cantat sed exclamat (Ep. LVII). «Domiziano, prosegue il Nibby (loc. cit.)
la ristabilì, forse perchè Nerone l’aveva distrutta, e questa seconda Mèta Sudante fu assai
bella e decorata».




180.  Cf. Nibby, loc. cit., p. 402.




181.  Loc. cit., p. 43.




182.  Roma descritta ed illustrata, Tom. II, p. 5.




183.  Del Foro Romano, p. 239: «Tra il numero XXXVIII e XXXVIIII è l’ingresso
imperiale, quindi l’arco ivi è più grande degli altri (?) e non ha numero.... Questo luogo,
riservato alla famiglia imperiale, si trova affatto separato dal resto, e forse quest’ingresso
era più decorato degli altri, e v’ha chi suppone che di là cominciasse un portico di colonne
che andava a finire al palazzo di Tito sull’Esquilie; ma di ciò non può darsi altra prova, se
non che negli ultimi scavi si sono in questo luogo trovati frammenti di colonne scanalate di
marmo frigio, che ivi ancora si veggono, e sopra l’arco manca il cornicione con tutti gli
ornati, e nelle medaglie si vede indicato un tal portico».




184.  Maffei, loc. cit., l. I, p. 45.




185.  Id., ibid., p. 45.




186.  Id., ibid., p. 45.




187.  Nibby, Del Foro Romano, p. 245.




188.  Cf. Charisius, I, 73: «Titus ut lupus. Thermas Titinas, ut pelles lupinas non dicimus,
sed Titianas».




189.  V. la nota verso la fine del Capitolo I, Parte II, di questo lavoro.




190.  Cohen, II ediz., Titus, Vol. I, p. 461, n. 400.




191.  Id., Ibid., n. 399.




192.  Roma antica I, 403.




193.  Archit. Numism. or, architectural models of classic antiquity, London 1859 n. 79,
pag. 294.




194.  Vol. III, pag. 340.




195.  F. Gori, Mem. storiche, i giuochi ecc. Roma 1875.




196.  «Bull. della Ist.» 1861, p. 33.




197.  La medaglia illustrata dal Donaldson e da lui detta grande bronzo, conservasi nel
Museo Britannico.




198.  V. Maffei, loc. cit., Tav. I.




199.  Nell’anno 80 di C. furono battute altre medaglie, come ad es., quella in cui è rappresentato
Vespasiano in quadriga e recante (nel dritto) l’iscrizione: DIVO AVG. VESP.
S. P. Q. R. (Cf. Cohen, loc. cit.); ma poichè non è certo che siano commemorative, tralascio
di riportarle.




200.  Variar. l. V, Epist. XLII: Hoc Titi potentia principalis divitiarum profuso flumine
cogitavit aedificium fieri, unde caput urbium potuisset etc.




201.  Voyage en Italie, Paris 1801, p. 385 e sgg.




202.  «Bull. Comm.» loc cit. p. 215.




203.  «Ann. dell’Ist.» 1850, p. 68-71, Tav. XII.




204.  Il Guattani (Roma descritta ed illustrata. Tom. II, pag. 3) si domanda: «Perchè
non dare agli anfiteatri una forma perfettamente sferica? Due, a mio credere, prosegue egli,
ne furono le ragioni. Una la trovo nel vantaggio di accorciare la visuale degli spettatori, in
guisa che, o empiendosi l’anfiteatro la maggior parte, o non empiendosi tutto, il popolo
vedeva più comodamente lo spettacolo; tanto più che essendovi la necessità di coprirlo,
illanguidivasi necessariamente la luce. Inoltre la forma elittica riesce appunto più facile a
coprirsi, restando la lunghezza del maggior numero delle tele e delle gomene dalla linea
circolare interiore all’esteriore più corta».




205.  Amm., l. XVI, c. XVI, scrisse: Amphitheatri molem solidatam lapidis tiburtini compage,
ad cuius summitatem aegre visio humana conscendit. — Non v’ha dubbio che la venerabile
mole dei Flavî, veduta da vicino e dal piano antico, sia sommamente imponente.




206.  Cinque di questi cippi furono scoperti nel 1895 all’Est dell’Anfiteatro, di contro alle
arcate XXIII, XXIIII e XXV («Bull. Comm.» 1895, n. 3, p. 117 e segg.).




207.  Verona illust. p. 186.




208.  Questi stucchi furono disegnati da Giovanni da Udine ed incisi nella Raccolta di
De-Crosat. (Vasari, Vita de’ Pittori p. 30, part. 3, q. 2).




209.  Dalle medaglie apparisce che su gli archi che trovavansi nei grandi ingressi v’erano
delle quadrighe. Il Guattani (loc. cit. Tom. II, p. 5), invece scrive: «Nella parte settentrionale
verso l’Esquilino, fra gli archi corrispondenti al mezzo dell’ovale, ve n’è uno che
non ha numero fra il XXXV e il XXXVIII (?). Ivi da un capitello all’altro delle colonne,
manca tutto il cornicione sino al piano del portico superiore. Tal mancanza indica a maraviglia
l’attacco di un ponte che dava il passaggio all’Imperatore dal suo palazzo e terme
sull’Esquilie all’Anfiteatro». A p. 16 (nota) il Guattani principia a dubitare di questa
sua asserzione, e scrive: «Questa quadriga non si vede affatto (?) in nessuna medaglia a
mia notizia; bensì impresso in tutte, e chiarissimamente visibile in quella di Gordiano, sta
l’attacco del ponte, seppure, in vece di ponte non fosse un vestibolo dell’Anfiteatro». È evidente
che al Guattani non eran note le medaglie di Domiziano, ecc.





210.  Loc. cit. pag. 424.




211.  Opusc. De Amphith.




212.  Roma alla fine del mondo antico, p. 174.




213.  Roma ant. Tom. I, p. 425.




214.  Domitianus Imp.... Amphitheatrum usque ad clypea.




215.  Tac., Ann. 2, 83; Suet., Calig. 16; Dom. 23. — Trebell., Claud. Goth. 3; Liv., 25, 39;
35, 10; c. I, l. XIV, 2794.




216.  C. I, l. XI, 6481 — c. I, l. XIV, 2410.




217.  C. I, l. V, 1829 — c. I, l. IX, 5177 — Ib., XIV, 2215.




218.  V. P. Grisar, Roma alla fine del mondo antico, p. 174, Roma 1908.




219.  Loc. cit., p. 222.




220.  Nella descrizione che faremo dell’interno dell’Anfiteatro, vedremo che cosa fosse
il velario, e come fosse disposto.




221.  Loc. cit., pag. 425.




222.  Almeno in gran parte.




223.  Memorie storiche del Colosseo, p. 124, Roma 1875.




224.  L. I.




225.  Agro Romano, p. 162.




226.  Vestigia e rarità di Roma, p. 39.




227.  Arch. l. II, c. VIII.




228.  Altre opinioni sull’origine di questi buchi, non credo necessario riportarle perchè
del tutto inammissibili.




229.  Cassiod., Variar. l. III, 31.




230.  Rom. istit., l. III, c. V, p. 261.




231.  Antiq. Rom., l. III, c. XII.




232.  Roma ricerc. nel suo sito.




233.  Loc. cit., p. 412.




234.  Ap. Winckelmann, p. 496 e sgg.




235.  Cicerone, in Ant. Philip. 9 ed in Pison. c. 38, n. 93; Paolo, l. Si statua, 27, ff. De
iniur.; Ulpiano, l. Si sepulchrum, 2, ff. De sepulcri viol.




236.  Scevola, l. Cuiusque 4 § Hoc crimen, ff. ad leg. Jul. Maiest.; Masciano, l. Non contrahit,
5; Venuleio, l. Qui statuas, 6.




237.  Ulpiano, l. Raetor. ait. 3 ff. De sep. viol.; Paolo, l. ult. cod.




238.  V. il Kirchmann, De funer. Rom. lib. 3, c. 14.




239.  Scevola, l. Medico 40. Cf. Mulier 2, ff. De auro, arg. etc.




240.  L. XXVII, c. III.




241.  Prefetto di Roma nell’anno 367.




242.  L. XV, tit. I, leg. 37.




243.  S. Girolamo, Epist. 1-7, ad Principiam virg. op. Tom. I, col. 954, n. 13.




244.  Cassiod., l. II, epist. 7.




245.  Dico deputare e non creare, perchè pare dalla formola che già vi fosse prima. La
formola d’investitura, che a tal uopo fu spedita a quel magistrato, ce l’ha conservata Cassiodoro,
lib. 7, form. 13.




246.  Come pure nell’anfiteatro di Verona, in quello di Pola, Nîmes, etc.




247.  Loc. cit., l. II, p. 195.




248.  I perni di solo ferro, come è noto, non sono di lunga durata, ma presa questa precauzione,
rivestendoli cioè di piombo, questo li preserva dalla ruggine, e così dànno un ottimo
risultato. Prima di mettere una pietra sopra l’altra, lasciavano abilmente nella pietra
di sotto un piccolo canale, per potervi infondere il piombo e saldare il perno.




249.  Ap. Winckelmann, Tom. XI, p. 494. Prato MDCCCXXXII




250.  V. A. Musato, De gest. Henr. VII Imp. l. 8, rubr. 4, col. 455; la vita di Cola di
Rienzo l. II, c. XIV. Presso il Murat., Ant. med. aevi, Tom. II, col. 1867; l’Infessura dell’anno
1404; presso l’Eccardo, Tom. II, col. 1867; e presso il suddetto Murat., Tom. III,
part. 2, col. 1116.




251.  Vedi Tav. II.




252.  Gori, loc. cit., p. 125




253.  Cf. Parte III, c. V.




254.  Prima che l’arena venisse trasformata, l’ipogeo, come in breve vedremo, riceveva
luce in altro modo.




255.  Cf. Lips., De Amph., c. III.




256.  Plinio, H. N. l. XXXVI: Invenere et alium usum (SPECULARIS LAPIDIS) in ramentis
quoque Circum Maximum ludis circensibus sternendi, ut sit in commendatione candor.




257.  Suet., in Calig. XVIII: Edidit et circenses.... et quosdam praecipuos, minio et chrysocolla
constrato circo. Plinio (Hist. Nat. l. XXXIII) scrive: Visumque iam est Neronis principis
spectaculis arenam Circi chrysocolla sterni, cum ipse concolori panno aurigaturus esset.
È noto che per chrysocolla intendevasi la borrace, quel nitro fossile cioè che proveniva dall’Armenia,
dalla Macedonia e da Cipro.




258.  Lamprid., in Heliog.: Scobe auri porticum stravit et argenti, dolens quod non posset
et electri. L’electrum non era se non quella qualità di oro naturale che conteneva una quinta
parte d’argento. Omni auro, dice Plinio (Hist. Nat., l. XXXIII, c. IV) inest argentum
vario pondere.... Ubicumque quinta argenti portio est, ELECTRUM vocatur. Lo stesso Plinio
(loc. cit.) ci assicura che l’electrum si componeva anche artificialmente, facendo che il composto
contenesse i due metalli in quella stessa proporzione in cui trovavansi nell’elettro naturale.




259.  Lamprid., ib.




260.  Epig. l. II, ep. LXXV.




261.  V. Tav. I, lett. A-Y.




262.  Lamprid., in Comm. 16; Dio., cap. XXI.




263.  Queste si regalavano quasi intieramente ai bestiarî, i quali, dopo averle trasportate
al Castrense, si dividevano fra loro le carni mangiabili, le pelli di lor pertinenza (quelle cioè
di minor conto), e le ossa, delle quali, fattele seccare nei sotterranei dell’edificio, ne facevano
traffico. Negli scavi ivi eseguiti nella prima metà del secolo XVIII (V. Ficoroni, Le
Vestigia di Roma antica, p. 121) se ne trovarono una gran quantità.




264.  Parte III, c. V.




265.  Vedi Tavola IV.




266.  Nel giornale «L’Osservatore Romano» (11 Settembre 1909) leggo: «Gli Antichi
Ascensori Romani. Neppure l’ascensore, entrato da non molto tempo negli usi della vita
moderna, è una novità. Fin dai tempi di Giulio Cesare i Romani avevano costruito dei solidi
e forti elevatori verticali per uso degli spettacoli. Questa scoperta dovuta al prof. Boni,
direttore degli scavi del Foro, è importantissima. Dodici erano gli ascensori in azione nell’ultimo
periodo della Repubblica. Essi servivano per elevare dai sotterranei alla superficie
del foro i gladiatori e le belve. Una galleria longitudinale sotterranea moveva dai rostri di
Cesare in direzione del tempio dedicato a questo dittatore, e aveva nel suo percorso (come
anche oggi è dato vedere) quattro minori gallerie traversali, in ciascuna delle quali erano
tre camere per gli argani e altrettante camerette di comando per la manovra degli ascensori.
In ciascuna delle dodici camere si vedono i dadi di travertino su cui erano infitte le
aste, e dal logoramento della buca circolare si conosce la direzione del tiro di ogni argano.
Si calcola che sopra ogni elevatore potessero stare comodamente cinque o sei persone, in
modo che, essendo dodici gli elevatori, oltre settanta persone venivano innalzate in un tempo
solo alla superficie del Foro. Di quanto si conosce», prosegue l’«Osservatore Romano», «l’invenzione
dei Romani della Repubblica non ebbe seguito sotto l’Impero (?).... I primi tentativi
dei Romani contemporanei di Cesare rimasero sepolti per venti secoli nel sottosuolo del
Foro, e per singolare coincidenza vengono in luce oggi che l’ascensore è alla sua più perfetta
applicazione». Così La Casa. Ci rallegriamo di cuore coll’illustre direttore degli scavi
del Foro, ma facciamo osservare al ch.º scrittore dell’articolo, che gli elevatori s’usarono costantemente
negli anfiteatri per elevare dagli ipogei dell’arena belve, gladiatori e quant’altro era
opportuno a render variato lo spettacolo. Non è esatto perciò asserire che quest’invenzione,
sotto l’Impero non ebbe seguito. Oltre all’attestarci questo fatto gli antichi scrittori, ne rimangono
tuttora chiarissime tracce nell’Anfiteatro Flavio e negli anfiteatri di Capua, Pozzuoli
e Siracusa.




267.  Petronio, Satyr. c. IX. Calpurnio, Eclog. VII, c. 69.




268.  


DD NN VALENTINIANO ET VALENTE SEMPER AV

LOLCYRIVS PRINC CVR ET ERITOR DVODENA DE PROPRIO / V /

VETVSTATEM CONLAPSVM AT STATUM PRISTINUM RED ////

AMPHITHEATRVM CVM PORTIS POSTICIIS ET HOMNEM FABR ////

ARENE NEPVS LOLCYRI PRINC CVR ET ANTE ERETORIS FILIVS

CLAVDI PRIC ET PATRONI CURIAE PRONEPOS MESSIGOR

PRINC                 FELICITER



L’epigrafe da noi riportata trovasi nel Museo comunale di Velletri mia città natale. Fu
già trascritta dal Fabbretti, dal Fea, ecc., ma poco correttamente. Con più diligenza fu ripubblicata
dal Mommsen, e trovasi inserita nel vol. X, 6565, del Corpus. Io l’ho copiata
sull’originale, e la presento senza correzioni e supplementi.



Nel vestibolo dell’Anfiteatro Flavio (Ingresso Ovest) vi sono i frammenti della seguente
iscrizione:







Nel capitolo V, Parte I, di questo lavoro riporteremo l’illustrazione di quest’epigrafe,
ed il supplemento che generalmente ne dánno gli archeologi.



Io leggerei le ultime due linee così:



HA(re)NAM AMPHITEATRI A NOVO UNA CUM PO(rtis, instauratis)

P[ost]ICIS SED ET REPARATIS SPECTACULI GRADIBUS (restituit).



Quell’arenam a novo restituit non può intendersi della sostruzione dell’arena, perchè ancora
vi vediamo tracce delle primitive, restauri dell’epoca di Eliogabalo e Severo Alessandro,
ed alcune riparazioni dei secoli posteriori. Opino quindi che quell’arenam a novo si riferisca
al pavimento ligneo con gli sportelli dei postica, ai quali postica furono fatte delle riparazioni:
sarebbe insomma una seconda edizione dell’epigrafe Veliterna: Amphitheatrum ad
statum pristinum cum portis posticiis et omnem fabr(icam) arene (sic).... I pavimenti di legno
erano infatti quelli che più d’ogni altra cosa doveano andare in deperimento.



Nella riparazione poi fatta spectaculis gradibus potrebbe esser compreso il rinnovamento
del parapetto a transenna del podio, abbattuto forse dalla caduta di statue o d’altro,
e fatto precipitare giù per la cavea dal terremoto del 422. Dico il solo parapetto, perchè non
è ammissibile che il terremoto avesse fatto cadere il muro di fronte del podio: muro situato
nella parte infima dell’Anfiteatro, non più alto di metri 3,50, di forma curvilinea concava,
dello spessore di un metro circa, collegato col muro interno per mezzo di un soffitto sostenuto
da robuste travi; e credo che nessuno possa coscenziosamente applicare al muro del
podio che fronteggia l’arena la frase A NOVO dell’epigrafe di R. Cecina Felice Lampadio. Le
altre osservazioni su di questa lapide le faremo al capo quinto, Parte I, di questo lavoro.




269.  Flavii Vopisci Siracus. in Probo. Vitae Caes. Basileae MDXLVI, p. 303. Additit
alia die in amphitheatro una missione centum iubatos leones, qui rugitibus suis tonitrua excitabant:
qui omnes contificiis interempti sunt, non magnum praebentes spectaculum cum occidebantur.
Neque enim erat bestiarum impetus ille, qui esse ab eis egredientibus solet. Occisi
sunt praeterea multi, qui diripere volebant, sagittis. Editi deinde centum leopardi Libyci, centum
deinde Syriaci, centum laenae, et ursi simul trecenti: quarum omnium ferarum magnum
magis constat spectaculum fuisse quam gratum.



La maggioranza dei dotti del rinascimento, come Erasmo, Egnazio, Casaubono, ecc.
lessero contificiis e contifigiis. Salmasio fu l’unico che, appoggiandosi al manoscritto Palatino,
lesse e posticis. La grave autorità di quegli scrittori imporrebbe la loro lezione, ed in tal
caso il passo di Vopisco non avrebbe influenza sulla nostra questione. Se poi si volesse
ammettere la variante del Salmasio, allora il passo favorirebbe la mia opinione, perchè confermerebbe
che nella decadenza dell’Impero le cellette dalle quali si facevano sbucare le fiere
sull’arena, si dicevano postica: omnis e posticis interempti sunt.... Neque enim erat bestiarum
impetus ille qui esse AB EIS egredientibus solet; vale a dire: qui esse solet bestiis egredientibus
ab eis posticis. L’uccisione di cento leoni, in tale ipotesi, si sarebbe voluta effettuare per
mezzo di uomini nascosti nelle cellette, i quali, con venaboli o lance spinte fuori per una
fessura lasciata fra i due sportelli, dovevano trafiggere le fiere allorchè passavano incautamente
sulla postica. Ed invero, quelle povere bestie non avrebbero trovato scampo, giacchè
si aggiravano in un campo irto di settantadue lance, quante cioè erano le cellette nell’ipogeo
dell’Anfiteatro Flavio. Questo spiegherebbe come molti dei leoni fossero stati uccisi con le
saette, perchè per uscir fuori da quel terribile agguato tentarono di aprirsi un varco, forse
nelle reti che difendevano il podio. Il Maffei (loc. cit. pag. 244) sul citato testo di Vopisco
osserva quanto segue: «La falsa prevenzione intorno alla struttura degli anfiteatri, fece che
il Salmasio sopra Vopisco disse significarsi con questa voce le porte da cui da’ lor sotterranei
uscivan nell’arena le bestie, e pretese di emendar un oscuro passo dell’autor suo riponendovi
tal voce nell’istesso senso. Della medesima opinione fu il Valesio sopra Ammiano....
per Postice non altro si può intendere, se non le porte delle lor gabbie, quali alcuna volta
riusciva alle bestie di rompere. Forse si dicean Postice per usarsi di farle non nella fronte
ma nella parte posteriore». Ma la lapide Veliterna getta giù di un tratto l’opinione del
Maffei, il quale si vide nella necessità di ricorrere ad altro, e scrisse: AMPHITHEATRVM
CVM PORTIS POSTICIIS etc. Par (!) si parli di restaurazioni; e se il marmo dice veramente
Amphitheatrum, le porte posticae non possono qui intendersi di quelle delle gabbie».
E conchiude: «la voce posticcio in lingua volgare esprime ciò che non è fisso.... e viene indubitamente
da posticus, che avrà però avuto anche tal significato in latino. Credibil da ciò
si rende, che così si chiamassero nell’anfiteatro le porte che tenean serrati gli archi esteriori
d’ingresso, le quali.... non eran fisse, ma si levavano i giorni di spettacolo, onde venivano
ad esser posticcie (!). Queste adunque può credersi fosser rifatte da colui di cui parla la lapide».
L’opinione del Maffei non ci soddisfa affatto. Ciò che si è detto nel Testo e nelle
Note, e ciò che siam per dire ci sembra che sia per annullare qualsiasi altra congettura.




270.  Pers. 3, 3, 30.




271.  O cessi.




272.  Sat. lib. VIII.




273.  Lanciani, loc. cit., p. 222. «Non s’intende che cosa abbiano a fare col Colosseo
(le portae posticae), cioè con un monumento il quale non aveva nè fronte nè schiena, ma
che invece era uniforme in tutto il perimetro, e contava 80 archi d’ingresso.... Le portae
posticae si possono immaginare facilmente in quegli anfiteatri i quali stanno sul limite
estremo di una città, come il pompeiano; ovvero a metà incassati sotterra, come il tuscolano;
ovvero in quelli che, come il tuscolano ed il pompeiano avevano o uno o due o quattro
soli ingressi. Le sigle dell’iscrizione romana (che parla dei restauri fatti da R. Cecina
Felice Lampadio) si prestano del resto, ad altri supplementi come sarebbe, per esempio
PublICIS etc.». Il parere del ch.º Huelsen lo riporteremo al c. V, parte I.




274.  Seneca, Epist. 61.




275.  V. la Tavola IV fuori testo.




276.  Epig. LXXI, l. I.




277.  Dio., in Adr.




278.  Le varie opinioni degli archeologi sull’epoca di queste costruzioni le esporremo alla
parte III, c. V.




279.  Cf. Supplemento all’opera del Desgodetz, Part. I, c. XXI. — L’Anfiteatro Flavio,
p. 60. — Tav. VI.




280.  Similmente a piano inclinato.




281.  L. LXXII, c. IV.




282.  V. Tav. II fuori testo.




283.  I gradi dovean essere talmente larghi da potervisi assidere una persona, e posarvi
i piedi l’altro che sedeva nel grado superiore. La misura prescritta da Vitruvio soddisfa
pienamente allo scopo. Egli vuole che i «gradus ne minus alti sint palmopede ne plus pede
et digitis sex: latitudines eorum ne plus pedes duo semis ne minus pedes duo constituantur».
In misura metrica equivarrebbe, poco più poco meno, a dire: i gradi siano non meno
alti di m. 0,37, nè più di m. 0,41; e larghi non più di m. 0,75, nè meno di m. 0,60. Le misure
dei gradi dell’Anfiteatro Flavio, prese su quei pochi residui che sfuggirono alla devastazione,
sono le seguenti: altezza m. 0,40 — larghezza 0,72.




284.  Nel podio vi dovette essere l’ordo subselliorum per i Senatori, giusta la legge di
Augusto (Suet., in Aug. XLIV); e vi fu anche una gradinata, giacchè Suetonio dice che
Domiziano quingenas tesseras in singulos cuneos equestres et SENATORII ORDINIS pronunciavit
(Suet., in Dom. IV).




285.  Roma ant., p. I, pag. 427.




286.  Suet., in Aug., XLV.




287.  V. Tav. I, lett. V-X.




288.  Loc. cit. pag. 423-424.




289.  V. Tav. 21-22, fig. 2, del «Bull. Comm.» ann. VIII, serie 2. 1880.




290.  Suet., in Aug. XLIV — Facto igitur decreto patrum ut quoties quid spectandi usquam
publice ederetur primus subselliorum ordo vacant senatoribus.




291.  Alle Vestali non era lecito di assistere a tutti i giuochi. Esse entrarono manifestamente
nel divieto imposto alle donne di assistere ai giuochi atletici. Le parole che Suetonio
fa immediatamente seguire al racconto della disposizione data da Augusto circa il posto che
doveano occupare le donne nell’assistere ai ludi, ed il luogo speciale concesso alle Vestali,
non lasciano dubbio di sorta. «Athletarum vero spectaculo (dice) muliebrem sexum OMNEM
adeo summovit.... edixeritque mulieres ante horam quintam venire in theatrum non placere».
Suetonio (come bene osserva il ch. Lanciani) ricorda come una singolarità di Nerone l’aver
egli invitate ad athletarum spectaculum et virgines vestales, quia Olympiae quoque Cereris
sacerdotibus spectare conceditur (cap. XII).




292.  Cic., pro Mur. 35, 73.




293.  Prud., Contr. Symm. II, v. 1109.




294.  Hübner, Ann. delle Ist. p. 59.




295.  Più tardi, come vedremo, anche l’Imperatrice fu esclusa dal pulvinare.




296.  Suet., in Tito, IX.




297.  Suet., in Domit. IV.




298.  Id. in Aug. XLIV.




299.  Questo decreto fu emanato nell’anno 776 d. R.




300.  Tacit., Annal. IV, 16.




301.  Tra breve procurerò dimostrare che la legge Augustea non colpì soltanto le plebee, ecc.;
ma tutte indistintamente le donne.




302.  «Il rito fu ordinato nei primi anni di Roma con quattro sole sacerdotesse. Tarquinio
Prisco (v. Dionisio, III, 67) o Servio Tullio (Plut. 10) accrebbero il numero delle Vestali
fino a sei, e questa cifra si mantenne costante fino al secolo IV dell’era volgare. Nell’ultimo
periodo del paganesimo si ha notizia di sette Vestali (Cf. Ambrosii, epp. ed. Parei p. 477;
Müller, Geog. gr. min. II, 525); ma è incerto quando e perchè sia stata in tal guisa cambiata
la consuetudine antica del numero senario». Lanciani, Notizie degli Scavi, C. I, Delle
Vergini Vestali, pag. 436.




303.  Böetius, De consolatione philosophiae, lib. II, prosa III.




304.  Plinio, Hist. Nat. XXXVII, c. III, 43 — «DC. fere M. passuum a Carnunto Pannoniae
abest littus Germaniae ex quo invehitur (succinum) percognitum nuper. Vidit enim
eques Romanus missus ad id comparandum a Juliano curante gladiatorium munus Neronis
principis, qui haec commercia et littora peragravit, tanta copia invecta, ut retia arcendis
feris podium protegentia succinis nodarentur» — (per ornamento).




305.  Calpurn., Eclog. VII.



«...... Nec non ubi finis arenae

Proscina marmoreo peragit spectacula muro

Sternitur adiunctis ebur admirabile truncis,

Et coit in rutulum, texti qua lubricus axe

Impositos subita vertigine falleret ungues,

Excuteretque feras. Auro quoque torta refulgent

Retia quae totis in arenam dentibus extant,

Dentibus aequatis, et erat (mihi crede Lycota,

Si qua fides) nostro dans longior omnis aratro».







306.  Tom. I, pag. 4.




307.  Varr., De L. L. 4, 24. Quod cingulum e corio habebant bullatum balteum dictum.




308.  Tert., (De Spect. 3) chiamò cardines balteorum i vomitorî aperti nelle praecinctiones.




309.  La numerazione delle tabulationes doveva seguire quella delle arcate terrene.




310.  Lib. XLIV.




311.  Dio., l. XLIX.




312.  Ann. l. XVI, c. 12.




313.  V. p. 33.




314.  Suet., in Augusto.




315.  V. XLII.




316.  De arch., l. V, c. IX.




317.  Calpurnio, loc. cit.




318.  «Bull. della Commissione Archeol. Com. di Roma» 1880, p. 236 e sgg. Anno VIII,
serie seconda. Tutti i frammenti epigrafici rinvenuti nei diversi scavi fatti nell’Anfiteatro
Flavio sono stati più recentemente (anno 1902) pubblicati e con molta cura dall’Huelsen,
Inscriptiones Urbis Romae Latinae. Partis quartae, fasciculus posterior. — Additamenta,
pp. 3199 e sgg. Berolini, apud Georgium Reimerum, MCMII. — Noi li riporteremo alla
II Appendice. E questo volume del Corpus è quello che citiamo in quest’opera.




319.  Tacito, Ann. 13, 54.




320.  Ap. Henzen, Arv. p. CVI.




321.  Ann. Inst. 1856, p. 62.




322.  Ioseph., Iud. 7, 7.




323.  Henzen, Arv. CVI, 8.




324.  Diplomi 153.




325.  Oeuvres, 3, 69.




326.  Oct. 44.




327.  Lo Hübner nega che il senatusconsulto di Augusto si riferisca ad ogni genere di
spettacoli, perchè in quello si nomina fra le altre cose il cuneus praetextatorum, che è divisione
non ammissibile nel circo privo di cunei. «Questo fatto» egli dice «può servire per
nuova prova, i regolamenti di Augusto non essere stati generali per tutti e tre i generi di
spettacoli». Ora se Augusto giudicò utile, opportuno, morale dividere i pretestati dalla restante
folla nel teatro, identiche considerazioni di moralità, di opportunità, di convenienza
avranno fatto adottare uguale misura pel circo. Sarebbe stato puerile rinunciarvi per la sola
ragione che nel circo non c’era divisione per cunei.




328.  Suet., Octav. 44.





329.  Val. Max., 2, 4, 3.




330.  Röm. Alterth. 2 l., 282.




331.  33, 44.




332.  55, 22, 4.




333.  Suet., Claud. 21.




334.  Dio., 60, 3 e Jordan, Forma p. 18.




335.  1, 9.




336.  4, 35, p. 151 Hild.




337.  C. I, l. p. 860 n. 78.




338.  Domit. 4, cf. Dione, 66, 25.




339.  Cf. Livio, 2, 31; Festo, p. 344 Muell.




340.  Cf. l’elogio di Manio Valerio Massimo dittatore ap. c. I, l. I, p. 284.




341.  Phil., 9, 7, 16, cf. Marquardt, Staatsw., 3, 471.




342.  Ad Att. 2, 1, 4.




343.  Suet., oct. 35, Giovenal., 2, 178.




344.  Id. Caes. 76. Claud. 25, 76. Nero 12; Joseph, Jud. 19, 13.




345.  Plin., H. N. 37, 3, 11, 2; Gioven., 2, 144.




346.  Cf. il parvis foraminibus spectare, Suet., Nero 12.




347.  Loc. cit. p. 63.




348.  Cf. Ritschl, Parerga, v. I, p. 227.




349.  Cic., pro Mur. 19.




350.  Liv., Epist. XCIX.




351.  Plut., Cic. 13; Plinio, H. N. 7, 31.




352.  Cf. Mommsen, Röm. Gesch. 3, 97.




353.  Plut., C. Gracch. 12, 3.




354.  Cic., Phil. 2, 18; Giovenal., 3, 153; Orazio, Epod. 4, 16.




355.  Cf. Suet., Oct. 40.




356.  Id. ibid. 14.




357.  H. N. 8, 21.




358.  Loc. cit.




359.  Forma p. 18.




360.  Cf. Marziale, 6, 8.




361.  Domit. 4.




362.  Dei XIV ordini.




363.  Cf. Tac. Ann. 2, 82.




364.  Cf. Ovidio, Fasti 4, 381.




365.  Cf. Hübner l. c. p. 56 a.




366.  Id. l. c. p. 56, 2.




367.  Hübner l. c. p. 68, n. 8.




368.  Cf. cap. I, pag. 33. Solamente farò qui notare collo stesso ch. Lanciani «che
tutti i posti accennati nell’iscrizione arvalica spettavano ai ministri inferiori del collegio, e
non agli arvali stessi, ai quali, siccome al più bel fiore della nobiltà (Marini, 153), competeva
il posto senatorio».




369.  Cf. pag. 65 di questo capitolo.




370.  Domit. 4.




371.  Ann. 2, 83-4, 9.




372.  C. I. L. VI. 912.




373.  Dom. 4.




374.  Suet. Nero, 20; C. I, Gr. 5898; Ignarra, De palestr. neap. 23.




375.  Gori, Colosseo p. 131.




376.  Il Lanciani scriveva queste parole nel 1880.




377.  C. I. L. VI, 1682; De Rossi, Piante 53.




378.  Suet. Octav. 44.




379.  Suet. Claud. 25.




380.  Tacito, Ann. 13, 54.




381.  Dione, fragm. 68, 15.




382.  Cf. Justin. 43, 5, 10.




383.  Suet. Octav. 43.




384.  Cf. pag. 70 di questo lavoro.




385.  Ann. 16, 12.




386.  Hübner, loc. cit. 61.




387.  Jordan, Forma 19.




388.  Suet. Octav. 44.




389.  Cf. Scamna maritorum di Marziale 5, 41.




390.  Sat. 11, 202.




391.  Plut. Silla 24.




392.  De har. resp. 12, 24.




393.  Amores l. 3, el. 2, v. 40; De art. am. 1, 135 sg.




394.  Am. 2, 7, 3 sg.




395.  Paris 1900, pag. 15.




396.  I quali, come dicemmo, guardavano gli spettacoli dall’alto del portico.




397.  Sui gradini del meniano primo.




398.  V. Bull. di Arch. Com. Anno XXII, p. 312-324.




399.  Cf. Tav. I.




400.  Cf. Introd., p. 12.




401.  Hist. Nat., l. XIX, c. I.




402.  Lib. IV, v. 73.




403.  Loc. cit.




404.  Loc. cit.




405.  Loc. cit.




406.  Romanelli, Viaggio a Pompei, ecc. Napoli 1811, p. 47. (Cf. le epigr. da me riportate
nell’Introd., p. 14).




407.  Calp., loc. cit.




408.  In Comm.




409.  Di Traiano. Ann. dell’Istit. 1862, p. 64.




410.  5, 2, 47.




411.  Questo fatto fu inventato da Plauto, ma verisimile; nè può dirsi cosa che non potè
accadere, o che non fosse mai accaduta.




412.  Cosa peraltro non necessaria ad un nocchiero, cui (posti i quattro punti cardinali)
bastava vedere l’indice fermato in uno qualsiasi dei lati della faccia dodecagogana superiore
dell’anemoscopio, per sapere quale dei dodici venti soffiasse; e neppure gli era necessaria
per raggiungere lo scopo suddetto, giacchè bastava che egli conoscesse la direzione del
vento (qualunque esso si fosse) per dare gli ordini opportuni.




413.  Vitruv. De arch. lib. I, cap. VI, 55. Tum per angulos inter duas ventorum regiones,
et platearum et angiportorum videntur debere dirigi descriptiones. His enim rationibus et ea
divisione exclusa erit ex habitationibus et vicis ventorum vis molesta. Cum enim plateae contra
directos ventos erunt conformatae, ex aperto coeli spatio impetus ac flatus frequens conclusus
in faucibus angiportorum vehementioribus viribus pervagabitur.




414.  Loc. cit., Tom. II, p. 7.




415.  Cfr. Lanciani, loc. cit., p. 274.




416.  Loc. cit., p. 400.




417.  V. Aringhi, Rom. Sott. Tom. IV, p. 1878, n. 4. — Marangoni, Memorie storiche
dell’Anf. Flavio, p. 27. — Venuti, ecc.




418.  Bellori, Vestigia Vet. Rom. Tav. XXVIII.




419.  Loc. cit.




420.  Loc. cit., p. 11.




421.  Loc. cit., p. 25.




422.  Epig. già citato.




423.  Loc. cit.




424.  Loc. cit., p. 28.




425.  Euseb., Hist. Eccl., l. 3, c. 15.




426.  Bar., Ad Ann., 74.




427.  Dio., l. 67.




428.  Marini, Apud Mai, Script. vet. nov. coll. Tom. V, p. 380.




429.  Vol. I, pars prior, p. 418.




430.  Elém. d’archéol. chrétienne, vol. I, p. 20. Cf. Delehaye, L’amphithéâtre Flavien, etc.
ap. Analecta Bollandiana, t. XVI, 1897, p. 216.




431.  Parte IV, Questione 4.




432.  Loc. cit.




433.  In Domit., c. IV.




434.  Suet. in Dom. c. V.




435.  Suet., loc. cit.; Mart. De spect. ep. IV, XXII.




436.  Suet. in Domit. 4. «Spectacula assidue magnifica et sumptuosa edidit non in Amphitheatro
modo, verum et in circo; ubi praeter solemnes bigarum quadrigarumque cursus
praelium etiam duplex, equestre ac pedestre commisit; at in Amphitheatro navali quoque.
Nam venationes gladiatoresque et noctibus ad lychnuchos; nec virorum modo pugnas sed
et feminarum..... Ac per omne gladiatorum spectaculum ante pedes eius stabat puerulus coccinatus
portentoso parvoque capite, cum quo plurimum fabulabatur, nonnumquam serio....
Edidit navales pugnas paene iustarum classium, effosso et circumstructo iuxta Tiberim lacu,
atque inter maximos imbres perspectavit».




437.  Cf. Visconti C. Ludovico. Il sepolcro del fanciullo Q. Sulpicio Massimo. — G. Henzen,
Sepolcri antichi rinvenuti alla Porta Salaria. «Bull. dell’Ist.» 1871, p. 98. — L. Ciofi,
Inscript. Lat. et Graec. cum carmine graeco extemporali Q. Sulpicii Maximi, Roma 1871. — E.
Parker, Tombs in and near Rome, Oxford, 1877, p. X. — Lanciani, Pagan and Christian
Rome.




438.  Suet. ibid., 10. — «Patrem familias, quod Threcem Myrmilloni parem munerario
imparem dixerat, detractum spectaculis in arenam, canibus obiecit, cum hoc titulo: Impie
locutus parmularius».




439.  Se pure fu egli che lo scrisse.




440.  Suet., loc. cit.




441.  Suet., in Dom. 19: «Armorum nullo, sagittarum vel praecipuo studio tenebatur.
Centenas varii generis feras saepe in Albano secessu conficientem spectavere plerique; atque
etiam ex industria ita quarumdam capita figentem ut duobus ictibus quasi cornua efficeret.
Nonnumquam in pueri procul stantis, praebentisque pro scopo dispensam dextrae manus
palmam, sagittas tanta arte direxit, ut omnes per intervalla digitorum innocue evaderent».




442.  Iov., Sat. IV, V. 99, et segg. — Secondo Dione (l. LVII, 14) Acilio trafiggeva i leoni.




443.  Mart., l. VIII, ep. LIII.




444.  Mart., l. VIII, ep. VI.




445.  Epig. VII.




446.  Epig. VIII.




447.  Epig. IX.




448.  Ibid., ep. X.




449.  Ibid., ep. XIV, XXII et XXV.




450.  Ibid., ep. XV.




451.  Ibid., ep. XVI.




452.  Ibid., ep. XVIII.




453.  Ibid., ep. XX.




454.  Ibid., l. v., ep. XXXII.




455.  Plinio, Paneg. 33, 34; Dio., 68, 10.




456.  Dissert. della Pont. Acc. d’Archeol. Tom. XI, p. 80.




457.  Dio., l. LXVIII, 15.




458.  Loc. cit. p. 25.




459.  Pausania, Descriz. della Grecia, lib. V, c. XII: καὶ θέατρον μέγα κυκλοτερὲς παυτακόθευ.




460.  Spart., Script. Hist. Aug. Edit. Iord. Berolini 1864, in Hadriano, 9: in Campo Martio
posuerat, contra omnium vota destruxit.




461.  Loc. cit. p. 217.




462.  Salvo in qualche caso eccezionale, come ad es. mentre l’Anfiteatro veniva restaurato
per danni subiti e causati da incendi, fulmini, terremoti, ecc.




463.  Spart., in Hadr. VII et XIX; Dio., l. LXIX, 8.




464.  Spart., ibid. XVIII.




465.  περιστεφ., 10, 696.




466.  Hyaena crocuta, è la iena macchiata dei naturalisti, più piccola della hyena striata.




467.  Sorta di gazzelle avente le corna in forma di lira.




468.  In Anton. Pio c. X,




469.  A. d. C. 170.




470.  In Marco Aur. l. XVII.




471.  Ibid., c. XIX.




472.  Lamprid. in Comm. XV. Spectator gladiatoria sumpsit arma: panno purpureo nudos
humeros advelans.... Sane cum illi saepe pugnanti, ut Deo, populus favisset, irrisum se credens,
populum romanum a militibus classiariis, qui vela ducebant, in amphitheatro interimi
praeceperat. Urbem incendi iusserat utpote coloniam suam: quod factum esset nisi Laetus praefectus
praetorio Commodum deteruisset. Appellatus est sane, inter cetera triumphalia nomina,
etiam sexcenties vices Palus primus Secutorum.




473.  Lamprid. in Comm. XVI: De palatio ipse ad Coelium montem in Vectilianas aedes
migravit, negans se in palatio posse dormire..... Ipse autem prodigium non leve sibi fecit: nam
cum in gladiatoris occisi vulnus manus misisset, ad caput sibi detersit: et contra consuetudinem
penulatos iussit spectatores, non togatos, ad munus convenire, quod funebribus solebat:
ipse in pullis vestimentis praesidens. Galea eius bis per portam Libitinensem elata est.




474.  Hist., l. I, c. VIII. Ed. Bekker Lips. 1855, p. 15. — Dione Cassio (l. LXXII c. IV,
delle storie romane compendiate da G. Sifilino) dice, che il congiurato chiamavasi Claudio
Pompeiano.




475.  Cap. XVII e segg.




476.  Sotto il nome di diametro vogliono indicarsi linee, o piuttosto i corridoi diagonali coperti
ed accessibili: il che in questo luogo significa la parola PERIDROMO, formata da INTORNO
e da CORSO, e mal intesa talvolta dagli architetti. Bossi.




477.  Cioè s’incrocicchiavano ad angolo retto, tagliando in quattro parti l’anfiteatro a modo
di croce. Gori.




478.  Il Bulanger stima che questa somma equivalga a 3000 zecchini incirca.




479.  Dio., c. XXI. — Trad. del Bossi.




480.  Iosephi Scutilli. De Colleg. Gladiat. seu in geminas inscriptiones gladiatorias nuperrime
effossas commentarius. Romae 1756.




481.  V. Muratori, Thes. Inscript. p. DXI, 3.




482.  LXXVI, 1.




483.  Traduzione dello stesso Bossi.




484.  Il Bossi crede che questa bestia fosse una rarissima specie indiana di cignale.




485.  Il Maffei (Verona illust. l. I, p. 35) scrive: «Credo doversi leggere quaranta in Sifilino,
perchè segue che se n’uccisero in tutto cento al giorno, onde non quattrocento in un
solo. Si rappresenta quella nave in una medaglia di Severo riferita dal Mezzabarba». In questa
medaglia si legge: LAETITIA TEMPORVM.




486.  Dio., l. LXXVII, 6.




487.  Questo cavallo-tigre è a noi incognito.




488.  Dio., l. LXXVII, 6.




489.  De Columna Traiani, Romae 1683, c. 8, p. 258.




490.  Monum. ined. Roma 1821, tom. II, p. IV, § 2, p. 260 e n. 199.




491.  Bellori, Lucern. p. I, tav. 21.




492.  Dio., lib. LXXVIII, 25.




493.  Forse è un ippopotamo od un rinoceronte.





494.  Donaldson, Arch. numismat. n. 79; Maffei, Tav. I, n. III; Cohen, Alex. Sev. IV,
pag. 447, n. 468 Ediz. II. — Cf. pag. 38 di questo lavoro. Quelle medaglie sono state riprodotte
dai calchi gentilmente inviatimi dal Sig. E. Babelon, Direttore del Gabinetto Numismatico
della Biblioteca Nazionale di Parigi, cui porgo i miei più sinceri ringraziamenti.




495.  L’iscrizione PONT . MAX . etc., prova che gli spettacoli si fecero effettivamente
l’anno 223; quando, cioè, cadde la seconda potestà tribunizia, marcata in questa moneta.




496.  V. Capit. in Gord.




497.  Loc. cit.




498.  In Gordiano, III, 38.




499.  Secondo il Baronio sarebbe accaduto l’anno 249 di Cristo. — Il Nibby crede esser
avvenuto il 248.




500.  Ann.




501.  Cap. XIX.




502.  Vop., in Aurelian. XXXIII.




503.  Vop., loc. cit.




504.  Calpurnio, Eclog. VII (Poetae Latini Minores. — Ed. Wernsdorf, tom. 2, p. 166,
V. 33 et seqq).



    «Vidimus in coelum trabibus spectacula textis

Surgere, Tarpejum prope despectantia culmen,

Immensosque gradus et clivos lene jacentes

Venimus ad sedes ubi pulla sordida veste

Inter femineas spectabat turba cathedras.

Nam quaecumque patent sub aperto libera coelo

Aut eques aut nivei loca densavere tribuni.

Qualiter haec patulum contendit vallis in orbem

Et situata latus resupinis undique sylvis

Inter continuos curvatur concava montes:

Sic tibi planitiem curvae sinus ambit arenae.

Et gemmis medium se molibus alligat ovum.

Quid tibi nuc referam, quae vix suffecimus ipsi

Per partes spectare suas? sic undique fulgor

Percussit. Stabam defixus et ore patenti,

Cunctaque mirabar, nec dum bona singula noram.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Balteus ex gemmis, en illita porticus auro

Certatim radiant. Nec non ubi finis arenae

Proxima marmoreo peragit spectacula muro,

Sternitur adjunctis ebur admirabile truncis,

Et coit in rotundum, tereti qua lubricus axe.

Impositos subita vertigine falleret ungues,

Excuteretque feras. Auro quoque torta refulgent

Retis quae totis in arenam dentibus extant,

Dentibus aequatis, et erat (mihi crede, Lycota,

Si qua fides) nostro dens longior omnis aratro.

Ordine quid referam? vidi genus omne ferarum

Hic niveos lepores et non sine cornibus apros,

Manticorum, sylvis etiam quibus editur alcen

Vidimus, et tauros quibus aut cervice levata

Deformis scapulis torus eminet, aut quibus hirtae



Jactatur per colla jubae, quibus aspera mento

Barba jacet, tremulisque rigant palearia setis.

Non solum nobis sylvestria cernere monstra

Contigit: aequoreos ego cum certantibus ursis

Spectavi vitulos, et equorum nomine dignum

Sed deforme pecus quod in illo nascitur amni.

Qui sata riparum venientibus irrigat undis.

Ah! trepidi quoties nos descendentis arenae

Vidimus in partes, ruptaque voragine terrae

Emersisse feras: et eisdem saepe latebris

Aurea cum croceo creverunt arbuta libro».







505.  Circa gli animali descritti da Calpurnio, è da notarsi quanto segue: I candidi lepri
sono rari. Plinio (H. N. l. VIII, 55) riferisce che si erano visti sulle Alpi. Il medesimo scrive
(l. VIII, 32) che i cinghiali cornuti trovansi nell’India. La Manticora o Mantichora fu descritta
da Aristotele (Dell’Anima, l. II, c. 11), da Plinio (VIII, 21), da Eliano (IV, 21) e da Pausania
(Boet. c. 21), il quale sostiene che era una specie di tigre, e che molte cose le quali
narravansi di essa erano favolose. L’alce venne descritta da Cesare (Bell. Gall. VI, 27), da
Plinio (VIII, 15) e da Pausania (loc. cit.). I tori multiformi sono i tori siriaci e carici, dei
quali parla Plinio (VIII, 45), che descrive ancora (VIII, 15) i bisonti colle folte giubbe. I vitelli
marini sono le foche (Plinio, IX, 13; Aelian. IX, 9 et 50). — Il cavallo marino è l’ippopotamo
del Nilo (Plinio, VIII, 25; Solinus c. 31 et 36). Dal Gori, loc. cit. p. 52.




506.  Ann. d’Italia, Tom. II, part. I, Roma 1786, p. 297.




507.  De Rossi, B. A. C. 1867, pag. 86.




508.  Cod. Theod. 15, 12, 1.




509.  Istit. Divini. l. VI, c. 20.




510.  Loc. cit. p. 220.




511.  Gori, loc. cit. p. 74.




512.  Cod. Theod. l. XV, t. XII, De Glad. l. I.



«Imperator Costantinus A. MAXIMO P. E. P. Cruenta spectacula in otio civili et
domestica quiete non placent. Quapropter, qui omnino gladiatores esse prohibemus, eos qui
forte delictorum causa hanc condicionem adque sententiam mereri consueverant, metallo magis
facis inservire, ut sine sanguine, suorum scelerum poenas agnoscant. P.P. Beryto, Kalend.
Octobr. Paulino et Juliano Coss.»




513.  Conf. c. 8. l. VI.




514.  Nella sua vita, p. 3.




515.  Codex Theod. l. XV, t. XII, De Gladiat. 1-2.




516.  Loc. cit. p. 220.




517.  Allude alla costituzione costantiniana del 325.




518.  Ibid. l. IX, De poenis 1, 8. et 11. Di qui si deduce che prima di quell’epoca i cristiani
si condannavano agli spettacoli anfiteatrali. Ma di questo tratteremo alla parte IV, quest. 3.




519.  Cod. Theod., l. XV, t. XII, De Gladiat.




520.  Prud., l. II, contra Symmach. — Edit. Dressel. Lipsiae 1860 v. 1109 e seg.




521.  Non certo perchè a Prudenzio piacessero le venationes, nelle quali v’era sempre pericolo
di spargere sangue umano, ma perchè egli comprese che sarebbe stato inutile esigere
in quel tempo l’abolizione di tutti gli spettacoli anfiteatrali.




522.  Teodoreto, 5, 26.




523.  Cf. Tillemont, Hist. des Emp. 5, 533, seg.; il Nibby, Roma ant., I, 88; il De Rossi,
Bull. Arch. crist. 1868, p. 84. — V’ha chi dice (Gori loc. cit. p. 78) essere molto difficile che
Onorio si facesse convincere dagli argomenti di Prudenzio; e che non ha ombra di storica
verità il racconto del monaco Telemaco, inventato (sic) da Teodoreto. Per potere asserire
ciò, fa di mestieri provare che i ludi gladiatorî non ebbero fine sotto «QUEL PRINCIPE RELIGIOSISSIMO»,
e l’assoluta insussistenza dell’uccisione di Telemaco; e che Teodoreto, scrittore
del V secolo, e quindi coevo al fatto da lui narrato, fosse o un ignorante o un falsario,
o ambedue le cose insieme. In ogni modo le ragioni addotte dai contradittori non mi persuadono.
Qualche argomento negativo, i punti esclamativi, le ironiche espressioni e qualche invettiva,
se sono sufficienti per far prorompere in applausi coloro che non vissero IN TEMPI
DI ECCESSIVA CREDULITÀ, sono argomenti affatto invalidi per una mente sana e non preoccupata,
benchè pensante in tempi di eccessiva incredulità.



Il ch. P. H. Grisar (Roma alla fine del mondo antico, p. 33, Roma 1908) è dello stesso
mio parere. Ecco le sue testuali parole: «Tuttavia sì barbaro sollazzo doveva sotto Onorio
essere l’ultimo in Roma. Un pio monaco messosi per entro la calca del popolo era penetrato
nel Colosseo. Gli spettatori, intenti ai certami, avran fatto poca attenzione ad un semplice
asceta, forestiero, ignoto e comparso là in quelle sue grosse e povere vesti. Or mentre ferve
la pugna ed il sangue comincia a scorrere, lanciasi d’improvviso il monaco sul parapetto, e
corre difilato a separare i combattenti. Tutti collo sguardo si rivolgono a lui solo, che a gran
voce in nome di Gesù Cristo ingiunge di desistere ed appella ai diritti della religione, che
vuole bandita tanta crudeltà. Era da prevedersi che subito dopo il primo stupore la vampa
degli animi accesi si sarebbe rivolta contra di lui. Il magnanimo diviene incontanente bersaglio
al furore non meno degli spettatori che dei lottatori. Egli cade trafitto in mezzo a coloro
che voleva salvi. Il sacrificio della sua vita suggella in tal guisa i suoi ammonimenti. — Non
sappiamo, prosegue, se lo spettacolo finisse tosto che il cadavere fu trascinato fuori dell’arena;
ma possiamo credere, che quando al delirio della passione, onde era stata invasa la radunanza,
successe la tranquillità e la riflessione, si cominciò a sentire pietà dell’animoso pellegrino. Fatta
indagine, si scoprì che il monaco trucidato, il quale, a quanto pare, chiamavasi Telemaco, abbandonata
la sua patria in Oriente, avea pellegrinato a Roma, guidato dall’idea di levarsi contro
i giuochi de’ gladiatori, sperando che, ove fossero tolti in Roma, sarebbero senza dubbio
aboliti nel resto del mondo cristiano. Il suo scopo fu raggiunto: l’imperatore, tutto commosso
per un atto sì eroico, emanò severissima legge che proibiva per sempre tali giuochi in Roma».



In nota poi aggiunge: «La narrazione è presso lo storico Teodoreto il quale scrisse
circa l’a. 450. Hist. eccl. 5. c. 26, ed. L. Schultze, p. 1067 — Acta SS. Boll. 1 Jan. 1.31 — Analecta
Boll. 1897 p. 252, ove senza fondamento viene messa in dubbio l’identità dello στάδιον
di Teodoreto col Colosseo».




524.  De Consul. Manlii Theod.




525.  Cassiod. Variar. l. V. Epist. 142: Muneribus Amphitheatralibus diversi generis feras,
quas praesens aetas pro novitate miraretur exhibuit, cuius spectaculi voluptates etiam exquisitas
Africa sub devotione transmisit.




526.  Baronio, ad. ann. 538.




527.  Cassiod., Variar. l. V. epist. 42. — «Maximo Viro Illustri, Consuli Theodoricus rex.



«Si Consularem munificentiam provocant qui peruncta corporum flexibilitate luctantur,
si organo canentibus redditur vicissitudo praemiorum: si venit ad pretium delectabilis cantilena;
quo munere venator explendus est, qui ut spectantibus placeat, suis mortibus elaborat?
Voluptatem praestat sanguine suo, et infelici sorte constrictus festinat populo placere
qui eum non optat evadere. Actus detestabilis, certamen infelix cum feris vel contendere
quas fortiores se non dubitat invenire. Sola est ergo in fallendo praesumptio, unicum in deceptione
solatium. Qui si feram non mercatur effugere, interdum nec sepulturam poterit invenire.
Adhuc superstite homine perit corpus; et antequam cadaver efficiatur, truculenter
absumitur. Captus esca fit hosti suo et illum (proh dolor!) satiat quem se perimere posse suspirat.
Spectaculum tantum fabricis clarum, sed actione deterrimum, in honore Scythicae Dianae
repertum quae sanguinis effusione gaudebat.... Hoc Titi potentia principalis divitiarum
profuso flumine cogitavit aedificium fieri, unde caput urbium potuisset. Cum theatrum quod
est hemisphaerium, grecae dicatur Amphitheatrum, quasi in uno juncta duo visoria, recte constat
esse nominatum: ovi specie eius arenam concludens, ut concurrentibus actum daretur
spatium; et spectantes omnia facilius viderent, dum quaedam prolixa rutunditas universa
collegerat. Itur ergo ad talia quae refugere deberet humanitas. Primus fragili ligno confisus
currit ad ora belluarum; et illud quod cupit evadere, magno impetu videtur appetere. Pari
in re cursu festinat et praedator et praeda; nec aliter tutus esse potest, nisi huic quem vitare
cupit, occurrerit. Tunc in aëre saltu corporis elevato quasi vestes levissimae supinata
membra iaciuntur, et quidam arcus corporeus supra belluam libratus, dum moras discedenti
facit, sub ipso velocitas ferina discedit. Sic accidit ut ille magis possit mirior videri qui probatur
illudi: alter angulis in quadrifaria mundi distributione compositis, rotabili facilitate praesumens,
non discedendo fugit, non se longius faciendo discedit, sequitur insequentem, poplitibus
se reddens proximum ut ora videt ursorum; ille in tenuem regulam ventre suspensus
invitat exitiabilem feram; et nisi periclitatus fuerit, nil unde vivere possit acquirit: alter se
gestabili muro cannarum contra saevissimum animal, ericii exemplo, receptatus includit, qui
subito in tergus suum refugiens, intra se collectus absconditur; et cum nusquam discesserit,
eius corpusculum non videtur. Nam sicut ille veniente contrario revolutus in sphaeram
naturalibus defensatur aculeis: sic iste consutili crate praecinctus, munitior redditur fragilitate
cannarum: alii tribus, ut ita dixerim, dispositis ostiolis paratam in se rabiem provocare
praesumunt: in patenti area cancellosis se postibus occulentes, modo facies, modo terga monstrantes,
ut mirum sit evadere quos ita respicis per leonum ungues dentesque volitare: alter
labenti rota feris offertur: eadem alter erigitur ut periculis auferatur».




528.  Loc. cit., p. 85.




529.  Cap. VIII.




530.  Ant. Pii.




531.  Ancient Rome p. 219.




532.  Loc. cit. pag. 56.




533.  Ai 23 d’Agosto dell’anno 217.




534.  Lib. LXXVIII e XXV; Cronicon. ann. 334.




535.  Τό τε θέατρόν τὸ κυνηγετικὸν κεραυνοἷς ἔν αὔτᾗ τῶν Ἡφαιστείον ἡμέρᾳ βλαδέν, οῦτω κατεφλέχθη,
ὥστε τήν τε ἂνω περιβολὴν αὑτοῦ πᾶσαν, καὶ τὰ ἔν τᾧ τοῦ κύκλου ἑδάφει πάντα κατακαυθῆναι,
κἅκ τούτου τὰ λοιπὰ πυρωθέντα θραυσθῆναι. ὄυδὲ ἐπήρκεσεν αὔτᾦ οῦτε ἀνθρωπίνη ἡ πικουρία,
καίπερ παντὸς, ὥς εἴπεῖν, ὔδατος ῥέοντος, οὔθ’ ἤ τοῦ οὔρανίου ἐπιῤῤοια, πλείστη τε καί σφοδροτάτη
γενομένη, ἥ δυνάμεως ἁνηλίσκετο. καί ἔν μέρει καί ἀυτὸ τοῦτο περιεγένετο, ὅθεν ἤ θεὰτῶν μονομάχῶν
ἔν τᾦ σταδιᾥ ἐπί πολλά ἐτη ἐτελέσθη.




536.  Traduzione del Nibby; Roma nell’anno MDCCCXXXVIII. Parte I, Antica p. 405.
Roma, Tipografia delle Belle arti, 1838.




537.  «Ancient Rome» p. 219.




538.  «Bull. Com.» loc. cit., p. 218.




539.  Cf. Dio., loc. cit.; Hieron. in Chron. ad a. 218; C. I. L. I, p. 400.




540.  Lamprid., in Heliog. c. 17.




541.  Lamprid., in Alex. Sev. c. 28.




542.  Lamp., in Alex. Sev. c. 4. — Anche nel nostro Anfiteatro v’erano luoghi d’infamia.
Lampridio descrive l’immoralità di Caracalla, e dice: Fertur una die, ad omnes Circi et
Theatri et Amphitheatri et omnium urbis locorum meretrices tectus cucullione mullonico, ne
agnosceretur, ingressus.




543.  Cohen, Alex. Sev. IV, p. 447, n. 468-469, ediz. II. — V. la riproduzione n. 2, p. 38
di quest’opera.




544.  Cohen, Gord. Pio, V, p. 37, n. 165-166. Ed. II, V. n. 3, p. 38, di quest’opera.




545.  Nibby, loc. cit. p. 420.




546.  Edifizii 3, 24.




547.  Loc. cit. p. 220.




548.  Capit., Gordian. 32.




549.  Hieron. Chron, edit. Roncalle, p. 475.




550.  Cod. Theod. l. XVI, tit. VIII, l. I.




551.  L. XVI, c. X.




552.  Il Muratori, nei suoi Annali, fissa quest’irruzione nell’anno 442.




553.  De gestis Longob. 4, 47. Cf. De Rossi, Ann. Inst. 1849, 338.




554.  Notizie degli scavi anf. fl. R. 1813, p. 5; c. I. l. 6, 1763.




555.  Nella tav. fotogr. n. 1337.




556.  Fea, loc. cit. p. 3, segg.




557.  Cf. Part. I, c. III. Altri archeologi, fra i quali il ch. Huelsen (Inscript. Urb. Romae,
Part. quartae fasc. post. add., pag. 32214, n. 32089), basandosi sul passo di Vopisco, in Probo,
da noi già riportato, sostengono (contro il Lanciani) che nell’Anfiteatro Flavio vi furono
portae posticae. Sotto un aspetto hanno ragione i primi, sotto l’altro il Lanciani; e a me
sembra che la mia opinione concilii le due opposte sentenze. Le porte dei postica, v’erano
certamente: le portae posticae, nel senso di portae posterulae, no; tanto per la ragione addotta
dal ch. Lanciani, quanto, perchè (come ho già fatto notare) non si possono chiamare
posticae (posterulae) quelle porte che sono davanti.



Nella sezione dell’Anfiteatro Flavio pubblicata da varî archeologi e riprodotta nell’anno
1899 dal Dr. Heinrich Babucke (Geschichte des Kolosseums, Königsberg. Ostpr.), si
vede disegnata (nel muro del podio) una porta coll’indicazione: Portae posticae. È una loro
supposizione. Che cosa vi fosse sotto il ripiano del podio, già lo dicemmo a pag. 63.




558.  Dal Lanciani, «Bull. comm.» loc. cit., p. 229. Quando scriveva il Lanciani il frammento
c era inedito, ma nell’anno 1902 questo e tutti i frammenti inediti furono pubblicati
dall’Huelsen, C. I. L. pars. 4, Additamenta, pag. 3203.




559.  Pighio, cod. Berl. 121. Nel Coliseo, Ligorio; cod. Nap. I, 34, p. 156; L. I. L. VI, 1716;
Addit., n. 32094




560.  Fea, Fasti, LXV; C. I. L. VI, 1716 c, 1115.




561.  Fea, Fasti, XLV; C. I. L. VI, 1716 b.




562.  C. I. L., v. 2, VC; v. 5 ABO: v. 6 MO:  v. 9 RE.




563.  Marini, Difesa, 157; cf. il Fea: Ammonizioni, 31; il De Rossi, Ann. Inst., 1849, 340 etc.




564.  Loc. cit., p. 44, n. XLV.




565.  Lib. I, c. V.




566.  Il ch. Grisar (Roma alla fine del mondo antico, Roma 1908, pag. 466) scrive: Nell’anno
508 Teoderico fa riparare il Colosseo, che da un terremoto aveva patito dei guasti».




567.  Cf. la Silloge mariniana, n. 149 e seg.




568.  Lib. Pont. edit. Duchesne, in Vitaliano, p. 343.




569.  «Quella testa di bronzo, d’Augusto, e la gran mano che tiene la palla, mi fu detto
essersi trovata avanti il Colosseo appresso la Mòta Sudante». Vacca, Memorie n. 71.




570.  Si conserva nel Campidoglio. Nel 1440, per testimonianza di Biondo da Forlì, trovavasi
nel Laterano.




571.  Descriz. topog. delle antichità di Roma, part. I, c. 1, p. 45.




572.  Duchesne, Lib. Pont. tom. I, in vita Stephani III, nota 23, p. 482: «Colosseo — La
primière mention du Colisée sous ce nom, si toutefois, le biographe a voulu parler de
l’amphithéâtre, lui-même et non pas du colosse voisin, d’où il tire son nom. L’ouvrage de
Bèda, d’où l’on cite (Nibby, Roma antica part. I, p. 410) une prophétie sur la durée du
Colisée, de Rome et du monde, est manifestement apocryphe: Quandiu stat Colisaeus,
stat et Roma; Quando cadet Colisaeus, cadet et Roma: Quando cadet Roma, cadet et mundus,
(Migne, P. L. tom. XCIV, p. 543)».




573.  Urlichs, Codex Urbis Romae, topog. p 74.




574.  In vita Steph., III, Edit. Duchesne, p. 472.




575.  Cf. Jordan, Topogr. 2, p. 510.




576.  Cf. Parisotti, Del culto d’Iside e Serapide in Roma, Tip. Vat. 1888; Corvisieri,
ap. «Il Buonarroti» serie II, vol. V, Marzo 1870, p. 68 e segg.




577.  Ciascuno di quei raggi era lungo 12 piedi e mezzo.




578.  «Transtulit (Adrianus) et colossum stantem atque suspensum per Decianum (altri
leggono Detrianum o Demetrianum) architectum de eo loco in quo nunc templum Urbis est,
ingenti molimine, ita ut operi etiam elephantes vigint. quatuor exhiberet».




579.  Tralascio di riportare le leggende ridicole del medio evo sull’origine della parola
Colosseo. Il lettore le potrà trovare nell’opuscolo «Geschichte des Kolosseums» pag. 41. del
Dr. Heinrich Babucke; Königsberg Ostpr. 1899.




580.  Verona Illust. vol. V, p. 29.




581.  Suet., Nero. cap. 13; Plin. l. 34, cap. 7.




582.  Epig. 2.




583.  Lib. XXXIV, c. VII.




584.  Lib. XXXIV, c. VII.




585.  Suet., Calig. c. XXXV.




586.  Un esempio recente e che corrisponde a capello a quanto io asserisco, lo trovo in
un articolo scritto dal ch. Gualtiero Castellini nel periodico «Il Secolo XX» (Giugno 1910,
pag. 478). Questo scrittore narra che vedendo in Tunisia l’anfiteatro d’El Giem (già appartenente
all’antica città di Thysdrus), esclamò: «Il Colosseo!» E prosegue: «Questo Colosseo
maestoso, di grandezza poco inferiore a quella dell’Anfiteatro Flavio di Roma, conteneva
circa settantamila spettatori: è lecito dedurre da questa cifra l’importanza che Thysdrus
doveva avere, l’importanza che tutta l’Africa romana doveva aver conseguito negli ultimi
secoli dell’impero.... Il sole brillava su i grandi archi maestosi, che luccicavano per una
tinta dorata superba. È la pietra africana, è il sole che dà a questo Colosseo un aspetto aureo
così glorioso?» — A pag. 481 poi, a piè della riproduzione dell’interno del suddetto anfiteatro
romano, leggesi: «Interno del Colosseo d’El Giem».




587.  Si riferisce al passo di Beda ed al brano del Liber Pont. già da noi citati.




588.  Cf. Mabillon, Mus. Ital., Tom. II, p. 144.




589.  Dal Periodico «Il Buonarroti» Serie II, vol. V, Marzo 1870, p. 68-69.




590.  Hist. Nat., XXXVI, 37.




591.  Fra gli edificî che sorsero sulla parte dell’Oppio che guarda l’Anfiteatro, non ho ricordato
le Terme di Tito, perchè, secondo il mio umile modo di vedere, credo si debbano
queste ricercare, giusta l’opinione del Piale, non sul colle ma nel basso, nell’area occupata
dai giardini di Nerone. E per verità, se ben si legge l’epigramma 2º di Marziale (De Spect.),
apparirà chiara la situazione di quelle Terme. Marziale esordisce in quell’epigramma, indicandoci
l’atrio della Domus aurea, il sito appunto ove sorgeva il Colosso Neroniano, vale a
dire sull’altipiano della summa sacra via (Cf. anche l’ep. LXXI ad librum); e descritta con
enfatico fraseggiamento l’immensità dell’edificio:



Unaque iam tota stabat in urbe domus, ne dà nel penultimo distico il termine, dicendo:
che là, ove al tramonto si distendevano le ombre allungate del Claudio portico, erano le ultime
lacinie incompiute dello sterminato edificio:



Claudia diffusas ubi porticus explicat umbras,

Ultima pars aulae deficientis erat.





Determinata così la posizione dell’immenso fabbricato, passa ad insegnarci il luogo
dello Stagno di Nerone:



Hic ubi conspicui venerabilis amphitheatri

Erigitur moles, stagna Neronis erant.





E segue immediatamente:



Hic ubi miramur velocia munera thermas,

Abstulerat miseris tecta superbus ager.





Le Terme di Tito, prossime all’Anfiteatro, Amphitheatro dedicato, thermisque IUXTA celeriter
extructis (Suet. in Tito), noi dobbiam dunque ricercarle non sul colle, ove positivamente
sorgeva il vasto fabbricato, ma nel basso ove dispiegavasi il superbus ager.



Sennonchè si presenta una difficoltà: la mancanza, cioè, di ruderi in quel tratto della
pianura che si distende a levante del Colosseo. Ma questa difficoltà è più apparente che
reale. Nella «Cronachetta» dell’Armellini (Fase. II, an. 1885) leggo una comunicazione del
Lugari intorno ad alcuni ritrovamenti fatti all’angolo della «Via di S. Giovanni in Laterano»
e della «Via Ostilia» mentre innalzavasi in quel sito una fabbrica dal sig. Gioacchino Costa.
Ecco le parole del Lugari: «Sotto il piccolo fabbricato che esisteva nella località suddetta,
io vidi alcuni anni indietro i resti di una fabbrica antica tuttora ben conservati, fra i quali
una piccola stanza, la cui parete orientale correva parallela alla via di S. Giovanni. In questa
s’apriva un vano interrato fino all’imposta dell’arco, che ricordo essere di bella costruzione.
Ora cavandosi i fondamenti del nuovo fabbricato si rinvennero altri muri contemporanei ai
già descritti, con restauri di età più tarda.... In un cavo apparve una parte di fascia di un
pavimento a mosaico semplice bianco e nero. Tra le terre venne fuori un frammento d’iscrizione
in caratteri dell’età degli Antonini. La lastra è grossa 0,06. Questo frammento di lapide,
che il Sig. Costa mise gentilmente a mia disposizione perchè ne potessi prendere il
calco, dice così:



. . . . . . . . CI . COMI . . . . . .

. . . . NINI .  AVG  .  SEI . . . . . .

. . .VLANVS . ET .  SOD . . . . . .

. . . . LENDIDISSIMAM . . . . . .





Il Lugari giudicò quei muri dell’età degli Antonini; con tutto ciò, ritenendo col Piale
che ivi fossero le Terme di Tito, pensò che la splendidissima donazione fatta ad un Sodalizio
da uno degli Antonini, non fosse altro che la donazione delle Terme stesse, rese ormai
inutili e per la lor piccolezza e per le vicine Terme di Traiano, e forse anche per l’erezione
delle Commodiane; facendovi, il donatore, delle nuove opere onde ridurle ad uso di quel Sodalizio.
Non v’ha dubbio che la scoperta di un ampio piazzale avanti all’Anfiteatro, dalla
parte del Laterano, analogo a quello del lato opposto ove avea origine la Via Sacra (Gatti,
Bull. Arch. Com. 1893, p. 117), ci fa ragionevolmente opinare che in quella parte sorgesse
un importante edificio. Lo spazio poi che v’è fra le vie Maior e Merulana è tale, da poter
contenere una fabbrica eguale a quella detta oggi comunemente le Terme di Tito. Non intendo
con ciò dire che le terme disegnate dal Palladio, e da lui dette di Vespasiano, siano
da adattarsi qui: no; la scala monumentale espressa in quel disegno, per la quale si ascendeva
dalla pianura alla spianata che aprivasi dinanzi alla Terma, stabilisce quell’edificio indubitabilmente
sul colle. Soltanto mi limito ad asserire che nell’area da me indicata, v’era
lo spazio sufficiente per una Terma di limitate proporzioni, eguale a quella detta dal Palladio
«di Vespasiano». Se poi fosse certo che il sito dei Castra Misenatium fu ove li ha
collocati il ch. Lanciani nella Forma Urbis, dovremmo, per l’indicazione ΠΑΡΑ ΤΑΣ ΤΙΤΙΑΝΑΣ
(Kaibel, Inscript. Gr. sic. 956, B. 15), ritenere le Terme di Tito sorte senz’altro in quel
posto. E lì appunto ce lo indicherebbero e la medaglia di Domiziano e quella fatta coniare
da lui stesso in onore di Tito e di Vespasiano, se fosse plausibile la mia idea di sopra accennata,
e che consiste in credere che il portico a doppio ordine di colonne rappresentato
in quei monumenti numismatici raffiguri le velocia munera. Più ragioni m’inducono a ravvisare
in quel portico le Terme di Tito. E queste ragioni sono: 1.º Perchè in quello non
posso riconoscere col Donaldson un passaggio che congiungeva il Palatino coll’Anfiteatro,
poichè quel portico trovasi in tutt’altra posizione; dalla parte, cioè, del Laterano. 2.º Perchè
non si può ammettere col Guattani e col Nibby che fosse quello un porticato che salisse alla
casa di Tito sull’Esquilie; giacchè l’Anfiteatro, veduto com’è inciso sulle medaglie, guarda
il Celio, e quindi, avrebbe esso impedito assolutamente la veduta di quel portico. 3.º Perchè
nessuno degli antichi scrittori ricorda ivi alcun edificio non termale, la cui esistenza escluderebbe
senz’altro da quel posto le Terme di Tito. Oltre a ciò, l’essere stato preferito nelle
medaglie il prospetto dell’Anfiteatro che guarda il Celio, ci dice che quella scelta dovè aver
avuto uno scopo. Ecco la ragione per cui io accennai l’opinione che in quei bronzi commemorativi
si siano volute esprimere, nella loro reale positura, le tre opere dei Flavî: la Mèta
Sudante, riedificata sontuosamente da Domiziano, la venerabil mole di Vespasiano e le velocia
munera di Tito. Finalmente il non vedersi più quel portico nelle medaglie di Severo Alessandro
e di Gordiano, dimostra che a questi Imperatori non più interessava quell’edificio, il
quale, per aggiunta, fu ridotto ad altro uso (come v’è fondamento di credere) fin dai tempi
di Commodo.



Ma che sono adunque le terme designate dal Palladio e che positivamente si trovano
sul colle? Io opino che siano la parte termale della Domus aurea, divenuta poi domus Titi
Imperatoris. Difatti la parete esterna dell’abside della sala maggiore (i ruderi della quale
abside si vedono tuttora dietro la caserma delle Guardie di Pubblica Sicurezza) è parallela
ai muri della Domus aurea, scoperti sotto le Terme di Traiano, e la sua cortina presenta caratteri
di un’epoca anteriore ai Flavî, come pure a questa stessa epoca ci riportano gli avanzi
del portico a pie’ della scala.



Giustamente nota il Lanciani che, a fine di dare significato pratico e materiale all’indicazione
dei Cataloghi: thermae Titianae et Traianae, convien supporre che quell’edificio
fosse stato unito alle Terme di Traiano con qualche braccio di porticato o almeno di passaggi
sotterranei (Lanciani, Bull. Arch. Com. anno 1895, p. 112). Ma, a parer mio, con quel Thermae
Titianae si alluse dai Regionarî alle Terme private della Domus Titi, forse allora rese pubbliche,
facendole divenire con quel congiungimento un’appendice delle Traiane; e non già
si volle alludere alle velocia munera, che verosimilmente nel IV secolo non più esistevano.





592.  Urlichs, Codex Urb. Rom. Topogr. p. 136.




593.  Loc. cit., p. 110.




594.  Ibid. p. 121.




595.  Adinolfi, Roma nell’età di mezzo. Tom. I, p. 356, nota 4.ª




596.  Possessi, p. 97, nota 4.




597.  Cf. Grisar, Histoire de Rome et des Papes, l. II, c. II, p. 23.




598.  Bull. Com. arch. Comun. An. XXIII, p. 121.




599.  I tronchi di colonne ed i capitelli di quel portico, rinvenuti nel basso dell’Anfiteatro,
ne sono una chiarissima prova.




600.  Baronio, Ann.




601.  Cf. Pasquali, S. Maria in Portico. Roma 1902. Introd. p. 35.




602.  Panv. De Gente Frang., l. I, c. IV; Gaetani, Vita di Gelasio II, p. XI; Massimo,
Mem. stor. della Chiesa di S. Benedetto in Piscinula, 7.




603.  Vi fu chi credè che questa torre si elevasse sopra l’Arco di Tito; ma in una stampa
di Marco Sadeler, pubblicata in Praga nel 1606, osserviamo detta torre diroccata, benchè ancor
visibile per poterne precisare il posto. La torre Chartularia era sul pendio del colle Palatino
(ms. della Bibl. Angelica, segn. D. V, 13), e riunita all’Arco di Tito per mezzo di un
muro. L’Arco era fortificato anch’esso e congiunto con altro muro alla Chiesa di S. M. Nuova.




604.  I fratelli del Papa erano i Guidoni Papareschi, nobili di Trastevere.




605.  Di nome Pietro, figlio di Pier Leone e discendente d’Ebrei; il quale, dopo la morte
di Callisto II, avea rialzata la testa.




606.  Apud Murat., De script. Rerum Ital. Tom. 3.




607.  Tomo II.




608.  V. Agnello Anast., Ist. degli ant. Tom. II, p. 35; Corti, De Sen. Rom., l. VII,
c. 9, § 168; Vendettini, De Sen. Rom., l. II, c. 1, n. 2, p. 120.




609.  V. F. Sabatini, La fam. e le torri dei Frang. in Roma 1907, p. 24, Roma 1907.




610.  Nel 1165, secondo il Gori, (loc. cit.), o nel 1166 secondo il Baronio ed altri.




611.  Ott. Frisigense, De gestis Frid. I. l. I, c. 28 al brano della lettera scritta dal Senato
Romano a Corrado, ove dice: nam pacem et justitiam. «Questo fatto di guerresca occupazione,
osserva l’Adinolfi (Roma, nella età di mezzo I, 365), comechè ingiustissimo, pare
esser stata la cagione per cui nella vita di Alessandro III, (Muratori, R. I. S., t. III, part. I,
p. 459) vien presupposto il Colosseo in dominio dei Frangipani, dicendovisi che Alessandro,
presso S. Maria Nuova, la torre Chartularia ed il Colosseo si fosse rifugiato alla sicura».




612.  Loc. cit., p. 88.




613.  De Gent. Frang.




614.  Agnello Anast., Tom. II, p. 73 e 74.




615.  Vita d’Inn. III, raccolta da Stefano Baluzio, Apud Murat., t. III, p. 566, n. 140.




616.  Il Marangoni crede che una parte di questa torre fosse quella che ai suoi tempi vedevasi
nella prima vigna, passato il Colosseo, per andare ai ss. Quattro, alla quale potevano
giungere i sassi e le saette scoccate dall’Anfiteatro.




617.  Petrus Annibaldi, sororius D. Papae, pontes omnes juxta Colisaeum et turrim ex
opposito caepit construere, prohibentibus Jacobo Frajapane, et Relicta Najonis, Frajapanis
impedientibus ut poterant, per Colisaeum et turrim Najonis, lapidibus et sagittis emissis: sed
(Annibaldi) per dictas oppositiones ab aedificio non cessabat. — Cf. Baluzio, Vita d’Innocenzio
III. — Murat., R. I, S., part. I, p. 459. — Olivieri, Sen. Rom., p. 206.




618.  Giacomo Frangipane era partigiano di Giovanni Capocci. Nel 1228 Giovanni Frangipane
diè in enfiteusi vitalizia cryptam positam sub Amphitheatro Colisei a Pietro Salincontra
(Strum. in atti di Iacopo Scrivario). V. Adinolfi, loc. cit.




619.  Panv., De Gente Frangep.; Rainald., Ann. an. 1244, n. 19.




620.  Suarez, in Diatriba.




621.  Marangoni, loc. cit., p. 78.




622.  Il Gori (loc. cit.) vuole nell’anno 1311. Cf. Albertino Mussato, Hist. Aug. l. V. — Apud
Muratori R. I. S. Tomo X, 454.




623.  Loc. cit., p. 356 e segg.




624.  Nel medio evo vedevasi nell’arena dell’Anfiteatro un solio termale, il quale fu, con
ogni verosimiglianza, là collocato dai Frangipani o dagli Annibaldi per uso domestico più
che per semplice ornamento. In seguito per donazione inter vivos fatta da Nicolò Valentini
del Rione Monti (V. Archiv. di Stato di Roma, posizione «Arciconf. del Salv. Catast. del 1419,
n. 19»), il suddetto solio appartenne all’ospedale di Sancta Sanctorum.




625.  III, n. 2.




626.  Rainaldo, Ann.




627.  L’Adinolfi, (loc. cit.) vuole che sia ciò accaduto nel 1328.




628.  Fumi, Codice diplomatico della città di Orvieto. Firenze 1884, pagg. V-VII.




629.  Tom. CXLVIII.




630.  «La stampa ha: che avevano raccomandato tutto con ordine di tavolini».




631.  «Ed io racconteró quali giovani giocorno e quali morirono, si legge nella stampa».




632.  Il Visconti opina che la torre di Nerone fosse quella sovrastante al monastero delle
Domenicane in via Magnanapoli. Il Gori peró, nel tomo CLVIII, p. 35 del Giornale Arcadico,
sostiene che per torre di Nerone era detta l’antica Torre Mesa, già esistente nel Giardino Colonna,
e disegnata dallo Scamozzi prima che fosse distrutta nel secolo XVI.




633.  «E le altre di minor sfera dell’altra, sta nella stampa, nella quale è omesso quel
che segue distinto di carattere corsivo».




634.  Questo nome non è nel manoscritto del Visconti.




635.  «E lui n’era fieramente innamorato, ha la stampa».




636.  «Cioè Domenico Astalli, di famiglia illustre romana, oggi estinta. Mezzo Stallo ha
la stampa».




637.  «La stampa ha: figlio di Giovanni Mario».




638.  «COSÌ BIANCA È LA FEDE, si legge nella stampa, togliendo il concetto dalla
persona, ond’è particolare, per recarlo alla cosa, di che perde tutto quell’acume che si cercava
in questi motti e nelle allusioni di essi all’indole e ai pensieri di chi voleva più o meno
chiusamente dimostrarli con essi».




639.  «Ad Agapito Colonna la stampa fa portare una collana di cera al cappello. Oh!
diamine! direbbe il Cesari, e come questo? L’errore del copista si conosce facilmente, fu
nel testo: una colonna c’era, ecc. Mutata la colonna scritta forse da taluno collonna in collana
il c’era divenne cera, il di parve necessario, e la collana di cera fu fatta».




640.  «Qui pure il testo stampato ha collana».




641.  «Nella stampa si legge a san Marcello de’ Stalli, chiesa che non ha riscontro alcuno
con quelle esistenti o esistente già in Roma. Ben l’ha santa Mariella, come è nel testo a
penna del sig. Visconti. La ricordò Fioravante Martinelli nel trattare de templis sanctorum
obsoletis al capo XII della sua Roma ex ethnica sacra, in queste parole: sancta Maria, sive
de strada, nunc domini Jesus. Quella piccola Chiesa fu in fatto compresa nel grande edificio
della Chiesa del Gesù, e notissimo è quivi lo splendido palazzo Altieri». Gori, loc. cit.,
pag. 95 n. 1.




642.  «E li calzoni a brache bianche, sta nella stampa».




643.  «Franciotto Mareri personaggio di potente famiglia intorno alla quale si ha nel codice
stesso manoscritto degli annali del Monaldeschi un bel consenso di memorie, venne mutato
nella stampa in Franciotto di Mansini».




644.  L’Adinolfi (loc. cit. p. 360 e segg.) scrive: «I personaggi che diedero gli spettacoli
nel 1328 (?) sembra indossassero farsetto e brache dello stesso colore. Ma il colore delle vesti
di uno era diverso da quello delle vesti dell’altro. Avevano una cintura dalla quale pendeva
uno spiedo, ed in testa un cappello di ferro o cimiero con pennacchio.... Vi furono
18 morti e 9 feriti. Uccisero 11 tori. Nè tanta fu la strage umana che si vide nel Colosseo
come si vorrebbe far credere. Molto sangue nondimeno si sparse, e questa fu la ragione per
cui nell’età di mezzo si tralasciarono simili spettacoli».




645.  Notizie inedite ecc. Rend. della R. Accad. dei Lincei, 1896.




646.  V. Duchesne, L. Pont. tom. I. p. 482, not. 23.




647.  De Sade, Mém. pour la vie de François Petrarche, Tom. III, l. 4, p. 35 e segg. — «Ecce
Roma ipsa insolito tremore concussa est: tam graviter ut ab eadem Urbe condita supra
duo annorum millia tale nihil acciderit. Cecidit aedificiorum veterum neglecta civibus, stupenda
peregrinis moles. — Turris illa toto orbe unica, quae comitum dicebatur, ingentibus
rimis laxata diffluit, et nunc velut trunca caput superbi verticis horrorem solo effusum despicit.
Denique ut irae coelestis argumenta non desint, multorum species templorum, atque
in primis Paulo Apostolo dicatae aedis bona pars humi collapsa, et Lateranensis ecclesiae
deiectus apex, Jubilaei ardorem gelido horrore contristant».




648.  Le mem. storiche dell’Anf. Flavio p. 96.




649.  Roma antica, Part. I, p. 417.




650.  V. Rainaldo, an. 1365 n. 9. tom. XXVI, p. 114.




651.  Mém. sur les anciens monum. de Rome, Acad. des Inscript. Tom. XXVIII, p. 585.




652.  Loc. cit. Not. ined. p. 4.




653.  V. Albertinus Mussatus, Hist. Aug. ap. Murat. Rer. Ital. script. Tom. X, c. 454.




654.  V. Cancellieri, Stor. dei solenni promessi p. 311, not. 2.ª




655.  V. Marangoni, loc. cit. il quale assicura aver desunte queste notizie dall’Archivio
di Sancta Sanctorum (Armad. I, mazzo III, n. 15).




656.  V. ap. Moroni, Diz. ecc. voce Colosseo.




657.  Adinolfi, Roma nell’età di mezzo Tom. I, p. 374 e sgg. — Roma 1881.




658.  V. Archivio di Stato (Roma) — Posiz. Arciconf. del Salvat.




659.  V. Archivio di Stato (Roma), Posiz. Arciconf. del Salvat. catasto del 1419, n. 59.




660.  Ibid., cat. de’ beni del 1435, p. 59.




661.  V. Marangoni, loc. cit.




662.  Pergamena datata al 29 Aprile 1531.




663.  Dai documenti dell’Archivio di Sancta Sanctorum, comunicati dal Sig. Ab. Colomanno
Hamerani al ch. Marangoni.




664.  Ad calcem deletum, distrutto fino a terra, e non distrutto PER FAR CALCE, come
tradusse il Gori (Memorie storiche del Colosseo, p. 98). Altri, come H. Babucke (Geschichte
des Kolosseums, p. 32), han voluto dare a queste parole lo stesso significato; ma avvertito
l’errore, cosa han fatto? Hanno cambiato arbitrariamente il testo originale, e la frase «ad
calcem deletum» è divenuta «ad calcem redactum!».




665.  Vacca, Memorie di varie antichità trovate in diversi luoghi della Città di Roma, N. 72.




666.  Ecco le parole del Vacca: «Mi ricordo aver sentito dire da certi frati di S. Maria
Nova (ora S. Francesca Romana) che Papa Eugenio IV (a. d. 1431) aveva tirati due muri che
racchiudevano il Coliseo nel loro monastero; e che non ad altro fine era stato concesso al
detto monastero, se non per levare l’occasione del gran male che in quel luogo si faceva;
e che dopo la morte di Eugenio, avendolo goduto per molti anni il monastero, finalmente i
Romani fecero risentimento che così degna memoria non doveva restare occulta, e a dispetto
de’ frati andarono a furor di popolo a gettar le mura che lo chiudevano, facendolo
comune, come al presente si vede. Ma i detti frati dicono aver tutte le ragioni in carta pergamena;
e mi dissero che se veniva un Papa della loro, si farebbero confermare il donativo,
e vivono con questa speranza».




667.  Adinolfi, loc. cit., p. 379.




668.  Roma nell’età di mezzo, p. 376. Tom. I, Roma, Fratelli Bocca e C. 1881.




669.  Nibby, loc. cit., p. 417.




670.  Loc. cit. p. 236.




671.  Loc. cit. p. 60, n. XLVIII. Il Lanciani infatti non fa osservazioni contrarie.




672.  Part. II, c. 4.




673.  Aver cioè Paolo II «dato licenza ad alcuni suoi architetti di poter demolire alquanti
archi del Colosseo».




674.  Loc. cit. p. 376.




675.  «Dilectis filiis etc. Non potuimus non turbari audientes sive ab altero vestrum sive
ab aliis nostris offitialibus concessum fuisse ut quidam Colisei pars que Cosa vulgariter noncupatur
pro restauratione quorundam domorum deiiciatur. Nam demoliri Urbis monumenta
nihil aliud est quam ipsius Urbis et totius orbis excellentiam diminuere. Itaque vobis harum
serie iniungimus et sub indignationis nostre pena precipiendo mandamus, ut si quid
huiusmodi sive a nobis sive a quibus aliis concessum extitit penitus revocetis nec quovis
modo permittatis ut et minimus dicti Colisei lapis seu aliorum edificiorum antiquorum deiiciatur:
super quibus detis talem ordinem ut huiusmodi mandatum inviolabiliter observetur,
contenti tamen sumus ut ille cui forsan talis concessio facta extitit, de locis subterraneis a
Coliseo distantibus lapides evellere possit. Datum Florentiae etc.». (Lib. brevium Martini V,
Eugenii IV et aliorum. Archiv. Vatic. Arm. XXXIX, tom. VII, c. 341, n. 319. Cf. Lanciani,
Storia degli Scavi di Roma, vol. I, p. 51).




676.  Architetto del palazzo di S. Marco o di Venezia, forse in compagnia di Giacomo da
Pietrasanta.




677.  Notizie della Famiglia Boccapaduli, p. 132.




678.  Col permesso di Urbano VIII.




679.  Not. ined., loc. cit.




680.  V. Adinolfi, loc. cit., p. 379.




681.  Adinolfi, loc. cit. p. 371.




682.  Probabilmente erano fanciulli che rappresentavano la scena al vero; giacchè nel
dramma recitato nel 1531 si legge: «Spirato il Redentore s’apre il cielo con folgori e tuoni
e risuscitamento di morti; s’apre il velo del tempio e gli Angeli vengono alla Croce e dicono
in musica: Ecce Agnus Dei».




683.  Arch. del Gonf. mazzo XII. Oggi nell’Arch. di Stato (Roma).




684.  Questi era solito fare la parte di Cristo.




685.  Loc. cit., p. 87.




686.  Il Redentore vestiva tunica e mantello; la Vergine indossava quegli stessi indumenti,
coi quali, anche ai tempi nostri, la sogliono i pittori raffigurare. Gli altri attori poi vestivano
alla foggia antica, ed avevano abiti di costume orientale o romano, secondo la parte
che rappresentavano.




687.  Fra un atto e l’altro v’era sempre il canto di due cori.




688.  L’autore tralascia il resto, forse perchè notissimo.




689.  L’autografo dice: dinanti.




690.  L’autografo ha: quale e non il quale.




691.  L’autografo ha: Imperiale legge.




692.  L’autografo ha: factionoso.




693.  L’autografo ha: boni.




694.  L’autografo ha: iudicamo.




695.  L’autografo ha: advenire.




696.  L’autografo ha: considerato.




697.  L’autografo ha: vergogniosamente.




698.  L’autografo ha: adonque.




699.  L’autografo ha: factionosi.




700.  L’autografo ha: dobiate.




701.  L’autografo ha: alle legie imperiale.




702.  Loc. cit. pag. 388.




703.  Arch. del Gonf. A, foglio 138, anno 1519, 6 Febbraio. (Arch. di Stato, Roma).




704.  Ex. lib. Decr. A. foglio 161.




705.  V. Lanciani, Storia degli Scavi, vol. I, p. 214.




706.  Ex lib. Decret. A, 182, 25 Marzo.




707.  Ibid. A, 185.




708.  Ibid. A, foglio 32.




709.  V. il Rubricellone dell’Archivio, p. 70.




710.  In quella circostanza si formò una specie di comitato, dal quale, per ottenere più
facilmente la licenza, furono inviati al Papa i seguenti rappresentanti: «D. Antonius Puteus,
d. Vicentius Pacetius, d. Antonius de Jacobatiis, d. Michael de Valeriis, d. Petrus Paulus
de Attavantis, d. Gaspar de Scappucciis, d. Stephanus Medicus, d. Antonius Albertinus,
d. Pirrus, d. Jordanus Buccabella, R. d. Bartholomaeus Cirillus, d. Franciscus Pallavicinus»
(V. Lib. Decret., foglio 126).




711.  A, foglio 126.




712.  A, foglio 138.




713.  Lib. Decret., A. f. 138.




714.  Sotto lo stesso titolo di S. Maria della Pietà.




715.  L’Anfiteatro Flavio, l. I, p. 49.




716.  Anno 1435, p. 59.




717.  Pag. 391.




718.  Questo registro fu scritto da Niccolò Frangipane ai tempi di Bonifacio VIII. V. Crescimbene,
Storia di S. Giovanni avanti porta Latina, p. 212.




719.  V. Parte IV. Questione III.




720.  B. A. C. a. 1895, n. 122. Gatti.




721.  Histoire de Rome et des Papes au Moyen âge, l. IV, c. IV, p. 232.




722.  F. Gori, Le memorie storiche, i giuochi e gli scavi dell’Anfiteatro Flavio ed i pretes,
martiri Cristiani del Colosseo, C. II, p. 54 e segg. — P. Delehaye, Analecta Boll. T. XVIi
1897, p. 209 e segg.




723.  Roma alla fine del mondo antico, p. 175.




724.  Benedetto Mellini, Delle Antichità di Roma.




725.  V. Armellini, Le Chiese di Roma, 2. ediz. p. 140-41.




726.  Laterano e Via Maggiore, p. 120. Roma 1857.




727.  Cf. Il Catasto del 1462. Le surriferite notizie sono state tratte dall’archivio di Sancta
Sanctorum, dal citato catasto: e da uno strumento in dominum, estratto dai protocolli di
Giorgio di Albino di Castiglione, notaio, datato ai 17 Marzo 1490, il quale è del tenore seguente:



«Recognitio facta per Guardianos Confalonis domorum de Coliseo.



«Indictione VIII. mens. martii die 17. 1490.



«Eisdem indictione mense et die quibus supra.



«In praesentia nostrorum notariorum etc. Discreti viri Mariani Scalibastri et mei Georgii
Albini et cuiuslibet nostrorum in solidum. Cum hoc fuerit et sit, quod Venerabile hospitale
Societatis Sanctissimi Salvatoris ad Sancta Sanctorum de Urbe, cum spatio 120 annorum
vel circa tenuerit et possiderit pacifice et quiete, nemine contradicente, certas domos, et accasamenta
positas et posita in Amphitheatro Colisei, quae fuerunt quondam nobilium de
Anniballis de Coliseo, qui illas Guardianis dicti hospitalis vendiderunt ut constat pubblico
instrumento; et nunc nobiles viri Ludovicus de Marganis et Altus de Nigris Guardiani dicti
hospitalis Salvatoris teneant et possideant; et nobiles viri Joannes de Branca et Marcus
quondam Pauli Columne Sebastiani Guardiani Societatis confalonis de Urbe dixerint et
exposuerint eisdem Guardianis hospitalis Salvatoris per Sanctissimum Dominum nostrum
Papam Innocentium fuisse et esse eis concessum, posse in dicto Coliseo facere representationes
et devotiones Christi, et Sanctorum suorum; et quod ipsi Guardiani Confalonis egent
dictis domibus et accasamentis et dicta parte Amphitheatri, ubi dictae domus apparent edificatae
et constructae; et quod sine ipsis, ipsi Guardiani non possent dictas representationes
facere, et pro aptitudine loci et conservatione rerum ad dicta festa necessaria. Conservatores
requisiverint prefatos Guardianos Salvatoris, ut velint consentire, ut dictis domibus et
accasamentis ut valeant et possint pro dictis representationibus et festis tantum, et non ad
alium usum. Hinc est quod prefati Ludovicus de Marganis et Altus de Nigris Guardiani
prefati hospitalis Salvatoris, sponte et ex certa eorum scientia, et non per errorem quoad
suprascripta et infrascripta, dederunt et concesserunt eisdem Guardianis Confalonis, presentibus,
recipientibus vice et nomine dicte Societatis Confalonis, et nobis Notariis, plenam
licentiam et omnimodam facultatem, et potestatem, posse in dicto palatio dictas devotiones
et representationes facere, et illud reparare ad dictum usum tantum, et non aliter, citra
tamen prejudicium aliorum jurium et privilegiorum utriusque partis si qua (sic) habent, et
cum licentia et auctoritate dictorum conservatorum alme urbis et Lelii de Fabris, Francisci
Teuli, et Simeonis de Cecchinis; et convenerunt Guardiani Confalonis et ita promiserunt
eisdem Guardianis Salvatoris, quod dato quod tractu temporis et quandocumque dicti Guardiani
et Societas hospitalis Salvatoris vellent rehabere dictas domos et accasamenta et illis
egerent pro eorum usu, quod tunc dicti Guardiani et Societas Confalonis teneantur illico
dictum palatium seu domos dicto hospitali et illius Guardianis libere dimittere et relaxare,
absque aliqua exceptione: quas domos et accasamenta costituerunt et recognoverunt sese
tenere et possidere nomine dicti hospitalis et Guardianorum eiusdem, et liceat Guardianis
dicti hospitalis et Societatis eiusdem hospitalis Salvatoris dictam Societatem Confalonis et
illius Guardianos inde expellere, promittentes plenarie partes una alteri et altera alteri cum
juramento, predicta omnia et singula inviolabiliter perpetuo observare, et rata et grata tenere
et habere contra non facere, dicere vel venire, aliqua ratione, jure, modo, titulo, sive
causa pro quibus omnibus et singulis observandis et plenarie adimplendis, dicte partes hinc
inde singula singulis congrue referendo, obligarunt omnia et singula bona dictorum hospitalium
et societatis (sic) et voluerunt pro prefatis posse cogi etc. et renuntiaverunt etc.
et juraverunt etc.



«Actum in Palatio Conservatorum alme Urbis presentibus etc. iis testibus etc. nobilibus
viris Joanne de Palonibus regionis Arenule et Dominico quondam Joannis de Maldosso
Regionis Trivii ad premissa vocatis habitis et rogatis.



«Ex protocollo Instrumentorum Georgii Albini de Castiglione Notarii pubblici et Venerabilis
hospitalis Sanctissime Imaginis Salvatoris».





728.  Roma ex ethn. sac. C. 12, p. 361.




729.  Loc. cit. p. 83.




730.  Ibid.




731.  Ap. Marang. loc. cit.




732.  Laterano e via Maggiore, p. 116.




733.  L’asserto dell’Adinolfi è basato sulla Bulla Unionis Ecclesiarum Ss. Quadraginta
et S. Mariae Hospitali S. Jacobi prope Colisaeum, emanata dal Papa Eugenio IV, ai 18 gennaio
del 1433, nella quale leggiamo: «.... hospitali S. Jacobi prope Coliseum etiam de
Urbe ab eodem hospitali S. Angeli dependens et per illius Guardianos et confratres huiusmodi
gubernari solitum etc.».




734.  Ex eadem Bulla.




735.  «Guardianis, custodibus et officialibus antepositis societatis Raccomandatorum imaginis
Salvatoris ad Sancta Sanctorum ac pauperum hospitalis S. Angeli et hospitalis S. Jacobi
et hospitalis Ss. Petri et Marcellini. (Da una Pergamena dell’Arch. S. Sanctorum).




736.  Il lodato Mellini è dello stesso parere: «Contiguo alla chiesa di S. Giacomo (dice)
v’era un ospedale per le donne, come viene scritto nel catalogo 2º della medesima compagnia
sotto l’anno 1466 da Niccolò Signorili, benchè questo dica che l’ospedale fosse costrutto
pro militibus. (Arch. Vat. Mss. dell’antichità di Roma arm. VI, n. 38).




737.  Questa notizia l’attinse l’autore da una Licentia Magistrorum Stratorum Guardianis
Societatis Ss. Salvatoris concessa.




738.  Adinolfi, Lat. e Via Maggiore p. 112.




739.  Pagan and Christian Rome, p. 161.




740.  Analecta Bolland. Tom. XVI, p. 248 e segg.




741.  Bull. A. C. Ser. IV, an. III, p. 157 e segg.




742.  Storia di Roma e dei Papi nel medio evo, l. I, c. V, ediz. francese, p. 177.




743.  Canina, Indicazione antiquaria di Roma Antica, p. 102.




744.  V. Questione III, Parte IV.




745.  Ibid.




746.  Piale, Memorie Enciclopediche, 1817, p. 154.




747.  Loc. cit. p. 159.




748.  Tertul. Ad. Nat. I, 9; Apol. 40.




749.  LXXI, 29.




750.  Ant. Phil. 4, 11, 12, 15, 23.




751.  V. 2.




752.  Histoire des persecutions, tom. I, p. 355 e seg.




753.  Loc. cit. p. 357.




754.  Bull. A. C. loc. cit., p. 165.




755.  V. De Rossi, «Bull. A. C.» serie II, an. IV, p. 147 e segg.




756.  «Bull. A. Com.» Ann. XXIII, pp. 124-125.




757.  Lanciani, Forma Urbis.




758.  Analecta Bolland. Tom. XVI, p. 248 e seg.




759.  Prima di parlare di quelle chiese che più direttamente manifestano la venerazione dei
fedeli verso il Colosseo (venerazione che fu causa dell’aggruppamento delle stesse in quella
zona), ho creduto conveniente occuparmi della chiesa dei Ss. Quadraginta Colisaei; sia perchè
anch’essa in qualche modo fa parte di detto aggruppamento, sia perchè fu eretta per i
Misenati, i quali, come è noto, erano al servizio dell’Anfiteatro.




760.  V. Wilpert, S. Maria Antiqua, p. 14.




761.  Loc. cit. p. 18.




762.  Varie sono le opinioni degli archeologi circa la situazione precisa del Campus Agrippae.
Il Nardini, ad es., fra gli antichi, ed i Compilatori del Corpus Inscriptionum fra i moderni,
ritengono che il Campus Agrippae occupasse lo spazio compreso fra l’attuale Corso
Umberto e le Thermae Agrippianae, da un lato, e la Via del Seminario e la Piazza S. Marco
dall’altro. Il Lanciani e l’Huelsen lo collocano invece altrove, e precisamente ad Est della
Via Flaminia, tra il suddetto Corso Umberto e la Via della Stamperia, in un senso, e le Vie
Minghetti e del Pozzetto nell’altro.



Per giudicare quale delle due opinioni sia più probabile, il miglior partito è di esaminare
i passi di quegli autori antichi che parlano del Campus Agrippae, e vedere se vi sia
qualche monumento che possa gittar luce sulla questione.



Gli antichi scrittori che parlano del Campus Agrippae, sono: Dione Cassio (Lib. LV), Aulo
Gellio (Noctes Atticae l. XIIII c. V), ed il Cronografo del 354 (Urlichs, Codex Top., p. 191, 25).
Aulo Gellio ed il Cronografo nominano il Campus Agrippae; ma dalle loro parole null’altro
può dedursi che la sua esistenza. Il primo scrive: «Defessus ego quondam ex diutina commentatione,
laxandi levandique animi gratia, in Agrippae Campo deambulabam, atque ibi duos
forte grammaticos conspicatus, etc.». Nel secondo si legge: «Aurelianus Imp. ann. V. m. IIII.
d. XX congiarium dedit XD. — Hic muro urbem cinxit, templum Solis et castra in Campo
Agrippae dedicavit, etc.». — Dal passo di Dione però, oltre all’esistenza, se ne deduce pur
anche (e molto fondatamente) la situazione. Lo storico greco ci dice infatti che Augusto, dopo
la morte di Agrippa, dedicò il di lui Campo, eccettuato il portico (il quale, da quanto si dice
appresso, fu quello incominciato ad erigere nel Campo da Vipsania Pola, sorella di Agrippa),
nonchè il Diribitorio, lasciato incompleto da Agrippa e terminato da Augusto prima della dedicazione,
rendendo egli ogni cosa di pubblico diritto. In quella circostanza si diè un funebre
munus gladiatorium, in Septis, sia (dice Dione) per rendere onore ad Agrippa, sia per
l’avvenuto incendio di molti edifici attorno al foro.



Ora il sito del Porticus Septorum e dei Septa è da tutti riconosciuto ad Ovest del primo
tratto della Via Flaminia chiamato Via Lata. Posto questo caposaldo, l’essersi dato il munus
gladiatorium per onorare la memoria di Agrippa in Septis, anzichè nel Foro od altrove, e l’esser
ciò avvenuto nel giorno della dedicazione del Campo dello stesso Agrippa, son due cose
che ci spingono a ritenere che quelli si trovassero in questo Campo; e che si fosse scelto
quel luogo per fare, quasi direi, prender possesso al Popolo Romano del Campo suddetto, fin
dal giorno della sua dedicazione.



L’esame poi dei monumenti che Dione c’indica esistenti nel Campo d’Agrippa, quali
sono il Diribitorium e il portico di Pola, c’induce anch’esso a ritenere il Campus Agrippae
sito ad Ovest della Via Lata. Su ciò invito il lettore a leggere la dotta discussione fattane
dal Nardini (Roma Antica l. IV, c. X).



Oltre a questo, nell’anno 1592, costruendosi il palazzo Serlupi-Crescenzi (Via del Seminario),
fu ritrovato un cippo enorme di travertino, alto tre metri circa, sul quale era scritto:



ID . QVOD . INTRA

CIPPOS . AD . CAMP . VERSVS

SOLI . EST . CAESAR . AVGVST

REDENTVM . A . PRIVATO

PVBLICAVIT

(C. I. L. VI, 874)



Gli editori del Corpus opinano che questi cippi augustei di Via del Seminario appartengano
al Campo di Agrippa; e giustamente, poichè, come appunto noi siamo certi (per la testimonianza
di Dione) che Augusto donò al Popolo Romano il Campo di Agrippa, così non
possiamo esser certi che il Campo detto dai Cataloghi Marzio, con denominazione generale
della pianura fra il Pincio ed il Tevere («Bull. Com.» ann. XI, Sez. 2ª, p. 11), ed a cui
il Lanciani opina s’alluda nei cippi, sia stato mai a privato redemptum da Augusto e donato
al Popolo Romano. E non possiamo esserne certi, perchè nessun documento ci è pervenuto
finora, e finchè esso non apparisca, dovremo ritenere con gli Editori del Corpus, che
quei cippi si riferiscono al Campus Agrippae, e che ne costituivano il limite del lato Nord. Nè
si obietti che quei cippi si trovano in piena regione VIIII, perchè noi non conosciamo i limiti
delle due regioni con precisione tale, da non poter supporre che nella regione VII vi
fosse una zona di terreno ad Ovest della Via Lata. Cosa anzi che possiamo con grande fondamento
ritener vera per l’eponimo stesso della regione (Via Lata): via detta appunto Lata,
perchè il suo margine occidentale era coperto dal Porticus Septorum in modo da formare una
larga via, in parte coperta ed in parte scoperta. E questo portico, formando un tutto con i
Septa, dovette con ogni ragione appartenere, insieme a quell’area contigua, alla regione VII
(Via Lata), e non alla VIIII. Qui è inoltre necessario notare che nella divisione di Roma in
quattordici regioni (la quale avvenne, per testimonianza di Dione dopo la dedicazione del
Campus Agrippae, e probabilmente dopo la erezione del tempio d’Iside e Serapide), il nome
di Campus Agrippae rimase alla parte non fabbricata del Campo stesso, ossia all’area contigua
al Porticus Septorum; la quale area, per la ragione anzidetta, dovè nella divisione entrare
nella regione VII.



A conferma di quanto si è detto fin qui, è bene osservare che il posto assegnato dal
Lanciani e dall’Huelsen al Campus Agrippae, è inaccettabile per più ragioni. Primieramente
quella località si trova del tutto separata dalla zona dove Agrippa sviluppò il suo grandioso
piano edilizio: cosa riconosciuta dallo stesso Lanciani, il quale, per attenuare questa difficoltà,
escogitò un qualche modo d’attacco tra le due aree, supponendo che il grandioso portico
(di cui rimangono non pochi avanzi ad Est della Via Flaminia, nel sottosuolo dello sterrato
di Piazza Colonna, e che da lui è ritenuto per il Porticus Vipsaniae) fosse stato eretto
da Agrippa quasi a far séguito al Porticus Septorum, che sorgeva dalla banda opposta della
Via Flaminia, incominciando dalla Via di S. Ignazio e terminando a Piazza Venezia; congiungendo
così (il Lanciani) la zona dei grandiosi lavori agrippiniani col Campus Agrippae
da lui supposto, per il vertice di un angolo!



Secondariamente poi perchè come asserisce lo stesso ch.º autore (V. «Bull. Com.» ann. XX,
serie 4.ª p. 277, quell’area è priva affatto di ruderi monumentali dei tempi augustei). Ecco
le sue parole: «La zona confinante col portico e l’acquedotto, cioè la zona fra S. Claudio
e il Trivio è affatto priva di ruderi monumentali, nè, per quanto io sappia, tali ruderi sono
stati visti o descritti nei tempi andati». — Eppure i residui della vastissima sala del Diribitorio,
che, con ogni verosimiglianza (come osserva il Nardini, interpretando le espressioni
di Dione Cassio), dovè sorgere nel Campo in questione vi dovrebbero essere! È difficile poter
supporre che quell’edificio sia stato abraso fin dal piano dei fondamenti!



Perchè, finalmente, quest’area si trova in quella zona che è l’unico sito della limitatissima
regione VII, in cui si possono collocare (come bene scrisse il Nibby) gli Orti Largiani:
orti appartenuti probabilmente al celebre Caio Cecina Largo, console ordinario nell’anno
795 d. R., ed autore del Senatus Consultum Largianum sulla successione dei liberti.
Ed appunto in quella località a me sembra che vi siano tracce degli orti suddetti. Quel muro,
della lunghezza di m. 63, tornato in luce negli ultimi mesi del 1890 nella Via Poli (lungo il
fianco della chiesa di S. Maria in Trivio, V. il «Bull. Com. ann. XX,» serie 4.ª, p. 278),
come pure gli altri residui di muri a quello coordinati (Lanciani, Forma Urbis), rinvenuti
fra Piazza Poli e la Via del Bufalo, non potrebbero essere i resti di un edificio edificato nel
III secolo in quella lacinia degli antichi orti Largiani, ridotto poi, da Belisario, o tutto o in
parte, a Xenodochio? Gli orti Largiani (osserva il Nibby) dovettero essere in istato di floridezza
fin quasi al IV secolo; giacchè essi sono ricordati, a preferenza di tanti altri, nei cataloghi
di quei tempi.



Un altro indizio di questi orti è per me la grande piscina alle falde del Quirinale, presso
il così detto Lavatore del Papa.



Il portico poi che decorava il lato Est del largo della Via Flaminia (ove più tardi fu
eretta la colonna coclide), e che dovè, al pari del largo che adornava, far parte, per ragione
di concomitanza, della regione VIIII e non della VII (il limite delle quali, in quel tratto, era
segnato dalla via che correva dietro al portico, e che lo separava dagli orti Largiani), io lo
crederei il Porticus Argonautarum; perchè, oltre ad essere un vero porticus, la sua costruzione
è molto simile a quella del Porticus Septorum, e quindi più propria dei tempi di Agrippa. — Non
così possiam dire invece del tempio di Piazza di Pietra, e del suo recinto, perchè
essi presentano tali caratteri, da non potersi (come pur anche ritenne il Nibby), portar più
oltre i tempi di M. Aurelio Antonino. Tutto ciò poi che è rappresentato nel basamento di
quell’edificio nulla ha che vedere con Nettuno; ed aggiungerò che, per la sua forma spiccata
di tempio, non potè essere da un autore antico (quale fu Sparziano) chiamato Basilica.



Veduto come l’opinione più plausibile circa il posto occupato dal Campus Agrippae sia
quella proposta dal Nardini ed accettata dai compilatori del Corpus, cerchiamo ora di rintracciare
il sito dei Castra dedicati da Aureliano in Campo Agrippae. Io opino (e non credo
di esser lungi dal vero) che Aureliano riducesse a caserma il Porticus Septorum. E ciò lo ritengo
per due ragioni: 1.º perchè non si trova più memoria di quel portico dopo il regno di
Severo Alessandro; 2.º perchè quantunque esso fosse celebre quanto gli altri portici e forse
anche più, non fu notato negli elenchi dei Regionarî del IV secolo, nè nella regione VIIII
nè nella VII: fatti, che manifestano una trasformazione venuta in quel portico al cadere del
secolo III, rimanendo notato però negli elenchi, sotto il nuovo nome venutogli da quella,
nella regione VII. Ammettere la riduzione di un portico della forma del Porticus Septorum,
a caserma, non è cosa che possa recar maraviglia, se si rifletta che quella forma si prestava
molto a tale riduzione, e che questa veniva suggerita anche dall’uso che costantemente si
faceva di simili portici per l’attendamento provvisorio delle milizie, allorchè queste eran chiamate
in città per qualche fatto straordinario. Così avvenne, ad es., nell’eccidio di Galba.
Chi non sa che in quel frangente la legione Illirica trovavasi attendata nel Porticus Vipsania?
Missus et Celsus Marius ad electos Illyrici exercitus, Vipsanii in Porticu tendentes (Tac.
Hist. l. I, c. 31).



La chiesa pertanto «SS. Quadraginta de Calcarario» si trovava a breve distanza dai
Castra Urbana di Aureliano.



Del resto, il fatto dell’esistenza di quattro chiese dedicate ai Quaranta Martiri di Sebaste,
situate indiscutibilmente presso alloggiamenti militari, sarebbe bastato da sè solo a
far congetturare che, in prossimità della chiesa dei SS. Quadraginta de Calcarario, stessero
i Castra Urbana.




763.  Bulla, Intenta igitur, 1433 — Pont. Eug. anno III.




764.  Pag. 160 b.




765.  Roma nell’età di mezzo, Tom. I, p. 320.




766.  V. Cardella, Memorie Storiche dei Cardinali. Tom. III, p. 208 e 264.




767.  Le cinque chiese dedicate in Roma ai Quaranta Martiri di Sebaste, tutte edificate
presso cinque alloggiamenti di soldati, dimostrano quanto sia vera la testimonianza tradizionale
dei Padri di Cappadocia (contemporanei al fatto con S. Basilio Magno alla testa), che
ce li mostra soldati in senso proprio; e quanto male si apponga il ch.º Franchi dei Cavalieri,
il quale, dubitando di quella testimonianza, e basandosi invece sul famoso testamento (ritenuto
autentico dai moderni ipercritici) asserisce, che quei martiri non si possono dire soldati
che in senso figurato. Il testamento fu scritto (secondo il documento) da Melazio a nome
di tutti; ma basta leggerlo per dichiararlo apocrifo. Fra le altre bellezze, in esso parlano i
morti! È proprio giunto il tempo predetto da S. Paolo: Erit enim tempus cum sanam doctrinam
non sustinebunt, sed ad sua desideria coacervabunt sibi magistros prurientes auribus; et
a veritate quidem auditum avertent, ad fabulas autem convertentur. (Epist. II ad Timoth. 3-4).




768.  V. Mabillon, Musaeum Ital. Tom. II, p. 190.




769.  Sulla favola della Papessa Giovanna vedasi il dotto lavoro del Ch.º Prof. Tomassetti,
La Storia della Papessa Giovanna — «Bull. Arch. Com.» — an. XXXV, p. 82 e segg.




770.  Muri probabilmente delle Tiziane.




771.  Pag. 19 nella descrizione del Fabrizi.




772.  Le Chiese di Roma 2.ª Ediz. p. 521.




773.  Urlichs, Codex Topographicus p. 153.




774.  V. Muratori Scriptt. XXIV, col. 1113 (an. 1438).




775.  V. Armell., Le Chiese di Roma, ediz. 2.ª p. 521.




776.  Roma nell’età di Mezzo, Tom. I, p. 320.




777.  Mabillon, loc. cit. p. 190.




778.  «Bull. A. Com.» an. XXIII, p. 124.




779.  Chiese, ecc., loc. cit., p. 139.




780.  Archiv. secr. S.S. Reg. Urb. V, Tom. VIII, fol. 160.




781.  Armell., loc. cit. p. 523.




782.  Cancellieri, Possessi, p. 121.




783.  Il passato topografico e storico dell’Istit. Massimo alle Terme, p. 43 — Roma 1898.




784.  V. Bellori, Vita di D. Fontana, e lo stesso Fontana — Dell’Obelisco Vaticano
l. II, p. 18.




785.  Iter. Ital. p. 76, n. 29.




786.  Di alcune fabb. fatte in Roma ed in Napoli, lib. II, Roma 1590, p. 18 — tav. 19.




787.  Credenz. IV, vol. 104, f. 11.




788.  Loc. cit. 22.




789.  Arm. VI, Tom. 52, p. 65.




790.  Questa notizia ce la porge il diarista Gigli. Cf. Moroni, Diz. di erud. voc. Colosseo.




791.  Armadio XI, tom. 22, p. 222.




792.  Il disegno di questo tempietto era stato già fatto dal cav. C. Fontana.




793.  Nell’anno 1700.




794.  R. Lanciani, Not. inedite dell’Anf. Flavio. Rend. della R. Acc. dei Lincei 1896. Serie
V, vol. V.




795.  Uno degli archi che guardano Ovest.




796.  Diarii.




797.  Dissert. apud. Winck. p. 399, vol. III.




798.  Mercato, p. 163.




799.  Notizie inedite, loc. cit.




800.  Anno 1689-1700, foglio 756.




801.  «Anno 1714, 10 Dicembre. Decreto sopra la deputazione del sig. D. Girolamo Colonna,
in sopraintendente e custode delle chiavi del nuovo recinto fatto nel Colosseo. Credenz.
1, Tom. 39, p. 14. Ma susseguentemente a’ 10 di Gennaio del 1715 ritrovasi la relazione
della non inclinante volontà del Pontefice Clemente XI di concedere al Popolo Romano
le chiavi del suddetto nuovo recinto. Cred. 1. Tom. 39, pag. 14». V. Marangoni, loc. cit.,
pag. 105.




802.  Marangoni, loc. cit. pag. 98.




803.  Visse ai tempi di Benedetto XIII.




804.  «Anno 1723, 10 Luglio. Memoriale presentato all’Eccellentissima Congregazione dall’Eremita
del Colosseo, e rescritto grazioso facultativo di poter fare una muraglia di clausura
dietro la cappella di detto eremitorio. Credenz. I. t. 45, p. 322». V. Marangoni, loc.
cit. p. 105. — «Anno 1727. 12 Novembre. Istromento di concessione d’un arco chiuso contiguo
e dietro alla suddetta chiesuola o cappelluccia, posta dentro al circuito del medesimo
Colosseo, Pietro Doye eremita dello stesso Anfiteatro. Credenz. 4, tom. 101, p. 291». Ibid.




805.  V. pag. 215.




806.  Una copia di questa epigrafe trovasi affissa sul muro del grandioso contrafforte che
si erge dal lato Nord.




807.  Roma descritta ed illustr. tom. II, p. 2, Roma Stamp. Pagliarini.




808.  Oltre a questo ricordo marmoreo, abbiamo una pittura fatta dal Veith nell’alto dell’ultima
lunetta (a destra) del XXX riquadro del Museo Chiaramonti al Vaticano. La pittura
«indica il colossale e magnifico sperone fatto innalzare dal Pontefice Pio VII per la conservazione
della parte meridionale dell’Anfiteatro Flavio o Colosseo, sotto la direzione dell’architetto
Valadier. Nel mezzo è figurata la Religione che sostiene la palma e la croce
simboli del martirio, e dinanzi un pellegrino genuflesso». Cav. E. G. Massi: Descrizione
compendiosa dei Musei...... nel palazzo Vaticano. Roma, 1887, p. 157, terza edizione.




809.  Questo restauro fu fatto in quella parte del Colosseo che guarda Ovest, tra l’Arco
di Costantino e la Via Claudia.




810.  Roma. A cura della R. Società Romana di storia patria, 1910.




811.  Cf. documento XXXII.




812.  Poesie di autori Italiani del sec. XIX, Roma 1845.




813.  Storia della rivoluzione di Roma 1848-1850, Livorno 1851.




814.  Spada, Storia della rivoluzione di Roma, vol. III, p. 396.




815.  Vol. II, p. 260.




816.  Nella costruzione degli «speroni di Pio VII, Gregorio XVI e Pio IX furono messi
in opera gli ultimi massi» dei caduti materiali o travertini. Cf. Notizie e inedite del Ch. Lanciani.
Rendiconto della R. Accad. dei Lincei, 1896, serie V, Vol. quinto.




817.  V. Gori, loc. cit., p. 112.




818.  Atti della Pont. Acc. Rom. di Arch. Tom. XV, p. XXXI.




819.  Quest’iscrizione trovasi a piè di quella di cui parlammo a p. 221.




820.  Gori, loc. cit. p. 113.




821.  Fra i due restauri di Leone XII e di Pio IX.




822.  X n. 196.




823.  Anno III, 1882, p. 49 e segg.




824.  Cf. Lanciani Storia degli scavi, vol. II, p. 83. Anche nel 1639 furono fatte alcune
ricerche «nel circuito del Colosseo». (Arch. Capit. Cred. VI. Tom. 52, p. 65).




825.  Calp. Eclog. 7, v. 48 e segg. — Cf. Osservazioni sull’Arena e sul Podio dell’Anf.
Flavio fatte dal Sig. Pietro Bianchi, di Lugano, Prof. di arch. ecc.... nella sessione dell’Accad.
di Arch. li 17 Dicembre 1812.




826.  In vita Commodi.




827.  Osservazioni sull’Arena e sul Podio dell’Anfiteatro Flavio. Notizie degli scavi. — Roma
1813.




828.  Riflessioni pacifiche ecc., Roma 1813.




829.  Ammonizioni critico-antiquarie a varii scrittori del giorno. Roma 1813.




830.  Roma Ant. Tomo I, app. I, p. 233. Roma 1819.




831.  Loc. cit. p. 217.




832.  Theatrum magnum undequaque rotundum.




833.  Cf. Jordan: Forma 17 b.




834.  La mia opinione su questo capitello la manifestai a pag. 35.




835.  Cf. Petr. Satyric. cap. IX.




836.  Per brevità tralasciamo quanto il Re dice nella sua dissertazione, sembrandoci
sufficiente aver riferito le parole che egli applica alle figure 8, 9 e 10 della sua tavola illustrativa
di alcune parti della sostruzione in opera quadrata.




837.  Di materia solida e stabile.




838.  Il pavimento dell’ipogeo in opus spicatum si trova a m. 6,08 dal piano attuale dell’arena.




839.  Loc. cit.




840.  Nuove osservazioni intorno all’Arena dell’Anf. Flavio e all’acqua che ora la ricopre.
Roma 1814.




841.  La stampa universale disapprovò queste nuove escavazioni, affermando che gli
scavi antecedentemente fatti avean già messo al nudo ogni cosa.




842.  Loc. cit. p. 114.




843.  In una di queste buche si veggono tuttora residui di legno carbonizzato; delle travi,
cioè, che facevan parte delle famose macchine anfiteatrali.




844.  Settantasette di questi frammenti furono editi ed illustrati dal ch. Henzen, (V. c. I,
l. VI, p. 856 e segg.).




845.  Cronach. mens. serie II, Tom. I, p. 46.




846.  Qualcuna di queste lastre è di un bel cipollino.




847.  Cf. Meier, De Gladiat. Rom. quaest. selectae Bonnae 1881 p. 14 e segg.





848.  In un masso di cipollino.




849.  V. Suet., Calig. 32. Cic., Pro Roscio Amer. 6. Fabretti, R. De columna Traiana.
Roma 1863, p. 151. Sabatier, Description Générale des Medaillons contorniates. Paris 1860,
p. 46. In quest’opera il Sabatier pubblica la medaglia di un VRSE, e nella palma vuol riconoscere
un flabellum. A me sembra una palma.




850.  Cap. in Pert., VIII.




851.  E. Q. Visconti, Monum. scelti Borghesiani, Tom. I, Tav. I e II, opina che il ciondolo
rotondo sia qui una tessera gladiatoria. Ma queste non erano rotonde, sibbene quadrilatere.
Il Prof. Correra (B. C. A. Com. di Roma, Anno XXIII, Serie 4, Fasc. 3) crede quel
ciondolo una medaglia; ed aggiunge non poter essere una bulla, perchè trattasi di un atleta.




852.  Loc. cit.




853.  Correra, loc. cit. p. 201.




854.  Gori, loc. cit.




855.  F. Gori, loc. cit. p. 122.




856.  Gori, ib. Fu anche in questo sterro diretto dal Rosa che si rimosse la croce dal
centro del Colosseo e furono abbattute le edicole della Via-Crucis. Varî giornali stimatizzarono
quel fatto; e nessuno arrise al progetto ridicolo del Gori, loc. cit. p. 5, il quale
consisteva in voler sostituire alla croce la statua della Libertà.




857.  Cf. B. della Commis. Arch. Com. serie 4, fase. p. 118 e seg. ann. 1895.




858.  G. Gatti, Cf. il cit. Bull. Com. p. 118.




859.  In Dom. 4.




860.  Spectacula assidue magnifica et sumptuosa edidit non in amphitheatro modo, verum
et in circo.... at in amphitheatro NAVALE quoque.




861.  Lib. 67, c. 25.




862.  Trad. del Nibby, Roma ant. pag. 401-402.




863.  De Naumachia. — lib. Spect.




864.  Marang. Delle memorie sacre e profane dell’Anfiteatro Flavio, p. 62.




865.  Dedit et navale praelium in veteri naumachia: IBIDEM et gladiatores etc. (Suet. in
Tito, cap. VII).




866.  Indica perfino qual parte: quella, cioè, che riguarda le statue.




867.  Memorie storiche del Colosseo, p. 141.




868.  Loc. cit. p. 402.




869.  Lib. I, cap. XXIX.




870.  Epigramma XXVIII del lib. Spect.




871.  Dopo il regno di Domiziano.




872.  Pompae e Libitinensis.




873.  Muniti d’inferriate.




874.  Si trova dalla parte del Laterano. Nella Tav. V, le cloache sono segnate in colore bleu.




875.  Un tratto di questa cloaca fu scoperto negli scavi del 1874. — È larga m. 0,63 ed
alta m. 1,95. — Si dice che pel restauro di questa cloaca furono spese lire 200,000.




876.  V. Lanciani, Ancient Rome p. 55.




877.  Lanciani, Commentarî di Frontino p. 153.




878.  Parte II, cap. VII.




879.  V. Cassio p. 73, ove parlando degli archi neroniani scrive: § 10 — «A canto alla
strada, continuavano, e ancora ben si distingue essere in piedi un solo, e in qualche distanza
altri XIII dei quali nel piegar della strada essendone alcuni rovinati, e perciò interrotta
la loro concatenazione, la riassumono VIII intersecata a sinistra la stessa via terminando
il loro filo al portone esteriore del vestibolo di S. Stefano (Rotondo) distante dalla
porta ed atrio del tempio 82 passi andanti. E qui conviene positivamente avvertire, come
più volte si è da me osservato, che degli VIII archi gli ultimi IV più vicini al vestibolo o
portone, avevano archi sopr’archi, o dir si voglia sesto col quale grado grado l’un dopo l’altro
andavano dolcemente abbassandosi per retta linea verso un grosso pilastro isolato, lontano
dal già detto portone e ultimo arco 90 simili passi. Egli è però sicuro (e sarebbe di gran
vantaggio l’opposto, perchè gioverebbe al nostro intento senza ulteriori ispezioni) che il numerato
spazio di distanza, o per nuove aggiunte di costruzioni, o per la mutazione della faccia
del luogo cambiata in orto e vigneto con recinto di nuovi muri è così deformato, che non
lascia segni sensibili d’inclinazione degli archi sino al castello, che stava e sta al lato settentrionale
dell’isolato pilastro, dove non è da porsi in dubbio che avessero li descritti archi
il lor termine; benchè nella metà del già detto recinto vi si vegga altro pilastro verso al
quale forse continuavano gli archi la lor dirittura; ma per essere sformato e senza segni di
appoggio o incastro d’archi, non mi permette farne certa assertiva, benchè io la stimi assai
verosimile. Il pilastro isolato che sta eminente nel fine della piazza tra il circondario di S. Stefano
e di S. Maria in Domnica, o modernamente Navicella, è di larghezza 14 palmi nel fianco
settentrionale, nell’altezza eguaglia la torre che dicessimo delli Consoli, alla quale corrisponde
lo speco che sulla cima di questo e di quello si scopre, a livello d’altro dei VII archi posteriormente
piantati oltre alla torre sul limite degli orti o vigneti dei Ss. Gio. e Paolo, conceduti
dal Pontefice Clemente XI alli PP. Missionari. Nella metà dello stesso pilastro appariscono
ad oriente vernale, e a ponente gl’incastri degli archi rovinati. A settentrione, siccome
sopra accennammo, v’è un sito riquadrato di larghezza uniforme al pilastro, nel quale senza
dubbio era alzato il ricettacolo o fosse castello, in cui separatamente calavano le acque portate
dagli archi provenienti dal vestibolo di S. Stefano, e si distribuivano con tubi in diverse
parti del quadrivio di quella piazza (de’ quali tra poco) perchè vi sta il chiusino a volta con
telaro di bianco marmo per sostenere la quadrata consimile pietra: indizio che nella chiavica
interiore vi si custodissero li tubi e fistole o di piombo o di creta.......»



A p. 68 scrive: «Scorsi 43 anni, cioè nel 762 corrispondente al 9 dell’e. v. eletti consoli
P. Dolabella e C. Junio Silano trovati fatti gli acquedotti di queste due acque da M. Agrippa
oppur risarciti, per risoluzione del Senato condussero dall’antica porta Esquilina (o forse dal
sito in cui si vede oggi la Taurina ossia di S. Lorenzo) al monte Celio, e di colà all’Aventino
l’acqua Marcia e al Palatino; e per farne alli nominati colli la divisione, in distanza del
castello (che tuttora si vede sul quadrivio della piazza della Navicella non più di 30 passi
andanti) piantarono un arco composto di tivertini (sic) accanto al sito in cui fu poscia eretto
lo spedale e chiesa di S. Tommaso apostolo, denominato per le molte forme o condotti che
vi passavano, S. Tommaso in Formis......»



A p. 76 § 14 prosegue: «Più ancora si assicura l’esistenza di questo castello sin dal
tempo di Nerone, che per formar l’ampio stagno o piscina al fianco orientale dell’aurea sua
casa, seccato ed atterrato da Vespasiano per erigervi l’ammirabile Anfiteatro..... vi condusse
un grosso rivo dell’acqua Claudia, della quale si vede tuttavia il gran condotto sotterraneo
che scende sotto al chiusino per retta linea nella strada per cui si va al lato orientale dell’Anfiteatro,
nella di cui vicinanza dove ha principio lo stradone che guida a S. Gio. Laterano
apparisce la superficie della volta dello stesso condotto, che poco più oltre andava a
sboccare nello stagno. Tal condotto fu pure ammirato dal nuovissimo autore delle memorie
del medesimo Anfiteatro (Marangoni), ma non capito, perchè non salì sul quadrivio del Celio
a vederne l’origine e il suo progresso».




880.  Commentarî di Frontino, p. 158.




881.  Secondo la quantità d’acqua che vi avranno fatto affluire.




882.  Xiphil. e Dione — p. 542 ed. Basileae.




883.  Osservazioni sull’arena e sul podio dell’Anfiteatro Flavio fatte dal sig. Pietro Bianchi
di Lugano architetto..... illustrate e difese da Lorenzo Re romano..... nella sessione
dell’Accademia di Archeologia li 17 Decembre 1812.




884.  Loc. cit., p. 130, § 2.




885.  Loc. cit. p. 141.




886.  De Naumachia.



«Augusti laudes fuerant committere classes,

Et freta navali solicitari tuba;

Caesaris haec nostri pars est quota? vidit in undis

Et Thetis ignotas et Galatea feras.

Vidit in aequoreo ferventis pulvere currus,

Er domini Triton ipse putavit equos.

Dumque parat saevis ratibus fera praelia Nereus,

Abnuit in liquidis ire pedester aquis.

Quidquid et in Circo spectatur et in Amphitheatro,

Dives Caesarea praestitit unda tibi.

Fucinus et pigri taceantur stagna Neronis

Hanc norint unam saecula Naumachiam».







887.  Fino all’altezza di m. 1,70 circa, quantità necessaria a sostenere le barche.




888.  Il quale, chiudendo lo speco, potevasi mantenere sul pavimento dell’arena inondato,
per quel tempo che si voleva.




889.  De Naumachia.




890.  Domitianus Imp... Amphitheatrum usque ad clypea.




891.  Tom. II, p. 49.




892.  In questo stesso Museo (Iº Riquadro n.º 2) si conserva «Apollo sedente, figura di
bello stile, trovata al Colosseo nel 1805». Cf. Descriz. compendiosa dei Musei.... nel Palazzo
Vaticano.... E. G. Masi, 1887.




893.  «Il modo d’indossare la penula che lascia libera l’azione delle braccia e della persona,
propria perciò de’ viaggiatori e degli araldi, vi fe’ riconoscere un’imagine di Mercurio.
Per tale fu restaurata coll’adattarvi una testa rinvenuta nel Colosseo nell’anno 1803,
aggiungendovi il braccio sinistro col caduceo». E. G. Masi, loc. cit. p. 111.




894.  Queste leggi sono state estratte dalle Sentenze di Paolo.




895.  Cf. le opere del prof. A. Profumo, e specialmente il suo recentissimo opuscolo L’incendio
di Roma dell’anno 64 (Feltre, Tip. Panfilo Castaldi, 1909). — Tacito dichiara l’incendio
«forte an dolo Principis incertum». Il ch. Profumo (loc. cit. pag. 20 e segg.) tratta magistralmente
questa questione.




896.  «Abolendo rumori subditit reos et quaesitissimus poenis affecit quos per flagitia invisos
vulgus Chrestianos (sic) appellabat». Tac. (Ann. 15, 38-44). Il lodato Profumo (loc. cit.)
prova ad evidenza che «le ipotesi che alcuni critici sogliono proporre in sostituzione per
l’auctor (di Cristiani, di Ebrei, ecc. ecc.), sono: dal lato documentario, campate in aria; — dal
lato critico, nulle, poichè fuori delle sole due versioni (forte an dolo Principis) che l’evo
ha conosciuto. Mi duole, soggiunge, che ricada in questa categoria la ipotesi subordinata
dell’Hülsen; quella di una comparticipazione di Cristiani con gli uomini che attizzavano in
qualche modo l’Incendio. Le nostre cinque fonti (Plinio, Stazio, Suetonio, Tacito e Dione)
non ne fanno motto; gli apologisti Cristiani posteriori non debbono mai difendersi, fra le
tante e tante, da una simile anche parziale accusa, che sarebbe riuscita nell’Evo, per concetto
della sacra Roma, gravissima; nè ve n’è traccia neppur minima nei frammenti anticristiani
a noi giunti: quel silenzio generale e costante, adunque, che caratterizza la non
rispondenza dell’ipotesi col pensiero dell’evo, e pagano e cristiano. Resterebbe il famoso XV, 44,
di Tacito su quel primo gran processo o gruppo di processi ai Cristiani, ch’è dallo storico
collegato all’incendio. Esso è molto oscuro. Nel mio lavoro (Le fonti ecc.) ne ho proposta
una soluzione: — assenza totale di processi ad incendiari, e pagani e cristiani; gran processo,
o processi, d’indole politico-morale ai Giudaici «quos per flagitia invisos vulgos Christianos
appellabat», poichè per questa attiva propaganda ebraica (Cfr., p. es., Flavio Gius.,
in Guerra Giud., I, pr. 2) ormai la questione Giudaica preoccupava l’animo romano per la
sicurezza delle Provincie dell’Oriente; ed infatti, l’anno dopo, il 66, s’inizia la definitiva campagna
militare, con la distruzione di Gerusalemme a supremo intento. Un processo a dei
Giudaici malvisi in Roma dal volgo, detti Cristiani, era quanto di meglio si potesse escogitare
in quei giorni, ad abolendo rumori sul dolus Principis».




897.  Il Trastevere e la Porta Capena.




898.  S. Giustino il Filos. Dial. con Trifone II. 17.




899.  Origene, Contr. Cels. lib. VI, n. 27.




900.  Suet. in Nerone, c. XVI.




901.  Tac. Ann., XV, 44.




902.  Tert., Apol. cap. I, in fine. Tertulliano chiama Nerone dedicatore damnationis
nostrae.




903.  Epist. prima.




904.  Plin. secund. Epist. lib. X.




905.  Cf. Sulpiz. Sev.




906.  Sebbene talvolta sotto qualche Imperatore, o per il suo carattere naturalmente mite,
od anche per noncuranza, quegli editti siano stati applicati meno frequentemente.




907.  Ap. Lactant. Divinae institutiones l. V, c. XI.




908.  L’Anf. Flavio rivendicato ai Martiri, p. 27.




909.  Lattanzio visse un secolo prima del riordinamento della legislazione romana, fatto
da Giustiniano.




910.  Cf. Pothier. Le Pandette di Giustiniano riordinate, Vol. I, Venezia 1833, pag. 103,
numero 2.




911.  De fuga in persecutione c. IV, XII, XIII. — Ad uxorem l. I, c. 3.




912.  Contra Celsum, l. VIII, ed. Cantabr. p. 406.




913.  Epist. l. IV, ad Cornelium, § 4.




914.  De Ss. Martyribus Bernice, Prosdoce, § 4. Cfr. il Processo Verbale del 17 Luglio 180,
scoperto nel 1890. — Apologisti Cristiani. Casa editrice Dott. F. Vallardi, Milano 1907.




915.  Apolog. cap. XXXIX.




916.  Dig. l. XLVIII, tit. XIX, l. 31.




917.  Dig. l. XLVIII. Tit. IX-XIX. Cf. Cic. Orat. pro Roscio 26.




918.  Passio S. Pionii 21 acta sincera, Ruinart, n. 4, p. 136 et seqq.




919.  Passio S. Perpetuae 19. Edit. Arm. Robinson, Cambridge 1891, pp. 89-90.




920.  Ruinart, Acta sincera.




921.  Bull. di Arch. sacra 1879, p. 21.




922.  Acta § 6 apud Acta sanctor. Ianuar. tom. I, p. 569.




923.  S. Paolo ad Rom. c. XVI, dal v. 3 al v. 15.




924.  Lez. di Arch. Crist. p. 6.




925.  De l’authenticité des Annales et des histoires de Tacite, Bordeaux 1890.




926.  Apol. c. XXXVII.




927.  Le sillogi epigrafiche di Tours, di Closterneubourg e di Göttwel ci hanno conservato
un’iscrizione preziosa degli inizi del secolo V; la quale, mentre ci ricorda i grandiosi
restauri fatti da Sisto III (432-440) nella basilica Liberiana, fa pur menzione di cinque martiri
(V. Grisar, Roma alla fine del mondo antico pag. 303 nota 2ª) e dei cinque simboli del
genere di morte da essi subìta. Il terzo di questi simboli è precisamente la damnatio ad bestias.
Ecco il testo dell’iscrizione:



VIRGO MARIA TIBI SIXTVS (sic) NOVA TEMPLA DICAVI

DIGNA SALVTIFERO MVNERA VENTRE TVO

TE GENITRIX IGNARA VIRI TE DENIQVE FETA

VISCERIBVS SALVIS EDITA NOSTRA SALVS

ECCE TVI TESTES VTERI SIBI PREMIA PORTANT

SVB PEDIBVS IACET PASSIO CVIQUE SVA

FERRVM FLAMMA FERE (sic) FLVVIVS SAEVVMQVE VENENVM

TOT TAMEN HAS MORTES VNA CORONA MANET





«Di tale prezioso carme rimase superstite soltanto il primo verso fino al sec. XVII; e
questa reliquia pure venne cancellata in seguito agli inconsulti restauri eseguiti a spese del
card. Pinelli». P. Sisto Scaglia, Mosaici antichi della bas. di S. Maria Maggiore in Roma.
Roma, F. Pustet, Editore, 1910.




928.  Notiones Archaeolog. Christ. Cap. II, p. 176, Romae 1908.




929.  Corpus antiq. rom. absolutissimum p. 440.




930.  Cf. G. B. Lugari, loc. cit. p. 9.




931.  The ruins and excavations of ancient Rome p. 283.




932.  Loc. cit. p. 10.




933.  Proc. Della Guerra Gotica l. I, c. XXII, XXIII.




934.  Qui il Lugari (loc. cit. p. 11 dell’estratto o p. 113 delle Dissert. della Pont. Accad.
Rom. di Arch. serie II, Tom. VII) in una lunga nota dimostra che l’anfiteatro Castrense era
capace di contenere il numero sufficiente di belve per gli spettacoli ordinarî; ed indica il
sito ove poterono esservi le abitazioni per i militi del vivario e per i serventi.




935.  Lanciani, The ruins and excavations of ancient Rome, p. 388.




936.  Ficoroni, Le vestigia di Roma antica, p. 121.




937.  Nardini, Roma antica, tom. II pag. 17 ediz. de Romanis.




938.  Lucius Faunus, De antiq. urb. Romae, lib. I, p. 13 — Pomp. Let. De antiq. urb.
Romae, lib. VII, pagg. 234, 235 — Marliani, Urb. Rom. Topogr. lib. VII, p. 134.




939.  Id., loc. cit., Pomp. Letus, loc. cit., Marliani, loc. cit.




940.  Bufalini, La pianta di Roma, tav. A, 2 ediz. 1879.




941.  Nota di ruderi e monumenti antichi per la pianta del Nolli, edita dal De Rossi, p. 19.




942.  Suet. in Calig. cap. IX.




943.  V. Nardini, Rom. ant. l. IV, c. II, p. 15; Nibby, Roma, parte I ant. p. 397.




944.  Suet., in Tib. c. LXXII.




945.  Id., in Claud. c. XXI.




946.  


PRO S. M. ANTONII. GORDIANI. PII

FELICIS. AVG. ET TRANQVILLINAE. SABI

NAE AVG. VENATORES IMMVNES. CVM CV

STODE VIVARI. PONT. VERVS. MIL. COH.

VI. PRAE. CAMPANIVS. VERAX. MIL. COH. VI

PR. FVSCIVS. CRESCENTIO. ORD. CVSTOS

VIVARI. COHH PRAETT. ET. VRBB.

DIANA. AVG. D. S. EX. V. P.

DEDICATA XII KAL. NOV.

IMP. D. N. GORDIANO. AVG. ET. POMPEIANO. CS.

 Corpus, I L. VI, 130.







947.  






948.  Suet., in Claud. c. XXI.




949.  Id., in Claud. loc. cit.




950.  Dio. LIX, cap. X.




951.  Dio. p. 709, Ed. Leunel.




952.  V. Verona illustr. Milano 1826, p. 49.




953.  Variar. l. 4.42.




954.  loc. cit. lib I, cap. IV.




955.  Di qui si vede con quanta saggezza il ch.º H. Grisar (Roma alla fine del mondo
antico p. 174) abbia scritto: «È certamente fuor di questione che l’ANFITEATRO FU SPETTATORE
DI MOLTI MARTIRII».




956.  Cf. P. Delhaye, Anacleta Bolland. tom. XVI pagg. 209 e segg. ann. 1897.




957.  Il Grisar (loc. cit.) dice a questo rispetto: «Testimonianze sufficientemente sicure
comprovano che quest’edificio (il Colosseo) fu spettatore della passione di S. Ignazio antiocheno,
ma se si tratta di enumerare altri determinati campioni della fede che a lui dovrebbersi
unire nella storia delle persecuzioni, allora il giudizio dello storico soggiace a molte
difficoltà, la principale delle quali è che gli Atti ove parlasi di tali martirii romani, non sono
relazioni genuine del tempo delle persecuzioni, ma pie leggende messe assieme nel quinto
e sesto secolo, se non più tardi, le quali di solito contengono anacronismi ed inverosimiglianze.....
Talora però nei prefati documenti il martirio avvenuto IN QUESTO LUOGO è ricordato
CON TALI CIRCOSTANZE DA DIMOSTRARE che quel dettaglio fu tramandato IN FORMA SICURA».




958.  V. Parte III, cap. 1º.




959.  Cfr. p. 98.




960.  Fea, Miscell., Tom. I; Bartolini, Sugli
Atti di S. Agnese, p. 110; M. Armellini, Il Cimitero
dì S. Agnese, p. 10.




961.  Bellori, Vestigia Vet. Rom. Tab. XXVIII.




962.  Roma Subterr. l. III, c. XXII, p. 602.




963.  Cf. Mazzucchelli, Scritt. Ital. Tom. II,
part. II, p. 703. — Tiraboschi, Storia della letteratura
italiana. Tom. VIII, l. 3, p. 289. Ed. Rom. — Comolli,
Bibl. architettonica, vol. II, p. I, clas. I, pp. 58-59-60-61.




964.  Apud Petrum de Cortona e schedis Ptolomei, Muratori, Tom. IV, p. 1878, n. 4.




965.  Reinesio, Col. XX, p. 249.




966.  Bonada, Col. X, n. 36.




967.  Fleetwood, p. 351.




968.  Lam, De E. A. p. 203.




969.  Mamachi, Tom. I, pp. 415-421-422.




970.  Bianchini, Hist. Eccl. Tom. II, saec. I.




971.  Mabillon, Musaeum Ital. Tav. I, n. 54-213-418.




972.  Marangoni, Mem. sacre e profane dell’Anf. Flav., ed. 2, p. 271.




973.  Venuti, Accurata e succinta descriz. delle antich. di Roma, part. I, c. I, p. 51.




974.  Orsi, Storia Eccles. ediz. rom. 1835, Tom. I, p. 22.





975.  Apud Mai Script. Vet. Nov. Coll. Tom. V, p. 380.




976.  Mazzolari, Sacre Basiliche, p. 300.




977.  Magnan, Le Ville de Rome, Tom. IV, col. 16.




978.  Terribilini, Mss. Cas. XX, XI, Tom. VIII, p. 371.




979.  Loc. cit.




980.  Visconti, Sposizione d’alcune antiche iscrizioni crist. Atti dell’Acc. Rom. di Arch. 1823,
Tom. II, p. 629.




981.  Nibby, Rom. ant. e mod. part. I, Tom. I, p. 101.




982.  Canina, L’Architettura Romana, part. III, p. 148.




983.  Note al Venuti sull’op. cit., p. 59.




984.  O’ Reilly, I Martiri del Colosseo, p. 41.




985.  Giampaoli, Rel. storica del nuovo prosp. di S. Pudenziana, p. 21.




986.  Fabio Gori, loc. cit. p. 11.




987.  Eccettuato il Giampaoli, il quale nella sua opera: Memorie delle catene di S. Pietro,
p. 25 mutò di parere, e si unì a quelli che dichiararono falsa la lapide.




988.  De Rossi, Musaici cristiani, fasc. XXIII (Musaico della nicchia della Confessione
Vaticana).




989.  Tomasetti, Breve itin. di Roma, p. 86.




990.  Promis., Gli Architetti e l’Architettura presso i romani, Mem. storiche, Serie III,
Tom. 27. p. 146.




991.  Armellini, La Chiesa di Roma, ediz. 2, p. 161.




992.  Analecta Bolland. Tom. XVI. p. 216.




993.  O. Marucchi, Elements d’Archeologie, Tom. III, p. 285. Id. La Forum Romaine 1903,
pag. 259.




994.  Histoire de Rome etc., Vol. I, p. 182.




995.  Storia universale della Chiesa, ed. XI, Torino 1904, vol. II, p. 790.




996.  Historia critica, Ecclesiae Cattolicae, vol. I, p. 635.




997.  P. Scaglia, Notiones Archaeol. vol. I, pars-prior. p. 418.




998.  Nel sotterraneo di questa (Chiesa), e precisamente nella crociera a mano dritta, v’è
l’iscrizione cristiana, dalla quale può rilevarsi che Gaudentius, un cristiano, fu l’architetto
dell’Anfiteatro Flavio e che fu martirizzato. Tomasetti, loc. cit.




999.  Lo stesso si dica del Martigny e del Cabrol. V. i loro rispettivi Dizionarî, v. Colisée
e Amph. Flav.




1000.  Inscript. Christ. Tom. I, p. 26.




1001.  Comolli, Bibl. vol. II, p. I, class. I, p. 51.




1002.  Vedi P. I, c. III, di questo lavoro.




1003.  Cf. Bull. Serie III, an. I, p. 135.




1004.  M. Armellini, Scoperta della cripta S. Emerenziana, ecc. p. 109.



Qui furono le signore: Portia Gabrielli, Maddalena Tassi Varesi, Caterina, Giulia et
Lavinia suoi figli il Venerdì Santo l’anno 1635. Cavando Evangelista Bucci. Vi sono anche
altri nomi e date degli anni 1634 e 1670.




1005.  De Rossi, Bull. di A. S. Serie III, an. I, p. 136.




1006.  Id., loc. cit.




1007.  Un falsificatore può determinarsi a far incidere una lapide, 1º per esser lodato quale
scopritore fortunato di un’iscrizione interessante; 2º per far trionfare una sua opinione;
3º per lucro, e in tutti i casi, coll’animo pravo d’ingannare i posteri. Ma noi, come vedremo,
non troviamo neppur uno di questi motivi per dichiarare la nostra lapide falsa.




1008.  Maffei, Arti criticae lapidariae libr. III. c. II, p. 159 e segg.




1009.  Così ad es.: la collezione di lapidi cimiteriali del sotterraneo della Chiesa dei
SS. XII Apostoli.




1010.  Bull. serie III. an. I, p. 95.




1011.  «Poichè l’arte aveva creato variazioni (dipinti in Priscilla, titoli in marmo nel coem.
maius ostrianum); troviamo che fin dal più antico periodo delle Catacombe romane si possono
distinguere un tipo di scrittura priscilliana ed uno ostriana». Cf. Kaufmann Manuale
d’A. C. p. 172.




1012.  Epitaph. S. Severae p. 77.




1013.  Il comm. O. Marucchi (V. Le Forum Romaine, p. 259. Ediz. dell’anno 1903), dopo
aver detto che l’iscrizione di Gaudenzio è una grossière contraffazione moderna; che il suo
stile strano, è assai differente dallo stile antico, che la forma stessa dei caratteri tradisce la
sua origine; e dopo aver espresso il desiderio che l’Accademia di S. Luca si decida a porre
almeno un’indicazione per prevenire i visitatori di questa falsificazione, aggiunge (in nota)
che ha saputo dal Bacci esservi nel rovescio un’iscrizione cristiana antica, che dice: Augurina
in pace.



Rispetto il parere del ch.º Professore e amico, ma, a mio giudizio, l’Accademia di S. Luca
ha fatto molto bene a lasciare la lapide nel sito in cui si trova da tre secoli; ed anche a non
mettervi indicazione di sorta, almeno fino a che non si sappia con ogni certezza la falsità
della stessa. La notizia che il Bacci ha dato al ch.o Marucchi, dell’essere cioè questa lapide
opistografa, non è nuova, perchè l’Aringhi, il Fletwood, il Marini, il Visconti, ecc., ce
l’avevano già detto; la formola poi, non è Augurina in pace, ma: AVRELIA AVGVRINA
HIC EST.
L’iscrizione è incisa nel mezzo del lungo e stretto marmo; è intiera, e si estende da una
estremità all’altra del marmo o tavola marmorea, in questa guisa:



AVRELIA ❦ AVGVRINA ❦ HIC EST





La frase HIC EST, senza l’aggiunto POSITA (il quale, d’altronde si sottintende) è classica,
e rivela quanto sia antica.



Taluno potrebbe dubitare della cristianità di questa lapide, appunto perchè classica. Se
si rifletta però alla provenienza, e al fatto che l’iscrizione è incisa su di una lastra marmorea
di assoluta forma cimiteriale cristiana, ogni dubbio svanisce. L’Aringhi (loc. cit.) congettura
che quell’Aurelia Augurina cui si riferisce l’epigrafe, possa essere l’uxor di Gaudenzio,
perchè, dice, uxores olim cum viris eodem sepulchro illatas fuisse novimus etc. — Potrebbe essere.
I nomi sono antichissimi: un T. Aurelius Fulvus, per es., fu console ordinario imperando
Domiziano (a. 85 d. C.); Augurinus è dei tempi della repubblica. I loculi bisomi poi,
ed esempî analoghi d’iscrizioni opistografe, relative ai due coniugi, non è cosa nuova agli
archeologi.




1014.  Cf. M. Armellini, Lez. di Arch. Sacra, pp. 270-271; De Rossi, Bull. Arch. crist.,
serie III, an. VI, pp. 70-71-73.




1015.  P. Scaglia, Epig. Vol. II, c. II, p. 52.




1016.  De Rossi, loc. cit.




1017.  Lupi, loc. cit.




1018.  Id., loc. cit., p. 17.




1019.  Bull., serie III, an. I, p. 95.




1020.  Bull., serie II, an. VI, p. 58.




1021.  Id., serie III, an. I, p. 137.




1022.  Id., loc. cit., p. 135.




1023.  Si adduce anche la difficoltà degli apici o punti, come qualcuno li chiama. Ma non
è, come vedremo, obiezione insormontabile.




1024.  Storia di Roma, ed. Desclée, etc. Roma alla fine del mondo antico p. 174. Roma 1908.




1025.  Relativamente alla paleografia, gli scrittori che han giudicato la lapide dagli esemplari
che generalmente si trovano sui libri, non hanno del tutto torto. L’hanno fatta irriconoscibile!
Ognuno abbondò in sensu suo. Perfino han posto sulla vocale I i punti rotondi.
Cf. P. I, c. III di questo studio.




1026.  E la copia fatta dal Grimaldi sarà esatta?




1027.  Non è dunque certo che avvenne allora.




1028.  Dunque quelle due lapidi fanno eccezione alla regola. Dunque si dànno eccezioni!




1029.  Non è dunque del tutto certo.




1030.  E fecero male; ma peggio ancora fanno quelli che mettono sugli I i punti ROTONDI.
Qui sta l’errore!




1031.  E ciò è verissimo, nè noi diremo essere accenti.




1032.  Come il Mommsen (c. I, l. X, 6524) credè potersi liberare dall’imbarazzo in cui lo
pose il Garrucci relativamente all’iscrizione Furfonense, di cui tra breve parleremo.




1033.  Zaccaria, Ist. lap. p. 388, edit. rom.




1034.  Pag. 82, N. Z.




1035.  Epit. S. Severae, p. 129.




1036.  Marmor Pisan.




1037.  Ma questa di Pisa, citata dal Zaccaria (Istit. lap. p. 338, ed. Rom.), non ha i punti
(Bormann C. I, L. XI, 1441).




1038.  C. I, L. X, 6524.




1039.  Sylloge Inscript. Lat. p. 290. Aug. Taurin. MDCCCLXXV.




1040.  Loc. cit.




1041.  Vol. I, tav. XII.




1042.  Oltre a ciò il falsificatore del sec. XVII avrebbe usato punti tondi, mai triangolari.
Del resto esistono parecchie iscrizioni dei tempi di Urbano VIII; eppure sull’I non v’è punto
di sorta.




1043.  Lo stesso Cabrol (Dictionnaire D’Archéologie chrétienne, voce Amphithéatre, col. 1653,
Paris, 1904), l’ha riprodotta in caratteri comuni e senza apici.




1044.  Anche ammesso che il musaicista al rifare l’iscrizione «Ego sum via, veritas et vita»
avesse aggiunto arbitrariamente i punti sugl’I, non per questo l’iscrizione sarebbe falsa, ma
una riproduzione genuina e verace dell’iscrizione primitiva. A tutti nota è l’iscrizione damasiana
che dice: HIC HABITASSE PRIVS, etc. I due primi esametri di questo carme si leggono
nel sepolcro apostolico dell’Appia, e sono una riproduzione fatta nel secolo XII. Ora
se le sillogi, e specialmente il codice di Einsiedeln, non ci avessero conservato quel carme,
la critica moderna avrebbe ritenuti quei due esametri per una falsificazione di quel secolo.
Eppure è una riproduzione genuina!




1045.  Loc. cit. p. 146.




1046.  Ripostigli, p. 198.




1047.  Ann. Inst. XII, p. 241.




1048.  Intorno ad alcuni monumenti antichi esistenti al IV miglio dell’Appia. Roma 1882,
pagina 63.




1049.  De Rossi, Bull. Archeol. Anno I, pp. 23 e 50.




1050.  M. Armellini, Lez. ecc. 101. «Col 426, egli dice, la sepoltura cessò nei sotterranei
e incominciò nei portici e intorno le basiliche ma fuori del tempio, onde S. Gregorio
Magno, come narra nel l. IV dei dialoghi, ricorda che i portici del Vaticano si trasformarono
in cimiteri.... Lo splendore delle nostre necropoli ebbe un crollo spaventevole quando
dopo caduta nel 410, di memoria imperitura, la regina del mondo in mano di Alarico».




1051.  O al più nel secondo decennio.




1052.  Cf. P. Scaglia, l. c., p. 52. Questo stesso ch. scrittore a p. 10, dice: De forma litterarum
nihil dicendum, nisi quod eadem est atque in ethnicis epitaphiis, sed MULTO DETERIOR
propter lapicidarum imperitiam.




1053.  Fabbretti, Inscript., c. V, p. 363.




1054.  Maffei, Art. crit. lap. l. III, c. II, p. 175.




1055.  Morcelli, De stil. Inscript., l. II, part. 3, c. IX, p. 462, vol. 2.




1056.  Cf. Garrucci, Sill. Inscript., p. 52, 75, 86, 88, 91, 92. — Pizzamiglio, Storia della
Moneta Rom.




1057.  Garrucci, loc. cit., pp. 185-192, 215.




1058.  Cf. Bruzza, Bull. dell’Ist. Arch., an. 1870.




1059.  Dissert. VIII, p. 164.




1060.  Inscript. Christ., Tom. I, p. 114, p. V.




1061.  Scaligero, Cf. Red. var. lect., c. XIX, not. ad lib. V, Varr. de ling. lat.




1062.  Cf. Specimen., p. 56.




1063.  Cf. Cenot. Pis., dis. IV, quest. 2.




1064.  Cf. Epit. S. Severae, p. 183.




1065.  Pag. 138.




1066.  Cf. Instituzioni, l. II, c. XI; p. 320.




1067.  Cf. Fabretti, Inscript., p. 110, vol. V, p. 541, n. 278. Bull. A. C. Tom. III, pagina
151 ecc.




1068.  P. G. Marchi, Monumenti delle arti crist. primit., p. 116. Roma 1844.




1069.  Gruter, p. 553, n. 2.




1070.  De Rossi, Bull. Arch. crist. an. III, p. 12.




1071.  Marangoni, App. agli atti di S. Vittorino, p. 168.




1072.  Grut., loc. cit.




1073.  De Stil. Inscript., l. III, p. III, c. VIII.




1074.  Pag. 49.




1075.  Arv. p. 37.




1076.  Orig. I, XX.




1077.  Graffiti di Pompei, p. 47.




1078.  Grut., 1019, 4.




1079.  Murat., 918, 2.




1080.  Loc. cit., lib. III, c. II, p. 172.




1081.  Cf. Civiltà Catt., Serie IX, Vol. XII, p. 718, § 2. V. anche il P. Scaglia, Not. archeol.
crist. Vol. II, pars prima. Epigrafia, pp. 8-9, il quale, dopo avere riportato un po’ di
errori più comuni nelle epigrafi, aggiunge: integrum possem librum replere idiotismis et erroribus
omnimodis....




1082.  Hist. nat., l. XXXV, c. IX, in fine.




1083.  Storia della Lett. Ital. Tom. I, p. 8, ed. Napol.




1084.  Cap. XVII, p. 37.




1085.  Loc. cit.




1086.  Liv. lib. I, 28.




1087.  Garrucci, loc. cit., p. 166.




1088.  Varr. l. VI, de l. l.




1089.  Fabbretti, Inscript.




1090.  Nibby, Analisi ecc. Tom. III, p. 141.




1091.  Zaccaria, Instit. p. 187; Bull. dell’Ist. 1865, p. 84.




1092.  Bull. dell’Ist., 1860, p. 258.




1093.  Id., 1868, p. 228.




1094.  Inscript. Christ., Tom. I, p. 112.




1095.  Ammessa la genuinità della lapide, si dovrà pur ammettere, come vedremo, che
Gaudenzio fu l’architetto del Colosseo.




1096.  Supponendo che fosse già cristiano.




1097.  Tale infatti fu l’idea primitiva, come dice Marziale:



Hanc unam norint saecula naumachiam.







1098.  Memorie storiche del Colosseo, p. 23, ed. 2.ª




1099.  Note al Venuti, Roma Ant. Venuti-Piale, Descriz. topogr. di Roma, 1824, tom. I, p. 51.




1100.  Dio., l. LXVII.




1101.  Anche tralasciando l’indizio estrinsico della forma della lapide, che è cimiteriale;
anche prescindendo dalla testimonianza degli scrittori, coevi al rinvenimento di essa, i quali
dicono che fu tratta fuori dal cimitero di S. Agnese; le parole Kristus, etc., dichiarano apertamente
la cristianità di Gaudenzio.




1102.  Xiph. e Dione, Traianus, p. 553, Ed. Basileae apud Joannem Oporinum.




1103.  Dopo quello del Panvinio e dell’Iansoni, un catalogo molto ragionato e stimato fu
pubblicato dal Contelori, ed un altro, ancora più accurato, dal Corsini.




1104.  Loc. cit.




1105.  V. Parte I, c. III di questo lavoro.




1106.  Vitr., Praef. I. VII.




1107.  Plinio, l. VII, c. XXXVII. Vitr., l. c.




1108.  Lib. VI, c. XXXVII.




1109.  Lib. XXXVI, c. XIII. Laberinto italico. Monumento sepolcrale di Porsenna re di
Chiusi. V. Less. ragionato. Lübker.




1110.  Suida. Plinio l. XXXVI, II.




1111.  Xiph., in Adr.




1112.  Vitr., l. c.




1113.  Spart., in Adrian.




1114.  Lib. VIII.




1115.  Lib. IX, epist. XXXIX.




1116.  Plinio XXXIII, c. XV.




1117.  Epigr. LVI, l. VII.




1118.  Loc. cit.




1119.  Ad esempio S. E. il Card. Lugari e il suo fratello Cav. Bernardo, ambedue membri
ordinari dell’Accademia Romana di Archeologia e notissimi per loro dotte pubblicazioni archeologiche.




1120.  V. Forcellini, voce Theatrum: de quocumque loco ad edenda spectacula apto.




1121.  Che i liberti servissero agli imperatori, anche come architetti è certissimo, e si deduce
da parecchie lapidi sepolcrali: Cf. c. I. l. VI, 8722, 8724.




1122.  Venuti-Piale, Descriz. top. di Roma. Tom. I, p. 51. Roma 1824.




1123.  Il De Rossi, già si avvide che i martirologî omettono martiri rivelatici dalle iscrizioni
(V. Bull. Arch. Crist. An. 1876, p. 59; 1877, pp. 109-113; 1878, pp. 12-94-95; an. 1883,
pp. 151-152-155; 1886, pp. 26-28, ecc.).




1124.  Cf. Migne, P. L. vol. 124, p. 31.




1125.  Quel Passio e quell’S sono certamente del tempo in cui visse il trascrittore.





1126.  De lingua latina, l. IV.




1127.  Cf. Jordan., Topog. Varr. l. l., V, 49, 50, pp. 601-602. Oppius mons princeps Esquilis,
cis lucum Fagutalem.... Oppius mons terticeps, cis lucum.... Oppius mons quarticeps, cis
lucum.... in figulinis est. Cespius mons quarticeps cis lucum Poetelium, Esquilis est.




1128.  Il primo le Coniectanea, gli altri due le annotazioni ed emendazioni.




1129.  V. Nibby, Roma Antica, Tom. I, p. 21.




1130.  I boschi sacri dell’antica Roma. Estratto dal «Bullettino della Com. arch. comunale»,
fasc. II, an. 1905, p. 14.




1131.  Nel documento seguito dai dotti passati, fino alla metà del secolo scorso, effettivamente
non manca, ed oh quanto è più conforme alla topografia locale!




1132.  Loc. cit., l. IV.




1133.  Varron. loc. cit.




1134.  Del suolo fisico di Roma, ecc. Cosenza, Tip. di Giuseppe Migliaccio, 1869.




1135.  Così negli Argei secondo Varrone.




1136.  La mia opinione circa le «velocia munera» la manifestai alla Parte II, cap. I, di
questo lavoro.




1137.  Antich. di Roma, vol. I, l. III, p. 94.




1138.  È certo però che al settimo miglio della Via Salaria vi fu una chiesa dedicata all’Arcangelo
Michele; le parole dell’Epitome libri de locis Sanctorum Martyrum, sono chiare:
«Per eandem quoque viam venitur ad ecclesiam S. Michaelis septimo milliario ab urbe;» ma
è pur certo che varie furono in Roma le chiese dedicate a questo Arcangelo, come: S. Arcangelo
ad Elephantum, in Palliano, inter nubes, in Augusta, in Laterano, in vico Patricio,
in Via Appia, ecc. (Cf. Nuov. Bull. di Arch. christ. 1910, pag. 84 e segg. «Studio sulla nuova
silloge di Cambridge di O. Marucchi»).



Il Martirologio Geronimiano (codice di Berna) colloca la Chiesa di S. Michele non al VII
ma al VI miglio.




1139.  O in Ortheo. Cf. La Pianta di Roma dell’Anonimo Einsidlense. Dissert. letta dal
Prof. C. Huelsen, 21 Aprile 1906, nella Pont. Accad. Romana di Archeologia. — Estratto
pagina 28.




1140.  Tutti sappiamo che una chiesa dedicata a questa Santa era sotto l’Esquilino. Il ch.o
Huelsen, loc. cit., dice che questa chiesa è sconosciuta!




1141.  Lib. Pont. Edit. Duchesne, Tom. II, p. 24. Il Grimaldi legge «in Aventino», ed
opina sia lo stesso che il monastero di S. Maria in Aventino.




1142.  Ediz. Duchesne, Tom. I, p. 262.




1143.  Lib. Pont. p. 268, n. 36.




1144.  Loc. cit. Tom. II, p. 41 n. 63.




1145.  V. G. Starra-Tedde, I boschi sacri, loc. cit.




1146.  Cf. il period. «Buonarroti» Tom. V, p. 68.




1147.  C. Fontana: L’Anfiteatro Flavio descritto e delineato. Aia 1725.




1148.  Marangoni: Delle memorie sacre e profane dell’Anfiteatro Flavio, ecc. Roma 1745,
seconda ediz. 1847.




1149.  Roma ant. Tom. I, pag. 529 e segg.




1150.  Tocco Efisio: Dell’Anf. Flav.... e dei gladiat. Apud Buonarroti, luglio 1869, marzo-aprile
1870.




1151.  F. Gori: Le mem. stor. etc. dell’Anf. Fl. Roma 1874.




1152.  Iusti Lipsi: De anphitheatro etc.




1153.  Degli Anfiteatri.... Verona 1727.




1154.  Memoire sur les anciens monuments de Rome: apud Mém. Acad. Inscript. et belles
lettres: XXVIII, pag. 486. Voyage en Italie: pag. 346 sg.




1155.  L’Anf. Campano illust.... col paragone di tutti gli anfiteatri d’Italia. Napoli 1842.




1156.  Edif. di Roma ant. 1851, vol. III, p. 23 seg. vol. IV. Tav. 164-177. Cf. etiam: Archit.
Ant. III, s. III. t. 119.




1157.  Arvali pag. 225 sg. (Henzen: Arv. CVI).




1158.  Osserv. sull’arena e sul podio dell’Anf. Flav. Roma 1813 — Nuove oss. ecc. e dell’acqua
che lo ricopre. 1814 — Notiz. degli scavi Roma 1813 — Ammonizioni critico-ant. 1813 — Diss.
sulle rovine di Roma, ap. Winckelmann — Storia delle arti, III, 393 seg. — Note al circo di
Caracalla del Bianconi.




1159.  Delle linee dei sedili apud Efemm. Litt. Roma 1823.




1160.  Iscrizioni esistenti sui sedili dei teatri e degli anfiteatri antichi. Ann. Inst. 1856.




1161.  Ann. Inst. 1859.




1162.  Iscriz. dell’Anf. Flavio, Bull. com. di Roma, 1880 pag. 211. e seg. — Notizie ined.
sull’Anf. Flavio, R. Acc. dei Lincei, serie quinta, vol. V, ecc.




1163.  Delle tessere.... ed. Labers, Milano 1827.




1164.  Archit. numism. Londra 1859.




1165.  L’Anfiteatro Flavio rivendicato ai Martiri. Atti della Pont. Acc. Rom. di Archeol.
serie II, Tom. VII, 1899. Questo discorso fu probabilmente motivato dalla dissertazione, comparsa
anonima, del Delehaye (L’Amphitéâtre Flavien, Bruxelles 1897), nella quale questi sostiene
che nessuna fonte attesta essere stato il Colosseo un luogo di martirio pei cristiani.




1166.  Antonio Sebastiani.




1167.  Nell’archivio capitolino (Cred. 4, tom. 101, pag. 291) v’è un documento che dice:
«Anno 1727, 12 Novembre. Istrumento di concessione, per poter affittare l’erbe che nascono
dentro al Colosseo».




1168.  Flora of the Coloseum of Rome. London, Groombridge and Sons.




1169.  F. Gori, loc. cit. pag. 113.




1170.  Ann. Inst. 1856.




1171.  Bull. della Comm. arch. comun. di Roma 1880.




1172.  Inscript. Urb. Romae Latinae. Partis quartae fasciculus posterior. — Additamenta,
collegit et edidit Christianus, Huelsen, Berolini, apud Georgium Reimerum, pag. 3199
e segg. MCMII.




1173.  Lanciani, loc. cit., p. 244-45.




1174.  Dividiamo i frammenti con una linea ed omettiamo i supplementi che si leggono
nello stesso Corpus, perchè, o questi sono facili, come ad es.: pl ACIDI — ed ognuno può
farli da sè: o sono di difficile interpretazione; e allora è meglio che ognuno faccia i supplementi
che creda.




1175.  Loc. cit., p. 217.




1176.  Huelsen, c. I, l. VI, pars 4 add., p. 3224.







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Le correzioni indicate a pag. 385 (Errata-Corrige) sono state riportate nel testo.



Per trascrivere la lettera "V" sormontata da un accento si è usata la notazione "V´".



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ANFITEATRO FLAVIO NEI SUOI VENTI SECOLI DI STORIA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8263940319636928690_cover.jpg
COLAGROSSI

L”ANFITEATRO
FLAVIO

NEI'SUOI VENTI SECOLI DI STORIA

1913





