
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Crito: Een dialoog van Plato

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Crito: Een dialoog van Plato


Author: Plato


Translator: Michiel Jan Noordewier



Release date: December 16, 2022 [eBook #69559]

                Most recently updated: October 19, 2024


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: J. B. Wolters, 1846


Credits: Wouter Franssen and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This book was produced from scanned images of public domain material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CRITO: EEN DIALOOG VAN PLATO ***










CRITO.

EEN DIALOOG VAN PLATO.



VERTAALD EN OPGEHELDERD

DOOR

Dr. M. J. NOORDEWIER,

Rector van ’t Plaatselijk Gymnasium te Winschoten.



TE GRONINGEN, BIJ

J. B. WOLTERS.

1846.







Gedrukt bij P. S. Barghoorn.







VOORREDE.





Met den hartelijksten dank aan die velen, die door
hunne inteekening ons doel wel hebben willen bevorderen,
bieden wij hun en onze verdere landgenooten Plato’s
boekje aan.

Wat wij ter inleiding of opheldering er bijvoegden,
ontleenden wij zoo veel mogelijk aan de Ouden, en
meestal woordelijk. Bovendien hebben wij natuurlijk
gebruik gemaakt van ’t geen anderen ons aanboden.

Mogt onze bewerking de goedkeuring van bevoegde
beoordeelaren verwerven, dan hopen wij eveneens den
Phaedo, den Protagoras en nog een paar stukken van
Plato te doen volgen.


N.








INLEIDING.





De inval der aziatische vreemdelingen in Griekenland
was teruggeslagen niet alleen, maar de perzische
koning ook tot een’ schandelijken vrede genoodzaakt,
en wel voornamelijk door atheensche veerkracht en
heldenmoed. Zulke tijden van dreigend gevaar zijn
het, die helden scheppen en alle geniën doen ontwaken:
dan, vooral wanneer een bange strijd de zege
heeft aangebragt, dan klopt de boezem van een hoog
gevoel, en er ontstaan meesterstukken, die latere,
kalmere, maar ook verslapte tijden bewonderen,
maar niet meer evenaren. Zoo was te Athene door
Aeschylus, Sophocles en Euripides het treurspel,—door
Cratinus, Eupolis en Aristophanes het blijspel
geschapen, ontwikkeld, volmaakt,—door andere
meesters andere schoone kunstgewrochten daargesteld.

Op de scheppingen der fantasie volgen de ontwikkelingen
des verstands: Herodotus en Thucydides,
Plato en Xenophon, Lysias en Isocrates schiepen het
welligt nooit geëvenaarde attische proza, weldra, buiten
de poëzij, de eenige heerschende taal. Door deze
en andere omstandigheden was en bleef Athene het
middelpunt van grieksche beschaving en grieksche
wijsheid.



Der Grieken nadenken was eerst gerigt geweest
op de natuur, en hunne wijsbegeerte was bloot
natuurkunde. Later tot het bewustzijn geraakt, dat
de menschelijke rede iets anders is en hooger staat
dan natuurkracht, hadden zij nagedacht over de
zedewet; die zij, bevangen, gelijk ze waren, door
hun nadenken over de natuur, nog van deze niet
konden scheiden. Maar nieuwe denkers traden op, en
ontwikkelden de zedeleer in scherp contrast tegenover
de leer der natuur, totdat het eeuwige streven van
den menschelijken geest, het streven naar éénheid in
weten en denken, eene bemiddeling tusschen beide
zienswijzen vond, een band tusschen natuur- en
zedeleer: de zamenstellingen en ontledingen des verstands.

De man, die, het meest van allen, tijdgenoot
en nakomeling dien band deed beseffen, die eischte,
dat, wie iets wist of deed, van zijn weten of doen
volledige rekenschap kon geven; die verstandige denker,
die zoo vele anderen tot denkers vormde,—die
man was Socrates.



Socrates was geboren in 468 vóór onze jaartelling.
Sophroniscus, zijn vader, was beeldhouwer;
Phaenarete, zijne moeder, vroedvrouw. Zijne jeugd
bragt hij door in de uitoefening van zijns vaders beroep:
nog vijf eeuwen later zag men te Athene door
hem gebeitelde gesluijerde gratiën.

Hoewel hij geen opzettelijk onderwijs in de wijsbegeerte
ontving, moesten evenwel mannen, als welke
wij in den aanvang van ons opstel vermeldden, een’
magtigen invloed uitoefenen op een denkend hoofd
gelijk Socrates, die de tijdgenoot was van de meesten
hunner. Bovendien maakte hij zich de rijke gelegenheid
te nutte, die Athene voor allerlei ontwikkeling
aanbood.

In ’t bedrijvige leven was hij een voorbeeld van
standvastige vaderlandsliefde en een onverschrokken
handhaver van waarheid en regt. Als burger zijner
vaderstad woonde hij drie krijgstogten bij. Eerst ter
zee tegen Potidaea: bij die gelegenheid redde hij
Alcibiades met zijn schild, verwierf den prijs der
dapperheid, maar stond dien vrijwillig af aan Alcibiades,
die het zelf verhaalt in Plato’s Gastmaal.
„Maar meer was het de moeite waard,” zoo gaat hij
voort, „Socrates te zien, toen bij Delium (424, in
Boeotië) ons leger vlugtende aftrok. Bij geval was
ik er te paard tegenwoordig, en hij in zware rusting
te voet. Toen de menigte reeds verstrooid was, trok
Socrates, met den veldheer Laches, terug; ik tref hen
aan en hen herkennende, spreek ik hun beiden moed
in, en beloofde hen niet te zullen verlaten. Daar
zag ik Socrates beter dan bij Potidaea; (ik was
namelijk meer gerust, daar ik te paard zat;) vooreerst
overtrof hij Laches verre in kalm beleid; verder trad
hij trotsch daarheen, en zag rond naar vriend en
vijand; ’t was duidelijk voor ieder, ook van verre,
dat, wie dezen man mogt aanvallen, eene geduchte
tegenweer zou vinden. Daarom kwam hij zelf en de
ander er behouden af”[1].

Even eervol streed hij bij de nederlaag der
Atheners bij Amphipolis.

Behalve eenen feesttogt naar den Isthmus en de
vermelde krijgstogten, verliet hij Athene niet, waaraan
hij bijzonder gehecht was, vooral om de daar
heerschende vrijheid van leven, die voor hem bijzondere
waarde bezat. Uit zucht naar onafhankelijke
vrijheid verkoos hij arm te zijn, en bemoeide hij zich
niet met het staatsbestuur: onmogelijk kon hem ook
de wufte onbestendigheid der atheensche volksregering
behagen. Daarom bekleedde hij nooit eenige waardigheid,
behalve dat hij eens lid van den raad werd.
Bij toeval was toen de phyle of afdeeling Antiochis,
waartoe Socrates behoorde, aan de beurt om ’t beleid
der zaken te voeren. Juist had het volk besloten
om acht opperbevelhebbers, die, door storm verhinderd,
de lijken van de, in den zeeslag bij de arginusische
eilanden, gesneuvelden de laatste eer niet
hadden kunnen bewijzen, allen te gelijk te veroordeelen,
geheel onwettig, gelijk ieder later inzag.
Toen was Socrates onder de gezagvoerders de eenige,
die zich tegen dien gruwel verzette; en hoewel de
volksmenners gereed waren hem zelven aan te klagen,
en ’t volk luide den dood der ongelukkigen eischte,—dacht
het den standvastigen man beter, om, getrouw
aan wet en regt, het gevaar te trotseren, dan
te deelen in ’t onregt, uit vrees voor kerker of dood.—Voor
’t overige bleek bij deze gelegenheid zijne
weinige geschiktheid voor de behandeling der openbare
zaken; toen hij de stemmen moest opnemen
werd hij uitgelagchen. Dit gebeurde onder de democratie.

Toen deze voor de regering van weinigen had
moeten wijken, ontboden de dertig tirannen Socrates
met vier anderen, en bevalen hun, een’ zekeren
Leon, een zeer rijk man en atheensch burger, maar
om de tirannen uitgeweken naar Salamis, van daar
te halen, om hem te Athene ter dood te brengen;
gelijk zij dan ook vele anderen dergelijke geweldenarijen
bevalen, om velen in hunne schuld te doen
deelen. Toen bewees Socrates weder, dat hij niet
in ’t minste den dood vreesde, maar het plegen van
onregt boven alles. Op hem vermogt het schrikbewind,
hoe gewelddadig ook, en buitendien op hem
verbitterd, niet genoeg, om hem tot een’ misdadigen
stap te verleiden. De vier gingen naar Salamis en
bragten Leon; en Socrates ging naar huis. Denkelijk
zou ook hij vermoord zijn, ware het schrikbewind
niet spoedig gevallen.

Zoo was het geheele leven van Socrates een
bewijs van liefde voor zijn vaderland en voor ’t regt.
Dat hij nu niets deed, om invloed te krijgen op het
bestuur, daarvan ligt de grond in zijne overtuiging,
dat het zijne roeping was: het opkomende geslacht
te vormen en op te voeden. „Wanneer,” zeide hij,
„gelooft gij, dat ik meer deel neem aan de staatszaken,
indien ik alleen er deel aan neem, of wanneer
ik zorg zoo velen mogelijk geschikt te maken
tot derzelver behandeling?”

Waarschijnlijk had Socrates eerst op veertigjarigen
ouderdom een meer duidelijk inzigt in deze zijne
roeping gekregen: hij werd er allengskens meer van
overtuigd, daar hij zag, dat zijn omgang de jonge
menschen wezenlijk beter maakte. Zonder zich aan
iemand op te dringen, veroorloofde hij ieder, ’t zij
jong of oud, in zijn’ omgang te deelen.

Zoo ontstond ’t geen anderen zijne school noemden,
namelijk de gewoonte van velen om zoo veel
mogelijk met hem te verkeeren en hem te hooren.
Ook moest zijn geheele wezen wel de aandacht trekken:
zijne gestalte was verre van schoon; Alcibiades
vergelijkt hem, om zijnen ingebogen’ wipneus, uitpuilende
oogen en dikken buik, met Silenus. Zijne kleeding
was, gelijk hij zelf, arm en gering; voeg hierbij
veel ongewoons in zijne manieren,—dikwijls zag
hij rond of bleef hij eensklaps staan. Maar hij deed
meer dan bloot de aandacht wekken: zijn omgang
boeide velen, die hij in moeijelijke omstandigheden met
raad en daad wist bij te staan. En vooral lag er in ’t
geen hij zeide, eene onweerstaanbare kracht. Zijn
onderhoud liep veelal over huisselijk en openbaar
leven, waarbij hij ieder tot nadenken bragt, maar
voornamelijk iederen valschen waan van wijsheid, van
wien dan ook, in zijne naaktheid onverbiddelijk ten
toon stelde. Wat gemeen was en onrein, dat vervolgde
hij met bijtenden, soms ruwen spot.—Zijne
jongere vrienden bootsten gaarne de luimige scherts
na, met welke hij zelf zich het voorkomen gaf van
gaarne beter onderrigt te worden door hem, dien hij
meende te moeten beschamen.

In de hoogste mate bezat hij het vermogen om
zich geheel naar de zienswijze en de begrippen van
anderen te schikken, en met verzwijgen van eigene
zienswijze, dikwijls met eene enkele aanwijzing, ieder
slechts datgene te zeggen, wat hij begrijpen kon, en
alleen zóó als hij het begrijpen kon[2].



Daar hij zelf niets schreef, en in zijn spreken
steeds scherts en ernst vereenigde, zonder zijne meening
voluit te zeggen,—kon het bijna niet anders,
of hij moest wel scheef en eenzijdig worden beoordeeld.

Daarbij deelde hij in de meening van vroegere
denkers, „dat één hoogste wezen het al bestuurt,”
hoewel hij in leer en leven de volksgoden eerbiedigde.
Maar vele ruwe denkbeelden over ’t wezen der godheid
moest hij wel bestrijden: verhinderen kon hij
niet, dat er onder zijne leerlingen waren, die de
volksgodsdienst verachtten. Zoo ontstond er zeer
natuurlijk eene verdenking tegen Socrates eerbied
jegens de goden.

Daarbij kwam, dat hij op eene eenigzins raadselachtige
wijze sprak van eene soort van goddelijke
ingeving, die men niet begreep of verkeerd uitleide.
Over dezen bekenden Genius van Socrates is veel
geschreven: wij houden het, met Ritter, voor een uitvloeisel
van een zeer prikkelbaar gevoel in hem, eene
soort van voorgevoel, een bijgeloof, dat hij deels van
zijn volk had overgeërfd, deels uit eigene inwendige
ervaring had opgevat. Socrates meende namelijk, dat
de goden met hunnen bijstand de gebrekkige krachten
van den brave te hulpe kwamen; daarbij lette
hij naauwkeurig op zijne gewaarwordingen, van welke
vele hem niet anders dan door bovennatuurlijke ingeving
verklaarbaar waren. Aan ieder, dacht hij,
die ’t wezenlijk wèl meende, gaven de goden dergelijke
teekenen, hoewel niet aan ieder op dezelfde
wijze.—Voorzeker zal de lezer, die zich zijner
zwakheid bewust is, maar ook zijne kracht ten goede
niet miskent „met den bijstand Gods,”—die zal
Socrates gevoelen eerbiedigen.

Zoo begrijpen wij nog beter, hoe de edele man
zoo geheel en onverdeeld kon leven voor ’t geen hij
als zijne roeping beschouwde: het verstand zijner tijdgenooten,
vooral der jongeren, te vestigen op des
menschen wezenlijke belangen, door hen tot nadenken
op te wekken.

Socrates tijdgenooten begrepen zijn daemonium
niet.

Hierbij kwam, dat er in zijn’ tijd een strijd was
ontstaan tusschen het oude geloof aan der goden geduchte
magt, dat vroeger door schrik en vreeze het
volk in bedwang had gehouden, dat, zonder betwijfeld
te worden, had geheerscht in de dagen der heldenkracht;—en
tusschen eene nieuwe wijze van
beschouwen, door wijsgeerig natuuronderzoek en door
den rusteloozen voortgang van des menschen geest
geboren: der vaderen goden waggelden op hunne
troonen; de menschelijke deugd moest voortaan uit
zedelijke overtuiging worden afgeleid, op wijsgeerige
ontwikkeling van den geest gebouwd: zóó zou verstandige,
zedelijke kracht het goede handhaven. Behalve
den onverpoosden tred des tijds, had de ontzenuwing
van het nationaal karakter en de zedelijke
verwoestingen van een’ langdurigen burgeroorlog dien
strijd aangewakkerd. Er waren vele welmeenende
voorstanders van het oude, dat, verjaard, zijne kracht
had verloren: Socrates gevoelde de onloochenbare
behoefte aan de vergoeding van dat gemis, en de
onmogelijkheid van de herlevendiging der denkbeelden
van meer kinderlijke, vroegere dagen.

Zijne overtuiging kostte hem het leven.

Tot deze treurige ontknooping van het drama
bragt ook deze omstandigheid het hare bij: twee mannen,
die over Athene den meesten jammer hadden gebragt,
Critias en Alcibiades, hadden gemeenzaam met
Socrates geleefd. Na den terugkeer van de vorige
orde der dingen, overdacht de geest de verledene
rampen: om haren terugkeer te verhoeden, had
men gaarne den bekrompen blik der dagen van ouds
willen terugroepen.

In het algemeen was daarenboven de openbare
meening zeer ingenomen tegen de wijsgeeren. Behalve
andere gronden, die ook wel in hunne personen
kunnen gelegen hebben, zal er wel altijd bij de
velen, die leven van den waan van ingebeelde waarde
en verdienste, eene nu meer geheim gewordene verbittering
blijven bestaan tegen de weinigen, die ze
opschudden uit den dommel.



Socrates wekte zijne tijdgenooten: hij moest sterven.

Meletos, een jong dichter, bragt (399 v. C.)
tegen Socrates de beschuldiging in, dat hij in twee
punten had misdaan: 1. door de goden van den
staat niet aan te nemen en nieuwe daemonen in te
voeren; 2. door de jongelingen te bederven.

Anytos, een volksmenner, en Lycon, een redenaar,
ondersteunden als medebeschuldigers de aanklagt,
waarbij, volgens heerschend gebruik, de straf
werd gevoegd, die de klager tegen ’t misdrijf meende
te moeten eischen: hier de dood.

Om de aangevoerde redenen scheen de aanklagt
in ’t oog der volksregters niet van grond ontbloot.

Daar treedt de aangeklaagde op.

Beschuldigden plagten te Athene, door alle—ook
lage en onkiesche—middelen, der regteren medelijden
gaande te maken.

Geheel anders Socrates: fier is zijne taal, diep
vernederend voor aanklagers en regters; en toch wordt
hij slechts met eene zeer geringe meerderheid schuldig
verklaard. Daarop wordt hem, mede volgens
atheensche gewoonte, gevraagd, welke straf hij meende
verdiend te hebben.

Zijn antwoord was zoo hooghartig, als ’t gevoel
van onschuld maar immer kan ingeven.

En tachtig van die regters, die zoo even zijne
onschuld hadden verklaard, voegden zich vertoornd
bij de meerderheid!—Welke regtspraak!



„Het is,”—met deze woorden scheidde Socrates
van zijne regters,—„het is tijd om heen te
gaan, voor mij om te sterven, voor u om te leven;
de God weet alleen, wat het beste is.”

Socrates bleef nog dertig dagen in den kerker
(Aant. 6). Dezen tijd bragt hij meest door in gesprekken
met Crito en andere zijner vrienden. Crito
bood aan, om hem buiten de gevangenis in veiligheid
te brengen: hij wees dit aanbod van de hand. En
toen de tijd daar was, dronk hij met onverschrokken
gemoed den gifbeker en stierf, kalm, gelaten,
helder van geest; en was „genezen, en gezond geworden
in den hoogsten zin des woords, gezond
voor eeuwig”[3].

Crito was de oudste en een der rijkste vrienden
van den veroordeelde. Drie dagen vóór de voltrekking
van het vonnis had hij zich in de vroege morgenschemering
naar den kerker begeven, om Socrates
over te halen zich door de vlugt te redden. Plato
heeft hun gesprek bij die gelegenheid vereeuwigd.
Volgens zijne voorstelling ligt Socrates bij Crito’s
binnentreden in een’ gerusten slaap. Crito is zwijgend
naast hem gaan zitten, en bewondert de kalmte van
zijnen slaap. Socrates ontwaakt, en vraagt zijn’
vriend, waarom hij zoo vroeg is gekomen. Crito
zegt hem, wat hem met bewondering vervult, en
berigt hem, dat hij hem de treurige tijding brengt
van de op handen zijnde terugkomst van het heilige
schip uit Delos; en dan zou hij moeten sterven.
En daarom smeekt hij Socrates met de teederste
liefde en den hartelijksten aandrang, om toch gebruik
te maken van de gelegenheid om te ontvlugten:
hij en zijne vrienden hadden daartoe alles
voorbereid.

Maar Socrates blijft zich zelven gelijk. Gedurende
zijn gansche leven heeft hij alleen gevraagd naar pligt
en regt—hij doet het ook nu. Bedaard luistert
hij naar de redenen, door Crito aangevoerd; hij
begint zijn antwoord met zijn’ vriend te herinneren,
dat het in dezen bloot aankomt op de vraag, of zijne
vlugt strookt met regt en pligt. Dan volgt er eene
allerbelangrijkste uiteenzetting van de waarde der
openbare meening, van de eenige gedragslijn, door
den brave in het oog te houden; en vooral van de
gehoorzaamheid, die ieder burger is verschuldigd aan
de wetten van den staat.—Crito moet eindelijk zelf
afkeuren, wat hij eerst heeft aangeraden.

Let men op de inrigting en behandeling der
zamenspraak, zegt een beroemd uitgever, dan blijkt
ze een onberispelijk meesterstuk te zijn. Het tooneel
past uitnemend voor de zaak; de handeling loopt
geregeld af; de eenheid wordt nergens gestoord, zoodat
ieder ten slotte ziet, dat des schrijvers oogmerk
is bereikt: 1. de ondergeschikte bedoeling, om door
Socrates voorbeeld te bewijzen, dat de brave man
altijd regtvaardig is en gehoorzaam aan de wet; en
2. de hoofdbedoeling, Socrates te verdedigen tegen
de beschuldiging, dat hij de jeugd zou bederven. En
beide heeft hij zoo innig verbonden, dat ze niet van
elkander te scheiden zijn, en zonder dat de eenheid
in ’t minste wordt benadeeld.—De karakters zijn
meesterlijk geteekend: Crito’s edele vriendschap roert
evenzeer den lezer als de standvastige deugd van
Socrates en zijn vrome eerbied voor ’s lands wetten.
Beide spreken en handelen zoo, dat èn de weigering
van Socrates, èn ’t verlangen van Crito u even edel
schijnen. De stijl is noch gezwollen, noch te alledaagsch,
en zoo duidelijk, dat de dialoog voor ieder
verstaanbaar is, en daardoor beantwoordt aan Plato’s
doel, om door het grootere publiek begrepen te
worden, en zoo zijn’ onvergetelijken leermeester te
regtvaardigen.



Voetnoten


[1] Volgens Diogenes van Laerte, redde hij hier ook Xenophon,
die van het paard gevallen was. Zie voor het overige over de
veldtogten, door Socrates bijgewoond, Casaubonus ad Athenaeum,
lib. V, 215 sq.




[2] Veel beter, dan wij dat vermogen, is Socrates leerwijze geschilderd
door Prof. P. Hofstede de Groot, in het Tijdschrift:
„Waarheid in Liefde,” Jan. 1845, No. 1. Naar dat voortreffelijk
stuk meenen wij den lezer ook te moeten verwijzen aangaande
Socrates onvergetelijk sterven.




[3] Woorden van Prof. de Groot in bovenaangehaalde Verhandeling.







CRITO.

DIALOOG VAN PLATO.





Personen: Socrates en CRITO.

Tooneel: De kerker.



I.


(Socrates ligt in een’ diepen slaap; Crito is
binnengekomen, en zit zwijgende hem te bewonderen;
Socrates ontwaakt.)



Socrates. Waarom zijt gij zoo vroeg gekomen,
Crito? Of is ’t niet nog vroeg?

Crito. Ja, wel zeker.

Socrates. Hoe vroeg dan wel?

Crito. ’t Is ’t eerste krieken.

Socrates. ’t Verwondert mij, hoe ’t komt, dat
de wachter der gevangenis u heeft willen binnenlaten[1].



Crito. Hij is reeds aan mij gewend, Socrates!
omdat ik dikwijls hier kom; en ik heb hem ook reeds
wat goeds gedaan.

Socrates. Komt gij zoo even eerst, of zijt gij
reeds lang hier?

Crito. Reeds vrij lang.

Socrates. Wel, waarom hebt gij mij dan toch
niet terstond gewekt, maar zijt gij zwijgend blijven
zitten?

Crito. Ik kon ’t niet van mij verkrijgen uwe
rust te storen, Socrates! Ik zou zelf niet gaarne in
eene zoo smartelijke slapeloosheid en rouwe willen
verkeeren[2]. Bovendien verwonder ik mij reeds lang,
daar ik merk, dat gij zoo heerlijk slaapt. En opzettelijk
heb ik u niet gewekt, opdat gij zoo zoet mogelijk
zoudt sluimeren. Dikwijls heb ik u ook reeds
vroeger in uw geheele leven gelukkig geprezen[3] om
uwe denk- en handelwijze; maar verre weg het meeste
in het tegenwoordig ongeluk, dat gij er zoo zacht en
kalm onder zijt.

Socrates. Het zou immers ongerijmd zijn, Crito!
en buiten de wijs[4], dat iemand op mijne jaren verdrietig
ware, omdat hij reeds moest sterven[5].

Crito. Ook anderen, o, Socrates! treft op deze
jaren een dergelijk lot; maar hun leeftijd bevrijdt
hen niet van mismoedigheid over de omstandigheid,
waarin zij verkeeren.



Socrates. Dat is zoo. Maar—om op mijne
vraag terug te komen, waarom zijt gij toch zoo vroeg
gekomen?

Crito. Om eene tijding te brengen, Socrates;
eene treurige; niet voor u, gelijk mij blijkt, maar voor
mij en uwe vrienden alle, treurig en hard; en die
mij, dunkt me, het zwaarste van alle moet vallen.

Socrates. Wat is dat dan voor eene tijding?
Of is het vaartuig uit Delos[6] aangekomen, na welks
terugkeer ik moet sterven?

Crito. Nog is ’t wel niet aangekomen; maar het
zal, denk ik, heden komen, naar ’t zeggen van sommigen,
die van Sunium[7] gekomen zijn en het daar
gelaten hebben. Uit die berigten blijkt het derhalve,
dat het van daag zal komen; en dan moet gij morgen
reeds, o, Socrates! uw leven eindigen.

II.

Socrates. Nu dan, Crito! heil ons[8]! Indien het
zoo den goden behaagt, dan zij het zoo. En toch
geloof ik niet, dat het van daag zal komen.

Crito. Waaruit gist gij dat?

Socrates. Dat zal ik u zeggen. Daags na de
aankomst van het schip, denk ik, moet ik sterven.

Crito. Zoo zeggen althans die er over te beslissen
hebben[9].



Socrates. Toch geloof ik niet, dat het op den
nu aanbrekenden dag zal komen, maar op den eerstvolgenden.
Ik maak dat op uit een droomgezigt,
dat ik zoo even[10] in dezen nacht gehad heb; gij
schijnt wèl gedaan te hebben met mij niet te wekken.

Crito. Wat was dat voor een’ droom?

Socrates. Mij dacht, er naderde mij eene vrouw,
schoon van gelaat en gestalte, in een hel-wit gewaad[11];
zij riep mij, en zeide: „overmorgen, o
Socrates[12]! kunt gij welligt in het vruchtbare Phthia
komen.”

Crito. Wat vreemde droom, Socrates!

Socrates. Maar ten minste toch duidelijk, dunkt
mij, Crito!

III.

Crito. Al te zeer, zoo ’t schijnt. Maar, o
waarde Socrates! luister nu nog[13] naar mij, en laat
u redden. Voor mij zal uw dood niet één, niet een
enkel ongeluk zijn; maar, behalve het verlies van
een’ zoo heerlijk vriend, als ik er geen’ ooit weer zal
vinden[14], zal ik daarenboven bij velen, die u en
mij niet nader kennen, den schijn hebben, dat ik,
hoewel in staat om u te redden, indien ik geld had
willen besteden, het had verzuimd. En toch, welke
blaam zou wel schandelijker wezen, dan den naam
te hebben het geld hooger te achten[15], dan zijne
vrienden? Gelooven toch zal de groote hoop het
niet, dat gij zelf niet van hier hebt willen gaan, schoon
wij het ernstig verlangden.

Socrates. Maar wat gaat ons, mijn beste Crito!
zoo zeer de meening van den grooten hoop[16] aan?
De verstandigsten toch, aan welke het meer der
moeite waard is zich te storen, zullen oordeelen, dat
het zoo is geschied, als het geschied is.

Crito. Evenwel ziet gij, Socrates, dat men zich
ook aan de meening van den grooten hoop moet
storen. Uit de plaats hebbende omstandigheden zelve
blijkt het, dat het in de magt is van den grooten
hoop, om niet het geringste, maar bijna het ergste
kwaad te doen, wanneer men bij hen in kwaden
naam is gebragt.

Socrates. Mogt toch, o Crito! de groote hoop in
staat zijn, om het ergste kwaad[17] aan te doen, opdat
ze aan den anderen kant ook in staat mogten zijn het
meeste goed te doen; dan zou het heerlijk staan: nu
kunnen ze geen van beide: noch verstandig, noch
onverstandig kunnen ze maken; zij doen zoo als ’t valt.

IV.

Crito. Dat moge nu wel zoo zijn; maar zeg
mij dit eens, o Socrates! Gij zijt toch voor mij niet
bekommerd en voor uwe andere vrienden, dat, wanneer
gij hieruit komt, de Sycophanten[18] ons moeite
zullen veroorzaken, omdat wij u heimelijk van hier
verwijderd hadden;—en dat wij onvermijdelijk
óf zelfs ons geheele vermogen, óf eene groote som
gelds zullen verliezen, óf nog iets anders bovendien
zullen ondergaan? Vreest gij toch iets van dien aard,
laat dan die bezorgdheid varen. Het is immers billijk,
dat wij voor uwe redding dit gevaar loopen, en, is
’t noodig, nog grooter dan dit. Geloof mij dan, en
doe niet anders, dan ik u aanraad.

Socrates. En hierover ben ik bezorgd, Crito! en
over vele andere dingen.

Crito. Vrees daarvoor dan toch niet. Want
het is niet veel geld, waarvoor sommigen u willen
redden en van hier brengen. Daarenboven, ziet gij
niet, hoe goedkoop die Sycophanten zijn, en dat er
volstrekt niet veel geld voor hen behoeft besteed te
worden? Eensdeels staat u mijn geld ten dienste,
en dat is, geloof ik, genoegzaam; anderdeels, indien
gij, uit bezorgdheid voor mij, van meening zijt, het
mijne niet te moeten besteden, dan zijn de vreemdelingen[19]
hier bereid, om de onkosten goed te
maken. Eén enkele heeft hiertoe geld genoeg verschaft,
Simmias van Thebe; gereed is ook Cebes
en zeer vele anderen; daarom, zoo als ik zeg, geef[20],
uit vreeze hiervoor, uwe redding niet op. Ook moet,
’t gene gij voor ’t gerigt gezegd hebt[21], geen bezwaar
voor u zijn, dat gij, in geval gij weggingt,
niet zoudt weten, wat met u zelven aan te vangen.
Op velerlei plaatsen toch, en waar gij ook elders heen
gaat, zal men u gaarne ontvangen.—Wanneer gij
naar Thessalië[22] wilt gaan, ik heb daar gastvrienden,
die u hoog zullen schatten en voor uwe veiligheid
zorgen, zoodat u niemand in Thessalië leed
aandoet.

V.

Nog meer, Socrates! Niet eens regtvaardig
schijnt mij toe, wat gij onderneemt, u zelven ten
verderve over te geven, terwijl gij u kunt redden.
En gij maakt er uw werk van, dat u iets overkome,
wat uwe vijanden willen bewerken, en reeds bewerkt
hebben om u ongelukkig te maken.—Daarenboven
schijnt gij mij althans ook uwe eigene
zonen[23] prijs te geven, welke gij, terwijl het in
uwe magt staat hen te onderhouden en op te voeden,
u haast te verlaten; en, voor zoo ver ’t van u
afhangt, zal, wat het toeval aanbrengt, hun lot zijn.
Overkomen zal hun waarschijnlijk, wat gewoonlijk
der weezen lot[24] wordt. Of men moest toch geene
kinderen verwekken, óf ten einde toe het leed mede
dragen voor hun onderhoud en opvoeding. Maar gij
schijnt mij het gemakkelijkste te kiezen. Nu moet
wat een braaf en moedig man zou kiezen, de keuze
zijn althans van iemand, die juist beweert de deugd
zijn gansche leven door ter harte te hebben genomen.—Zoo
ben ik én over u, én over ons, uwe
vrienden, beschaamd en bezorgd, dat het den schijn
zal hebben, als of de geheele zaak met u door zekere
lafheid van onze zijde is voorgevallen; en de
ingang van ’t geding voor ’t gerigt,—hoe gij zijt opgekomen[25],
terwijl ’t u vrij stond niet te verschijnen;
en het pleit zelf, zoo als ’t heeft plaats gehad;
en dan juist deze uitslag, gelijk eene belagchelijke ontknooping
van het stuk, dat het uit zekere lafheid
en gebrek aan mannenmoed van onzen kant, zonder
dat wij het merkten, zoo schijnt gekomen te
zijn, daar wij u niet hebben gered, evenmin als
gij u zelven[26], terwijl het mogelijk was en uitvoerbaar,
indien wij slechts een weinigje waarde
bezaten. Zie derhalve toe, o Socrates, dat dit niet,
tegelijk met de schade ook tot schande worde voor
u en voor ons; overleg dan, of liever, er is geen
tijd meer om te overleggen; het besluit moet reeds
genomen zijn. Er is slechts één te nemen: want in
den nu volgenden nacht moet alles geschied zijn.
Aarzelen wij nog, dan is ’t onmogelijk en ondoenlijk.
Daarom, om alles bid ik u, Socrates! luister naar
mij en doe niet anders.



VI.

Socrates. Beste Crito! uw goedwillig ijveren is
mij veel waard, indien het met de pligtmatigheid is
overeen te brengen; zoo niet, dan is het, hoe
grooter, ook des te bezwaarlijker[27]. Wij moeten
derhalve zien, of wij dit moeten doen of niet. Niet
alleen nu toch, maar altijd heb ik het zoo over mij,
dat, van al wat mij aangaat, ik aan niets anders gehoor
geef, dan aan het inzigt[28], ’t welk mij bij
redenering het beste voorkomt. De inzigten dan,
welke ik vroeger heb uitgedrukt, kan ik nu niet
verbannen, nadat mij dit ongeval is overgekomen;
maar zij schijnen mij ten naastebij gelijk; dezelfde
inzigten[29] acht en vereer ik, als vroeger. Kunnen
wij niets beter voor dezelve zeggen in den tegenwoordigen
tijd, wees dan overtuigd, dat ik u
volstrekt niet zal toegeven, zelfs dan niet, indien
ons, als kinderen, vreesselijker schrikbeelden[30] dan
nu door de magt van den grooten hoop worden
voorgehouden, die boei en dood en verbeurdverklaring
van goederen tegen ons loslaat. En hoe kunnen
wij dit het doelmatigste nagaan?[31]

Indien wij eerst diezelfde redenering weer opvatten,
die gij te berde brengt, over de meeningen;
of de bewering altijd geldig is, of niet[32]: dat
men op sommige meeningen acht moet geven,
op andere niet; en of, voordat ik sterven moest,
dat wel geredeneerd was; maar het nu duidelijk
blijkt, dat het zoo maar heen, om den schijn werd
gezegd, maar inderdaad kinderachtige beuzelpraat
was.

Ik wensch dan, Crito! gemeenschappelijk met
u na te gaan, of dat inzigt mij, in mijne tegenwoordige
omstandigheden, eenigzins anders zal voorkomen,
en of ’t hetzelfde is gebleven: dan zullen
wij het laten varen, of dien overeenkomstig handelen.

Telkens kwam, geloof ik, de redenering van
hen, die meenden iets te zeggen, neer op ’t gene
ik reeds zeide: dat van de meeningen, welke de
menschen zich vormen, men sommige hoog moet
schatten en andere niet. Schijnt u, bij de goden!
dit beweerde, o Crito! gegrond? Gij zijt toch, menschelijker
wijze gesproken, buiten het gevaar van
morgen te sterven, en u kan het tegenwoordige ongeval
niet misleiden. Onderzoek het dan: dunkt u
niet, dat men te regt beweert, niet alle meeningen
der menschen te moeten ontzien; maar sommige
wel, en andere niet? en ook niet van alle menschen,
maar van sommige wel, en van andere niet? Wat
zegt gij? Beweert men dit niet te regt?

Crito. Ja, te regt.

Socrates. Derhalve, de verstandige meeningen
moet men ontzien, en de verkeerde niet?

Crito. Wel zeker.



Socrates. Verstandige meeningen, zijn dat niet
die van verstandige menschen? en de verkeerde die
van onverstandigen?

Crito. Hoe kan dat anders zijn?

VII.

Socrates. Welaan dan: in welken zin werd
dit beweerd? Een man, die zich ernstig op ligchaamsoefeningen[33]
toelegt, zal die letten op
ieders lof of blaam of meening, of slechts van dien
éénen, die den leefregel voorschrijft of opziener is
bij die oefeningen, of wie hij zijn mag?

Crito. Van den éénen slechts.

Socrates. Derhalve: vreezen moet hij den
blaam, en streven naar den lof van dien éénen,
en niet van den grooten hoop?

Crito. Dat is duidelijk.

Socrates. Zoo moet hij derhalve handelen en
zich oefenen, en eten en drinken, als het die ééne
eischt, de opziener en deskundige, meer dan gelijk
alle anderen te zamen het wenschen?

Crito. Dat is waar.

Socrates. Dat houden we dus voor uitgemaakt.
Maar—is hij ongehoorzaam aan den éénen, en
versmaadt hij diens inzigt en lofspraak, en ontziet
hij die der menigte, welke er geene kennis van
heeft, zal hem er dan geen kwaad van overkomen?

Crito. Hoe kan dat anders?

Socrates. Wat is dat voor een kwaad? en
waarop heeft het betrekking, en waaraan zal het
zigtbaar worden bij hem, die ongehoorzaam is?

Crito. Natuurlijk aan zijn ligchaam; want dit
verwoest hij.

Socrates. Wel gesproken. Zoo gaat het dan eveneens
met het overige, om niet alles te doorloopen. En
met name ook ten opzigte van regt en onregt, van
schande en eer, van goed en kwaad, waarover wij nu
beraadslagen;—moeten wij daarin de meening van
den grooten hoop volgen en ze vreezen, of die des
Eenen[34], indien er een kenner bestaat, welken wij
en eerbiedigen en vreezen moeten, meer dan alle anderen
te zamen?—door welken niet te gehoorzamen
wij datgene zullen verderven en verlagen, ’t welk
door regtvaardigheid beter werd en door onregt verloren
ging? Of bestaat er niets zoodanigs?

Crito. Ik geloof ja, Socrates!

VIII.

Socrates. Wel nu, indien wij ’t gene door gezondheid
beter wordt en door ziekte vergaat, indien
we dat verwoesten, door gehoor te geven niet aan
de meening van deskundigen, maar aan die van
onverstandigen; heeft het leven dan wel iets aanlokkelijks
voor ons, wanneer dat is verwoest? En is
dat welligt het ligchaam of niet?

Crito. Wel zeker.

Socrates. Heeft dan het leven met een ellendig
en verwoest ligchaam nog iets bekoorlijks?[35]

Crito. Geenszins.

Socrates. Maar hebben wij wel genot van ’t leven,
wanneer datgene bedorven is, ’t welk door
onregt benadeeld, door regtvaardigheid bevoordeeld
wordt? Of houden wij, welk deel van ons wezen ’t
ook zijn moge, dat met regt en onregt in betrekking
staat, voor geringer dan het ligchaam?

Crito. Geenszins.

Socrates. Dus voor kostelijker[36].

Crito. Verre weg.

Socrates. Dus hebben wij ons, mijn beste, in ’t
geheel zoo niet te bekreunen om ’t gene de groote
hoop van ons zal zeggen; maar om ’t gene de kenner
van regt en onregt, de Eéne, en de waarheid
zelve zegt: zoodat gij dadelijk van ’t begin af, van
eene verkeerde stelling zijt uitgegaan, door te beginnen
met de bewering, dat wij ons moesten storen
aan de meening van den grooten hoop over regt, en
eer, en deugd, en het tegendeel.

Maar, zou men kunnen zeggen, het staat toch
in de magt van den grooten hoop om ons te dooden?



Crito. Ook dat voorwaar blijkt; wel zou men
dat kunnen zeggen, Socrates!

Socrates. Gij zegt de waarheid. Maar, mijn
wonderlijke vriend! deze redenering, die wij hebben
doorgeloopen, schijnt mij althans nog dezelfde als de
vorige[37].—Ga nu ook deze eens weder na, of ze
voor ons geldig blijft of niet: „dat wij niet het leven
het hoogste moeten schatten, maar wèl te leven.”

Crito. Wel, ze blijft geldig.

Socrates. Dat wèl te leven, en edel en regtvaardig
te leven, dat dit hetzelfde is, blijft dat geldig of niet?

Crito. Dat blijft geldig.

IX.

Socrates. Naar ’t gene wij toegeven, moeten wij
dus zien, of het regtvaardig is, dat ik, zonder toestemming
der Atheners, tracht hier uit te komen, of
niet regtvaardig; en indien het regtvaardig blijkt te
zijn, dan willen wij het beproeven; en zoo niet, dan
willen wij het laten.

De bedenkingen, die gij ter bane hebt gebragt
over ’t besteden van geld, en over goeden naam, en
over kinderopvoeding, die vrees ik dat inderdaad
bedenkingen zijn van lieden, die u ligtelijk zouden
willen dooden, en in hun eigen belang in
’t leven terugroepen, indien zij konden, zonder eenigen
grond; namelijk van dien grooten hoop. Voor
ons daarentegen, daar de rede het zoo eischt, valt
denkelijk niets anders te overwegen, dan ’t gene wij
nu reeds zeiden: of wij regtvaardig zullen handelen,
door geld te betalen aan wie mij hieruit zullen brengen,
en dank; of we wèl zullen doen, zoo wel die
zelve mij uit den kerker willen voeren, als ik, die
mij er uit zou laten brengen;—en, of wij werkelijk
onregtvaardig zullen handelen, door dit alles te
doen. En zoo het blijkt, dat het onregtvaardig van
ons gehandeld is, dan moeten wij denkelijk niet in
aanmerking nemen, noch of wij moeten sterven door
hier te blijven en ons stil te houden, noch of wij,
wat dan ook, zullen lijden, vóór wij hebben gezien
of wij ook misschien onregt doen.

Crito. Heerlijk gesproken, dunkt mij, Socrates!
Zie nu, wat wij zullen doen.

Socrates. Onderzoeken wij dat gemeenschappelijk,
mijn beste! en hebt gij ergens iets tegen in
te brengen, terwijl ik spreek, spreek mij dan tegen,
en ik zal naar u luisteren; zoo niet, houd dan op,
o gelukkige! mij dikwerf hetzelfde te zeggen, dat ik,
tegen den wil der Atheners, van hier moet gaan. Ik
reken het toch van veel belang, dat gij mij overreedt
dit te doen, maar niet tegen mijnen zin[38].

Beoordeel dan het begin van het onderzoek, of
gij er mede tevreden zijt, en tracht op mijne vragen
te antwoorden, zoo als u het beste dunkt.

Crito. Dat zal ik trachten te doen.



X.

Socrates. Zeggen wij, dat men op geenerlei wijze
willens en wetens onregt mag doen;—of op de eene
wijze wel, en op de andere niet?—of is het plegen
van onregt op geenerlei wijze noch goed, noch
schoon, gelijk door ons meermalen ook vroeger is
toegegeven, en ook nog onlangs gezegd is? Of is
ons dat alles, wat wij te voren toegestemd hebben,
in deze weinige dagen ontvloeid? en hebben wij,
Crito! zoo bejaarde mannen, bij onze ernstige gesprekken,
sedert lang, zonder het zelve te weten,
niets hooger gestaan dan kinderen?—of is het alleszins
zoo als toen door ons gezegd werd: is, het zij
de groote hoop het zegt, of niet, het zij wij een nog
zwaarder, of ook een zachter lot dan dit hebben te
ondergaan, evenwel het plegen van onregt, voor wie
’t doet, én slecht én schandelijk in ieder opzigt?
Zeggen wij dat, of niet?

Crito. Wij zeggen het.

Socrates. Op geenerlei wijze derhalve mag men
onregt doen.

Crito. Voorzeker niet.

Socrates. Evenmin mag, wie onregt lijdt, het
weerom doen[39], zoo als de groote hoop meent,
dewijl men toch in geen geval onregt mag doen.

Crito. Neen; dat is klaarblijkelijk.



Socrates. En hoe nu? Mag men kwaad doen,
Crito, of niet?

Crito. Neen, zeker niet, Socrates.

Socrates. Wat dan? aangedaan kwaad met
kwaad vergelden, zoo als de groote hoop zegt, is
dat regtvaardig of niet?

Crito. Op geenerlei wijze.

Socrates. Denkelijk verschilt het niets den menschen
kwaad te doen, en onregt te plegen.

Crito. Gij hebt gelijk.

Socrates. Dus mag men inderdaad geene verongelijkingen
vergelden, noch eenig mensch kwaad
doen, zelfs niet, wanneer men, wat dan ook, van
hen lijdt. Zie wel toe, Crito! dat gij, door dit toe
te stemmen, het niet tegen uwe meening toegeeft.
Ik weet immers, dat weinigen zoo denken en denken
zullen; en voor hen, die zoo denken, en voor wie
’t anders beschouwen, bestaat er geen gemeenschappelijk
beraadslagen; maar noodwendig moeten zij
elkander verachten, wanneer zij elkanders inzigten
leeren kennen. Overweeg derhalve ook gij toch
wel, of gij met mij overeenstemt in inzigt, en laat
ons met deze bewering ons beraadslagen beginnen,
dat het nooit regt is onregt te doen, noch het te
vergelden; noch mishandelingen af te weren door
zelf weder te mishandelen;—of ziet gij van dat
grondbeginsel af, en deelt gij er niet in?—Ik
voor mij heb reeds lang zoo gedacht, en denk nog
zoo; is uw inzigt eenigzins veranderd, zeg het mij
dan, en onderrigt mij. Blijft gij evenwel bij uwe
vorige gevoelens, hoor dan de gevolgtrekkingen, die
er uit voortvloeijen.

Crito. Wel, ik blijf er bij, en ben ’t met u
eens. Spreek dan.

Socrates. Ik zeg dan wat er uit voortvloeit, of
liever, ik vraag u: moet men, wat men iemand heeft
beloofd, omdat het regtvaardig was[40], moet men
dat doen, of bedriegelijk verbreken?

Crito. Men moet het doen.

XI.

Socrates. Zie dan naauwkeurig toe, wat er van
uit dit standpunt volgt.

Wanneer wij van hier gaan, zonder den staat
te overreden, doen wij dan niet iemand kwaad, en
wel wien dat het allerminste past, of doen we ’t niet?
En blijven wij dan getrouw aan ’t gene wij hebben
beloofd, omdat het regtvaardig was, of niet?

Crito. Ik heb geen antwoord op uwe vraag,
Socrates, want ik begrijp ze niet.

Socrates. Beschouw het dan zoo. Gesteld:
wanneer wij voornemens waren van hier weg te loopen,
of hoe men ’t dan noemen moet; en de wetten
en de staat kwamen bij ons, en vroegen[41]:
„zeg, Socrates! wat hebt gij in den zin te doen?
Dwalen wij, of zijt gij voornemens door ’t gene gij
onderneemt, ons, de wetten en den geheelen staat
te vernietigen, voor zoo ver ’t in uwe magt staat? Of
meent gij, dat een staat nog kan blijven bestaan, en
niet onderstboven gekeerd ligt, in welken de gevelde
vonnissen geenerlei kracht hebben, maar door enkele
burgers krachteloos worden, en vernietigd?”—Wat
zullen wij, o Crito! op deze en dergelijke redenen zeggen?
Veel zou menigeen, voornamelijk een redenaar,
kunnen zeggen over ’t vernietigen der wet, die bepaalt,
dat gewezen vonnissen van kracht zullen zijn. Of
zullen wij er misschien op antwoorden: „de staat
behandelde ons immers onregtvaardig en besliste het
geding verkeerd?” Zullen wij dit zeggen, of iets
anders?

Crito. Dit voorwaar, o Socrates!

XII.

Socrates. „Wat dan?” zouden de wetten zeggen;
„behoort voorwaar ook dit regten over den staat tot
het verdrag tusschen ons en u[42], of brengt dat verdrag
mede, dat gij u zoudt houden aan de gewijsden
van den staat?”—Verwonderden wij ons dan over
hare taal, dan zouden zij denkelijk zeggen: „Socrates!
verwonder u niet over ’t gene wij zeggen; maar
antwoord; gij zijt immers gewoon aan het vragen
en antwoorden. Welaan dan! wat hebt gij tegen
ons en den staat in te brengen, dat gij tracht ons
te vernietigen? Hebben wij niet in de eerste plaats
u het aanzijn gegeven? en heeft niet uw vader door
onze bemiddeling uwe moeder ten huwelijk genomen,
en u verwekt? Overweeg derhalve: berispt gij iets
in die wetten onder ons, die over ’t huwelijk zijn
vastgesteld, dat ze niet goed zijn?” „Ik berisp ze
niet,”—zou ik zeggen.—„Dan op de bepalingen,
op de opvoeding en de vorming van het kroost,
volgens welke gij ook zijt opgevoed? Of hebben
diegene onzer, de wetten op dit stuk gegeven, die
uwen vader gebieden u in de muzijk en gymnastiek[43]
op te voeden, dit niet goed geregeld?”—„Goed,”
zou ik zeggen. „Dat dan daar gelaten; nadat gij
geboren en groot gebragt en opgevoed waart, zoudt
gij ten eersten kunnen beweren, dat gij niet onze
nakomeling en lijfeigene[44] waart, gij zelf en uwe
voorvaderen? En indien dit zoo is, gelooft gij dan,
dat hetzelfde regt geldt voor u en voor ons? en
meent gij, dat, al wat wij ondernemen u te doen,
gij het met hetzelfde regt weêrom moogt doen? of
hadt gij geen gelijk regt jegens uw’ vader, en jegens
uwen heer, indien gij er eenen hadt, zoodat ge, al
wat ge ondergingt, dat niet ook weêrom mogt doen,
noch tegen te spreken, wanneer gij harde woorden
hooren moest, noch ontvangene slagen weêrom te
geven, en evenmin in andere dergelijke gevallen;
maar zou het wel vrijstaan jegens het vaderland en
de wetten, zoodat, indien wij ondernemen, u ter
dood te brengen, omdat wij ’t voor regtvaardig houden,
ook gij ons, de wetten en het vaderland, voor
zoo ver ge kunt, zult beproeven op uwe beurt te
vernietigen;—en zult ge zeggen door dat te doen,
goed te handelen, gij, die inderdaad werk maakt
van de deugd? Of zijt ge wijs in dien zin, dat ge
niet weet, dat, meer dan uwe moeder en uw vader
en al uwe voorvaderen, het vaderland iets kostelijks
is, meer eerbiedwaardig en heilig en van hoogere
waarde in ’t oog van goden en van verstandige menschen?
En dat men meer vereering en gehoorzaamheid
en onderdanigheid moet hebben voor ’t vaderland,
wanneer het toornig is? En dat gij het óf beter
moest inlichten, óf doen, wat het beveelt, en ondergaan,
wat het u gebiedt te ondergaan, en kalm
zelfs slagen en boeijen moet verdragen? Indien het
u ten oorloge drijft om wonden te ontvangen of den
dood te lijden, dat gij dit doen moet, en dat dit
billijk is? en men niet mag wijken, noch terugtreden,
noch zijn’ post verlaten; maar én in den oorlog
én voor ’t gerigt, en overal moet doen, wat de
staat gebiedt en het vaderland, of het anders te
overtuigen van den eigenlijken aard van het regt?
Dat geweld te gebruiken[45] noch geoorloofd is jegens
uwe moeder, noch jegens uwen vader, en nog veel
minder jegens het vaderland?” Wat zullen we hierop
zeggen, Crito! dat de wetten waarheid spreken of
niet?

Crito. Mij dunkt, ja!

XIII.

Socrates. „Zie nu eens, Socrates!” zouden welligt
de wetten zeggen, „of wij ook in deze bewering
gelijk hebben, dat gij onregtvaardig jegens ons tracht te
handelen, in ’t gene gij nu onderneemt. Wij namelijk,
na u in het leven geroepen en gehouden, en u opgevoed,
en u aandeel gegeven te hebben aan al het
goede, dat in onze magt stond, aan u en al de
andere burgers; wij verklaren echter,—door ’t verlof,
dat wij verleenen aan ieder’ Athener, die wil,
nadat hij burger is geworden[46], en den staat van
zaken en ons, de wetten, heeft gezien;—dat, wien
wij niet mogten behagen, het hem vrijstaat, om met
het zijne heen te gaan, werwaarts hij wil. En geene
van ons, de wetten, verhindert noch verbiedt iemand
uwer, indien wij en de staat hem niet behagen, naar
eene van ’s lands volkplantingen te verhuizen, of
wanneer hij onder vreemden zich ergens elders wil
gaan neêrzetten, met zijne bezittingen daar heen te
gaan, werwaarts hij wil. Maar wie uwer blijft, terwijl
hij de wijze ziet, op welke wij gedingen beslissen
en voor ’t overige den staat regelen;—dan zeggen
wij, dat deze inderdaad een verdrag met ons heeft
aangegaan, te zullen doen, wat wij ook mogen gebieden;
en wie niet gehoorzaamt, dien beweren wij,
dat drievoudig misdoet[47]: door niet te gehoorzamen
aan ons, die hem in het leven hebben geroepen,—aan
ons, die hem hebben opgevoed;—en dat hij, bij
verdrag beloofd hebbende zeer zeker te gehoorzamen,
noch gehoorzaamt, noch ook tracht ons te overtuigen,
indien wij iets verkeerds doen; terwijl wij slechts
voorstellen, en niet woest gebieden, te doen, wat wij
bevelen, maar van twee het eene laten kiezen: óf
ons te overtuigen, óf te gehoorzamen, waarvan hij
geen van beide doet.”

XIV.

„Onder deze schuld dan, verklaren wij, zult
gij liggen, o Socrates! en niet het minst, maar van
alle Atheners het meest, indien gij althans doet, wat
gij voor hebt.”

Indien ik dan zeide: „hoe dat dan?” zouden
zij met regt mij laken, en zeggen, dat ik een van
die Atheners ben, die het nadrukkelijkst dit verdrag
heb aangegaan. Zij zouden toch zeggen: „o Socrates!
gewigtige bewijzen hebben wij er voor, dat wij u
bevielen, wij en de staat. Nooit zoudt gij toch met
meer voorkeur dan alle andere Atheners er uw verblijf
gehouden hebben, indien hij u niet bij uitnemendheid
beviel; en gij zijt nooit, zelfs ter bijwoning
van spelen en feesten, uit de stad geweest[48], behalve
eens naar den Isthmus; noch ergens elders heen,
behalve wegens een’ of ander veldtogt: ook hebt gij
geenerlei andere reis gedaan zoo als de andere menschen;
ook beving u niet de lust naar een’ anderen
staat of naar andere wetten om ze te leeren kennen;
maar wij en onze staat waren u genoegzaam: zoo
zeer gaaft gij ons de voorkeur, en beloofdet gij, als
bij verdrag u volgens ons in den staat te gedragen;
dat blijkt onder anderen daaruit, dat gij kinderen in
denzelven hebt verwekt, ten bewijze, dat de staat u
beviel.—Daarenboven stond het u onder ’t geding
zelf vrij, u tot ballingschap te veroordeelen[49], wanneer
gij wildet, en, wat gij nu tegen den wil des
staats onderneemt, toen met zijne toestemming te
doen. Gij hebt u toen wel is waar groot gehouden,
als of gij niet bedroefd waart, indien gij moest sterven;
maar gij verkoost, zoo als gij zeidet, boven de
ballingschap den dood. Nu daarentegen schaamt gij
u niet over die beweringen, evenmin als gij u bekreunt
om ons, de wetten, die gij tracht te niet te
doen, en gij handelt, gelijk de gemeenste slaaf zou
doen; daar gij tracht weg te loopen, tegen overeenkomst
en verdrag aan, waarnaar gij met ons zijt
overeengekomen u in den staat te gedragen. Antwoord
in de eerste plaats derhalve hierop, of wij de
waarheid zeggen, wanneer wij beweren, dat gij, inderdaad
en niet voor de leus, bij verdrag hebt
beloofd u als burger aan ons te houden; of is ’t niet
waar?” Wat zullen wij hierop zeggen, Crito! Moeten
wij ’t niet volstrekt toestemmen?

Crito. Volstrekt, o Socrates!

Socrates. „Overtreedt gij dus niet wezenlijk,”
zouden zij zeggen, „de overeenkomsten en de verdragen
met ons zelve? hoewel gij die noch uit nood[50]
hebt aangegaan, noch omdat gij misleid zijt, noch
genoodzaakt binnen een’ korten termijn u te bedenken;
zeventig jaren hebt gij voor u gehad, in welke het
u vrij stond weg te gaan, indien wij u niet bevielen,
en ’t u bleek, dat de verdragen niet billijk waren.
Maar gij gaaft noch aan Lacedaemon de voorkeur,
noch aan Creta[51], die gij toch telkens wèl geregeld
noemt; noch aan een’ der grieksche of vreemde staten;
in tegendeel, minder hebt gij u uit denzelven
verwijderd dan kreupelen, en blinden en andere verminkten.
Zoo uitnemend beviel u klaarblijkelijk, meer
dan de overige Atheners, de staat, en wij, de wetten.
Wien toch zou een staat bevallen zonder de wetten?
Zult gij nu evenwel u niet aan de verdragen houden?—Ja,
gij zult het, indien gij ons gehoor geeft,
o Socrates! en dan zult gij niet belagchelijk zijn door
de stad te verlaten.”



XV.

„Bedenk toch eens, wanneer gij die verdragen
overtreedt, en u hierin misgaat, wat voordeel gij
zult bewerken voor u zelven, of voor uwe vrienden.
Dat deze toch gevaar zullen loopen van zelve verbannen
te worden, en verstoken van ’t verblijf in
den staat, of hun vermogen te verliezen, dat is ten
naastebij klaarblijkelijk. Maar gij zelf in de eerste
plaats:—wanneer gij naar eene der naastbijgelegene
steden gaat, of naar Thebe of naar Megara—want
beide zij wèl geregeld—; dan zult gij, o Socrates! als
een vijand van hunne staatsregeling komen, en allen,
die ’t belang hunner steden ter harte nemen, zullen u
verdenken, daar ze u zullen houden voor een’ vernietiger
van de wetten;—en voor de regters zult
gij de openbare meening bevestigen, dat ze regtvaardig
hebben gevonnisd. Al wie toch de wetten om
verre werpt, die moet ook noodwendig doorgaan
voor een’ bederver van jonge en onbezonnene menschen.—Zult
gij derhalve de wèl ingerigte staten en
de zamenleving der braafste menschen vermijden? En
zal zoo doende het leven nog iets bekoorlijks voor u
behouden?—Of zult gij u bij hen vervoegen, en,
onbescheiden genoeg zijn om in gesprek te treden?
En waarover, Socrates? over de onderwerpen, die
gij hier in den mond hadt, dat deugd en regtvaardigheid
de meeste waarde hebben voor de menschen?
en wat wettig is, en de wetten? En gelooft gij
niet, dat dan de handelwijze van Socrates onedel
zal schijnen? Men moet het althans gelooven.

„Maar, uit die plaatsen zult gij u verwijderen
en naar Thessalië gaan, naar Crito’s gastvrienden.
Daar heerscht namelijk de meeste ordeloosheid en
losbandigheid; en denkelijk zouden zij gaarne van
u hooren, hoe belagchelijk gij uit de gevangenis waart
weggeloopen in eene of andere vermomming; een
herderskleed of iets anders, ’t welk wegloopers plegen
in het werk te stellen, genomen en zoo uw
voorkomen veranderd hebbende.

„Maar dat gij, een oud man, nu gij waarschijnlijk
nog slechts weinig tijds te leven hebt, het van u kondt
verkrijgen, om, met overtreding der gewigtigste wetten,
zoo verkleefd aan het leven te hangen, zal daarover
niemand spreken? Misschien niet, wanneer gij
niemand krenkt; anders zult gij, o Socrates! veel
hooren, en dat uwer onwaardig is: kruipende voor
alle menschen zult gij leven als hun slaaf. Wat zult
gij in Thessalië anders doen dan smullen? even als of
gij om een gastmaal naar Thessalië waart verhuisd.—En
uwe redeneringen over regtvaardigheid en de
overige deugden, waar zullen die blijven?

„Maar, zult gij zeggen, om mijner kinderen
wille wil ik leven, om hen groot te brengen en op
te voeden?—Hoe? wilt gij hen naar Thessalië
voeren, en hen dáár groot brengen en opvoeden,
en hen tot vreemdelingen maken, opdat ze u ook
dit te danken hebben?—Of, dit zal nu wel niet
plaats hebben: maar zullen zij, hier opgevoed, terwijl
gij leeft, beter gevormd en opgeleid worden,
hoewel gij niet bij hen zijt? Uwe naaste betrekkingen
zullen immers voor hen zorgen!—Of zullen
zij, wanneer gij naar Thessalië verhuist, hen verzorgen,
maar verhuist gij naar Hades woningen[52],
zullen zij hen dan niet verzorgen? Indien zij althans
eenige waarde bezitten, die zich uwe vrienden noemen,
dan moet men het wel gelooven.”

XVI.

„Neen, Socrates! gehoorzaam ons, uwe voedsters,
en acht noch uwe kinderen, noch het leven,
noch iets anders, hooger dan ’t geen regt is. Zoo
kunt gij, in Hades woningen gekomen, dit alles bij
hen, die daar ’t gebied voeren, ter uwer verdediging
inbrengen. Want, wanneer gij dat doet, dan is
uwe daad, zoo als blijkt, noch hier beter voor u,
of regtvaardiger of vromer, evenmin als voor iemand
der uwen;—noch zal het, wanneer gij ginder komt,
beter voor u zijn. Nu daarentegen gaat gij, indien
gij heen gaat, verongelijkt heen, niet door ons, de
wetten, maar door de menschen. Gaat gij echter
van hier, met eene zoo schandelijke wedervergelding
van onregt en boosheid; met overtreding van uwe
eigene overeenkomsten en verdragen, met ons aangegaan;
als een booswicht jegens welke het allerminst
betaamt, u zelven namelijk, en uwe vrienden en
’t vaderland, en ons: dan zullen wij op u vertoornd
zijn, zoo lang gij leeft; en ginder zullen onze
zusters, de wetten in den Hades, u niet goedgunstig
ontvangen, wetende, dat gij hebt beproefd ook ons
te vernietigen, voor zoo ver ’t in uwe magt was.

„Laat dus Crito u niet overhalen, om te doen
wat hij zegt, maar veeleer wij.”

XVII.

Dit, o lieve vriend Crito! moet gij weten,
dat ik meen te hooren, even als wie de ooren suizen[53],
fluiten-muzijk meenen te hooren. En in
mijn binnenste klinkt de galm dezer taal, en maakt,
dat ik geene andere kan hooren. Weet dan, althans,
zoo als ik het nu inzie, dat, indien gij iets
hier tegen inbrengt, gij het te vergeefs zult zeggen.
Spreek niet te min, wanneer gij meent iets meer te
weeg te zullen brengen.

Crito. Ach, Socrates! ik weet niets te zeggen.

Socrates. Laat het dan daar, o Crito! en laat
ons der goden bevel opvolgen[54].









AANTEEKENINGEN.





AANTEEKENINGEN.






[1] U heeft willen binnenlaten. ... Socrates verwondert
zich, dat Crito door den wachter zoo vroeg
is binnengelaten, omdat er niet vroeg opengedaan
werd.




[2] Ik zou—niet—willen verkeeren ... namelijk,
indien geschieden kon, wat nu niet kan; daarom
kon ik het niet van mij verkrijgen.




[3] Gelukkig geprezen. ... Zoo zegt ook Phaedo:
„gelukkig scheen mij de man om zijn gemoed en om
zijne taal, dat hij zoo zonder vrees, zoo edel stierf.
De gedachte kwam bij mij op, dat hij niet zonder
goddelijk bestel naar de onderwereld afdaalde, en
dat hij daar zalig worden moest.”—En Socrates
zelf in hetzelfde gesprek: „Koesterde ik niet de
hoop, bij wijze en goedige goden te komen, en bij
gestorvene menschen, die beter zijn, dan hier, dan
ware ’t niet goed, dat ik niet treurde over den dood.
Nu daarentegen heb ik de blijde verwachting, dat er
ook nog voor gestorvenen een leven is, en wel voor
goeden een beter dan voor slechten.”

En in zijne Verdediging: „dit eene moet gij bedenken
als ontwijfelbaar zeker, dat er voor den edelen
geen kwaad bestaat, noch bij zijn leven, noch na
den dood; en dat zijne zaak geenszins door de goden
wordt uit het oog verloren. Ook mijn tegenwoordig
lot komt niet zoo van zelf; in tegendeel, ’t is mij
klaarblijkelijk, dat sterven mij gewin is.”




[4] Buiten de wijs. ... Plato zegt eigenlijk:
„tegen de melodie”—Het leven des braven is als
eene muzijk, in welke overeenstemming en welluidendheid
heerschen, en zelfs schijnbare dissonanten
zich oplossen in harmonie. De grondstellingen, voor
hem uit zijne inzigten van waar en goed en schoon
voortgevloeid, zijn het thema, dat als in zuivere
variatiën, zijn leven in lief en leed doorgalmt. Zoo
zegt Socrates: „ik houd het voor beter, dat mijne
lier ontstemd ware, en wanklank deed hooren met het
koor, dat ik bestuurde, en dat de meeste menschen
niet met mij overeenstemden, maar mij tegenspraken;
dan dat ik alleen met mij zelven niet in harmonie
ware en mij tegensprak.”




[5] Op mijne jaren—moest sterven. ... Socrates
was in zijn zeventigste jaar.




[6] Het vaartuig uit Delos. ... In den beroemden
dialoog over de Onsterfelijkheid betuigt Echecrates
aan Phaedo zijne verwondering, dat Socrates
zoo lang na zijne veroordeeling den dood heeft ondergaan.
„Phaedo. Dat kwam door eene bijzondere omstandigheid.
Den dag namelijk vóór het vonnis was
juist de achtersteven bekranst van het vaartuig, dat
de Atheners jaarlijks naar Delos zenden. Echecr.
Wat is dat dan? Ph. Dat is, volgens de Atheners,
het schip, met hetwelk Theseus eens naar Creta
voer, om er de veertien[A] heen te brengen, die hij
redde en zich zelven ook. Aan Apollo deden zij
toen de gelofte, zegt men, om, zoo zij behouden
bleven, t’elken jare een plegtig gezantschap ter bijwoning
der feesten te zullen zenden ter zijner eere
op Delos. Dit gezantschap dan zenden zij ook nu
nog sedert dien tijd t’elken jare ter eere van den
god. Nadat nu die zending begonnen is, is ’t bij
hen wet, gedurende dien tijd de stad rein te houden,
en van staatswege niemand ter dood te brengen, vóórdat
het vaartuig in Delos is gekomen, en van daar
weer hier. Dit houdt somwijlen een’ geruimen tijd
aan, wanneer bij toeval de winden hen ophouden.
Het begin der zending wordt gerekend van het
oogenblik af, dat de priester van Apollo den achtersteven
van het vaartuig heeft bekranst. Dit had juist
plaats gehad daags vóór het vellen van het vonnis,
en daarom bleef Socrates lang in de gevangenis tusschen
zijn vonnis en zijn’ dood”[B].—(Dertig dagen.)





[7] Sunium, een voorgebergte van Attica, thans
Cabo di Colonna. Het had op de kruin een’ tempel
van Minerva, en onder aan de kust eene haven.
Ook stond hier een kasteel, ’t welk door opgestane
slaven een’ tijd lang werd bezet gehouden, die Attica
plunderden. (Athenaeus).




[8] Heil ons! De oorspronkelijke uitdrukking
gebruikten de Grieken veel in den zin van een goed
voorteeken. Zoo min vreest Socrates den dood, dat
hij, bij de tijding, dat hij ze moet ondergaan, het
sterven als een wenschelijk goed beschouwt. De volgende
woorden: zoo het den goden enz., heeft Epictetus
overgenomen onder de spreuken, waarmede
hij zijn Handboek besluit.




[9] Die er over te beslissen hebben. Crito beaamt
hiermede het gezegde van Socrates niet, dewijl hij
nog steeds de stille hope koestert, hem te zullen
redden: zoo zeggen althans, die ... Voor het overige
worden hier bedoeld de Elfmannen, die te
Athene het opzigt hadden over alle gevangenen. ’t Is
misschien niet onbelangrijk bij dit ligchaam eenigzins
langer stil te staan.

Hoogelijk werd te Athene de onschendbaarheid
der burgers geëerbiedigd: lijfsdwang werd alleen
jegens slaven voor oirbaar gehouden, zoodat het
openbaar eergevoel iemand, tegen wien het aangewend
was, niet meer als een’ burger van gelijken
stand beschouwde. De raad moest—dewijl atimie,
met onze eerloosverklaring te vergelijken, het lot
werd van den eens tot gevangenis veroordeelde—zweren,
geen’ burger in boeijen te zullen slaan,
behalve wie iets tegen den staat misdeed.

Spoedig regt vereischten intusschen de zaken van
koophandel; eveneens tegen allerlei woekeraars. Buitendien
moest de gevangenisstraf wel toegepast worden
tegen misdrijven, die ’t algemeene belang en de
openbare veiligheid in gevaar schenen te brengen:
ieder burger mogt dan ook als wreker van de geschonden
regten des staats optreden, waarbij persoonlijke
vijandschap dikwijls hare rekening vond, en de
Elfmannen drukke bezigheid. Het gevangenzetten,
waarbij de beschuldigde geboeid werd, diende òf tot
straf, òf tot waarborg tegen veroordeelden, heen ter
tijde aan het vonnis voldaan, en tegen beschuldigden,
totdat hunne zaak zou uitgemaakt zijn. Maar bijna
altijd kon de veroordeelde met eene geldboete vrij,
die men, om de atimie te ontgaan, liever betaalde.
Ter verzwaring echter der boete werd ook de gevangenisstraf
toegepast, vooral tegen schuldenaren van
den staat; zij bleven geboeid, totdat de schuld was
voldaan.

Het beheer eener zoodanige inrigting met hare
velerhande ondergeschikte bedienden vereischte reeds
veel werkzaamheid. Gewigtiger evenwel was de taak
der Elfmannen, jegens de gevangenen zelve te vervullen.
Deze waren geheel in hunne magt gegeven,
in zeker opzigt hunne slaven. Zij waren voor hen
verantwoordelijk. Waarschijnlijk hielden zij aanteekening
van wie gevangen geweest was, dewijl anders
diens atimie met der tijd onbewijsbaar kon worden.—Aan
den ter dood veroordeelde lieten zij zoo
spoedig mogelijk het vonnis voltrekken, behalve wanneer
de wet den tijd bepaalde, of godsdienstige gebruiken
het verhinderden. De vorm bragt mede,
dat zij telkens in persoon den veroordeelde van de
overheden overnamen, en hem naar de gevangenis
geleidden. Nu beheerschten zij hem geheel en al;
of hij al dan niet in bijzijn van vriend of maag zou
sterven, hing van hen af. Was de dag bepaald,
dan begaven zij zich tot den veroordeelde, namen
hem de boeijen af, en zeiden hem den dood aan.

De oprigting van het ligchaam der Elfmannen,
zoo als wij het gedurende den bloei der democratie
te Athene kennen, schijnt te vallen in den tijd van
Aristides en Themistocles, en geduurd te hebben tot
kort na den dood van Alexander den Groote. Zij
werden bij ’t lot gekozen, één uit iederen stam; een
elfde werd hun—als secretaris, zouden wij zeggen—toegevoegd.
Vóór de aanvaarding van hun ambt
moesten zij een onderzoek ondergaan, en na de
aftreding rekenschap afleggen. Zeer waarschijnlijk
ontvingen zij eene aanzienlijke jaarwedde.




[10] Een droomgezigt,—zoo even in dezen nacht ...
Reeds bij Homerus wordt aan de droomen een voorspellend
gewigt gehecht: „ook de droom toch komt
van Zeus!”—Bekend is ’t, hoe een droom, van
Zeus gezonden, Agamemnon misleidt; en hoe een
ander, op last van Athene, Penelope moed inspreekt.
Ook de treurspeldichters spreken van droomen, als
niet zonder voorbeduidende kracht. Bedenkt men nu,
hoe zeer de beschaafde Griek vertrouwd was met
zijne helden- en treurspeldichters, dan bevreemdt ons
de droom van Socrates en zijne gedachte daarover
niet; om niet te spreken van den bijzonderen toestand,
waarin de edele man zich bevindt.

Een droomgezigt, zoo even ... De Ouden hielden
de droomen na middernacht voor de belangrijkste;
en niet zonder psychologischen grond; de droomen
in den voornacht betreffen meest ’t gene de ziel
gedurende den dag heeft bezig gehouden; daarom
hielden zij meer die na middernacht voor goddelijke
ingeving en onthulling der toekomst.




[11] In een hel-wit gewaad ... Droomgestalten
werden voor goddelijk gehouden: daarom dacht men
ze schooner, grooter en verhevener dan den mensch,
en in blinkend witte kleederen. Zoo ook de bijbelsche
verschijningen.




[12] Overmorgen, o Socrates! ... Woorden van
Achilles, die, door Agamemnon beleedigd, van Troje
naar huis terug wil keeren. „Indien mij welligt,”
zegt hij tot Ulysses, de doorluchtige aardschudder,
„Poseidon eene gelukkige vaart wil verleenen, dan
kan ik in drie dagen het vruchtbare Phthia bereiken,”
d. i. zijn vaderland. Socrates verstaat onder
Phthia de woonplaats der ziel na hare slaking uit
den kerker des stofs, de oorden, die des menschen
eigenlijk vaderland zijn.

„Bevreemdend is het,” zegt Nüsslin ter dezer
plaatse, „dat geen uitlegger er op let, hoe de jeugdige
heldengestalte van Achilles, die uit vrije keuze
een kort, maar roemvol leven verkoos boven een
lang leven vol genietingen, Socrates hier voor oogen
zweeft, en hem als tot gelijke gezindheid bezielt.
Dit is immers het troostrijke in ’t ontzagchelijke
treurspel der geschiedenis, dat de menschen niet
alleen bij elkander zijn, wanneer zij ’t zijn, dat ook
de van ons verwijderde, de overledene voor ons
leeft, en zijn leven en sterven ons ten spiegel wordt,
waarin wij ons gaarne beschouwen.”—Socrates zelf
zegt in zijne Verdediging: „men zou kunnen zeggen:
„„bloost gij niet, Socrates! over de keuze van een
bedrijf, waardoor gij nu gevaar loopt van te sterven?””
„Met grond zou ik antwoorden: niet schoon is dat
gesproken, man! indien gij meent, dat een man, die
nog een weinig waarde bezit, het gevaar van leven
of sterven in aanmerking moet nemen. Niet daarop
alleen moet men zien, wat men onderneemt, maar
of men iets regtvaardigs doet, of het tegendeel; het
werk van een’ braaf, of van een’ slecht mensch. Laag
zouden, naar uwe redenering, de halve goden zijn,
die bij Troja sneuvelden, ook Thetis’ zoon; en die
verachtte zoo zeer het gevaar, in vergelijking van eene
schandelijke handelwijze, dat,—toen hij wenschte
Hector te dooden, en zijne moeder, eene godin,
hem zoo ongeveer, geloof ik, toesprak: „„mijn zoon,
wreekt gij den dood van uwen vriend Patroclus, en
doodt gij Hector, dan zult gij sterven; (want terstond
na Hector is uw sterflot bepaald)””—„hij dood
en gevaar verachtte.——„„Terstond,”” zeide hij,
„„zou ik willen sterven, na den onverlaat te hebben
doen boeten, opdat ik niet hier blijf, bij de hooge
stevens der schepen, om uitgelagchen te worden, als
een nutteloos pak der aarde.””




[13] Luister nu nog naar mij ... Derhalve had
Crito vroeger reeds vruchteloos getracht, Socrates
over te halen, om zich door de vlugt te redden.




[14] Er geen’ ooit weer zal vinden ... Cicero had
deze plaats voor oogen in zijn werkje over de Vriendschap,
waar hij Laelius over Scipio laat zeggen:
„het doet mij aan, dat ik van een’ zoo heerlijk vriend
beroofd ben, als, naar mijn oordeel, er niemand ooit
weer zal bestaan.”




[15] Het geld hooger te achten ... „Niemand
zou,” zegt Demosthenes in zijne redevoering over
den Vrede, „kunnen zeggen, dat mijne handelingen
als staatsman eenige winst bedoelen. En daarom
toont zich mij zuiver en gelijk het is, het belang van
den staat, ’t welk immer uit de zaken voortvloeit.
Maar, wanneer men aan de andere zijde, als op eene
schaal, er geld bijlegt, dan slaat het op eens door, en
trekt de bewijsgronden mede naar beneden; en wie dit
doet, kan niet meer, noch iets waars, noch iets gezonds
meer denken, over geene enkele zaak.”




[16] Den grooten hoop ... „Die tallooze, oneenige,
oproerige menigte, nooit zich zelve magtig,
met gelijke onberadenheid gereed tot eigen of tot
eens anders ongeluk,”—zegt Seneca—is door
vele ouden naar waarde gegispt.—„Wie zou zich
gelukkig gevoelen,” zegt Plato ergens, „met te leven
naar den grooten hoop, om te worden toegejuicht en
gevierd, als een speelbal van ’t volk geslingerd, uitgefloten,
gestraft, gedood en beklaagd?”—„Vraagt
mij (Horatius) het volk, waarom ik niet zoek of mijd,
wat het zelf bemint of haat; dan wil ik antwoorden,
gelijk eertijds de sluwe vos den zieken leeuw: „„omdat
ik schrik van de voetstappen, alle naar u toe gerigt,
en geene terug. Gij zijt een veelkoppig monster:
waaraan toch zal ik mij houden, of aan wien?””




[17] Het ergste kwaad ... Er is volgens Plato
slechts één kwaad: gebrek aan inzigt, en slechts één
goed: verstand. Ten bewijze een paar plaatsen van de
door Nüsslin verzamelde: „waarin iemand verstandig
is, daarin is hij goed; waarin iemand onverstandig is,
daarin is hij slecht.—Alle pogen en volharden der
ziel, door verstand bestuurd, brengt zegen; met onverstand
het tegendeel.”—Met Plato houden voorzeker
de onbekrompen-verlichte onder onze landgenooten
gebrek aan inzigt voor het hoogste kwaad; want inderdaad,
de mensch wil wel het goede, zoodra hij slechts
vastelijk overtuigd is, dat het wezenlijk goed is. Eene
ware stelling! maar die door sommige ook welmeenende
Christenen niet wordt toegegeven!




[18] Sycophanten ... eigenlijk: vijgenaangevers,
verklikkers van wie vijgen uitvoert, ’t welk in Attica
verboden was. (Athenaeus.) In ’t algemeen: wie
valsche geruchten van anderen verbreidt, en anderen
tegen elkander ophitst, of uit winzucht anderen aanklaagt,
chicaneur. Festus geeft eene andere verklaring.
Zie ook C. Sigon. de republ. Athen., en Suidas.




[19] De vreemdelingen ... Om niemand te Athene
aan eenig gevaar bloot te stellen van beschuldigd te
worden Socrates uit de gevangenis te hebben willen
ontvoeren, vermeldt Plato hier alleen vreemdelingen.
Crito zelf was door zijne positie en zijn’ ouderdom
het meest tegen onaangename gevolgen beveiligd, en
is denkelijk kort na Socrates overleden. Cebes, die
hier genoemd wordt, heet doorgaans, maar zonder
genoegzamen grond, de schrijver te zijn van eene
zedekundige verhandeling: de Schilderij. Wie evenwel
de schrijver moge zijn, men vindt er den hoogen
ernst en de warmte van Socrates.

Simmias van Thebe, gelijk ook Cebes, waren
beide leerlingen van Critolaus, een beroemd Pythagoreër,
en beide warme vrienden van Socrates.

Onder de hier vermelden kunnen ook behoord
hebben: Phaedondes, eveneens van Thebe, en Euclides
van Megara, niet met den alexandrijner te verwarren;
en Terpsion; en Echecrates van Phlius, in
Sicyonië; en Phaedo, uit Elis.




[20] Geef—uwe redding niet op ... Wel weet
Crito, hoe Socrates over het sterven denkt; maar in
zijne warme vriendschap denkt hij, al te overijld,
dat de liefde tot het leven, die al wat leeft, is
aangeboren, zich ook nog bij Socrates krachtig doet
gelden.






[21] ’t Gene gij voor ’t gerigt gezegd hebt ... „Zou
ik”—dit was, volgens Plato, zijne taal—„mij verbanning
waardig keuren? Daarmede zoudt gij welligt
genoegen nemen. Maar veel liefde zou ik voor
het leven moeten hebben, o Atheners! indien ik zoo
onverstandig ware, om niet te kunnen berekenen,
dat gij, mijne medeburgers, mijne leefwijze en mijne
taal niet kondt verdragen, maar ze u bezwaarlijk
en hatelijk zijn geworden, zoodat gij tracht er af te
komen; en zullen voorwaar anderen ze gemakkelijk
dulden? Verre van daar, o atheensche mannen!
Een heerlijk leven zou het derhalve voor mij zijn,
wanneer ik, zoo bejaard, uit de stad ging, om, telkens
verjaagd, de eene stad met de andere te verwisselen.
Want ik weet vast, dat, waar ik kom,
de jongere menschen naar mijne taal zullen hooren,
gelijk hier. En wijs ik hen van de hand, dan zullen
zij mij verdrijven en de ouderen daartoe overreden.”




[22] Naar Thessalië ... Onbedachtzaam noemt
Crito juist Thessalië. Zie hoofdstuk 15. Dat land stond
in kwaad geruchte, als het land van sluwe list en
bedrog en ongebondenheid, waarvan J. C. Scaliger
een voorbeeld aanhaalt. Bij Athenaeus hebben zij
altijd honger; hunne vraatzucht wordt bij wijze van
spreekwoord aangehaald. Zij zouden de Perzen,
even weelderig als zij zelve, naar Griekenland hebben
uitgenoodigd; en later door Philippus met gastmalen
zijn gewonnen. Xenophon schrijft de verdorvenheid
van Critias, het hoofd der dertig tirannen,
mede toe aan zijn verblijf als balling in Thessalië.
Ten tijde van Horatius was het berucht wegens zijne
giftmengers en toovenaars.




[23] Uwe zonen ... Men vindt er drie vermeld:
Lamprocles, Sophroniscus en Menexenus,
de twee laatste verwekt bij Myrto, de dochter van
Aristides den regtvaardige.—Zoo lang men de
beantwoording van Crito’s bedenkingen door Socrates
niet heeft gehoord, weet men niet, wat deze
zal aanvoeren tegen ’t gene hier zoo roerend en
met zoo veel aandrang wordt bijgebragt, om Socrates’
vaderlijk gevoel te schokken, en om zijne
eigenliefde in beweging te brengen. Crito’s al te
dringende, bijna onbescheidene taal vindt hare verontschuldiging
in zijne warme vriendschap en zijn
vurig verlangen om Socrates te redden.




[24] Der weezen lot ... „De dag, die ’t kind
tot een wees maakt, berooft hem van al zijne speelgenooten;
overal slaat hij de oogen neder; tranen
biggelen langs zijne wangen. In zijne behoefte gaat
het kind naar zijns vaders vrienden, en trekt hen bij
het kleed; van diegene onder hen, die medelijden
met hem hebben, reikt hem iemand een’ kleinen
beker; en zoo bevochtigt hij wel zijne lippen, maar
niet zijn gehemelte. De knaap, wiens beide ouders
nog in leven zijn, jaagt hem van het gastmaal, en
slaat hem, en graauwt hem toe: „„ga zoo heen! uw
vader eet immers niet met ons!”” (Homerus.)




[25] Voor ’t gerigt—zijt opgekomen ... Forster,
bij Buttmann aangehaald, zegt, dat hier misschien
bedoeld wordt eene wet bij Lysias vermeld: „dat
het den beklaagde, die zijne zaak wantrouwde, vrijstond,
zich door de vlugt aan de gevolgen van derzelver
behandeling te onttrekken.” Of men moet het
op Anytos toepassen, die, volgens Libanius, in zijne
Verdediging van Socrates, na de door hem ingestelde
beschuldiging, met den beklaagde zich wilde verzoenen.
Maar dit is zeer twijfelachtig; waar is het, dat, wanneer
partijen, vóór de beslissing van het pleit, zich
met elkander verzoenden, in verschillende gevallen de
zaak werd bijgelegd. De aanklager had dan duizend
drachmen boete te betalen. (Wachsmuth, II, 1, 285.)

In het volgende wordt de loop van het regtsgeding
vergeleken met de drie hoofddeelen van een
drama: het verschijnen voor ’t gerigt met de inleiding
en de opgave van ’t onderwerp;—het voeren
van ’t geding met de handeling en hare verwikkelingen;—en
de uitspraak van het vonnis met de
ontknooping. Wat Crito laakt, is het verschijnen
van Socrates voor den regter; wat hem grieft, is de
uitslag van het treurspel, dien hij aan gebrek aan
inzigt bij hem zelven en zijne vrienden toeschrijft.




[26] Even min als gij u zelven ... Dit bijvoegsel
verwacht men hier niet bij Crito’s klagen over de achteloosheid
en lafheid van de vrienden van Socrates,
en niet van Socrates zelven. Maar als onwillekeurig
ontsnapt hem daarbij eene ligte berisping tegen den
leermeester zelven; dat komt voort uit eene edele
verontwaardiging, dat Socrates niet is gered, en zich
nu niet wil laten redden.






[27] Des te bezwaarlijker ... Volgens Leo is de
meening van Socrates: „des te minder kan ik uwe
zorg goedkeuren en er gebruik van maken,” in tegenstelling
met: „uw ijveren is mij veel waard, dewijl
het als lofwaardig zeer aannemelijk is.”—Ons
schijnt Socrates toe te willen zeggen: „de aandrang,
met welken gij mij tot de vlugt aanspoort, ontroert
mij als een blijk uwer warme liefde; en uit onwillekeurigen
afkeer van den dood, die in ieder schepsel
leeft, zou ik uwe voorslagen gehoor geven, indien
slechts mijn pligt het toelaat: maar zoo niet, dan
kost het mij én om uwe liefde, én om dien afkeer,
slechts te meer moeite, uwen aandrang te weerstaan
en standvastig te blijven sterven.”




[28] Aan niets anders gehoor geef, dan aan het
inzigt ... „Want,” zegt Socrates elders bij Plato,
„de man, voor wien al wat tot geluk voert, alleen
van hem zelven afhangt, voor wien het niet, verknocht
aan voor- of tegenspoed, van anderen noodwendig
afhankelijk wordt en geheel onzeker; die
man heeft zich den besten levensweg bereid: die is
de zelfstandige, de dappere, de wijze; dien zal men,
bij ’t verwerven of verliezen van kinderen, of van
geld en goed, zich noch te zeer zien verblijden noch
bedroeven, dewijl hij al zijne hoop stelt op zich
zelven.”—„En die zelfstandige man,” zegt Epictetus,
„was Socrates, die van al wat hem voorkwam,
op niets anders lette dan op de rede, d. i.
op zijne heilige, innige overtuiging van pligt.”






[29] Dezelfde inzigten ... Namelijk over burgerpligt
en verachting van den dood.




[30] Schrikbeelden ... De oorspronkelijke uitdrukking
beteekent: „een kind met zekere gebaren
en onder het uitspreken van het woord Mormo bang
maken; dan: iemand bang maken door schrikbeelden,
en in ’t algemeen: iemand (een’ meest ongegronden)
schrik aanjagen.”




[31] Hoe kunnen wij ... Buttmann, Leo en
de meeste andere uitleggers leggen Crito deze vraag
in den mond. Wij volgden Stallbaum: de rede wordt
er te vuriger door.




[32] Of de bewering altijd geldig is, of niet ...
Namelijk of niet geldig. Drievoudig is de vraag:
1o. of de bewering gegrond is; 2o. of ze ongegrond
is; 3o. of ze vroeger gegrond was, maar nu niet
meer. (Buttmann.)




[33] Zich ernstig op ligchaamsoefeningen toelegt ...
Bekend is ’t, hoe veel werk de Grieken van deze
oefeningen maakten, hoe hunne nationale feesten voor
een gewigtig deel in dezelve bestonden, en haar zoo
een bijzonder gewigt bijzetten in de oogen des volks.
Levendig begrepen zij, hoe veel de gezondheid en de
volledige ontwikkeling van de kracht des ligchaams
toebrengt tot die der ziel. Verg. aant. 53.




[34] Die des Eenen ... „’t Is duidelijk,” zegt
Nüsslin ter dezer plaatse, „dat Socrates hier God
meent.” Eenige plaatsen bij Plato, die hij ten bewijze
aanvoert, laten wij hier volgen:

„Een is wijzer dan alle; die alleen is de maatstaf.—God
zij onze regel in alles, meer dan eenig
mensch.—Niemand is wijs, dan (de) God; de
menschelijke wijsheid is weinig waard; en onder de
menschen is hij de wijsste, die dit met Socrates heeft
ingezien.—Men moet Gode zoo veel mogelijk
gelijkvormig worden; die gelijkvormigheid bestaat in
verstandig, braaf en vroom te zijn.—Twee voorbeelden
hebben wij: het goddelijke, dat van het
hoogste geluk; het niet-goddelijke, dat der rampzaligheid.”




[35] Heeft—het leven—iets bekoorlijks? ...
Men wane niet—zoo als bij eenzijdige gevolgtrekking
welligt het geval zou kunnen zijn,—dat Socrates
hier zijlings den zelfmoord verdedigt. In tegendeel:
volgens hem staat ieder mensch hier op eenen
post, hem door God aangewezen, en dien hij zonder
het hoogst bevel niet mag verlaten.




[36] (Wij houden) dus (de ziel) voor kostelijker.
„Onder alles, wat wij hebben,” zegt Socrates elders,
„is naast God onze ziel het goddelijkste.” En: „hoe
veel geringer een ongeluk is het met een ziekelijk
ligchaam te leven, dan met eene bedorvene, onheilige
ziel!” Meer gelijkluidende plaatsen heeft Nüsslin
bijeengebragt.




[37] De vorige ... „De redenering, welke wij
hebben doorgeloopen,” namelijk over ’t oordeel van
den grooten hoop, „schijnt nog dezelfde,” verschilt
niets van die, welke wij vroeger hebben uiteengezet,
toen ik nog niet was aangeklaagd. Hierop schijnen
de woorden de vorige te doelen. Anderen vatten de
plaats anders op.




[38] Niet tegen mijnen zin ... De edele vriendschap,
met welke gij mij herhaaldelijk aanraadt te
vlugten, acht ik alleszins hoog; maar, daar ik mij
door geen’ invloed van buiten laat leiden, moet gij
toch mijn inzigt behoorlijk laten gelden.




[39] Wie onregt lijdt, het weerom doen ... Nüsslin
trekt uit deze plaats, waarbij hij ettelijke anderen
voegt, het gevolg, dat men te overijld den Ouden
alle begrip van liefde jegens vijanden heeft ontzegd;
en dat in de meeste plaatsen hunner schriften, waar
haat jegens vijanden wordt gebillijkt, de vijand in
den oorlog wordt bedoeld.—Alle begrip ... dit is
te veel gezegd; maar alleen Socrates en de zijnen
stonden met enkele edelen hooger dan de groote
hoop; en Socrates zelf is in zijne Verdediging zoo
schamper, zijne taal zoo vernederend voor regters
en tegenpartij, dat daarbij het denken aan wraak
natuurlijk bij u opkomt. Buitendien moet men niet
vergeten, hoe weinig algemeenen invloed bij de Ouden
de wijsgeerige school had op de praktiek des levens.
(Verg. onze inleiding.) Deze spreekt veeleer bij de
dramatische dichters: het tooneel en het leven der
Ouden stond in veel naauwer verband dan bij ons.
En uit deze blijkt, dat wraak bij de Ouden niet
alleen geoorloofd was, maar zelfs eene zaak van eer.
„Eene groote zaak versta ik,” zegt Archilochus, „hem,
die mij kwaad gedaan heeft, met vreesselijk kwaad
te vergelden.” Dat bij ’t volk wraak de leuze was,
blijkt eveneens uit vele plaatsen bij de treurspeldichters;
in ’t algemeen eischten de Grieken van den
man in staat te zijn om zijn vaderland nuttig, zijn’
vijand geducht te zijn. Zij kennen den man, den
burger; aan het goddelijke Christendom was en blijft
het voorbehouden den mensch te leeren zegenen, wie
hem vloekt.




[40] Beloofd, omdat het regtvaardig was ... Het
niet nakomen van eene vrijwillige belofte berokkende—bij
de Romeinen althans—in zekere mate eerloosheid.




[41] En de wetten — — vroegen ... Dit welsprekend
leenen van ziel en spraak aan iets onbezields
is meermalen nagevolgd. Bij Buttmann vindt men
eene dergelijke plaats aangehaald uit de: „Oeuvres
de Frédéric II, publiées du vivant de l’auteur.”




[42] Tot het verdrag tusschen ons en u ... Leo
gelooft, dat Socrates hier ook bedoelt: den eed,
dien de atheensche burgers moesten afleggen, van
dezen inhoud: „aan de wetten, die vastgesteld worden,
zal ik gehoorzamen, en aan alle andere, welke
het volk met gemeen overleg zal vaststellen;—en
indien iemand de wetten vernietigt, of ze niet gehoorzaamt,
dat zal ik niet toelaten, maar tegengaan,
zoo wel alleen, als met allen.”






[43] Muzijk en gymnastiek ... Volledige ontwikkeling
naar ziel en ligchaam. Gelijk namelijk bij
ons de gymnastiek in ruimen zin de beoefening bevat
van al wat het ligchaam kracht, vlugheid en bevalligheid
kan bijzetten; zoo verstonden de Grieken
onder muzijk—der Muzen wetenschap—de schoone
wetenschappen, poëzij, welsprekendheid, wijsbegeerte,
de eigenlijke muzijk; in één woord, al wat den smaak
voor ’t schoone ontwikkelt en de ziel veredelt. Tot
eene opvoeding, die wij fatsoenlijk zouden noemen,
behoorden: letterkunde in ruimen zin, muzijk en
gymnastiek. Wie b. v. niet in eigenlijke muzijk
ervaren was, werd niet voor een’ beschaafd man
gehouden.

Protagoras schildert de opvoeding der atheensche
jeugd aldus: „Van de teerste kindschheid af
aan, zoo lang de naaste betrekkingen leven, onderwijzen
en vermanen zij het kind. Zoodra het, wat
er gezegd wordt, kan begrijpen, doen de minne en
de moeder en de oppasser en de vader zelf hun best,
dat het kind zoo goed mogelijk worde, en onderrigten
hem bij ieder woord of daad, en toonen hem,
dat het eene regtvaardig, het andere onregtvaardig
is, en schoon of niet, en vroom of goddeloos; en
dat hij het eene doe, het andere niet. En gehoorzaamt
hij vrijwillig, dan is ’t wèl; zoo niet, dan brengen
ze hem, als een kromgegroeid rijsje, teregt
door dreigen en slaan. Daarna zenden zij hem naar
school, en drukken het den meester veel meer op
het hart, om te zorgen voor de zedigheid der kinderen,
dan voor hun lezen en hun spelen op de lier.
De meesters zorgen hiervoor; en wanneer zij dan
het lezen geleerd hebben, en weldra het geschrevene
zullen verstaan, gelijk vroeger den toon, dan geven
zij hun op de banken de werken van voortreffelijke
dichters te lezen, en laten ze hen van buiten leeren,
welke vele teregtwijzingen bevatten, en vele verhalen
van de deugden van de mannen van ouds, die
ze roemen en verheffen; opdat de knaap naijverig
hen navolge, en trachte even zoo voortreffelijk te
worden. De muzijkmeesters dragen eveneens op dergelijke
wijze zorg voor zedigheid, en dat de knapen
geen kwaad doen; daarenboven, wanneer zij geleerd
hebben de lier te bespelen, leeren zij hun weder
gedichten van andere dichters, van lierdichters, die
ze op muzijk brengen; en zij dwingen maat en harmonie
in de ziel der knapen, opdat zij zachter worden,
en, meer aan maat en regel gewend, geschikt
voor woord en daad. Want het geheele leven
van den mensch behoeft maat en gepasten toon.—Dan
zendt men hen nog naar den meester in ligchaamsoefeningen,
opdat zij met een beter ontwikkeld
ligchaam, ook eene edele denkwijze kunnen opvolgen,
en niet genoodzaakt worden lafhartig te handelen
wegens gemis aan ligchamelijke kracht en vlugheid
en in oorlog en in andere bedrijven. Dit doen de
meest vermogenden, wier kinderen het vroegst en
het langst de scholen bezoeken.”

Dus: huisselijke opvoeding;—lezen en de
beginselen der muzijk, dichtstukken van buiten leeren;—eigenlijke
muzijk en lierdicht;—ligchaamsoefeningen;
terwijl overal orde en zedigheid streng
werd geëischt; dit was, naar Solons instellingen,
de gang der voorbereidende vorming der jeugd.
Wat wij nog meer hebben genoemd, leerde de verder
gevorderde jongeling van mannen als Protagoras
en anderen.




[44] Lijfeigene ... zoo als Demaratus tot koning
Xerxes zeide: „Vrij zijn de Spartanen, maar
toch niet geheel; want over hen heerscht de wet,
aan welke zij meer dan de uwen aan u gehoorzamen.”




[45] Geweld te gebruiken ... Niet alleen dit was
snood; maar de zoon, die zijne ouders den verschuldigden
eerbied niet betoonde, werd van alle
ambten uitgesloten.




[46] Burger is geworden ... De jonge Athener,
die ’t volledig burgerregt verlangde, werd opgeteekend
in de kieslijst; maar eerst moest hij een onderzoek
ondergaan over afkomst, wettige geboorte,
in één woord over ’t gene als vereischte voor het
burgerregt werd aangemerkt. (Stallbaum, Buttmann,
Schleiermacher.—Maar Leo volgt eene andere
lezing, die volgens St. slechts in een hdsch. voorkomt,
maar vroeger algemeen werd gevolgd.)




[47] Drievoudig misdoet ... Jegens de wetten:
1. als de oorzaken van zijn aanwezen; 2. als zijne
opvoedsters; 3. als nooit onredelijke gebiedsters, die
slechts voorstellen ... Keuren en wetsbepalingen werden,
vóór de bekrachtiging, openlijk ten toon gesteld;
om ze door ieder te laten lezen en beoordeelen, of
ook iemand iets beters had voor te stellen.




[48] Nooit — — uit de stad geweest ... Zie de
Inleiding.




[49] U tot ballingschap te veroordeelen ... De
aanklager gaf, althans in gevalle dit niet bij de wet
was bepaald, de straf op, die naar zijn inzigt de
beklaagde door zijn misdrijf had verdiend. Was dan
de zaak geregtelijk onderzocht, dan vroeg de overheid,
in gevalle de beklaagde werd veroordeeld, den
veroordeelde, welke straf hij zelf meende verdiend
te hebben. Het antwoord van Socrates vindt de
lezer in meergemelde verhandeling van Prof. P.
Hofstede de Groot.




[50] Noch uit nood ... De sprekend ingevoerde
wetten ontzenuwen hier alle mogelijke exceptiën,
die tegen de geldigheid van een aangegaan verdrag
kunnen worden ingebragt. (Jacobs.)




[51] Lacedaemon — — Creta ... In Plato’s
werk: „Over den Staat,” worden deze staatsregelingen
door Socrates als de beste geprezen (VIII,
544 c.), en zoo op meer plaatsen, bij Buttmann verzameld.
Xenophon, gelijk bekend is, zeer met Lacedaemon
ingenomen, prijst hare staatsinrigting, onder
anderen, wegens de voorbeeldige gehoorzaamheid der
burgers, en de hooge achting jegens grijsaards. Plato
prijst als eene der voortreffelijkste verordeningen in
Creta en Sparta, dat het jonge menschen verboden
was hunne wijsheid uit te kramen over eenige wet,
of ze goed was of niet. Had een bejaard man er
eenige aanmerking op te maken, dan had hij het
der overheid mede te deelen, mits niet in tegenwoordigheid
van jonge lieden.




[52] Hades woningen ... der dooden verblijf.




[53] Wie de ooren suizen ... Er staat: „die
de Corybanten-ongesteldheid hebben.” Corybanten
waren priesters, die, zoo ze dachten, vol van de
godheid, dansten. Corybanten-ziekte, eene ingebeelde
ongesteldheid, waarbij men meende fluiten-muzijk te
hooren, en die men waande van de Corybanten te
komen. De zieken werden daarbij door geweldige
onrust gejaagd, en gekweld door eene slapeloosheid,
die door muzijk genezen werd.—Schleiermacher’s
opvatting van deze plaats scheen ons de voorkeur te
verdienen, boven ’t geen anderen hebben, b. v. Corybanten
in geestdrift, de Corybantiasten, enz.




[54] Der goden bevel opvolgen ... Hoe geheel
Socrates zich aan den goddelijken wil overgaf, blijkt
overvloedig uit eene reeks van heerlijke plaatsen,
door Nüsslin bijeengebragt.



Voetnoten


[A] Veertien kinderen, die de Atheners jaarlijks aan Minos
van Creta moesten zenden, tot boete voor den moord, aan zijnen
zoon Androgeus gepleegd.




[B] Het woord theorie, dat wij hier hebben vertaald door gezantschap,
zending, beteekent eigenlijk: eene verrigting ter
vereering van den god.









NAAMLIJST

DER

INTEEKENAREN.







Z. M. de KONING der NEDERLANDEN. 12 Expl.

Z. K. H. PRINS FREDERIK der NEDERLANDEN.
10 Expl.

Adriani, N. van der Tuuk, predikant te Brielle.

Amshoff, M. A., predikant te Groningen.

Bakker, J., predikant te Sappemeer.

Bakker, Mr. A. C. H., arr. direct. der belast. te Winschoten.

Banck, J., aldaar.

Bank, M. A. van der, pred. bij de waalsche gem. te Utrecht.

Bazendijk, P. M., boekhandelaar te Rotterdam. 2 expl.

Berg, P. F. van den, aldaar.

Bisdom, Mr. D. A., griffier te Wageningen.

Blaauw, H., theol. cand. te Groningen.

Bleijenberg, H., predikant te Zwolle.

Boer Ez., J. de, te Groningen.

Boom, C., wethouder te Tholen.

Borgesius, J. G., theol. cand. te Groningen.

Bos, Wed. N. H., te Winschoten.

Bosch, J. van den, stads-schoolonderwijzer te Tholen.

Broecke, Mr. Ph. van den, rijks-advokaat te Middelburg.

Broek, P. W. van den, predikant te Rotterdam.

Broekman, G. H., notaris, voor het leesgezelschap: Tot Nut
en Uitspanning, te Rotterdam.

Broese & Comp., boekhandelaars te Breda.

Bronsema, R., steen- en pannefabrijkant te Winschoten.

Brouwer, G., boekhandelaar te Deventer.

Brugsma, A. L., litt. hum. cand. te Middelstum.

Brugsma, B., onderwijzer te Groningen.



Buddingh, D., leeraar aan de koninklijke academie te Delft.

Buning, H. C., student te Groningen.

Burger, D., te Rotterdam.

Burgerhoudt, J. J., te Utrecht.

Busman, C. Star, lid van de tweede kamer der staten-generaal,
pres. der arr.-regtb. te Groningen.

Busscher, H., apotheker te Winschoten.

Callenfels, J. W., med. doct. te Vlissingen.

Cannegieter J. Jz., D., predikant te Tjum.

Cannegieter, Mr. T., president der arr.-regtbank te Winschoten.

Cate, H. Iszn. ten, predikant te Pieterzijl.

Chateleux, P. A. de, ontv. der in- en uitgaande regten te Bath.

Cock, H. G. de, bew. van hypoth. en het kadaster te Winschoten.

Cock, R. T. de, ontvanger der registratie aldaar.

Coevorden, C. N. Diepenheim van, te Amsterdam.

Cohen, L. Ali, med. doct. te Groningen.

Cornelissen, Mr. J., te Steenwijk.

Costerus, Dr. P. J., rector der lat. scholen te Sneek.

Croese, R., boekhandelaar te Amsterdam.

Crull, P. Hofstede, med. doct. te Meppel.

Daalen, Mr. H. B. van, notaris en secret. der stad Wageningen. 2 ex.

Daenius, A., litt. cand. te Assen.

Dageus, D., predikant te Rijsom.

Dam, H. W. van, te Rotterdam. 5 expl.

Dapper, L. S. P., te Vianen.

Delprat, G. H. M., predikant te Rotterdam. 2 expl.

Diephuis, Mr. G., regter in de arr.-regtb. te Winschoten.

Dikema, L., instituteur te Hoogezand.

Dikkers, H., rijks-ontvanger te Delden.

Doesburgh, H. G. J. van, predikant te Rotterdam.

Doorn, E. C. U. van, te Utrecht.

Duinen, M. J. van, kostschoolhouderes te Winschoten.

Duinen, T. van, predikant te Surhuisterveen.

Dull, Mr. C. W., regter in de arr.-regtb. te Winschoten. 2 expl.

Dijk, Egge van, logementhouder aldaar.

Dijk, Wed., aldaar.

Ebens, B., aldaar.

Edelink, H., jur. cand. te Groningen.

Eekma, O. J., te Zalt-Bommel.

Emmen, Mr. W. R., procureur te Winschoten.

Engelkens, Mr. H. J., burgemeester aldaar. 4 expl.

Engers, M. S., negotiant aldaar.



Eijk, J. P. Sprenger van, predikant te Rotterdam.

Fabius, A. N., student te Groningen.

Fabius, A. N., te Steenwijk.

Faille, J. Baart de la, hoogleeraar te Groningen.

Feenstra Pz., P., predikant te Sappemeer.

Feenstra T. S., boekhandelaar te Sneek. 2 expl.

Feis, R., mr, kleermaker te Winschoten.

Feis, Rz., W., koopman in manufacturen aldaar.

Folkers, F., aldaar.

Folkers, R., goud- en zilversmid aldaar.

Folmer, H. T., med. doct. te Assen.

Fremery, Mr. J. W. F. de, advokaat te Groningen.

Fruitier, Mr. J. A., lid der gedeput. staten van de prov. Groningen.

Ganderheijden, Mr. A. A., griff. bij het prov. geregtsh. v. Groningen.

Gerlings, Mr. J., advokaat te Utrecht.

Gesseler, Jhr. Mr. Th. van, rijks-ontvanger te Winschoten.

Gevers, A., te Leijden.

Gevers Deynoot, Mr. W. T., te Rotterdam.

Glavimans, G. J., aldaar.

Gockinga, Mr. J., presid, van het prov. geregtsh. van Groningen.

Görlitz, C. L., litt. cand. te Winschoten.

Görlitz, F. H., te Rotterdam.

Görlitz, P. K., fransch stads-kostschoolhouder te Rotterdam. 2 ex.

Groeneveld, A. E., negotiant te Winschoten.

Groeneveld, G. J., negotiant aldaar.

Groenier, U. J., negotiant aldaar.

Groot, P. Hofstede de, hoogleeraar enz. te Groningen.

Gulpen, W. van, predikant te Barendrecht.

Haanebeek, F. H., grossier te ’s Gravenhage.

Hardenbergh, W. H. van, doctor in de lett., directeur eener
bijzondere inrigting te Haastrecht.

Harderwijk, Cs. A., phil. stud. te Amersfoort.

Haspels, E. J., postdirecteur te Wageningen.

Have, A. ten, te Amsterdam.

Hemsing, J. C., student te Groningen.

Hendriksz, D., theol. stud. aldaar.

Hessel Jr, F., med. stud. aldaar.

Hiddingh, Mr. C., controleur te Assen.

Hien en Dodewaard, het depart., der Maatsch, tot N. van ’t Alg.

Hoekzema, geb. Meuron, Mejufvr. de wed., fransche kostschoolhouderes
te Groningen.

Hoekzema, D., te Assen.



Hoet, C. ten, boekhandelaar te Nijmegen.

Hoëvell, Mr. J. D. baron van, rector te Dordrecht.

Hofstede, Mr. P., subst. officier van justitie te Assen.

Homan, J. L., jur. stud. te Groningen.

Hoogstraten Jz., A. van, boekhandelaar te ’s Gravenhage.

Horneman-Folkers, Mej. J., te Rotterdam.

Horst, G. ter, notaris te Delden.

Huguenin, Mr. H. U., lid der arrond.-regtbank te Sneek.

Huisingh, H. V., boekhandelaar te Winschoten. 2 expl.

Hurgronje, J. J. Snouck, te Tholen.

Huijsman, Mr. A. E., schoolopziener te Brielle.

Imhoff, Mr. G. W. H. baron van, raadsheer in het prov. geregtshof
te Groningen.

St. Jacobi Parochi, het departement, der Maatsch. t. N. v. ’t Algem.

Jacobs en Meijers, boekhandelaars te Amersfoort.

Jonge, Dr. H. de, secretaris der stad Meppel.

Jongsma, Mr. Hiddema, president van de arrond.-regtbank te
Sneek.

Kampen, P. N. van, boekhandelaar, te Amsterdam. 10 Expl.

Koch, J. R. Eilers, evang. luth. predikant te Wildervank.

Kerzman, directeur van het athenaeum te Maastricht.

Kessens, J. W., te Winschoten.

Klaasesz, J., te Steenwijk.

Klunder, J. G., onderwijzer te Sappemeer.

Kuottnerus, J., te Winschoten.

Koning, E., jur. stud. te Groningen.

Koning, Mr. J. S. G., procureur te Wedde.

Kooiman, J. A., litt. hum. stud. te Groningen.

Koops Lz., A., koopman te Winschoten.

Korteweg, Mr. A. J., advokaat te ’s Hertogenbosch.

Kramer, J. A., evang. luth. predikant te ’s Gravenhage.

Kremer, H. A., theol. stud. te Groningen.

Kroese, J. G. Stenfert, boekhandelaar te Arnhem.

Kymmell, J. H., te Winschoten.

Lagerweij, J., te Wageningen.

Lange, M. M. de, te Tholen.

Lechner, J., candidaat notaris te Schiedam.

Ledeboer, C., te Haastrecht.

Leopold, J. H., logementhouder te Groningen.

Leuringh, J., te Winschoten.

Lichtenvoort, Mr. V. Heringa Star, advokaat te Kleinemeer.

Liebau, C., te Amsterdam.



Lodewijks, J., deurwaarder te Winschoten.

Loeterbagh, J. P., te Brielle.

Lohman, Jhr. Mr. W. H. de Savornin, rijks-ontv. te Groningen.

Loon, J. Marissen van, theol. student aldaar.

Ludeking, W. E., te Brielle.

Lutteke, L., koopman in manufacturen te Winschoten.

Mansvelt, ..... van, te Utrecht.

Manuel, E. C., jur. student te Leyden.

Maurik, Justus van, te Amsterdam.

Meder, Joh., student te Groningen.

Meder, Mr. J. J., procureur te Winschoten.

Mees, B. D., aldaar.

Meesters, J. R., te Steenwijk.

Meesters, S. Tromp, aldaar.

Meijer, W. J., theol. cand. te Groningen.

Merkes, W., te Wageningen.

Messchaert, N., te Rotterdam.

Mesting, J., te Winschoten.

Meuleman, J., litt. hum. cand. te Jellum.

Meijboom, Mej. A. G. C., te Buitenpost.

Middelberg, G. A., te Boskoop.

Middendorp, H. J., te Amsterdam.

Milders, Mr. A. S., te Rotterdam.

Minervae sacrum, het leesgezelschap: te Breda.

Minne, A. C. van der, med. doct. te Brielle.

Mioulet, A. D. J., te ’s Gravenhage.

Modderman, Mr. H. J. H., lid van de tweede kamer der staten-generaal
en kantonregter te Winschoten.

Modderman Hz., T., phil. theor. litt. hum. cand. te Groningen.

Molenaar, ..... te Ysselmonde.

Moll, J. G., controleur te Winschoten.

Moreau, D., presid. van de directie der bewaarsch. te Delfshaven.

Moulin, Jurriaan, deurwaarder te Kampen.

Mulder, Hs., negotiant te Winschoten.

Mulder, J. A., hoogleeraar te Utrecht.

Nassau, Dr. H. J., rector enz. te Assen. 3 expl.

Nies, A. S., herbergier te Winschoten.

Nolet, J. D., boekhandelaar te Utrecht. 9 expl.

Numan, A., hoogleeraar aldaar.

Numan, Mr. C. Star, hoogleeraar te Groningen.

Nijsingh, Mr. A. J., raadsheer in het prov. geregtshof van Drenthe,
te Assen.



Oosting, H. J., burgemeester der stad Assen.

Oosting, Mr. J., procureur aldaar.

Ott, J. P., voor den ring van Vianen.

Ottema, Dr. J. G., te Leeuwarden.

Ottolander, Corn., te Boskoop.

Panhuijs, Jhr. Mr. J. E., lid van de tweede kamer der staten-generaal
en regter in de arrond.-regtb. te Winschoten.

Pareau, L., G., hoogleeraar te Groningen.

Pel, C, M. H., 2de luit. bij het 2de reg. infanterie te Maastricht.

Phaff, J. H., te Winschoten.

Piccardt, Mr. H., advokaat aldaar.

Plantinus, D., pred. bij de doopsgez. gem. te Uithuizen.

Poortman, Mr. K. A., advokaat en notaris te Schiedam.

Post Hz., E., negotiant te Winschoten.

Pots, J., te Leeuwarden.

Pott, P. M., aldaar.

Prins, J. Alingh, theol. cand. te Groningen.

Quintus, Jhr. Mr. J. D. Lewe, griffier bij het kantongeregt te
Winschoten.

Raadgeep, W. J., boekhandelaar te Doetinchem.

Rademaker, D. C., evang. luthersch predikant te Winschoten.

Ras, Mr. P., pres. van het hoog militair geregtshof te Utrecht.

Ras, Mr. W. J., pres. der arrond.-regtbank aldaar.

Reddingius, T. Folmer, te Winschoten.

Rengers, W. F. L. baron, gouverneur van de prov. Groningen. 2 ex.

Rengers, R. L. baron van Welderen, te Winschoten.

Reijn, G. van, te Rotterdam.

Ridder, C. N. de, rijks-ontvanger te Wamel.

Roldanus, W. J. W., predikant te Katwijk aan den Rijn.

Romeny, H. J., predikant te Zwolle.

Rooseboom, W., adj. houtvester op het Munnikenhof bij Vianen.

Rose, A., te Utrecht.

Rovers, J., hoogleeraar te Groningen.

Rijkens, R. G., onderwijzer aldaar.

Schaap, Mr. J. L., advokaat aldaar.

Scheer, H. J. van der, te Winschoten.

Schellekens, Dr. J. A., med. doct. te Rotterdam.

Scheveningen, het depart. der Maatsch. t. N. v. ’t Algem. 2 expl.

Scholten, J. G., te Haarlem.

Schönfeld, J. F. P., med. doct. te Winschoten.

Schönfeld, J. C., aldaar.

Schreuder, B., inspecteur te Maastricht.



Schüller, Mr. C. L., advokaat te Utrecht.

Schultze, J. B., predikant te Beers & Jellum.

Selle, F. W., directeur van het postkantoor te Utrecht.

Servaas Jr., M., koopman te Winschoten.

Siegman, E. L., predikant te Delden.

Siertsema, H. S., onderwijzer te Kleinemeer.

Sitter, Mr. J. H. de, lid der arrond.-regtbank te Sneek.

Sitter, Mr. R. de, notaris te Winschoten.

Slot, J. E., burgemeester der stad Meppel.

Sluiter, J. W., te Rotterdam. 2 expl.

Smith, H. F., brood-, koek- en banketbakker te Winschoten.

Smith, F. H., brood-, koek- en banketbakker aldaar.

Snoek, H. J., israëlitisch onderwijzer aldaar.

Spat, C. J., aldaar.

Sperwer, C., stads fransch-kostschoolhouderes te Groningen.

Spijker, Dr. H. J., predikant te Amsterdam.

Stheeman Hz., A. E., apotheker te Winschoten.

Stirum, O. C. G. van Limburg, aldaar.

Stokhuijzen, W., boekhandelaar te Gorinchem.

Strauss, Mej. H, W., schoolhouderes te Groningen.

Swiers, J. J., predikant te Havelte. 2 expl.

Swinderen, Mr. Th. van, schoolopziener enz. te Groningen.

Sijpkens, Mr. H., officier van justitie te Winschoten.

Takens, J. L., aldaar.

Terpstra, D., conrector te Gouda.

Thieme, J. F., boekhandelaar te Nijmegen.

Tiddens, H., te Groningen.

Tonckens, Mr. W. J., kantonregter te Meppel.

Tresling, J. Bosman, med. doct. te Winschoten.

Tresling, M., te Utrecht.

Uges, U., procureur te Winschoten.

Uges, H. C. C. Dronrijp, phil. theol. litt. hum. cand. en pred.
bij de doopsgezinde gemeente van de Noord-Zijpe.

Uithuizen, het departement, der Maatsch. tot N. v. ’t Algemeen.

Valkenburg, het departement, der Maatsch. tot N. v. ’t Algemeen.

Venema, J. Post van, gem.-ontvanger te Winschoten.

Vernede, Mr. A., advokaat te Schiedam.

Verweij, W., predikant te Winschoten.

Verweij-Mejan, W., te Assen.

Viëtor, Mr. J. Fresemann,. lid der prov. staten van Groningen,
te Winschoten.

Viëtor, Mr. B. Haitzema, notaris aldaar.



Visscher, L. G., hoogleeraar te Utrecht.

Visser, C. de, predikant te Tholen.

Vissering, J. D., predikant bij de doopsgez. gem. te Groningen.

Vliegenthart, G. W., te Brielle.

Vollenhoven, Jb. van, te Rotterdam.

Vos, H. M., te Amsterdam.

Vries, P. Draisma de, fabrikant te Achlum.

Vroom, L., predikant te Zwolle.

Wageningen, het depart., der Maatsch. tot N. v. ’t Algem. 3 expl.

Wagtho, T. A., jur. stud. te Groningen.

Wal, E. van der, voor het depart. Goënga enz.

Wal, Mr. J. de, subst. advokaat fiskaal bij het hoog militair
geregtshof te Utrecht.

Warfemius, W. A., koopman te Winschoten.

Weurdinge, J. J. Ehl, theol. student te Groningen.

Weijers, F. Vermouten, te Wageningen.

Weijting & v. d. Haart, boekhandelaren te Amsterdam.

Wichers, Mr. B., vice-presid. v. het prov. geregtsh. van Groningen.

Wichers, J. C. S., te Winschoten.

Wichers, J. V. C., jur. student te Groningen.

Wichers, L. Eijssonius, student aldaar.

Wichers, S. H., te Winschoten.

Wildervanck, W. H., aldaar.

Wisseman, S. H., logementhouder aldaar.

Wind, Mr. S. de, vice-president bij het prov. geregtshof in
Zeeland, te Middelburg.

With, J. M. de, litt. hum. student te Groningen.

With, V. de, te Winschoten.

Woldringh, Mr. W., griffier der arrond.-regtbank aldaar.

Wolthers, Dr. H., med. doct. te Groningen.

Wijbelingh, R. M. J., theol. cand. te Grijpskerk.

Wijbelingh, H., theol. cand. te Groningen.

Wijchgel, A. P. P. van, te Winschoten.

Wijnne, J. A., te Assen.

Wijsman, B., te Amsterdam.

Ysselsteijn, J. L. van, opzigter van ’s rijks waterstaat te Bath.

Zee, P. E. van der, predikant te Andijk. 2 expl.

NAGEKOMENE INTEEKENAREN.

Alma, A., notaris te Bergum.

Alma, L., apotheker te Amsterdam.

Andriessen, A., voorzanger der evang. luth. gemeente aldaar.

Baarslag, W., med. doct. aldaar.

Born, J. Æ., med. doct. te Bergum.

Buma, B. H., student te Groningen.

Fiedeldeij, H. P. G., te Amsterdam.

Ferf, H. Nieubuur, schoolopz. van het 4de distrikt in Friesland,
te Bergum.

Fransen, F. H., te Amsterdam.

Gavere, Mr. P. L. de, te Groningen.

Heukelom J. P., te Amsterdam.

Ligny, A. D. Thuyn de, theol. stud. te Groningen.



Boekeren, W. van, boekhandelaar te Groningen.

Eekhoff Hz., H., boekhandelaar te Groningen.

Folkers, N., boekdrukker te Groningen.

Meijer, C. P., boekhandelaar te Groningen.

Oomkens Jz., J., boekhandelaar te Groningen. 2 expl.

Schierbeek, R. J., boekhandelaar te Groningen. 2 expl.

Scholtens, A. L., boekhandelaar te Groningen.

Wilkens, F., boekhandelaar te Groningen.

Wouters, G., boekhandelaar te Groningen.

Zweeden, P. van, boekhandelaar te Groningen.






Colofon

Duidelijke zetfouten in de originele tekst zijn verbeterd. De Lijst
 met Intekenaren is achteraan gezet. Daarnaast is aangepast:





	Pagina
	Origineel
	Aangepast



	ix
	manufakturen
	manufacturen



	54
	Thetis
	Thetis'



	59
	Socrates
	Socrates'



	59
	misschie
	misschien



	70
	fluitenmuzijk
	fluiten-muzijk











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CRITO: EEN DIALOOG VAN PLATO ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2207822273968169165_cover.png
CR2TXTO

EEN DIALOOG VAN PLATO.

VERTAALD EN OPGEHELDERD
DOOR

Dr. M. J. NOORDEWIER ,
Rector van ’t Plaatselijk Gymnasium te Winschoten.

3PN ED- @D

TE GRONINGEN , BIJ
J. B WOLTERS.
1846.





