
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia universale del canto, Vol. 1 (of 2)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia universale del canto, Vol. 1 (of 2)


Author: Gabriele Fantoni



Release date: April 23, 2023 [eBook #70631]


Language: Italian


Original publication: Italy: Battezzati, 1873


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This transcription was produced from images generously made available by Bayerische Staatsbibliothek / Bavarian State Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA UNIVERSALE DEL CANTO, VOL. 1 (OF 2) ***







STORIA DEL CANTO
VOL. I










STORIA UNIVERSALE

DEL

CANTO




DI




GABRIELE FANTONI




Dottore e Cavaliere di più Ordini, Membro di RR. Accademie
e di Istituti Nazionali e Stranieri

Notaio di Venezia.




VOL. I.




MILANO

NATALE BATTEZZATI — EDITORE

1873.

PROPRIETÀ LETTERARIA









Diritti di traduzione e riproduzione riservati.




Milano. 1873 — Tip. Commercio










INDICE












All’Amico de’ primi anni miei
Fedele Lampertico





Dagli studj letterarj ci allietarono nella nostra
giovinezza, e da quelli legali, rifugio a noi comune nei
perseguitati tempi, tu, Fedele, ti levasti ad alte speculazioni,
a nuove cure nei politici campi, e ne ottenesti fede
e plausi cittadini e universali. Ed anche fra i severi studj
ed ufficj, ti serbasti amico alle care memorie, alle discipline
geniali, fra quali, il culto della Musica non abbandonasti.




In più umili sfere, ma fra impegni non men rigorosi,
serbai fede anch’io ai primi amori, e ne sian prova le pagine
che quivi io ti consacro.




Nè credo soverchio ardimento il fregiarle colla dedica
al chiaro tuo Nome, nel pensiero che, a te propugnatore
indefesso della seria coltura e del vero utile sociale,
non disconvenga una Storia rivolta alla istruzione d’una
classe alla quale un efimero grido non è più sufficiente,
ed al miglior decoro della rinnovata Nazione, in cui l’arte
alle attrattive altrui soltanto non dee più servire.




L’intendimento renda compatito il difetto, e la memoria




L’amico

G. Fantoni




Venezia, febbraio 1873.









L’EDITORE





Parecchie egregie Direzioni di giornali che
propugnano degnamente le lettere, le arti e specialmente
la musica, conscie della meritata fama dell’illustre
scrittore italiano cav. Gabriele dott. Fantoni,
persuase dell’amor suo libero e indipendente
a quanto alla bell’arte si riferisce, e abituate
all’elegante suo stile, preannunziarono un nuovo
lavoro a cui fin dal 1870 lo sapevano accinto, nella
propizia occasione che dal nazionale Governo
veniva trattato il riordinamento delle scuole e dei
conservatorj musicali in Italia.




L’Osservatore Veneto, La Scena, La Donna di
Venezia; Il Teatro di Trieste; Il Giornale della
Provincia di Vicenza; La Staffetta di Napoli; ed
altri periodici già fecero cenno del nuovo importantissimo
lavoro che il Fantoni sta per fare di
pubblica ragione, sotto il titolo — La Storia Universale
del Canto. — Uno di essi, che dell’opera
aveva potuto conoscere da vicino l’intendimento
e la condotta, ebbe a darne il seguente giudizio:




«Frutto d’una erudizione non comune, di cui
diè saggi in altri suoi libri e nei più svariati argomenti,

e di una illuminata sperienza in un’arte
di cui fu appassionato cultore, l’Autore, che è pure
Autore di diverse opere storiche e patrie, tesse
un’opera nuova, voluminosa, ricca di cognizioni
letterarie ed artistiche; un testo che manca alla
speciale istruzione storico-letteraria del canto; un
curioso lavoro che, ingemmato di sentenze, fecondo
d’insegnamenti, e fornito di quello stile ammirato
in tale scrittore e ben noto ai lettori delle
Monografie artistico-sociali, riescirà interessante e
piacevole agli artisti non solo, ma a chiunque ama
e coltiva le belle discipline, le illustrative memorie,
il patrio decoro.»




L’Autore, in tale opera, non si è proposto di
trattar della musica in generale: bensì della musica
vocale, le memorie e lo sviluppo del bel linguaggio — nei
Compositori — nei Metodi — e nei
Sacerdoti del Canto — d’ogni tempo e presso ogni
popolo fino ai giorni nostri — colle osservazioni
e i giudizj dei più famosi maestri ed artisti;
colle prove e colle sperienze della storia; e colle
tradizioni e le progressive riforme, in cui brilla
splendido e incontestabile il primato della gloriosa
nostra Nazione. Laonde io pubblicandola sono certo
di riempiere un vuoto nella nostra letteratura, e
di offrire un libro che ben potrebbe anche servire
di testo nelle scuole della divina arte del Canto.




Milano 16 Agosto 1872.




Natale Battezzati.









INTRODUZIONE





Ognuno porta in sè la vita e la morte; memorie
e speranze.




La consumata bellezza chiede talvolta tristamente
al cristallo amico qualche orma almeno del suo primo
sembiante; il mesto superstite evoca di quando in
quando la figura de’ suoi perduti; l’esule quella dei
luoghi abbandonati; l’infelice si tormenta richiamando
pur suo malgrado il tempo più lieto; ogni uomo
involontariamente veglia a qualche estinto: buon per
lui se il suo fantasma serba la dimora nelle regioni
della mente e non s’insediò nell’animo; tanto più si
cruccierà ad aggirarvisi attorno, ed a scuotere i veli
eterni che lo ricoprono, quanto più gli è intimo e
confidente.




Ogni tempio ha il suo altare, ogni petto il suo
mistero, ogni cuore un sepolcro; altare di memorie,
oracolo d’ispirazione, sepolcro di resurrezione.




Senonchè, dei fantasmi non dileguati appieno e rifuggiati
a vivere nell’uman petto, alcuni sono destinati
a finire una volta col cessare dei sensi che prestano
loro, per così dire, l’estremo alimento; altri, di natura

infinita, seguiranno lo spirito nell’eterne peregrinazioni,
e di libera vita indissolubilmente congiunti rivivranno
eterni.




Verrà il momento infatti che si perderanno come
in notte perpetua le voci de’ compagni d’avventura,
le impressioni d’uno straniero abbraccio; ma riappariranno
più consolanti le redivive sembianze materne;
risorgeranno tutte le sacre memorie di lei tanto
pianta, e che per brevi giorni parea avesse abbandonato
in terra il frutto d’un amore onnipotente, l’alimentato
del suo seno, il figlio!




Così le memorie e le voci de’ nostri interni sepolcri,
altre si spegneranno come fiamme dall’altrui
forza alimentate, altre di propria vita rinnoveranno,
a interminabile gaudio o ad eterno supplizio. I riflessi
del divino foco della carità riscalderanno sempre lo
spirto che in essi s’imparadisa; le gelide ombre del
rimorso non si staccheranno mai dall’anima in preda
alla disperazione.




Ogni uomo dunque in sè stesso memorie eterne
conserva; ed altre finite, che consumano colla terrena
esistenza, e ch’egli deporrà nella tomba con quanto
di corruttibile è costretto a lasciarvi.




Quivi si perderanno tanti de’ suoi ricordi pur geniali
ed amati; tante di quelle ingenue visioni che
pure dolcissime e costanti deliziarono i suoi sogni;
tante semplici ma care memorie che forse dalla infanzia
lo accompagnarono pel cammin della vita con
vaga distrazione, con soave ricreamento.




Imperciocchè, v’hanno de’ sepolcri, are di fede,
in cui arde la fiamma sempiterna; intorno ai quali
alieggiano vivi gli spiriti, a ispirazione e conforto;
di questi è la tomba materna.









Ma v’hanno ancora de’ sepolcri vuoti e scialbati,
attorno ai quali non guizzano che fatue fiammelle, leggere
come la brina, effimere come il crepuscolo: e questi
sono i ricordi d’una bellezza, d’un plauso — un
cane — una stanza — io ricordo il mio canto.




Il Canto! — linguaggio degl’angeli: profumo dell’anime;
rivelazione de’ loro tesori.




Senonchè, qualora una passione viva entro ti
muova, eloquentemente potrai analizzarla; — la tua
descrizione porterà i colori della vita, la natura nella
sua bellezza. — Ma affannandoti attorno ad una morta,
oh Dio! qual prostrazione, quale stento; e non ritrarrai
che un cadavere.




Eppure, anche le squallide traccie dell’estinto tornano
care e preziose a chi vede null’altro rimanergli
di quelle care e perdute sembianze.




Le funebri nenie ridestarono il coraggio, spinsero
all’eroismo, e dovevano far rivivere i morti nella patria
delle melodie.




Pingasi dunque, anche cessata che sia la ispirazione,
anche alla pallida luce della rimembranza.









PARTE ANTICA.


I.




Origini — Primi Compositori — Elementi del Canto.



L’armonia che dal cielo, dalla terra, dalle onde,
traspira — la vasta ed arcana espressione delle umane
e delle divine cose — gli antichi compresero nella magica
parola di Musica.




Ermète la definì, conoscenza ed ordine di tutte
le cose. Pitagora e Platone insegnarono essere una
musica l’Universo.




Ho altrove mostrato[1] e ripetendo qui mi giova
premettere che, Pitagora, il genio della metempsicosi,
il filosofo che intendea le anime formate dalla armonia,
colla quale volea farne rivivere le facoltà, come
dalle armonie celesti le credeva in terra nelle singole
anime primieramente raccolte, fece nella Magna Grecia
le sublimi sperienze di ridonar la salute e la vita coll’arte
divina che i primi fisici e savj impiegarono a
calmare i dolori, a sperdere i malinconici filtri, a frenare
i deliri, a ricostituire l’ordine, la calma nelle
commosse menti, nelle fibre alterate.




E forse per questo, l’antica Indiana sapienza ritenne
la musica di origine divina, come la parola.




Per questo, ed è mio pensamento, in tanti paesi
dell’Indie professano i popoli sommo culto al loro
animale l’elefante, che all’utilità de’ suoi servigi associa

l’istinto speciale di farsi meglio pieghevole e
più intelligente alla forza del canto; onde anche in
oggi gli Siamesi addomesticano con questo mezzo
quegl’animali, e li solleticano ai più fecondi loro accoppiamenti.




Di tanto bene, di questo strumento il più perfetto
e insinuante alla espressione delle armonie, a
Brama, loro Dio, gl’Indiani attribuirono la invenzione;
nelle sacre carte ne riposero la dottrina; e col sanscritto,
lingua religiosa, trattarono le cose musicali.




L’essenziale di questa divina emanazione riconobbero
nella virtù del canto; e la prima parte della
sacra legge musicale è Gana, cioè il canto.




Per questa divinità, immutabili sono i sistemi dei
canti Bramini, come quei di Confucio, che però non
son privi di melodiali dolcezze, tramandate dalle più
remote generazioni con sempre nuovo affetto, e colle
passioni della vita e della parola.




Il Yo-King, antichissimo codice de’ Cinesi che
andò perduto, conteneva i cantici ispirati dalle loro
divinità «i vivi sospiri, le lamentevoli esclamazioni
in cui la parola, troppo insufficiente, naturalmente
prorompe, formando suoni in cadenze, canti pieni
d’armonia[2].»




Quindi Confucio, che insegnava a suo figlio non
poter parlar bene senza saperne di canto; e i suoi
seguaci autori dei famosi libri diventati la dottrina
de’ savi, consacrarono l’accentuazione e la ritmica della
parola, siccome immagine delle delizie celesti, esorcismo
alle influenze malefiche, scandaglio alle inclinazioni

de’ popoli, sollievo alla fatica dei coltivatori,
condimento alle mense, calma alle agitazioni del
polso[3], e in pari tempo regola della morale: ond’è
che la musica tien sì gran parte nella coltura
Cinese[4].




Per questi antichissimi insegnamenti, anche Platone,
nel suo Protagora, mise il Mélos nel semplice
discorso, significando con ciò il canto della parola, e
quasi il mele (μἐλι) che discorre da essa; ed asserì
che i suoni della musica, a seconda dei loro gradi e
delle loro vibrazioni portano o le virtù od i vizj contrarj,
nè si potrebbero cangiare senza alterare in un
tempo la morale costituzione.




Aristotile, eterno contradditor di Platone, a quei
sensi pur non si oppose; e seco lui si mise d’accordo
per la potenza della musica sul fisico, sull’indole e
sui costumi.




Polibio, col suo far giudizioso, provò come ad
addolcire le tendenze degli Arcadi abitatori di tetri
climi e gelati, impiegasse la musica: quelli di Cyneto
che tanto bene negligentavano, sorpassavano in crudeltà
tutti i Greci.




Orfeo, col canto non giunse a commuovere i sassi?...
Non furono tratte le anime dall’Averno, e come
crede Macrobio, a forza di canti non furono ricongiunte
all’origine delle musicali dolcezze?...




Quest’arcana modificazione della voce umana con
cui formansi suoni variati ed apprezzabili, è una delle
prime espressioni del sentimento, che ci diè la natura.









Egli fu per mezzo dei differenti suoni della voce,
che gli uomini ebbero primamente ad esprimere le
differenti loro sensazioni. La natura lor diede quei
suoni per tradurre esteriormente i sentimenti di dolore,
di gioja, di piacere che internamente provavano,
come pure i desiderii e i bisogni da cui erano mossi.
La formazione delle parole successe a questo primo
linguaggio. L’uno fu opera dell’istinto, l’altro fu un
seguito delle operazioni dello spirito. Veggiamo infatti
gl’infanti, soddisfando al bisogno di questa speciale
ginnastica, esprimere le diverse situazioni del
loro animo con suoni flebili o acuti, tristi od allegri:
e per questo linguaggio que’ piccoli esseri vengono
da tutti compresi, perchè quello appunto è espression
di natura; mentre allorquando giungono que’ fanciulli
ad esprimersi colle parole, non sono intesi più,
se non da quelli della medesima lingua, essendo le
parole convenzioni speciali che ciascuna società o
ciascun popolo seppe formarsi.




Sono ben lungi adunque i suoni della parola da
quelle leggi di armonia universale che formano i
suoni del canto; e benchè difficilissimo torni il precisare
in che consista una tal differenza, pure convenir
bisogna che, dalle inflessioni della voce parlante non
scorre quell’armoniosa corrente; e le permanenze
ne’ suoni che formano la parola, se valgono alla potenza
di questa, non bastano alle manifestazioni sublimi
del canto.




Difficilissimo altresì è assegnare il principio di
questa bella forma di espressione, ossia, definire, come
disse il padre Merçenne, quo momento Cantilena incipiat.
Imperciocchè qualsivoglia canto essendo omogeneo
e della medesima natura in ogni sua parte, non v’ha

suono a cui la natura della Cantilena non convenga,
per modo tale che non sapresti se questa sia al suono
anteriore[5].




Ingegnosamente s’intese provare questa proposizione
il dottore sant’Agostino, al lib. Confess.
cap. 29, che vago di penetrare i più alti misteri, anche
alla natura del canto rivolse i suoi studj, ponendo la
tesi che: nessun’altra cosa che il suono potea precedere
a tal linguaggio; come nella eternità, Dio sta innanzi a
tutto; nel tempo, il fiore precede il frutto; per elezione
il frutto al fiore; per origine il suono al canto. Dei quali
quattro asserti, ei soggiunge, mentre i due medj sono
chiarissimi, il primo e l’ultimo difficilmente s’intendono.




Perocchè se il canto è un suono formato, non essendo
stati emessi ne’ primordi che suoni informi e
senza canto, questi in seguito a migliori forme esser
doveano accomodati, e formati quindi, come de’ legnami
rozzi si fabbrica l’arca[6].









Eppure non è il suono artefice del canto, il
quale vien tratto quasi da quella prima materia per
la potenza dell’anima del cantore; onde giustamente
non si può dire che il suono sia prima del canto,
mentre ambidue simultaneamente cominciano; e quello
che è suono nel primo stadio, se nel secondo momento
canto si appella, non lascia d’essere contemporaneo
d’origine, siccome parti indivisibili d’un solo tutto.




Secondo le profonde definizioni Agostiniane si
avrebbe dunque quasi una nuova triade, distinta nel
suono, nel canto e nello spirito, e procedente nella
medesima natura e sostanza.




Senonchè diversi suoni, partes cantilenae, doveano
concorrere alla formazione del canto, come il discorso
di molte parole, plura Commata, di certi periodi e
frasi, è composto.




Così i due linguaggi procedettero alla loro perfezione;
e vennero l’uno a l’altro scambievolmente in
ajuto, senza che mai stabilir si potesse una rispettiva
priorità o dipendenza: che mentre talvolta la parola ispirò
il canto, questo non meno alla parola fu ispiratore.




Bacchio insegna nell’Isagoge, come i Greci definito
avessero il canto una dolcezza.




Virgilio addimostra come i Latini lo dicessero
un incanto con cui vincevansi anche le serpi — cantando
rumpitur anguis — e ritennero tale significato
in quel nome, le razze che dai latini discesero[7].




Apulejo trova perenne un tale incanto nella natura.
Mattutino lo attribuisce alle rondini; meridiano

alle cicale; serotino alle nottole; vespertino alle ulule;
notturno ai gufi; antelucano ai galli; i quali, egli
dice, ci augurano e ci ammaestrano al risveglio; come
il gufo al canto tremolo, l’ulula al lamentevole, la nottola
all’avviluppato, le cicale e le rondini allo strepitoso
e all’acuto.




Rodigino seguendo le nozioni degli antichi autori,
quali Polluce, Luciano, Ateneo, nota cinque principali
specie di cantilene formate dagl’uomini primitivi:
moderata (Sophronisticen) quale usava il cantore
di Clittenestra; encomiante (Encomiasticen), modo celebrato
d’Achille; lugubre (Threnetricen); danzante
o saltatoria (Orchematicen); inneggiante quale Omero
volgeva ad Apollo (Peoniam), a scongiuro de’ mali
e quasi medicatrice[8].




Ma se tali distinzioni valsero anticamente a specificare
certi canti più celebri, non a questi soltanto s’attenne
quell’innato linguaggio universalmente concesso.




Una delle migliori definizioni esplicanti la natura
e la generalità di questa umana potenza, è quella
dataci dal suaccennato Mercenne alla sua 2.a proposizione.




«Cantus est modulatio seu flexus et transitus vocis
a gravi in acutum, vel ab acuto ad grave per intervalla
concinna et harmonica, qui aptus est ad animae
laetitiam, dolorem, aut alium affectum exprimendum,
vel commovendum.»




Io credo inesplicabile altrimenti questo grande e
naturale istinto, che poi divenne l’Arte di esprimere
colla voce i sentimenti; quindi l’interprete della parola.









E più che la parola, fu legame validissimo d’intelligenza
fra l’uomo e quegli esseri che non possedono
la parola; in ogni tempo il cacciatore, che fu
il primo a provvedere alimenti, attira ed arresta i
volatili imitando i loro canti; alletta e prende i cervi
col canto; e con questo, modulato nel zuffolo, le renne;
oscillato sulla zampogna, gli orsi; rinforzato nel
cavo d’un corno, ammansa il buffalo e l’elefante,
educa il cane, richiama lo sparso sciame delle api;
col canto fa sopportare le fatiche e la fame ai cammelli
lungo gl’infuocati deserti della zona torrida, ai
muli sulle dirupate alture della Sierra Morena; disarma
la rabbia dei crotali americani e d’altri rettili
formidabili, mentre alcuni di questi con simile mezzo
avvisano l’uomo alla fuga dai velenosi loro morsi, o
gli fanno presentire le convulsioni della natura; e nei
mari Siculi e Corsi i pesci perfino meglio armati di
seghe e di spade, seguono docili e improvvidi le
barche sirene che colla cantilena continua apprestano
loro le reti.




Fra gli Oceanici si può dir linguaggio comune
e continuo il canto de’ selvaggi e degli animali, forse di
quelli più semplici e istrutti: nè fa maraviglia, se ricordiamo
che i colti Latini al conticinio e gallicinio affidavano
la divisione delle ore, e, secondo Tito Livio,
da simile canto, più che altro[9], riconoscevano la
salute di Roma.




Miracolosi per la divinazione migliore di questo
linguaggio, gli Asiatici ebbero i loro Ling-lum, i Kovei, i
Pin-mu-kia, che trassero la parola dagli accenti del canto.









Questa voce naturale, comune, indefinita, fu prima
ristretta dagli uomini dei varj paesi all’espressione
di certe parole, s’unì a regole quasi uniformi, e perdette
allora una parte della sua forza: che la parola
significando da sola l’interno moto da esprimere, l’inflessione
della voce diviene meno necessaria, e quindi
anche in questo la natura riposa dove l’arte supplisce.
E questo canto modificato è l’accento, più o meno
marcato secondo i vari climi, secondo l’indole e le
abitudini degli animali dalla parola.




Trovata questa, quegl’esseri che già possedevano
il canto, se ne servirono per esprimere in maniera
più viva il piacere e la gioja. Tali commozioni dovevansi
pingere necessariamente nel canto con maggiore
vivacità delle sensazioni ordinarie; quindi la
differenza che passa tra il canto di comune linguaggio
e il canto musicale.




È naturale il credere che il canto degli uccelli,
le voci diverse degli animali, i varii suoni cagionati
dai venti, l’agitar delle fronde, il mormorare delle
acque, indirizzassero primamente a regolare i differenti
tuoni della voce umana. I suoni erano nell’uomo;
egli intese cantare; colpito dall’impressione degli
esterni rumori, pei sensi e per l’istinto fu tratto all’imitazione.
I concerti di voce furono dunque i primi.
Quelli degl’istrumenti successero poi, e questi
furono una seconda imitazione; chè in tutti gl’istrumenti
conosciuti, fu la voce che si volle imitare.




Le filature, i gorgheggi, le risposte, gl’intervalli,
le pause, il solo ed i cori, s’intesero prima fra il
verde de’ boschi e l’azzurro de’ cieli; il garrito, il lamento,
il rimbombo si sparsero per le valli; e mille
organi differenti di voci, intuonarono canti più o men

melodiosi, cui le caverne e gli spazj aggiunsero i risuoni,
le gradazioni, le sfumature, il perdersi dell’ultime
note. Bene espresse Lucrezio cantore:




«Ad liquidas avium voces imitarier ore

Ante fuit multo, quam levia carmina cantu

Concelebrare homines possint, aureisque juvare;

Et Zephyri cava per calamorum sibila primum

Agrestis docuere cavas instare cicutas.»






Dell’êco boschereccia è imagine il canoro Parnaso
che fa pallidi di sua ombra gli abitatori; dell’armonioso
gorgoglìo delle acque sono emblemi le
cisterne di quel sacro monte in cui bevve la musa[10];
e le incantatrici Sirene dell’oceano e delle sfere furono
sempre quelle che — disiando, qual di fuggir,
qual di veder lo Sole, andarono — cantando, come donna
innamorata.




L’antichità simboleggiò questa origine del canto
in quel Lino, cui ne attribuì la invenzione, facendolo
discendere da Giove padre dell’Universo, e in più
stretta parentela legandolo con Apollo genio della
Poesia, con Urania figlia del Cielo, Nettuno signore
del Mare, Tersicore dea delle Danze, Diana preside
ai Boschi, quasichè di tutte queste divinità vestisse
natura, e sortisse le ispirazioni.




E Giove, non sarebbe quel Giubal che nella più
remota tradizione dell’Asia, ritenuta 5307 anni da
noi, fu creduto padre e maestro di quelli che cantarono
il Kinor e l’Ugab[11]?




Quel Lino poi, primo maestro, formò al canto

Orfeo, il quale ebbe discepolo Museo, cantore e profeta,
che estese la bell’arte da meritare che per lui
forse Musica si addimandasse.




Dal suono che rendevano le canne cresciute sulle
rive del Nilo, quando i venti le cospergeano di arena,
Diodoro deduce la prima idea della musica, che
vuol d’origine egizia[12]: come altri ne traggono i
primi sperimenti dai superstiti del diluvio, che dalla
confusione degli elementi e nell’ebbrezza del salvamento,
appresero a intuonare inni e lamenti.




Voci a intervalli e suoni accordanti, dissero Aristoxene
e Quintiliano la musica. Il discorso delle Ore
(orologio) e le voci ordinate delle Stagioni attorno il
carro del Sole, furono i primi mitologici emblemi del
regolato linguaggio che si disse il canto della natura.




Infatti i primi scopritori d’ignote terre, intesero
nei vergini abitatori i primitivi accenti naturali, il
canto innato e di comune linguaggio; ed ivi pure
quel canto musicale che dalla grande scuola del creato
traeva; per cui colla vaga imitazione dei genj
canori dell’aria, o coi fischi e colle strida ferine, secondo
che i selvaggi volevano esprimere la soddisfazione
o il coruccio, que’ primi visitatori furono accolti.
E col canto, le seducenti carolle o le ridde infernali.




S’inganna Rousseau se non li comprende e se li
paragona ai mutoli infelici cui l’organo vocale non risponde,
come ai ciechi brillano invano i colori dell’iride.




Ben s’appone invece quel filosofo allorquando
conchiude che, se pur la parola non avesse cominciato
dal canto, è certo, almeno, che si canta pertutto
ove si parla.









E come col dirozzamento de’ popoli, coll’acquisto
di cognizioni e col sociale progresso, ampliavansi i
mezzi di esporre i sentimenti e i pensieri, e modificavasi
il canto naturale fino a cangiarsi in discorso;
così, presso ogni popolo col lungo andare del tempo,
anche al canto musicale s’aggiunsero i ritmi, e si ridusse
ad arte ciò che prima era stato dato dalla natura.




Siccome poi tutto ciò che vien da natura imperiosamente
s’impone a chi ne sente l’istinto, così non
avvi cosa all’uomo più naturale del canto stesso musicale;
stilla anche questa di refrigerio alla sua agitazione,
mistica provvianda lunghesso il cammino,
disfogo alle sue piene, conciliazione a’ suoi sonni, sollievo
costante che l’istinto gli suggerisce per addolcire
le pene, alleviare le noje e gli stenti della vita.




Ecco dunque i primi figli del dolore e della
vendetta che cercano il sopore ai loro mali nel canto.
Henoc e Jubal-cain fanno parlare la Genesi (Cap. IV)
dei loro canti che risuonano in Nod, dalla parte
orientale, lungi dall’Eden. — Labano quindi lamenta
in Gallaad, coi canti, il rapimento furtivo delle figliuole
(Gen. XXXI). — E da quelle età remote in poi, il
pellegrino lungo la via, il colono nei campi, il marinaro
sul cassero, il pastor fra le greggi, l’artigiano
nell’officina, cantano tutti quasi macchinalmente; e le
fatiche sono interrotte, e la noja è scomparsa.




Il canto consacrato dalla natura per esilarare lo
spirito, distrarlo dalle pene, e compensarci del retaggio
di pianto d’una faticata esistenza, impiegato che fu
poi a manifestare la gioja, servì ben tosto a celebrare
le azioni di grazie cui l’uomo sentesi tratto verso alla
Divinità. — La riconoscenza rese omaggio all’Essere
supremo coll’espressione più bella; l’amore quindi

usò il linguaggio della natura per espandere la sua tenerezza;
e se ne valse infine alle lodi de’ suoi eroi, al
clamor dei trionfi, all’ebbrezza delle feste, e pur troppo!
all’adulazione dei grandi.




Un grande pensatore vivente, Herbert Spencer,
crede che la cadenza del linguaggio primitivo delle
passioni umane, abbia generato la musica[13]. Darwin,
suo compagno, vuol anzi precisare che alla passione
d’amore principalmente devonsi le note ed il ritmo
acquistati dai nostri progenitori per sedurre il sesso
opposto; e lo prova, raccontando le giostre d’amore
che fanno alcuni augelletti per via del canto, fino a
morir dalli sforzi di voce, aspettando che la femmina
celata fra le fronde conceda la palma al più abile e costante
gorgheggiatore.




Tratte da diverse sorgenti, mescolaronsi la musica
e la poesia; quindi i sacerdoti dell’una e dell’altra si
confusero col nome comun di Cantori.




Lieti gli uomini del loro viatico natural di conforto,
nell’armonioso teatro della natura, non tardarono
dunque rivolgere il loro canto al Creatore: ed ecco
Noè innalzare l’odor soave d’allegrezza innanzi all’Arco
di riconciliazione. Mentre il suo contemporaneo Fo-Hi,
gran padre e signore Cinese (ritenuto da alcuni il
Noè medesimo), liba egli pure con acute voci, e donatore
a que’ popoli della cetra, ne ingemma i tocchi di
cantabili accenti.




Ecco Giobbe nelle piagnolose cantilene disfogare
l’amarezza delle sue sventure; e con quelle — più che
pietoso fare stanco il cielo. —









Ecco Moisè cantore, sulle sponde del mar Rosso,
che scioglie il più famoso Inno di grazie; Giosuè coi
cori e colle trombe attorno le mura di Jerico; Debora
profetessa rinfuoca il sentimento nazionale e religioso
coi canti mandati di sotto alla palma del monte di
Efraim, ove rendeva giustizia; i tre fanciulli ebrei sfidano
il tiranno col canto dalla fornace di Babilonia.




Ecco David il componitore delle soavi canzoni d’Israele
(Samuel, 2, XXIII), che tripudia nelle feste dell’Arca
del patto; Salomone che sviene d’amore nel
Cantico.




Nell’Egitto e nella Grecia i primi canti conosciuti
furono versi in onor degli Dei, modulati dai poeti medesimi.




Adottati ben presto dai Sacerdoti, addivengono rituali;
e quindi il simbolico Osiride risponde e promulga
le leggi col canto.




Anfione fabbrica Tebe cantando sulla cetra; e figura
così l’armonia delle parti, e consacra ad Apolline,
dio della massima scienza, quel suolo, onde poi
Crissei e Focesi che lo profanarono, nella guerra indetta
dagli Anfizioni furono sterminati.




Secondo altri, è Cadmo venuto di Fenicia e salvato
dalla Corte di quel re, che stabilisce in Tebe il suo regno,
ma seco adducendo siccome sposa, la canora Ermione,
od Armonia, colla quale spiega gli oracoli, sfida i destini,
e apprende la bell’arte alla Grecia e all’Illirio.




Musèo si fa cantore e profeta.




Femonea e le Pitonesse seguaci, cantano in Delfo
i versi pronunciati dall’Oracolo. Quindi son versi le
sentenze de’ filosofi, i detti dei legislatori che si cantano
per le vie della Grecia, affinchè meglio s’imprimano
nelle menti e nei cuori.









A innalzare poi i lamenti di pietà e le lodi ai Superni,
s’unisce il popolo; e alla guida dei poeti e dei
sacerdoti meglio s’informa del canto, originando il
concerto ed il coro.




Ma unire in coro le voci fu antica usanza anche
degli Egizj, sia per le deprecazioni, e sia nei tripudj.




I Miti poetici e religiosi se spargono vivi raggi di
luce nella oscurità dove la storia non giunge, non devono
peraltro escludere il sussidio della savia induzione,
che procedendo per fatti incontestabili, è valida altrettanto
a illuminare per ignote regioni; e per questa,
più che a tante Deità inventrici, dobbiam prestar fede
all’opera della imitazione nelle discendenze e nelle migrazioni
de’ popoli. È probabile infatti che anche i
Greci come gli Ebrei, derivassero in gran parte le costumanze
dal popolo che più profondamente d’ogni altro
si perde ne’ tempi.




È fatto irrecusabile che l’Egitto fu prima culla
dell’arti e delle scienze. Se Diodoro di Sicilia potè assicurare
che gli Egizj teneano la musica come arte
frivola e pregiudicevole, ei non ebbe a dir tanto del
canto: ed anche ai riguardi della musica, altri autori
non meno di Diodoro stimabili, affermano anzi che
Mosè e Pitagora l’abbiano appresa da loro.




Erodoto, Platone, san Clemente d’Alessandria, ed
altri, vollero che l’asserzione di Diodoro non si dovesse
ammettere senza restrizione, e che solo intendere
si dovesse, come l’antica sapienza certo genere
di musica ritenesse corruttore, o l’abuso dell’arte
spregievole. Limitazioni consimili applicavansi ad ogni
disciplina che influenzare potesse sui costumi, e sui
principj caratteristici di quella nazione.




D’altronde, Diodoro medesimo conviene che la

indifferenza per la musica presso gli Egizj non era
generale, e che Osiri l’amava moltissimo.




Dalle spiegazioni poi di Strabone, che, ammettendo
il divieto a que’ popoli d’usare istrumenti nelle
cerimonie di religione, assicura vaga e bene istrutta
la gioventù egiziana de’ vari canti stabiliti, è giusto
inferirne che le leggi sospettose e restrittive non riguardassero
che l’uso de’ musicali strumenti, ben noti
agli Egizj, come lo provano le dipinture antichissime
di Palestina e di Ercolano; e che non dovevano turbare
la serenità delle giubilazioni e delle preghiere
affidate alle espressioni delle voci; legge da altre religioni
imitata.




Non patirono certamente divieto le coltissime
madri egiziane di porgere il nutrimento di vita ai
loro figli insinuando loro nel tempo medesimo il primo
educamento gentile colle melodie della propria voce,
come poscia tutte le madri e nutrici acquetarono i loro
bimbi colla dolcezza del canto.




Quali poi fossero i canti egiziani è supponibile,
ma non è constatato: nè vale per questo congetturare
con l’ab. Roussier sul musicale sistema a loro attribuito.




Fatto è che cantavano nelle feste, ne’ funeri, e
ne’ sacrificj. La storia degli Ebrei, sortiti di Egitto,
chiaramente lo conferma; ed essi medesimi, che da
altri non aveano potuto apprenderlo, piamente o scelleratamente
lo mostrano, invitati da Mosè ne’ trionfi,
o condannati se fra canti e balli idolatri li discopre attorno
il vitello d’oro al suo discendere dal Sinai.




Nella gran terra poi dove la poesia ebbe il maggior
sviluppo, e a cui fu dato il merito sommo di
averla mirabilmente al canto sposata, Siagro sarebbe

stato il primo a cantare in versi la celebre guerra
di Troja. Quindi Omero, principe della poesia greca
non solo, ma una delle più splendide glorie musicali,
perchè compositore, maestro, sonatore e cantante.




Infiammato il popolo alla voce de’ suoi grandi
cantori, meglio che quel d’Israele, spinto da felice
natura, ed educato da tanti filosofi, nel cui studio fu
primo Pitagora, coltivò sovranamente quest’arte.




I guerrieri non potean dirsi completi se non
erano valenti anche nei canti; quindi Tirteo insegnò
quelli per cui Sparta e i Dori infiammavansi prima
d’uscire alla lotta.




Il forte Achille cantò sulla nave dei Mirmidoni,
e frenò col canto la giusta sua ira contro Agamennone
che Briseide gli avea rapita. Alcibiade tornò fra i
Cantori dall’esilio, mentre accompagnavano il coro i
tonfi de’ rematori.




I Greci che introdussero le feste teatrali, le corse
de’ cavalli e de’ carri, ignote agli Egizj[14], perfezionando
col loro ingegno anche i musicali istromenti,
poterono renderli compatibili al canto, associarli
alla musica vocale, ed introdurli nelle festive e religiose
cerimonie, non però senza difficoltà e corso di
tempo; mentre quegli utensili sonori di cui gli Egizj
ci lasciarono traccie ne’ monumenti (il pholiux, il
timpano, il sistro, la tuba), benchè dovuti alle invenzioni
delle loro Deità, poco gradevoli, come lo dimostra
Claudiano, non potevano essere ammessi almeno
da sacerdoti all’accompagnamento dei riti.




È probabile che per primitiva imitazione soltanto,
l’istesso Pitagora s’abbia acquistata fra i Greci la

fama di scopritore di quella corda con cui misurava
gl’intervalli de’ suoni (che anticamente erano soli
quattro, non considerando gli altri che come ripetizioni);
e similmente Tepandro e Timoteo, pei loro
miglioramenti introdotti a quell’arnese musicale: così
Telefano di Samo ritenuto inventore del flauto; ed Erodoro
primo autor della tromba, a sussidio de’ greci
canti.




Basta accennare che il re africano Jopa, perito
nelle scienze della natura e nell’arte del canto, ben
prima di Pitagora accompagnandosi cogli accordi di
quell’istrumento svelava le vie de’ cieli dai lidi fenicj.




Ma non tardarono anche gli Egizj a valersi dei
perfezionamenti greci, appena giunsero a conoscerli,
e col solito ricambio d’arti e di costumi, il regno dei
Tolomei accolse i riformati cantori; onde nella gran
festa di Filadelfo, descritta d’Ateneo, perfino seicento
persone d’ogni nazione formarono un coro, trecento
delle quali erano e cantori e citaristi.




Ivi pure, i re medesimi finirono abbandonandosi
ai nuovi canti; e l’ultimo de’ Tolomei di star fra i
cantori era vaghissimo.




Con egual costume fra gli Ebrei, appena Samuele,
secondo le sacre carte, fondò una scuola compendiante
in allora la poesia nazionale e la musica, i
re ne addivengono in uno ed allievi e protettori:
Saule infiamma i suoi guerrieri coll’arpa e col canto;
Davide regola un coro di quattromila cantori, tre
maestri del Santuario, e duecentottantaotto pei Leviti,
convocando, consigliando, e ordinando che ogni Nazione
lodasse Iddio con suoni e canti (Sal. 93, 97)[15].









Salomone suo figlio e successore, secondo afferma
Giosefo, si fa capo di duecentomila stole di lino, o
cantori, che impiega nella dedicazione solenne del suo
gran Tempio; massa corale non incredibile, se si
pensa alle condizioni di quel popolo, di que’ canti,
di quelle abitudini, e se in oggi riscontransi gli enormi
concerti degli Oratorj biblici Handeliani che riproducono
l’Israele al Cristal-Palazzo di Londra.




In Grecia dunque, dove primamente vennero tali
cori ordinati, troviamo Esiodo farsi capo d’una intera
scuola di cantori: la prima che dalle storie ci apparisca,
e formata in Beozia.




Resta però sempre comune il canto e indipendente
nel popolo alla semplice scuola della passione, al richiamo
del riso, all’espressione della esultanza; e la prosa
cadenzata dei mimi diverte anche nel monodramma.




I poeti vestirono di nuove forme la parola, perchè
al canto meglio s’attagliasse. I Greci infatti non ebbero
poesia che non fosse al canto obbligata. La lirica
cantavasi con accompagnamenti istrumentali: onde
fu chiamata mélica. Il canto della poesia epica e
drammatica era più sobrio d’inflessioni, ma non era
meno per questo un vero canto; e tutti gli scritti
degli antichi intorno alle loro poesie incontrastabilmente
lo provano.




Bene argomentò in proposito M.r De Cahusac,
insegnando doversi prendere nel vero e letterale lor
senso le parole con le quali Omero, Esiodo, ed i classici
e più antichi cantori iniziarono i loro poemi. L’uno
invita la sua Musa a cantare i furori d’Achille; l’altro
canta le Muse stesse, perchè le loro opere non erano
fatte che per esser cantate.




Così fra poeti ebrei, nel medesimo Cantico dei

Cantici, attribuito a Salomone, e che qualche autore
pretende altro non sia che l’epitalamio delle sue
nozze colla figlia del re d’Egitto, mentre i teologi lo
dimostrano siccome emblema d’altra mistica unione,
il sig. De Cahusac non vede che un’Opera perfetta
e ammirabile; le scene, i recitativi, i duetti, i cori
non vi mancano; ed egli non dubita che non sia stata
rappresentata tale Opera cui propriamente si diè il
nome di Cantico.




La espressione di questa parola canto, nella
poesia, non cominciò diventare figura che più tardi,
presso i Latini, i quali serbando l’effettivo canto alle
tragedie e a qualche oda, introdussero per le altre
poetiche composizioni il recitativo.




Vere e naturali canzoni erano quelle di Lino e
di Orfeo, e quelle di Erifano che seguiva le traccie
del cacciatore Menalca. Canzoni quelle che l’antico
greco, cui furono nutrici le Muse, insegnò primo in
Beozia, e che il cieco suo rivale sposò alla magica
lira. Canzoni, le gravi monodie di Stesicore, e gli
epitalamj di sua invenzione[16]. Canzoni, i melanconici
racconti delle greche donne sulle avventure di
Calice morta d’amore per l’insensibile Evalto, e delle
figlie del loro re Pandione sfuggite al seduttore Tereo
colle penne de’ più vaghi uccelli cantori; le istigazioni
vendicative e sconcie di Tespi; gl’inviti bramosi
di Sileno e di Bacco; le odi argute e immaginose
d’Anacreonte, e quelle sublimi di Pindaro
le poesie appassionate e ardenti di Saffo, e quelle
della giovane Erinna sua discepola e amica (600
an. av. Cristo). Veri cantori tutti i lirici poeti; come

i Coreisciti fra gli antichi Arabi, custodi del santuario
nazionale (Caaba) e delle nazionali tradizioni, dalla
cui tribù poi nacque il cantore e veggente Maometto
(571 dopo Cristo).




Vero canto l’antico linguaggio quando servir
dovea alle più vive o alle solenni espressioni. — All’aprir
dei banchetti, all’accompagnamento delle danze,
all’elogio della virtù, al lamento delle sventure,
alla separazione dai defunti, gli antichi usarono il canto.




E da queste unioni che ci descrissero Dicearco,
Plutarco, ed Artemone, si può riconoscere la formazione
dei primi Cori.




Lo studio della Corodia divenne quindi parte
precipua nelle greche Scuole, sia per raddolcire i
costumi dei giovani; sia per informarli delle sacre
dottrine e delle patrie storie, dai sacerdoti e poeti
descritte nei Canti; sia per l’igienica vista di concorrere
anche coi polmonari esercizj al fisico sviluppo
ed equilibrarlo a quello mentale, secondo il sistema
de’ loro Gimnasj[17].




Dalle invocazioni che gli antichi greci innanzi di
porsi ai conviti, uniti insieme e d’una sola voce rivolgevano
alla Divinità, traggono origine, come opina
La-Nauze, i primi cantici sacri.




Infatti i greci davano questo nome a certi monologhi
appassionati delle loro tragedie, che si cantavano
sui modi ippodorici o ippofrigi (Aristotile)[18].









Nelle feste, i cantori tenevano in mano un ramo
di mirto.




L’accompagnamento della lira s’introdusse più
tardi; — Tepandro ne fu l’inventore: — per la qual
moda, tanti inesperti a trattarla vennero esclusi d’infra
i cantori; e le canzoni si fecero più difficili (Plutarco) — e
le pose dei cantori più irregolari (Artemone).




Non cantarono che i conoscitori della musica; da
ciò, più finita la esecuzione — l’espressione men naturale — dubbio
l’effetto.




La primitiva scuola dei canti fondata da Esiodo,
cangiossi in una scuola musicale e com’è consuetudine
alla comparsa d’ogni novità, e nell’invasione imperiosa
della moda, ai modi semplici e primitivi si diè il bando
e la beffa; onde a critica dei concerti sgraditi e a
dispregio degli esecutori imperiti, tutti quelli che all’organo
della voce non accordavano armoniosamente
l’oscillazione delle corde, si dissero cantori da mirto.




Precisamente come a nostri giorni, vengono volgarmente
distinti dagli artisti o virtuosi teatrali, i
cantanti da camera o da chiesa.




Anche gli Ebrei si trovano coi rami alla mano
in atto di cantare: così adorne le loro fanciulle corrono
incontro al giovanetto Davide reduce dal gigantesco
duello in Filistea e in Gerusalemme il popolo
canta e festeggia l’arrivo del profeta colle palme
d’olivo.




Nell’Asia usarono sempre, come tuttora dalle Indie
alla estrema Russia, staccar dalle selve i primi
rami e in coro, le giovani specialmente, salutar con
essi cantando il rinascere della natura, mistico segno
che ben s’attagliava anche alle credenze cristiane.




La prima Chiesa, men disdegnosa e più fedele

alle antiche usanze, mantenne il verde ramo ai suoi
cantori; ond’è che nelle catacombe tanti depositi trovaronsi
fregiati della verde palma, o di quelle intrecciate
di olivo e di mirto; simboli della pace che regna
sui sepolcri, della speranza che vi alleggia d’intorno,
e del carattere nei defunti di cantori; segni, ai quali
poi erroneamente o interessatamente si volle attribuito
il significato del martirio, per cui le reliquie
demarcate da una palma si ritennero tutte di martiri[19].




Ma tornando ai greci novatori che dispregiavano
i semplici cantori da mirto, confessarono essi medesimi
la difficoltà e la minore naturalezza dei canti fatti
dipendere dallo stento e dai vizj degli strumenti,
chiamando col nome di tortuose (scolies) le canzoni
alla lira obbligate.




Ed anzi Timoteo da Mileto che, dopo trecento
anni da che Tepandro avea introdotta la lira all’accompagnamento
de’ versi, osava estendere i servigi
di questo istrumento accrescendolo di quattro corde,
fu condannato.




Perocchè in Grecia, dove riconosceasi la musica
propriamente detta, l’arte, qual è veramente, delle
emozioni piuttosto che dei pensieri, si riteneva anche
quella semplice lirica strumentazione legata in dipendenza
alla poesia; così che i poeti erano musici,
mentre questi non eran poeti.




Chi era potente d’ispirazione e di voce per accentare
i propri versi col canto, era il vero poeta
cantore. E un tal canto era sobrio, espressivo, tonante.









Anche un Pryni, che introduceva innovazioni sue
in questo modo di canto, venne biasimato acremente da
Aristofane, ligio alle antiche usanze de’ Greci che si limitavano
a pochi suoni.




L’esempio medesimo abbiamo dagli antichi biblici,
in quel Giobbe che lamenta e condanna la confusione
de’ strumentali clamori col canto.




Che se questi consideravano la musica come una
maniera essenziale d’accentare la poesia, tennero in
primo luogo la virtù del canto per esprimere quelli
accenti che dai pochi suoni della musica potevano
essere imitati.




Ed anche l’accento, credettero da prima i Greci,
doversi circonscrivere nell’intervallo di un solo quarto.
Più tardi, i musici cercando la varietà, estesero i
suoni della scala e lasciarono intervalli maggiori, e
ne nacquero le varie usanze; onde anche il canto a
seconda dello stile, dell’indole e della moda, assunse
le diverse maniere che, Frigia, o Dorica, o Lidia,
s’addimandarono: finchè passando da una maniera
all’altra, e queste fra loro intrecciandosi, l’accentuazione
musicale prese un’espressione più viva e passionata.




Il canto divenne oggetto di studj e d’osservazioni
particolari; e se per sè stesso non ebbe onoranza
divina come nell’India, pervenne a nobilissimo culto;
e Adraste, vissuto ai tempi d’Alessandro, ce lo
ha dimostrato nei tre libri che scrisse intorno alla
musica.




Alcuni di quei modi che aveano introdotto tanta
varietà ed esagerata estensione nei canti, furono da
Platone rifiutati siccome capaci di alterare i costumi;
ciò che faceva anche Aristotile escludendo i modi

i più elevati; finchè Tolomeo li ridusse a sette soltanto[20].




L’antica filosofia riscontrò nel canto tre indispensabili
elementi, onde lo definirono modificazione dell’umana
voce — che forma variati suoni — e li determina.
Quindi gli accenti della voce parlante, la
durata e successione de’ suoni, ovverossia, la parola,
il suono e la misura.




Platone ripose la Melodia nel semplice discorso
ov’egli intende il canto della parola, la dolcezza dell’accento.




E l’accento, modificazione della voce parlante,
fu definito da Sergio, quasi canto; e da Dionigi d’Alicarnasso,
seme d’ogni musica.




È un fatto che la diversità degli accenti è la vera
causa che rende le lingue più o meno musicali; dal
che ne segue che a seconda della loro mancanza,
manca la melodia, e la lingua è più monotona, languida
e scipita; ammenochè, dice Rousseau parlando
delle lingue, quella non cerchi nel rumore e nella
forza de’ suoni la vaghezza che non può trovare nella
varietà degli accenti.




Rousseau parlando dell’accento patetico ed oratorio,
ch’ei lo dice obbjetto il più immediato della
musica imitativa teatrale, nota come la melodia speciale
d’ogni nazione, sia generata dall’accento della
rispettiva lingua. Una semplice differenza d’imaginazione
o di sensibilità, ne cagiona una infinita nell’idioma
accentato de’ popoli.




Segue Rousseau: «l’Alemano, per esempio, alza

egualmente e fortemente la voce nella colera, ei grida
sempre sul medesimo tuono: l’Italiano, che mille movimenti
diversi agitano rapidamente e successivamente
nel medesimo caso, modifica la sua voce in mille maniere.
Lo stesso fondo di passione regna nella sua
anima; ma quale varietà d’espressioni ne’ suoi accenti
e nel suo linguaggio! Il musicista che sappia
imitarlo, dovrà a questa sola varietà l’energia e la
grazia del suo canto.... E qual sarebbe il rapporto
della Musica al discorso, se i tuoni della voce cantante
non imitassero gli accenti della parola?...»




Cosa risponderebbero gli odierni sapienti musicisti,
all’antica sapienza che facea della parola il
primo elemento, il mele, il seme della musica; dottrina
confermata da tanti secoli, fino alla perentoria
stretta domanda del non antico filosofo e musico
Ginevrino?..




Cosa risponderebbero coloro, che van tenzonando
nell’abbujato aere della questione, discorso della musica
e musica del discorso?!...




Qui vi sarebbe da scrivere un libro, non inutile
affatto alla storia del canto, bensì nocivo alla pazienza
del lettore, libro che non iscrivo, ma stringo in due
sole e recenti risposte.




Il letterato tedesco Alfonso Karr disconosce ogni
rapporto fra la parola e la musica, ed impreca a quel
barbaro che osò la prima volta porre le parole sotto
la musica[21].




Schietta confessione di chi conosce l’indole propria
e il proprio idioma negativi al bel canto. Confessione,

che ad altri più felici d’indole e di lingua suonerebbe
bestemmia, ma che trova scusa nel medesimo
esempio premesso dal Ginevrino filosofo, e che giustifica
la predilezione che in generale hanno i tedeschi
per la musica strumentale adatta al lor genio, mentre
provano un certo disdegno per la vocale cui la natura
lor si ribella. Confessione confermata dal grande
Beethoven che si trovava arrenato le poche volte ch’ebbe
a comporre sulle parole.




Non per diversa cagione, ma per questa medesima
difficoltà, anche i francesi fino ai nostri giorni sostennero
non doversi nei drammi riguardare la musica che
quale accessorio: e gravi loro autori, non per deferenza
ai nostri, ma per trovare anche in questi un appoggio,
fecero il gran merito ad Apostolo Zeno «d’essere
stato il primo poeta italiano che abbia insegnato
a’ suoi compatrioti questa bella dottrina, dando a loro
nelle sue opere un’imagine delle buone composizioni
teatrali francesi!»




Dissero questo con la loro boria istintiva, invece
di dire che lo stile del Zeno non si presta granfatto
alla musica ch’egli teneva com’arte precipua e indipendente,
e che consultava e ammirava ne’ genii
de’ predecessori Zarlino e Galileo ed in quello del
suo contemporaneo Marcello.




L’italiano maestro Carlo Sessa, in un recente suo
scritto artistico, mi dà la seconda e più sennata risposta.
Egli considera i rapporti morali filologici e
materiali tra la Musica e la Parola[22], risponde in
primo luogo che questa, «senza restringere e limitare

il senso indefinito della musica, le serve di guida
e d’indicazione generale e sommaria all’interpretazione
del sentimento musicale.» Chiama eresia la negazione
della parola cantabile, quanto strano ed orribile
che la musica interpreti la parola. Egli dice:
«l’uomo esprime i suoi sentimenti sposando la parola
al canto. Oh! la bellissima cosa udire la musica
intrecciarsi spontaneamente alla parola, l’una e l’altra
armonizzando ciascuna juxta naturam suam.»




Ed ecco il linguaggio di chi conosce questa spontaneità
di natura, questa facilità di connubio; ecco la
manifestazione di chi si senta figlio alla terra dai
dolci accenti e delle felici ispirazioni.




Nei rapporti filologici, il maestro di Modugno riguarda
il canto un Discorso modulato; e mostra quindi
che la musica da apporsi alle parole deve secondar
sempre l’armonia del discorso parlato, rispettando le
diverse membrature del periodo, corrispondenti alle
diverse inflessioni del pensiero, sicchè una particella
della frase del discorso non venga divelta stranamente
dall’altra, onde poi il senso delle parole ne venga
sfigurato.




Finalmente sotto l’aspetto materiale, la sillabazione
ben distribuita, facile e naturale, influisce alla
grazia ed alla facilità del canto; l’accento della parola
non può contraddire a quello della frase musicale;
e corrisponderanno le note alla parola ai riguardi
perfino dell’atteggiamento della bocca per non impedire
quella forma più naturale e graziosa che meglio
d’ogni altra si presta a ben dispiegare la voce.




Analoghe deduzioni già compendiò Aristoxene nella
sua distinzione de’ movimenti della voce umana, la
quale con quello continuo è parlante, e col movimento

diastematico o ad intervalli determinati, non è altro
che il canto[23].




Ed anzi Aristide Quintiliano nella decenza e nei
movimenti della voce espressiva fece consistere la Musica
che per tal modo ei definì, aggiungendo essere
questa l’arte del bello.




Dalla antica lira dei Greci, trasse i suoi primi
accordi la lira de’ Latini e conseguentemente quella
degli Italiani. Il purissimo cielo d’Italia armonizzava
con quello della vicina Grecia; il linguaggio era
congiunto colla derivazione più stretta; reciproca la
fertilità delle menti; trasfusa da un popolo all’altro
la civiltà.




Se, pel naturale progresso, o per una sensibilità
più squisita, o per le successive invenzioni di regole
e modi, la lira italiana giunse a vibrare corde più
melodiche e ad esprimere canti più perfetti di quelli
dei Lini, degli Orfei e dei Musei, i cui successori non
superarono mai le barriere del convenzionalismo e la
schiavitù de’ sistemi; non per questo la nazione meglio
d’ogn’altra riuscita nell’arte dei canti può dimenticare
quella di cui risente l’origine; e specialmente
ai riguardi dello storico suo procedimento e
sviluppo, deve rivolgere le osservazioni a quegli insegnamenti
ed a quelle tradizioni dalle quali educato il
suo genio ingrandì poscia di proprie forze, acquistandosi
appunto il grado sommo d’onore, il primato
invidiato da tutte le altre nazioni e non vinto.




Il filo storico adunque, e dirò quasi la strada
maestra lungo la quale conoscere le fasi tutte dell’arte
del canto, comincia in Grecia e mette fine in

Italia: tutte le altre vie non sono che diramazioni,
talvolta nobili e luminose, sovente viottole oscure e
impraticabili. Per cui io vò tenendomi alla grande
strada, accennando peraltro le circostanti.




Sotto duplice aspetto della fisica e della musica
esaminarono gli antichi le teorie de’ suoni, delle cui
relative modificazioni stabilirono il secondo elemento
del canto. Ritennero riferibili anche ai suoni vocali i
rapporti delle vibrazioni fra il corpo sonoro e l’organo
uditivo, per mezzo del veicolo indispensabile dell’aria,
e considerandone le modificazioni dal grave all’acuto,
dal forte al debole, dall’aspro al dolce, e le rispettive
durate, stabilirono anche per la voce il tono, la forza
ed il timbro. Quindi coi sistemi de’ Monocordi e Tetracordi
fondarono le regole de’ Canoni armonici delle
divisioni o rapporti degli intervalli, di cui parla specialmente
il libro di Tolomeo.




Dal grado della elevazione della voce (tono),
dalla sua intensità (forza), e dalla qualità o metallo
onde rendesi il suono gradito o spiacevole (timbro),
o colorito, trassero gli antichi la loro Rytmopea, che
dividevano in tre modi o tropi principali, l’uno basso
e serrato, l’altro elevato e grandioso, e fra i due
quello dolce e tranquillo, riportandosi sempre ai versi
o alle parole destinate pel canto.




Ecco dunque il terzo elemento, il ritmo dei
movimenti della voce che i greci applicavano alla parola
per trarne l’armonia nella eloquenza, la misura
e la cadenza nella poesia; e riguardo al canto l’applicarono
al valor delle note, formandone quelle divisioni
che s’intesero poi sotto i nomi di tempo e di
battuta.




L’isocronismo naturale delle durate, nelle danze,

nelle marcie, e l’imitazione di quello degli animali e
perfino degli elementi, contribuirono cogli accenti
istintivi della prosodia alla formazione del ritmo.




Siccome le sillabe della lingua greca per la quantità
e pel valore erano ben determinate e sensibili
come in vero più che ogni altra la nostra lingua le
imita, e siccome i versi che si cantavano erano composti
d’un certo numero di piedi formati da quelle
sillabe, lunghe o brevi, e combinate, il ritmo del
canto seguiva regolarmente l’andata di que’ piedi e
ne era la vera espressione. Dividevasi come quelle,
in due tempi, l’uno battuto, l’altro levato; e contavasi
di tre o più maniere secondo i diversi suoi rapporti.
Così il tempo eguale o dattilico; il doppio, trocaico
o jambico, in cui ciascun tempo era ripetuto; il sesquialtero
o peonio, durevole per ciascun tempo in
rapporto del 3 a 2; e l’epitrito del 3 a 4. Tali ritmi
procedeano più o meno lenti a seconda del minore o
maggior numero delle sillabe o delle note lunghe o
brevi, conservandone però sempre i rapporti, e del
movimento che era invece arbitrario nel poeta secondo
l’espressione delle parole e il carattere delle passioni
rappresentate. Da questi due combinati mezzi nascevano
mille altre modificazioni e varianze; cui influivano
i piedi mantenuti di una sola specie nelle poesie
semplici, o mescolati in quelle composte o miste;
l’intralciamento quindi dei versi medesimi che sempre
eguali, mantenevano il ritmo uniforme come negli
esametri e ne’ pentametri, o ineguale nei jambici,
coriambici, ecc. Aveano i silenzj per riempire il vuoto
delle sillabe in certi versi mancanti; avevano infatti
l’espressione della misura e dell’armonia de’ versi
nel ritmo. Vossius, nel suo libro de Poëmatum cantû

et viribus Rhythmi, attribuisce a questo tutta la forza
dell’antica musica, e soggiunge che l’effetto del ritmo
dipende dalle immagini delle cose che rappresenta; e
come la melodia trae il suo carattere dalli accenti
della lingua, così il ritmo si caratterizza dalla parola
di cui è immagine e per la quale agisce, interpretando
con essa o per la sua imitazione il carattere
melodico e ritmico d’ogni passione.




Or ecco il canto dimostrato siccome parola sonora
e misurata a seconda degli interni movimenti
o delle impressioni eccitate dalle esterne cose in
quegl’esseri meglio capaci d’esprimerle e di spiegarle.




Ecco nella musica vocale un incentivo efficace a
studiar la espressione, a migliorare la parola, a riformare
la lingua; a modificare la voce, regolandola per
la misura, educandola alla sonorità ed alla grazia. E
qui nuovo campo d’osservazione ai riguardi della natura
e dell’arte.




Fisiologia vocale antica — Organismo — Artificio
della castrazione.





A queste osservazioni sulle voci concorsero egualmente
fisici e musicisti; notarono le loro diversità,
ne cercarono le cause, ne studiarono gli effetti.




Riscontrate le influenze delle origini, delle arie,
de’ climi, fino dagli antichi tempi celebraronsi alcuni
popoli cantori a preferenza degl’altri; si distinsero le
voci virili dalle muliebri, le adulte dalle adolescenti,
attribuendo loro analoghe espressioni, impiegandole
ai differenti canti.




Ecco gli alti o tenori, gl’uomini di voce acuta;

e sopra loro o soprani, le donne e i fanciulli; di
sotto invece, le voci grosse de’ bassi.




Facendosi dipendere più che altro dalla natura
l’attitudine delle voci pel canto, sembra che s’abbiano
poco curato gli antichi di ricercare que’ modi che
potrebbero facilitare o perfezionare l’uso di quel dono
naturale.




Infatti furono tarde le prime regole a questo fine
speciale rivolte; e ben molte scoperte ancora restano
a fare sulla maniera più facile, la più breve e sicura,
d’acquistare quest’arte.




Rimarrà poi sempre superiore alle umane forze
la secreta potenza di produr voce ove in natura non
sia, o di ristabilirla perduta, o di migliorarla, con
altri mezzi che non siano un regolato esercizio.




Sembra, anche gli antichi, che pur pretendeano
trovare un filtro per infondere amore, abbiano esperito
inutile ogni mezzo della botanica e della magìa per
destare il tesoro della umana voce; come è d’uopo
riconoscere vano ogni spediente a cui ricorrono per
credulità o per abitudine i moderni cantori[24].









S’attennero dessi più saviamente allo studio della
natura e alla sua imitazione.




Ricercarono gli antichi se la voce umana atta
fosse ad esprimere tutte le specie di suoni ed a ripetere
le voci animalesche tanto superiori in numero
degli umani linguaggi (Genesi, 57); e convennero assegnandole
i limiti che dal respiro, per certi gradi
possibili[25], procedono naturalmente alla vociferazione
propriamente detta, ed al canto. In via imitativa
ammisero l’espressione d’ogni altro suono e voce,
secondo i gradi di fiatazione combinata colle fisiche
condizioni de’ varj organi gutturali, d’onde nasce
eziandio la varietà de’ linguaggi[26], possibili tutti per
altro ad uno stesso individuo.




Discussero se la maggior facilità del moto vocale
dal grave all’acuto si riscontri, o dall’acuto al grave;
e contro Aristotile, che volle dimostrare più atto
il canto che comincia dall’acuto quale naturale principio

per cui al grave si discende, altri autori levaronsi
e in senso opposto definirono il problema.




I vizj delle vocali esercitazioni distinsero, e ne
suggerirono i rimedj. Dalle osservazioni di Aristotile,
Demostene e Septalio, Condrochio trasse soltanto le
sue teorie.




Sulla forma poi dell’organo emissivo, pur ritenendo
più opportuno e naturale l’atteggiamento orale
che fu imitato nella costruzione delle tube e conservato
invariabilmente nelle trombe e in ogni istrumento
da fiato, non prescrissero essi tuttavia come esclusivo
quel modo di apertura della bocca, nè a comodo d’un
tale metodo imposero ai compositori d’evitar certe
note sulle parole la cui pronuncia esige una modificazione
della gola e delle labbra. Lasciarono, come
alla ispirazione i suoi slanci, così alla natura i suoi
movimenti spontanei e gli effetti corrispondenti. Chi
avrebbe insegnato ai cantori delle foreste di emettere
le loro voci diversamente dal modo che suggeriva a
loro la natura?




Dal naturale movimento s’appalesa la natura
stessa del suono.




Ricordo d’aver ammirata una gran tela fiamminga — Rehersal — (M.r
Robert), rappresentante
alcuni cappuccini intesi ad un concerto di gregoriano
canto: dalli atteggiamenti di quelle bocche, spontanei
in natura, e bene istudiati dall’artista che li avea riprodotti,
leggevasi a colpo d’occhio quale dovea essere
la natura di quelle voci, e parea quasi di udire i
gutturali acuti del falsetto, le moderate legature dei
secondi, le larghe fondamentali de’ bassi.




Le varietà speciali dei timbri che gli antichi distinguevano
colle parole caprizzare, ululare, cantare,

noi dinotiamo modernamente classificando le voci di
gola, di petto, di testa. Espressioni al certo non più
felici delle antiquate perocchè proprie voci a quegl’organi
non si possano attribuire nè sianvi realmente
note di petto, di gola e di testa.




Usasi chiamar di petto la voce quando esce con
aprimento intero di gola, come alla pronunzia dell’a,
libera, aperta, e forma la sua sonorità nelle cavità
pettorali, come il suono delle corde dalle casse armoniche
degli strumenti. Di gola, se emessa con più
o meno ristringimento della laringe e ivi ribattuta,
viene quasi in quelle pareti modificata, e riformata
talvolta da produr quell’effetto che assomiglia alquanto
al belato, od ai suoni delle riprensioni di fiato quali
senza vasta dilatazione polmonare artificiosamente si
traggono nella pronunzia del ke, e in generale delle
consonanti o vocali più strette e delle parole da queste
composte e con più sillabe prolungate. Di testa, quando
i suoni della voce sembrano ripercossi alle pareti palatine
o nasali, e quivi si limitano nella loro oscillazione,
come richiedesi per sostenere la lettera i.




Tali suoni detti di gola e di testa, possono riuscir
graditi talvolta quanto quelli che diconsi di petto; ma
questi sono sempre più oscillanti e sicuri, meno difficili
e faticosi[27].









Dalla voce emessa colla partecipazione degli organi
del petto principalmente, si costituì la vera ginnastica
degl’organi stessi.




Osservarono adunque anche i Greci la influenza
della esercitazione vocale pel vigor polmonare e sanguigno;
onde prescrissero la corodia nelle scuole e
fra i soldati.




Oggi che tale ginnastica vien rimessa a far parte
del sistema educativo, i nostri autori si riportano specialmente
a quelle antiche leggi che proclamavano il
canto di tanta igienica importanza. Accennerò soltanto
che, seguendo Aristotile, dell’ottima ginnastica del polmone
propugnatore, il nostro Mantegazza ci prova:
«Colui che canta respira in venti minuti una quantità
d’aria maggiore di un altro che, senza cantare, respira
per un’ora nel modo consueto.»




Sulla natura vocale, suoi vizj e rimedj, basati
sempre alle ricerche de’ greci fisiologi, s’aggirarono
poi gli antichi dottori, quali, Fabricio d’Acquapendente
(de loquela animalium), Rolando (Aglossostomographia),
Francesco Patricio (in discussionibus peripatet.),
Gallieno e Prospero Alpino e tanti altri; ma
non più di essi intesero e progredirono i più recenti
seguaci d’Ipocrate ed accademici Dodart, Perrault
Ferrein, Rousseau; gli enciclopedisti; ed i nostri moderni,
che vedremo più avanti argomentare in proposito
fra i metodisti.




Fin da quando Clearco, discepolo d’Aristotile,
discorreva intorno al costume della castrazione, attribuendone
l’origine agli asiatici e specialmente ai
Medi[28], aveano i Greci certamente osservato gli effetti

di quella operazione sugli organi vocali e sulle
voci di quelli ch’essi diedero il nome di eunuchi.




Se vuoisi che fin d’antico adoprassero questo tormento
gli Egizj per punizione, e i Persi per gelosia;
che Mosè non ne soffrisse i tormentati in fra il popolo
del Signore[29]; che Semiramide invece se ne compiacesse;
che i Lidj, al tempo di Pindaro da Corinto,
fossero i più celebri operatori[30]; fatto è che da Grecia
venne ai Romani il costume; e dagli eviratori dei
figli dei principi di Corciro, s’ebbe in Italia i primi
eunuchi, onde poi si rinfacciò agl’italiani il crudel
vezzo di quella infame operazione per il perfezionamento
d’un vano talento, e per procurare al culto
del canto voci più nitide e acute[31]; come gli arabi
Valesiani l’accolsero per fanatismo religioso[32], e
l’usano gli Ottentoti per amore d’agilità.




La patria di Eunomio e di Aristosseno, lirici e
cantori rivali che colla cicala diedero alla Grecia il
simbolo della musica, non invano figurava nelle figlie
di re Pandione d’Atene, Progne e Filomela, il canto
e la crudeltà.




E come Grecia accolse dall’Asia i varj culti, fra
cui quello di Adone, celebrato nella Fenicia[33] non è
maraviglia se Roma, e più tardi anche quella dei
Papi, ereditava costumi orientali.




Questi cantori castrati, già conosciuti nella antichità,
si mostrarono in Italia specialmente alla fine del
dodicesimo secolo. Un canonista di quel tempo li indica

indirettamente: Olim cantorum ordo non ex eunuchis,
ut hodie fit... Una bolla del papa Sisto V, indirizzata
al nunzio apostolico in Ispagna, ci appalesa
che, da lungo tempo, i castrati erano ammessi come
cantori nelle principali chiese della Penisola.




Favorì l’impiego di questi esseri neutri del genere
umano, la proibizione canonica data alle donne
di cantare in chiesa, e gli anatemi a quelle che si
esponessero ne’ teatri.




Alla improvvida legge ben presto s’appigliarono
la superstizione e la speculazione; e al bel costume
e naturale delle sorelle che cantavano a Dio nelle catacombe,
successe l’offerta di voci figlie al delitto ed
al lusso.




Le corti d’Europa ne vagheggiarono il possesso
per le loro cappelle, come fornivano di buffoni le mense,
e delle belve più strane i loro giardini. Al principio
del secolo sedicesimo, alla cappella dell’Elettor di Baviera,
dove Orlando Lassus era maestro, cantavano
già sei di que’ evirati. Appunto da quel tempo, anche
a quella di Roma, in cui i Cori dei sacri cantori già
da oltre un secolo istituiti mutavansi in iscuola formale
per opera del Palestrina, que’ fanciulli o contraltini
che cantavano le parti di soprano vennero rimpiazzati
la prima volta dai cantori castrati, che pel genere
della lor voce furono chiamati falsetti. Più tardi,
per nobilitazione e antonomasia s’indicarono in Italia
col nome di Musici.




Valse a diffondere allora nella scuola romana la
barbara usanza, e quasi a sancire la tolleranza indegna
tanto più perchè ammessa fra le pietose soglie del
tempio, la immonda legge di Paolo IV, che escluse
dai cantori della cappella pontificia tutti gli ammogliati,

compreso il Palestrina medesimo. Fosse il vigor
delle voci che si cercasse sotto all’ipocrito velo della
forzata castità; fosse la condizione meno gravosa dei
celibi cantori che alettasse al risparmio gli avari sacerdoti
(perocchè pagavansi al più con uno o due scudi
il mese i coristi, e con tre o quattro i più abili maestri),
fatto sta che i castrati o falsetti concorsero presto
a vendicare l’ingiusto sfratto degli ammogliati.




I primi falsetti intesi alla cappella papale furono
quasi tutti spagnoli; il primo de’ nostri che vi cantava
nel 1601 fu un Giovanni Rossi, l’ultimo di quella prima
schiera spagnuola fu un Giovanni de Sanctos, morto
a Roma nel 1625.




La Spagna tanto barbara quanto religiosa, sacrificò
facilmente alla chiesa anche questa nuova specie
di martiri; e da que’ costumi, e da quel governo che
pesò per tanti anni sulla nostra patria, derivò la servile
e sozza abitudine inveteratasi nelle provincie napolitane,
della castrazione; per cui parve che fosse
privilegio di quel regno il fornire al mondo quelle
vittime della sensualità musicale[34]. Italia che portava
il vanto della musica non potea tenersene priva, e già
verso il 1700, i falsetti cantavano su tutti i suoi teatri
e in tutte le chiese.




Si ricorse alle leggi repressive, si stabilirono anche
delle pene e perfino di morte, contro il crimine
della castrazione; ma le usanze più forti delle leggi,
l’avidità e la superstizione inesorate, addormentarono
la vigilanza de’ magistrati, e fecero andare in dissuetudine
anzichè il delitto, la penalità che contrariava

violentemente (come allor si diceva) i progressi dell’arte
e l’amore del vero e del bello.




Valeva ogni pretesto a deludere la legge; e in
progresso di tempo divenne esercizio tollerato, e riconosciuto
il delitto; vanità e potenza il suo frutto. Infatti
nelle romagne, e specialmente in Bologna, celebravansi
i più abili operatori; e da questa città invitavansi
i chirurgi alle corti straniere acciò le fornissero
di soprani[35].




D’altra parte le infelici vittime dedicate alle regie
o agli altari, dalla superstizione, dal piacere e dal
lucro, mutando per violenza natura, assumevano caratteri
i più strani, e per meglio dir, le stranezze di
nessun carattere. Fantastici d’umore, puerilmente vani,
capricciosi, insolenti, quegl’esseri malaticci, pel
loro ammirabile talento, e per l’altrui compassione o
capriccio diveniano potenti. Maestri, compositori, dilettanti,
principi, donne, li circondavano d’omaggi, li
colmavano di ricchezze e favori.




Dalla storia de’ più celebri musici si potrebbe
raccogliere aneddoti curiosissimi, degradazioni ributtanti,
tristi pagine della natura umana[36].




Ai riguardi di quest’organo vocale così riformato,
che si direbbe meglio di deformata natura, e così
nuovamente introdotto all’interpretazione del linguaggio
del canto, s’acquistarono adunque nuove voci di
soprano e di contralto; perocchè l’artificio crudele

della mutilazione fissasse il timbro de’ castrati a quella
parte della scala musicale che appartiene alla donna.
Nella riuscita all’uno o all’altro genere, la fittizia voce
per altro era sempre soggetta a tutte le modificazioni
del timbro, della sonorità e della eguaglianza, che
possono caratterizzare l’organo naturale di ciascun
sesso. V’erano di belle voci, forti, estese, flessibili;
altre ne sortivano aspre, deboli, sorde.




La operazione con raffinato studio protratta fin
presso gli anni della pubertà, non assicurava di più
la riuscita, nè garantiva la conservazione della purezza
d’un organo il più promettente.




Ma l’idolatria del canto non sapea disconfessare
l’influenza di cotali sacrificj, nè staccarsi dall’uso dalla
speculativa Grecia trasmesso e inveterato.




Vedremo in seguito la parte ch’ebbero le voci
prodotte da questo artificio nei destini del canto moderno,
e specialmente nel teatrale italiano.




Applicazioni del Canto. — Iniziamento artistico.





Procedendo colle osservazioni sul canto della antichità,
che in Grecia, pei nuovi modi tentati al suo
perfezionamento, s’introdusse fra le arti belle ivi
tanto onorate, lo vediamo nobilitare estendendosi ad
ufficj più elevati ed alle espressioni più meditate e
rigorose.




Spogliossi in parte di quella mollezza propria ai
popoli del mezzogiorno e che traspira tuttora dalle
canzoni tutte piene di tuoni minori, per cui trovasi
rassomigliante all’arabo stile il patetico fare dominante
nelle terre d’Iberia e di Magna-Grecia.




Sulla lira la umana voce cominciò in Grecia a

trattare gli argomenti più serj; e dalle nenie, dal
vino, e dagli amori, passarono i canti fino alle rivelazioni
della scienza.




Troviamo adunque Aristotile che moralizza cantando
intorno alla morte di Ermia; come Pitagora
ridonava la salute cantando.




A mantenere lo spirito di patria e di indipendenza,
a celebrare i martiri e gli eroi, s’adoprano i
canti echeggianti specialmente dai monti, dall’Olimpo,
dal Pelio, dalle balze Tessaliche, dal Pindo, dall’Agrafa,
dove aveano prediletta stanza le omeriche muse e dove
tuttora i poveri Klefta, loro discendenti, sciolgono i
lamenti e ingloriano nelle cleftiche canzoni la fedeltà
dei padri e il valor che fu terrore dei Turchi.




Ad estrema onoranza dei loro Re, gli Ateniesi,
come insegna Platone[37], sceglievano una truppa d’uomini
e di garzoni, tutti abbigliati di lunghe vesti bianche,
e portanti corone e rami di cipresso da deporre a
profumo sui roghi o da ombreggiare le tombe, i quali
lungo la marcia funebre cantavano versi di lode secondo
le virtù del defunto. Roma poi che adottò specialmente
i riti dell’Attica, anche questo accolse, ed aggiunse il
costume dalla Egizia sapienza originato, che l’Areta
Archimimo, durante quel coro, imitasse i pregi e i difetti
dell’estinto, a specchio e a lezione de’ posteri.




Per le manifestazioni religiose divenne classico
il tetracordo dei Greci, a cui ricorse dopo tanti secoli
anche S. Ambrogio per le riforme del canto ecclesiastico,
già allora diffuso generalmente con forme alla
greca melopea.




Divenne infatti fra i Greci, come era stato fra i

Cinesi antichissimi, che — quante emozioni l’uomo prova
nella contemplazione della natura o nelle sociali relazioni,
le virtù che importa insinuargli, i sentimenti
d’amore o di odio che possono germogliargli in cuore,
trovavansi espressi ne’ poetici canti. —




Così fra gli Arabi antichi e gli Abissinj; fra gli
Armeni e i popoli tutti dell’Asia, di cui Grecia raccolse
la sapienza, e se ne fece, dirò così, specchio
concentrico e depuratore: chè, da per tutto, Indi, Cinesi,
Egizj, Africani, usato aveano invitare coi più
dolci canti all’amore; cantare esulando e rampicandosi
sulla montagna dalle cui vette vedeasi la patria;
e lungo a quelle contrade, la donna derelitta avea
fatto della voce un ululato piangendo l’ingratitudine
e la incostanza; la vergine trascurata avea ripetuto
que’ ritornelli elegiaci di stupenda efficacia gemendo
la perdita de’ vezzi suoi, mentre ogni cosa ad amare
si riconcilia; lo scultascio con funereo strido avea invocata
la morte su quella del suo signore; il mandarino
avea insegnato lamentare lo smarrir della luce
dal tempio, o l’invecchiare d’un albero sotto ai cui
rami un re popolare s’era assiso rendendo giustizia;
e un coro d’innumerevole popolo avea sempre echeggiato
alle proposte di gioja o di doglianza.




I primi astrologi Asiatici ed Africani, discepoli
questi di Atlante, aveano dato l’esempio di rivelare
le maravigliose armonie de’ cieli col canto. Sappiamo
da Virgilio quali altissime cose trattasse in sulla aurata
cetra il crinito Jopa Cartaginese, secondo che
gli avea insegnato il massimo re di Mauritania cui
s’attribuiva la potenza simbolica di sostener cogli
omeri il cielo[38].









Figurazione sublime di quella forza che sovviene
allo spirito nelle strette più grandi e quando sembra
fuggire lo richiama alla virtù e all’eroismo. Le storie
ne danno poi spiegazione coi fatti: ed ecco il canto
farsi leva al coraggio dei Maccabei tormentati in Antiochia;
degli Ebrei sopra i fiumi e nelle voragini di
Babilonia[39]; de’ Profeti sulle rovine di Gerosolima;
i trenta Sogdiani tratti a morte da Alessandro; gl’Iberi
crocefissi dai conquistatori, e da Strabone creduti
pazzi perchè cantavano nel supplizio[40], come
i martiri della fede, soleano sfidare i loro carnefici.




Persi ed Indiani più d’ogn’altro popolo, insistevano
coi canti attorno i loro morti per liberarli dal
sonno cui non giungono le armoniose dolcezze. E vediamo
ancora ai tempi di Marcellino, nei funeri di
Grumbate, principe reale di Persia, ripetersi le nenie
per dieci giorni col costume patrio del defunto[41]:
e dal suaccennato Macrobio, ministro dell’imperatore
Teodosio, sentiamo raccomandare il canto generalmente
usato, e sanzionato da molte religioni, nella
persuasione che le anime ritornino ad originem dulcedinis
musicae (idest ad Coelum)[42], le cui porte
per nessun altro scongiuro possono aprirsi.




Ignoti e remoti popoli, ricomparsi alla conoscenza
degli Europei per le scoperte di Cristoforo Colombo,
e presso i quali si rinvennero segni non dubbj
d’una civiltà antica, quali le tribù dell’Orenoc, manifestarono
particolarmente la prerogativa loro nel
canto guerresco e religioso, raffinato ben più che a

lingua selvaggia s’addica, e alla espressione di elevati
concetti rivolto.




Come gli Atlantici, gli antichi Galli egualmente
dissero Cantori, e coronarono di verde fronda quei
savj interpreti della natura e delle superne cose, che
sotto il nome di Bardi veneravano come sacerdoti,
profeti, poeti e musicisti ad un tempo. I Bardi conducevano
i popoli peregrinanti, presiedeano alle nozze,
rallietavano i funeri, infiammavano i guerrieri,
imprecavano allo straniero conquistatore (Cesare). E
i Bardi non erano che cantori[43].




Gl’iniziati de’ Druidi e le Sacerdotesse di Herta
cantavano rallegrando le marcie degli antichi Germani,
e le voci delle donne e dei soldati ajutavano l’accordo
nelle costruzioni delle opere militari; come più
tardi supplirono a tale ufficio gli strumenti venuti
in rinomanza speciale presso a que’ popoli.




Anche in Persia, attesta Chardin, che per antico
costume usansi i canti ed i suoni nei lavori edificatorj
e dove richiedesi l’opera pronta, concorde e zelante
d’una moltitudine di braccia o d’un concorso
d’abitanti. Tuttora fra noi rileviamo l’imagine d’una
tal costumanza, non solo per regolare le marcie e
per concertare le masse operaje di tante nostre industrie;
ma nei rozzi canti in cui cercano ancora la
misura e l’accordo gli artieri sudanti nella monotona
fatica di battipali.




I cori di un popolo nel folto dei boschi, o nelle
aperte alture, o nelle echeggianti misteriose grotte

quali, ci lasciano imaginare gli aratori di Romolo, i
sacerdoti di Numa, o ci descrivono Cesare e Virgilio,
vediam riprodotti nelle spensierate turbe agricole dei
nostri tempi, nelle desolate truppe di schiavi delle
colonie, nelle marcie de’ soldati, nelle opere de’ cavatori.




Lo sparuto e melanconico minatore, sepolto nelle
più profonde miniere dell’Ercinia, sulle cui labbra
mai si vede spuntare un sorriso, compresso tanto nel
cuore, onde si cercherebbe in lui inutilmente quella
affabilità che distingue i liberi montanari, sempre
triste e taciturno, non depone il conforto della sua
pippa che per quello dell’altra sua prepotente passione,
il canto corale.




Dagli argomenti diversi svolti col canto, e dalle
differenti caste de’ cantori, assunsero le composizioni
relative nomi speciali; quindi le canzoni bucoliche,
le pastorali, le epiolie, o ymée de’ macinatori e calcatori,
le bacchiche o libatorie, linie (naenia)[44] o
funebri, epitalamie o di nozze, nunnie o ninna-nanna,
catabaucalesi delle nutrici. Fra i canti sacri (Hymnes)
distinguevansi, le jule di Cerere, le filelie d’Apollo,
le upingi di Diana, le erotiche alle deità dell’amore.




Se i Latini ne abbiano coltivata la scuola, lo sappiamo
dai poeti, dai sacerdoti, dagli imperatori[45],
e dal popolo romano vago di quelle dolcezze; e lo
sentiamo tuttora dai galanti Provenzali, dai patetici
Trovatori, dagl’ingegnosi Claustrali, e dal libero Italo

genio che regna nel nuovo soggiorno delle Muse, nella
terra deliziosa specialmente sacrata all’armonia.




Canto Cristiano — Piano — Fermo — Codificazione
rituale — Progresso libero popolare.





Ma per meglio riconoscere le traccie dell’antico
linguaggio è giuoco forza ricorrere ai luoghi ove più
gelosamente se ne conservarono le tradizioni. La tenacità
delle religiose credenze e la immobilità delle
loro dottrine, mantennero più costanti anche le forme
e le espressioni; onde dalle antiche religioni principalmente
s’hanno le maniere dei canti più antichi,
portate dai fondatori e conservate dai loro seguaci.




Dall’Egizio antichissimo culto vedemmo più o
meno dipendente il ritual canto degli Ebrei che presso
a quelli patirono tant’anni di schiavitù; e per questo
invariato tramite venne ai seguaci del Nazzareno;
onde ben s’appone il Martini dichiarando di origine
Giudaica il canto fermo corale trasmesso dagli Apostoli
ai Cristiani.




È ben vero che per nobilitarne meglio la sorgente,
il zelante Ignazio discepolo di Giov. Evang.,
fatto Vescovo di Antiochia, dichiaratosi visitatore del
Cielo per esservi stato ratto in ispirito, attestò dei
costumi de’ superni canti in cui gli Angeli scioglievano
le lodi alla Triade a modo di coro per proposte e risposte,
onde ordinò poi che nella sua Chiesa gli Inni
e i Salmi si cantassero a Cori; e lo imitò il compagno
suo Policarpo cui era affidata la Chiesa di Smirne;
ed i primi scrittori cristiani diffusero la prodigiosa
rivelazione d’Ignazio per modo, che, come narra Simeone
Metafraste, il costume di que’ cori fu preso

subito in alcune chiese particolari, e quasi da tutta
l’universale.




La cristiana Chiesa stette vasta ed immobile.
Senonchè appresso a lei, il Romano imperio, che s’era
esteso e in Egitto e in Grecia e in Giudea, stava e
nella Orientale e nella Latina.




Come Alessandro Severo figliuolo di Mamea teneva
fra gli altri suoi idoli l’imagine del Cristo, senza
sentirne il ribrezzo, per cui i primi imperatori rifuggivano
a quei nome e lo perseguitavano con divieti e
supplizj; così la primitiva Chiesa cristiana abituandosi
anch’essa a tante forme pagane, che non contrastavano
colla sua essenza ed anzi rispondevano meglio alla
sua comprensione e al suo decoro, andava accettando
le figure e le pratiche che legavano con transazione
opportuna i differenti costumi e servivano al suo consolidamento.




Per questo modo troviamo nelle prime comunità
l’enfansi apollineo delle eleusine e de’ baccanali attorno
le sacre mense e le funebri agapi; e nel mezzo
delle adunanze cristiane vediamo le nobili donzelle e
i cavalieri romani introdurre i loro canti fra i religiosi
misteri, accompagnando i versetti evangelici o
idealizzando le superne visioni.




Subito dopo il Cristo, il suo colto e simpatico
amico Giovanni di Zebedeo, messo in olio da Domiziano,
insegnò ai martiri della fede a cantar fra i supplizj,
e bandito a Patmos, confortare col canto l’esiglio.




La figura della illustre Cecilia romana basta a
significare la presenza del canto nella chiesa del terzo
secolo (225).




Nel quarto, Silvestro, figlio di Ruffino, divenuto
Papa (313), vagheggiando le vestigia dell’arte greca

in Italia, raduna i migliori cantori nel proprio palagio
di Laterano che trasforma in tempio di questo nome,
e scuola di melodie.




Nel 330, papa Damaso, d’origine spagnolo[46],
basato sulla rivelazione suddetta di sant’Ignazio, decretò
che i Salmi di David si cantassero a cori disgiunti,
dicendo un verso per coro, come usavasi appunto
nelle chiese orientali, rendendola legge universale
confermata al Concilio di Aquileja.




Quindi intorno l’anno 400, un altro nobile romano,
il proconsolo Ambrogio, mutata veste, ed eletto
alla sedia pontificale di Milano, riformò i canti ecclesiastici,
e nuovi inni ed antifone e responsorj di sua
invenzione introdusse; e col genio poetico, assieme
all’illustre Agostino, in occasion che questi prendeva
il battesimo, compose il bel cantico, Te Dio lodiamo,
che inalterato nelle sue note semplici e solenni la
Chiesa conserva[47].




Avremo a discorrere in seguito, trattando dei metodisti,
dell’ecletismo con cui Santo Ambrogio, scegliendo
fra le melodie conosciute verso la metà del
4.º secolo quelle che appartenevano ai modi meno
complicati della musica greca, vi pose sotto le parole
latine improntate dallo spirito cristiano.




Questa facile operazione, che sarà stata tentata
anche prima di lui, come dopo fu sovente rinnovata,
ebbe pieno successo. Il popolo apprese così a conoscere

i principj della nuova fede cantando inni pietosi
sopra semplici arie che già gli erano famigliari;
come s’era assuefatto a riguardare quali regie della
Divinità novella quelle Basiliche romane, o Corti, dove
la giustizia del vecchio mondo aveva resi li suoi oracoli,
nelle quali si raccoglievano ad accentuare le ambrosiane
innodie, che erano veramente un canto piano.




Quest’inni in verso ritmico, già derivanti, come
l’afferma Sant’Agostino, dai costumi delle chiese orientali[48],
furono peraltro bentosto alterati e nella
melodia e nelle parole.




Influì l’azione dissolvente dei Barbari che invasero
l’impero romano, perchè il popolo perdesse il
senso della prosodia latina, e non sapesse più riconoscere
nè i limiti nè il carattere rispettivo delle
quattro scale tonali scelte da Ambrogio. Nel sesto
secolo i fedeli non s’intendevano più sul valore metrico
delle parole e sulla natura degl’inni che cantavano
nelle chiese.




Fu per riparare a sì gran disordine, che il papa
San Gregorio fece nuovamente raccogliere le migliori
melodie greche, e quelle che erano state composte
dappoi da illustri personaggi, quali, Paolino, Licenzio,
e molti altri: aggiunse quattro nuove scale ai quattro
modi primitivi ritenuti da Ambrogio, affinchè i cantori
avessero una più vasta serie di suoni a percorrere,
nè fossero tentati di sorpassare i limiti di ciascuna
tonalità.




Tale compilazione, chiamata anche Centone, siccome
una riunione di frammenti melodici, è più conosciuta

sotto il nome di Canto Gregoriano, in onore
del glorioso pontefice che ne concepì l’idea e la fece
eseguire.




Così Gregorio Magno a Roma, nel 600, continuò
la semplificazione della musica greca, le cui tonalità
numerose e complicate, simili ai dialetti ingegnosi e
delicati che variavano la lingua generale di quella
nazione predestinata, non erano accessibili all’orecchia
ormai semibarbara del popolo d’Occidente.




Il cristianesimo operò per la musica come per
le verità di un ordine superiore: si mise alla portata
dei semplici di spirito, presentossi ai poveri ed agli
ignoranti, obbedì all’istinto supremo del popolo che
semplifica tutto che tocca, e col sentimento ringiovanì
la scienza impotente dei dotti e dei grandi.




Ambrogio, vicino ancora alla civilizzazione romana,
dispose sopra melodie d’origine orientali e famigliari
al popolo versi latini: e dopo 200 anni, divenuto
quasi barbaro dialetto la lingua di Virgilio e
d’Orazio, Gregorio sopra una nuova raccolta di quelle
melodie adattò parole ancora più semplici e piane, sprovviste
di ritmo. Per questo il suo Antifonario è detto
canto fermo; melopea solenne che procede lentamente
non impiegando che parole e suoni d’un eguale valore;
egregiamente definita da San Bernardo: Musica plana,
qua est, notularum sub una et aequali mensura
simplex et uniformis pronuntiatio, sine incremento et
decremento prolationis.




Gregorio dunque nella sua codificazione musicale,
imitò Ambrogio, temperando il canto a poche,
brevi, e semplici note.




Benedetto di Norcia, che imitando gli eremiti di
Oriente, fondò in Occidente il monachismo, e v’impresse

la sua forma caratteristica, conservando e rinovando
quanto potea dirsi civile in quei barbarici tempi da Montecassino
nel 529, segnava ai suoi primi monaci lavoratori,
i rituali dei canto, che modellati poscia alle Gregoriane
riforme, vennero diffusi dai Benedettini nelle
primitive abbazie di Nonantola, Bobbio, Tours, Novalesa,
San Gallo, Cluny, Corbia, Fulda, e tant’altre; e colle
lettere e le arti, anche i monacali canti furono portati
a semente di civiltà, da Patrizio in Irlanda, da Agostino
in Inghilterra, da Vilfrido nella Frisia, da Colombano
e Bonifacio nell’Elvezia e in Alemagna[49].




Oltre a questo primitivo esercito del papato, tipo
di tutte le posteriori associazioni religiose, ciascun missionario
che partiva da Roma, alla conversione dei
barbari, portava con lui un esemplare di quei canti
consacrati e venerabili che propagava colla parola dell’Evangelio.




Ma sottoposti a interpretazioni così diverse, e trasmessi
con segni confusi e una notazione molto imperfetta,
non tardarono anche questi a corrompersi.
Alla fine del 7.º secolo i cantori novellamente non s’intesero
più sul numero de’ tuoni, sul carattere alle diverse
scale rispettivo.




Ogni paese interpretava in maniera speciale il
canto ecclesiastico così fluttuante ne’ tuoni e indeciso
nelle forme. Esecutori ignoranti, dalla voce rauca e
barbara sopracaricavano quelle melodie secolari delle
loro ridicole improvvisazioni. Alterati i tuoni, troncate
le parole, le note cadenti con certi lazzi d’una grossolana
vocalizzazione, talchè l’orribile cacofonia, disse

un autor di que’ tempi, rassomigliava al nitrir di
cavallo — hinnitus equinus. — E infatti si giunse poi a
trasformare il sacro coro in stallaggio o fiera dell’Asino[50].




La Francia specialmente porse incredibili esempj
di tal confusione nel linguaggio de’ canti; nè valse
l’autorità ecclesiastica a frenarli, per quella guisa che
la sua tutela non rattenne le rivolte della eresia. Volevansi
i genj delle ispirazioni come quelli del libero
arbitrio.




Peraltro anche quel disordine era fecondo: elaboravasi
in esso sotto l’azione della sbrigliata fantasia
gli elementi della musica futura.




Si esercitarono intorno ad esso gli sforzi d’uomini
dotti che si studiarono di richiamare le antiche
severe note e renderle accette col rivestirle d’armonici
tentativi, come fece Ubaldo di Sant’Amando;
finchè si venne ai successi di Guido, di Dufay, di
Glareanus; alle perfezioni di Palestrina.




La Chiesa infatti, rispetto alla musica, fece quello
realmente che per tutte le arti belle ha operato, e che
consuona a que’ intendimenti che costituiscono l’oggetto
del suo culto esteriore, che con le meraviglie dell’arte
e con la pompa delle cerimonie fa impressione sui
sensi per modo da dilettarli e condurli appropriatamente
alla più facile e spontanea elevazione della
mente, alla divinità.




Onde la storia ci appalesa com’ella non rifiutasse
i veri e sani progressi e dell’arti e della musica; e
se la immobilità de’ suoi principj non permettevano
di tramutare interamente le espressioni e i costumi,

di abbandonare o lasciare in dimenticanza le prime
pratiche per assumerne di nuove affatto o diversificate
essenzialmente, lasciò peraltro sussistere quanto
non potea nuocerle nella sua vita, ed anzi le recava
più forza e splendor maggiore. Per quella guisa che
l’antica quercia non disdegna le fronde giovani e
vaghe che attorno il suo tronco si rinnovellano, non
vietò la Chiesa che accanto alle nude pareti, alle anguste
cripte, alle rozze imagini, le arti colle loro ispirazioni
levassero basiliche insigni, aurei mosaici, dipinture
eleganti; e senza ledere l’immobilità di suo
linguaggio, anche le originarie sue cantilene rimanessero
alternate dalle espressioni più vive d’affetto,
più colorite di passione; onde accolse gl’inni Ambrosiani
semplici ed ispirati — le lodi sobrie e pietose
di San Tommaso (autore del Lauda Sion), dette i
muggiti del Bue d’Acquino[51] — le gravi e meste notazioni
del Celano (sul Dies irae) e de’ seguaci suoi
Francescani; tollerò perfino ed a lungo, le arie amorose
de’ Trovatori sposate alle religiose parole[52] — quindi
accettò quasi a purificamento e ad onore le
cantiche magistrali di Palestrina e d’Allegri — gl’intralciamenti
armoniosi del Bai e del Janacconi — e infine,
la sentimentale Preghiera del Mosè e il lamento
magnifico dello Stabat di Rossini.




Conchiudasi adunque del canto chiesastico, il
quale fu prima origine e conservativo tempio egli
stesso del culto universale esteso poi a tante altre
espressioni della umana vita, conchiudasi, che, mentre

a lui non ripugna quello splendore e quell’abbellimento
che viene dal progresso della civiltà e della
scienza, dev’esso specialmente, quasi coll’immutabile
natura dei dogmi che nel mistico suo linguaggio rivela,
serbare il fondamento dell’aulica sua scuola; e nel
carattere suo tradizionale e sublime, mostrar più fedelmente
d’ogni altro genere di musica vocale, che le
regioni del vero canto sono superiori a quelle dell’armonia.




Invenzione spontanea — Arte — Filosofia.





Di tal linguaggio in genere, dicemmo che, il
canto naturale varia presso ad ogni popolo, per le
influenze de’ caratteri differenti o dei climi: e ne consegue
necessariamente che anche il canto musicale
risentir debba di que’ moventi precipui delle manifestazioni
negli esseri più o meno sensibili o inerti, e
negli organi più o meno molli o robusti.




La convenzione delle lingue subiva gli effetti di
queste leggi; e non è a maravigliare se, il canto di
cui fu fatta un’arte tanto tempo dopo trovati gl’idiomi,
e delle parole dei quali si valse anche per le
sue espressioni, dovea sortire maggiore o minor forza
o dolcezza, e dovea rendere piana o scabrosa, costante
o interrotta la diversa armonia.




Nè attribuir si potrebbe virtù migliore, o appuntar
difetto a questo o a quel canto, se niuna lingua
naturale ad un popolo soggiace a una critica seria.




Che importa dunque disputare se il canto che
risuona sulle nordiche scogliere, torni strano o gradito
alle figlie del sole; se quello è il linguaggio che
esprime gli affetti di que’ forti abitatori, dove i molli
accenti di queste innamorate non sarebbero intesi?...









E a che pretendere d’introdurre fra i danzanti
nell’allegria della vita, i melanconici modi di chi stenta
il calore, e non è fatto per la gajezza?...




Bello è fra questi il mesto canto e il suo mistero;
tale è il loro linguaggio: bello altrove il canto
aperto e ispirato. Così al vegliardo dà pregio maggior
la canizie, come il giovane brilla di sua follia.




Che se pur alcuni spirti più lenti, e a cui mancano
le voci o la ispirazione, raddoppiano d’artificio
per farsi compresi, e col calcolo che a loro s’addice,
rendono fra di loro più espressivo e gradito il proprio
linguaggio del canto, ben fanno perchè agiscono secondo
natura: ma irragionevolmente s’adopra chi nella
abbondanza dei modi, nell’eloquenza delle espressioni,
nella vivacità del suo istinto, per non parlar la sua
lingua, per evirare il suo canto, si rende fra suoi ed
agli altri incompreso.




Or ecco ch’io venni a mostrare che ridotto anche
ad arte, e inteso con un solo nome questo modo eletto
e comune di espressione degli umani affetti, pure,
a confonderlo e volerlo tradurre ad unica universale
intelligenza, sforzarsi non vale.




Ogni terra ha il suo fiore, che potrà sembrar bello
e divenir noto dovunque, ma non potrà farsi comune.




Il vero bello dovrà esser tale presso ognun che
il comprenda, e in ogni luogo dove la corruzione non
sottentri; ma farlo esclusivo, egli è attentare al genio
speciale d’ogni Nazione.




Divenuto adunque un’arte il canto musicale ogni
popolo incivilito ne accolse comuni le leggi; mentre
nella sua essenza e per quanto traeva dal naturale,
non potea per qualunque individuo e per tutte le nazioni
uniformarsi. — Scambiaronsi le forme ed una addivenne

l’apparenza; rimase il carattere primo, l’incancellabile
impronta che per quanto velata, manifesta
pur sempre le demarcazioni volute dall’armoniosa varietà
dell’universo.




L’arte del canto — musica vocale — fu definita da
Rousseau: la maniera di condurre la melodia in ogni
sorte di composizione musicale. Ciò vuol dire, per
tale condotta potersi meglio esprimere i canti, che
quest’arte peraltro non ha potenza a creare.




Soggiunge infatti che, i canti graditi s’insinuano
subito, e si scolpiscono facilmente nella memoria, — virtù
che nel canto costituisce la bontà vera — e alla
quale ben pochi compositori riescono.




Presso ad ogni nazione v’hanno delle cantilene
nelle quali la maggior parte dei compositori ricadono
costantemente. — Inventare canti nuovi non appartiene
che all’uomo di genio; trovare bei canti spetta all’uomo
di gusto.




E ragionando dimostra che dov’è più dolce la
sorgente del canto, naturale linguaggio, il genio raro
della invenzione più facilmente vi alieggia. Primato
dell’italo canto.




Son pittoresche le balze Scozzesi, e vi risuonano
pure canti originali; ma duri e sconnessi, che tengono
agli strilli dei rostrati abitatori di quelle roccie[53].




Splendono lussureggianti le rive dell’Eufrate e
del Bosforo, ed echeggiano suoni del linguaggio universale;
ma precipitosi ed ardenti, che sembrano ripetere
il crepito delle fiamme, il tumulto delle tempeste.









Lunghesso le nobili contrade Alemanne spira
un’aria di serietà e di fatica; e il linguaggio canoro
che accompagna la meditazione e il lavoro, sorte grave,
monotono e meditato.




Ma le passioni non si esprimono per sistemi;
nè bastano la melanconia uniforme e la vorticosa allegrezza
alla rivelazione dei sentimenti molteplici e
svariatissimi che agitano la umana natura. Nella comprensione
più vasta, nella espressione più generale,
stà la potenza del genio. E dove la natura lascia meno
esclusive e marcate le impronte de’ suoi caratteri,
dove temperatamente partecipa l’azione d’ogni suo
movimento, alle fisiche varietà corrispondono i versatili
ingegni, d’ond’escono le espressioni meno esagerate
e più varie; e fra queste, ecco il canto il più
fedele, il più vago e naturale. Non è l’abitudine o il
caso, ma tali condizioni che precipuamente danno il
primato agli italiani.




Lo studio ed il calcolo potranno imitare quelle
espressioni, ma sempre alla distanza che stà fra la
natura e l’artificio, e queste così combinate non saranno
mai come quelle, facili, grate, spontanee.




E a buon dritto un tale studio potrà vantarsi filosofico;
mentre, se non è un semplice convenzionalismo,
è un errore il dire la filosofia del canto, la filosofia
della musica, la filosofia dell’arte; chè il canto
e la musica, come la bellezza, sono giudicate dai sensi,
coi quali spettano le impressioni e gli effetti, nè
con essi ha che fare la filosofia.




Forse anco quale mistico simbolo da alcuni pensatori
profondi sarà stata impiegata tale espressione,
come Giuseppe Mazzini nelle sociali sue speculazioni,
indicò: la melodia rappresentare la individualità — l’armonia,

il pensiero sociale[54]. Ma s’inganna chi tiene
alla sapienza per le bellezze del canto; ed inganna
chi a quelle ricerche volesse attribuire l’effetto il più
gradito.




La bellezza appaga e non sorprende; e il magistero
della bellezza stà nella natura:




Il bello, come il vero, è universale.




Il bello e il vero canto è da tutti compreso, e
tale espressione è il retaggio di natura: non è il canto
del genio, ma il genio del canto.




Prima Riforma in Gallia e Germania. — Immutabilità
caratteristica. — Scuole conservative.





Il ritmo moderno o acquisito che sostituì quello
antico o instintivo, è oggetto di scienza; e le sue
combinazioni sono trovati della ragione: ma la ragione
e la scienza sono ben’altro che il sentimento; e
il primo linguaggio è l’espressione di questo, mentrecchè
gli effetti del ritmo, come quelli della sonorità,
sono gli elementi più grossolani della lingua musicale[55].




Così dicasi della ricercatezza e delle difficoltà di
questa magica favella, che più pronta e meglio commuove,
quanto è più semplice e naturale.




Fu detto infatti di un sovrano esecutore di note,

che infiora di mille artificj le armonie affidate alle
corde del clavicembalo, colui che distilla dalle dita di
acciajo il fluido nervoso, come la pila del Volta diffonde
l’elettrico, che trasporta ammagliati ne’ suoi
turbini gli uditori, e li affoga in un diluvio di difficoltà
incomparabilmente superate, fu detto, che abbaglia,
stordisce, inebbria, e scuote e sorprende, e mai
non scende a toccar l’animo; solleva buffere e fughe
infernali; suda e batte da disperato, e fà gemere il suo
istrumento che cinge coi ginocchi e colle braccia...
ed egli non può cavare una di quelle semplici voci
che vi innondano di lagrime e che sfuggono dalla bocca
d’un fanciullo!...[56].




Grande lezione! che vediamo ripetersi nel vigoroso,
rapido, nitido macchinismo che fa scatturire armoniosi
torrenti dall’arco prodigioso di Sivori.




Sommi artisti, i virtuosi e sedicenti filosofi della
musica!.... che per legge estremale confinano coi
mostruosi o coi cerretani.




Eccesso d’arte che vuol tradurre in accordi la
parola; abuso d’arte che pretende mutare in una
scienza astratta la espression naturale del sentimento.




Quando i canti spontanei dei popoli rivolti alle
lodi e glorificazioni della Divinità pervennero ad echeggiare
nei templi, l’arte musicale, nata in quelle aure
maestose e tranquille, benchè fosse ancora fanciulla,
intese subito a riformarli, e rivestirli dirò così d’una

veste splendida tanto più, quanto a più elevate espressioni
que’ canti si riferivano.




Non per questo fu tradita la verità del concetto;
che, se era stato alterato il ritmo, quando alla metrica
poesia cui era stata applicata la originaria musica
greca aveasi dovuto sostituire la prosa de’ libri
sacri o qualche duro verso de’ preti latini, non s’era
smarrita ancora la primitiva purezza.




Anche dopo le riforme Ambrosiane e Gregoriane,
che nel canto-fermo aveano quasi tolte interamente
la misura e le cadenze, troviamo pure preferito
il modo Romano a qualunque altro resto più antico,
come quello che pur progredendo conservava la
bellezza del carattere e la varietà degli affetti.




Leggesi nella vita di Carlomagno, che celebrando
questo piissimo Re in Roma la Pasqua, fu presente ad
una contesa fra i Romani cantori e i Gallici di suo seguito,
sul modo migliore del loro canto. — Galli propter
securitatem Dom.i Regis Caroli valde exprobrabant
cantoribus romanis, Romani vero propter auctoritatem
magnae dotrinae eos stultos, rusticos et indoctos
velut bruta animalia affirmabant, et doctrinam
S. Gregorii praeferebant rusticitati eorum. — Chiese
allora Re Carlo ai suoi, se stimassero miglior acqua
e più pura quella derivante dalla viva sorgente o
quella dei rivi che lungi dalla fonte correvano.




Tutti a una voce si pronunziarono per la prima,
come veniente da capo ed origine non corrotta. Rivolgiamoci
dunque, conchiuse Carlo, alla fonte di S. Gregorio,
il di cui canto evidentemente voi avete corrotto.




E allora richiese a papa Adriano cantori della sua
chiesa per correggere il canto francese; ed ebbe i due
valentissimi Teodoro e Benedetto istruiti già da Gregorio

medesimo, i quali condusse seco e li inviò uno
a Metz, l’altro a Soissons, ordinando a tutti i maestri
di canto delle città di Francia di dare loro a correggere
gli Antifonarj e d’imparare da que’ Romani
a cantare.




Egli medesimo iniziandosi anche nei primi erudimenti
delle lettere, perocchè quel grande fosse
analfabeta, si esercitò nel modo prescelto di canto; onde
il suo notaro Eginardo ebbe a scrivere: «Carlo
emendò la disciplina del leggere e del salmeggiare, e
se ne fece erudito egli stesso, benchè non leggesse in
pubblico, nè cantasse se non sommesso e in comune.»




Così furono riformati anche in Francia i canti
ecclesiastici benchè a malincuore de’ cantori francesi. E
per questo fatto rimase nella città di Metz la principale
scuola di canto; e quanto il magistero romano
superava il Metense nell’arte del cantare, tanto il canto
di Metz sorpassava quello di tutte le altre galliche
scuole[57].




Il gran Carlo, apprezzando il genio di quella celebre
nazione alla quale non si poterono mai rapire
i resti della sua antica grandezza ed il prodigioso suo
gusto nelle belle Arti, coi cantori ed artisti menò seco
in Francia maestri di grammatica e calcolo e compositori
fra quali Pietro da Pisa, da non confondersi
con altro Pietro detto il Cantore che fu poi dottore
all’università e maestro alla cappella di Parigi, e morì
abbate a Long-Pont nel 1197.




Anche quel prete Giorgio che si fà uscito dalla
isola di questo nome di Venezia nell’anno 826, recossi

a Carlo in Ingelheim, ove gli fabbricò il primo Organo
more graecorum.




Credesi che da quell’isola procedesse anche il
famoso frate Guittone Aretino che prese stanza nel
cenobio vicino della Pomposa. Certo è che le cronache
del monastero di S. Giorgio in Alga fan fede di
un monaco valente nel canto e nell’arte musicale,
esistente nel 790; e le cui dottrine per l’esteso tramite
delle fraterie s’erano anche in Francia inoltrate.




A ragione il grand’uomo riconobbe in quegli
antichi antifonarj, ossia nelle intonazioni de’ Salmi[58],
la bellezza melodica e veramente religiosa che tuttora
s’apprezza e si porge ancora allo studio de’ compositori
moderni; come gli antichi organisti armonizzarono
su quelle antifone, ed i grandi maestri trovarono
i canti soavi da quelle proposte, meglio che dagli
stessi inni, ne’ quali alla purezza del canto religioso
si mescola il fare delle cantilene a ritmo marcato.




Fu nel medio evo che il canto ecclesiastico assunse
nuove forme, per opera de’ nuovi compositori
di professione che si arrabattarono a distruggere coi
meditati ritmi le piane cadenze delle antiche salmodie,
e legare i liberi slanci del linguaggio del popolo,
che a seconda de’ moti interni espandeasi favellando
all’eterno.




Intesero forse anche di escludere da queste sublimi
conversazioni quelle cantilene d’uso comune impiegate
a manifestare strane voglie, amori profani.




Ma se patirono i popoli la corruzione del loro
canto religioso per la potenza e virtù sacerdotale, non

imitarono la licenziosa norma nella espressione delle
variate emozioni della vita; non adottarono la convenzione
in luogo della verità, nè mutarono la volgare
lor lingua.




Quel nuovo canto da chiesa voluto da Carlo fu trovato
peraltro allora dal popolo troppo monotono e troppo
sapiente; ed egli tornò alle sue frasi native e volgari.




Inventò nuovi canti, e da sè, e da suo modo arricchì
la sua lingua; marcando egli così col suo tatto
squisito, e fin da questo, una separazione dalle cose
superne a quelle sue della vita.




Non cangiò dunque in que’ tempi per le altrui
innovazioni il naturale linguaggio, ma dilatossi e si
accrebbe.




Le regionali influenze agirono sempre sullo sviluppo
di questa lingua, e v’impressero le tinte più o
meno variate e caratteristiche. — Ma presso tutte le
nazioni del mondo s’incontrano quelle poesie e melodie
naturali, figlie dell’istinto e del sentimento, forme
incomplete se vuolsi, ma vivaci per la ispirazione che
le ha fatte nascere, e che le rende care al popolo di
cui esprimono le passioni. Infatti le conserva religiosamente
nella memoria; le generazioni se le trasmettono
come altrettante cronache di famiglia; e noi le
vediamo perpetuarsi traverso i secoli più luminosi di
civiltà come un’eco lontano della tradizion nazionale.




A queste sorgenti primitive, in questi varj preludj
del sentimento, l’arte dei dotti è spesso obbligata
ricorrere, per rinnovar le sue forze spossate dal troppo
raffinamento.




E sotto alla trama sapiente del bel latino di Tito
Livio, si sente palpitare ancora le vecchie canzoni del
Lazio, che lo storico trasformandole vi ha raccolte.









Non appena la lingua volgare balbettate avea le
prime sue voci, che s’alleò alla musica.




Francon di Cologna, teologo di Liegi, verso il
1055, nel suo Trattato — Ars cantus mensurabilis — ci
ha conservati frammenti di canzoni in lingua romana
del decimo secolo. Nel seguente, quelle canzoni
divennero più numerose; ma nei secoli duodecimo
e tredicesimo, in seguito al movimento che trasse i
popoli alle crociate, quelle si moltiplicarono e si sparsero
per tutta l’Europa.




Le si cantano in Alemagna, in Italia, in Inghilterra,
alle corti de’ principi, nella officina dell’artigiano,
nella capanna del povero.




Essi divengono l’oggetto di ricreamento e della
attenzion generale.




Così popolarizzava la Musa Scandinava del IX
secolo; e la tradizione portò sul labbro della bionda
fanciulla i fieri accenti normanni, il canto di morte
emesso da Lodbrok quando fu vinto dal sassone Ella;
Lodbrok, che avea mandato ad Odino l’intero popolo
dell’Eltinghia.




Fulberto canonico della cattedrale di Parigi, intorno
al 1100, canta spensieratamente cogli amici e
colla bella nipote Eloisa le canzoni che Pietro Abelardo
filosofo e maestro compone, traducendo gli amori
suoi colla infiammata allieva: e per quelle galeotte
e delatrici canzoni, lo sventurato Abelardo è costretto
a trasportare la scuola in un chiostro, e a sperimentare
per la vendetta di Fulberto gli effetti della evirazione
sulla voce, con cui il povero eunuco, nuovo
Origéne, trasse a cantare fra i monaci di Saint-Denis;
mentre Eloisa, invasa sempre di quell’amore
che la rese tanto famosa, volgea le canzoni del fatale

maestro e dello sposo perduto, in meste salmodie
nell’Abazia d’Argenteuil[59].




Narra il celebre padre e maestro Sebastiano
Fantoni-Castrucci, che nel 1150 (anno della morte di
Bertrando II conte di Forcalquier), incominciarono a
rendersi celebri i poeti provenzali, nominati allora
Troubadori, o Trobadori, perchè, diss’egli, al suono
d’un istrumento che in Provenza chiamavasi tromba
cantavano le loro Rime.




Nostradamo inserisce nella sua Istoria un indice
copioso di detti poeti; tra i quali annovera l’imperatore
Federico detto Barbarossa, alto sovrano di Avignone
e riferisce questo suo componimento in lingua
e rima provenzale di quel tempo.




Plas mi Cavalier Frances

E la Donna Catalana,

E l’ourar del Ginoes

E la Cour de Kastellana.

Lou cantar Provençalez

E la dansa Trinuysana,

E lou corps Aragones

E la perla Julliana,

Las mans, et cara d’Anglez

E la Donzel de Thuscana.






Un altro storico di Provenza, del 1600, scrisse
che Francesco Petrarca apprese il verseggiare in rima
dai provenzali, e che questi furono gli inventori
di tal modo di poetare per canto.




Ma soggiunge il Fantoni-Castrucci: «scusisi in esso
l’affetto della nazione, che talora fà travedere: il vero

è, che l’uso delle rime fu antichissimo e comune ai
Greci ed ai Romani, tra quali il volgo non con altre
misure regolava i suoi versi che con la desinenza
delle voci di simil suono. Questo modo appresso perdutosi,
rinacque prima nella Sicilia alcuni secoli avanti
al Petrarca, e di là si propagò nell’Italia (ove
precorsero nel rimare al Petrarca, Dante Alighieri, il
B. Jacopone da Todi, ed altri) e più oltre; con la qual
voce più oltre può intendersi indicata la Provenza, che
fu in vero delle prime provincie ove dopo la Sicilia,
si poetasse in Rima! Ne testimonia il medemo Petrarca.
Dalla Provenza sì, che si stese nella Francia, ma
non prima del regno del re Lodovico VIII, soprannominato
Leone, per testimonio di Genebrardo (In
Chron. ad ann. Christi 1227)»[60].




Ma con rispetto al precitato storico mio illustre
antenato, non è proprio dalla tromba, nè dal trombazzare
rimate parole d’amore, da gran tempo usate negli
epitalami, o di lamento già note alle praefiche, che
acquistarono voga i canti dei Siculi, degl’Itali, dei
Catalani, e dei Provenzali, nella età di mezzo, e che
del romantico nome furon distinti.




In quanto all’Italia, la lirica provenzale quivi insinuatasi
fra il XII e il XIII secolo, non venia a formare
che una scuola di servili imitatori, attirati dalla
curiosità e dalla vaghezza dei modi forastieri; mentre
l’antica scuola dei poeti d’amore, nostra, originale, perfetta,

non avea a che fare con quelle stranezze. E fu anzi
chi attribuì il nascimento della poesia volgare italiana a
Guido Guinicelli bolognese, prima che i trombatori provenzali
recassero i saggi della scorretta lor moda, di cui
si farebbe autore, per antichità, Ciullo d’Alcamo[61].




Che se pure lo si volesse original trovatore, dovrebbesi
ristringere l’invenzione sua a quella forma pur
schietta e popolare dei Cantastorie, classificata fra i
Contrasti e Parti, come la famosa Tenzone di quell’autore,
specie di dialogo e di rissa, ma che Dante
registrava fra le poesie non letterarie e non culte.




D’altronde le antiche Contee di Provenza e di
Nizza non erano che le rispettive estreme porte dell’Italia
e della Francia dalla parte dell’Alpi marittime;
e non è da maravigliare se sulle soglie d’Italia
si riscontra più facile il verso, più spontanea la cantilena.
Sarebbe il caso, che da questi confini toglieva la
Francia i suoi trovatori nell’età di mezzo, come più tardi
dalla estremità meridionale d’Italia e particolarmente
dalle Calabrie, i cantori e cittaristi avventurieri si
sparsero per tutto il mondo. Ed in oggi ancora non è
finita l’usanza: che si sà quale tratta di giovanetti si
fosse organizzata, perchè a flagello di quelle terre, e
a trastullo di altre, trascinassero la vita e le cantilene
per le più splendide contrade di Europa e d’America;
non più ad onore, ma a disdoro della nazione del
canto, e ad oltraggio della umanità[62]. Ora fortunatamente
le leggi interdicono il barbaro commercio, e
la Nazione impiega i suoi figli a’ più nobili ufficj.









Restano però le tradizioni delle antiche piacevoli
canzoni Nizzarde e Napolitane, quelle che si risentono
appunto della vicinanza francese, queste non esenti
purtroppo dalla mistura spagnola.




Dalla Sicilia in vece, abbiamo i canti più vaghi
e distinti, e nello stesso tempo varj così, che un recente
raccoglitore d’in sul luogo, e illustratore accurato,
Giuseppe Pitrè piacque dividere in nove specie
principali; fra quali: le Ninna-nanne (Niuni o Canzuni
di la naca) curiose quasi tutte per nativa semplicità;
per le invocazioni o raccomandazioni che racchiudono;
per la strana concatenazione di pensieri e di
affetti, che si direbbe spesso governata sol dalla rima;
come sa chi ricorda queste arie della culla apportatrici
di quieto sonno ai fanciulli. I Canti fanciulleschi.
Le Orazioni o Rorarj, colle più strane domande; per
esempio, a santa Vettovaglia per la pronta uscita del
feto alle partorienti; a san Pantaleone per vincita al
lotto, e san Vito per difesa dai cani mordenti, a san
Nicolò per collocamento di figlie povere, a santa Barbara
e Simon per lo scampo dalle saette, alla Trinità
per far occhi di vetro e man di cera ai ladri. S’aggiungono
le Nenie, per cui furon celebri anche le
praefiche di Calimera (Lecce); vanto speciale del lugubre
cantastorie di Martano. Le Leggende, come
quella di Monsù Bonello del 1399, il Monsignore, cantastoria
bizantina. I Contrasti suddetti; i Satiri; le
canzoni Murali, e i Motetti del palio, singolar foggia
da modulare in tempo di gare e corse di cavalli[63].









Nè ci mancano raccolte degli antichi canti popolari
del Napolitano, a cura anche dell’Imbriani; i
canti Calabresi, Leccesi, Abbruzzesi; quelli della Calabria
citeriore, riportati dal De Simone; i canti Savesi
o del Tarentino raccolti dallo Schifone; quelli
Toscani, dal Tigri e dal Tommaseo, il quale v’unì
anche i Côrsi ed Illirici; i Monferrini dal dott. Ferraro;
i Chiozzotti, per Dal Medico; i Veneziani, studiati
da tanti.




Quelle nenie d’amore, quelle romanze che cantavano
i trovatori, i minnesinger, e le belle nei dolci
lor’ozj, erano l’opera di due specie d’autori. Il popolo,
i poeti, gli amanti inventavano la melodia e
le parole; e siccome essi ignoravano la musica, recavansi
da un musicante di professione per far tradurre
in note le loro ispirazioni. I primi chiamavansi,
e giustamente, i trovatori (trobadori-trouvères); i secondi,
armonizzatori (déchanteurs).




Questa separazione della ispirazione e della scienza
musicale è un fatto caratteristico del medio evo e
di tutte le epoche di transizione.




Questo mostra la indipendenza del canto naturale
ed espressivo, dalle convenzioni d’arte: la differenza
che passa dalla manifestazion de’ concetti, alla
infioratura delle frasi.




La profana musica così combinata, e che in sostanza
non cessava d’essere la espressione dei sentimenti
della vita, di cui ella pingeva il movimento
colla varietà e la vivezza, avea acquistata una tale
preponderanza alla fine del secolo decimoterzo, che
irruppe fin entro alle soglie del tempio. I contrapuntisti
che s’affaticavano a combinare gli accordi sul
fondo monotono degli otto tuoni del canto piano, vedendosi

trascurati dal popolo che preferiva alla loro
scienza l’arte più grata dei trovatori, concepirono
l’idea di valersi delle arie popolari le più comuni
per temi delle sacre loro composizioni. Ed affine di
essere più aggradevoli al popolo che non comprendeva
la lingua rituale latina, faceano che una voce
cantasse la melodia della canzone gradita colle parole
profane, mentre gli altri seguiano salmodiando in
latino. — Baciami amica, intuonava un tenore, e la
folla seguia la romanza biasicando le parole del
Sanctus.




L’ab. Baini, cita, fra le altre parole in lingua
volgare che si cantavano nelle chiese, queste: Il marito
mio m’ha diffamata! che i divoti confondevano
colle preghiere e le lodi al creatore.




In Francia l’usanza raggiunse l’apice della spudoratezza;
ed il Papa Giovanni XXII, risiedente in
Avignone, lanciò una decretale nel 1322, in cui rivela
con amarezza e collera, gli oltraggi fatti alla
maestà del divino culto, e vieta ai cantori di corrompere
la melopea della Chiesa con ornamenti di loro
invenzione.




Ma l’anatema non valse. Questo scandalo durò
fino al Concilio di Trento, e non disparve che per le
creazioni del Palestrina.[64]




Da ciò comprendesi che, il canto figlio della natura,
non fu anche conservato d’altri che dall’istinto.




Il canto ecclesiastico colpito dalla immobilità che
il cattolicismo comunica a tutto ciò ch’egli tocca, lungi
dall’essere stato la musica esclusiva dell’età di mezzo,

e d’essere la causa diretta dei progressi dell’arte
moderna, ha dovuto annestarsi ad un’arte popolare
più giovane e vigorosa che v’infuse il movimento
della vita esteriore e lo animò del soffio della passione.




Nè solo l’abituale temperatura de’ climi, l’innato
istinto degl’uomini e la sensibilità loro diversa, influenzarono
alle espressioni del canto, ma gli avvenimenti
del mondo esteriore, i grandi passi del progresso,
il rammestamento sociale, operarono notabili
modificazioni come ne’ costumi, così nei linguaggi e
in quello del canto.




Dalla sconnessione e dalla energia dell’epoca selvaggia,
questo passò ad esprimere più snodato e sonoro
la grandezza eroica; armonizzò quindi coi tempi
sereni propizj alle arti e alle scienze; degradò coll’avvizzire
de’ floridi tempi, e colle dubbie virtù, coi
viziati costumi, coi violenti contrasti, persa della bella
energia, si rivestì di fierezza o s’abbandonò con facile
piega alle lusinghiere mollezze.




Fu romantico, cavalleresco, appassionato; ardito,
devoto, snervato, servile e semispento.




Quando, alla fine dello scorso secolo, l’audacia
s’impadronì degli spiriti, si ridestarono le gloriose
aspirazioni, scoppiarono le lotte civili e guerresche;
quando le rivoluzioni sconvolsero opere e fedi, evocarono
virtù e delitti, lasciarono glorie e disillusioni,
beneficj e sventure; quando le opere tutte degl’uomini
improntavansi del nuovo spirito di generale agitamento,
non potea la musica, l’arte la più sensibile,
ed il canto, espressione la più fedele, non assumere
un carattere più grandioso, penetrarsi d’una
certa inquietudine e della drammatica energia.




Gli elementi tutti della composizione musicale

hanno subìto una trasformazione in cui rivelansi la
febbre e la turbolenza che ci divorano.




La frase melodica ha perso della sua ampiezza
e della sua serenità, le sue terminazioni sono più
brusche e meno solenni; le modulazioni e principalmente
quelle enarmoniche, son più frequenti, i ritmi
più vivi, i tuoni più stridenti. L’orchestra acquistò
uno straordinario sviluppo; più ricca, più variata, più
libera, imperiosa e potente domina tutto colla voce
sua formidabile, che sembra creata espressamente per
esprimere le tumultuose passioni d’un popolo emancipato,
d’un secolo infermo.




Ma se l’influenza dei grandi avvenimenti di
questo secolo ha sviluppato nella musica una potenza
drammatica da prima ignota, se la lingua è più ricca
di colori proprj a dipingere le energiche passioni,
se i nuovi istrumenti introdotti ad accompagnamento
del canto ci hanno famigliarizzati con un maggior
numero di formule armoniche, se il meccanismo dell’arte
è meglio conosciuto e s’è raggiunto con questo
il pieno effetto della sonorità, bisogna pur convenire
d’altra parte che la musica, come tutte le altre arti,
ha perduto in delicatezza e in soavità quanto ha guadagnato
in vigore; e che la parte più sensibile della
nostr’anima sembra ormai fatta al nuovo canto impenetrabile.




La povertà de’ concetti, la freddezza de’ sentimenti,
si nascondono coll’inutile fasto, colla pompa
degli adornamenti. Si stordisce invece di deliziare; si
sorprende in luogo di commuovere; si picchia forte,
per non saper toccare giustamente.




E la espressione più squisita dell’animo, il canto,
in mezzo al fracasso, il di cui acido corrosivo ha

viziato i nostri organi, non è più il linguaggio dei
sentimenti, ma è lotta fisica di polmoni.




Nell’epoca d’oro del canto, che flessibile e penetrante,
durò poco, come tutto ciò che è prezioso,
e che ben tosto fu surrogata da quella dura e assordante
dell’acciaro non molto diversa dalla ferrea
e selvaggia dell’età rozza, in quell’epoca, il linguaggio
dei sentimenti non veniva corrotto dall’arte, ma
regolato colla vocalizzazione, e moderato colla soavità
delle sfumature, colla dolcezza delle mezze tinte. Il
sentire individuale cogliea liberamente l’impressione
d’un’aria secondo il suo significato, impadronivasi
della fisonomia generale della composizione, ne marcava
i punti luminosi, e l’assortiva convenientemente
de’ colori in tutti i suoi dettagli. Così la modulazione
della nota passava successivamente per tutti i gradi
della passione; e finalmente esalava come un’ultima
parola che contiene l’essenza d’un’anima immortale.




Or non s’impiega che due colori, cui corrispondono
i due soli effetti del piano e del forte; non
guida più il tocco dell’aurea penna, ma il colpo risonante
dell’arma; l’effetto materiale ha usurpato il
posto della commozione morale; lo sforzo e lo strillo
finiscono bruscamente il tempestoso contrasto.




Tanto traviamento dell’arte dovea necessariamente
recare il discredito all’arte medesima; quindi
gli spiriti serj non la riguarderebbero più, se non
come un gioco di fantasia e come un capriccio che
per la vivacità delle impressioni, e per la vaghezza
delle forme, sfugge ad ogni criterio e nulla ha di
stabile nella vita.




Mentre la musica in generale, come tutte le
opere umane, e in ispecialità come la letteratura se

pur si piega colla mobilità dei tempi e de’ costumi,
e legata solidamente a quanto è in noi di più intimo
e serio, e alla immutabilità della ragione.




Come le verità prime ed i principj immutabili
della scienza, non cangiano per variar di sistemi di
loro dimostrazione, o dei fenomeni alla loro applicazione
conseguenti, così la espressione eterna dell’amore
e del dolore, in natura inalterabile, non può
modificare pel capriccio degl’uomini; può acconciarsi
soltanto per gli accidenti esteriori e pegli adottati sistemi
di sua esposizione, alla instabilità de’ gusti ed
ai progressi dell’arte. Ma il canto nell’essenza prima
non cangia; ed è pur quella voce nella semplicità sua
naturale, nella veste romantica, e in fra i classici
ritmi.




Bello è il destriero libero vagante nella foresta;
bello culto e pulito sotto alla briglia dell’auriga; nè
perde la naturale sua bellezza per essere caricato di
nappe e di pennacchi, fra gualdrappe imbavagliato.




Quando comparvero gli Europei sulle terre di
nuova scoperta al di là dell’Oceano, furono incontrati
da selvaggi che danzarono loro dinnanzi cantando,
essi dissero, barbaramente. Ma da quei canti intesero
le espressioni de’ lor sentimenti e trovarono in quelli
un linguaggio. Linguaggio cui assueffandosi gli stranieri
invasori, e meglio spiegandosi col famigliarizzar
degl’indigeni, piacque; e se i nuovi costumi ivi portati
quella verginità nemmanco non rispettarono, non
giunsero a toglierne peraltro mai la originale impronta
e interamente.




Così nella oscurità dei greci tempi, gli omerici
canti che favellarono alle remote generazioni, ripetuti
dagli Aoedi, cantori seguaci dell’omerico genio, non

cangiarono per volger d’anni e di rivoluzioni, benchè
quel linguaggio, come Wolfio lo prova, mediante scrittura
tramandato non fosse. E quando gli Omeridi più
inciviliti, colla famosa società di Chio — primo conservatorio
del canto — confidarono specialmente alle
leggi di quel sodalizio la cura di conservare e tramandare
oralmente gli antichi canti del greco genio,
intesero massimamente salvarli dalle corruzioni che,
per tradurli in iscritto o in idiomi diversi, derivare
potessero alle care bellezze del primitivo linguaggio.
E le meloteche di Chio apparecchiarono le scuole
Beozie.




Con analogo studio troviamo nei Druidi la consuetudine
di tramandare l’antica lingua del Gallico
canto; e nelle tradizioni Scandinave dell’Edda, e nelle
Germaniche de’ Nibelungi, riscontriamo le antiche rispettive
scuole del canto a quei popoli sacro.




Abbiamo sopra accennato che in Egitto egualmente
furono presso le are i sacrarj del canto, ivi
dalle deità medesime conservato.




E quando i versi biblici, custoditi nell’arca, veniano
cantati d’intorno alle scritte di già incomprese
dei monoliti e delle piramidi dei Faraoni, se l’egizio
canto non isfuggì di confondersi con altri linguaggi,
non potè mutare peraltro interamente; ed anche nell’abbandono
e nel decadimento, cantarono le egiziane
sulle sponde del Nilo, dopo lunghi periodi d’anni, le
note sacre d’Osiride; finchè in questo secolo, anche
a Cairo ed a Smirne, le fanciulle egiziane nelle nuove
scuole del vero sermon delle grazie e dell’amore furono
iniziate[65].









Con nomi ben diversi adunque di quelli usati da
noi di scuole e di conservatori, ma a identico fine
rivolti, troviamo i custodi e i ricetti speciali del canto,
fino dalle remote antichità; oltre al gran tempio
dell’universo ed ai suoi sacerdoti viventi, che per
istinto di natura, più o meno vagamente, con più costante
o variata passione, usarono e serbarono il canto.




In questa Italia poi che si può dire il sacrario
del tempio poetico universale, quivi pure più specialmente
presso l’ara della divinità trovò il bel linguaggio
custodia e vita; e dagli altari, col profumo
degli incensi, si sparse e tramandò nel popolo, che
per istinto, atto non era a corromperne i dolci effluvj,
nè alterarne le veraci espressioni; e quel canto
che dai tripodi dei Numi, dalle catacombe dei Martiri,
e dai tabernacoli dell’Eterno, tramandavano i
Leviti custodi e cantori, venia ripetuto dal popolo,
infiorato di nuove grazie ed a nuove appassionate espressioni
commisto, canto sacrato doppiamente dalla
religion e dall’amore.




Ispirazione dunque severa nell’oscurità de’ sotterranei;
ispirazione sublime sotto alle volte maestose
de’ templi; ispirazione nella grandezza de’ monumenti,
nella semplicità delle domestiche stanze, dinnanzi
all’imagine divina, sotto al sorriso della bellezza, nelle
salmodie di preghiera, nei clamori di guerra, nel
ratto d’una fanciulla, nella liberazion d’un Sepolcro.




Ed eccomi con questa idea, alla visione d’un popolo

di cantori, entusiasmato dalla religione, vago
d’amori, muovere alle Crociate.




In quel romantico pellegrinaggio sento unirsi
gl’inni de’ sacerdoti, alle cadenze de’ bardi, alle canzoni
degli amanti; sento il soprano italo canto echeggiar
colle frasi ora dolci e melanconiche, or dure e concitate,
di cent’altri linguaggi; sento le orientali aure
che rendono più insinuante la sua nativa dolcezza;
sento la voluttà che sgorga ed indora i nostri canori
accenti; sento il linguaggio più romantico, e coi costumi
confusi e riformati, trovo ampliate le leggi,
variopinti i colori, esteso, arricchito, sviluppato il concetto
del canto.




Colle Crociate medesime necessariamente dovea
pervenire in Europa la melodia Orientale, dalle cui
fantastiche variazioni, vorrebbonsi poi originate le fioriture
che riabbellirono il nostro canto[66].









Canto romantico medioevano — Epoca delle Crociate — Comunione
e sviluppo — Corali e Madrigali — Fondazione
delle Cappelle — Mistri
dei fanciulli — Scuola Fiamminga — Scienza e
suoi influssi.





Fra una folla di principi, di soldati, di monaci,
di donne e di poeti, si formano i cori più patetici a
esilarare la noja del lungo pellegrinaggio; prorompono
gli estri più baldi a celebrare le prime vittorie.
Al sublime si mescola il comico, ed agl’inni le satire
e i ritornelli delle danze.




I menestrelli s’accompagnano ai sacerdoti.




Narrano le cronache della prima guerra santa
che, furono fatte canzoni ridicole sul cappellano della
corte di Riccardo duca di Normandia e le due nipoti
di questo, Berengaria regina e la figlia d’Isacco, che
avea condotte seco in Oriente.




«Guglielmo duca del Poitù celebrò le deplorabili
sue avventure in Asia co’ versi ispirati dal genio
dell’allegro sapere.» — Dopo la presa di Tolemaida,
cantaronsi nell’esercito cristiano versi satirici composti
da Riccardo contro il duca di Borgogna, il quale
avendo pure la poetica vena, rispose con una canzone
vituperando le donne reali che accompagnavano il
normanno[67].




L’orso atterato da Goffredo nei boschi della Cilicia,
e il cinghiale combattuto nelle montagne di Giudea
dal Cuor di Leone, formarono oggetto di popolari
canzoni, come la morte di Alberone, i funerali di Ruggieri

d’Antiochia, e la presa di Tolemaida. — Così
nelle aggressioni portate dai cavalieri della croce e nel
brigantaggio esercitato sulle caravane del Cairo[68], come
nelle miserie dello assedio d’Antiochia, i guerrieri
e le Amazzoni dalle gambe d’oro, scioglievano canzoni
nutrite dagli allegri banchetti che la bianca carne
del camello loro imbandiva.




Le cronache arabe di que’ tempi ci fanno quasi
echeggiare i canti lascivi delle donne musulmane addestrate
alla danza e ricreanti i sultani e gli emiri,
passando ai principi crociati, i quali poscia traeanle a
cantare e danzare anche nelle loro corti europee[69].




Tanto poteano il capriccio ed il lusso; comecchè
dell’arabo commercio non fosse già satolla l’Europa,
la quale mentre riversavasi fra i musulmani, era invasa
alla sua volta da questi.




Dall’8.º al 12.º secolo i Saraceni erano in Sicilia,
nell’Italia meridionale, nelle sue isole, nel Piemonte
e Savoja, nella Svizzera, quà e là per la Francia; e
la Spagna era divenuta araba provincia[70]. Ma verità
storica vuol che si accenni, che meglio de’ cristiani
in Oriente, gli Arabi giovarono in Europa. Da
quello splendido abbassida Aron-Rascid, che fu contemporaneo
ed amico di Carlo Magno, rifiorirono nelle
Spagne la poesia, la musica, l’archittetura, il disegno,

le storie e le scienze tutte che in Europa poteano
dirsi perdute, finchè gli ultimi suoi successori fecero
nel Cid (1090) rinascere le virtù dell’eroismo, e l’onore
cavalleresco che influì tanto sugl’animi degli Spagnuoli.




E specialmente nel terzo periodo dell’araba coltura,
troviam fra gli studj prediletta la musica; nuove
cantiche ispiratrici dissuggellano la filosofia recondita
del Corano; e perfino la poesia ebraica del medio
evo concorre in Ispagna, e avvigorisce collo studio
dell’araba sapienza, mentre di certa sua oriental vaghezza
si riconforta[71].




Nella terza crociata in cui i Latini e i Musulmani
rimasero per tanto tempo a fronte gli uni degli
altri, i guerrieri cristiani fecero spesso mostra davanti
ai loro nemici delle pompe, delle solennità e delle feste
militari d’Europa e rallegrate sempre coi canti. — Nella
crociata di Federigo II, il sultano d’Egitto
e l’Imperator d’Alemagna gareggiavano di scienza e
di poesia e scambievolmente cantavano i proprj versi.




«Ne già cadde mai in disuso la costumanza di
cantare nelle crociate ove trovavansi i Francesi.»




Il re di Navarra, che ne’ suoi versi aveva predicata
la spedizione di cui era capo, fu seguitato in
Palestina da grande numero di cavalieri, trovatori
com’esso. Alcune delle canzoni composte nella crociata
ci furono tramandate. Vi è in generale un sentimento
di tristezza e di malinconia, onde è fatto manifesto
che quei canti erano meglio atti a consolare
che a divertire i pellegrini. Alcuni compagni di Tebaldo

reputato fra i migliori trovatori, che cantò i suoi
profani amori con la regina Bianca, e le lamentazioni
di Gerusalemme, caduti in mano de’ Musulmani
alla battaglia di Gaza, cantavano nelle prigioni del
Cairo, la Francia: Il bel paese ch’era lor sì caro.




Le memorie poetiche della patria li ajutavano a
sopportare i loro mali, e alleviavano il peso della
schiavitù[72].




I trovatori ci lasciarono la commovente memoria
di Raolo di Coucy e dell’infelice consorte di Fayel[73];
gli amori romantici di Sveno colla figlia del
Borgogna, celebrati poi dal cantor di Goffredo; e le
ambizioni e le superstizioni e i delitti dei cavalieri
della croce, ben più veritieri e fedeli degli austeri
monaci che nelle loro storie di que’ tempi s’occuparono
soltanto a mostrare il valore e la devozione dei
pellegrini.




Le cronache di tutti i popoli ivi convenuti riportano
canti delle varie crociate, che servivano di eccitamento,
di lode, di legame fra genti tanto diverse di
costumi e di favella, e che per questo solo linguaggio
poteano comunicare.




E se pei canti degli eserciti del Signore serbaronsi
i documenti migliori alla storia, che dalla loro
tradizione ebbe luce sulle confuse glorie ed infamie
di quelle imprese, da quella confusione medesima rinvenne
estensione e potenza quella espression generale
delle passioni, quella tradizione fedele delle memorie;

e la virtù prima del canto trovò in quelle imprese il
pratico suo sviluppo.




Di qui propriamente può riconoscersi il canto comune
linguaggio; e di qui il suo concetto diventa
universale: con religione più meditata e con maggior
cognizione se ne apprezza il suo culto.




Ma nello straordinario convegno delle nazioni
dove ogni popolo diede i trovatori delle sue speciali
espressioni; là ove la legge universale, per la più facile
intelligenza, tutto associa ed assimila; ove confondonsi
le acque alla lor confluenza, e perdono forse
le speciali loro virtù, un avvenimento prodigioso ci si
appresenta: il bel fiume delle itale melodie non si
perde e confonde; portando seco nuovi tributi procede
distinto, demarcato sempre e potente da diffondere le
sue ricchezze ad altrui fecondamento.




Però un movimento così straordinario, una esaltazione
sì grande di sentimenti, segna un’epoca nuova
anche per la manifestazione più fedele di quanto
l’animo sente; e a questo punto della storia del canto,
io riconosco una demarcazione simile a quella che
notasi dalla innocenza allo sviluppo, nel terzo periodo
della vita; veggo la natura che si conforma ad una
stagione diversa, trovo una nuova maniera nella espressione
del suo linguaggio, che lo sento rivestito d’una
aria meno semplice, meno rozza, meno uniforme; e
di qui fisso l’epoca romantica anche pel canto.




Altri, segnando l’epoca romantica della letteratura
sullo scorcio del passato secolo, quando nella poesia,
nelle novelle, e nelle opere della immaginazione si
appalesa l’impronta d’una insolita tenerezza, d’un
languore o abbattimento estravagante, segnar vorrebbero
il passaggio medesimo anche alla musica, che

comparisce melanconica e voluttuosa, e, al loro dire,
melodiosamente lamentevole come la ispirazione dell’epoca[74].
Ma io senza punto fermarmi in questo
luogo a discutere sugli argomenti della pretesa demarcazione
letteraria, nè tampoco occuparmi della trasformazione
della musica in generale nell’epoca assegnata,
io non ammetto, in questa l’età romantica del
canto, che da ben più remote origini io rilevo, e che
trovo palese quando la libertà più s’opponeva al sistema
ed al classicismo; per cui fermando ai tempi
mediani le prime forme romantiche del canto, vorrei
segnare per questo nel nostro secolo un nuovo periodo — la
età sua romanzesca —.




Infatti ben’altra cosa sono le maraviglie di quest’epoca
recente, e le licenziose vaghezze dell’evo
medio.




Nella mia epoca romantica del canto, quand’esso
all’influenza di circostanze straordinarie, e all’impressione
di stravaganti concetti, si veste novellamente
di forme strane e diverse, veggo il canto semplice
e primitivo separarsi da quello, e rifuggire
quasi dalla profana riforma.




E quivi subito riscontro due scuole: una per
l’antico costume, conservata nei templi e nei monasteri;
l’altra pei novatori e per l’esercizio de’ nuovi
trovati, errante nelle sale, nelle arene, pei carubi[75]
e pei teatri.




Torno quindi a rammentare la scuola del teologo
di Cologna, colla immobilità del suo canto misurato,
gareggiante colle nascenti scuole mondane del canto

libero e capriccioso. E all’età medesima del 1050,
quella più tetra ancora di Odoardo Confessore nella
Abbazia del Westminster. Quella di Pietro Cantore e
dottore a Parigi sul finire del duodecimo secolo.




Da quest’epoca di transizione sento l’êco monotona,
eppure anch’essa romantica, del salmodiare
fermo e grave che Francesco da Assisi prescrisse
ai discepoli; la famosa notazione sulle parole del
Dies irae del padre Celano (1300); quella sullo Stabat
del p. Todi. E coll’êco de’ freddi chiostri franciscani,
quella profumata del Casella fiorentino, maestro dell’amoroso
canto — che nella mente mi ragiona — per
cui Dante nel 1300 sentivasi ancora dolcemente commosso[76].




E commiste alle canzoni del prediletto amico,
intendo le ispirazioni che venire doveano all’animo
del divino poeta dalle stanze del Portinari (1274), ove
Beatrice e i cavalieri galanti sposavano al liuto le cantate
del Calendimaggio.




Nè solo lungo le rive dell’Arno ed i versanti delle
circostanti colline toscane, mi risuonano dai fioriti
prati e dai riaperti veroni dei palagi le Maggiolate[77]
espresse dagli abitatori delle apriche piagge, dai principi
e dalle dame; ma dai campi e dalle regie di
tutta l’Italia, e dalle contrade di tante altre nazioni,
che ab antico col rinascere della natura usarono salutarne
le bellezze e invitare gli amanti agli amorosi
ritrovi[78].









Tale è una delle più splendide feste che ancor si
celebra nell’India sacra a Venere Sivaitica. In Russia
le ragazze procedono cantando alla Selva, staccando
ramoscelli di beriosa (Maibaum).




In Svezia e Germania, l’usanza popolare degli
antichi maggi, o canzoni per tal circostanza, si lega
ovunque col calendimaggio e colle antiche fiorali italiane.




Mentre, da quest’epoca, trovo le bolle de’ Pontefici
che istituiscono presso le cattedre metropolitane i Cori
de’ sacri cantori, che con fissati stipendj e con norme
quasi uniformi suppliscono alle indebolite voci del
popolo; scorgo i principi non accontentarsi più dei
buffoni e de’ menestrelli, e circondare le loro mense
di istruite compagnie che traducono col canto i leggendarj
racconti e l’ebbrezze delle passioni.




Le ballate svegliano dal letargo le desiose donzelle;
la furtiva romanza fra la verdura del giardino
le riadormenta nei loro sogni dorati.




Le litanie riuniscono e rallegrano le processioni
dei pellegrini nei lontani deserti; e da quelle proposte
e risposte traggono origine forse le figurazioni del
canto, probabilmente per questo, da Eximeno attribuite
ai bassitempi, che poscia più accelerate s’addimandarono
fughe, già note ai compositori del cinquecento,
e che Berardi e Zarlino fanno della loro epoca.




L’Alighieri infatti, il quale colla frase dell’Aretino
«dilettossi di musica e di suoni» onorò un Belacqua
che al suo tempo avea rivestiti canti e concertate
note in tali forme da maravigliar l’animo del
divino poeta avezzo a fissarsi nelle più sublimi cose;
onde nel suo Convitto ebbe a dire: «la musica trae
a sè li spiriti umani, che sono principalmente vapori

del cuore, sicchè quasi cessano da ogni operazione;
si è l’anima intera quanto l’ode, e la virtù di tutti
quasi corre allo spirito sensibile che riceve il suono[79].»




Nel secolo decimoquarto, dopo le musicate canzoni
e lunghe di molte stanze in cui Dante volle riserbato
il volgare altissimo e il tragico stile, messer
Boccaccio certaldese e Giovanni fiorentino, sul finire
di ciascuna giornata dei loro novellieri, volgeano a
cantare nelle brigate gentili le loro ballate di volgare
più facile e famigliare (1313-1375). Giullari e cortigiani
ricorrevano al Petrarca per aver cose sue da
cantare nelle sale e nelle piazze d’Italia (1304-1374).




Jacopo da Bologna e Giov. fiorentino musicarono
il medesimo suo madrigale «Non a ’l suo amante più
Diana piacque», e Ser Lorenzo (forse Masini) quello
«Come in sul fonte fu preso Narciso».




Francesco Sacchetti componeva ballate, ed egli
medesimo dava a loro il suono (1355-1400).




Un Jacopo toscano, l’architettore forse del tempio
d’Assisi[80], era stato maestro per cantare a un Gherardello,
ricordato dal Villani con altri cantori di quel
tempo che in Firenze eransi resi celebri, quali Lorenzo
Masini, Don Paolo tenorista, e Fra Andrea
maestro in S.ta Maria del Fiore.




I medesimi sunnominati scrittori Filippo Villani
e F. Sacchetti fanno menzione di Fra Carmelito, di
Gian toscano, del Cicogna, dello Scapuccia, del benedettino
Donato da Cascia, musicisti; e di un Giovanni
da Cascia che dopo aver poste le note alle

messe pel duomo di Firenze, passò alla corte di Mastin
della Scala in Verona, per far mandriali e suoni, in
gara con altro compositore bolognese, forse quel ser
Jacopo medesimo che fu compagno e continuatore dei
lavori di Arnolfo, o un fra Bartolomeo benedettino nominato
in quel tempo.




Perocchè allora la musica con l’aritmetica, la
geometria e l’astronomia faceva parie del quadrivio
scientifico in cui s’informavano gli uomini d’ingegno
e di studio. Come tale rifuggiva dal frastuono delle
ferrate mazze, delle lotte di parte, onde per quelle
specialmente de’ Guelfi e Ghibellini, trovò un primo
e curato asilo appo i Francescani, i quali d’altronde
con siffatto mezzo meglio attiravano il popolo ai templi.




Ma sopratutti i chiesastici, modulatore di dolcissimi
canti fu Landini Francesco, nuovo Omero toscano.
Nato in Firenze nel 1325, acciecò da fanciullo
pel vajuolo, e come disse il Villani, cantò per alleggerire
l’orrore della sua perpetua notte. Giovanni da
Prato lo encomia siccome musico teorico pratico; e
Coluccio Salutati segretario della repubblica, dice del
Landini: «Glorioso nome alla città nostra e lume
alla chiesa fiorentina proviene da questo cieco». Lo
si ricorda dai cronacisti siccome la delizia delle brigate
eleganti di Villa Paradiso, dove accompagnava i
suoi canti colla Sirena delle Sirene (limbuto o mezzo
canone) strumento di sua invenzione. Egli medesimo
poi dettò in esametri la sua apologia con fare dantesco.
Era zio del riputato messer Cristoforo poi commentatore
di Dante. Ammirato dai Signori di Cipro
e d’Austria. Fu coronato d’allòro in Venezia intorno
al 1362, dov’erano convenuti illustri principi; e moriva
nel 1397.









In quel tempo famigerati cantori erano pure Filippotto
da Caserta e un Antonello suo concittadino e
seguace.




A Padova brillava in rinomanza il Marchetto
proverbiale maestro de’ musici; ed ivi pure, un Dattalo
e un fra Bartolino.




A Brescia sorgeva Ottolino; a Lodi fiorì un Gafori
fino al 1450; a Genova un fra Giovanni; Matteo
e Nicolò Proposto a Perugia; e Vincenzo da Imola e
Corrado eremitano da Pistoja, lasciarono memoria dei
loro canti in Italia.




A Roma, alla corte pontificia, trattenevasi un
Zaccaria quale maestro cantore del papa, e quivi specialmente
e in altre chiese d’Italia si riscontrano nel
secolo decimoquarto alcuni altri cantori che appariscono
di origine straniera, quali, un fra Egidio, Egardo,
Arrigo, Brenon, Sclesses Jacopino, nominati dai
cronacisti fiorentini.




A Venezia, parimenti da quell’epoca, mercè i
proprj e gli avveniticci cantori ordinatisi nel coro
della maggior basilica, per ducale decreto, si può dir
fondata la Cappella Marciana, le cui memorie ascendono
appunto al 1318. Datano da que’ tempi anche
i libri corali che si conservano negli archivj famosi.




Mistro Zucchetto primo organista ducale, e fattore
di curiosi canti, comincia la serie de’ Veneti illustri
e de’ forastieri famosi nelle cantorie Marciane
concorsi.




Successe a lui mistro Francesco da Pesaro nel
1336, sedendo sul trono ducale Francesco Celsi, che
Petrarca nelle sue Senili appella vir vere celsus, avendone
di presenza sperimentata la magnificenza nelle
feste solenni date da quel Doge pel ricupero a Venezia

del regno di Candia, feste che specialmente
ispirarono i canti del suddetto Omero toscano.




Que’ mistri organisti, fra quali furono Bernardo
Murer (1445), Bortolo de Vielmis (1459), indi Annibale
padovano, dovevano aver cura specialmente
degli otto putti veneti diaconi che col decreto senatorio
de’ Pregadi 18 giugno 1403 erano stati ammessi
in San Marco, col dono di un ducato il mese per allettarli
a imparare e cantar bene, e mutaronsi in
maestri nel 1500, con quel Pietro De Fossis — de
populo — che Pier Contarini nella sua Argo vulgare
indicò grecamente il Chorodidascalus ed insieme il
Phonascus della Cappella — ben istrutto dal cantor
Apollo e che le Muse chiamano per compagno ai
canti suoi — primo stipendiato a 50 ducati annui
come cantore, ed altri 20 come maestro! Epoca
famosa a Venezia, in cui viveva Nicolò Vicentino, che
istituì il maggior de’ maestri della Marciana Cappella,
Adriano di Dionigi Willaert nato in Brugges
nel 1480.




Par che Venezia, la quale alle terre fiamminghe
era specialmente legata pei traffici, per cui vi mandava
annualmente la così detta Armata di Fiandra,
vi trasmettesse il musicale suo genio. Willaert vi discese,
e di suo costante studio onorò la bella ispiratrice.
Malato il Fossis nel 1525, lo supplì per due anni
Pietro Lupato cantore, cui successe stabilmente il
Willaert. Sua mercè nel 1530 s’instituì in S. Marco
la scrizione dei libri del Canto fermo, nobilmente
eseguita da prete Ambrogio da Cremona a tal uopo
stipendiato; e s’aumentò la cantoria di 4 voci, due soprani,
un tenore e un basso; s’introdusse il Coro
Spezzato ossia la division dei cantori in due o più

cori ciascuno a 4 o più voci che alternavansi e riunivansi
assieme; e s’arricchì la Cappella di composizioni
cantabili d’alto pregio e di nuovo trovato. La
Susanna, cantata a 5 voci composta da Willaert, fu
segnata come primo tipo di que’ Oratorj che per oltre
due secoli furono poi in Venezia delizia delle sue
Chiese, rarità d’Italia, perchè da quest’epoca, come
vedremo, anche a Firenze ed a Roma diffusa.




Non pertanto fin da quell’epoca tali composizioni
passavano oltrecchè nelle Fiandre anche in Germania,
ove ristampavansi, come fan fede i lessici e cataloghi
di Lipsia, Norimberga, ed Augusta. Depredatori ed
incendj a noi non lasciarono di quel maestro che le
Villereccie canzoni (villotte a 4 voci) fra quali la Canzon
di Ruzzante scritta da Andrea Calmo poeta di
quel tempo, e i Madrigali a 5 voci dedicati alla dama
Lucrezia Chiericato che egli avea ammaestrata
nelle grazie del canto[81]. Willaert ebbe a prediletto suo
cantore un prete Francesco da Treviso, ed allievi assistenti
fino alla morte, che fu al 7 dicembre 1562, il
suo compatriota e successore Cipriano Rorè; Giacomo
Buus, pur questi interinalmente maestro, quando per
ordine del Doge Pietro Lando, 1541, obbligati i Cantori
tutti di San Marco a giudicare giuratamente
quale ritenessero più degno a quella carica, — per
majorem partem cantorum Ecclesiae praedictae cum
eorum juramento Jaches Buus fuit magis commendatus; — il
Merulo e Zarlino, che col procedere dell’epoche
ritroveremo.









Due mesi prima di sua morte gli fu concessa dai
Procuratori di S. Marco la istituzione della così detta
Cappella piccola, in cui una mano di cantori meglio
periti disciplinavano li detti Zaghi, come semenzajo
della Cappella Grande. E primo capo ne fu Baldassar
Donati cantore contralto, con cinque putti soprani (salariati
a 10 e 12 ducati l’anno) de’ quali conservansi
i nomi; e furono: Achille e Andrea Zucchelli, Gaspare
Bolognesi, Alberto e Nicolò di Marco Michiel:
ma tale scuola non sopravvisse al maggior maestro[82].
O a meglio dire restò offuscata dallo splendore della
Cappella Grande in quell’epoca, dove, oltre i grandi
sunnominati maestri, cantavano Giuseppe Guammi di
Lucca, Gian Paolo Savi prete organista da Vicenza,
i veneziani Paolo Giusto da Castello, preti Bortolo Moresini,
Marcantonio Negri, e Zuane Bassan o Bressan
(maestro de’ cantori del Seminario ducale 1596), Costanzo
Porta, Afola, Ponzio, Gastoldi, Colombani, Leoni,
Giulio Martinengo, e quel famoso contralto prete
Zuane Chiozzotto che fu Giovanni Dalla Croce, il Salmodista
a quintetto, maestro nel 1590, e predecessore
del Monteverde.




Risalgono al secolo XIV i libri e le memorie
della non meno illustre Cappella di San Petronio in
Bologna nella quale fu istituito il coro per la Bolla di
Eugenio IV (4 ottobre 1436) cominciato con 14 cantori
stipendiati e conta già cinque maestri prima dello Spataro,
del Cimatore e del Ferrabosco che vi accrebbero
lustro nel 1500, e de’ quali pure avremo a dire.









Prosperando così in Italia la musica e la poesia,
la vicina Francia tentava imitarla, e nasceva un ricambio
delle arti più gentili fra le nazioni. Anche i
Fiamminghi chiedeano all’Italia le sue canzoni e le
musicavano, onde alcune se ne conservano nei codici
musicali di quel secolo: ben poche e infelici in confronto
della ricchezza ed eleganza del Canzoniere
musicale italiano, pur dinotanti la corrispondenza allora
graziosamente iniziata[83].




Così la Spagna, verso il 1400 s’era volta all’imitazione
delle cose italiane ai riguardi del canto e
della poesia, benchè diverse dall’indole sua nazionale,
cui s’attagliavano le idee gonfie, le metafore pompose,
le espressioni sonore; e per la nuov’arte che
riformavasi in Italia, lasciava le sue fervide romanze
traenti all’arabo, le ultime delle quali celebravano le
avventure de’ Zegri e degli Abenceragi o la impresa
di Granata, rimaste soltanto alla negletta ma fedele
tradizion popolare.




In Danimarca verso il 1430, Erico XIII, alle
nuove musiche siffattamente s’esalta che smarrisce la
ragione, e s’accende fino a sitire e correre al sangue.




Narransi eguali impressioni succedute alla corte
di Enrico III, quando alle nozze del duca di Joyeuse,

cantando Claudino, i cortigiani in furore, si trasportarono
tanto da metter mano alle armi, e non per la
presenza del Re, ma pei cangiati modi di quel musicista
ripresero la prima calma. Effetti non incredibili,
qualora si pensi alla potenza di Davide e di Timoteo
sui grandi spiriti di Saule e d’Alessandro: — Cum
caneret Thimoteus, Alexander perpulsus erat ad arma
capescenda —, e alle successive sperienze de’ fisici sul
poter della musica.




Son noti gli eccessi degli stessi cantori: L’ultimo
de’ Tolomei, padre a Cleopatra, confuse la regale
dignità colle stravaganze da zingaro, onde Auleta
(o flauttista) per la musica, e Monaulos (ossia
pusillo) per le pazzie fu sunnominato.




Nel XIV secolo Guittone Aretino scriveva:
Temporibus nostris inter omnes homines maxime fatui
sunt cantores. Duecent’anni dopo, quando col medesimo
asserto scusavansi le ebbrezze del Parabosco a
Venezia, si mostrava che que’ tempi non erano ancora
mutati.




Son noti i fremiti d’un Petter olandese, che di
sua voce rompeva i vetri, come i sassi l’Orfeo[84];
le bastonate del Lulli, i pugni coi quali il sapiente
Meibomio finì una della sue predilette e studiate canzoni
greche, cantando innanzi a Cristina di Svezia,
e fiaccando il viso a Bourdelot medico e buffone di
quella regina.









Veracini, violinista e compositore, essendo a Londra
nel 1714, gettossi da una finestra, però senza
morirne.




Tartini suo seguace, evocava gli spiriti, ne’ suoi
sogni favellava col diavolo, se lo rendeva schiavo e
de’ suoi canti ispiratore[85].




Il fisico Baglivi coi canti vivaci e prolungati eccita
i nervi degli irritabili Pulliesi impressionati dalle
tarantole, e col delirio danzante li salva da quello della
melanconia[86]. Fra Memmo Dionigi cantore e organista
veneziano divenuto cappellano del re d’Inghilterra
lo risanò e confortò coll’arte sua nella pestilenza
fatale del 1517.




Similmente Farinelli rimuove il misantropo Filippo
V di Spagna dall’abbandono di sua persona e
del regno, e sull’animo del monarca impera talmente
col canto, da essere accusato quale stregone dagl’invidi
cortigiani (1750)[87].




Bénazet colle melodie del violoncello che s’avvicina
alla voce umana guariva dalle sincopi; ed alla
sua volta ei fu guarito da Kreutzer in un insulto di
tifoidea.




Il Dott. Rocques asserì che, in un ministro del
1.º Napoleone fu dissipata una specie d’insania cagionata

da soverchio affaticamento di spirito, per forza
del canto.




Karsten così deliziando Gustavo III, governava
con lui le sorti della Svezia.




Egli è che questa dolce melodia molce ed acqueta,
mentre vibrazioni più armoniose esagitano più facilmente.




Quanti compositori nell’eccitamento continuo delle
sensazioni nervose non si trasportarono a stravaganze
e follie?




Non ha guari, uno dei seguaci di Wagner, abilissimo
musicista della Germania, Eberle, diresse i
Maestri Cantori a Berlino e finì pazzo. (Maggio, 1870.)




Vediamo Gounod compositore e cantante, in dissesti
cerebrali ricaduto.




Nei cantanti, alle spirituali più che alle fisiche
influenze accagionasi non di rado l’esaltamento. Fu
detto che l’arte, è come aquila sublime, che solo ai
cieli confina, è divinità egoista, che colle sue emozioni
piacevoli o dolorose vuol tutto, sensazioni, sentimento,
percezione, sacrifizj, amore, letizia e pianto, e
tutto esige con un ardore, con un trasporto che attinge
i limiti della stranezza, convertendola talvolta in vera
e violenta monomania.




Lo provarono Donizzetti, la Malanotte; e fra tanti
ai quali l’arte divenne passione indomabile da levarli
di senno, s’accennano attualmente il tenore Giovanni
Ortolani, il baritono Spellini veneto (morto al manicomio
di Milano, 1871), una Papini, ed altri.




La musica e i canti tolsero a parecchi la mente,
ma a tanti la ricondussero; e ne parlano i morocomj
che addottano tuttora i sistemi di cura melodica; Descouret
la classifica: Incantatio malorum.









La scienza moderna ritorna necessariamente alle
teorie ed alle sperienze de’ fisici e filosofi antichi, dei
quali, in principio di queste carte, abbiam veduto la
considerazione della doppia potenza musicale sull’animo
e sui sensi dell’uomo. Ella è nella medicina delle
passioni, come lo prova il prefato autore francese, che
colle proprie osservazioni suggellò quanto altri aveano
affermato.




Daniele Bartoli, parlando de’ Suoni e Tremori, Roma
1679, Gerbertus e Wald, nelle loro Istorie[88], Bacchius
e Bachmann nelle loro dissertazioni, l’aveano ripetuto.




Zulatti Francesco in Venezia, 1787, avea scritto
particolarmente Sulla forza della musica nelle passioni
e nei costumi; e Randolini Lorenzo, Dell’influsso sugli
animi e sulle malattie, 1821.




Lichtenthal Pietro, in Alemagna, della Influenza
sopra il corpo umano, 1811. — Basevi, a Milano, sugli
Effetti nell’uomo, 1838, e Ferrario Giuseppe, sull’Influenza
del suono, canto e declamazione nell’uomo
in istato di salute e malattia, 1841[89].




Abbiamo i vecchi scritti del conte Gaetano Navara
sulle supreme Significazioni della voce.




Il bene universale di questo misterioso linguaggio,
non esclude dal suo culto nessuna classe o casta
sociale. La sua potenza, pari a quella dell’arti sorelle,
che piegò i principi a raccogliere da terra il pennello
o la sesta de’ grandi artefici, non solo avvicinò
regine e monarchi in nobile amicizia e a scambievole

decoro, ma trasse di più le maggiori grandezze a
farsi emule del più genial degli studj.




Nelle antiche regie, come nelle moderne, non v’ha
educazion principesca senza il bel serto del canto; e dove
le cure impediscono, o mancano le doti indispensabili,
l’udizione e la protezion de’ virtuosi suppliscono.




Negli antichi tempi vedemmo i re, i legislatori,
i guerrieri mescere alle alte cure quelle poetiche del
canto, o condur seco i cantori, ispirare le pugne, animare
i trionfi, mitigare i lutti, rallegrare i banchetti.




Nel medio evo paladini e sacerdoti si fan trovatori,
e quasi fosse mistica l’idea della liberazion d’un
sepolcro, i genj si danno ivi la posta alla prima emancipazione
universale.




Vedremo in seguito le corti di Francia, Prussia,
Austria e Inghilterra rapite nei piaceri del canto,
anche fra i flagelli della politica e dell’armi. Federico
alleato a’ poeti e cantori; il nuovo Alessandro vinto
da Crescentini e dalla Grassini; l’ultimo Imperador
de’ Romani schiavo a Marchesi e a Donizzetti.




Cantori nomadi — Influenza straniera — Maestri-cantori
tedeschi — Tavolatura — Corporazioni — Trovatori
alle Corti — Canto romanzesco.





I genj del canto delle varie Nazioni, affratellatisi
nel movimento religioso e romantico delle crociate, non
si tennero più separati fra loro e lontani.




Dai primi secoli di questa nuov’era troviamo i
cantori più abili ed esperti farsi professionisti; e da
una città all’altra, da una in altra terra, far risuonare
le loro voci, comunicare i loro modi e i nuovi
trovati, trasfondere le rispettive ispirazioni.









Non è a dire se i figli dalla terra prediletta al
genio del canto si trasportassero più frequentemente
a deliziare popoli meno fecondi.




In tutti i chiostri più antichi della cristianità, in
tutte le corti d’Europa, dagli oscuri tempi gl’itali
cantori ebbero plauso.




E di stranieri, oltre i suddetti, fra i più noti e
da noi bene accolti, troviamo le memorie di un Guglielmo
di Pietro francese, stipendiato fra i cantori di
san Petronio in Bologna, con Giovanni Mariotti di Firenze,
Bernardo da Reggio, e Tommaso Marinasi tenore,
dal 1463 al 1466.




Quivi pure, nell’anno successivo, un Roberto di
Inghilterra maestro effettivo del Coro[90].




Un padre Boemo nella monastica cantoria d’Assisi.




Per la munificenza de’ principi Estensi, trovarono
il loro primo nido in Ferrara i maestri della scuola
Fiamminga, che nel secolo XV, sventuratamente parea
soverchiare l’italiana, cominciando sin d’allora
il contrasto alla melodia.




I quattro Jachetti, conosciuti musicisti belgi, vivono
alle varie Corti italiane del secolo XVI. Uno d’essi
canta cum uno sono infesto anche in Bologna[91].




De Fossis, precitato cantore fiammingo, detto anche
Fossa, venne eletto nel 1491 dal Veneto Senato, Magistrum
Capellae et puerorum nostrorum, e tenne il posto
fino al 1525. Quando Leonardo Loredano doge, ospitò
nel 1502 Anna Candola Aquitana principessa di Francia,
sposa a Uladislao re d’Ungheria e Boemia, lo
storico delle suntuose feste allora tenute, Angelo

Gabrieli, rende testimonianza del molto onore che il
Fossis si fece con una Cantata sui versi latini fornitigli
da fra Armonio organista, cantata che la regina volle
portare a ricordo ne’ suoi Stati (così Sanuto).




Jachetto Berchem, a Venezia, nel 1561, forma tre
libri de’ suoi Capricci, e pone le note per quattro voci
ad una quantità di Stanze dell’Ariosto.




Archadelt Giaches, aveva già scritti 56 Madrigali
a quattro voci nel 1539, pure a Venezia dove fu
maestro, e Giaches De Wert ne compose a più voci
nel 1570.




Meglio di questi, il surricordato fiammingo Adriano
Willaert compose a Venezia fra il 1527 e 1545,
benchè risentisse di sua esotica natura, e trovasse con
tanto stento i suoi canti, e tanto vi meditasse da acquistarsi
talvolta la derisione.




Ciprian Rorè e Giacomo Buus suoi compaesani ed
allievi non riuscirono di lui migliori. Superati tutti
ben presto dal restauratore Zarlino.




Lassus di Berg, detto l’Orfeo, in Baviera dove
morì, corse ammirato in Francia ed Inghilterra, 1550;
compose anche a Venezia nel 1576, ma trova difficile
far brillare il suo canto dove vive il Palestrina.




Jacobus De Kerle passa oscuro fra i compositori
delle Venezie nel 1562. I mercanti di Norimberga
Hassler e Grüber s’intrattengono a cantare nella scuola
dei Gabrieli.




Giovanni Girolamo Kasperger tedesco, canta nel
palazzo Pitti di Firenze, innanzi alla granduchessa
Maria Maddalena d’Austria, 1612, ch’essa sola lo
intende.




L’imperatore Carlo VI, canta appassionatamente
i Canoni che da tutte parti d’Italia gli vengono offerti

e sforzandosi d’imitarli ricambia colle sue composizioni.
(Avea Tartini alla sua Corte.)




Un altro Roberto, musicista francese, maestro alla
corte di Francia nel 1686, scrive Moteti a gran coro,
che in Italia non piacciono, e nel suo paese medesimo
diconsi studiati per non dirli seccanti.




I Francesi infatti, come fu sempre lor vezzo, traevano
il buono e il meglio anche dei canti, dalle nazioni
vicine più inclini a quest’arte, e per via d’imitazione
più audace che felice e bisognevole quindi di
tutti i soccorsi de la réclame, detta altrove cerlatanismo,
li vediamo appunto attorno a quel tempo, benchè tardo,
mettersi in luce.




Gombert Nicolas raccoglie i madrigali italiani e
belgi, volta le parole nel suo idioma, altre ne musica
egli stesso, e negli anni 1544-45 pubblica ad Anversa
otto libri francesi di canzoni a 5 e 6 parti.




M. Josquin avea fatto altrettanto a Venezia;
dove trovo nel 1579 altri Madrigali a cinque voci
di Aurelio la Fasya;  a quattro voci di Ambrosio
Marien d’Artois, nel 1583; due libri simili nel 1587
di Giovanni De Macque, altro di Verdelot; e una
raccolta di Canzoni italiane e francesi di Jhan Gerò
nel 1629.




Più tardi, 1670, a Parigi una Elisabetta-Claudia
Jacquet de la Guerre ebbe grido di saper condurre con
arte la sua voce mirabile nelle Cantate da essa medesima
composte, ad alcune delle quali sopra Céphale
et Procris, si diè a Parigi il nome di Opéra.




Anche un Adriano Le Roy, nel 1570, freddo autore
di cantilene da accompagnare col Cistro le intitolò
Libro Cantuum. Ad altre simili, un Henrico Iuniore
dà il nome di Phantasie.









Un altro di Parigi, il regio musico De Chancy
si studia d’imitare i canti alemanni (1620).




Il Boëssetto (cantor del giovane Amarilli), riputatissimo
allora, non so se originario francese, ma prefetto
alla musica della regia camera, compone traducendo
in francese le cantilene spagnole.




Chè, anche i musicisti della Spagna s’aveano fatta
rinomanza in Europa specialmente nell’arte di toccar
la Guitarra, mercè la quale non s’impigliarono granfatto
nello stile madrigalesco, ma serbarono alla semplicità
i loro canti e quali convenivansi al modesto
accompagnamento.




Un Lodovico de Briçneo, celebre citaredo spagnolo,
pubblicava a Parigi nel 1626, pel solenne ingresso
della Regina, una raccolta di canzoni distinte
coi nomi di Espagnolete, Saravanda, Romanesche,
Follie, Monache, Passacalli o passeggiate; e le Toccate
Nizzarde, correnti, gagliarde ecc., dai quali nomi
ben si può rilevare anche nel famigerato Spagnuolo
l’importanza dell’elemento italiano.




Infatti Cristoforo Bianco, o Bianco, avea dato alla
luce in Roma poco tempo prima, e precisamente nel
1614 alcune Tavole a norma di compor canti accompagnati
da liuto, gravicembalo e viola da gamba; e
il Frescobaldi nell’anno seguente e successivi le sue
più celebri Intavolature; norme di cui i musicisti contemporanei,
fra quali il francese ab. Merçenne, tosto
si valsero e profittarono.




Nè solo del Bianco, ma d’un altro italiano fra i
cittaristi famoso nel tempo stesso che Lodovico Briçneo
tanto celebrato, viveva a Parigi, vien fatta menzione
dal suddetto Merçenne, cioè, Pietro Bellardo — qui
praestantissimorum totius orbis Cytharedorum edet cantilenas. — Di

solito componeva i suoi canti per cinque
parti (superior, contratenor, tenor, bassus, pars quinta,
o superior diminuita), secondo l’usanza di più voci,
generalmente mantenuta ancora in quel tempo nelle
galanti adunanze, e non più rigorosamente osservata
nelle clesiastiche.




La curiosità presso i popoli di ascoltare da soli
gli stranieri e nomadi trovatori e di sperimentare isolatamente
i modi e le forme dei loro canti, avrà forse
potuto indurre, e appunto dal principio del secolo XVI,
la interruzione de’ pubblici canti che fino allora non
ammettevasi se non in coro, per sentire nelle feste,
nelle drammatiche rappresentazioni, e più specialmente
nelle chiese, le modulazioni d’una sol voce:
l’a-solo.




Ma di certo, e negli spettacoli e nei templi, quel
medesimo progrediente sviluppo che, com’ho accennato,
introdusse l’aria mondanamente appassionata del
canto anche d’intorno ai freddi ed immobili leggii dei
sacri Salmi, fu quello che scosse anche la primitiva
costumanza e spinse l’antica scienza e l’autorità a ritemprarsi
nel sentimento e nella libertà popolare.




Il canto ecclesiastico che, se propriamente univa
tutte le voci dei sacerdoti e del popolo a favellare in
coro all’Eterno, pure non permettea l’affettuoso slancio
d’un solo, o la solitaria preghiera interprete di
mille passioni e commovente tutti gli animi e il cielo,
il canto ecclesiastico modificò fino a rimettere ad una
sol voce la espressione potente de’ mistici suoi concetti;
e s’intese la modulazione di un solo, cosa strana
allora anche nelle Chiese.




Nè bastò questo; chè a far più solenne il religioso
colloquio, e a meglio figurare la dolcezza quasi

dell’invito e la potenza dell’adesione, con geniale contrasto,
simile alla libera espansione chiesta dal popolo
dei sentimenti suoi e de’ suoi voti, s’unì anche il
suono a que’ canti; e l’accompagnamento dei musicali
strumenti cominciò ad armonizzare colle voci peregrine
e coi salmodiali coristi.




Se operavasi lentamente sì grande trasformazione
nell’antico e grave linguaggio dei templi, al di fuori
procedeva a passi giganti la riforma; e la favella degli
angeli veniva dagli amori degli uomini e per essi
quasi tutta rapita.




I nuovi filosofi e dottori avevano dovuto riconfermare
le sentenze degli antichi intorno alla potenza e
universalità della musica. Sant’Isidoro aveala riconosciuta
dottrina indispensabile; Boezio, una di quelle
scienze senza il cui ajuto era impossibile giungere al
vero; ed il Salutati, vedendone i miracoli nella sua
Firenze, rinnovava il giudizio di Ermete, testimoniando
ne’ suoi scritti intorno a cose di musica, essere
questa «una scienza enciclopedica occupante anche
il campo della medicina.»




Con essa trattavansi i patriarcali idilj, le profetiche
visioni, sacri argomenti, affanni amorosi; cantavasi
la Divina Commedia; l’Acquisto di Pisa (1400);
Tubalcain e Cecilia; il Cainita e la Patrizia romana;
l’Officina e il Paradiso[92]; le Danze dei Martegalli
o Pastorelle di Provenza, da cui appunto le
Martigalle, popolari canzoni passate ben presto alla
cavalleria[93].




Dal Madrigale, lo Strambotto, canzonetta nazionale

giocosa che si musicava in Italia nel 1400, e che
si canta tuttora in Sicilia: e di quella natura l’italiano
Sonetto, poesia a breve suono musicata; la più
estesa e più seria Canzone; e fra questa e quello la
Ballata e il Rispetto, siccome parti di liete danze[94].




Quindi le caccie, i cori, i complimenti, composizioni
tutte che richiedevano necessariamente nuove
modulazioni melodiche armonizzanti col senso delle
parole; e per conseguenza sempre più lontane dalle
tradizionali forme, mentre peraltro teneansi legate
agli stessi canoni e alle solite tematiche imitazioni.




Di tali canti madrigaleschi, di tante forme e sovra
mille argomenti la moda avea innondate le corti
e le contrade; onde Antonio Squarcialupi maestro in
S.ta Maria del Fiore ne offria un’enorme raccolta a
Lorenzo il Magnifico[95]; il Principe di Venosa, Carlo
Gesualdo ne dedicava a tutte le dame, ed i maestri
li riconoscevano pieni di scienza e di gusto; Luca Marenzio,
bresciano, famoso madrigalista, ne musicava anche
per Londra ed Anversa; Annibale Guasco, tessendo
la Tela cangiante, nome che diede alla sua raccolta,
ne scrisse da solo fino a tremilacentodieci variati;
e Fra Capuci oltre a cento, cui diede tema la
vita di San Nicola da Tolentino.









Celebrati madrigalisti col barone d’Astorga, furono
Luigi Prenestino, Pomponio, Nenna, Tommaso Pecci.




Era così venuto il 1500; e veramente la spontaneità
poetica e la bella semplicità popolare dei secoli
del Casella e del Landini, erano tralignate in pedanteria
e convenzionalismo, in Italia, e presso le
Nazioni che l’aveano imitata.




Per l’eccessivo amore di novità cadeano i maestri
italiani nelle difficoltà e sottigliezze che dalla novità
distoglievano: con simile studio gli Spagnuoli dimenticavano
la loro vera poesia, la romanza: per
tutto, le libere espansioni e il brillante colorito cavalleresco,
degeneravano in compassate composizioni da
gabinetto; le schiette ispirazioni popolari cadeano nelle
affettazioni e negli artificj della bottega.




A questa gelida arte s’abbandonarono specialmente
i maestri cantori della Germania (Meistersinger);
allorchè quivi i canti dei minnesingeri e le epopee
ammutolivano, «perchè i principi non aveano più
orecchie per udirli, mano per premiarli», e si estendevano
invece le maestranze e invigorivansi i Comuni.




I meistersingeri si accolsero in corporazioni, che
in varie città univansi per coltivare il canto e la poesia
con statuti, leggi, insegne e ch’è più strano, teoriche
impreteribili, secondo cui comporre e cantare. Il
loro Codice, detto Tabulatura, li incatenava alle regole
del mestiere. Norimberga fu la sede capitale di
questa istituzione che si dilatò coll’arricchire delle città;
la chiesa di S.ta Caterina fu il teatro più famoso
delle loro fatiche che non produssero se non frutti
afati[96]. Rozzi sperimenti drammatici furono quelli

più celebrati dei due meistersingeri di Norimberga,
Hans Polz di Worms barbiere, e Hans Rossemblüt
colorista.




Sì strane corporazioni musicali ebbero da Carlo
IV, stemmi particolari siccome i principi ed i cavalieri;
e così durarono fino al secolo XVII. «Senza vigore
d’invenzione, ponevano mente soltanto alle forme;
ma poichè v’entravano artieri e mercadanti, ed
esigevasi per condizione prima la probità, ne fu ajutata
l’educazione d’una classe numerosa quanto negletta[97].»




E nel popolo si mantennero spiriti cavallereschi e
religiosi; onde la mano della fanciulla era premio alla
palestra del canto; e Lutero stesso che fu buon musicista,
adoperò il grave stile e liturgico pel suo corale
religioso.




Rimaneano poi salde nell’infima plebe le antiche
tradizioni lontane dalle ricercatezze dei minnesingeri
e dalle pedanterie dei maestri-cantori; canti appropriati
al pastore, al mandriano, al contadino, al cavatore;
ingenue e selvagge ispirazioni, rilevate a colori
robusti e talvolta non disgiunte da efficaci melodie: tali
le Macabre, o le Danze dei Morti.




Di queste bizzarre cantate arieggianti nella lor tessitura
i fantastici segni di Alberto Durer, da far rabbrividire
i fanciulli e da sgomentare i peccatori, l’eroico
popolo Svizzero fece risuonare in que’ tempi le sue
scogliere. Cantò la congrega del Rutli, l’orgoglio domato
dei conti di Toggenburg e di Neufchâtel, la vittoria
Sempach, le sconfitte di Carlo Temerario, l’ossario
di Morat.









Walter di Stolzing improvvisatore, riveste col
canto quanto la fantasia gli detta lungo le vie e nelle
chiese di Norimberga.




Boner di Berna imita col canto gli orrori sublimi
della natura e l’anelito di libertà; Giovanni Viol pinge
la sua miseria; Vet-Weber di Friburgo canta le guerre
e le stragi de’ nemici, e i patrj laghi tinti del sangue
dello straniero, con voce aspra e forte come a quelle
s’addice.




Anche la Spagna lascia le sue leggiere e fugaci
romanze per ascoltare Don Inigo Lopez di Mendoza
che interrompe le guerresche prodezze colle canzoni;
Giovanni Mena da Cordova che propone al canto el
Labyrintho; e Giovanni de la Encina che esprime sentimenti
amorosi e devoti coi canti artifiziati e violenti
detti letrillas e cantarcillos.




La Savoja dopo la pace stabilita da Emanuele
Filiberto colla Francia, comincia a mandarvi i suoi
ghirondaj che vanno ricordando i casi di Francesco I,
e gli episodi di S. Quintino.




Anselmo di Faydit provenzale vende le nuove
commedie cantabili, mentre il Mussato (Albertino), il
Loschi, il Trissino, gettano in vece le basi della nuova
tragedia italiana.




Elisabetta d’Inghilterra amava i mitologici canti,
quanto detestava i precetti del papismo; e le nuove
Deità della sua Corte sono le figlie d’Apollo e del Parnaso.




A Roma, fiera sempre de’ prischi trionfi, i Papi stimolati
ardentemente ad emulare le antiche grandezze,
pensavano essi pure a ristabilire que’ magnifici spettacoli
che aveano deliziato la Grecia e gl’imperatori.
Mutavano i miti soltanto; e fin dall’anno 1440, si vede

rappresentato sur una pubblica piazza, fra mille decorazioni
e meccanismi un’informe azione lirica, sotto
il nome di Conversion di san Paolo, con parti cantabili
abbozzate dal musicista Francesco Barberini. Poco
dopo, si fanno strada certe tragedie profane verseggiate
da preti, da cardinali[98] e dai medesimi sommi Pontefici,
unite al canto da Angelo Poliziano.




Clemente IX avea già una sala decorata per tali
spettacoli, Leone X erigeva un teatro provvisorio al
Campidoglio per far cantare una commedia di Plauto[99].




Il cardinal Dalla Rovere impegna Perrin e Cambert
a comporre una Pastorale in musica per divertire
la corte Francese.




Il Legato di Bologna chiama alla sua Cappella da
quella di Roma (1548) Domenico Maria Ferrabosco,
venuto in fama pei suoi madrigali a 4 voci (stampati
a Venezia presso Antonio Gardano nel 1542) e per
decorare le patrie solennità delle nuove musiche che,
dopo Girolamo Cavazzoni, il Ferrabosco era il secondo
dei bolognesi a pubblicar per le stampe[100].




A Venezia, quando ospitava Enrico III di Francia,
la sala stessa del Gran Consiglio venia trasformata
in scena per darvi uno spettacolo attraente e nuovo

di tal fatta, una tragedia di Cornelio Frangipane accomodata
di cori e canti dall’organista della chiesa
ducal di S. Marco, Claudio Merulo.




Alla corte di Sicilia, Guerin da Toledo vicerè,
spiega un lusso inaudito per far cantare l’Aminta del
Tasso, ed altra Pastorale di Transillo, componimenti
accompagnati da intermedj e cori, musicati dal gesuita
Marotta.




I Duchi di Ferrara sfoggiano nella rappresentazione
dell’Aretusa, 1550. E la principessa Anna d’Este
stringe intimità con Girolamo Parabosco, compositore
organista di Venezia, protetto del doge Francesco Dandolo,
socio a Pietro Aretino, ricciuto e biondo amico
di Venere e di Bacco.




Gli Scaligeri attirano con premj a Verona i migliori
giulatri, burlassi e canterini.




I Gonzaga pompeggiano a lungo nella patria di
Virgilio e del Viadana; e fece epoca in Mantova la
Psiche musicata da Alessandro Leardini per le Nozze
del Duca Carlo II con Isabella Clara d’Austria; l’Arianna
del Monteverde negli sponsali del duca Francesco,
1640.




I Farnesi fanno salire perfino le acque del Parma allo
splendido loro teatro di corte, il Farnesio, nuovamente
eretto nel 1618 per rendere più spettacolose e variate
colle naumachie le azioni fantastico-liriche che vi celebravano.
Per le musiche, il duca Ranuccio vi avea
chiamato quel succitato Claudio che era nato a Correggio
da Antonio Merlotti nel 1538, e s’era mutato
il nome in Merulo, organista a Venezia, poi a Brescia,
e maestro alla ducal cappella Parmense fino al 4 maggio
1604, nel qual giorno fu portato alla tomba dai
quattro suoi distinti cantori Cristoforo Borra, Antonio

Bertinelli, Andrea Salati, Alessandro Volpino[101]. Il
Farnesio fu indicato siccome il primo teatro eretto
in Italia, dopo l’obblio degli antichi. Ma non è vero:
chè, nelle cronache Vicentine trovasi essere stato
eretto un teatro pel carnovale del 1539, nel cortile del
palazzo Da Porto, dal Serlio, il quale lasciò scritto:
«In Vicenza città molto ricca e pomposissima fra le
altre d’Italia io feci un theatro et una scena di legname,
per avventura, anzi senza dubbio la maggiore che
a nostri tempi si sia fatta, dove per li maravigliosi
intermedj che vi accadevano, come carrette, elefanti
et diverse moresche, io volsi che davanti alla scena
pendente vi fosse un suolo piano, la larghezza del quale
fu piedi 12 et in lunghezza piedi 60, dove io trovai
tal cosa ben comoda e di grande aspetto.» Lucrezio
Beccanuvolo bolognese in un migliajo di versi conservò
i nomi di più che 200 dame intervenute alla prima
rappresentazione, di cui s’ignora il soggetto. Sembra
però che vi agissero e cantassero anche gl’Istrioni
chiamati da Milano, dove secondo le cronache milanesi
di quel tempo, tali compagnie nomadi buffo-mimo-cantanti
concorrevano e d’onde recavansi a variare le
feste d’altre signorie. — Primo segno forse del centro
artistico in quella piazza dappoi stabilito. —




Inoltre gli Accademici di Vicenza, mutato il nome
di Costanti in quello di Olimpici, per sublimare
il merito della Vicentina letteratura e perfezionare
il gusto delle Arti imitatrici della Natura, ed oltre ai
geniali loro esercizj rappresentare scenici spettacoli e

musicali, fin dal 1555, aveano dato il carico al perito
socio Andrea Palladio di erigere nella gran sala del
pubblico Palazzo un teatro in legno, nel quale fu splendidamente
rappresentata la Sofonisba, la prima tragedia
regolare italiana, del chiaro co. Giangiorgio Trissino,
autore del primo poema epico italiano — L’Italia
liberata dai Goti. — Alle quali nobili prove ispirato,
concepì il Palladio la grandiosa idea d’architettare
quel famoso unico Teatro Olimpico, che dovea riparare
la perdita dell’antico Berga, e che cominciato nel
maggio 1580, nel breve corso di quattro anni da Silla
Palladio suo figlio ebbe compimento. A inaugurazione
di tanto maestoso monumento di greco-romano stile, e
a ristaurazione completa dell’arte antica, fu dato in
quel nuovo pulpito l’Edipo di Sofocle, tradotto dal
cav. Orsato Giustiniani con Cori e musiche magnificamente
eseguite, onde tanti illustri scrittori quella prima
rappresentazione del 1584 fecero vieppiù memoranda[102].
Una Cronaca di quel tempo peraltro devesi
anche citare, che notò fra gli altri appunti: «il
subbietto antico dell’Edipo non dilettò molto gli uditori
avezzi ai costumi dei tempi più freschi. Il gestire
delle persone del coro, il canto uniforme non
lasciava intender parola, e non pur versi; ma prosa
parevano in lor bocca le parole...»




Avremo a dire dell’Edipo riprodotto coi cori del

Pacini, per ottanta voci, nel 1847, che fu la quart’ultima
rappresentazione in quel teatro, le cui simili
forme non si videro che disseppellite a Pompei.




Nell’Olimpico anche il famoso Cieco d’Adria
Luigi Groto, l’Omero veneto, si produsse colle sue
Orazioni e co’ suoi Canti; e a somiglianza della Accademia
di Vicenza, fondò quella degli Illustrati d’Adria,
per le medesime nobili esercitazioni, 1565, in
quei rinnovati arcadici tempi in cui musiche e lettere
sortivano dai ritiri de’ religiosi cenobj, e brillarono
già fra gli Ortolani di Roma, gl’Intronati di Siena,
i Pellegrini di Firenze, gli Affidati di Pavia, gl’Illustrati
di Casale, gli Elevati di Padova, gli Eterei di
Venezia, i Filareti di Ferrara, gl’Invaghiti di Mantova,
gli Addormentati di Anversa, nuove contemporane
Accademie[103].




I Medici, de’ quali il medesimo Lorenzo avea composto
i Canti Carnevaleschi di gran voga in Italia, affidano
poi al Caccini, l’allegria de’ nuziali di Ferdinando
e Cristina di Lorena, e quel riputato compositore
che col Peri rese più celebri anche le nozze
di Maria de’ Medici con Enrico IV per la Euridice,
appaga ancora una volta i gusti corrotti de’ spettacoli
madrigaleschi musicando il Combattimento d’Apolline
col Serpente; volgendo però in mente d’indirizzare
a più nobile fine e più naturale, il bel linguaggio dei
canti.




Chè tutti erano concepiti allora in quello stile,
grazioso talvolta, ma sempre privo di passione, indifferente

a qualunque espressione, gravato dagli artificj,
come le scene apparecchiate a riceverlo, e le
mascherate figure che lo interpretavano. Le voci così
impiegate, sprovviste d’ogni arte, spogliate dal sentimento,
unite sempre agli scarsi e imperfetti strumenti
che mai eseguivano parte diversa, non serviano che
di corredo e di pompa allo spettacolo.




In generale, come nel 4.º e 5.º secolo dopo il
mille, non v’era stata festa cavalleresca senza il lusso
de’ trovatori, in appresso non v’ebbe adunanza elegante
senza lo sfoggio de’ canzonieri e madrigalisti.




Allora il Provenzano menava per Francia la Servantese
sulle avventure di Folchetto fabbro, conte di
Narbonna, e abate di san Bruno — Trovator di lai
maestro — anch’esso. Sulla qual novella, per trovare
il suono e il motto, che volea dire nel nostro linguaggio
moderno, improvvisare la musica e la poesia,
non era chi vincesse un Arnaldo Vitale lombardo,
che sfidò cantando nella tenzone d’amore tutti i trovatori,
come correva abilmente la lancia co’ primi
giostratori del suo tempo.




Quell’Arnaldo Vitale che cantando s’era «guadagnato
a Tolosa il premio della violetta di fino oro,
aggiudicatogli dai sette mantenitori della gaja scienza;»
al quale, il cardinal Giovanni Visconti cedeva
il suo grosso anello gemmato; e che ci vien ricordato
dal Grossi qual gentile scudiere e buon poeta, — un
di que’ pochi in mezzo a tanta ciurmaglia di trovatori,
menestrelli e giullari di cui brulica tutta Europa — «scioperata
genìa che girando di paese in
paese con un liuto o con una mandóla in collo, se la
scialava a tutte le corti bandite, a tutte le feste, per
tutti i palazzi e i castelli, eccitando e tenendo in onore

la pazza prodigalità dei signori e dei principi. In secoli
nei quali le comunicazioni tra paese e paese, tra
provincia e provincia, erano scarse, lente e malagevoli
essi portavano attorno le novelle degli avvenimenti
pubblici e dei casi privati, pettegoleggiavano dappertutto,
sfringuellavano d’ogni cosa, novellavan d’armi,
di maneggi e d’amori, cantavano le glorie, o rivelavano
le turpitudini dei grandi: spesso ne mettevano
in cielo i delitti, o ne trascinavano le virtù pel fango,
secondo che dava loro l’umore, o secondo che piacesse
a chi li pagava...»




Allora il Tremacoldo prete e giullare, cantava al
Conte del Balzo, le indennità del Menestrello; e la
principessa di Rezzonico dal castello in cui venia «confinata
a morir d’inedia dalla brutale gelosia del marito»
diceasi, apprendesse ai lontani abitatori quella
canzon lamentevole che correva a quei tempi attorno
il lago di Como.




I canti che aumentavano la magnificenza de’ banchetti
di Galeazzo Visconti sulla piazza dell’Aringo
in occasione delle nozze della figlia Violante con Lionello
d’Inghilterra, dove Petrarca sedeva, dettando le
sue ballate, sono descritti dai lombardi cronisti.




I giullari e le cantatrici colme dei doni che comparivano
all’ultimo bere dei commensali di Marco Visconti,
furono pinti maestrevolmente da Tommaso
Grossi, collega illustre che m’onora.




Quindi gli apparati e le feste di Poggio a Cajano
e di Firenze, nelle nozze del magnifico Medici con
donna Elionora di Toledo, ci furono tramandate, fra
gli altri, da Pierfrancesco Giambullari[104], da cui abbiamo

una splendida testimonianza de’ canti e delle
liriche rappresentazioni del 1539, situazione dell’arte,
che appunto in Toscana, precedeva la famosa riforma
colla creazione del dramma lirico.




Per farci un’idea adunque del punto culminante
dell’epoca madrigalesca, e della fase pomposa che
precedeva la creazione del dramma lirico, nato come
Venere nuda dalla gonfia marea dell’Oceano, poche
righe basteranno di quelle ampolose descrizioni.




Era Apollo, che finito il suntuoso convito Mediceo,
compariva davanti alle mense: «vestito di taffettà
chermisi coperto di tocca d’oro, con una cintura quasi
di arco celeste, ed avea uno antico manto del medesimo
drappo, aggruppato in su la spalla sinistra. Uno
arco alle spalle e turcasso al fianco, calzato di raso
chermisi, con ingegnosa accappiatura antica di fiocchi
d’oro in due teste di leone, coronato di verde lauro,
sopra lunghissima chioma d’oro.




Questo con lira nella sinistra e archetto nella destra,
venne in mezzo a un coro di Muse così vestite:




La prima in biondissimo drappo, succinta con
verde ramo di oliva e con assai gruppi e svolazzi
aveva i crispi capelli sparsi di fiori di timo con alcune
api d’intorno, e suvvi un cappello del medesimo
drappo, ma in disusata foggia antica, ornato di cristalli
e berilli e ghirlande d’agnocasto con un camaleonte
per cimiero. Dal collo le pendeva un vezzo di
perle con un cornuto scarafaggio in sul petto, dove
l’attraversava la pelle d’una pantera. Ed erano i suoi
calzaretti all’antica, coperti di pelle di gatta con un
granchio sopra ogni piede. Teneva nella destra mano
un trombone e nell’altra taninera, per dire come i
pittori, dove nel campo azzurro si leggeva di lettere

d’oro Thalia, e nel colmo le appariva una palla rossa
come in tutte le altre. Vestiva la seconda in drappo
verdegiallo, succinta di due serpi avvolte, ed aveva
pelle di jena ad armacollo; e i suoi lunghi capegli
sparsi di fiori di majorana pendevano sotto uno alato
cappello ricco di agate e di topazj inghirlandato di
pimpinella con un cimiero di papagallo. Pendevanle
al collo più vetri in minuti lavori verdegialli, ed avea
calzaretti all’antica fatti di pelli di scimie con le teste
di quelle sotto le ginocchia. Con la destra tenea una
dolzaina e con la sinistra la taninera con molte foglie
di corniolo; ed un calderugio, ed un rosignuolo accompagnavano
il suo dorato nome Euterpe nello azzurro
campo di quella.




La terza, più lascivetta e da molti odori accompagnata,
con splendido drappo con assai svolazzi di
tocche e candida pelle di caprone, succinta col famoso
cesto di Venere, e crini d’oro sparsi di fiori di mortella — e
pelli di conigli in sul nudo — e rondini e
cutrettole — e fiori di melagrano e rose damaschine — Erato...»




Ma non starò a trascrivere le varie foggie dei
vestimenti di Melpomene, Clio, Terpsicore, Polymnia,
Urania, e della candida Calliope: ripeterò che: «Giunta
questa bella compagnia nell’alta presenzia di quei
signori, Apollo, soavemente sonando cantò le stanze
composte dal nostro Giov. Battista Gelli = Dal quarto
ciel, dove col mio dorato — carro girando, al mondo
io do la luce. — » e quel che segue, a fine.




«Le Muse allora soavissimamente cantando dissero
la Canzone a nove» (che non riporto).




«Finito il soave cantare delle Muse, comparse la
bella Flora con cinque Ninfe d’intorno e due Fiumi

per sua compagnia, con lunga comitiva alle spalle...»
Ommetto il vestiario di ciascuna ninfa e dell’Arno e
del Mugnone, e d’altre figure, per ridire che: «All’apparire
di costoro, l’Apollo di nuovo sonando, ricominciò
cantar nuove stanze... Fermossi — e Flora
con le sue Ninfe cantò a coro. — Finita la canzonetta,
e tiratasi alquanto Flora da banda, venne più
avanti Pisa vestita di velluto rosso ecc. ed altri. — E
subito Apollo cantare — e rispondere il Coro..»
e così di seguito con altre allegoriche e mitologiche
comparse.




Finirono quei signori ritirandosi nel primo cortile
a danzare secondo l’usanza delle nozze.




La sera seguente dopo una ricca cena in quel
medesimo cortile «si vide a poco a poco dalla parte
di levante apparire nel cielo della scena un’Aurora
— vestita ecc. — che con un pettine d’avorio pettinando
i suoi lunghi capei d’oro cantava...»




Era il soave suo canto accompagnato da un gravecembalo
a duoi registri, sottovi organo, flauto, arpe
e voci di uccegli, e con un violone, che con incredibile
dolcezza dilettava gli orecchi e gli animi di chi
li udiva.




Le parole e la invenzione, ed abbigliamenti di
questo e di tutti gli altri intermedii della commedia,
che luogo per luogo si diranno, furono del nostro
Giovanni Battista Strozzi.




Dopo le spalle dell’Aurora, si vede a poco a poco
surgere un sole nel cielo della prospettiva il quale
soavemente camminando ne fece atto per atto conoscere
l’ora del finto giorno, e così poi si nascose ultimamente
circa alla fine del quinto atto, poco prima che
la Notte comparisce... vestita ecc. dolcemente cantando

in su quattro tromboni: Vienten’ almo riposo
ecc.




Fu così dolce questo canto, che per non lasciar
gli spettatori addormentati, vennero subito in sulla
scena venti Baccanti, che dieci ve n’erano donne, e
Satiri gli altri. E di tutti questi, otto sonavano, otto
cantavano, e due da ciascuna parte facevano l’ebbro.
I satiri tutti erano ignudi, co’ fianchi e coscie pelose:
ma le donne vestivano corto... e gli strumenti dei
suonatori furono questi: Uno otro da vino che vestiva
un tamburo, e una cannella da botte in luogo di bacchetta
da suonarlo, ed uno stinco umano secco, dentrovi
il zufolo che lo accompagna. Una testa di cervo,
dentrovi un ribecchino. Un corno di capra dentrovi
una cornetta. Uno stinco di grù co ’l piè dentrovi
una storta. Un gambo di vite, dentrovi una tromba
torta. Un cerchio da botte con giunchi dentrovi una
arpe. Un becco di cecero, dentrovi una cornetta dritta.
Una barba e rami di sambuco, dentrovi una storta. La
composizione del nostro Antonio Landi.




Tutte queste musiche, intendo che di già sono
stampate in Venezia. Nè è bastato loro stampar quelle
che vi hanno anche mescolate le stanze, come elle
nacquero, non riviste, non corrette e non intere e con
poca satisfazione di chi le fece... Di Firenze, il 12 di
agosto 1539.»




Ora con quei Signori s’avranno addormentati anche
i lettori che feci assistere ad una rappresentazione
di quel secolo, con l’orchestra e i madriali allora usati,
verrò non cogli sconci satiri a destarli, ma con una
eletta società pur dessa di Fiorentini, meno magnifici e
più civili.




Ma prima ricorderò che, il gusto mitologico, il

cantar madrialesco della Toscana corte, durò ben più
a lungo in quella d’Inghilterra e di Vienna, dove ancora
per le nozze delle sacre cesaree e reali maestà di
Leopoldo e Margherita, Francesco Sbarra consigliero e
compositore facea cantare il Pomo d’Oro da tutti i Dei
dell’Olimpo e dell’Averno, da tutte le Potenze e Regni,
con cori e balli di Spiritelli in aria, di Cavalieri in terra,
Sirene e Tritoni in mare, l’anno di grazia 1667.




In Francia invece attorno questo tempo soltanto fu
introdotto quel cantare dal cardinal Mazarino, il quale,
sia che da vero dilettante ch’egli era cercasse divertirsi,
o, secondo altre versioni, da uomo di Stato intendesse
a formare il gusto musicale della nazione e addolcire
i gridi della opposizione, invitava nel 1645 una
compagnia d’italiani, i quali a Petit-Bourbon eseguirono
davanti al re, alla regina e alla corte una di quelle
rappresentazioni, e precisamente dello Strozzi, intitolata
la Finta Pazza accolta con entusiasmo.




Per figurarsi poi la esecuzione e l’effetto di quei
canti, trasportati dalla spontaneità di natura all’artificio
dei madrigalisti, nel colmo d’un’epoca in cui, come la
durezza delle linee, così il gonfio delle espressioni dovea
spezzarsi ormai e ricondursi alla purezza e semplicità
primitive, può giovare adesso il riprodurre poche
parole, allora fra le più belle, che risuonavano in
elogio d’una cantatrice distinta e de’ suoi modi pregiati
nel canto che non può riprodursi alla nostra udizione
come le espressioni che del contemporaneo scrittore
ci rimangono. È questi il celebre Cieco d’Adria,
pure del canto perito; era dessa la illustre Alessandra
Lardi sua concittadina, nella cui morte avvenuta il 24
aprile 1568, l’oratore ricordò la rarità di quell’arte
con lei perduta, nel modo seguente:









«Ora che aggiungerò del soave suono formato da
quelle sue medesime mani, che tenevano più scienze
che dita e del soavissimo canto temperato in quella sua
dotta bocca, che aprendosi mostrava, che s’aprisser le
porte d’un ciel terreno. Allora niun più dubbiava che
i Camaleonti si pascessero d’aura, e alcuni popoli Indiani
d’odore; poichè ciascuno che udiva il suono vitale
e il canto sostanzioso, non si curava, nè si ricordava
d’altra vivanda, e sarebbe così dimorato più giorni, se
il silenzio ed il riposo non l’avessero privo di quel
diletto. E niuno dubbiava più che Anfione ed Orfeo al
concento delle loro accordate cetre tirassero le fiere domesticate,
le piante innamorate, e le pietre rammorbidite,
che lasciavano guidarsi all’impeto della natura;
posciachè i cuori umani, che potevan far resistenza,
erano dall’angelica melodia e dolce forza adescati.
Niuno si maravigliava più, che la cera vergine spirasse
l’odore di tutte l’erbe, quando nel costei canto si discerneva
il canto delle Ninfe della terra, delle Sirene
del mare, degli uccelli dell’aria, e degli augelli del cielo.
Col canto di costei piegato, e ripiegato, torto, e ritorto,
tritato, e cincischiato, perdevano la rondine, l’usignolo
e il cardello; anzi vi perdevano le Muse. Nel
di lei canto si chiudevano gli sciami dell’api che portavano
fiori e mele agli orecchi, cera che abbrugia i
cori. Nel canto di lei le nostre crome e semicrome
erano minime e semiminime, all’altre più minute conveniva
ritrovar nuovo nome. E quando ella sospirava
per la misura delle note, altri sospiravano per lo desiderio
di lei. Quando posava per la ragione del canto,
travagliavano gli altri per lo desìo della cantatrice, e
quando frangeva la sua voce, si frangevano i cori altrui.
Gli accenti minuiti e ondeggiati della voce dolcemente

tremante, con quel tremor destavano un ghiaccio
dilettoso per l’ossa di chi l’udiva; e da quel ghiaccio
(cosa mirabile a dirsi e a udirsi) sorgeva un più
dilettoso fuoco. Mai più, se non allora, non ebbi invidia
al Petrarca, che seppe compor parole, e ad Adriano,
che seppe accoppiarvi note degne di essere pronunciate
e cantate da sì eccellente maestra... Io giurerei
che il Sole s’affrettava ad udirla, perchè una
volta ricordami, che sonando e cantando la rara giovane,
il Sole lontanissimo dalle finestre della camera,
addolcito da cotal musica in un punto vi spuntò dentro
con i raggi suoi, se il desiderio dell’ascoltarla non
mi cangiò la lunga ora in breve momento. Dicono
questi Savj della natura che la nostra umanità senza
pericolo della vita non potrebbe udir gli otto tuoni
degli otto Cieli, ma nè anco si poteva udire il tuono
di costei commisto di tutti questi senza periglio mortale.
Avvenga che chi l’udiva scordandosi di respirare,
nè ricordandosi i suoi polsi di battere, correva rischio
di morte. Se fosse costei discesa in Inferno, come
Orfeo.... L’ascoltarla non pure era dilettevole ai
sensi, ma giovevole all’anima. Conciossiachè chi l’ascoltava
si risolveva di cominciare a produr opere meritevoli,
e a divenir Santo, per trovarsi in Paradiso,
dove giudicava, che dovessero essere musiche tali; e
che la nobil donzella partendo da questo secolo dovesse
andare ad augmentarle. I ciechi avevano invidia
ai sordi, che potevano mirare la costei bellezza, ed i
sordi avevano invidia ai ciechi che potevano ascoltare
la costei divina armonia, e gli uni e gli altri, più
per questa perdita, che per altra, avevano del proprio
difetto compassione a sè stessi. Quantunque il luogo,
dove l’unica Alessandra sonava e cantava, fosse talora

debole a sostener la frequenza degli uditori, non
però v’era pericolo che cadesse: perciocchè quei, che
l’udivano, rapiti dal soave dell’armonia con l’animo;
e da l’animo rapito a gran forza il corpo, standosi
per gli orecchi avvinti e sospesi alla non mai più
sentita dolcezza, non toccavano il pavimento... E ben
appariva (come dice Platone) che gl’uomini fossero
organizzati di musica; poichè in quella si risolvevano.
Che se tal fosse stato il canto delle Sirene, non
avrebbe voluto Ulisse appannarsi l’orecchie di pece:
ma questo canto non addormentava, anzi, destava gli
addormentati, accendeva i pigri, infiammava i freddi,
innamorava i ritrosi, inteneriva gl’indurati, riteneva i
vagabondi, cibava i digiuni, umiliava i superbi, disperava
gl’invidiosi, allettava i barbari, allegrava i mesti,
addolciva gli sdegnati, spensierava i travagliati, consolava
gli afflitti, ricreava gli stanchi, risanava gl’infermi,
e risuscitava i mezzi morti. L’aria, che non
seppe mai più ciò che fosse invidia, allor l’imparò,
mentre le sue parti che avevano ventura d’esser formate
da lei in voce, od in suono, erano dall’altre sommamente
invidiate. Ma poichè il suono della mia lingua
non sa lodar pienamente il suono della sua voce,
nè trovar paragone che rappresenti il suo velocissimo
motto, se non quel della biscia, la cui lingua sola,
è sì velocemente vibrata che sembra tre; conchiuderò,
che se Creso, s’Enea, se Priamo, se Portia, se Paolo
Emilio, se Danae, se Lucrezia, se Filotete, e se Ugolino
avesse udito la costei voce maritata col suono,
avrebbe obliato la perdita de’ tesori della patria, del
regno, del marito, de’ figliuoli, della libertà, della castità,
della sanità e della vita, ed Eraclito avrebbe
cangiato il pianto in riso, e Democrito il riso in maraviglia:

laonde se il Petrarca non seppe in quale
sfera de’ pianeti dovesse albergar la sua Laura, nè
io tampoco sò in qual ordine d’Angeli abbia preso
albergo la nostra Alessandra[105].»




Come le parole e le azioni di sopra accennate,
simiglianti i modi tutti e le espressioni di quel tempo.




Creazione del Dramma lirico in Italia — Compositori
riformisti di Firenze, di Venezia, di Roma — Canzonieri — Accademici.





Mentre adunque i Gelli, i Landi, e gli Strozzi e
successori facevano cantare le loro Muse ed i Satiri
colle cornette e coi ribecchini, e gli Adriani servivano
di esercizio alla trisulca lingua delle belle; mentre
gli Artusi, i Marenzi, i Gesualdo ed i più abili contrappuntisti
fiorentini s’ingegnavano a combinare l’intralciamento
di parti e si perdevano nelle sottigliezze
dello stile madrigalesco, una riunione di dilettanti,
poeti, donne, musicisti, fanciulli, meno sapienti che
dall’estro rapiti, Giovanni Bardi conte Del Vernio, Jacopo
Corsi, Vincenzo Galilei, Ottavio Rinuccini, Jacopo
Peri, Giulio Caccini e sua figlia, Laura Guidiccioni,
Emilio del Cavaliere, composero e cantarono per divertirsi,
rinnovarono gli accompagnamenti di Tepandro,
e con nuova forma d’arte crearono in Firenze,
nel 1590, il dramma lirico.




Tale avvenimento, che trovasi rinnovato sempre
nella storia delle arti, viene a conferma che, le Accademie,
le Scuole istituite per conservare la tradizione
e trasmettere i processi conosciuti del mestiere, sono

proprie a dispensare bensì con saggezza la somma
delle idee che furono ad esse comunicate, ma sono
impotenti a rinnovarne la sorgente: per la stessa maniera
che le facoltà riflesse dallo spirito di cui sono
il prodotto e l’imagine, non da questo ma dal sentimento
traggono la vita.




Simile alle rivoluzioni operate nelle religioni delle
arti, veggiamo quella del Cristianesimo: e quando il
mondo soccombeva sotto alla scienza dei dottori e li
eccessi della volontà, una religione novella è venuta
a rianimarlo con qualche parola d’amore.




Il peso delle dottrine sul sentimento fa il triste
effetto della pietra sovrapposta alla semente. L’esagerato
ossequio di quello porta l’abuso della scienza,
quindi il vaneggiamento, il delirio.




Ed è per questo che i dottrinarj del canto, o lo
vorrebbero fisso ad un calcolo, o accademicamente
fornito, e per essi quello spontaneo del sentimento
è troppo facile e licenzioso; nella naturale bellezza
veggono lo scandalo, e ricorrono a convenute vesti per
ricoprirla; scambiano la semplicità per miseria, la
calma per impotenza.




E forse, in vero, siamo arrivati ad una di quelle
epoche critiche in cui l’arte spossata dai raffinamenti
del mestiere e delle scuole non potrà ritemprarsi che
nell’istinto superiore degli ignoranti.




Scriveva adunque il maestro dei fiorentini riformatori
del canto, Giulio Caccini, nella prefazione delle
sue Nuove Musiche:




«Io veramente nei tempi che fioriva in Firenze
la virtuosissima camerata dell’Ill. Sig. Giovanni Bardi
dei conti di Vernio, ove concorreva non solo gran
parte della nobiltà, ma ancora i primi musici e poeti e

filosofi della città, posso dire d’avere appreso più dai
loro dotti ragionari che in più di trent’anni non ho
fatto nel contrappunto, imperocchè questi intendentissimi
gentiluomini mi hanno sempre confortato a non
pregiare quella sorte di musica, che non lasciando
bene intendersi le parole, guasta il concetto ed il
verso... laonde dato principio in quei tempi a questi
canti per una voce sola, composi i madrigali: Perfidissimo
volto, dovrò dunque morire, ecc., i quali madrigali
mi mossero a trasferirmi a Roma, ove fatti udire detti
madrigali mi mossero a continuare la incominciata impresa...
Ritornato io a Firenze e considerato che altresì
in quei tempi si usavano per i musici alcune canzonette,
per lo più di parole vili, mi venne anco pensiero
comporre qualche canzonetta a uso d’aria. Queste
arie state non sono poi disgrate eziandio a tutta l’Italia,
servendosi ora di esso stile ciascuno che ha
voluto comporre per una voce sola, e particolarmente
qui in Firenze, ove stando io già sono 37 anni agli
stipendj di questi Serenissimi Principi,... i miei amici
mi assicurarono di non aver mai inteso fino allora
della musica capace di commuoverli a tal punto....»




E il Doni nel suo Compendio pubblicato nel
1635 disse:




«Molto diverso è il canto d’una voce sola che
si accompagna col suono d’un altro strumento ritornato,
si può dire, di morte a vita in questo secolo,
per opera massimamente di Giulio Caccini. A queste
melodie si suole aggiungere l’accompagnamento della
parte istrumentale, comunemente nel grave, e consiste
per lo più in note lunghe...»




E lo scolare di Caccini e suo compagno di riforma
Jacopo Peri scrisse:









«Benchè dal sig. Emilio del Cavaliere, prima
che da ogni altro, ch’io sappia, con meravigliosa invenzione
ci fosse fatto udire la nostra musica sulle
scene, piacque nondimeno al sig. Jacopo Corsi ed Ottavio
Rinuccini (fin l’anno 1594) ch’io adoperandola
in altra guisa, mettessi sotto le note la favola di Dafne,
per fare una semplice pruova di quello che potesse
il canto dell’età nostra, onde veduto che si trattava
di poesia drammatica,.... stimai gli antichi Greci e
Romani (i quali secondo l’opinione di molti cantavano
sulle scene le tragedie intere) usassero un’armonia,
che avanzando quella del parlare ordinario,
scendesse tanto dalla melodia del cantare, che pigliasse
forma di cosa mezzana. E perciò tralasciata
qualunque altra maniera di canto udita fin qui mi
diedi tutto a ricercare l’imitazione che si debbe a
questi poemi. — Conobbi parimente nel nostro parlare
alcune voci intonarsi in guisa, che vi si può fondare
armonia, e nel corso della favella passarsi per
altre note che non s’intuonano, finchè si ritorni ad
altra capace di nuova consonanza; ed avuto riguardo
a quei moti ed a quegli accenti, che nel dolerci, nel
rallegrarci, e in somiglianti cose ci servono, feci
muovere il basso al tempo di quegli, or più, or meno,
secondo gli affetti, e lo tenni fermo tra le false e tra
le buone proporzioni, finchè scorrendo per varie note
la voce di chi ragiona, arrivasse a quello che nel
parlare ordinario intonandosi apre la via a nuovo
concento, ecc.»




— Questa apparentemente cotanto semplice innovazione,
divenne la fonte di una nuova arte. Finalmente
gli strumenti furono richiamati dal loro esiglio,
ed i musici cominciarono a capire la naturale missione

degli stessi, quella cioè di servire d’accompagnamento
al canto. — Così si esprime il prof. De Castrone-Marchesi
discutendo sull’Origine dell’Opera;
e fa osservare come fatto rimarchevole che «questa
trasformazione sembra essersi fatta senza esitazione
alcuna, e di già nei primi madrigali ad una voce di
Caccini composti per, come egli stesso afferma ben
prima dalla fine del secolo 16, la tonalità, la fine
delle cadenze, e le modulazioni non differiscono punto
dalle composizioni le più moderne. Che, se i gentiluomini
dell’eletto circolo del conte Vernio proponendosi
di rintracciare la tragedia cantata dai Greci non
la ritrovarono, pure, tal che gli alchimisti nel cercare
la pietra filosofale scoprirono la chimica, così
anche correndo dietro alle chimeriche traccie della
tragedia greca fu trovata e creata l’opera seria moderna.
E, qualunque si fossero o saranno mai state
le modificazioni apportate da altri popoli dell’Europa
a quest’arte divina, la gloria dell’invenzione della
idea e della forma è italiana, è nostra gloria. —




E l’opera di Jacopo Peri, Euridice, è la più antica
che fosse pervenuta sino a noi.»




Il cui genere di canto, se il Peri non potè affermare
essere quello appunto usato dai Greci e dai Romani
nelle loro tragedie, fu da lui ritenuto «il solo
che possa fornirci la nostra musica, poichè il più
adattato alla nostra lingua.»




Nullostante il dubbio d’uno dei medesimi creatori
di questa prima forma di musica vocale pel
dramma lirico, l’erudito Baini pure asserisce che
quella specie di recitativo obbligato introdotto dai
fiorentini cantori, corrispondeva perfettamente a quel
recitativo identico al ritmo ed alle modulazioni della

declamazione adoperato dai Greci e conosciuto col
nome di melopea.




In quanto al merito che ai Fiorentini vien fatto
dell’invenzione di siffatti recitativi, dovrò ricordare che
in quell’epoca istessa, ed anche qualche anno prima
della metà di quel secolo, a Venezia erasi già trovato
questo modo di canto pel genere buffo, della qual
musica Giovanni Croce fu iniziatore. Anzi il veneziano
Croce (detto Chiozzotto) vien ritenuto primo anche a
comporre certi piccoli drammi d’azione facilissima,
cui egli dava pure il nome di Cantate.




La raccolta delle quali composizioni a quattro, a
cinque, a sei e a sette voci, piacque a lui intitolare
Triaca Musicale (Venezia 1596), quasi a gara di quel
farmaco onde Venezia andava famosa.




E in pari tempo il Viadana nelle sue proponeva
simili recitativi; imitati anche da Lelio Bertani madrigalista
a più voci, fiorito in Brescia e in Venezia
nel 1584-85.




Lo Zarlino per le feste della vittoria di Lepanto
e della visita di Enrico III a Venezia, avea già fatto
cantar sulle scene suoi nuovissimi drammi.




Dai quali fatti, anzichè togliere il merito della
invenzione a’ fiorentini per farli de’ nuovi metodi veneziani
soltanto abili imitatori, a mio avviso, ammirerei
in vece anche in quel tempo, e sull’Arno, e sul
Mincio, e sulle Lagune, quella corrente d’idee affini
che intorno a un nuovo studio spesso vien fatto di riscontrare,
che rende dubbio bensì il pronunziare sul
vero inventore, ma non scema, nè da una, nè dall’altra
parte, il valor della scoperta.




Spandessi inoltre in quegli anni dalle rive del
Brenta certe canzoni, o maggiolate, o villotte, che venivano

altrove raccolte o imitate. Di questi canti a ritmo
marcato e con rispetti, rinnovati dai veneti contadini ad
ogni ritorno della bella stagione in cui essi pure solennizzavano
le Fiorite (festa che ancora pochi anni
or sono costumavasi a Padova, Treviso, Vicenza), di
questi canti, un Filippo Azzajolo, maestro cantore nel
1557 alla cappella Petroniana in Bologna, pubblicava
un primo libro di Villotte alla Padovana con alcune
Napolitane a quattro voci, intitolate Villotte del Fiore,
coi tipi del Gardano in Venezia presso al quale rinomato
ed esclusivo stampator musicale di quel tempo
produceva nel 1569 altro libro di Villotte del Fiore alla
Padovana e altre Napoletane e Bergamasche a 4 voci e
un Dialogo a 8 voci. E in questo libro, sia per dare
maggior colore d’originalità a quella raccolta, ossia pel
pudore di non appropriarsene la invenzione, non appose
il proprio nome che peraltro nel contesto appalesa,
dando luogo anche ad altri concenti de’ bolognesi compositori
contemporanei quali Ghirando da Panico, Gian
Francesco Calderino[106], Paolo Casanova, Alfonso Ganassi,
Bortolo Pifaro, Don Gian Tommaso Lambertini,
Ghinolfo Dattari.




Altro libro di Villanesche Canzoni a più voci
avea composto a Venezia nel 1553, Donato Baldassare;
in seguito a quelli che, Lanfranco Giovanni Maria
a Brescia, sotto il nome di Scintille nel 1533, e Portinaro
Francesco a Venezia, col titolo di Primi Frutti
nel 1548, avevano pubblicati.




Frutti parimenti delle modulazioni d’altri autori
veneti riscontransi subito in una raccolta speciale ==

Modulationes diversorum Auctorum quae sub titulo
Fructus vagantur, cum quinque vocibus — Venetiis
1549. == Nel 1550, pure a Venezia, il libro di Cambio
Perissone, a cinque voci, nel 1555 quelli di Mottetti
a pari, concerto di Porta Costantinus, di Corvus Novocomensis[107],
di Fiesco Giulio, e di Manara Francesco
compositore fecondo fino al 1580, e gareggiante
per tutto il suo tempo coi non meno celebri autori
delle Ariose, delle Fiamme e dei Madrigali delle Muse,
Cipriano Annibale, e Cipriano De Rorè; cogli autori
Delle Giustiniane, altro canzoniere di veneti compositori
1578; e d’altri Floridi Autori d’Italia, sotto
il cui titolo fu fatta a Venezia un’altra raccolta nel
1586, e quella dei Lieti Amanti, quasi a compimento
della Spoglia Amorosa, nel precedente anno 1585 formata
coi saggi dei diversi veneziani cantori.




L’Accademia della Fama, degna veramente di
tal nome, era stata già fondata nel 1558 a Venezia,
dal senatore Federico Badoaro, essendo maestro Zarlino,
e rinomati cantori Bernardino Minoritano e Baldassare
Donati, che poi gli furono avversarj, e processati
siccome fautori d’una rivolta nella cantoria di
san Marco, benchè il secondo, vent’anni dopo riuscisse
a succedere nella cattedra del combattuto maestro.
Mentre costanti di lui amici radunavansi in quella
Società, Girolamo Roselli perugino, Antonio Govinano
da Gave, Francesco Dalla Viola maestro della Cappella
di Ferrara, Maria Tintoretto, Andrea Gabrieli,
e Tiziano. Ed ivi ripeteansi i versetti della famosa
messa scritta dallo Zarlino per la inaugurazione del
tempio Palladiano del Redentore, votato dalla Repubblica

a liberazion della peste, monumento musicale,
legato a quella pagina della storia e dell’arte. Ivi
prima che s’aprissero teatri, cominciavasi a musicare
la favola d’Orfeo.




Altra Accademia s’era formata a Venezia in casa
de’ patrizj Veniero nel 1562, ove Merulo, Guazzo da
Casale, il P. Costanzo Porta cremonese, maestro alla
cappella di Padova, e P. Camillo Angleria pur da Cremona,
compositore e metodista, a cantare i Ricercari
convenivano.




Altri maestri e madrigalisti veneziani che si distinsero
attorno il 1600, furono Luigi Grani, Giovanni
Criuli, Vitto Roccetti poi organista e arciprete sulla
padovana, e Taddeo da Venezia frate agostiniano, che
per avere diffuse in Baviera le canzoni del suo istitutore
Gabrieli, detto Ornamento delle Grazie, e le proprie
sue composizioni, fu chiamato alla sua volta l’ornamento
della Baviera. Quivi pure avea continuata la
bella fama de’ veneziani un Agostino Stefani di Castelfranco
trevigiano, che dalla cantoria ducale di Venezia
passò a quelle di Monaco e d’Annover, e poi
levò le mani dall’organo per cingersi la mitra, e Vescovo
di Spiga, non abborrì di lasciare composizioni
teatrali del nuovo stile italico anche in quelle regioni,
e morì a Francoforte nel 1728.




Grandi Alessandro, nel tempo istesso da Venezia
passava in Germania a sostenervi la riputazione della
scuola veneta, e lasciò le sue opere nelle raccolte di
Schadaüff, Donfrid e Priffe.




Allora gli alemanni, persuasi di tali apostoli, discesero
anche alla fonte, e la scuola di Andrea Gabrieli,
nominato da Alberto V di Baviera, fra i suoi
più floridi virtuosi, notò fra gli allievi: Gian Leone

Hassler di Norimberga, poi maestro in Augsburg; Giorgio
Grüber poi maestro a Norimberga; Seth Calvisio,
autore della Giusta cognizione dei tuoni, sugli
esempj de’ veneziani maestri; Enrico Schütz, sassone,
amico e conturbernale di quel maestro a Venezia, poi
nestore degli alemanni compositori che dalle Gabriellane
dottrine infiorì la Germania.




La stampa della musica, che si fa appunto introdotta
da un Petrucci sulla metà del XVI secolo, e
che specialmente a Venezia fiorì subito e divenne prescelta,
influì alla diffusione delle nuove composizioni
ed allo studio de’ nuovi accompagnamenti diversi delle
note vocali, che allora dicevansi alla Cavalieri, benchè
arieggiati similmente dai suddetti inventori, ed
anche da un Francesco Baverini contemporaneo, che
produsse così musicato il quasi dramma cantabile La
Conversion di san Paolo.




Ricorderò anche un Vecchi Orazio, inventore
delle Commedie Armoniche, a Venezia nel 1581; e le
raccolte Ferraresi di quell’epoca. Chè dopo le suaccennate,
e quelle del Josquin maestro a Fossombrone,
cominciate a Venezia fino dal 1504[108], i due libri
comparsi a Ferrara, Il Lauro secco, nel 1582, e Il
Lauro verde, nel 1583, son le raccolte che meglio dimostrano
il veneto stile di quel tempo.




Dal madrigalista ferrarese del 1539 Alfonso Dalla
Viola, a Girolamo Frescobaldi sullo scorcio del secolo,
i nuovi modi di canto delle Venezie vicine eransi introdotti
anche in quella scuola, d’onde poi a Roma.




Il Frescobaldi infatti, nato a Ferrara nel 1588,

divenuto organista di san Pietro Vaticano, fu detto il
primo che ideasse pezzi musicali destinati al clavicembalo,
sempre però sul gusto madrigalesco, le raccolte
dei quali, dette Toccate d’Intavolatura, edite
dal 1615 al 1637, sopravvissero quali memorabili documenti
d’arte. Pubblicò a Venezia poscia nel 1642 i suoi
Capricci, le Canzoni francesi e i Recercari; ma a maggior
splendore di Venezia e di Roma era già sorto
Carissimi. Questo Veneziano famoso, maestro dei cantori
a quella pontificia cappella, facea ormai sentire i
sacri mottetti di nuova fattura, i canti semplici e solenni,
nella interpretazione de’ quali il tenore Odoardo
Ceccarelli, celebre di quell’epoca, insieme al maestro
medesimo, di cui diremo specialmente a suo luogo,
levò fanatismo che nelle storie della chiesa e dell’arte
rimase segnato.




A Venezia non pertanto seguiva la serie de’ più
riputati madrigalisti, collegata a quella chiarissima
successione di maestri novatori che perpetuarono e
svilupparono i frutti delle sue riforme, e pei quali vedremo,
nella cappella e nel teatro, ne’ suoi conservatori,
e per le sue strade, procedere di conserva l’emulazione,
l’esempio, la rinomanza.




Dopo il nuovo trovato si composero ancora per
lunga pezza i madrigali ad una e più voci; ma le forme
esclusivamente scientifiche sparirono a poco a poco.




Quelle forme di canto fermo, che fino allora aveano
servito a soggetto o a pretesto pel contrappunto, furono
relegate nelle parti secondarie o intermedie delle
nuove Arie che, dal madrigale a solo del Caccini e
dalle canzonette popolari introdotte nell’arte musicale,
presentarono il vero tipo melodico, il modello imitato
e sviluppato dai successori; ed ecco subito le

arie con variazioni dei Rossi e del Landi; quelle da
Capo o Cavatine del Cavalli e del Piccini, e a varj
tempi o Rondò usati dal Piccini, Pergolese, Paisiello,
e da tutti i compositori che nell’Aria riconobbero
l’Opera ormai trovata.




Nel madrigale sposato alla canzone s’erano uniti
finalmente la scienza de’ maestri e il gusto popolare,
che aveano esistito da secoli l’uno vicino all’altro
senza mai venire a contatto.




Quel recitativo ritmico, che pur sentiva della medesima
origine greca il cantofermo, che durante due
secoli i musici aveano tentato inutilmente di sottoporre
alle leggi armoniche, fu confinato nella chiesa, e qui
pure rimpiazzato dai modi maggiore e minore, che da
molti anni regnavano nella musica popolare.




In quanto poi alla istrumentazione, per quella guisa
che gli antichi greci avevano condannato le Scoglies, e
peritosi aveano accettate anche le più semplici obbligazioni
della lira, e le pastoje meno tortuose alla bella
libertà della voce, i nostri autori dei recitativi obbligati
temevano del proprio ardimento pel quale s’erano
presa la libertà di legare al servizio del canto qualche
debole istrumento, o di farlo procedere con quello
benchè di lontano.




Peri, infatti, premette alla sua Euridice[109] una

dichiarazione coonestante la parte assegnata ai soli
suoi quattro istromenti — il clavicembalo, il chitarrone,
una lira e una tiorba — i quali peraltro suonavano
dietro le quinte e si limitavano ad accompagnare modestamente
il canto, uno dopo l’altro, e contemporaneamente
regolandosi sul basso; mentre talvolta a seguire
le Arie bastava un archetto acuto od un zufolo
a tre tubi.




Il Carissimi che lo seguì, e che accolse qualche
violino all’accompagnamento delle sue Cantate (prima
volta che si vedono i violini prendere parte a tal uopo
in partitura verso il 1620), il Carissimi ci mostra
usare di tale innovazione con la più gran parsimonia
ed assai di rado isolatamente, e pei soli legami o pei
ritornelli.




Landi, quindici anni dopo la introduzione de’ violini,
si scusa ancora della osata licenza d’aver condotto
due parti all’unisono, in alcune battute della sua
nuova composizione cantabile, intitolata Santo Alessio.




Tanto temevano di offendere le pure espressioni
del sentimento e di confondere la bella scuola, quei
novatori che pure diedero al canto tanto sviluppo!









Scuole stabili o Cappelle — Fondazione dei Conservatorj — Primi
Oratorj — Maestri musicisti,
loro riforme — abusi — la Nazione dei Cantanti.





Ma torniamo ai remoti secoli ed ai recinti religiosi,
ove specialmente con altre scienze conservato
essendosi il canto tradizionale ed ivi questo più regolarmente
esercitandosi, era ragione di dare ai regolatori
preposti il nome d’insegnanti, ed ai luoghi
stessi il nome di scuole. Perocchè ivi non si tacesse
più che tramandare dall’uno all’altro cantore e dall’uno
all’altro coro quelle classiche forme e quelle
adottate frasi, di cui furono i Corali i primi codici;
le quali norme vennero in acconcio per le successive
trasmissioni, e non impropriamente i conoscitori di
quelle si qualificarono maestri.




Non s’ebbe però mai l’ardimento di pretendere
che quelle custodie e que’ luoghi d’esercitamento le
vere scuole del canto costituissero, nè con questo
nome si osò tampoco indicarle; onde que’ primi istituti
con proprio vocabolo, Conservatorj, anzichè scuole,
appellaronsi; nel significato della quale espressione
è pienamente dimostrato l’ufficio di quelle scuole, e
la importanza di quelli insegnamenti; e in quella parola
è confessato — in quest’aule, in queste cappelle,
non si crea, ma si riproduce; non si inspira, ma
si conduce: quivi è l’arte segnata; libero il genio del
canto d’inspirarsi e creare ovunque e secondo la sua
natura infinita.




E con pari convenienza il primo metodista di
canto, il sunnominato Francon di Cologna, nel suo

trattato del 1055, fece un’arte del canto mensurabile,
e con questa espressione venne ad escludere il
canto che non è misurabile e che non può essere
definito.




Sembrerebbero i nostri tempi quelli che si attentano
a disconfessare la libertà di quel genio, la natura
immensurabile, eterna, del profumo delle anime,
del linguaggio degli angeli, e si vorrebbe circoscrivere
il canto nelle convenzioni del presente, e
perfino nelle prescrizioni dell’avvenire!!..




Le Scuole adunque che adottarono prime il sistema
di legare alle voci del canto le note della musica,
e che, non più per vaghezza, ma per calcolo
sposarono anche il canto agli strumenti, furono naturalmente
i più antichi e pratici conservatorj.




Sembra appunto che prima del metodo scritto in
Cologna dal teologo di Liegi si fosse già introdotto
quest’usanza nei templi, e quindi fin dal secolo X. — Ma
questo abuso non trovò peraltro facile stabilimento;
e qui pure fu combattuto dai più austeri teologi,
vietato da pontefici rigorosi; scomparve, si riprodusse,
fu tolto, fu limitato.




Aelredo abate di Reverby lamenta l’abuso degli
istrumenti negli ufficj divini. Tommaso d’Aquino ammette
gli accompagnamenti in cithara et psalterio a
imitazione del Salmista.




A Dante non aggrada il cantar con organi e sistra — ch’or
sì, or no, s’intendon le parole — ed
anche nella visione del Purgatorio rinnova le delizie
del nudo canto del suo Casella.




Ma dalla seconda metà del 14.º secolo fino alla
prima del 16.º col progresso dell’armonia, per l’accrescimento
del numero delle parti e per la complicazione

del loro processo nella musica religiosa, nacque
il bisogno di rinforzare la sonorità delle voci che doveano
risuonare nei vasti recinti delle chiese con
istrumenti che le raddoppiassero e le rimpiazzassero
nei momenti di riposo.




Ippolito Baccusi, monaco veneziano, autore d’ottimi
madrigali a più voci (1579), e maestro di cappella
della cattedrale di Verona, nel 1590, ci apparisce
come uno dei primi che operassero tale riconciliazione
fra i due elementi dell’arte musicale. Questo
tentativo d’introdur gl’istrumenti nel canto ecclesiastico,
quasi conciliamento dell’unità dogmatica colla
varietà temporale, altro non fu che la medesima questione
della riforma ai riguardi dell’arte. Quindi l’uso
specialissimo di compor musica eseguibile tanto per
le voci miste agli istrumenti, quanto per quelle sole,
o separatamente per questi.




Domenico di Nola, maestro della Cappella dell’Annunziata
in Napoli, e Giovanni Croce, fra i più
famosi maestri di quel tempo, imitarono gl’insegnamenti
del veneto Baccusi. Così il Vicentino, compositor
di quell’epoca.




E in generale i musicisti tutti delle fraterie erudite
e capricciose; onde in quella illustre d’Assisi,
accennata anche pel movimento musicale de’ più bassi
tempi, un Rufino Bartolucci si fè precursore del Palestrina
nella riforma dell’ecclesiastico canto, e diede
fama alla scuola di quel convento, che ebbe vanto poi
nel padre Boemo, e col Borroni conserva la celebrità
sino ai giorni nostri.




Nelle nuove congregazioni religiose invece, sentivasi
l’influenza di quella corrente che spingeva i
fiorentini dilettanti a semplificare le forme anche del

canto profano; e appunto all’epoca de’ Caccini, e
nella stessa Firenze, Filippo Neri nella Società dell’Oratorio
di sua fondazione, nel tempo medesimo
che saviamente pensava di spogliare i sermoni da
ogni pompa di parola e lasciar da parte le sottili
questioni, per educare il popolo al bel costume e all’amore
con chiari e piacevoli ragionamenti e colla
forza de’ buoni esempj, riduceva genialmente a canzone
la recita delle orazioni e delle lodi al Signore,
intuonate da garzoncelli d’ogni studio musicale sprovvisti
(1560-1590).




Ond’egli può dirsi veramente l’iniziatore degli
Oratorj, che introdotti anche a Roma in San Girolamo
de’ Fiorentini e S.ta Maria in Vallicella, colla
sanzione de’ papi Pio V, Gregorio XII, e Leone X,
fiorirono poi coll’Animuccia: mentre con più elevate
forme nella ponteficia basilica echeggiavano le
armonie, i primi tentativi delle quali aveano dati i
cappellani cantori di papa San Vitaliano.




Ma delle scuole pontificie e delle riforme dei
grandi maestri in quel centro concorsi, non possiamo
dire continuatamente; e come a guida che regolò i
clesiastici canti, abbiamo a ricorrere qua e là a seconda
de’ tempi e delle influenze.




A Bologna intanto, fin dalla Bolla di Eugenio IV
(1436) che istituiva in quella basilica Petroniana una
stabile cantoria (un secolo dopo che alla basilica Marciana
i Principi di Venezia l’avean decretata, 1318),
vediamo procedere la Cappella colle riforme che salirono
più che in ogni altra Scuola d’Italia, fino, mi
si conceda il dirlo, agli eccessi della scienza, per cui
i matematici Martini e Mattei imitarono le nordiche
complicazioni.









Iniziato il coro stabile della Cappella con soli
quattordici cantori, retribuiti da lire una a sei il
mese, secondo che erano del paese o forastieri, e
preti nella maggior parte, trovò pure quei menzionati
cantori che furono Don Bernardo da Reggio, Don
Guglielmo Francese, Giovanni Mariotti fiorentino, Tommaso
de Marinasi, e Don Roberto d’Inghilterra che
fu il primo maestro effettivo nel 1467. Ebbe quindi
rinomato in quell’ufficio lo Spataro morto nel 1540;
cui succedeva, 6.º nella serie de’ maestri di cappella
conservataci dagli Archivj di San Petronio, il di lui
allievo e coadiutore Don Michele Cimatore, che se
vien questi registrato come abile cantore ed autore
anche d’un libro di canto, del quale però non s’ha
altra memoria che da que’ giornali della Fabbrica,
lasciò d’altra parte nota sicura dell’onta sua e della
sua rimozione dalla cattedra e dal collegio per cagioni
che non si vollero pro majore honestate exsprimere[110].
Fu allora che si chiamò in patria Domenico
Maria Ferrabosco, venuto già in rinomanza a
Roma pei suoi madrigali e le sue musiche, ed era
cantore ammogliato; pel primo dei quali meriti, lasciò
presto la cappella Petroniana per un nuovo seggio
nel collegio dei cappellani cantori apostolici a
Roma, mentre pel secondo, altrettanto presto ne veniva
escluso insieme al Palestrina, vittima di quella virtù
che a Paolo pontefice parve colla moralità del tempio
incompatibile!




Un altro discepolo adunque dello Spataro prendeva
il posto del Ferrabosco in Bologna nel 1551,

Nicolò Mantovani; e alla morte di questo, nel 1558,
Gian Francesco Melioli, sotto il cui magistero si riformò
la Cappella, si migliorarono i salarj, aumentando
fino a 37 il numero dei cantori pei bisogni appunto
delle ampliate musiche corali.




E al tempo del gran movimento musicale drammatico
in Italia, troviamo accrescere lustro a quella
Cappella il maestro Stefano Bettini detto il Fornasino,
nel 1570 ivi installato, che tenne l’ufficio a vita, e
non fu alieno d’introdurre le novità della fiorentina
riforma ne’ suoi cantori.




Anche la Cappella dei Ss. Giorgio e Pietro di
Cremona troviam celebrata in quel tempo per le nuove
musiche del nob. Ruggiero Manna, delle cui bellezze
estetiche Giovanni Chiosi ha parlato, 1586.




Da Cremona uscivano i precitati monaci, Porta
che passò a reggere la Cappella di Padova, ed Angleria
autore allora d’una nuova Regola pel contrappunto.




Da Cremona, quel Claudio Monteverde, naturalizzato
poi Veneziano, ed eletto maestro della Marciana
cappella nel 1613, dove anche suo figlio Francesco,
peritissimo nel canto, esercitava la voce magnifica di
tenore, e dove anche dieci anni dopo la sua morte
avvenuta nel 1643[111], gli si fece tanto onore di voltare
ai versetti dello Stabat Mater i canti della sua
Arianna musicata 33 anni prima pei duchi di Mantova,
e ripetuta in quella antica e illustre Accademia
dei Concordi a Rovigo, detta allora dagl’inglesi scrittori
Universitas; e studiata poi anche due secoli dopo

dai contemporanei nostri che vollero ispirarsi a quelle
flebili lamentanze.




Dal cremonese, quel Pier Francesco Calletti-Bruni,
detto poi Francesco Cavalli pel suo mecenate Federico
Cavalli capitano e podestà di Crema per la
Repubblica, 1614; discepolo e poi successore del Monteverde
alla veneta Cappella; compagno di Giovanni
Rovetta che fanciullo soprano di san Marco, era divenuto
primo basso e vicemaestro, di Battista Grillo
organista, di Natale Monferrato, di Fillago Carlo detto
Mentini celebre tenore accademico da Rovigo; e maestro
a Gian Battista Volpe, detto il Rovettino perchè
al Rovetta nipote, che fu lodato compositore.




Seguace il Cavalli dell’orme tracciate dal Monteverde
pei canti teatrali, e invitato specialmente a siffatte
composizioni dalle nuove scene aperte nel suo
tempo pel melodramma, fu detto l’istitutore del teatro
italiano.




A Venezia infatti nel 1637 sistemò egli la prima
orchestra teatrale, e scrisse la Deidamia, l’Eritrea
ed altre opere.




Istituitosi anche a Milano, nel settembre 1652, il
Teatro Regio musicale, Cavalli vi diede l’Orione. A
Parigi nel 1660, quando Luigi XIV festeggiò le nozze
con l’infanta M. Teresa di Spagna, nel primo teatro
che era stato commesso da quel re all’italiano architetto
Gaspare Vigarini, e costrutto rimpetto il giardino
delle Tuilleries, diede Cavalli il suo nuovo Xerse[112].

Nel 1667, in altro nuovo teatro a Bologna rappresentò
il Muzio Scevola. Per la corte di Parma, in
occasione della nascita di Odoardo Farnese, 1669, scrisse
il Coriolano.




Ebbe ventura di possedere oltre i succitati cantori
tre vaghe interpreti delle sue opere, che si notano
siccome le prime celebrità melodrammatiche, contemporanee
e di nascita romane: Anna Benzi, Anna Valerio,
Catterina Pori. Espressamente per la prima
compose l’opera Zorilla, per la seconda La Finta
Savia; Erismena per la terza.




Richiesto poi ed imitato da tutti i migliori maestri
dell’epoca, fu legato in amicizia col famigerato
italiano Cesti, che presso la Corte d’Innsbruck la più
splendida fra le Germaniche, dirigeva le musiche alla
Cappella ed al teatro nuovamente fondato da Ferdinando
Carlo, ove il Cavalli diede l’Alessandro nel
1662: e giovò de’ suoi consigli ed esempi Francesco
Gasperini autore del Pratico al Cembalo, che fu maestro
di coro alle donzelle nel nosocomio della Pietà
in Venezia, Don Antonio Sertorio, veneziano, cantore
e vice maestro della Cappella, ed educò alla musica
l’immortal Marcello.




L’interregno fra i due grandi maestri, tenne,
Giovanni Legrenzi bergamasco, allievo della scuola
veneta e specialmente del Rovetta e d’un Carlo Pallavicino
maestro al Conservatorio degli Incurabili in
Venezia. Diresse per qualche tempo la Cappella ducale
di Ferrara, poi s’installò in quella di san Marco
presiedendo in pari tempo la scuola delle Mendicanti,
e illustrando Venezia d’una speciale accademia di canto
in cui avea trasformata la sua casa. Aveva ad allievi
nobilissimi e celebri compagni cantori: Giuseppe

Boniventi, Giovanni Varischino, Giovanni Sebenico,
Andrea Caresana, prete Nicolò Gallia, Antonio Biffi,
Domenico Gabrieli che furono poi in Venezia tutti
maestri (1660-80) — Antonio Zanettini (1676) che passò
poi alla corte ducale di Modena ove morì — Paolo Biego
(1686), prete Alvise Tavelli, Agostino e Antonio
Coletti, tutti compositori (1700); Gian Francesco Brusa
poi maestro di coro anche alle donne degli Incurabili
(1720) — Carlo Pollarolo bresciano, che solo in
Venezia diede 53 drammi al teatro, e fu poi a Vienna
maestro — Gian Domenico Partenio veneziano cantore,
maestro e qui fondatore della Congregazione di
santa Cecilia (1690) — finalmente il veneto Antonio
Lotti, che da allievo contralto, gareggiò poi colla fama
dell’istesso maestro.




Se Legrenzi infatti brillava per tanti chiari nomi
dati al canto italiano, per nuove opere, fra quali:
l’Achille, il Nino Giusto, pegli Oratorj, come: Sisara
ed altri, Lotti moltiplicava la scuola, le composizioni
e gli esecutori. Musicò 16 drammi sulle parole di Apostolo
Zeno. Ebbe a cantatrici di fama: Maria Diamante
Scarabelli, Margherita Durastanti, Francesca Vanini-Boschi,
Santa Stella, Francesca Cuzzoni, Vittoria Tesi,
Faustina Bardoni maritata al celebre maestro Hasse
che era della bella veneta comitiva. Impiegò specialmente
le voci dei distinti cantori Nicola cav. Grimaldi,
Bernardi Francesco detto Senesino, Matteo
Sassani, Giovanni Paita, Antonio Bernacchi, Giuseppe
Boschi, famoso basso, Francesco Guicciardi, Giovanni
Buzzoleni.




Nuovi incanti sorgevano, e col Biffi e l’Hasse suddetti,
nomavansi un altro Gasparini, Albinoni, Caldera
e tali divenivano in breve altri scolari del Lotti, quali:

Antonio Pollarolo figlio di Carlo[113], e Giuseppe Seratelli
(che gli furono successori alla Cappella), l’Alberti,
il Bassani; Negri e Giovanni Porta rettori dei
cori alla Pietà, e in fine Galuppi.




Resero più interessanti le accademie del Legrenzi
e del Lotti le rivalità fra la sposa di questi Santa
Stella cantatrice bolognese, che assieme a Chiara sua
sorella era al servizio della corte di Mantova, con
dote ammontante a 60,000 franchi, e la veneziana
Faustina Bardoni, innoltrata pur questa dal maestro
Hasse suo marito alle Corti straniere con elevati stipendj
e fino allora inusitati.




La Pallade Veneta del 1688: inoltre, rendendo
conto delle scelte accademie domestiche del maestro
Legrenzi, ricorda particolarmente tre Sirene sorelle
francesi che ivi convenivano per cantare in loro lingua
le composizioni di Lulli; e le descrive, una a 17 anni
soprano, altra a 13, contralto, la minore a due lustri
vera maraviglia di basso[114].




Morto il Legrenzi il 26 maggio 1690, Lotti sopravvisse
ancora quasi cinquant’anni (morì il 5 genn.
1739) e vide complicarsi la musica nell’orchestra. Le
prove istrumentali del Pollarolo, ch’era stato trattato
da ebbro, corrotto e corrompitore, vide rinnovate nei
nuovi scrittori Don Pietro Molinari, Dionigio Bigaglia
da Murano, Pescetti Giov. Battista; Aurelj, che nel

1707 scrivea la prima volta pel Teatro di Piazza a
Vicenza, Angelo Cortona e Alessandro Maccari della
Cappella Marciana, e quel Baldassare Galuppi, isolano
buranello, che più fortunato a sviscerare il tesoro
dell’orchestra poco dapprima curata, rivestì e i chiesastici
e i comici canti, criticato pei primi, e salutato
padre dell’opera buffa, sulle cui orme vennero poscia
Piccini, Anfossi, Guglielmi, Sacchini, Salieri, Gazzaniga,
Paisiello, Cimarosa.




Gian Luca Conforti di Mileto in Calabria, aggregato
al Collegio de’ cantori ponteficj nel 4 novembre
1591, arricchire volendo esso pure i cori già resi monotoni,
ma vietandolo le immobili leggi del Vaticano,
estese almeno le forme vocali dei canti religiosi, e vi
rinnovò il trillo, incognito affatto alle voci dei cantori
dei due secoli 15.º e 16.º — Egli il primo introdusse
di nuovo il trillo che era già conosciuto dagli antichi
sotto il nome di vibrissare o vibrare, come ne fanno
fede Pompeo Festo e Plinio il naturalista[115].




Più tardi, Gaspare Pacchiaroti, nella cappella di
S. Antonio di Padova, aggiunse l’abbellimento dell’appoggiatura,
e specialmente di quella ripetuta, o doppia,
che anche il Lichtenthal ritiene da lui primo introdotta
nel canto; e dettò le maniere parziali, onde adornare
o rifiorire le nude o semplici melodie o cantilene[116].




Il fondatore adunque della Scuola veneziana del
canto, nelle cui celebri illustrazioni siamo tant’oltre
proceduti, come i dilettanti iniziatori di quella fiorentina,
nell’epoca medesima di transizione, e tale anch’esso

che potentemente estese le innovazioni introdotte
dai trovatori dei canti religiosi, fu Giovanni Gabrieli
di Venezia[117], autore dell’opera intitolata: Madrigali
a sei voci o instrumenti, da cantare, ossia da suonare.




Allora peraltro, sullo scorcio del secolo 16.º, gli
istrumenti così introdotti, serbavano anche nella chiesa
quella parte modesta cui li vedemmo limitati in teatro:
servivano al canto. Nonchè usurpare il primo luogo,
altro non facevano che riprodurre la frase scritta pei
cantori, e per quanto era loro possibile cercavano imitare
le inflessioni della voce.




Ma non andò guari purtroppo che i compositori,
trovando nei timbri diversi degli istrumenti e nella
estensione delle loro scale, maggiori risorse che nella
voce umana, si diedero a scrivere nuove Messe, di cui
il minor difetto era quello di non essere cantabili. E
quando riflettasi alle stravaganze che per tal modo
si successero nei canti religiosi, si comprenderà il genio
di quel Palestrina che venne poi a restituire alla

voce umana cd alla musica religiosa la lor sublime
maestà.




La istrumentazione che usurpava il posto del canto
nelle sacre melodie, non è a dire se venisse di moda
e seducesse i compositori che musicarono il dramma
lirico; ond’è che, superate le prime temanze, nel
17.º secolo, l’orchestra moltiplicate avea le sue forze
e diversificati così gli uffici suoi, da aprire alla musica
istrumentale un’êra nuova. Cangiaronsi conseguentemente
le tonalità fino allora usate, ed affidaronsi specialmente
alle corde le parti che erano state esclusive
della voce.




L’orchestra del Monteverde e suoi seguaci, che
osava appena allontanarsi dalla voce, e che accompagnava
questa umilmente con accordi combinati e
modesti, s’emancipò a poco a poco, si separò dal
corpo melodico, grandeggiò di propria vita; fecondò
quindi pel genio di compositori famosi che non disprezzarono
la maravigliosa invenzione ed a prestigio
dell’arte la coltivarono, e per le esercitazioni di Frescobaldi,
Mercela e Viadana, di Cavalli, Carissimi,
Scarlatti, Durante; e successivamente di Majo, Jomelli,
Cimarosa, Paisiello, comparve, alla fine del 18.º secolo,
l’orchestra di Mozart.




«Ma, a fronte del genio che creò il Don Giovanni,
malgrado l’audacia di Rossini, di Weber, di
Mejerbeer, malgrado le speranze de’ novatori, le esigenze
imperiose della voce umana non permetteranno
giammai alla orchestra del dramma lirico di sortire
dai limiti del suo compito secondario d’accompagnamento.»




È in un’altra forma dell’arte che l’orchestra potrà
spiegare le infinite sue risorse — prosegue P. Scudo,

in una dissertazione sulla musica istrumentale (Parigi
1846). —




Quando alla metà del secolo 16.º si stabilì l’usanza,
come vedemmo, di scrivere tale musica che
potesse essere cantata e in pari tempo eseguita dagli
istrumenti, si conobbe ben tosto l’impossibilità di raggiungere
completamente il doppio scopo. Si cominciò
allora comporre espressamente sopra motivi di popolari
canzoni o d’arie di danza, piccoli pezzi liberi
istrumentali, che si chiamarono, in italiano, Ricercari
da suonare, in tedesco, Partien, cui poscia sostituironsi
pezzi più lunghi e complicati; e di qui l’origine
delle Sinfonie, che vengono abilmente classificate siccome
il risultato della secolarizzazione dell’arte, per
opera specialmente degli Alemanni.




E questo è il vero campo de’ canti istrumentali,
ben diverso dal linguaggio vivente, e dalla prima
espressione dell’intima vita; lingua novella, che seguendo
il movimento maraviglioso de’ tempi, mostra
le forze della fantasia, le sue grazie, vale a dipingere
le varietà della vita, e fa gustare le armonie del
mondo esteriore, oltre le quali, ove scende la voce del
canto, non penetra.




Ma per quantunque il potere del canto con le
arti raffinate de’ musicisti non abbia potuto, nè possa
mai menomare e confondersi, dalla creazione del
nuovo linguaggio, subì tuttavia modificazioni notabili
per quanto concerne alle forme, nè potè sottrarsi,
dirò così, a que’ modi che conseguissero meglio il conciliamento.




Di quì le nuove leggi: i metodi e le convenzioni — all’apprendimento
de’ quali formatisi le nuove
scuole, che secondo il genio de’ varj maestri fioriscono,

più o meno libere e indipendenti le une dalle
altre, nelle varie città di questa Italia maestra del
mondo; come due secoli innanzi, il bel genio dell’arte
pittorica qua e colà sfoggiò i portenti onde parve che
agli italiani, quasi a compenso delle sventure susseguite
alla loro grandezza, concesso fosse le maniere
divine di riprodur la natura.




Dopo il secolo XV, i nemici rejetti da questo
eliso d’ispirazione, rabbiosamente bestemmiato avranno,
esser l’Italia il paese de’ pittori, come dopo il secolo
XVII vomitarono l’acre bile riconoscendola a
scherno siccome la nazion dei cantanti!




Stolti! nè s’avvedeano che, alloraquando altri
patti erano interdetti, e colla forza brutale dividevansi
i popoli e se ne conculcavano le libertà, il genio
dell’arti, in un campo inaccessibile ai tiranni, ed
a loro dispetto, collegava gl’italiani sublimemente,
manifestando all’universo la loro unità indistruttibile,
e simboleggiando i destini avvenire.




Stolti! e non rabbrividivano a quel coro che dal
Ticino al Sebeto si levava imponente da questo deriso
popolo di cantanti; ma s’intratteneano incantati,
come i corsari antichi alle lusinghiere dolcezze delle
sirene; e soffrivano che perfino nei loro côvi e nelle
loro spelonche s’insinuassero i fatali allettamenti, ed
innanzi ai sanguinosi troni stranieri, le italiane voci
cantassero ancora le avite glorie, ne attestassero il
genio, ne proclamassero la indipendenza e il trionfo:
ed essi applaudivano; mentre d’intorno a loro ogni
altra voce era muta, un silenzio letale rimproverava
costantemente alla loro nequizia; un applauso alla
vantata lor forza non s’intendeva, se quello non fosse
di qualche rettile abbietto e a loro stessi schifoso.









Perfino que’ tapinelli fanciulli tratti specialmente
dalle campagne napolitane, che sotto la sferza d’infami
speculatori ramingavano a ripetere le italiane
canzoni fra la plebe e i capricciosi delle capitali
straniere, inconscj apostoli, parevano destinati provvidenzialmente
a tener sempre desta la idea d’una
patria italiana, dove, o la si lasciava dimentica, o la
si voleva perduta[118].




Cessar doveano i trionfi dei Dandolo, dei Pisani,
dei Morosini; mancar doveano le mercantili imprese
dei Cabotto e dei Polo; al temuto leon di Venezia
sopravvenir doveva il parossismo della febbre, onde le
ali sue ripiegavansi, e nella prostrazione e nel fremito
stringea le zanne nelle sue carni. I rostrati augelli
dall’una e dalle due teste, calaronsi timidi prima,
poi temerarj; e postisi ai nobili fianchi, coll’istinto
di loro natura cominciarono l’opera di divoramento.




Ma ecco, il cigno delle lagune aveva sciolto il
nuovo suo canto: affascinati i divoratori vanno a rilento,
e dormigliano talvolta sulla lor preda.




La scuola creata da Giovanni Gabrieli, propagavasi
con Claudio Monteverde, Giovanni Croce, Legrenzi,
Lotti, Marcello!




Coll’armonioso contrasto per cui talvolta in natura
il riso s’associa al lamento, o per temprare l’affanno
o per schernire all’insulto, il precipitoso declinar
di Venezia è accompagnato da un insolito giulivo
canto che semplice e piano si spande nelle rappresentazioni
comiche e buffe nuovamente trovate dai
veneti compositori, che si riflettono nel lepido verso

Goldoniano, che scherzano siccome auretta sovra i
fiori del sepolcro.




La scuola del Tiziano avea sorpreso il mondo
colla forza e l’arditezza; la scuola del Marcello penetra
colla melodia e la dolcezza.




All’estremità opposta della penisola, dove fin allora
spirato avea un’aura molle e snervata, destasi
un canto serio e robusto, colla freschezza d’un vento
riparatore; e dallo Scarlatti, che si può dire il fondatore
della Scuola napolitana, per una illustre succession
di maestri, quali, Feo, Durante, Porpora, Pergolese,
Jomelli, Piccini, Sacchini, Trajetta, Majo, Gizzi,
Cimarosa, Paisiello, fra una mirabile novità di melodie
sorge l’opera seria, emulo canto a quello giocoso
che brilla a Venezia; onde par che dalle due
superbe città gli amori mesti e scherzosi volino ad
abbracciarsi.




Di mezzo a loro, grave come la ispirazione dei
morti, si eleva lo stile solenne e misterioso della
grande Scuola romana di Palestrina: Pittoni, Pisari,
Casali, ne conservano le tradizioni.




Ecco l’unità artistica del canto in Italia; ecco
stabilito il primato delle sue Scuole; ecco rivelate le
sorgenti da cui l’onde melodiose scorreranno ad innaffiare
gli animi tutti dell’universo.




L’itala melodia, coi progressi delle nuove scuole
conciliata soavemente all’armoniosa accompagnatura
istrumentale, procede signora; il canto degli schiavi
doma insensibilmente la superbia straniera e la costringe
piegarsi ai suoi incanti; il canto italiano è la
potenza di Davide che ammansa il furore de’ Sauli
spietati; e per quella potenza la Nazione è ancora
signora e maestra.









E siccome la indipendenza del genio è inconcussa,
e contro a lei vanamente s’attentano i tiranni,
ebbesi a vedere, per tutto il tempo della desolata
tristezza d’Italia, quando gli oppressori voleano perfino
che una parte restasse all’altra sconosciuta — prima
ancora che la scienza coll’indipendenza del
pensiero sforzasse la imposta separazione coi fili dei
telegrafi e le reti ferroviarie — il canto italiano tutte
le parti della madre terra avea già riunite.




Gli stranieri rinnegavano la tradita nazione; ma
riconosceano la Nazion de’ Cantori!




La mistica corrente che innondava i paesi degli
stranieri, e questi immergeva così nell’obblìo dei
perfidi giuri, trovava sterili terreni, anime fredde e
ribelli più dei morti suscitati e delle pietre scosse dal
fluido canoro d’Orfeo; ma fra i vinti dalla sua possa
irresistibile, incontrò pure degl’invidi, de’ presontuosi,
che con bizzarri artificj s’arrogarono la bravura
di soperchiare il vanto dell’italiane melodie.




Nelle temerarie prove subito accasciati, mossero
allora dubbj sul vero e sul bello, e avanzarono arruffate
teorie, ridicole prove.




Ma per quel fatto che, alla verità giova tutto che
a suo prò od a suo danno si faccia, più svergognati
rimasero agl’imbelli conati. Nel primo entusiasmo sollevato
dallo sviluppo della scuola italiana del canto
come alle bellezze d’una vergine che s’infiora nell’età
sua prima, chi potea rinunziare così facilmente
all’incanto soave per abbadare alle meschine soffisticherie,
alle sgradite durezze d’una scuola, che pretendeva
eclissare il natural foco dei vulcani col tardo
calore provocato dalle masse di ghiaccio?




Vedrem più tardi, col perfezionamento della nostra

scuola salita alla maestà di matrona, l’esito dei
stranieri attentati rubelli almeno per non dirli ribaldi.
Vedremo i nuovi razionalisti della musica rinneganti
la divina ispirazione, ossia quella melodia che è cosa
tutta celeste, ripetere le antiche aberrazioni simboleggiate
in quel Mida re della Frigia, che iniziato nei
misteri di Orfeo e di Eumolpo, mentre pretendea
stoltamente di cangiar tutto in oro, ebbe egli medesimo
mutate da Apollo le orecchie in quelle d’asino,
per aver trovato il canto di Pane più bello del canto di
questo Dio, ossia per aver preferite alle celesti le
terrene armonie.




Rinnoviamo intanto, anche per l’epoca della grande
riforma melodica, le osservazioni sul carattere istintivo
e coerente del canto italiano anche nelle progressive
sue trasformazioni, ed in onta agli altrui
traviamenti. — Passiamo quindi una breve rivista dei
profeti, sacerdoti ed acoliti, di questo culto divino; — e
delle leggi nuovamente ispirate.




Melodica italiana — suo sviluppo. — Ristauratori del
Canto chiesastico. — Scuole formate di Canto
drammatico.





Ecco dunque in Italia nell’epoca della decadenza
l’arca conservatrice, il tipo naturale, la bontà non corrotta;
ecco nelle nostre scuole del passato secolo, dalla
aberrazione moderna chiamate povere e spoglie, ecco
il palladio della bell’arte.




L’Italia, vigile e fida Vestale, salvò il sacro foco:
la melodia, che è ispirazione — atto impersonale che
in noi si compie e senza di noi — soffio divino che
passa per le anime nostre negli istanti propizj ed insperati

della vita, e che resiste a tutte le seduzioni e
gl’incanti dell’umana scienza: la melodia — intuizione
del sentimento, che non può essere il frutto nè
della esperienza, nè della riflessione.




Fu detto egregiamente che — nella musica come
in tutte le arti v’ha pure una parte accessibile ai
nostri sforzi, il mestiere, i mille artificj della grammatica
che servono alla manifestazione dell’idea prima;
ma la parte sublime, l’essenza dell’arte, non si acquista
giammai se non la si possede nel fondo dell’anima.




L’antichità, col suo retto senso e con quella mitologia
che altro non era se non la spiegazione delle
grandi verità della vita, avea divinizzati i poeti cantori.
Ella avea compreso che l’ispirazione di questi
non iscaturiva dalle nozioni ordinarie; che la ragione
potea regolarne il corso, ma non creare nè evocare la
ispirazione per una deliberazione della volontà. —




I sapienti successivi che si spinsero a scrutare i
musicali misteri, non poterono sconfessare le antiche
sentenze. Per poi analizzarla come arte, l’assimilarono
anche alla Oratoria; e in questo tentativo sentiamo
Gian-Alberto Bannio, intorno alla Musica Flexanima,
spiegare che — la virtù della musica consta di modulazione
e concento; da questo si ha l’anima, da quella
soltanto la eloquenza: quindi volersi, perchè la musica
sia veramente oratoria, che il concento accoppj la concordia
di più voci colla modulazione diversa e propria
di ciascuna voce, senza però che tale accordo perturbi
il concento, e la recitazione per mancanza di
chiarezza, di grazia, di numero e di misura, tolga lo
spirito, e precipiti tutto ad un caos. —




E questo concento, quest’anima, questo spirito,
non sono che la melodia; quella che, secondo Platone (in

Convivio), anche fra più voci genera il mutuo consenso,
come la medicina in fra gli umori. Secondo
altri, quella purissima linea che non soffre confusion
di colori, dove sottili e quasi insensibili devono essere
i passaggi, l’Armogen di Plinio, la nuance dei francesi,
l’associamento cui Apelle e Protogene diedero tanta
cura[119], l’intonazione della pittura che veste il disegno, il
tono (phtongus) che variopinge il concetto nella musica.




La melodia è dunque l’anima della musica. La
armonia, la scienza del contrappunto, la tonalità, le
combinazioni ritmiche, l’istrumentazione, non sono che
accidenti variabili che ne costituiscono il corpo di cui
la si riveste secondo il gusto dei tempi e dei popoli.




Senza questo inviluppo esteriore che serve allo
spirito essenziale e talvolta l’abbella, non è questo
meno integro e perfetto; e l’idilio pastorale che echeggia
senza gli accordi della lira[120], manifesta pur tutta
la sua arcana potenza, come l’inno di guerra da cento
tube e timballi accompagnato. Spogliate le ispirazioni
melodiche de’ grandi compositori delle forme
diverse di cui son rivestite, resterà pure l’idea melodica
viva di sua propria vita «e come la Venere
che sorte dal mare brillerà dell’eterno splendore di
sua bellezza nativa.»




Quella semplicità, quel candore sono bellezza e
potenza: i complicati ornamenti e le vesti sfarzose non
possono che supplire al difetto di que’ naturali incanti:
ed ecco i popoli che dalla melodia degli astri,
dalla stella poetica, non ricevono direttamente l’influsso,
ricorrono all’arti per cui sopperire alla lor povertà.









Ecco successivamente la scuola gallica, la belga,
l’alemanna, arrabattarsi, per cogliere qualche stilla della
pioggia d’oro, al solo grembo della prediletta donna
serbata.




I figli alla terra d’ispirazione confidano la melodia
di cui sono innondati alla voce parlante, semplicemente
così come l’Eterno trasmise ad un fiato la
sua potenza creatrice. La melodia espressa così dalla
umana voce, non abbisogna, nè soffre, altro corteo che
quello dell’armonia consonante facile e rispettosa.




Vedemmo come fino dai più antichi ricordi, e
dalle origini meglio conosciute dei popoli, la lingua
del canto sia stata l’organo naturale de’ sentimenti;
l’espressione de’ quali se talvolta barbara ci appare
relativamente ai modi più civili cui fummo assuefatti,
non lo è in via assoluta per rispetto alle sue condizioni
e al suo tempo; per quella guisa che non si troverebbero
strani i suoni d’una tempesta, ammenochè
non si immaginassero fra la serenità e la calma degli
elementi. Le maniere ritenute per noi barbare e strane,
non sono che veri accenti e coloriti fedeli, caratteristici,
di passioni e di tempi.




Per lunghe età e a grande stento andarono formandosi
quelle espressioni più normali e uniformi, per
modo che quella lingua comprendere si potesse siccome
universale.




Richiamavano a tal vero, nell’epoca cui siamo
giunti con questa storia, i vergini canti nuovamente
uditi fra gl’indigeni delle Indie e dell’America. La
scoperta del nuovo mondo, relativamente al canoro
linguaggio, se veniva a riprova della sua universalità,
riconfermava altresì sulle specialità dei modi alle
varie razze rispettivi, e sulle traccie d’una più remota

coltura, dove dall’Egitto, e altrove dalla Cina
derivata.




Messico e Perù specialmente conservavano canti
che avrebbero arrestati più miti e meno avidi conquistatori;
i quali, senza il beneficio della osservazione,
tutto turbarono, e colle oscene e feroci canzoni d’una
civiltà degenerata violarono tosto i semplici canti e le
danze della ospital regia di Montezuma.




Susseguirono i preti colonizzatori, e da quel punto
all’originalità degli indiani canti non rimase che rappiattarsi
nei centri selvaggi e inesplorati.




Ai nostri giorni, meno violenta è la rivoluzione
fra gl’indigeni della Australia, che il dottor Topinard
ci descrive possessori di canti non isprovvisti di certa
vaghezza, coi quali accompagnano i balli e si ricambiano
le visite.




Parimenti il dottor Livingston esploratore dell’Africa
Orientale, ed il sig. Stanley che lo raggiunse,
ci danno contezza delle corodie che trovano fra quelle
indigene tribù nelle marcie deserte, o attorno le mense
spesso d’umane carni imbandite.




I beneficj ed i danni derivati dall’avvicinamento
dei popoli, trascinarono il mescolamento delle razze e
dei linguaggi; onde nell’età famosa delle migrazioni
cavalleresche vedemmo compiuta la comunione dei canti,
in cui, senza potersi dire che alcuno perdesse affatto
di sua originalità, pure tutti svariatamente si fusero.




Cosa ell’è naturale che da tal confusione scaturir
dovea anche l’abuso; e dopo il XIV secolo vediamo
infatti generalmente deviare il canto dal primo scopo
cui natura l’aveva ordinato; e possiamo riscontrare la
espression degli affetti trasformarsi in giuoco di spasso,
in capricciosa composizione.









Ma con tutto questo, quando l’anima sente, indipendente
e spontanea trova la sua espressione, e torna
al suo linguaggio.




Dall’abuso si passò anche alla licenza, e non si attese
più dalla voce la ripetizione degl’interni commovimenti,
s’affidò il canto agli istromenti; e con modo più
barbaro della asserita barbarie de’ primi cantori selvaggi,
ai popoli meditanti fra le nordiche malinconie piacque
istordirsi col fragore e gli strilli di canti istrumentali.




Ma egli è ben chiaro quanto impropriamente,
quel nome soave che esprime emanazione divina, eco
d’interna voce indefinita, vibrazione d’umana fibra misteriosamente
agitata e dai penetrali dell’anima quasi
sfuggita e abbandonata, sia stato traslato agli effetti
sonori d’un corpo ligneo o metallico.




Più sacrilega che impropria è la profanazione;
ed appena concedere si potrebbe alla tromba ed al
liuto, rispetto al canto, la pallida imitazione.




E, laddio mercè, a quel popolo cui sorride più
limpido il cielo, non entrò mai il disperato talento di
iscusare la sua bella lingua del canto col meschino
artificio istrumentale; ed ispirato più che mai alla
vaghezza delle sue istintive espressioni, meglio che
ogn’altra nazione si tenne lontano dalle straniere corruzioni:
alla voce dell’animo diè sempre il nome di
canto; tenne gli istrumenti soggetti al servizio ed accompagnamento
del canto; e valse sempre più ad inebbriar
l’universo colla verità del suo canto.




Ed ecco la scuola italiana, la traduzione vera della
melodica idea, l’espressione viva che nella voce umana
stabilisce l’unità di dogma, e d’ogni altra forma accidentale
si serve come di riflessi opportunamente disposti
attorno al raggio essenziale.









Le differenti maniere di tradurre il concetto melodico,
formano le scuole diverse e distinguono le
nazioni.




Dove è scarso od impuro il sacro filtro, studiansi
le riproduzioni, i distillamenti. Necessariamente dunque
gli Alemanni, per mille storte d’istrumenti, come
per le fessure di roccie, e da mille artificj d’orchestra,
ricercano l’effetto d’una espressione che nella
natura loro non è chiara e spontanea; dalle dissonanze
accattano l’armonia; dalle modulazioni sforzate,
la piana corrente; dalla eccessiva sonorità, la facile
comprensione.




Dal processo di queste due scuole tanto diverse,
ben si rivela l’indole differente dei loro cultori. La
vita intima dei due popoli è nei loro canti spiegata;
e fino dagli elementi delle paragonate scuole l’eccellenza
è palese.




Mentre i nuovi scolastici di Germania e di Francia
prostituiscono la bella lingua del canto ai capricci
rubelli di tutti gl’istrumenti d’antica e nuova invenzione,
alle esigenze crudeli di mille organi rintuzzati,
e dall’eccesso medesimo di elaboramento corrotti, e
la trascinano per rapide scale e accavallate, per dissonanze
le più aspre, per ritmi i più irritanti, e fra
un’armata d’archi, di cannoni metallici, di ruote, corni
e pelitoni, eccitano i contrasti più grotteschi, i rimbombi
più strazianti; mentre soffiano e battono e si dimenano,
e trascinano legioni d’artisti sudanti sotto alle
loro sferze, e feriscono d’acuti suoni gli uditori, li
spaventano di fughe, di scoppj, di tremuli, di martellati,
e chiamano in ajuto i suoni tutti imitanti le fiere e
gli elementi, — come demoni diseredati della grazia
divina che vogliono scalare il cielo per forza d’orgoglio

e di volontà —, il gondoliero veneziano modulando
colla sua flebile voce le frasi amorose del Gabrieli,
o il salmo interpretato dal Marcello, ti commove e ti
fa palpitare; poche voci corali del Palestrina fan risonare
il Vaticano così solennemente da far piegare i
cuori meno sensibili alla adorazione; l’arpa dello Scarlatti
preludia la canzone che arde ne’ petti, quanto
il fuoco che infiamma la superba spiaggia napolitana.




Tali sono gli effetti mirabili del placido regno
della ispirazione e del genio, in confronto agli sgomenti
della rivoluzione musicale cospirata dagli stranieri.




Che se alla bella scuola italiana facile, spontanea,
creatrice, piuttosto che scuola conviensi il nome
di conservatorio, — perocchè quella ammetta dottrinarj
e seguaci, mentre questo indica una tradizione
fedele e religiosa che non inceppa ma dirige soltanto
i slanci della ispirazione, i voli del genio —, la
scuola straniera diventa più che mai una esercitazione
macchinale e ginnastica, se i vani conati d’una
scienza astratta a cui la bell’arte si volle portata, ad
altro non si riducono che ad esercizj di un’algebra
sterile, a mnemonici sforzi, a giostre tumultuose e
combinate sperienze; se rapito il canto all’organo suo
naturale, alla viva voce, cui l’italiano religiosamente
conserva, lo affida a tutti i supplementi inanimati, che
dovrebbero esprimere quel che non sentono, e suscitare
que’ moti che i motori loro non hanno.




Più di una volta questa aberrazione dell’arte attentò
alla bella scuola del canto, e in diverse epoche
le figlie dell’italo Apollo si ribellarono alle tradizioni
paterne, e mostruose di forme e d’animo invidioso, si
fecero vanto di rinnegare il bel ceppo nativo; ma la

forza del genio trascinò loro malgrado le straniere
scuole a riconoscere gli oracoli della scuola-madre, a
ricorrere alle primitive sorgenti; per quella guisa che
la verità d’una religione presto o tardi confonde le
empie imposture; come il sole vince ogn’altra luce
artificiale: e le nuove Babele superbamente edificate,
reiteratamente crollarono al ridestarsi della voce potente
del vero canto italiano.




Entrava il 1500; e da un punto della classica
terra segnato col nome di Prenestre o Palestrina, sorgeva
un astro che sgombrar doveva le nubi agglomerate
sui cieli delle vocali melodie.




Annunziò la sconfitta agl’angeli ribelli, Giovanni
da Palestrina sulle porte del vaticano tempio, da quelle
soglie medesime che la straniera scuola con nuovo ardimento
osato aveva contaminare.




Semplice corista in fra i cantori ivi allora stranamente
imbeccati, da un Claudio Goudimel, non patì
Giovanni lo scandalo di parlare all’Eterno col corrotto
linguaggio delle passioni che risentivano la confusione
degli ultimi secoli avventurosi.




E già la musica stava per essere esclusa dalla
Chiesa cattolica appunto per le aberrazioni e gli scandali
cui s’abbandonavano i compositori: alla parola
era subentrata la figura; il canto parea sopraffatto
dalla tempesta.




Palestrina salvò il canto; liberò le voci; ritenne
al tempio le melodie.




La fama di un Testa, ivi pure maestro e che tentennava
fra il purismo e la corruzione, non lo sgomentò,
e procedè di propria forza.




Colla bravura non disgiunta dalla prudenza del
genio, per un opportuno addentellato che non lasciasse

precipitoso il passaggio dall’abbattuto al rinnovato
sistema, si mostrò anch’egli talora combinato e artificioso;
ma rese l’espressione più felice, e la ravvivò
di propria vita.




Ricondusse la musica allo scopo suo primitivo,
rendendola piena bensì di graziose immagini, ma in
soggezione sempre del sentimento.




Scrisse i Madrigali a quattro, le Messe a sei voci,
fra le quali la famosa dicata a papa Marcello, capolavoro
dell’ingegno umano.




Persuaso questo grande riformatore che non possa
darsi canto soave e religioso senza un’austera tonalità
e un’armonia consonante alla piana-melodia, modificò
secondo le sue belle teorie il Graduale e l’Antifonario
della romana cappella, e in tutte le sue composizioni
si mostrò quale lo disse il Galileo padre, suo
contemporaneo: il grande imitatore della natura.




Era allora che le arti plastiche abbandonavano i
tipi devoti trasmessi dai bisantini e dai figuristi del
medio evo, per attaccarsi direttamente allo studio della
natura, di cui essi poterono esprimere, per mezzo delle
arti, le varietà e le bellezze divine; e fu allora che
creata per la prima volta la vera musica del culto
cattolico, per mezzo di questo genio che la ruppe col
medio evo, e profittando degli studj de’ contrappuntisti,
fra quali de’ belgi, di cui era allievo, seppe pel
primo tradurre in forma sapiente la tenerezza, la serenità,
il soffio religioso del cristianesimo. Êra novella
nella storia del canto e della musica; che si può paragonare
a quella di Raffaelo se la lingua de’ suoni
avesse posseduto allora tante risorse quante ne avea
la pittura per esprimere la varietà ed il contrasto delle
umane passioni.









Egli si potè rivendicare i canti gregoriani e depurarli;
e da questi ispirato seppe accompagnarli di
un’armonia consonante, ma chiara e profonda di cui
fu creatore.




Primo maestro della cappella di san Pietro, ove
prima il capo de’ cantori non s’era dato altro titolo
che maestro de’ sacri cori, o dei fanciulli, stipendiato
a sei scudi il mese, morì nel 1594, povero, sconfortato
dallo scapestrato figlio, che trafugava perfin le
sue opere, per cavarne denaro presso ai veneziani
editori; mal corrisposto dall’avaro pontefice Paolo IV
che, coll’espulsione degli ammogliati dalla sua cappella,
intese forse liberarsi dalla gravosa famiglia del maestro
medesimo che ingratamente escludeva e abbandonava
misero ed infelice: ma una felice e splendida
eredità all’Italia, ed una figliolanza ammirata e devota
lasciò Palestrina al mondo tutto, in quella nuova Scuola
romana di cui fu capo e innovatore.




Scrisse di lui l’Abbattini, prima che Baini Giuseppe
pubblicasse le Memorie sulla sua vita (Roma
1828)[121].




Lodovico da Vittoria sostenne la nuova Scuola
del Palestrina.




Come una viva scintilla vale a suscitare fuochi
innumerevoli, e come le storie ci ripetono costantemente
colla comparsa d’un genio l’apparizione di
cent’altre illustri figure seguaci ed emule del maggior
astro; così dalla romana surse immediatamente
la napolitana Scuola, che si può dire una ramificazione
di quella. Quindi quella di Orlando Lassus alla cappella
dell’elettor di Baviera, contemporaneo del Palestrina,

che imitandolo recreat orbem (1550); e quella
di Giovanni Gabrieli a Venezia: le tre grandi fonti
del bel canto religioso.




Le geniali radunate dei trovatori toscani a quella
prima e vera scuola regolarono i loro canti, e trasportarono
le belle maniere nei nuovi saggi dei lirici
drammi che, come sopra ho detto, nel 1590 la prima
volta in Firenze tentarono.




Quivi il gentiluomo Galilei Vincenzo dilettante
cantore, dal cui bel genio dovea nascere quel Galileo
che tanta armonia dei cieli ha svelata, fece appunto i
primi tentativi per la creazione della musica drammatica,
obbligando a una sola voce, con puro accompagnamento
di viole, l’episodio del Conte Ugolino, che
egli stesso cantava nelle case de’ Bardi e degl’Ammanati
da cui trasse la donna dell’amor suo. E con maniera
drammatica trattò egli pure le Lamentazioni di
Geremia, riportando i suoi canti nuovo e subito plauso,
come racconta il Doni nel suo Trattato della musica
sacra[122].




Nè i modi più vaghi e brillanti d’un’altra Scuola
che contemporaneamente s’era già sviluppata in Venezia
coi Gabrieli, contrastavano il merito e l’ammirazione
ai gravi canti corali e drammatici sovraccennati;
che anzi come dall’attrito la luce, così dalle varie
esperienze ne nacquero le variate forme e le modificazioni
ingegnose di cui s’arricchì la universale scuola
d’Italia.




Perocchè è prima massima in un’arte geniale che,
quanto meno ella sente di positivo, tanto meglio si
presta alla trasformazione[123].









Il Galileo peraltro ebbe in sulle prime a difendere
il suo drammatico canto[124] contro Gioseffo Zarlino
di Chioggia che appuntava forse i nuovi metodi
dei fiorentini; mentr’egli nelle sue opere seguiva i
modi della veneta scuola cui apparteneva, e nella medesima
Firenze e fra le novità de que’ drammatici-lirici
suscitava la gara alle sue diverse composizioni[125];
ma e l’uno e l’altro meritarono che, col giudizio
del grande intelligente e versato in quell’arte Apostolo
Zeno, anche la posterità di loro parlando li chiamasse
i due grandi maestri.




Il Zarlino, che s’acquistò soprannome di famoso
Restauratore della musica in tutta Italia[126], come
prima Guido Aretino erane stato proclamato il Padre,
fu veramente meglio che immaginoso compositore,
trattatista profondo; e come tale avremo a suo tempo
a intrattenerci nuovamente di lui fra gli speculatori
e metodisti.




Nonpertanto, siccome la Società dilettante del
Bardi e del Galileo criticò aspramente le nuove forme
ricercate e severe di quel matematico, e diede la
palma delle gradite invenzioni al confratello fiorentino
Girolamo Mei; e siccome la fama del cantore Clodiense
non superò di molto il suo tempo, mentre qual
trattatista vive immortale; io segno di lui anche fra
i trovatori un dovuto ricordo.




Zarlino dunque sortiva i natali in quel lido che
attesta le famose isole Elettridi, nell’anno 1517. Colle

scienze teologiche coltivò le matematiche e la musica,
ed avido di vasto campo al suo ingegno e della conversazione
degli eruditi, trasferì il suo soggiorno nella
regina dell’Adriatico nel 1541, ove non tardò brillare
per le sue cognizioni e destare ammirazione per
le opere insigni di cui arricchì la letteratura e le arti.
Si strinse quale discepolo e amico al fiammingo
Adriano Villaert, che era maestro alla cappella di S.
Marco, ed al cantore e organista famoso Gerolamo
Parabosco, seguace di quel prete Giorgio pur di Venezia
primo inventore del chiesastico istrumento, per
convalidare viemmeglio i suoi studj colla sperienza;
chè già egli avea manifestata una grande dottrina ed
avea dati tanti di que’ precetti musicali che in parte
andarono perduti e in parte si conservano come tesori.
Senonchè compose allora anche musica e trovò
nuovi canti.




Nelle straordinarie feste della Repubblica del
1571, per la vittoria di Lepanto, emersero le composizioni
del Zarlino, fra le fatte musiche e i concerti
inauditi, ricordati dal Sansovino[127], e dal Bayle[128].




In altre feste date nell’occasione sopra citata
che Enrico III re di Francia, reduce dalla Polonia,
visitava Venezia, fu cantato un dramma che il Zarlino
dava fra i primi alle scene d’Italia.




Dalla cappella di S. Marco, dov’egli fin dal 1563
era divenuto maestro, le nuove sue messe, salmodie
e motetti passavano a deliziare le chiese delle vicine
e lontane provincie.




Un saggio di modulazioni a sei voci, ed una

messa a quattro, furono ammirati specialmente, ed
elogiati dal Salines, dal Bettinelli e dal Martini.




Colle sue ricerche e co’ suoi trovati, se per la
musica egli fu detto restauratore, ai riguardi del
canto io posso chiamarlo il precursore della scuola
veneta.




I cantori che vissero con lui fino alla fine di quel
secolo in cui egli visse[129] poterono fondarsi sopra
una serie di ottimi studj e di osservazioni feconde
da riconoscervi in gran parte la loro celebrità.




Avendo fatto sopra osservare, che nelle scuole
riformatrici del secolo XVI, la veneziana, più pel
fatto che per la fama si può dir precedesse quella
fiorentina, o almeno, per rincontro de’ genj, di pari
passo procedessero entrambi, abbiamo annoverati
molti trovatori e novatori di canti, e le vaste raccolte
delle nuove composizioni di cui s’arricchiva Venezia.
Ma non si potrebbe immaginare quanti fossero i trovati
e i ricercatori del seguito secolo, quante le prove
ritentate specialmente nella città ispiratrice, e dirò
quasi, quante fossero le fatiche e gli agitamenti di
gestazione del nuovissimo canto, se non accennassi
alcuni altri contemporanei al primo gran movimento
veneto-fiorentino, che andar non possono dimenticati;
e quindi, almeno i più noti seccentisti, che dopo i
sommi di cui a parte discorreremo, soltanto a Venezia
composero.




 
  	Antegnati Costanzo, 	autor di madr. a 4 voci, 	Ven. 	1571.
 

 
  	Agostini Lodovico, 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1572.
 

 
  	Anerio Felice, 	autor di madr. a 5 voci, 	» 	1586.
 

 
  	
 

 
  	Asola Giov. Matteo, 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1593.
 

 
  	Baccusi Ippolito, 	autor di madr. a 6 voci, 	» 	1579.
 

 
  	Balbi Lodovico, 	autor di madr. a 5 voci, 	» 	1589.
 

 
  	Bianco Pietro Ant., 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1582.
 

 
  	Cipriano Annibale, 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1575.
 

 
  	Donato Baldassare, 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1568.
 

 
  	Dorati Nicolò, 	autor di madr. a 6 voci, 	» 	1579.
 

 
  	Dall’Arpa Giovanni, 	autor di canz. nap. a 6 voci, 	» 	1570.
 

 
  	Ferretti Giovanni, 	autor di canz. nap. a 6 voci, 	  	1581.
 

 
  	Fiesco Giulio, 	autor di madr. a 5 voci, 	» 	1554.
 

 
  	Gardano Angelo, 	autor di madr. a 5 voci, 	  	1579.
 

 
  	Giovanelli Ruggiero, 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1598.
 

 
  	Dalla Gostena Gio. Batt. 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1582.
 

 
  	Ingegneri Marco Ant., 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1578.
 

 
  	Manara Francesco, 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1555.
 

 
  	Masotti Giulio, 	autor di madr. a 5 voci, 	» 	1583.
 

 
  	Mazzone Marco Ant., 	autor di canz. nap. a 4 voci, 	  	1570-91.
 

 
  	Merulo Claudio, 	autor di canz. nap. a 4 voci, 	  	1579.
 

 
  	Molino Antonio, 	autor di canz. nap. a 4 voci, 	  	1563.
 

 
  	Di Monte Filippo[130] 	autor di canz., 8 lib. a 6 voci, 	  	1569-82.
 

 
  	Marenzio Lucca, 	autore di canz. nap. in sorte, a 6 voci, 	» 	1585.
 

 
  	Nasco Giovanni, 	autore di canzoni in sorte 	» 	1557.
 

 
  	Petrino Giacomo, 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1583.
 

 
  	De-Ponte Giac.,[131] 	autor di madr. a 4 voci, 	  	1567.
 

 
  	Pordenon Marco Ant. 	autor di madr. a 4 voci, 	» 	1580.
 

 
  	Primavera Gio. Leonardo, 	di canz. napol., 	» 	1570.
 

 
  	Renaldi Giulio, 	di canz. nap. e madr. a 5 voci, 	» 	1576.
 

 
  	Romano Aless. 	di canz. nap. e madr. a 5 voci, 	» 	1565.
 

 
  	De Rorè Cipriano 	di canz. nap. e madr. a 5 voci, 	» 	1576.
 

 
  	
 

 
  	Rosso Gio. Maria 	canz. nap. e madr. a 4 voci, 	» 	1567.
 

 
  	Ruffo Vincenzo 	canz. nap. e madr. a 4 voci, 	» 	1560.
 

 
  	Sabino Ippolito 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1579-86.
 

 
  	Spontoni Lodovico 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1587.
 

 
  	Stabile Annibale 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1586.
 

 
  	Stivori Francesco 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1570
 

 
  	Striggio Aless.[132] 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1569.
 

 
  	Tigrini Orazio 	canz. nap. e madr. a 4 voci 	» 	1573.
 

 
  	Da Udine Girolamo 	canz. nap. e madr. a 5 e 6 voci 	» 	1574.
 

 
  	Vecchi Orazio 	canz. nap. e madr. a 4 voci 	» 	1581.
 

 
  	Zappasorgo Giov. 	canz. nap. e madr. a 3 voci 	» 	1578.
 

 
  	Zuccarini Gio. Batt. 	canz. nap. e 12 sonetti a 3 voci 	» 	1586.
 

 
  	Zacchino Giulio 	di canz. e madr. in sorte 	» 	1573.
 

 
  	Gabrieli Andrea 	di canz. e madr. in sorte 	  	1580-1607.
 





Da quest’ultimo, veneziano, che spinse il concerto
de’ canti fino a 16 parti, e dal nipote suo Giovanni
più rinomato, si può dir s’apra l’epoca de’ veneti
compositori del 1600; quindi l’Asola suddetto varia
la sua maniera verso questa epoca, e nel 1624 porse
madrigali nuovissimi.




Procedono in questo secolo:




 
  	Botturini Mattia, 	autor di cantate in sorte, 	Venezia 	1600.
 

 
  	Rossi Salomone, 	autor di madrig. a 6 voci, 	Venezia 	1610.
 

 
  	Freddi Amadeo 	autor di madrig. a 5 voci 	» 	1614.
 

 
  	Rubini Nicolò 	autor di madrig. a 5 voci 	» 	1615.
 

 
  	Musso Giulio, 	autor di concerti in sorte 	» 	1619.
 

 
  	Zacconi Luigi, 	autor di cantici sacri, 	» 	1620.
 

 
  	Monteverde Claudio, 	autor di concerti guerrieri e amorosi, 	» 	1622-28.
 

 
  	
 

 
  	Miniscalchi Guglielmo, 	autor di arie, 	» 	1625.
 

 
  	Tarditi Orazio, 	autor di madrig. a più voci, 	» 	1633.
 

 
  	Pozzi Luigi[133], 	autor di concerti in sorte, 	» 	1654.
 

 
  	Grossi Carlo, 	autor di cantate la Cetra d’Apollo e la Romilda 	» 	1673.
 

 
  	Vitali Giovanni Batt., 	autor di capricci per camera 	» 	1683.
 

 
  	Vinaccesi Benedetto, 	autor di canti per camera 	» 	1692.
 





Concorrevano quindi a Venezia trovatori di canti
da ogni parte d’Italia, fra quali all’entrare di quest’epoca
notansi l’Ancino di Roma; poi il Peri da Firenze,
e Sigismondo d’India da Milano, autori di nuove Musiche,
ambi a Venezia nel 1609; il Leardini da Lombardia;
lo Scarlatti giovane da Napoli[134]; anche il Vedelot
e Gerò di Francia che composero quivi italianamente
nel 1629.




I patrizj, mecenati sempre a Venezia, aprivano
le loro sale ai musicali ritrovi, non meno che i signori
fiorentini, e nelle villeggiature che aveano allora
in Murano non ultime delizie erano i canti.




Trifon Gabriele, Andrea Navagero, Giovanni
Priuli, accoglievano poeti, filosofi, musicisti. Anche Domenico
Venier, uno de’ men cattivi rimatori di quell’età,
teneva aperta la sua casa a lieto convegno; ed
ivi con una Francesca Bellamano vi cantava note di
amore la bella ed infelice Gaspara Stampa.




In casa Zantani cantavano il suddetto Parabosco
di S. Marco e Francesco Bonardo da Perisone.









La Villa dei Contarini, a Piazzóla, poteva dirsi un
vero conservatorio, a cura e spese di quella nobile famiglia
veneta in bella fama sostenuto. Ivi due teatri,
una raccolta de’ più rari istrumenti musicali[135], le
composizioni migliori degli antichi e contemporanei, le
esecuzioni più variate ed eleganti dell’epoca. Narrò il
dott. Piccioli nell’Orologio di Piacere, ossia raccolta
delle feste date dal Procuratore Marco Contarini, a
Piazzóla, per la visita del duca Ernesto di Brünsvick,
vescovo di Osnabrück (1630), che vi cantarono perfin
trecento donzelle; e v’erano famigliari Scarlatti e
Stradella.




Maria di Jacopo Robusti, detto il Tintoretto, oltrechè
nella pittura del padre, educata nell’arte musicale
da Giulio Zacchino, quando le ombre della sera
le faceano deporre il pennello valente, lasciava sentire
l’argentea voce dalle finestrate del gotico suo palagio;
e gli allievi della scuola paterna coi neri abiti di velluto
schietto e succinto, s’intrattenevano ancora sul
campo dei Due Mori alla Madonna dell’Orto, sotto ai
veroni del loro Santuario, dove la genial pittrice in
onesta ragunanza cantava, accompagnata dal frate
Zacchino cantore e sonator di San Giorgio. Quanta
poesia!..









Coalizione e diramazione delle Scuole d’Italia. — Splendore
della Veneta. — Scuola Francese. — Apostolato
Italiano all’Estero.





La scuola Veneta del canto adunque, sorse coi Gabrieli
nel tempo stesso che negl’altri grandi centri d’Italia
tanti bei genj riformavano i canti: Andrea, nato in
Canaregio nel 1520, e Giovanni nipote, verso il 1550;
ambidue organisti della Serenissima Repubblica, compositori
di concerti, oratorj, e madrigali. Ma il vero
fondatore di questa Scuola e quivi primo maestro di
bel canto, è Giovanni; che, coi suoi ricercari, nuovi di
forma, e sempre esprimenti ed eleganti, segnò una notabile
diversità dalla scuola romana tanto celebre allora;
la ruppe colle convenzioni della precedente turba di
madrigalisti; e togliendosi dalle cantilene troppo austere
e monotone, che quali motetti a quattro voci
scritti aveva a quel tempo in Venezia anche il Zacchino,
nelle istesse composizioni destinate a decoro del
tempio e ne’ mottetti rivolti alla manifestazione della
fede, infuse quella certa vaghezza che traeva dall’aria
libera delle romantiche sue lagune.




Lo si disse talvolta scorretto, perocchè il genio
non si sommetta sempre egualmente alle regole imposte,
manifestando la sua natura ai limiti avversa;
ma gli stranieri più giusti allora dei medesimi compaesani,
e ancora non arditi tanto da censurare l’italo
canto, lo difesero; i principi alemanni s’onorarono
onorando il grande maestro.




Giorgio Grüber che gli professava speciale amicizia,
e che fu depositario d’alcuni frammenti delle sue
composizioni, li riunì religiosamente, e con altri di

celebre allievo li pubblicò a Norimberga nel 1615,
sotto il titolo: Reliquiae sacrorum concentum Joa. Gabrielis
et Joa. Hassleri utriusque prestantissimi musici,
et aliquot aliorum praecellentium aetatis nostrae
artificum motettae.




L’Italia ben presto s’avvide de’ frutti copiosi delle
Gabrieliane sementi in quella scuola di cui Zarlino,
Monteverde, Croce, Carissimi, offersero modificazioni
sempre più belle, infino agli Estri sublimi dell’insuperato
Marcello.




Che se la Scuola romana tenne per molto tempo
soggetta alle sue maniere quella diffusa in Napoli, come
ho detto, quasi a ramificazione della prima, la Veneta
scuola che meglio arieggiava alla drammatica inclinazione
de’ lirici fiorentini, non frappose lungo intervallo
ad allearvisi; e fin da quegl’ultimi anni del secolo
XVI troviamo alcuni di que’ musicisti da noi accennati,
giocondamente radunati in Firenze e intesi
alle geniali loro riforme, li troviam dico, associati ai
Veneziani per la propagazione delle nuove idee e
l’insegnamento del canto all’espressioni drammatiche
riconsacrato.




Dei fiorentini, Jacopo Peri che avea appreso a
cantare da un Cristoforo Malvezzi di Lucca, si fà, verso
l’anno 1600, maestro di cappella al servigio del Duca
di Ferrara, e quindi alla corte di Firenze, innanzi alla
quale, e precisamente per gli sponsali di Enrico IV di
Francia con Maria dei Medici, fu rappresentata la prima
opera, L’Euridice sua, composta in unione agli
amici suoi Caccini e Rinuccini, sotto i quali nomi è
anche trascritta[136].









Claudio Monteverde, de’ veneziani, ed il Viadana,
nell’epoca stessa, con rapidi progressi perfezionano il
nuovo metodo introdotto dal Croce, e convengono tutti
allo sviluppo delle azioni musicate e nel serio e nel
buffo coll’uso dei recitativi: ridestano così un sentimento
appassionato; arricchiscono il canto d’inusitate
espressioni. Quindi, come vedemmo, Giulio Caccini ed
Emilio Cavaliere, a Firenze, concorsi alla creazione,
troveremo ben tosto Gian Giacomo Carissimi da Venezia,
e Alessandro Scarlatti di Napoli, a contribuire
sulle orme di quelli alla formazione ed al perfezionamento
del dramma musicale.




Già nel 1649 in una nuova opera fatta a Venezia
da Cavalli intitolata Giasone, trovansi le prime
arie corrispondenti nel senso e nello spirito del dialogo.




Non più inceppati e imitatori, ma liberi nelle lor
fantasie, dalle declamate note e dalle graziose modulazioni,
cominciano que’ compositori a far oscillare
dalle voci dei loro cantori quelle espressioni che valgono
la potenza degl’atti e l’arcano del sentimento.




Non resistono gl’italiani a tal commozione, e
nelle istesse maestose vôlte del Vaticano, la passione
che s’era tenuta rintuzzata ed occulta, si sprigiona e
si manifesta nel canto.




Nè ormai v’ha più rischio che le confusioni di
strano linguaggio e l’aberrazione de’ sregolati pensamenti,
inducano la esclusione dal tempio cattolico, per
quella guisa che da quel d’Israele furon cacciati i
profanatori: che nella scuola rigenerata dal Palestrina
e da questi lasciata a Bernardino Nannini, succedea
il dotto Vincenzo Ugolini (1593), prima ancor della
morte del primo maestro; e fra gli allievi dell’Ugolini,
sorgeva un Gregorio Allegri, della casa de’ Corregi,

nato a Roma nel 1580, il celebre autore del
Miserere; fondatore insieme al Boccherini della musica
istrumentale da Camera; e un Aguzzani pure alla romana
cappella maestro, che concertava nuovi salmi
sullo stile medesimo.




Fiacchi diventavano ormai i madrigalisti romani,
capo dei quali era stato Verardo Marcellino al principio
del secolo[137], che finiva con Boschetti Jeronimo,
1594, ed Ancino Giovenale, 1599.




E nella medesima antica e rigorosa chiesa Ambrosiana,
nella illustre Cappella milanese, dove Carlo Borromeo
ammise i fanciulli allettandoli col canto a riunirsi alla
scuola delle religiose dottrine, un famoso Gabuzio accomodava
modernamente molte modulazioni delle ambrosiane
salmodie; ed il suo successore Vincenzo Pellegrino,
non solo i nuovi canti di Giulio Cesare Gabuzio,
ma d’altri prestantissimi cantori che quella cappella
in ogni tempo accolse e protesse, in nuovo ordine
raccolse e con miglior metodo ridusse. Laonde
i prefetti di quella metropolitana impresero nel 1619
una prima e splendida edizione di tali canti accomodati,
divisi in quattro parti secondo le varie stagioni,
dedicandola poi al cardinale Federico di quella chiesa
noto arcivescovo zelantissimo. Della cui cura anche
pei rituali canti, e della natura dei canti medesimi, e
sulla riputazione della milanese cappella, spande in
brevi parole ampia luce la lettera con la quale il rettore
e i deputati della vener. Fabbrica, nel 20 decembre
1675, dal Campo Santo di Milano, quella collezione
impresa da Giorgio Rolla, all’illustre antistite
ed al pubblico completamente porgevano.









«Godeva lo Sposo divino vedere la di lui Sposa
fra mezzo a musici chori, anzi parendogli ella stessa
un’armonia animata, invitandola a piamente e soavemente
cantare, le replicava quelle voci: Sonet vox tua in
auribus meis; vox enim tua dulcis (Cantic. c. 2). Corre
il vegesimo secondo anno, che V. E. è sposata alla
Chiesa milanese; stimo perciò le aggradirà sentire in
armonioso concerto le lodi della sua Sposa, la di cui
voce non soletica l’orecchio, se non per isvegliare
l’animo alla divozione. Quindi è, che quel gran vescovo,
e dottore di S. Chiesa Agostino confessa, che
nello stesso Tempio maggiore della Chiesa milanese,
udendo le voci allegre e sonore di chi lodava il sommo
Creatore, sentivasi talmente intenerire gli affetti,
che gli cadevano da gli occhi abbondanti le lagrime,
onde esso medesimo persuadeva tal consuetudine di
porgere ossequioso tributo di lode a Dio: ut per oblectamenta
aurium infirmior animus in affectum pietatis
assurgat (Confes. lib. 10, cap. 33). V. E. ha poi
aggiustato questo musico concerto con tale temperamento
e moderazione, che è cosa singolare della Chiesa
milanese il sentire una musica grave, e non molle,
che vale bensì ad eccitare la pietà, e non a lusingare
i sensi. Fra questi suoni e canti non mancherà questa
Chiesa di pregare Iddio, che le conservi longamente
il suo Arcivescovo, al quale bacciando la sagra
porpora facciamo humiliss. riverenza[138].»









Tornando a Roma, nella scuola ivi ormai tanto
fiorente, vôlto non ancora un secolo dal Palestrina,
un altro genio s’insedia; ed è il Carissimi, che nel
1649, introduce anche nella cappella ponteficia e nel
collegio tedesco di Roma, il nuovo canto e lo regola
e lo perfeziona.




Benchè nato in Venezia nel 1582, tempo delle
grandi novazioni musicali, non si può dir giustamente
che di queste egli sia stato l’esagerato fautore o l’imitatore
servile, come avviene di vedere sovente a seconda
degli andazzi o a seguito de’ grandi rimurchiatori.
Egli sentì, è vero, la inclinazione della sua
epoca, ma fu genio libero e indipendente, e le sue
maniere spontanee e tutte sue; per cui si può dir
che appartenga anche il Carissimi ai genj creatori.









Infatti mostrò anch’egli come la bell’arte, più che
allo studio, all’innato sentire debba i suoi trionfi. Egli
non s’angustiò fra i tirocinj de’ metodi e de’ sistemi;
la sua gioventù non allibì fra i calcoli e le ricerche,
fra gli stenti di tutto trarre dalle altrui dottrine; Carissimi
si fè da sè; per la sua fantasia fu maestro,
più che per lo studio.




Col suo naturale buon senso perfezionò il nuovo
modo recitativo che era stato inventato da Peri e da
Monteverde; alla parte del basso diede un andamento

più regolare e un certo ritmo; fu il primo che compose
Cantate in vece dei soliti madrigali, e vi spiegò
un’insolita grazia e verità d’espressione, facendole sostenere
da semplice e purissima armonia.




Fra questi veri Canti Carissimi, porta il vanto il
Giudizio di Salomone; ma in tutte le sue cantate uno
stile soave vi fluisce, vi brillano motetti mirabili, domina
una semplicità che è il carattere eterno del
bello.




Un altro valente di quel tempo lodando il maestro
Carissimi, sclamava: quanto è difficile giungere a
tanta facilità!




Il Lulli imitandolo, portò la musica italiana e le maniere
del gran maestro in Francia, attorno quel tempo.




Fino allora i pochi e deboli compositori francesi
perdeansi nell’antico stile, e fuori del paese loro passavano
ignorati.




Il padre Merçenne, ricercatore di quel tempo,
dichiarando le difficoltà che gli si opponevano, che
Ercole non avrebbe potuto superare, e dimostrando
consistere la principale nella mancanza d’ogni criterio
per prescrivere leggi certe e norme sicure per
compor buoni canti fuori del genio, confessa che di
tutti i musicisti che allora componevano o cantavano,
uno solo riscontrava fra i Galli che sapesse adornare
il soggetto propostosi con belli e graditi canti — unus
Guedronius, uti nunc illius gener soli in Gallia cantus
pulcherrimos fecisse, censentur[139].




Merçenne medesimo con tutta l’arte sua, e De
Coussu altro compositore del suo tempo, non sapeano

che copiare cattivi tipi e imperfetti. Altro erudito musicista
rettore della reale Cappella di Parigi nel 1600,
Eustachio De Caurroy, cantava e scriveva more veteri
Guidonico.




Lulli italiano, fu il primo che belle forme di canto
in Francia introdusse. Aveva il genio coll’arte. Scrivendo
la Psiche, egli inventò di trasportare nell’opera
la fuga usata da prima soltanto ne’ canti chiesastici;
ridusse il recitativo secco, o dialogo galante e buffo
del Peri e del Carissimi, a recitativo cantabile, ovvero
articolazione modulata, dandone i primi saggi nella
sua Armida.




A Parigi la Scuola di Lalande non era allora
scarsa di meriti nè scevra di plausi, perchè andava
appunto informandosi de’ nuovi modi italiani; ma
quivi era precisamente il caso dello stento degli imitatori,
e lentissimo e forzato ne era il procedere; come
a nave cui il vento è negato, mancava oltr’alpi la
ispirazione.




Si ricorse a maestri italiani, e questi vi fecero
buone prove; ma i frutti proporzionati sempre ai terreni
ed al sole.




L’impulso fertilizzava meglio nel campo istrumentale
della Scuola francese, che non fosse in quello
cantabile; ed il Campra, successore al Lulli, dovea
secondare le disposizioni degli allievi di questi, e di
Rameau specialmente a quella parte della musica tanto
inclinato.




Questo fu testimoniato dagli scrittori francesi medesimi
e dal Rameau istesso.




Un grande spirito contemporaneo ai due musicisti,
ambi li descrisse dicendo che, Lulli parla al
cuore, Rameau all’orecchio.









E quest’ultimo, già scolaro dell’organista Marchand,
e non mutato dagli esempj degli italiani, per
cui aveva anche viaggiato nel paese del sentimento,
raffermava colla sua curiosa espressione «datemi la
Gazzetta d’Olanda ed io la metterò in musica.»




Anche il celebre Ab. Perrin, compositore che insieme
all’organista Cambert fu il primo ad imitare
le melodrammatiche invenzioni italiane, dopo quasi un
secolo, ingegnandosi appunto nel 1671 a formare
quella specie di dramma musicale che fu la Pomona,
ed altre tre composizioni che possono dirsi in vero
le prime francesi che all’opera assomigliano, anche
il Perrin allora tanto vantato e meglio stipendiato,
ottenuto che n’ebbe il privilegio dal re (1669), ossequiosamente
lo cesse a Gian Battista Lulli (1672)
«che in Francia avea perfezionata l’Opera, il più
grande sforzo e il capo-lavoro della musica — che
possedeva l’arte mirabile con una varietà maravigliosa,
melodie ed armonie incantevoli — i cui canti
sono sì naturali e insinuanti, che si ritengono in
mente per poco che s’abbia di gusto e di disposizione.»




La Fontaine l’apprezzò anche se offeso; e se
Molière l’invitò talvolta a far ridere, era perchè
«sopra una specie di barella grossolanamente composta
di vari rami d’alloro, portata da dodici satiri,
gli compariva un picciol uomo, di brutta ciera, con
occhietti orlati in rosso, e un esteriore assai negletto;
giocondo, bizzarro, inquieto; che spezzava i violini
sulle spalle a chi anche di lontano stuonasse in fra
l’orchestra che lo circondava, per poi compensarlo
del prezzo dell’istrumento ed abbracciarlo se confessato
avesse o emendato l’errore; e che infine si rompeva

le gambe battendo il tempo colla sua propria
canna, per le quali battiture se ne moriva.»




Questo curioso tipo, gli stranieri storici lo vantarono
musicista francese! nato a Firenze nel 1633,
al servizio di M.lle di Montpensier, amico di Luigi
XIV, marito alla figlia di Lambert buon musico, e
morto a Parigi nel 1687, lasciando molte e grandi
opere, e molti figli che camminarono di lontano sulle
sue tracce.




Con tanta semplicità e buonafede, anche quel
bell’umore di J. J. Rousseau, che di mala fede accusa
il Bontempi per aver chiamato Perugino il De Muri
in luogo di Parigino, dopo di aver detto che quasi
tutte le introduzioni delle opere francesi sono formate
su quelle di Lulli, parlando appunto des Ouvertures,
aggiunge, che queste servirono di modello a
tutta l’Europa, e che l’Italia ricorreva alla Francia
per tali introduzioni. « — Anzi vidi, egli scrisse,
molte vecchie opere italiane portanti in fronte un’Ouverture
di Lulli: del che, in oggi che tutto s’è cambiato,
non convengono gl’italiani; ma il fatto non
cessa d’essere certissimo — che si servirono del genio
di questo grande francese!»




Il fiorentino esaltato da Luigi XIV, e dalla nazione
francese adottato e glorificato come rara conquista,
poco o nulla aggiunse per altro al canto che
esisteva al suo tempo, alle maniere cioè e al fraseggiar
di Carissimi, alle arie del Cavalli; onde fu detto
che il suo genio era quello della lingua galante del
secolo, alla cui bella declamazione concorse rivestendola
delle note tolte al sentimentalismo italiano; proponendo
qualche bel portamento e permettendo frequenti
trilli alle voci da lui scelte in Linguadocca,

e all’agile gola della Rochois speciale interprete della
sua Armida.




Nè si scostarono granfatto dalle maniere dell’ammirato
Lulli i suoi successori, fra quali il Campra e
il Rameau.




Andrea Campra, benchè d’origine italiana, era
nato ad Aix, nel 1660; maestro alla cappella de’ Gesuiti
e di Notre-Dame di Parigi; sortì nel 1697 col
suo logico ed acclamato recitativo L’Europa Galante,
e di tal genere compose diverse altre operette, e musicò
forse il primo le Feste ed il Carnoval di Venezia.




Anche il suo coetaneo Enrico Desmarets parigino,
dapprima cantore alla corte, poscia vagante in
Ispagna, sparse buoni mottetti, e scrisse l’Ifigenia
poi ritoccata da Campra.




Primo poi che, intorno a quel tempo, ebbe l’arte
di solleticare il gusto d’ambo le nazioni italiana e
francese, e di riunire i loro suffragi, quasi sempre opposti
in materia di musica (scrisse un altro letterato
francese), fu il grande musicista italiano Corelli.




Era il tempo infatti del rinascimento della musica,
e degli attriti inseparabili dalla gran novazione.




Claudio Goudimel, mediocre musicista della Franca-Contea,
era stato ucciso a Lione nel 1572, da alcuni
cattolici, che per le solite superstizioni facevansi merito
di spandere sangue, i quali gli fecero crimine
l’aver musicato i Salmi di Marot e di Beze.




Orlando Lassus di Berg, che scrisse pure Liber
Missarum, e in pari tempo Patrocinium Musarum,
Theatrum musicum, motetarum et madrigalium etc.,
era stato considerato alle corti di Francia, d’Inghilterra
e di Baviera, meglio che Orfeo ed Anfione, il
consolatore del nojato mondo — Hic ille Orlandus,

Lassum qui recreat orbem. — E colmo d’anni e d’onori
era morto in Monaco nel 1594.




I Paesi-Bassi, secondo Du Bos, per alcuni mediocri
musicisti, si disputavano il merito delle più belle
composizioni.




Convenne Rousseau, che nel tempo in cui l’Italia
era imbarbarita, ed anche dopo il rinascimento delle
altre arti, le quali tutte l’Europa a lei deve, la musica
più tardiva, non avea potuto prendervi facilmente
quella purezza di gusto che dappoi si vide brillare. E
a dimostrazione la più convincente, rimarca il fatto
che per lungo tempo vi fu una medesima musica in
Francia e in Italia e che i musicisti delle due contrade
comunicavano famigliarmente fra loro, non senza
però che si potesse riconoscere nella francese i germi
di quella gelosia che è inseparabile dalla inferiorità.




Aggiunge siccome prova, che il medesimo Lulli,
allarmato dall’arrivo in Francia del Corelli, il quale
non possedeva soltanto l’abilità delle cadenze, ma la
nuova e vera melodia, s’affrettò di farnelo allontanare;
il che gli riuscì tanto più facilmente, in quanto
che Corelli era più grande, e per conseguenza men
cortigiano.




Notasi pure nella Lettera sulla Musica francese,
del prelato osservatore filosofo, che «l’Ab. Du Bos
ebbe molto a tormentarsi per far l’onore ai Paesi-Bassi
del rinnovellamento della musica; e che ciò potrebbe
anche ammettersi se si dasse il nome di musica a
un continuo ripieno d’accordi: ma se l’armonia non
è che la base comune, e la melodia sola costituisce il
carattere, non solamente la musica moderna è nata
in Italia, ma avvi qualche ragione di ritenere che in
tutte le lingue viventi, la musica italiana è la sola che

possa esistere realmente. Al tempo d’Orlando e di
Goudimel, si facea dell’armonia e de’ suoni; Lulli vi
aggiunse qualche cadenza; Corelli, Buononcini, Vinci,
e Pergolese, sono i primi che abbiano fatto vera
musica.»




E Corelli, che fregiava il bel genio con tale amabilità
di carattere e sì rara modestia, che parea dimenticasse
interamente i suoi meriti, nel paese stesso
in cui si vedea tanto stimato, non ebbe la smania di
dirsi francese, come tanti italiani all’estero per meglio
conciliarsi le simpatie, e come il bisbetico suo rival
fiorentino soffriva che lo togliessero all’onor della patria,
e che altri dell’italiano suo nome facessero Lully,
quasi a fama più risonante.




Egli stimò Lulli, e non intese lo stile francese,
nè le straniere adulazioni[140]. Morì a Roma nel 1733,
lasciando principale erede delle sue dottrine il Tartini.




E a Roma perfezionavasi in quel tempo il Duni,
destinato esso pure, come Lulli pel dramma lirico, a
creare in Francia il comico canto; del quale italiano
a Parigi, diremo con quei del suo secolo.




Oltre al Lulli, il Campra, ed il Corelli, furono
apostoli musicali in Francia, intorno a quel tempo
(1623), i Rossi.




Prima un Michelangelo, quindi un Luigi, e per
terzo l’abbate Francesco di quel nome, furono celebrati
compositori di canti; ma quello cui specialmente
l’arte deve un più rapido progresso, e pel quale
i modi cantabili in Francia subirono un’immediata riforma,
fu Luigi Rossi.









Questo geniale cantore del diecisettesimo secolo,
portò per primo i madrigali ad una voce introdotti
dal Caccini e le cantate del Carissimi che esordirono
il dramma musicale da camera, alla forma di vere
arie, riformando le strofe o couplets dei francesi allora
usate.




Erano queste certe cantilene e parti dei vaudevilles
composte sopra versi d’un’eguale misura, spesso
ripetute, talvolta debolmente variate, sempre scolorite
e monotone; onde Rousseau, accennando anche alle
migliori, contenute nelle Folies d’Espagne e nelle
Vieilles Chaconnes, ebbe a dire che storpiano l’accento
e la prosodia.




Le arie invece, delle quali al Rossi s’attribuisce
il primo sviluppo, sono canti misurati, adattati alle
parole giustamente «pezzi completi di musica vocale,
che siano in un solo pezzo, o si possano dividere
e separatamente eseguire, a solo, o a due e a tre
voci, sono per così dire, la tela od il fondo sul quale
pingonsi i quadri della musica imitativa; la melodia
ne è il disegno, l’armonia è il colorito; tutti gli oggetti
pittoreschi della bella natura, tutti i sentimenti
riflessi dal cuore umano sono i modelli che l’artista
imita; l’attenzione, l’interesse, il diletto dell’orecchio,
e l’emozione del cuore, sono la fine di queste imitazioni. — Ond’è
che una bell’aria soddisfa pienamente,
resta nella immaginazione che se ne impadronisce
e la ripete a volontà; la si eseguisce nel
cervello tale qual la si intese; vedesi la scena, l’attore,
se ne sente l’accompagnamento e perfino l’applauso,
onde il vero amatore non ne perde mai la memoria. — Nelle
arie, le parole non vanno di seguito
e scorrono come nel recitativo; ma si troncano, si ripetono,

si traspongono a piacere del compositore: non
fanno una narrazione che passa; esse pingono un soggetto
da vedersi sotto diversi punti di vista, o un sentimento
nel quale il cuor si compiace, nè sa staccarsene;
e le differenti frasi dell’aria non sono che
altrettante maniere di riguardare la stessa immagine.
Per queste ben’intese ripetizioni, una espressione che
da prima non ha potuto commuovere finalmente vi
scuote, vi agita, vi trasporta: — e quelle medesime
Roulades (passaggi di più note sur una istessa sillaba)
che nelle arie patetiche sembrano fuor di luogo, inducono
quella espressione che un cuore invaso da un
sentimento vivissimo rende sovente per suoni inarticolati
meglio che per le parole: come la Neuma nel
canto-fermo ammessa da Sant’Agostino per supplire,
con una confusa giubilazione di canto a quelle parole
che non si possano trovare degne di piacere a
Dio[141].»




Tanta mirabile rivoluzione, descritta da Rousseau
nella sua definizione delle arie cantabili, portò Luigi
Rossi, variando il tipo melodico primamente dal Caccini
proposto, determinandone, dirò così, le linee e i
contorni rimasti ancora indecisi; lasciandone oltre a
cento esempj più o meno belli, che si conservano nella
Biblioteca di Parigi e nel Museo Britannico di Londra.
Una di quest’arie specialmente, a voce sola, nominata
La Gelosia «è un capolavoro tale, che in nessuna
altra epoca è stato mai superato; tanto dal lato

dell’espressione drammatica, quanto dal lato della forma
melodica e la sublimità dell’armonia[142].»




Jomelli poi ne compì lo sviluppo, dividendo l’aria
in andante ed allegro, per la quale dupplice forma fu
a lui attribuita l’invenzione di quella composizione
completa che dicesi Scena.




Abbiamo veduto che al primo sorgere del dramma
musicale da camera per opera dei veneziani maestri,
e di quello scenico pei fiorentini, venne di seguito
immediatamente il dramma religioso che prese il nome
di Oratorio.




In questo stabiliva una differenza dagl’altri drammi
la struttura sua, occupata tutta dai pezzi e dai cori
e non interrotta dai recitativi, seguendo sempre il sistema
specialmente accolto dalla chiesa di fondere l’antico
col moderno stile.




L’Oratorio però fu preceduto dai Concerti sacri,
come l’Opera dalle cantate o dai concerti di camera.




Viadana, maestro di cappella a Mantova nell’anno
1611, si può dire il primo che anche nella musica
chiesastica abbia tentato di trar partito dal recitativo,
rivestendolo di melodici modulati, e servendosi del
basso continuo recentemente allora inventato.




I suoi celebri Concerti sacri, composti per uso
della chiesa, fanno fede d’una immaginazione, che
influì potentemente allo sviluppo musicale.









Rossi Michelangelo, concorse a tale sviluppo, e
ingrandì il Concerto aumentandone le parti senza
nuocere all’unità del concetto; legò assieme con gradita
varianza arie, cori, duetti, terzetti, e fece tutto
precedere da una introduzione, ma più estesa e sviluppata
di quella immaginata prima dal Lulli, che dimostra
realmente l’esordire della sinfonia, il cui primo
saggio, benchè così umilmente comparso e quasi ancora
nella semplicità dell’infanzia, rivendica il vanto
all’Italia anche di quella invenzione istrumentale, che
col nome di sinfonia fu poi argomento di belle prove
ai nostri genj moderni, e venne a tanto studio elevata
dagli stranieri.




Che se quel nome che accenna ad un concetto
sinfonico interamente svolto, non si volesse ancor dare
alle introduzioni del Rossi, non si negherà la formazione
della sinfonia propriamente detta al Sammartini
ed al Valmadrera, pur nostri, che furon maestri agli
oltramontani.




Questo ingrandito e completato concerto del Rossi
fu l’Oratorio intitolato Erminia al Giordano, e composto
nel 1625.




Laudi imitò felicemente quella composizione nel
suo Santo Alessio, 1634.




Ora, continuando sull’apostolato musicale italiano
all’estero, e sui ricorsi delle straniere corti e cappelle
ai nostri inventori, per arricchirle dei nuovi canti, gustare
le riforme e tentarne la imitazione; mentre i
modi del Lulli e del Rossi si famigliarizzavano a Parigi,
a Vienna, introduceansi quelli dei mantovani Viadana
e Monte Sinicelli.




Quest’ultimo continuando pel teatro l’opera riformatrice
dedicata dal primo alla chiesa, componeva

nel 1626 l’opera l’Europa, e la rappresentava in
Mantova nella Accademia degli Invaghiti.




Trovandosi in questa ducale città il figlio dell’imperatore
Ferdinando III, arciduca Leopoldo, ed assistendo
a quella rappresentazione, si fece anch’egli
Invaghito; e ne volle tosto la imitazione nella sua
capitale. Da questa prima idea portata da Mantova,
trae origine l’opera di Vienna, primo teatro in cui,
al dire del Tiraboschi[143], fuori d’Italia si introdusse
il dramma per musica.




Maestri e cantanti italiani popolarono subito il
nuovo arringo, e si può immaginare di quale onore
Baldovino di Monte Sinicelli abbia potuto gloriarsi.




Questo veramente fu il seme che generò l’opera
anche in Alemagna, tentata subito da Riccardo Keiser
in Amburgo, nel 1694, col suo Basilio, e quindi coll’Imene
nel 1698, che non ressero però al confronto
dell’opera italiana, la cui prevalenza ritardò a quei
popoli di quasi mezzo secolo lo sviluppo dell’opera
nazionale.




Tartini chiamato a Praga nel 1725 dall’imperatore
Carlo VI, e quivi rimasto tre anni, rese da
usura l’utile che avea ricavato dalle prime lezioni del
padre Boemo organista, durante il suo soggiorno forzato
in Assisi, ottenne i suffragi universali; diede
consigli agli artisti tedeschi, a Stamitz specialmente,
il quale dovea rappresentare la sua scuola a Mannheim,
come Gairniés la rappresentava in Francia,
onde fu detto il Tartini francese[144].




Anche Lalande venne a consultare Tartini in

Italia; e vedremo poi fra i metodisti, nuovi stranieri
del celebre maestro patavino imitatori.




Gian Filippo Rameau, nato dall’organista di Digione
nel 1683, era pur venuto a istruirsi a Milano,
e fattosi artista nomade in Italia, ne osservò i maestri,
compose operette buffe assieme a Piron, e
tornò agli organi di Lille di Fiandra e di Clermont
d’Alvernia. Sortito poi dagli studiosi suoi ritiri
nel 1722 per salire ai primi onori della corte di Parigi,
riportò le rimembranze italiane in quanto di bello
ebbesi a riscontrare nel Sansone musicato sulle parole
di Voltaire, il quale aveagli dato il primo libretto per
averlo sentito cantare al clavicembalo nell’Ippolito
sui versi dell’Ab. Pellegrini, nelle Indie Galanti, ed
in Castore e Polluce, sulle quali opere principalmente
fabbricò la sua fama[145]. La scienza confessava egli
medesimo averla appresa prima dagli augelletti delle
foreste d’Alvernia, indi dai cigni d’Italia.




Gli Agricola, nella cui famiglia s’annoverano
maestri fin dall’anno 1450, insegnarono successivamente
il canto in varie cappelle d’Alemagna nel 16.º
e 17.º secolo.




Carlo Valgulio bresciano riproduce la sua traduzione
e i commenti alla Musica di Plutarco, in Parigi
nel 1514.




Gli Adriani, il primo dei quali nominato Francesco
era maestro in Roma al tempo dell’Ugolini (1593),
trovansi registrati fra i capi cantori di Parigi e di

Liegi fino al 1750. — A Liegi, un Giovanni Cicogna
era stato maestro nel secolo XIV.




Vincenzo Albrici di Roma, verso il 1650 è già
maestro in Svezia e in Sassonia.




Fra Luigi Zacconi monaco Agostiniano, di Venezia,
dirige e riforma i sacri canti in Baviera, intorno
al 1600, dove Orlando di Lassus avea poco prima
imitati quelli del Palestrina; e scrive la celebrata opera
«Pratica di Musica utile o necessaria sì al compositore
per comporre i canti suoi regolarmente, sì anco
al cantore per assicurarsi in tutte le cose cantabili.»
Divise questo lavoro in quattro libri, nei quali si tratta:
delle cantilene ordinarie, de’ tempi, de’ prolationi,
de’ proportioni, de’ tuoni, della convenienza di tutti
gli strumenti musicali; e di ritorno a Venezia nel
1619, quivi la pubblicò. In altra edizione (1822) viene
indicata siccome trattante «de’ contrappunti semplici
ed artificiosi da farsi in cartella ed alla mente sopra
canti fermi, e doppj d’obbligo e non conseguenti: come
si contessino più fughe sopra i predetti canti fermi ed
ordischino cantilene a due, tre, quattro, e più voci.»




Abaco Evaristo di Verona, si trova in Baviera,
pochi anni dopo (1650), che continua e perfeziona la
scuola di Fra Zacconi.




E alla fine di quel secolo, Nicola Porpora della
bella schiera de’ napolitani maestri all’estero, già
comincia brillare colla sua rinomatissima scuola di
canto a Dresda, a Vienna, ed in Londra; ammirato
dai celebri musicisti che sorgeano ad illustrare rispettivamente
quelle capitali, Hasse, Händel, ed Hayden.




L’amico di Porpora, Antonio Lotti, già cantore
contralto di Venezia, lo si trova maestro della cappella
allora cattolica di Annover, e compositore esso

pure al teatro di Dresda, attorno il 1690, prima che
concorresse in patria coi grandi veneti suoi contemporanei
e magnificasse il suo nome sulla cattedra di Cavalli
e di Legrenzi suoi maestri, che alla lor volta
vedemmo, il primo in Francia e Germania, il secondo
in corrispondenza colla scuola parigina di Lulli.




Pollarolo Carlo bresciano, diffonde a Vienna i suoi
drammi musicati a Venezia, e vi scrive l’oratorio
Jefte sullo scorcio del medesimo secolo. Indi Ziani Pier
Andrea, celebrato veneto organista, è a Vienna maestro.




Carlo Pallavicino, allievo di Legrenzi, dagl’Incurabili
di Venezia si trasferisce in Sassonia ove morì
nel 1688.




Dopo questi, Baldassare Galuppi, è apostolo dei
canti a Praga, a Londra, nelle Russie, a Vienna, dove
stanca Metastasio a dettargli lirici versi.




Non è a dire se anche i Fiorentini, ch’ebbero il
merito de’ primi trovati nel drammatico canto, in estrani
paesi passassero a far propaganda de’ nuovi modi e
riscuotere i primi plausi.




Il continuo movimento fratesco contribuì alla diffusione
della riformata scuola; e infatti fin dal 1516,
per opera di Aarone fiorentino, si trova formata una
cappella in Rimini dove quel maestro era canonico,
quindi una scuola sua propria in Roma, che (come
alcuni asseriscono) si diramò poscia in Francia ed in
Spagna.




Anche le frequenti emigrazioni che per cagioni
politiche si ripeterono in quel secolo, trasportando da
quel di Firenze e dalle terre circostanti il fiore dei
cittadini, che spesso spogliati d’ogni sostanza, e bisognosi
presso a stranieri popoli, doveano ricorrere alla
propria capacità per procacciarsi di che vivere, come

pur troppo avvien sempre in tempi di tali sciagure;
e specialmente le fughe e gli esigli causati dai tradimenti
del 1530 in cui le libertà della Fiorentina Repubblica
furono spente; influirono a popolare altri
paesi di que’ cantori e di quei musici che lungo le
rive dell’Arno, ne’ templi dell’Orgagna, e sulle mura
di Michelangelo, ispiravano i liberi ricercari, le
ballate poetiche, le canzoni guerresche.




Così vedemmo più di recente per le persecuzioni
austriache in Italia, più estesamente vangelizzata
anche pei canti l’ospitale Inghilterra.




I fuorusciti fiorentini, in gran parte, ricoverarono
in Francia, alcuni nelle terre della Veneta Repubblica;
e seco trasportarono le arti loro pregiate, fra
quali la serica manifattura, i modi speciali del loro
canto; e tanti in Francia, in Alsazia, e nel Vicentino
si piantarono stabilmente, e tuttora riscontransi i nomi,
le scuole e le famiglie; e non pochi scusarono i
danni della perdita della patria, acquistando felice riputazione;
come il Boccaccio notò, nella sua epistola
a Pino de’ Rossi, che «assai nostri cittadini sono già
di troppo più splendida fama stati appresso le nazioni
estrane, che appresso noi.»




Dalla chiara famiglia de’ Fantoni venuti da Firenze
in Francia co’ fuorusciti, alcuni trattarono l’armi,
altri esercitarono il canto e la musica; onde diverse
scuole e varie città francesi ebbero maestri di
questo nome, finchè s’incontra il celebre Nicola Fantoni,
e Fanton per lo straniero accento, scrittore di
mottetti e di salmi, in cui rivelasi la fantasia italiana
sposata al gallico stile del Lalande, superato per altro
in vaghezza e per le istrumentazioni condotte e riconosciute
di miglior gusto. Prima maestro alla cattedrale

di Blois, e a quel famoso reale castello, lo fu
poi a la Saint-Chapelle, ove morì (1757).




De’ suoi nipoti venuti in Italia, e precisamente
su quello della Repubblica veneta (1769), parecchi Fantoni
si distinsero nel culto del canto.




Progresso e svolgimento del Canto Drammatico. — Scuola
Napolitana. — Rapido suo ingrandimento. — Precursori
della nuova Epoca. — Compositori
del secolo XVIII.





Ma io non discorro la serie tutta de’ maestri italiani
all’estero nei tempi delle prime scuole del canto
drammatico; perocchè compresi in gran parte nel
novero de’ maestri di musica, torna impossibile il distinguere
quelli che l’arte musicale nella piena estensione
esercitarono, dai cultori speciali di quella parte
che al canto si riferisce.




Nè io mi sono proposto di trattar della musica
in generale; ma le fasi della scuola vocale, le memorie
e lo sviluppo del linguaggio del canto io vò
raccogliendo.




Inoltre il lento procedere delle scuole straniere,
la povertà dell’antica loro storia, la debole e impotente
imitazione della scuola italiana a cui tanti secoli confessarono
l’assoluta primazia ed il pregio originale,
mi riconducono ai vasti progressi del canto per l’impulso
dei nostri maestri famosi che alle novità del
secolo 16.º aggiunsero altre sorprese, continuando l’aurea
catena de’ primi classici, e apparecchiando i prodigi
con cui dovea chiudersi il 17.º e aprirsi l’ultimo
secolo.




Infatti dopo le risorte scuole del Palestrina, dei

Gabrieli, e de’ fiorentini, più che le persone degli insegnanti
che varcarono i confini d’Italia a comunicare
i nuovi trovati, giova attendere ai mirabili effetti della
diffusione dell’opere e dei metodi degl’itali innovatori,
allora che l’eco de’ bellissimi canti risuonò per
l’arie tutte dell’universo.




E qui mi si sfila dinnanzi la plejade degl’illustri
maestri, che, come seconda legione non men sublime
e più splendida, perfeziona l’opera de’ primi genj;
per cui il canto de’ templi unisce alla maestà la poesia,
e quello del mondo esprime il dramma e la commedia.




Veggo ricomparire in Venezia ispirata la sacra
Musa col sorgere di Benedetto Marcello, dopo l’anno
felice di sua nascita 1686.




Il gentiluomo illustre d’avi e di memorie, che
per volere paterno dovea educarsi puramente per la
politica e la magistratura, era tratto invece irresistibilmente
all’amore, alla musica ed alla poesia. Nel
primo, una popolana fanciulla lo iniziò nelle dolcezze
che s’appurano per la virtù, e si piacciono di mistero.
Alla poesia la sua Venezia gli fu ispiratrice.
Alla musica, negata essendogli ogni istruzione, e non
bastando il mediocre Gasparini esercitante allora il
contrappunto, provvide da solo il Marcello e bastò a
lui interamente il suo genio. Ripeteasi così l’autodidattica
sperienza per cui un secolo prima avea sorpreso
Carissimi.




Nè in sè soltanto ricercò gli effetti della espressione
e del sentimento riguardo allo studio suo prediletto,
ma nella donna istessa del cuor suo, che amò
esercitarla nel canto, e che sposò poi segretamente.




Meglio che dalle applaudite esecuzioni di un ricordato
Antonio Zanetti, buon maestro e cantore della

scuola veneta in quel tempo, io mi figuro il gentil
veneziano pendere in estasi dalla voce della sua bella
studiandone le soavi impressioni, come Abelardo trasfondeva
col canto gli appassionati moti nel cuor di
Eloisa; ma come questo non s’accontentava delle
volgari parole, ei rinnovava il linguaggio melodico di
David e di Salomone, e dalle labbra amate sentia
ripetersi i baci della Sposa de’ Cantici e ne traduceva
le dolcissime frasi coi nuovi modi del suo genio creatore.




Intitolò infatti i suoi Salmi Estri Poetici e Armonici;
e come proprietà del genio felice è lo espandersi,
facea gustare talvolta le sue melodie ad eletta
compagnia che radunava nel Casino de’ Nobili da lui
fondato in Venezia; e quindi in Pola dove la repubblica
lo inviava provveditore, ed in Brescia ove morì
nel 1739; mentre la patria lo proclamava, come il
Palestrina, sovrano de’ canti; gli stranieri ammirati
ricercavano le sue composizioni ormai rese famose;
e Venezia assicurava l’onore della sua scuola.




La posterità accordò fra i veneti illustri monumento
a — Benedetto Marcello, che sapientemente ispirato
espresse intero il concetto de’ Salmi e n’ebbe
nome di Principe della Musica sacra —.




Giuseppe Tartini, intanto, già del 1721 maestro
alla cappella del Santo in Padova, e maestro anche
in Venezia ad un Marcello fratello dello stesso Benedetto,
variava le stupende salmodie colle celebri
sue sonate, e nello studio de’ Marcelliani canti fondava
il suo trattato musicale famoso.




Alessandro Stradella, il misterioso cantore, riempiva
pur le Venezie delle sue composizioni lumeggiate
dell’aria romanzesca della sua vita[146].









Sulle poetiche rive dell’altro mare d’Italia, non meno
splendida rifulse la stella ai genj canori ispiratrice.




Come i Gabrieli a Venezia, a Napoli i due Scarlatti,
Domenico padre ed Alessandro, costituito aveano
e reso celebre il Conservatorio di S. Onofrio, gloriandosi
fra gli altri di Leo e di Durante distinti allievi
e alla lor volta maestri.




Il canto drammatico, di recente coltivato, e pur
salito a mirabile sviluppo, serviva ancora a quel miscuglio
di sacro e di profano, di favola e di storia,
privo di buon gusto e d’interesse, sopracarico d’una
musica ornamentale e bizzarra, che se valea a dinotare
la scienza del compositore, nuoceva sensibilmente
ai veri effetti dell’arte.




Alessandro Scarlatti, non trascurando nessuno
de’ trovati precedenti, attese a riformare il dramma
musicale; ed in una sua opera, intitolata Onestà ed
Amore, rappresentata nel palazzo di Cristina di Svezia
a Roma, nel 1680, dimostrò ai poeti come valesse
meglio assai toccare il cuore che la fantasia, ed ai
compositori, come la potenza dell’arte consista principalmente
nella melodia.




Da questa sua bella scuola originale e riformatrice,
si può immaginare quali libere vie trovassero
da spaziare gl’ingegni eletti de’ suoi allievi.




Le melodie di Leo salentino furono cerche in
Italia ed in Francia anche lungo tempo dopo ch’egli
creandole s’era spento[147].









I primi veri espedienti insegnativi, e la vera
scuola del formato canto italiano, fissano la loro origine
col Leo e col Durante.




Durante napolitano, nato nel 1693, dal collegio
musicale di Alessandro Scarlatti, passò a Roma, dove
lodavansi i recenti insegnamenti dell’Adami da Bolsena,
detto anche Carielo Piseo (1700), ed allora tenea
scuola di contrappunto Bernardo Pasquini, e un Petroni
procedeva fino al 1755 con quella di canto. Al
comparire in Roma del Durante anche la scuola del
Petroni si volse a interpretare le di lui nuove composizioni
sacre, improntate d’un fare solenne ed energico
e del vero sentimento religioso.




Come Marcello alla veneta, Durante diè splendore
alla Scuola napolitana; come quello, sofferte avea
le paterne contraddizioni, toccò a lui di lottare colle
improntitudini d’una Santippa, che gli togliea perfino
clandestinamente i suoi spartiti e a vil prezzo vendevali,
mentr’egli con esempio di esemplare pazienza
e di prodigiosa memoria s’adattava a rifarli; e trionfò
anch’egli, segnando le sue opere coll’energia infocata
dell’amore, e colla calma solenne della meditazione[148].
Diresse il Conservatorio di santa Maria di
Loreto.




E come alla testa di quella scuola che alla fine
del secolo 17.º avea apparecchiato l’ultima trasformazione
del canto italiano e del drammatico sviluppo
dell’opera, colle composizioni dei Bertoli, Cavalli,
Draghi, Badia, Cesti, e Buononcini, avea brillato A.
Scarlatti, maestro a Durante: così alli insegnamenti

del Durante medesimo, debbonsi i compositori del 18.º
secolo; e splendono a sua corona Pergolese, Jomelli,
Trajetta, Piccini, Sacchini, Paisiello.




Viste le origini classiche de’ canti religiosi e
drammatici, eccoci ai primi esempj del vero sviluppo
dato alle loro espressioni in maniera comica e in
quella giocosa.




Non è che tali modi derivino dalle forme più
serie; o sieno conseguenza de’ progressi nelle sacre
melodie e nel lirico dramma; o infine ammettano uno
studio esclusivo, una speciale intelligenza.




Questa lingua una e trina è sempre la stessa, che
apparisce diversa secondo la varietà delle espressioni.




Fino dalle prime nostre osservazioni abbiamo potuto
convincersi come anche il selvaggio con le note
medesime che la natura gl’impara, e come detta il
sentimento, prega, piange e folleggia.




Egli è che l’arte più presto o più tardi, applicò
i suoi studj a questo o a quel modo di espressione; ed
i genj a seconda della inclinazione o del capriccio si
fermarono ad uno o all’altro esperimento.




Giambattista Pergolese di Jesi, presso Ancona, giovanetto
compreso tutto delle solenni espressioni del Durante,
educato da Gaetano Greco e da Francesco Feo nelle
buone ma sistematiche leggi del contrappunto, non si
lasciò legare da verun vincolo, non subì pressione da
autorità alcuna; e vera immagine della libertà del
genio e dell’arti divine, si lasciò trasportare alle vaghezze
tutte che nel giardino delle liriche muse gli
offriano diletto; i noti campi furono scarsi al suo estro;
e farfalla generica che non si pasce soltanto del proprio
suo vegetale, lui primo variopinse le ali all’ebbrezza
di tutti i profumi.









Per meglio esprimere la indipendenza del canto,
Pergolese tentò da prima spogliarlo di que’ accompagnamenti
che lo seguivano tanto dappresso da confonderlo
con chi doveva servirlo.




E questo in Pergolese fu un grande insegnamento:
perocchè non sia vero che gli accompagnamenti
diversi dal canto rendano questo meno sovrano
o più soggetto; ma quelli che seguono il principale
motivo, e vestono dirò così il costume del loro padrone,
per eccesso di servitù, non lasciano più distinguere
il signor dallo schiavo.




Anche il Vinci, compositore purista che avea afferrata
la somma idea dello Scarlatti, provato s’era
a separare la parte vocale da quella istrumentale, e
facendo distinguere la melodia dall’accompagnamento,
le avea rese amendue semplici e naturali.




Ma confermato il bel metodo, v’era ancora campo
a procedere.




Pergolese fu il primo compositore che vestì qualche
aria di accompagnamento istrumentale diverso
dalla cantilena primaria, e per tal modo lasciò più
libera e sola la espression dell’attore: trovato questo
di cui purtroppo un’applicazion troppo spinta indusse
poi un’altra confusione, dai poveri genj ritenuta sapiente,
ma che non è altro che un abuso di libertà.




Pergolese mostrò l’intreccio di due motivi diversi
anche fra que’ strumenti che meglio imitano il canto,
voglio dire fra due violini; ma sempre con quella
sobrietà, quella semplicità e lucidezza che mantengono
il canto concepibile alla mente cui non è data la
molteplicità delle intuizioni in un medesimo punto,
ammenochè tutte non formino un solo nesso, che allor

nella musica non trattasi più di melodico canto,
ma bensì d’armonia.




Altra novità trasse il Pergolese dal semitonare
nel canto; altre dal rendere meno difficili e secche
le cantilene e più veracemente adattandole alla passione.




Per torre il monotono che investiva i canti tutti
de’ precedenti maestri, e che pesava specialmente in
sull’ariette dello Scarlatti, Pergolese consultò la natura
ed ispirossi al vero. Per tali cause potè variare
i suoi trovati, ed ottenere effetti esprimenti e fedeli
delle passioni diverse che prese a colorire col canto.




Per lui le religiose frasi mantengono la lor gravità,
e le comiche conversazioni brillano di giocondità
e di naturalezza.




L’Italia ha per lui la lirica commedia. Ma non
è più la strofa licenziosa de’ buffoni, il capriccio sbrigliato
de’ menestrelli; è la sorgente di bel canto che
dopo mille filtrazioni e raffinamenti sgorga ricca di
nuovi tesori; è la vena del buffo-comico di cui si
compie la scuola del canto.




Fu precisamente la farsa musicata dal Pergolese
nel 1731, intitolata Serva e Padrona, che segnò quasi
la origine dell’opera buffa in Italia.




In questa composizione rifulge massimamente la
verità di espressione propria ai canti di quel maestro:
il comico stile opportunamente s’intreccia a
quello dell’opera seria; perocchè l’indole sia melanconica
ed elegiaca, ma non v’impedisca gli slanci vivaci,
la grazia e la soavità; ed è uno stile formato, la vera
espressione comica, vagamente prima segnata dagli
estri serj o burleschi de’ veneziani cantori.




Dai primi che udirono la Serva e Padrona fu

subito compresa la novazione che que’ canti recavano
al teatro, l’effetto fu pronto, l’esito sicuro.




Fra i giudizj autorevoli dei contemporanei musicisti,
osservatori e filosofi, il padre Gio. Battista
Martini de’ Minori conventuali di Bologna, buon
maestro compositore di quel tempo — (nato 1706,
morto 1784) — e conoscitore erudito della musica
antica e moderna, di cui avremo a intrattenerci più
innanzi fra i trattatisti, il pad. Martini elogiò specialmente
il Pergolese pe’ suoi nuovi modi di canto
burlesco; mentre nelle sue critiche non sembra soddisfatto
appieno dello stile ecclesiastico del compositore
medesimo, di cui in appresso vedremo una gran
prova.




Rousseau, nella Lettera sulla Musica francese,
confessò che Pergolese fu tra i primi che rese la musica
melodica, mentre era prima troppo artifiziosa e
ripiena di contrappunto.




Marmontel, nella Poetica francese, disse che,
l’opera Serva e Padrona di Pergolese servì di scuola
ai francesi; ch’essi non sapevano che la commedia
può essere avvivata dalla musica, prima che gli italiani
a loro non l’avessero appreso.




D’Alembert (Dissertazione sulla libertà della
Musica) salutò Pergolese come il Raffaelo della musica
italiana.




Ed infatti come Raffaelo, e come un altro genio
straordinario e sensibile, quale fu poscia Bellini, Pergolese,
fu stella nunziante il mondo di nuova luce;
colla purezza de’ nuovi albòri mostrò la semplicità di
natura, diè la visione del vero e bello; e scomparve.




Colla sorte di chi sembra appartenere a cieli più
puri, morì giovane anch’egli, a 26 anni! Per soli

quattro, beò quaggiù di sue composizioni, ferito dalla
sorte che parea preferire Eginio Duni, napoletano musicator
del Nerone[149].




Ma pria di rapirsi alla breve sua peregrinazione
il cigno di Jesi, come lo imitava più tardi quello di
Pesaro, chiuse i suoi canti coll’inno di dolore, quasi
a lamento della sua dipartita. Scrisse lo Stabat, ultimo
lavoro che bastava questo a immortalarlo.




Il padre Martini appuntò Pergolese d’aver lasciato
trasparire in questa sacra elegia lo stile della
Serva e Padrona. Dal quale giudizio chiaramente apparisce
avere il frate bolognese preso in esame più
serio il cantico sacro di quello che non avesse fatto
della farsa teatrale. Che se pari studio avesse posto
analizzando lo stile della Serva e Padrona, pronunciato
avrebbe opposta sentenza; che realmente nel
fondo appassionato di questa commedia sembra talvolta
adoprato lo stile che nello Stabat espresse la
pietosa elegia.




E valga il vero che, in seguito, Meyerbeer, il
combinatore profondo, si valse egli stesso d’alcun di
que’ ritmi vivaci per adattarlo alle espressioni più
serie, e con nuovo mirabile effetto.




Nella musica infatti del Pergolese è notabile la
proprietà tutta sua caratteristica di variare il ritmo
mantenendolo pur sempre brioso ed elegante; onde
se la sostanziale mutanza mantiene il diletto, la forma
costante intrattiene la espressione e tien ridestato e

rinnova sempre l’effetto, che alcuni intelligenti attribuendolo
al ritmo, lo esprimono quale energico eccitamento
delle azioni nervose riflesse!




Fatto è che, ora ch’io scrivo sui canti del Pergolese,
cento e quarant’anni crollarono le loro polveri
sulle sue composizioni, nel qual lungo spazio di
tempo, se i più splendidi astri comparsi abbagliarono
quasi di luce il mondo musicale, impedire però non
poterono che il desìo di tutti i religiosi cultori a
quelle modeste penombre non si volgessero, e i primi
fiori avvivati dai miti raggi di quel mattino non ricercassero
quasi a dolce riposo, a vergine ispirazione,
a felice conforto.




Da Paisiello a Rossini quegli oracoli furono consultati;
e a quelle idee melodiche di prima intenzione
ricorrono tutti che saper vogliano come si canta italianamente.




Il gusto andò colle novità succedutesi e colla
moda: ma dopo quasi un secolo e mezzo risentì vaghezza
del primo latte; ed ora che scrivo, i teatri riproducono
la Serva e Padrona di Pergolese con nuovo
fanatismo, e i giudizj moderni riconfermano le antiche
sentenze.




Oh che musica, che canto! — Si esclama a Firenze — che
soavi melodie!




«Musica gentile, affettuosa, semplice, originale,
espressiva, stupendamente adattata alla situazione.
L’aria del basso, nella 2.ª parte, è tale da formare
la riputazione d’un maestro, il vanto di una scuola;
ella è addrittura portentosa. Gentile il duetto finale;
e per tutto elegante e spiritosa la fantasia dell’autor
dello Stabat[150].»









Un progressista convinto del massimo vigore
raggiunto dal drammatico canto, e incredulo
di potersi beare ai vagiti di quando era bambino,
confessa «di rimanersi maravigliato del brio, della
scorrevolezza dello stile, e di quel misto di cattedratico
e di spigliato da cui risulta tessuta la musica di
questo nostro antenato. Niente infatti è più curioso
dell’antitesi che offrono all’udito quelle melodie vivaci
come schioppetti di risa, modellate, con un garbo
proprio attico, sopra un gravissimo e serissimo basso-continuo.
Niente più naturale di quell’arietta di Vespina
nella quale la briosa servetta chiude con un ripetuto
pss!.. impertinente la bocca al vecchio padrone
indignato di non potere dire le sue ragioni; nè altro
è meglio espresso di quella lotta che si sviluppa in
un recitativo ed aria così belli, da sfidar qualunque
maestro d’oggi giorno a fare altrettanto e con altrettanta
verità d’espressione, servendosi dei soli mezzi
che l’arte a’ tempi di Pergolese possedeva[151].»




Da Milano si scrive con nuova letizia che, finalmente
si sente ancora il vero canto italiano, nelle
opere del passato che hanno un valore vero e reale
ove si fa buon uso dell’arte, e s’ottiene grande effetto
con poco, invece di sciupare molto per aver
poco o nulla, com’usano malamente i moderni abbujati
che vorrebbero farsi riformatori!.... Pergolese
nella Serva Padrona, manifesta un tesoro d’idee melodiche
prime, di svariati atteggiamenti, di bellezze
native, di felici ardimenti. In quella farsetta si canta,
e non si declama alla francese ed alla tedesca...




Ed a Roma, dal 1737, in cui Fra Sabbattini dirigeva
i cantori riproducenti lo Stabat del Pergolese

appena allora defunto, ai giorni nostri, in cui ai padri
in ecumenico concilio raccolti si ripetono, dopo
133 anni, quelle note piene di fede, meste e spiritose,
italiani e stranieri, ossequiando all’eterno bello,
si commovono ancora ai canti del Palestrina, del Marcello
e del Pergolese.




Altro bel genio meridionale ch’ebbe la ventura
di misurarsi con Pergolese, fu il Duni, nato a Matera
nel 1709, allievo del conservatorio dei Poveri che
sorgea in Napoli con Durante. L’estro del comico
canto attagliavasi specialmente alla natura del Duni
sotto alla quale ispirazione compose a Napoli, a Roma,
a Parma, e finalmente dal 1757 in poi a Parigi,
dov’egli creò la commedia lirica colla gloria medesima
che settant’anni prima Lulli vi avea acquistato
il primato nel dramma.




Duni, nella invenzione di que’ canti si lasciò lungo
tratto discosti i pure famigerati Rameau e Rosseau;
fu guida e scintilla al primo comico-lirico francese
Monsigny di Fauquembergue (1760) che in varie
operette lo imitò abilmente; morì in Parigi nel 1775,
lasciando popolari le sue ariette piene di grazia e di
naturalezza, che si ripetono ancora nei borghi e nel
fondo delle campagne.




Data dunque la spinta, precisata la strada del
canto drammatico e di quello comico, eletti ingegni
di cui in ogn’arte fu sempre feconda l’Italia, alla
guida di tanti maestri inoltraronsi subito alle più felice
scoperte; ed ecco rivaleggiare e succedersi scrittori
di bel canto ad ogni espressione rivolto; e fra i
primi, e tutti nella ferace terra dove si dilatava la
scuola al favore di tanfi esempj, Porpora, Paisiello
e Cimarosa.









Porpora Nicola, nato in Napoli nel 1685, allievo
esso pure dello Scarlatti, si dedicò con particolare
predilezione alla parte precipua della musica, il canto;
e si può dire il primo che seriamente abbia tentato
di penetrare i misteri delle intime espressioni,
le cause e gli effetti, ed abbia aperta allo studio del
canto una ragion filosofica, elevando quindi la scuola
di sua espressione ad una nobiltà che non era ancora
riconosciuta, ed alla importanza voluta da un grande
sviluppo.




Infatti alla esecuzione de’ nuovi trovati, ben’altri
studj chiedevansi di quelli che gli antichi e semplici
modi permessi avevano; ed al maestro dei canti della
nuova epoca non poteva ormai più darsi il modesto
titolo di maestro de’ fanciulli, perocchè alle manifestazioni
più elevate quali l’arte drammatico-comica
esigeva dagli esecutori, una guida superiore agli
adulti, un maestro d’artisti voleasi.




Porpora era il profondo conoscitore delle leggi
musicali: custode delle antiche tradizioni, serbò la
parte melodica come ispirazione divina ossequiosamente
distinta dai precetti dell’armonia.




Non è ch’egli non fosse vago di questa veste
sontuosa che dispone, equilibra, protegge e sublima le
prime creazioni, e per le più variate maniere ad una
mirabile unità le conduce; ch’egli per le sue composizioni
s’acquistò il nome di Patriarca dell’armonia.
Ma se le sue Opere, le sue Messe, le sue Cantate
appalesano una maestria non comune nell’arte del
contrappunto, non nascondono la vera causa del bell’artificio
rivolto a scusare la difficoltà d’invenzione.




E sì che il Porpora comprendeva tutta la espressione
del divino linguaggio, e sapea comunicarla e

tradurla; ma il di lui genio non era quello del Pergolese:
da questi le prime idee, le naturali bellezze;
da quello il compimento al concetto, la coltura alle
belle forme e il nobile atteggiamento. Quel fare spiegato,
quel dialogo energico che formò il classico recitativo,
onde al dir di Rousseau, per questo solo il
Porpora s’è reso immortale.




Ecco dunque formata la scuola dei nuovi canti,
e da Porpora, l’esimio interprete delle riformate leggi,
si leva la fama del rinomatissimo collegio dei
cantori all’Ospizio dei Poveri in Napoli, da cui sortirono
i più celebri esecutori del 18.º secolo.




Nè bastò a lui dare all’arte un tanto indirizzo
nella sua terra natale; apostolo del bel canto, regolò
alle sue dottrine il Conservatorio dell’Ospedaletto in
Venezia, trattenendosi quivi per ben dieci anni (dal
1725 al 35) quale direttore e maestro.




Provato s’era di fondare anche a Roma le sue
teorie a liberazione del canto che gli abusi dell’arte
magistrale ritentava padroneggiare; e concorso avea
alla cappella di S. Giacomo degli Spagnoli; ma ivi la
immobilità scolastica, che s’era fermata sul magistero e
non sullo spirito di Palestrina, teneva al sistema; un
Biordi musicista discreto prevalse nelle convenzioni
d’una fuga proposta alla gara, e il patriarca fu
vinto.




Coll’ambasceria veneta, Porpora passò a Vienna,
dove fu guida e perfezionamento al bell’ingegno di
Haydn; ed insegnò il canto italiano.




L’insegnò a Dresda, di fronte ad Hasse che iniziava
la sua scuola; fece sentire i suoi metodi all’Inghilterra,
quando Haendel entusiasmava coi tocchi della
sua arpa; ma se trovò competitori negl’insegnamenti

delle armonie, Porpora potè vantarsi maestro di canto
senza rivali.




Chiusa in patria la sua carriera nel 1767, rivisse
ne’ suoi allievi; primo dei quali il famoso cantor
Farinelli.




Era l’ora che l’astro dell’Italia musicale faceva
splendida quella grande giornata di tutti i suoi raggi.




Il bell’estro invadeva maestri ed allievi. Durante,
Porpora, Guarducci, Guglielmi, Fenaroli, Galuppi,
Paisiello, Cimarosa, comparvero in una schiera. E gli
eletti scrittori di bel canto si trovarono cinti d’una
corona di egregi cantori, quali il Farinelli, l’Aprile,
l’Alberti, Pacchiarotti, la Gabrielli, lo Spagnoletto.




Era maestro alla cappella de’ Cappuccini il Guarducci,
quando in Taranto nacque Giovanni Paisiello,
1741, che da quel cantore trasse i primi elementi di
musica, e s’impresse nei modi di bel canto, che però
egli volle sperimentare a quella fonte medesima da
cui il Pergolese avea attinta tanta purezza, passando
alla scuola di Durante d’onde la fama e l’immortalità
dispensavano i loro favori.




Quasi contemporaneamente concorreva alla medesima
scuola Domenico Cimarosa, nato in Aversa
intorno al 1730, l’orfano del povero muratore precipitato
dalla fabbrica di Capo di Monte in Napoli, e che
caritatevolmente raccolto dal padre Polcano dei Francescani,
era stato da questi iniziato nei canto della
chiesa e in qualche accordo dell’organo poi aveva
apprese forme migliori dal cantante Aprile, artista in
quel tempo celebrato.




E qui valga osservare, non pochi compositori che
salirono a distinta rinomanza per le loro invenzioni
cantabili, averne avuta la principale ispirazione dalla

forza del proprio genio, confermando il detto Platonico
che «il canto de’ poeti è una lingua divina intesa
in altre sfere e ch’essi rammentano come un
sogno di felicità.» Di queste celesti reminiscenze avevano
dato saggio Carissimi e Marcello.




Altri ravvivarono il loro spirito alle angeliche
creazioni, mercè le speculazioni che sopra felici esecutori
di canto poterono sperimentare; come appunto
il Marcello medesimo, Paisiello e Cimarosa.




E alcune scuole straniere sorte da questi grandi
ispiratori, quasi scintille più da lontano scoppiate, se
brillarono di momentaneo splendore, ciò non fu senza
l’opera di luminosi interpreti quasi sempre italiani;
come quella di Lisbona, d’onde le composizioni dei
maestri Puccita e Portogallo[152] divennero note alla
Europa pel natural genio abbellitore della Catalani.




Ricorsero poi tutti alle dottrine delle classiche
scuole per tutto quello che all’arte appartiene, e
d’onde gli slanci della fantasia deggiono necessariamente
regolarsi a buone norme e pigliare ornamento.




Di questi segreti fu Durante dispensatore ai suoi
grandi allievi e rivali, mentre le loro fantasie spaziavano
pei mondi che ciascun genio a sè stesso
creava.




La poesia diè maggiore slancio ai loro voli; e per
essi il connubio della poesia colla musica fu stabilito.




La vena di Metastasio scorrea leggiadra e feconda;
i musicisti l’accolsero e la unirono alla loro corrente.
Di sì potente alleanza Galuppi, Guglielmi, Cimarosa,
Paisiello apparvero fortunati ministri.









Abbiamo lasciato il Galuppi buranello quando succedeva
al Legrenzi, al Lotti, al Seratelli, fra una miriade
di celebri cantori e di compositori che tentavano
anche in Venezia nuove armonie. Lo abbiam
segnato iniziatore del comico canto armonizzato ai tesori
orchestrali.




Attestano cotali sue novazioni il malizioso rimprovero
che il suddetto poeta disfogava nel 1749
coll’amico cantore Broschi Farinelli. «Il Buranello
sarà ottimo maestro pei violini e pei cantanti, ma
cattivissimo mobile pei poeti. Quand’egli scrive, pensa
tanto alla parola quanto voi pensate a diventar papa,
e se ci pensasse non so se farebbe di più.» Ma allora
il Galuppi spingendo la riforma istrumentale, schiudeva
realmente tesori di ricerche e di trovati ad altri
genj che lo circondavano, che tali furono i compositori
del suo tempo, e suoi amici ed allievi che venivano
a compiere la serie illustre de’ musicisti veneziani,
Andrea Adolfato, Michele nob. Bernardo, il barbiere
Salvator Appolloni celebre violinista, rivale di Giuseppe
Cappuzzo bergamasco, Don Carlo Faggi organista,
Antonio Bergamo, Francesco Bianchi, Alberto
Cavos e Catterino suo figlio, Carlo Pallavicino e Benedetto
cav. Vinaccesi bresciani, Latilla Gaetano da
Napoli vicemaestro alla cappella di S. Marco quando
Ferdinando Bertoni maestro di Salò, giovane di soli
vent’anni successe nel primo posto a Galuppi, che
nel 1743 chiesto in Russia, vi si trasferiva per dimorarvi
fino al 1768[153].




Ed ecco che del Bertoni, Metastasio non avrebbe

potuto lagnarsi. I suoi canti interpretavano sì fedelmente
i concetti, che in un dramma da lui musicato,
al primo provarlo in teatro, alla frase di Arbace — Eppur
sono innocente — tutta l’orchestra
si tacque. Chiestone il capo dal maestro inasprito — cosa
si fa ora? perchè non muovesi l’orchestra a
dare il colpo di risoluzione? — rispose confuso: — Si
piange! — Sublime elogio all’autore che pur nell’Orfeo
lavorato a imitazione di quello di Gluck, avea
mostrato di possedere anch’egli l’arte profonda per
cui gli stranieri allora cominciavano i vanti. Era il
Guadagni che cantava il suo Ezio: l’Anna Pozzi ed
il Pacchiarotti interpretavano gli altri suoi drammi.
Ed al Conservatorio delle Mendicanti avea il maestro
Bertoni la memorabile quadriglia delle cantatrici donzelle
Teresa Almerico, Antonietta Lucovich, Lauretta
Risegari, Francesca Tomii, alle quali voci egli stesso
accoppiava la sua, o a quella di Bianca Sacchetti distintissima
allieva.




Morì d’anni 88, il 1.º febbrajo 1813, che già
compivasi l’ultima fase della cappella e conservatorj
di Venezia con altra generazione di maestri e cantori,
non ignota all’antico maestro, ma che all’epoca
del Furlanetto, benchè di soli quattr’anni sopravissuto,
vedremo assegnata.




Paisiello espresse le parole di Metastasio talvolta
patetico e vigoroso, talor leggiadro e naturale. Così
il doppio stile a seconda che al buffo ed al serio applicavasi;
e rispetto al canto religioso, progredì nell’arte
abbellita ed ampliata da Palestrina ed Allegri,
e i nuovi modi poetici, ritenuti esclusivi al teatro, con
libera franchezza fece intendere compatibili alla solennità
delle preci, musicando i pontificali e la messa

per la incoronazione di Napoleone I. imperatore,
nel 1804.




Non meno contribuì Cimarosa al progresso del
canto teatrale, e si può dir che per lui quest’arte
religiosa più ch’altro, e vissuta prima nelle chiese
pressochè interamente, con determinazione sicura la
indirizzò pel suo sviluppo e svolgimenti nel teatro.




Quivi pure egli intese all’unità della bell’arte,
mostrando che le drammatiche forme non doveano
essere estranee alle comiche, o queste a quelle; e fu
il primo che impiegò la forma dell’aria completa, o
rondò, anche nell’opera buffa, e che fece a questa
servire gli accompagnamenti ritenuti esclusivi al canto
serio.




Fu una vera Felicità inaspettata, la cantata di
questo nome ch’egli diede alla corte di Catterina di
Russia, e bellezza nuova la Vergine del sole ivi svelata.




Non impropriamente dunque fu detto Cimarosa
l’anello di congiunzione fra la vecchia scuola e la
moderna.




Dal suo primo lavoro teatrale, l’Italiana in Londra,
coi passi del genio condusse i suoi canti alle
eleganze del Matrimonio segreto[154], accompagnandoli
d’una forza d’istrumentazione che usata non
avea ancora Paisiello, e di cui invece, secondo l’indole
della propria scuola, cominciava abusare il Mozart,
censurato altamente fin da que’ tempi per la
pienezza de’ suoi accompagnamenti.




Grétry interrogato da Napoleone I. sulla differenza
fra il genio di Mozart e di Cimarosa, rispondeva:

aver Cimarosa collocata la statua sulla scena
e il piedestallo in orchestra, mentre Mozart ponea
quivi la statua e in scena il piedestallo. Giudizio eloquentissimo
sull’importanza del canto; splendida testimonianza
di quelle prime impressioni che alla reale
bellezza ed alla bella verità rendevano omaggio.




Altrettanto imparziale e altamente autorevole
venia pronunciato un conforme giudizio dal grande
sperimentale e conoscitore profondo degl’uomini e
delle passioni, Napoleone medesimo, quando versando
amichevolmente col Cherubini, e colla espansione che
provocava un’intima mensa, quel grande che pur gli
era ammiratore e mecenate, diceva al maestro dell’imperiale
suo Conservatorio: «amo la musica di
Paisiello e di Zingarelli perchè mi muove dolcemente;
i vostri accompagnamenti son troppo forti.»




E sì che, il Cherubini veniva abbracciato dal grande
allievo di Porpora, da Haydn col saluto di figlio del
cuore e padre della musica! — E sì che, Beethoven
riguardava il fiorentino maestro come il più grande
compositore moderno! E sì che, Raoul, Rochette,
Lofont, Halevy, elogiandolo vivo, e lamentandone
l’immensa perdita a Parigi nel 1842, dissero il Cherubini:
genio vario e fecondo, libero come la natura,
ricco e semplice, elegante come l’arte antica!




Ma un altro critico in Francia che tutta l’anima
della musica sentiva nella melodia, e che per caratterizzare
i più grandi maestri volea spogliarli delle
varie forme con cui rivestite aveano le loro ispirazioni
onde svelare la idea melodica e vederla viva di
sua propria vita come la Venere uscente dall’onda,
non si peritò di scrivere che «Grétry, uomo di genio
e mediocre musicista, era ancora più giovane dopo

ottant’anni di successi e di popolarità, che il più sapiente
compositore del secolo XIX. il Cherubini!..»




Era pur la gran sfida agl’uomini dell’armonia!
E io credo che lo Scudo appuntasse il Cherubini non
per abbattere l’idolo venerato, ma per salvare il
principio della sua fede; come appunto Haydn e Beethoven
incensavano forse l’immagine per inneggiare
allo spirito della loro potenza, e rilevare nel genio
incontrastato quella virtù soltanto ch’essi avrebbero
potuto imitare; convalidando sur una libera vaghezza
del grande italiano l’immobilità del loro preconcetto
sistema.




I confronti fra il Paisiello e il Cimarosa, e gli
appunti vivaci e spontanei ai primi istrumentatori
delle italiane melodie, meritano seria osservazione
quanto più facile allora la verità potea rilevarsi.




Meritano riflesso le cure ingegnose colle quali
l’istesso Mozart collocava la sua statua in orchestra,
dove peraltro volle tolto ogni abuso, e purificato il
suo edificio da convenzioni e da concessioni contrarie
alla opportunità della situazione, alla verità della
espressione, e alla bellezza delle forme; per cui gli fu
perdonato il sovversivo ardimento.




Nè le animosità di partito devono trascurare i
meriti del tedesco compositore Gluck, che viveva in
Italia verso il 1745, e dove col forte ingegno cooperò
a richiamare ne’ canti la espressione drammatica;
mentre il suo antagonista Piccini, col genio della grazia
e della varietà, fu il primo in Italia che segnasse
nei finali i cambiamenti di scena e le situazioni drammatiche
con cambiamento di ritmo e di tempo; onde
colla sua opera la Buona Figliuola data in Roma nel
1760, introducendo tal novità, ruppe la monotonia dei

finali di Leo, Vinci, Hasse, Lagroscino, e dell’istesso
Pergolese ed altri classici compositori, ed apparecchiò
il trionfo della sua Didone, a Parigi nel 1778.




Col procedere delle scuole s’intorbidarono esami
e giudizj; e la causa della musica implicando quella
del canto, senza ammettere le distinzioni dovute, le
compatibilità possibili, le convenienze relative, ridusse
gli affetti e le passioni proprie dell’arte, nei campi
di lotta e di contrasto; volse la ispirazione a vita
degli opposti partiti.




La energia dell’autore d’Ifigenia in Aulide, che
più che altro s’era proposta una emancipazione della
tirannia che i sopranisti e le prime donne, fra quali
prima di tutte la capricciosa Gabrielli, voleano far pesare
sui compositori, riducendo i canti a fioriture, e
le opere a sole arie di bravura, quella salutare energia,
dico, fu spinta all’esagerazione per l’incoraggiamento
e la intemperanza degli scrittori di quel tempo,
e il riscaldo della lotta tralignata in passione.




Allora si dimenticarono le cause da cui Gluck
era partito, e poi si confusero e sconfessarono. A raddrizzare
i giudizj non bastarono poi gli esempj potenti
dell’istesso Mozart sopra accennato, che conservandosi
nel giusto mezzo, mostrò colle immortali sue
opere possibile l’emendamento degli abusi del bello,
e impossibile questo, lungi dalle elette maniere riconosciute
dal mondo; onde si mostrò puramente italiano
nella composizion del suo Tito, e nel Don Giovanni
insegnò l’eccletismo delle due scuole[155].









E se tali esempj non valsero di lui, detto il miracolo
della Germania, ben meno poterono alcuni minori
compositori, quali Winter, che da lui e dagli italiani
ispirati, per poco ancora tentarono di lasciar libera
spiegare l’umana voce alle ricerche tutte del natural
suo carattere, e forse all’acquisto d’espressioni e
melodie che si credono negate al men soave linguaggio.




Rinacque allora adunque la questione sul legame
della parola alla musica, e di questa a quella; obliando
qui pure, che sono due linguaggi distinti, due
arti indipendenti, che come le altre sorelle, a vicenda
s’ajutano, e non s’assoggettano servilmente; per cui
l’estro melodico può scorrere libero dalla parola,
come questa talvolta può suscitarlo.




Ma vuolsi sempre canto alla musica; ed ecco,
che chi nol possede s’arrabatta e dispera sullo sterile
e monotono recitativo. Il medesimo Wagner ne’ suoi
scritti mostrò più volte rimorso del proprio trionfo,
ammettendo che gl’italiani cantano, mentre i tedeschi
non possono cantare.




Perfino Gluck, ch’era ben più profondamente convinto
delle sue teoriche date al genio alemanno, veniva
a patti con sè stesso tutti i momenti che lasciato
lo stile di precettore, ricorreva alla vaga penna del
compositore ed artista; e quando trovava una buona
melodia, più presto che delle sue prefazioni, si ricordava
delle lezioni avute in Milano per dieci anni dal
Sammartini, e accarezzava quella melodia e la svolgeva
come poteva e sapeva meglio.




A fronte di ciò, nel passato secolo, le animose
gare fra i seguaci del Gluck e del Piccini agitarono
la questione di prevalenza; ed il genio italiano con
mille raggi di sole disperse le torbide nebbie.









Ai nostri giorni riprendono la presuntuosa lotta
i cosiddetti Wagneriani. Non traggono questo onorato
nome in odio alla verità i sinceri ammiratori del profondo
musicista straniero; ma servonsi di quella bandiera,
il capriccio della moda, l’allucinazione del volgo,
l’interesse delle minori capacità.




La curiosità naturalmente si desta a tutto quello
ch’è nuovo. Lo spettacolo delle nuove opere fantastico-romantiche
allettando la vista, fa obbliare
quelle esigenze che vorrebbe l’udito per essere soddisfatto.




La mancanza del genio fa aggradire tutti quei
mezzi che possono procurare l’effetto dalla ispirazione
non concesso.




Fu detto giustamente che, le capacità inferiori,
valendosi dei nuovi elementi d’effetto, hanno rimpiazzato
la espressione col chiasso, eccitando i sensi invece
di commuovere l’anima; hanno obbligato il cantante
a supplire alla grazia con la forza; e a poco a
poco distruggono l’arte del canto..... No! per la
stella immortale dell’italo canto, non avranno vittoria!




Le gelosie di Stato e gli antagonismi religiosi
provocarono tanto sangue: le sfide musicali procacciano
al più qualche fischio. Anche dal quale a salvarsi
possibilmente, i ribelli della scuola italiana, forzati
a prostrarsi al suo grande passato, nel presente
impotenti a competere con quella natura cui in fatto
di musica niuna cosa è impossibile, non pensarono
male di consolarsi od illudersi colle sperate glorie
dell’ignoto avvenire!




Noi ritorniamo intanto alla bella età dell’arte del
canto, sviluppata ormai nella sua pienezza, e delle
più semplici e caste forme rivestita da geniali cultori,

che traendola dal sacro nativo tempio, la collocarono
a più splendida comparsa e a nuova vita, insieme
alle arti sorelle la poesia e la drammatica, nel
campo stabile del teatro: come vergine eletta che
dalle romite stanze, con nuovo decoro, passa al talamo
di sposa e di madre.




Della trasformazione solenne, Pergolese, Paisiello,
Cimarosa, Cherubini, furon ministri, allievi tutti di
que’ Conservatorj che fin allora avevano custodito il
bel genio de’ canti, e di que’ maestri che, sotto il
modesto titolo venuto loro dalle varie cappelle in cui
l’arte esercitavano, forse ultimi, mantennero alle chiese
ed ai religiosi istituti, di tali scuole l’alta ed esclusiva
rinomanza.




Infatti dopo Durante a Santa Maria di Loreto,
Guarducci alla cappella de’ Cappuccini, maestri a
Pergolese, Paisiello, e Cimarosa; dopo Giuseppe Sarti,
maestro della Cappella di Bologna, sotto ai cui dettati
compì la sua educazion musicale il Cherubini; dopo
Carlo Lenzi alla cappella di Bergamo e Ferdinando
Bertoni a quella di S. Marco in Venezia che furono
successivamente istitutori del celebre Simone Mayr
bavarese; dopo il Bartolucci, il Boemo e il Mattei,
il quale iniziò alla immortalità il gran Pesarese, fra
i minoriti d’Assisi; la scuola del canto lascia le aure
ormai troppo ristrette de’ templi, e fonda liberi e
speciali istituti alle sue vaste esercitazioni.




Dallo scorcio appunto del passato secolo ebbero
esistenza i veri Collegi, Istituti, o Conservatorj musicali.




Col Cherubini Napoleone I. organizzò quello di
Parigi.




Cogli Scarlatti fondevansi i varj collegi musicali
di Napoli.









Con Durante quello di Loreto, mantenuto in bella
fama dal suo successore Francesco Basilj, e da Francesco
Manna cui toccò di perfezionare nel canto il
Cimarosa.




Col Sarti costituivasi il liceo di Bologna, in cui
Rossini entrava scolare, e ne usciva sovrano maestro.




Mayr fu il primo direttore dell’Istituto di Bergamo,
da cui Donizzetti.




Altri Conservatorj fondavansi nelle principali città
d’Italia, che per bontà d’insegnamenti e per allievi
cospicui salirono a rinomanza.




Così quelli di Parma coll’Agostini (1700), e il
Ghiretti (1750) quando anche il Duni illustrava quella
Corte; mentre quei di Venezia col Cocchi e coll’Anfossi
finivano (1750-87). Restava la celebre Cappella
ducale diretta dal Paer, maestro compositore parmense
(1797).




E da quell’epoca traggono origine anche le scuole
principali fondate all’estero, fra cui quelle germaniche
che per l’impulso potente del figlio al cantante
tenore nella cappella di Colonia Beethoven,
l’autor del Fidelio, passarono dalle chiese e dai monasteri
alle splendide aule teatrali.




Intanto in Italia non degeneri dai celebrati antichi
cantori, succedeansi i compositori e gli artisti.




Le tremende politiche vicende, le stragi delle
guerre, le persecuzioni de’ tiranni, non impedirono i
progressi delle melodiose falangi e le glorie della
plejade musicale italiana.




I tiranni di Napoli, del 1799, se ne presero
anche col cigno d’Aversa infamemente, e ai loro
carnefici per l’ultima pena fu designato Domenico
Cimarosa. Ma un altro despota meno brutale vi si

interpose, e mutò la condanna. Per le istanze dell’autocrate
Russo, Cimarosa fu visto esulare, dopo lunga
prigionia e crudeli torture.




Ma come il vago usignolo rapito al suo nido e
alla libertà delle foreste, serrato in cuore il bel canto
col suo dolore, di afflizione profonda, d’immatura
morte finiva in Venezia ne’ primi giorni dell’anno
1801, compiuti appena nove lustri, e si perdea la sua
tomba.




Anch’egli fu annoverato fra i martiri della patria[156].
Resta ai tiranni la esecrata fama d’avere spento
anche questo genio, le di cui opere vivono peraltro
immortali!




Con diversa sorte Maria Luigi Cherubini nato in
Firenze, 1760, chiudeva la mortale carriera in tarda
età (1842), ammirato dagli stranieri, venerato da posteri
che d’ogni nazione e paese si fermano religiosamente
al cippo coronato sulla sua fossa in Montmartre[157].




Ben a ragione temevano i tiranni gli effetti del
libero genio musicale, come gli scienziati nuovamente
ricercavano gl’influssi di tanto progresso. Letterati e
oratori levaronsi ovunque a celebrare ed illustrare
le composizioni del secolo XVIII; fra quali, il veneto
Manfredini Vincenzo che specialmente difese la
musica di quel tempo ed i suoi celebri esecutori (Bologna
1788).









Presentivasi infatti allora un’aurea epoca imminente;
chè nella sola Venezia, d’onde quello scrittore
veniva, notavansi in quel tempo raccolti, ed intesi a
nuove composizioni e a maniere di canto inusitate, i
musicografi e cantori: Bernardo Pasquini, Carlo Rossi,
Giuseppe Bonno, Alessandro Stradella[158], il cav. Rainaldi,
Ercole Bernabei, Alessandro Scarlatti, Francesco
Gasparini, Flavio Carlo Lanciani, Gerolamo Venier,
Francesco Bianchi, Pietro Guglielmi, Francesco
Manfredini, Vincenzo Marsinio, Antonio Martinelli,
Carlo Monza, Giovanni Paisiello, Giuseppe Sarti, Giuseppe
Tartini, Antonio Vescovi, Giovanni Wanhell,
Amadeo Neumann, Baldassare Galuppi[159].




Giuseppe Seratelli, Sebastiano Albero, e Perotti
padre (forse Francescano) dettavano i nuovi solfeggi;
Leonardo Vinci musicava l’Artaserse (1730); David
Perez, la Didone (1733); Pasquale Cafara ed il Trajetta
napolitani, altri drammi Metastasiani; ventiquattro
de’ quali ne musicava Francesco Cavalli veneziano;
altri Giovanni Adolfo Hasse sassone; Giuseppe
Misliwecek boemo, dava il Bemofonte (1769);
Gian Francesco Brusa, Antonio Giay, Giovanni Porta,
Domenico Terradellas, trovavano arie e cantate
pel nuovo teatro san Giovanni Grisostomo (1724-44);
Galuppi il Buranello, la sua Venere al Tempio; e
questo, e Ferdinando Bertoni, e il Furlanetto, già salmeggiavano
solennemente alla ducale Cappella.




Fabris Vincenzo componeva I due Castellani pel

nuovo teatro dell’Accademia Eretenia aperto in Vicenza
nell’estate del 1784; quindi Martini Vincenzo
la sua Cosa rara. Quindi altri maestri, quali: Sebastiano
Nasolini, Antonio Tarchi, Valentino Fioravanti,
Francesco Gardi, Marcello Capua, Marco Portogallo,
Vittorio Trento, fino all’anno 1800.




Contemporanei, fautori del nuovo stile drammatico,
ispirati alle poesie Metastasiane, che tradussero
in belle forme cantabili, seguaci dei sommi compositori
che vedemmo illustrare lo scorso secolo, sono
pure da nominarsi siccome influenti all’artistico sviluppo
del canto, tanti altri maestri.




Piccini Nicola autor della Didone e del Conclave,
novatore da noi nominato; e Nicola Zingarelli che
primo a Napoli musicò gli spasimi di Giulietta e Romeo
(1786).




Marescalchi a Roma (1789) e Guglielmi a Milano,
i quali ripeterono in altri canti gl’infelici amori degli
amanti veronesi che ispirarono diversamente ben
dodici compositori.




Farinelli Giuseppe, che musicò e cantò le poesie
del Rossi e del Sográfi, sui Riti d’Efeso ed altra
Vergine del Sole.




Caruso Luigi, Andreozzi Gaetano, che musicò
Giovanna d’Arco; Pucilla e Pavesi Stefano, napolitani.
Quest’ultimo rinomato pel suo Fingallo, e Pucilla autore
della Principessa in Campagna.




Fra i bei genj meridionali furono parimenti: Giacomo
Tritta, Righini e Giuseppe Gazzaniga, i quali
musicarono il Don Giovanni prima di Cimarosa e di
Mozart; e Duni, allievo di Durante, il primo lirico delle
commedie francesi.




Francesco Gnecco autor degli Incogniti; Ferdinando

Orlandi, dell’Avaro; Luigi Calegari, dell’Amor
Soldato.




Sarti Giuseppe di Bologna, autore di Salmodie e
di Opere buffe.




Frate Mattei, pure in Bologna, seguace e imitator
del Martini.




Agostini Pietro della Scuola di Parma, colle sue
Cantate a voce di basso solo, e col Ratto delle Sabine
rappresentato a Venezia.




Di questa città nativo (1771), e di questa scuola
allievo, Ferdinando Paer, pieno d’abilità e d’immaginazione,
che nelle sue Griselda, Camilla ed Agnese,
primo forse ammise un’alleanza della sua scuola con
quella alemanna, dopochè questa per sua parte ed a
mezzo del Keiser e del Mozart l’avea già iniziata.




Paer da semplice organista, avute lezioni di canto
dal Ghiretti, giunse per l’immensa sua attività giovanile,
a rimpiazzare Neumann presso l’Elettor di
Sassonia (1801), dopo aver lasciate belle memorie
all’ultima Scuola ducale di Venezia (1797), e s’attirò
gli sguardi di Napoleone che ammirò tanto l’Achille
per lui composto (1806). Per questo, successe allo
Spontini nella Direzione dell’Opera italiana a Parigi
nel 1812, non cedendo quel posto che a Rossini. Fu
maestro di canto della Duchessa di Berry, e poi del
Duca d’Orleans; e dopo aver servito di 50 spartiti
teatrali e innumerevoli canti una generazione di repubbliche,
imperi e reali, lasciò a Parigi nel 1839 le
stanche spoglie, e il desiderio ovunque, che in oggi
tuttor si rinnova delle sue melodie.




Le canzoni che Napoli gli ha ispirate, ripetiamo
nel vaghissimo serto della sua Camilla.




Generali Pietro, piemontese, altro allievo a Durante,

maestro alla Cappella di Novara, la cui cattedra
lasciò morendo (1833) a Mercadante suo distinto
discepolo, al quale colle sue Messe e col Jefte avea
insegnato rimaner sempre italiano: per la qual fede
e per un certo brio e nuova soavità, fu detto il precursore
delle Rossiniane melodie.




Basilj Francesco, che sposò al canto le prime liriche
del Romani, cogli Illenesi.




Cocchi Gioacchino, Anfossi Pasquale, e Alessandri
Felice, veneziani maestri, che scrissero nello stile
serio e giocoso.




Zanata Domenico; Don Rocco Rocchi; Don Bortolo
Peretti, che fu anche buon fabbricatore d’organi; Don
Antonio Grotto nato il 18 settembre 1753 e morto il
20 gennajo 1831, e Felice Bregozzo (padre al celebre
vivente maestro e violinista), il primo maestro e
il secondo organista alla Cappella di Vicenza, ambi
famosi, e tutti Vicentini, che lasciarono composizioni
de’ canti chiesastici sullo stile dei più eccellenti antichi
maestri di cappella, e non meno chiari del Rampini,
del Baldi e del Farinelli.




Similmente lo Spegher e Zara Giambattista della
Cappella di Treviso. Venturini di quella Bassanese.




Lucchesi Andrea e Antonio Salieri, il quale fu a
Federico Schubert maestro, pur veneti, che insegnarono
e scrissero per canto alla cappella di Colonia
(1780), ed alla Camera imperiale di Vienna (1790).
Come, più tardi, Morlacchi in Sassonia; Garcìa in
Londra; alla corte e ai teatri di Vienna il Donizzetti.




Col quale, prima di passare al periodo di massimo
splendore del canto italiano, provocato dallo studio
sì lungo e paziente di tanti secoli, dalle apparizioni

frequenti di riformatori, e profeti, e finalmente
dai prodigi operati dai genj del nostro secolo, onde
tutte le scuole del mondo civile sentirono nuovo impulso
e nuovo onore a sè stesse acquistarono, ricordar
giova l’egregio maestro che a quel torrente di
melodiche fantasie diresse il corso ne’ suoi primi anni.




È a rammentare che gli stranieri tutti meglio
riusciti all’espressioni de’ canti, attinsero gl’insegnamenti
e cercarono le ispirazioni in Italia, e i patriarchi
della musica tedesca Haydn, Händel, Schubert,
Hasse, Gluck, Mozart furono o in parte o interamente
educati alle scuole di Bologna e di Roma, e tutti cominciarono
in Italia la loro carriera.




Simone Mayr, oriundo di Mendorf, di soli otto
anni cantore grazioso, portato dal desio musicale lasciò
le liete aure sue bavaresi, per pascersi di quelle
poetiche di Italia; e intorno al 1770 studiava nelle
città libere e fiorenti della Veneta Repubblica.




Fu libero ne’ suoi canti come gli dettava la fantasia,
attenendosi per poco alle altrui norme, mentre
seguiva la scuola del veneziano Bertoni nella fioritura
istrumentale. E così insegnando alla sua volta nell’Istituto
di Bergamo da lui fondato (riconosciuto sovranamente
nel 1805 e riorganizzato per decreto 6 luglio
1811), ebbe la gloria di vedervi brillare un allievo
che rari maestri poterono esclusivamente vantare,
e colse allori proprj per le dettate sue Opere che lo
mantennero nella dignità magistrale a fronte delle sublimi
creazioni dell’autore della Lucia.




Or eccoci giunti al sommo Colle delle Muse del
canto; ove compiesi la triade sublime dell’estro, del
sentimento, e del magistero; triade che, quasi a significare
il confine del suo impero e a meglio diffondere

li suoi splendori sulla terra prescelta, comparve nell’alta
Italia, colla sorgente fantastica di Donizzetti; nel
centro, col genio Pesarese; e nell’estremità della penisola,
coll’astro gentil Belliniano.




Ma prima d’affacciarsi a tanti tesori, e di coronare
le storiche memorie degli inventori de’ canti
cogli allôri dei nostri colossali trovatori, onde meglio
rilevare la potenza da que’ genj manifestata in questi
anni nostri, in cui pegli studj di tanti grandi predecessori
parea che l’arte all’apice di suo valor fosse
giunta, giova discorrere le leggi migliori che per
opera de’ varj inventori, principi e sacerdoti del canto,
erano venute a formare il corpo, dirò così, di quella
scienza, e i diversi codici di suo insegnamento.









RIPIGLIO DELLA PARTE ANTICA


II.




Ritorno ai remoti tempi pei Metodi. — Primi Metodisti. — Grecismo. — Ricostituzioni
da Gregorio
al secolo XI. — Da Guido al secolo XVII. — Da
Rousseau al compimento delle scuole teoretiche
del suo tempo.



L’antica Sapienza, nelle cose ritenute divine,
mise uno studio profondo, scrutatore, minuzioso; oppure,
quasi ad eccesso di riverenza, non s’attentò penetrarvi
e fece nulle o scarse ricerche.




Se non regge lo scrupoloso confronto in fra i sistemi
musicali moderni, e per lo meno riescono inutili
i ragionamenti sulla preminenza relativamente ai
genj del canto che, come abbiamo osservato, presso
a ciascuna nazione serbano le loro impronte speciali
e caratteristiche, per modo da rendersi tutti assolutamente
indipendenti, e di non ammettere giudizio assoluto
di prevalenza se non ai riguardi del bello universale,
assoluto; facilmente s’intende quanto mal
fondate riuscirebbero e vane le discussioni sui migliori
o meno acconci sistemi degli antichi; ed a storico
omaggio basterà ricordarli.




L’Indo e la Cina colla immobilità inerente ai
religiosi principj, per le espressioni de’ loro canti tennero
ai modi che non lasciano penetrarne la origine,
seguono ancora i sistemi usati da immemorabile. E

quindi, quanto più antichi, tanto più oscuri; quanto
antiquati, tanto più ignoti.




Al misticismo dei Nagini (note personificate), dei
Gandorva (musici), dei Silfi (suoni dell’aria), mandati
da Brama per mezzo di Visnù, risalgono quei sistemi.
Un Beherata fu indicato dal Balbo come il primo
ed immutabile metodista.




Coloro che più dappresso alle remote epoche conobbero
i costumi di quei popoli, e con ecletico studio
si valsero della prima sapienza, naturalmente ne interpretarono
meglio le dottrine; e nelle loro imitazioni
ci lasciarono le traccie men dubbie delle antichissime
norme.




Tornar dovremo adunque ai miti della antica
Grecia e alle filosofiche disquisizioni che teorizzando
sull’arcano linguaggio, lo fecero di comprensione universale,
di appartenenza enciclopedica, di cosmologica
armonia.




E come vedemmo in capo a queste memorie,
dovremmo ricercare le leggi di quel linguaggio in
bocca d’ogni poeta e d’ogni filosofo, nei trattati di
tutte le scienze.




I canti della vetusta sapienza religiosa, morale,
politica, a Rama, a Krisna, a Teuto, a Vodan, stanno
a prova immutabile dell’espressione poetica nata coll’uomo.




Chirone, il contemplatore della natura, insegna la
musica ad Esculapio e ad Achille.




Demodoco, amoroso cantore, palesa in Omero il
linguaggio di Venere e di Marte.




Erméte in Grecia, od Irminsul nella Sassonia,
interpreta il voler degli Dei.




Orfeo, figlio a Calliope, sapiente nelle celesti e umane

cose, svela col canto i misteri Isiaci agli Egizi ed
agli Argonauti. — Lino rivela ai pastori il metodo
d’Esiodo[160].




Fenio celebra alla corte d’Ulisse la fedeltà di
Penelope. — Tirteo insegna i canti guerreschi[161].




Tamiri, nipote d’Apollo, ingentilisce Odrisa e la
Tracia colla musica; come la impiega Taléte a Mileto.




Non è strana quest’arte al severo Licurgo, che
sente ed ammira le prime regole date da Tepandro
alla lira.




Lasso d’Ermione fu il primo a scrivere norme
musicali ai tempi di Dario Istaspe.




Jagnide frigio, padre di Marsia, primo a cantare
inni agli Dei.




Filoxene introduce canti effeminati e molli, colle
sue Niglarie, onde Aristofane lo riprende.




Epigonio e Simmico dilatano il poter delle corde
in concerto col canto.




Diodoro v’aggiunge e perfeziona la fistula.




Ippaso di Metaponte, Teone di Smirne, Corebo
figlio d’Ati re di Lidia, Licaone di Samo, Teofastro
di Pierio, Istieo di Colofone, introdussero i musici a
interessanti ricerche.




A Frinni, a Epigonio, a Lisandro, devesi considerabile
perfezionamento dell’arte.




S’attribuiscono sistemi antichi sui rapporti degl’intervalli
armonici a Didimo e a Tolomeo, dei quali
Boezio trae il tetracordo, o Lira di Mercurio.




Timoteo di Mileto coi varj modi della sua, eccita
o calma i furori d’Alessandro.









In Menalippo, in Pitoclide ed in Ferecrate, riconosce
Plutarco altri sistemi e perfezionamenti delle
varie cetre.




D’Euclide d’Alessandria non sono smarriti alcuni
insegnamenti, sui quali specialmente e su quelli d’Aristoxene,
capo di setta musicale ed autore il più antico
che ci resti in tale scienza, sembra che Aristide Quintiliano
aguzzasse l’ingegno. Da questo autore, che
scrisse dopo di Cicerone, abbiamo la divisione della
Melopea in ypatoide, mesoide, e netoide, a seconda
dei modi e delle estensioni dei canti.




Vennero poi Alipio, Censorino, Gaudenzio, Nicomaco
e Bacchio, dai quali tutti avemmo pratiche ed
utili nozioni[162].




Speciali nozioni teoriche ci lasciava anche Platone,
classificando, come altrove abbiam detto, i diversi
elementi della musica in tre ordini; primo de’ quali,
la parola, mele o sostanza musicale; a cui segue il
ritmo o misura; infine il suono o l’accordo[163].




Aristoxene di Taranto, suddetto, discepolo di Aristotile,
dava nuovo impulso alla ritmica colle sue controversie
sulle divisioni e misure e sui rapporti dei
suoni che ci furono tramandati.




Portico quindi trova acconcio suddividere le Platoniane
massime di cui era seguace, distinguendo le
parti musicali, in metrica pei versi, poetica pei tuoni
e gli accenti, ritmica per la danza, ipocritica per la
pantomima, organica pegli istrumenti, armonica per
il canto.









Nozioni ci lasciava il divino Socrate che comprendevano
le armonie de’ cieli: altre il fantastico Pitagora,
il quale nelle voci degli animali e nel fremito degli
elementi riconosceva le anime trasmigrate; come i
Zoroastri e i Magi Persiani sentivano l’accordo degli
Spirti del cielo coi genj viventi; ma più che dagli
insegnamenti misteriosi degli uni e degl’altri maestri,
fu scuola reale e più valida la tradizione.




Tradizione è la Scuola Aristoxenica che riportavasi
unicamente al giudizio dell’orecchio, all’opposto
dei Pitagorici che s’atteneano alla precisione
del calcolo. Fra le quali scuole tenne il mezzo quel
Tolomeo, celebre matematico, che scrisse in greco
stile i Principj dell’armonia, verso i tempi dell’imperatore
Antonino. Alle formulate tradizioni di quest’autore,
s’informarono poi fra i latini, Boezio ai
tempi di Teodorico, Marziano, Cassiodoro e Sant’Agostino.




Tradizione è la legge de’ canti degli Egizj e degli
Ebrei; e mentre dell’ebraica musica non resta nozione
alcuna, ad onta de’ sforzi dell’Ugolini per darcene
qualche traccia nel suo Tesoro dell’Antichità
sacra, la tradizione serba tuttora qualche nozione
degli ebraici canti.




Canti peraltro senza misura, in conformità alla
libera sillabazione della ebraica poesia. Ond’è che
nessun vero metodo poteano aver lasciato gli autori di
quei cantici; nè a stabili norme aveano dovuto attenersi
i grandi Cori salmodiaci levati dalle vette dell’Ebal
e da quelle del Garisim[164].









Naturalissimo è adunque che, anche i primi ebrei
fatti seguaci del Cristo cantassero i nuovi versetti vangelici
coll’usanza tenuta per quelli dei salmi: e non
può dirsi scoperta del Martini, nè del Chateaubriand,
il ritenere che dell’ebraiche maniere sentissero i primi
canti cristiani; come poi è ben provato che, questa
chiesa pei primi metodi del suo canto esteso anche alle
nuove poesie metriche nello stile greco e latino, ricorse
ai ritmi dei greci, conseguenti ai ritmi della misurata
loro poesia.




Tradizione è ancora quella degli Armeni, degli
Abissinj e degli Arabi. I maestri non fanno che tramandare
a memoria agli scolari le arie tradizionali,
colle modificazioni di loro talento.




Adraste si fece autore d’alcuni primi libri versanti
sul canto e sulla musica, ispirati alle asiatiche
maniere ed ai greci concetti.




Gli arcani libri di scienza, custoditi gelosamente
ne’ templi, solo in premio della virtù e dietro lunghe
prove, comunicavansi agli iniziati, fuori dalle mure
delle città (ἔκας δημος), nelle accademie, dove gli studj
non venissero penetrati, nè turbati dal popolo i mistici
linguaggi, nè gli esercizj de’ canti portassero
altrui turbamento.




Altrove, rimasero in doppia urna serrati i libri
Sibillini; quindi distrutti.




Le reliquie delle antiche dottrine da cui Roma
trasse gran parte di sua sapienza furono sepolte sotto la
base dell’Apollo Palatino da Augusto, quasi geloso dell’avvenire;
come nella segreta grotta d’Egeria rimaneva
celata la fonte d’onde Numa avea tratti i suoi riti[165].









Alle tradizionali maniere dei greci canti parve
attenessero i famosi maestri Seneca e Burro educando
l’animo ancora innocente del figlio d’Agrippina
alle virtuose discipline. Troviamo infatti Nerone sulla
mesta Torre d’onde contempla Roma investita dalle
fiamme, che accorda al suono dell’arpa il canto coltivato
con successo fin dall’infanzia, ripetendo, come
sulla scena di un teatro, i versi e le antiche frasi
sopra l’incendio di Troja[166].




Tradizione di commisto stile fu adunque il canto
della primitiva chiesa cristiana; ed ecco al 4.º secolo,
il primo sistema Ambrosiano, che conservandoci le
memorie dell’antica greca melodia, regola il nuovo
canto religioso.




Il milanese vescovo intese ridonare alla sua chiesa
le espressioni della primitiva; e spedì periti in Oriente
a raccogliere dalle originali fonti, i resti delle antichissime
intonazioni di antifone e salmi.




Di questa riforma, scrisse il can. Gaetano Barbati
nelle sue note alla Storia universale: «Dal poco
che sappiamo, sembra in antico vi fosse grande mescolanza
ed arbitrio nel canto ecclesiastico. La semplicità
nascea necessariamente dalla scarsezza di mezzi;
ma alcuni teneano all’ebraico, altri al jonico, altri
a un misto. Sant’Ambrogio volle riformarlo partendo
dalla melopea greca. Il sistema musicale de’ Greci
era diviso in tetracordi, e nei modi che ne derivano.
Ambrogio, visto che molte melodie sacre erano, se
non melodie greche trasportate, almeno motivi composti
sopra i modi musicali di quel popolo, e che non
passavano i limiti di una ottava, pensò al sistema tetracordo

dei Greci, sostituire il più semplice e facile
dell’ottava, derivando dai Greci i quattro modi primordiali
che divennero base del canto ecclesiastico.
Stabilì dunque questi modi:




	dorico re, mi, fa, sol, la, si, do, re,

	frigio mi, fa, sol, la, si, do, re, mi,

	lidio fa, sol, la, si, do, re, mi, fa,

	misolidio sol, la, si, do, re, mi, fa, sol.





Così ne venne un canto ritmico, scaduto, più
consono colla musica greca che non il canto gregoriano,
il quale procede generalmente per note di valor
eguale, riuscendo più monotono e senza cadenze.»




Anche per le divisioni della battuta, s’attenne
Ambrogio alle greche tradizioni, che più fedelmente
però si videro conservate ancora nel decimo secolo
dalla celebre scuola dei Cantori di san Gallo in Svizzera,
e quali erano state adottate nei primi Inni cristiani,
di cui ci dà indubbie prove Thierfelder nel suo
lavoro De Christianorum psalmis et hymnis usque ad
Ambrosii tempora (Lipsia); per le quali storiche notizie
ivi rimetto il lettore[167].




Però il milanese vescovo ne’ suoi recitativi di
sapore greco, o canto piano, lasciò trasparire anche le
melodie delle popolari canzoni di tradizione più recente;
della cui mistura tentò poi Gregorio il depuramento.




Il Magno pontefice propostosi di recare anche
nella liturgia l’unità caratteristica della Chiesa[168],

ritoccò il libro delle preghiere di papa Gelasio, costituì
il messale romano; tolse il ritmo del verso, la
accentuazione della parola, e così quella certa figurazione
profana che traspariva dagl’inni d’Ambrosio
meno severo riformatore; rese dunque il canto più
piano ancora, per cui fu detto canto fermo; e faticò
per ricondurre con questo i rituali ad una semplicità
ritenuta da lui più consonante alle origini, e più opportuna
alla immutabilità cristiana.




I Milanesi peraltro rimasero saldi al rito e canto
Ambrosiano: Gallia e Spagna tennero il loro, pure
d’origine greca, e che poi cessò per la prima, come
abbiam veduto, sotto Carlo Magno, per l’altra nell’XI
secolo, ai tempi di Gregorio VII: l’Oriente conservò
canti e cerimonie che tuttavia si ripetono sotto le cupole
di Kief, di Mosca e di Costantinopoli.




E di Gregorio scrisse il Cantù nel libro I Papi
(cap. XVII): «Nel sinodo romano stabilì, non convenire
ai gravi costumi di diaconi e preti il dissolversi
nella vanità d’imparare la musica, sconvenendo al maestoso
contegno delle spirituali funzioni il perdere nei
passaggi e nei gorgheggi la compostezza degli animi, e
consumarvi la voce destinata a predicare la divina parola
e assodare nelle cristiane virtù. Pertanto deputa
suddiaconi e chierici inferiori a cantare i salmi e le
sacre lezioni in tono grave, serio e posato. A tal uopo
istituì scuole, ch’egli in persona dirigeva, e che duravano
ancora trecent’anni di poi; e Agostino, andando
in Inghilterra, ne menò seco qualche cantore,
che fece allievi nelle Gallie.




Accortosi come dei quindici toni della musica gli
ultimi otto non siano che ripetizione dei sette primi,
concepì l’idea che sette segni bastassero per tutti i

toni, purchè si replicassero alto e basso, giusta l’estensione
del canto, delle voci e degli stromenti. Ma quali
note servissero al canto gregoriano non si sa, se non
che si menzionano lettere dell’alfabeto, chiavi e linee
in su e in giù. Quella maestosa melodia, ove ci furono
conservate preziose reliquie dell’ammirata musica antica
de’ Greci, crebbe splendore al culto divino, con
motivi semplici e grandiosi, che poi s’andarono dimenticando
fin alla profanità de’ nostri giorni, in cui
la devozione è distratta da arie guerresche e da cori
teatrali.»




Il violento avversario della simonìa e del concubinato,
l’eroe delle interminabili lotte per le investiture,
il giurato nemico d’Enrico IV, l’altero ma grande
pontefice Gregorio VII — mal sofferendo la licenza
anche nel linguaggio de’ templi, si rese adunque il
primo noto e rispettato metodista, e stabilì alcune
leggi onde si potesse cantare con qualche norma sicura
e secondo una scuola: mentre per lo innanzi
vagava senza regola alcuna a capriccio di qualunque
capo-corista che proposta una cantilena trovata o
tradizionale, si faceva imitare dagl’altri, insegnandola
ad orecchia; altro modo non lasciando, e nessun dato,
nessun documento.




Staforsto nella sua Storia della Chiesa (al tomo
III) accenna ad alcune indicazioni o note preesistenti;
e Walter, nel Lexicon Diplomaticum, dà una raccolta
d’antiche foggie di scrittura e dei vetusti modi
del canto: ma realmente i primi documenti attendibili
risalgono dall’epoca di questo pontefice d’una
certa scuola iniziatore (1073).




Resta però sempre la scarsezza delle cifre, la
incertezza della scrittura loro, e la mancanza d’ogni

altro segno variante. È da presumere ristrettissima
la estensione della cantilena, se un secolo dopo la
vediamo comprendersi in sole quattro righe, mentre
allora nessun rigo la dinotava. Così riguardo ai timbri
delle voci, non si vede ancora esempio alcuno di
chiavi, che compariscono poi in numero di tre nel
secolo XII, e di cinque nel XIII. In quanto ai modi
di canto, bisogna ancora imaginare una pratica
meglio applicata e nulla più; se nessun dato sicuro
guidava il cantore alla intuonazione, se era a suo capriccio
l’andamento, chè i tempi conosciuti non erano
ancora; se infatti il genere del canto era slegato e
unissono sempre, ammenochè qualche voce non rimanesse
talvolta scoperta per proporre al coro la
cantilena, o per cadenzare con qualche gorgheggio.




Che se monotone eran le solfe, il complesso delle
voci alte, medie e basse che anche allora si usavano,
qualche tratto che naturalmente colorivasi colle terze,
il piano e il forte, il lento e l’allegro, e la sobrietà
medesima, e il sentimento negli esecutori, davano ai
canti cert’aria che non era sprovvista, come vorrebbero
alcuni, di melodia.




Restava però la confusione tonale, che abbiamo
accennata nel procedere delle composizioni ai tempi
che seguirono il gregoriano.




Il concorso de’ popoli diversi e barbari nella
confessione cattolica, le mescolanze poscia causate
dalle prime crociate e la mancanza d’una regola perfetta
di notazione, non poteano certo impedire le licenziose
sortite dalle otto scale degli Antifonarii; nè
le parole piane ed i suoni uniformi ivi fissati bastavano
a ritenere il genio della nuova lingua e della
rinata poesia.









Furono musicisti che sostennero la necessità di
otto tuoni; altri di nove; e dodeci, quattordici, quindici
perfino ne ammisero.




Basta consultar l’opera dell’Ab. Gerbert — De
cantu et musica sacra — per riscontrare qual numero
considerevole d’autori si son pronunziati diversamente
su questa importante questione.




Fra le tonalità fluttuanti e le forme indecise, i
cantori a trasformare i chiesastici cantifermi: e i
papi, e i frati, e i dottori, a cercar norme regolatrici.




All’entrare dell’anno millesimo compariscono già
alcuni altri metodisti, che tentano nell’opere loro di
volgere ad un cammino uniforme, o di raccogliere
almeno e collegare le svariate forme de’ bassi tempi,
porgendo regole meno vaghe di quelle licenziose del
popolo e in pari tempo meno esclusive ed austere
de’ gregoriani grecismi.




Aaron, abate di San Martino in Cologna, scrisse:
De utilitate cantus vocalis et de modo cantandi atque
psallendi; mentre, nell’istessa epoca e nella medesima
città, sortiva il trattato: Ars cantus mensurabilis, annunciato
di Francone colognese, che fu maestro a
Liegi nel 1050.




Secondo quelle norme, colle modificazioni dalla
propria fantasia suggeritegli, dettò Abelardo insegnamenti
di canto all’amante sua, ed ai monaci di Saint-Denis
e del Cluny ove finì la vita nel 1142.




Ma il novatore che nel secolo undecimo avea facilitata
l’arte del canto, e dava in due libri il maraviglioso
suo metodo musicale, fu il celebre italiano
Guido Donati d’Arezzo, abbate Benedettino. Questi
sostituì alle sei lettere dell’alfabeto romano, di cui
servivasi il cantofermo gregoriano, le sillabe ut, re,

mi, fa, sol, la, ch’egli trasse dai primi versi dell’inno:
Ut queant laxis etc.




Chiesto a Roma da papa Giovanni XIX, Guido
diffuse di là il nuovo sistema, ritenuto infatti una maraviglia.
E tale apparir doveva in quel tempo, scrisse
M. Brossard analizzando le ingegnose scoperte dell’Aretino
(Dictionnaire de la Musique); «perocchè
quella invenzione apprendeva in un anno ad un fanciullo
ciò che un uomo maturo poteva appena imparare
in dieci e vent’anni.» Questo è il Solfeggio.




Nella mano armonica Guido mostrò il rapporto
de’ suoi exacordi coi cinque tetracordi dei Greci; lasciando
a successivi studj una settima nota segnata
B, che levata di un tuono sopra il la, dovea dare
all’orecchio l’effetto simile a quello che i corpi angolosi
e duri fanno alla mano (B quadro); mentre
colla levatura d’un mezzo tuono soltanto la nota dolcemente
scorreva (B molle), come alla mano un corpo
molle o rotondo[169].




È ben vero che alcuni eruditi non negando a
Guido l’introduzione de la Portée, vorrebbero contestargli
l’invenzion delle note, facendola risalire fino
ai tempi d’Esdra, ma da tanta distanza ne convengono
perduto il sistema, e vengono ad inferirne la
prevalenza italiana[170].




Per Guido dunque anche i canti trovarono una
regola facile e varia.




Chè, prima di queste felici combinazioni, al dir

del De Muri, le voci erravano senza regola, nè raggiungeasi
quell’accordo di più musici che — dolcemente
cantando formavano una voce sola, non per la semplice
unità, ma per la soave mistione, da cui l’antico
nostro discantare — o prima forma di contrappunto;
l’etimologia della qual parola comprova appunto la
notazione primitiva.




All’abuso poi del discantare antico, Giovanni De
Muri inveì colla seguente curiosa apostrofe:




«Heu! proh dolor! His temporibus aliqui suum
defectum inepto proverbio colorare moliuntur. Ist est,
inquiunt, novus discantandi modus, novis scilicet uti
consonantiis. Offendunt ii intellectum eorum qui tales
defectus agnoscunt, offendunt sensum; nam inducere
cnm deberent delectationem, adducunt tristitiam. O
incongruum proverbium! o mala coloratio! irrationabilis
excusatio! o magnus abusus, magna ruditas,
magna bestialitas, ut asinus sumatur pro homine, capra
pro leone, ovis pro pisce, serpens pro salmone! Sic
enim concordiae confunduntur cum discordiis, et nullatenus
una distinguatur ab alia. O! si antiqui periti
Musicae doctores tales audissent Discantatores, quid
dixissent? quid fecissent? Sic discantantem increparent
et dicerent: Non hunc discantum quo uteris de
me sumis. Non tuum cantum unum et concordantem
cum me facis. De quo te intromittis? Mihi non congruis,
mihi adversarius, scandalum tu mihi es; O,
utinam taceres! Non concordas, sed deliras et discordas[171].




Cosa poi avrebbe detto il buon De Muri se fosse
giunto a sentire la Dissertazione sulla Musica moderna

di J. J. Rousseau, in cui questo acuto ingegno,
pur lasciando sussistere il dubbio se il De Muri sia
l’Aretino, dà per sicuro che Guido rese un cattivissimo
servigio alla musica, guastando col suo metodo
la greca semplicità primitiva, distruggendo tutto quello
ch’era in uso da duemila anni; e insegnò agli uomini
a cantare difficilmente!?




«Peccato, disse Rousseau, ch’egli non abbia trovato
sul suo cammino dei musici così indocili come
i moderni» i quali non vollero accettare il Progetto
de’ nuovi segni da lui offerto all’Accademia delle
scienze nel 22 agosto 1742!




S’avrebbe forse acquetato il De Muri in onta a
tanta contraddizione, per l’onore che il filosofo poi gli
faceva di renderlo una gloria della nazionalità francese,
negandolo agl’inglesi cui lo aveva dato Gesner scrivendolo
De-Murià, ed agli italiani che lo pretendevano
di loro famiglia pel solo fatto ch’era nato in Perugia, e
che fra Roma e Bologna avea ispirato il suo genio e
formata la sua sapienza, mentre in Parigi aveva avuta
cattedra di dottore, ed aggiunta una S al primitivo suo
nome[172]?!




Dopo Guido d’Arezzo, l’autor del Micrologo, che
compendia tutte le regole dell’arte (e che si ritiene
esistente alla biblioteca di Leiden), il Marchetto da Padova
fu primo che scrisse di musica e di canto, al tempo
di Roberto di Napoli (1309).




Marchetto intitolò i suoi trattati: Lucidario per
l’arte della musica piana; e Pomario dell’arte della

musica misurata; i quali esistono nella biblioteca Ambrosiana[173].




Quindi Parmigiano e Fisifo, ai quali s’attribuisce
l’idea e lo sperimento degli accordi che si dicono
dissonanti.




Del secolo del Marchetto raccolse poi le composizioni,
gli scritti, e i maestri più celebrati, quell’Antonio
Squarcialupi che abbiamo trovato maestro in
S.ta Maria del Fiore.




Come più tardi Coussemaker nel Belgio, si fece
interprete e storico de’ monumenti musicali dell’età
di mezzo.




Contemporaneo, o poco dopo al Marchetto scrisse
delle proporzioni e degli intervalli del canto, il sunnominato
De Muri di Perugia, dottore a Parigi nel
1330; il quale compose un libro sulla teoria della
musica — Speculum Musicae — diviso in tre parti,
che peraltro non fu stampato e di cui rare copie rimangono.
Qualche moderno attribuiva a lui erroneamente
le scoperte di Guido, e la invenzione della figura
e del valor delle note; mentre all’Aretino e alla sacra
scienza soltanto, come ben scrisse G. Pacini, devesi il
moderno musicale linguaggio[174].




Già dal XII secolo studiati i timbri delle voci e
regolati colle chiavi d’Alta o contralto, Media o tenore,
Infima prima o basso, s’erano successivamente
estesi con quelle di Alta prima, o mezzo soprano, e
Canto, soprana voce.




Egli è veramente dall’opera di que’ primi studj,
che gli antichi messali, i corali, i salteri, gli antifonari,

presentano altrettanti testi d’originali invenzioni
melodiche; modelli di espressioni profonde del sentimento;
metodi caratteristici dove alla poca parte del
ritmo supplisce la intonazione sorgente di armonie che
spiegano le diverse impressioni dell’anima nel tempo
stesso che l’onda melodica per quella stessa incertezza
vaga e indistinta del ritmo non agita violentemente,
ma dispone alle manifestazioni sublimi, al raccoglimento
ed alla preghiera. La quale impressione tanto
più ammirabile viene da quegl’esempj, quanto in essi
maggiore semplicità e imperfezione di mezzi si riscontra.




Che se più tardi i libri musicali chiesastici s’infiorano
di qualche arteficio, e si rivestono delle ricchezze
versate in loro nuovamente dal Palestrina, non
fanno che conciliare le tendenze de’ tempi; e lungi
da insegnare una confusion di concetti e un abbandono
del vero senso pel capriccio delle figure, come
apparirebbe dalle osservazioni del Biaggi[175], ammaestrano
a salvare la purezza della melodia dallo scandalo
profano, con inusitato splendore[176].




Era il secolo fortunato in cui ridestavansi le arti
e s’incamminavano al grande sviluppo in cui le abbracciarono
i sommi cinquecentisti.




Era quando il Guido Reni (nato a Bologna nel
1375), figlio a un sonatore di liuto, amoreggiava colle
due belle sorelle la musica e la pittura, disposandone
poi la minore con tanta grandezza.




Succedea Leonardo da Vinci, che per giungere
al posto sublime nel tempio dell’arti, cominciava infocandone
i genj col canto e colla lira; per cui poi

tante nozioni musicali sparse nei sapienti artistici suoi
trattati.




Rifulgea la sapienza de’ Veneziani; e fra le arti
dei mosaicisti e dei dipintori tabulari, ai tempi di
Bellino e dei Muranesi, la veneta magistratura dei
Pregadi decreta «l’assegno di un ducato al mese ad
otto puti diaconi veneti che imparino a cantare nella
Cappella di san Marco» dov’era già stabilita una
scuola nel 1403.




Iniziava così quelle istituzioni inerenti a’ suoi
Spedali, che si trovarono nel secolo 18.º ricolme di
fama, e in numero di quattro, dette le Scuole dei
Mendicanti, della Pietà, dell’Ospedaletto, degl’Incurabili;
ne’ quali pii stabilimenti educavansi al canto
ed alla musica un gran numero di ragazze povere,
per la esercitazion delle quali, nuovi oratorj e melodrammi
sopra latino testo, annualmente comporre
dovevano i maestri, la cui eletta schiera inaugurossi
con quel Giovanni Spataro, che fu anche trattatista
pel canto nel 1531, e col Vicentino di cui diremo, ed
alla quale poscia appartennero Caldara, Gasparini,
Buranello, Hasse, Trajetta, Sarti, Sacchini, Anfossi,
Bertoni, oltre ai ricordati specialmente in queste memorie,
e tanti altri.




Così tardar non dovea aprirsi le scene presso ai
Conservatorj; e si ritenne primo teatro pubblico in
Italia quello a san Giovanni Grisostomo, esclusivo ai
canti rinati col 17.º secolo.




La città di Fano tenne dietro a Venezia per possedere
un siffatto edificio, a popolarizzazione dell’arte,
che s’era fatta patrimonio delle corti e della aristocrazia,
a stimolo de’ genj e a procaccio di lavoro
a gran numero d’artisti.









A Milano invece s’accolse l’idea delle scuole
sotto la protezione del potere; e Luigi Sforza, chiamato
da Lodi il Gafori, dove nel 1450 era celebre
maestro, fondò ivi pure un primo conservatorio o
scuola Gafurea.




Anche a Brescia questa si diffuse, e nel 1508
Gafurius Franchinus vi pubblicò un’opera speciale
Sul Canto.




Su quei dettati e sulle pratiche apprese nelle venete
cantorìe, Costanzo Porta (Vedi pag. 103-143),
progredì alla riforma della scuola lombarda, ond’egli
ne fu poi detto anche il fondatore.




Ma veramente dal Gafori e dal Marchetto patavino
si possono classificare i primi trattati ed opere della
letteratura dell’arte.




Aaron Pier-Francesco, che avea scritto Della Musica,
Venezia 1523, aggiunge un Trattato sui tuoni del
Canto figurato, 1525, migliorando le Cleonide Armonie,
nel 1497, pure in Venezia comparse.




Analogo libro pubblica in Verona nel 1529 Rossetto
Blasio, dotto maestro; e nuovi trattati a Venezia
Lodovico Foliano nell’anno stesso; e Stefano Vanneo
in Roma nel 1533.




Per questi nuovi sistemi, imitati e progrediti ben
presto in tutte le altre città, crollarono con altrettanta
prontezza quelle mostruose usanze che non trovando
altro campo da esercitarsi colle nuove esperienze
dell’arte, s’erano riparate presso le primitive
scuole chiesastiche, e ne aveano recata la corruzione.
Le rappresentazioni melodrammatiche eseguite in apposite
pubbliche sale, liberarono la chiesa dalli sconci
spettacoli medioevali, in cui, cherici mascherati sceneggiavano
cantando le Lodi delle Passioni. Caddero le

congreghe enigmatiche de’ musicisti Belga, che furono
anche dette, scuole di calcolo geometrico, e di gergo
diabolico, le quali sorrette più ch’altro dalla altrui
cupidigia di novità, erano state fortunate fino allora
di seminare sventura e corruzione nel bel linguaggio
degl’angioli. Cominciò Marcello II escludere un tale
genere di profanatori dal tempio; e i nuovi canti
della Messa che porta il suo nome, mercè la stella
subito comparsa del Palestrina, arrestarono tutti quelli
che per la prima volta erano venuti ad usurpare
l’onore della pubblicazione per le stampe[177], eclissando
d’un sol tratto la fama dei Villaercht, degli Arkadelt,
dei Morales, e del medesimo Goudimel.




Alla prima scossa italiana dagli stranieri sistemi
de’ canti, benchè lenta anche questa e combattuta, auspice
pure di più ampia liberazione, successe analoga
riforma presso ad altra nazione, relegata sempre però
nel bujo e nel complicato di sua natura.




Sui primordj del 1500, la purezza del sentimento
combatte colla passione religiosa e la loro espressione
s’informa nuovamente in Germania colle norme
di Martin Lutero e colle sue riforme ai corali di Erfurt
e di Wittemberg, delle quali i Meistersinger
eressero quei rigorosi codici della Tabulatura, che
marcano quasi un’epoca di schiavitù al canto alemanno,
e in cui si successero rozzi ministri rivolti per
altro a conservar la grandezza delle antiche espressioni.




Qui vedemmo Polz, Rossemblüt, Walter, ed altri.









E la Spagna inquisitoriale non meno severamente,
nei metodi di quel tempo s’attenne al Labyrintho di
Giov. Mena per quei canti che ad una regola dovevano
ufficialmente assoggettarsi.




Più dotto e più libero nella Svizzera Enrico Lorit
detto Glareanus, perchè nato a Glaris nel 1488,
celebre pei suoi talenti musicali e per l’amicizia di
Erasmo e de’ più reputati sapienti del suo tempo,
mostrasi seguace di Guido.




Ivi parimenti Giovanni Calvino, nato a Noyon
nel 1509, celebre per la sua riforma religiosa che
penetrò fin nella Scozia, spinse vie maggiormente il
sistema metrico salmodiale, in onta alla maestà dei
cori e alla semplicità del canto fermo.




Contro alla quale tendenza ultramontana, antispontanea,
e complicata perfino colla politica, e d’altra
parte contro alla libertà licenziosa delle chiese italiane,
intesero a provvedere i padri del Concilio di Trento
(1545), facendosi essi medesimi prescrittori e metodisti[178].
Inutilmente: chè la serenità non procede
dalla confusione e dalle agiatezze; ed era dalla solitudine
e dalla sventura, scuola de’ grandi, che Palestrina
dovea ridonare il metodo di semplicità e di
grandezza.




I Francesi, curiosi sempre, adottano per la loro
metropolitana l’Officium Stultorum, vecchio normale
di popolari cantilene adattate alle funzioni religiose,
fra le quali brilla la Canzone dell’Asino che per tre
volte i fedeli ripeteano nella messa di Natale. Tale
Officium stultorum ad usum Metropoleos ac primatialis

ecclesiae Sennonensis, conservasi nella Biblioteca
Parigina[179].




Peraltro, Burtius Nicola, a Parigi, nel 1487, avea
già diffuso un compendio del metodo di Guido.




In Baviera similmente la scuola fondata da Orlando
s’attiene più vicina a quella italiana, sia pei
canti chiesastici come per quelli di camera e di
teatro[180].




Carlo Valgulio nativo di Brescia, pubblica in
patria (presso Angelo Britannico) nel 1507, una traduzione
latina del libro La Musica, di Plutarco, e vi
aggiunge un suo lungo preambolo, illustrazione sapiente
più che spiegazione felice.




Guglielmo monaco, cantore, erige de praeceptis
artis musicae; e Severo Manlio Boezio, famoso pavese,
il suo de Istitutionis.




Il prete Don Nicola Vicentino, ricordato dal Calvi
nella storia degli Scrittori vicentini, pel suo libro — Dell’antica
Musica ridotta alla pratica moderna — pubblicato
in Roma nel 1555, apparisce come un primo
raggio di quella luce che dovea farsi ben tosto anche
nella piacevole scienza; ed egli inventando l’Archicembalo
(o primo pianoforte) comparso a Vicenza nel
1554, accompagnando col nuovo istrumento i suoi canti,
contribuisce a un nuovo metodo ed allo sviluppo
del canto medesimo[181].









Anche un Freschi Giovanni trattò la scienza musicale
ed i canti[182].




Sulle complicate novazioni intanto de’ cantori e
musicisti e specialmente sulla usanza de’ Canoni, a
imitazione de’ metodi Greci sulle divisioni de’ Monocordi
o rapporti degli Intervalli, di cui trattava allora
a Roma il chiaro monaco Adoramno, e sulle introdotte
Fughe in conseguenza, il Gioseffo Zarlino di Chioggia,
riformatore di canti già da noi celebrato, pubblica
i suoi sistemi in Firenze nel 1589.




Delle sue dottrine inizia la scuola in Venezia,

influendo notabilmente sulle produzioni ed esecuzioni
dei Gabrieli allora viventi.




Nelle sue ricerche discopre nuovi veri, e lascia:
le Istituzioni armoniche (1536); le Dimostrazioni
armoniche (1571); i Supplimenti musicali (1588);
opere queste dedicate a Diedo patriarca, ad Alvise
Mocenigo doge, a Sisto V papa.




Scrisse venticinque libri in latina lingua — De
re musica — ovvero, de utraque musica, per insegnare,
come egli promettea nei Supplementi, molte cose utili
pell’acquisto della vera intelligenza della musica, e
dilettevoli insieme; opera che purtroppo andò smarrita,
e giudicasi rimasta inedita, benchè da quanto
ne scrive Francesco Sanseverino[183] apparisca che di
que’ giorni fosse di pubblica ragione.




Facciasi la stessa lamentanza sui di lui scritti — Il
perfetto musico; l’Africa musicale, — di cui
egli stesso fa cenno nelle Dimostrazioni.




Si riprodussero le opere del Zarlino in Venezia
nel 1602, tre anni dopo la sua morte, essendosi già
prima rapidamente sparse in tutta Italia e fra l’estere
nazioni; e specialmente in Francia, dove la fama del
veneto autore si mantenne chiarissima per quasi due
secoli, secondo i giudizj del padre Merçenne e d’Alberto
Bannius, come quella del più grande autore che
fino ai loro tempi avesse scritto di musica.




Il medesimo suo Aristarco, il contemporaneo Galileo,
fu costretto a confessare che «a quest’huomo
esemplare di costumi, et di vita, et di dottrina, deve
il mondo per le molto belle fatiche ch’egli ha fatte;

particolarmente intorno alla musica, perpetuo obbligo,
dalle quali si trae cognizioni d’infinite cose, e senza
esse ne sarebbero la maggior parte degli huomini al
bujo[184].»




Il cav. Bottrigari si fece Scoliaste delle opere del
Zarlino; ed il celebre canonico Ottusi ridusse in tavole
i Zarliniani precetti, l’illustrò, li sostenne e difese
a tutta possa.




Viene poi lodato fra gli italiani, da Roselli, Sansovini,
Doglioni, Foscarini, Doni, Zeno, Martini, Tiraboschi.




Fra gli Spagnuoli, tuttochè prevenuti pel loro illustre
Salinas, dai Sampillas, Eximeno, Areaga, e
Requeno.




Fra gli Inglesi, da Burney. Tra i Francesi, oltre
i nominati, da Baunio, Razier, Barette, Thuan, Pietro
Bayle, Brossard e Rousseau. Fu detto che quest’ultimo
sembra aver disposto alfabeticamente nel suo Dizionario
di musica la teoria Zarliniana con poche altre
aggiunte, per tal maniera che l’abate Requeno non
esita chiamarlo plagiario del Zarlino. Prima di Rousseau
io riscontro la medesima colpa in Brossard; e
parmi che Requeno a quello avrebbe potuto dire plagiario
del plagiario più esattamente.




Confutando le varie maniere de’ Canoni antichi
e quelle del suo tempo, il Zarlino aprì il campo alle
successive più vaste osservazioni, ed agli esempj del
Bontempi e del Tartini, trattatista esso pure famoso
della musica levata a scienza fisico-matematica e fondatore
d’un sistema che eclissa quelli di Démos, di

Sauveur, di Soaitti, di Boisgelou, di Couperin, di Rameau,
e delle cui sperienze d’Alembert, Blainville,
Brossard e i ginevrini Serre e Rousseau fecero pure
tanto tesoro.




È da notarsi, come dice Zarlino, che a quella
specie di Fughe, chiamate anche perpetue, in cui i
cantori incominciavano l’un dopo l’altro, ripetendo tutti
il medesimo canto, mettevansi in fronte le regole che
insegnavano come doveansi cantare: e questi avvertimenti
indicati per Canoni, diedero un tale nome a
quelle composizioni.




I compositori dunque più originali di tali intrecci
cantabili, nel secolo XVI si fecero autori di tali regole
dalle cui imitazioni nacquero i più complicati
sistemi.




Anton-Francesco Doni prete fiorentino, che pubblicò
a Venezia nel 1544 un Dialogo della musica,
canto e tenore, trattò le cose musicali così che, anche
per queste, s’ebbe il titolo di bizzarro fra gli accademici
Peregrini (1570).




I Trattati del Doni Giov. Batt., pur fiorentino venuto
un secolo dopo, scritti nel 1647, coi primi non
confondibili, meritarono invece d’essere raccolti nuovamente
e pubblicati per cura di Anton-Francesco
Gori, ed essere coronati colle aggiunte del padre Martini,
Firenze 1763.




Il cieco Salinas di Burgos, abate di san Pancrazio,
concentrato nelle matematiche, ai tempi del primo
Doni appunto, scrisse latinamente il suo Trattato
di musica, che fu gradito da Paolo IV e dal Duca
d’Alba, e fu tradotto e impresso a Salamanca, 1592,
dove egli era maestro.




Meibomio quindi trasse a nuovo studio la greca

melopea, traducendone gli autori; come l’inglese Wallis
riprodusse l’armonia di Tolomeo (1640-50)[185].




Il padre Merçenne e il padre Kircher, parimenti
nel colmo di quel secolo, trattarono speculativamente
l’Armonia universale e le Teorie de’ suoni e de’ canti.
Il primo compendiò con eclettico studio quanto
i precedenti scrittori e metodisti aveano lasciato fino
al suo tempo intorno alle cose musicali e suddividendo
in opportune proposizioni i suoi Libri Harmonicorum
(1635), trattò in ispecialità de’ cantibus; de compositione,
de canendi methodo et de voce — ai lib. VII e VIII.
Ma meno felice d’invenzione che non fosse stato nelle
matematiche, e meno celehre per le musiche che nol
fosse per l’intimità sua col Descartes, Marino Merçenne
frate dei Minimi a Parigi, trasse da Platone,
Aristotile, Plutarco, dai Rudimenti musicali di Euclide
pubblicati a Parigi nel 1557, dalle Introduzioni di
Alypio e di Geneseo, e da quelle del suo contemporaneo
Bacchio Seniore (1623); trasse da Guido e dal
Galileo, e dai compositori francesi celebrati alla sua
epoca, Guedronio, De Coussu, e De Caurroy, le sue
dottrine; onde per l’arte sua di sapere impiegare

ingegnosamente le altrui idee, fu detto da suoi: le
tres-minime Per... le bon Larron...




Alle tante cacofonie intese portare qualche rimedio
il Thibaut col suo libro Della purezza della Musica,
stimato anche dagli alemanni. Fra questi, dopo
Paolo Hofheimerus di Norimberga, 1539, erasi levato
Kircherus Atanasio, che stampava a Roma Musurgia
universitatis, 1650.




La Musica speculativa trovò altresì eccellenti
trattatisti in Pietro Mengoli di Bologna (1670); e in
un Vallotti Francesco Antonio di Padova, più tardi.




La Storia della Musica, fino alla metà del XVII
secolo, ebbe un buon espositore in Angelino Buontempi
(1660)[186] l’autore del Paride.




La Cartella di Musica del padre Banchieri olivetano,
nel 1614, mostrò in maniera fissa e positiva il
compimento della scuola cantabile lasciata sospesa da
Guido, e il cui perfezionamento fu attribuito al De
Muri, o secondo altri[187], ad Erricus Puteanus, rettorico
di Milano intorno al 1600; mentre in tutti i corali
monastici e nelle cappelle s’avea già studiato in
varie forme quella indispensabile graduazione.




E di quell’epoca (1600) riportandosi alle bibliche
tradizioni, scrisse De Musica Haebreorum, un
Gaffarelli in Francia; oltre ai precitati ricercatori in
argomento (pag. 247). De’ canti in genere lesse parecchie
orazioni a Parigi un Gian Francesco Vandinelli, 1625.




Gli Alberi musicali di Lorenzo Penna, in analogia
al Musico pratico del Bononcini, non furono inutili
tabellarj alla condotta ed alla misurazione del canto.









La Musica moderna pratica, del 1658, di Giov.
Andrea Herbst, data alla luce in Francfurt, fu un buon
metodo per esercitare la voce; e indusse forse a più
vaste osservazioni il padre G. B. Martini, relativamente
agli accenti alla famosa sua Melopea quando
questi ricompendiò in Bologna la storia musicale fino
al 1784.




Non parlo quindi d’altri tedeschi che metodizzarono
nelle loro profonde e gelose scuole clesiastiche,
chè ogni vangelica cattedrale vanta istituzioni di
studiosi maestri cantori.




Altrettante Opere teoriche-pratiche e di disciplina
artistico-chiesastica vantano Spagna e Portogallo;
per cui, gara ne nacque fra i due popoli, e non è ancora
spenta: chè nella patria de’ metodisti e compositori,
Marcos de Portugal, Pedro Thalesio, Jorge de
Monte Mayor, Garcia de Resende, Gil Vicente, Gregorio
Silvestre, Francisco Manuel de Mello, e re Don
Giovanni IV, musico e fondatore di gran biblioteca
d’arte, ancora in oggi un Gioacchino Vasconcello di
Porto raccoglie oltre 400 musicisti portoghesi (dei
quali pochi soltanto son ricordati dal Fétis), e li magnifica
rispetto agli Spagnuoli; dando però interessanti
notizie e quadri sinottici sulla storia della r. Cappella
portoghese dal secolo XV ai giorni nostri, cui
rimando il lettore[188].




In Francia, un generale Codice della Musica fu
compilato da Rameau, il cantor di Dijone, ma non fu
attivato; ond’ebbe a dirsi che le teorie di quell’autore

sortirono la rara sorte di far fortuna senz’essere
da alcuno mai lette.




I Problemi musicali del balbuziente Sauveur
(1716), e la nuova maniera di compor canto fermo,
del dizionarista Sebastiano Brossard, credo che abbiano
goduto in quell’epoca (1730) il medesimo privilegio.




Il Dizionario della Musica di quest’autore tratto
dal Zarlino, com’ebbe infatti servito a I. I. Rousseau
per l’erezione del suo, Zarliniano ad uso francese,
si può dir sia passato agli archivj siccome minuta
abbandonata; e il medesimo Brossard pensò regalare
al Re pe’ suoi musei, anche le sue dissertazioni
sul canto, per procurar loro la custodia almeno,
se non ne prevedea la lettura[189].









Ma veniva ben a farsi leggere ed ammirare dagli
italiani e dagli stranieri, Tartini Giuseppe, nato in Pirano,
1692, genio musicale europeo, che alla fama
della pratica sua direzione alla cappella illustre di
Sant’Antonio in Padova (1721), durata per quasi cinquant’anni,
aggiunse il grido del suo Trattato di
Musica (1754), in cui una teoria magistrale e profonda
è spiegata.




Tutti i maestri dell’arte consultarono il suo sistema,
come aveano accolte con trasporto le sue composizioni.
Le speculazioni dell’arte in questo autore
famoso non sono confuse od arbitrarie, ma ogni artificio
musicale è impiegato a proposito, ogni finezza
si deduce naturalmente. È mirabile poi, in mezzo alle
complicate e profonde teorie, scorgere sempre in
Tartini il rispetto alla semplicità ed al purismo del
canto; vedere quel calcolatore tranquillo innanzi alle
più astruse ricerche della scienza, maravigliare alla
sua volta ed esaltarsi per poche note facilmente e
spontaneamente cantabili. Eccone la sua confessione,
che meglio d’ogn’altro giudizio, nella materia in cui
riguardiamo un tal metodista, lo caratterizza.




«L’anno decimoquarto del secolo presente (1714),
nel dramma che si rappresentava in Ancona, v’era
su ’l principio dell’Atto terzo una riga di recitativo
non accompagnato da altri stromenti che dal basso;

per cui tanto in noi professori, quanto negli ascoltanti
si destava una tal e tanta commozione di animo, che
tutti si guardavano in faccia l’un l’altro, per la evidente
mutazione di colore che si faceva in ciascheduno
di noi. L’effetto non era di pianto (mi ricordo benissimo
che le parole erano di sdegno), ma di un certo rigore
e freddo nel sangue che di fatto turbava l’animo.
Tredici volte si recitò il dramma, e sempre seguì
l’effetto stesso universalmente; di che era segno palpabile
il sommo previo silenzio, con cui l’uditorio
tutto si apparecchiava a goderne l’effetto.»




Ecco il gran trattatista, il sacerdote delle armonie
che s’umilia confuso a un semplice raggio della divinità
pura del canto.




E questa fede si può dir che il Tartini l’abbia
compendiata nel melodico adagio della sua famosa
Sonata dell’Imperador, Carlo VI, cui l’avea dedicata,
e nella quale, come scrisse Beiriot, il violino armonioso,
toccante e pieno di grazia, prese la prima volta
l’espressione drammatica[190].




Per le novità della immaginazione e le preziose
sue ispirazioni fece dimenticare il fiorentino Veracini
(o Vernacini) che avea tanto temuto[191], e lasciò all’arco
di Nardini suo allievo la eredità de’ suoi canti.




Nel 1770 finì l’esistenza consacrata tutta all’arte,
nella quale avea trovate le più vive emozioni e i conforti
contro al mal genio della sua donna che, non

dissimile alla Santippa di Durante, gli avea cagionata
tanta persecuzione da prima, poi tanta guerra.




Per simil modo, il Tartini fu ritenuto nuova difesa
al mal genio che contro la buona scuola del canto,
malgrado tante luci rinate a suo splendore, non
cessava dagli attacchi, rinnovandoli in famiglia quando
gli stranieri si davano vinti.




Compositore, animator prodigioso di quello strumento
che meglio ai canti si presta, maestro e direttore
provetto di cantori e di teatri, ben potea direttamente
abbattere la nuova reazione sollevata dagli
armonicisti del suo tempo, dal lucchese Boccherini e dal
Valmadrera, mentre Stamitz, Gairniès, Lalande, Rousseau,
piegavansi ammirati e persuasi al suo consiglio.




E credo volesse alludere alla sua perdita, Santa
Rosa, quando accennò che dopo il 1770, non si udì
che — cantare in sulla cetra il Miserere — collo
stile da farsa o da commedia. —




Farò memoria che non estraneo alle trattazioni
Tartiane compariva in quel tempo il libro del Pizzati:
La scienza de’ suoni e dell’armonia diretta specialmente
a render ragione de’ fenomeni e conoscere la
natura e le leggi della medesima, ed a giovare alla
pratica del contrappunto. (Venezia 1782, in foglio
picc. con Tavola degli esempj). Don Giuseppe Pizzati
gesuita era nato in Piovene di Vicenza nel 1732, dove,
dopo d’essere stato professore di fisica in Siena, riduceasi
a morire nel 1803. Il suo lavoro versava
anche sulle cose vocali e del canto, benchè non lo
accennasse; e perchè d’altre classiche opere generalmente
men noto, servì forse meglio di comoda
base a più recenti scritti che in ispecialità sulla fonetica
si diedero per originali.









Anche Nanni Domenico, il facondo toscano archeologo
sigillario, nel 1756 pubblicava in Firenze un
libro, Della disciplina del canto ecclesiastico antico;
recando meglio che novità, nuovo ricordo e quasi ammonizione
a non disertare dall’antico per le aberrazioni
recenti col buon progresso incamminate.




Ad analogo scopo erasi adoprato il vescovo Francesco
Cirillo pel canto delle chiese spagnuole, ma spingendo
le sue opinioni così, da provocare una controdifesa
alla musica modernamente introdotta (1649).




Ai principj antichi più sobriamente risalivano
tessendo le loro opere: Trezza Giuseppe — Il Cantore
Ecclesiastico — Padova 1698; Tevo Zaccaria — Il
Musico Testore — Venezia 1706; Eulero Leonardo,
Petropoli 1739; Frisio Paolo, Lucca 1759; il dialogista
Bergamasco, 1761; e quello Pisano, Sacchi
Giovenale, 1786; Benvenuto di S. Raffaele, 1792.




Allora Vincenzo Manfredini, veneto, stampava a
Bologna, 1788, la Difesa della Musica moderna e dei
suoi celebri esecutori; dove anche un Francesco Tognetti,
i Progressi musicali propugnava.




Nel 1774, usciva a Roma l’opera di Antonia
Eximeno — Origine e regole della musica colla storia
del suo progresso; nelle cui lotte per gli storici svolgimenti
arieggia l’opera che Pietro Laurembergius
nel 1642 intitolava: Musomachia, id est bellum musicale.




In varie regioni progredirono colla storia musicale
altri scrittori nel passato secolo, fra quali: Giuseppe
Fux, Vienna 1725; Jean-Teofilo Wald, Magdel
1781; Bethizy, Parigi 1764; Philodem, Berlino 1796;
Burney Carlo, Londra 1776-1789; Gaultier Luigi
autor di un Trattato contro i balli e le cattive canzoni

di cui fu fatta una versione dal francese, a Venezia
nel 1787. Bourdelot, La Haye 1743; De la Borde,
Essai sur la Mus. Parigi 1780; e l’ab. Martino Gerbert,
de la Mus. et ses effets, Amsterdam 1725 — de
Cantu et Mus. sacra, 1744[192].




Si noti però un Gerbert, abate di Bobio, maestro a
Reims, arcivescovo di Ravenna, poi papa col nome di
Silvestro II, matematico, musicista e scrittore, morto
nel 1003  al tempo del quale riscontrasi l’altro monaco
Remi d’Auxerre, versato pure nelle cose musicali,
commentatore dei Salmi, di Quintiliano, ed
Hucbald.




Anche la storia musicale delle regioni a noi più
remote ebbe ricercatori.




De la Laubère descrivendo il regno di Siam (Amsterdam
1700), raccolse le canzoni di quel popolo e ne
spiegò i loro modi.




Sôma giunse a formare un trattato di musica Indiana,
interpretando approssimativamente il più antico
trattato indigeno tramandato col nome di Sangita Ratnakara
ed altri modi di canto consimili. — Horn Carlo
Edwardo pubblicò in Londra, 1813, un libro sulla Melodica
indiana. — Willard, a Calcutta, nel 1834, un trattato
di musica dell’Indostan.




Rossellini s’intrattenne sul canto della Cina, osservato
quale monumento civile. — Champollion di quello
Egiziano, come grammatica.




Rawlinson, intese a spiegar la storia del canto Assiro-Fenicio-Caldeo-Babilonese,
dalle imagini de’ monumenti[193].









Federico Reise, maestro nel Brasile, indagò le
Musiche Indiane e Brasiliane, Monaco 1824; Bachmann
ritornò sulle antiche di cui già avea trattato
(Erlangen 1792); Zalluski Carlo su quelle Cinesi, Venezia
1853; Breton Ernesto sulle Ateniesi, Parigi 1862.




Salvador Daniel descrisse il canto dei Kabili in
relazione a quello degli Arabi.




E tante storie delle Missioni e de’ Viaggi ci
diero più o meno contezza dei canti presso i popoli
selvaggi, i quali benchè raccolti da regioni in latitudine
diverse, confermano l’osservazione della comune
loro povertà, causata principalmente dal breve numero
di suoni che entrano nei loro concetti melodici,
e quindi monotoni nelle forme. A mo’ d’esempio, i
canti de’ Caraibi neri s’aggirano su quattro note soltanto,
e traggono tutto il loro spirito dal ritmo marcatissimo,
come riscontrasi nella Polynesia (Nuova
Zelanda), nel Canadà, e nell’Australia; il che risveglia
il sospetto d’un’origine ebraica. Così il canto dell’Affrica,
che sente peraltro di più alle forme dell’Arabia
e di Egitto[194]. Anche i Cinesi e Malesi appariscono
usi a cantare sur una scala di sole cinque note,
sprovvista di mezzi tuoni e quindi anche di significazione
melodica.




Nè ciò fa meraviglia se osservasi che anche presso
popoli più civili, adesso tanto progrediti nell’arte,
anticamente limitavansi i canti formali a scale di poche
note. Vedemmo de’ Greci, de’ Romani e dei primi
Cristiani. Ne abbiamo prove dalle raccolte fatte per
Carlo Magno, colle quali il suo genio intese formare

la storia popolare delle Gallie[195]; dagli antichi corali
della chiesa d’Occidente e Orientale, dove Sant’Anastasio
in Alessandria aveva un recitativo più piano
ancora dell’Agostiniano; dal trattato di S. Odone,
della cui melodia organizzata conservò traccie ancora
il Gafori accanto i non meno piani riti Ambrosiani[196].




Che se nelle chiese greche, copte, siriache, etiopie,
armene e di tutta l’Asia, riscontransi i canti ornati
d’appoggiature, di gruppi, trilli e portamenti, con
antico stile immobile e inveterato, come ogni canto
popolare orientale, questo dobbiamo attribuirlo alle
tradizioni spontanee degli esecutori, al di fuori delle
strette forme metodiche.




Fra gli Arabi più vaghi e licenziosi, s’indicano
come storiografi della musica: El Kindi (Ahmed),
figlio di Osman Jahja (o Mekki) raccoglitore di canti,
che lasciò due libri e una introduzione, ed altra raccolta
di 14,000 modi cantabili; Koraiss, autore della
Scienza de’ Canti, an. 838 di C.; El Fârâbi, secondo
maestro, che diè un Trattato, fra gli anni 900-950
di C.




Ali-Ibn-Nafi-Serjab, cantore e poeta, che stabilì
in Andalusia una scuola, continuata poi dal figlio Abderrahman,
ambi celebri non meno in Ispagna che a
Bagdad, ove voglionsi conservati i loro libri (821).
E nella stessa epoca, Ishak, figlio d’Ibrahim, di Koufta,
famoso cantore, ed egli pure cantore e suonator

di liuto, prezioso al suo Califfo come la gioventù, la
gioja e la vita, cui parea che al suo canto si estendesse
il proprio impero, lasciò numerosi libri di canti,
di suoni, di ritmi, di biografie e notizie di cantori,
di metodi e di battute, perocchè di quest’uso, a lui
che batteva con canna di bambuk, s’attribuisca l’invenzione;
competitore del sommo Mocharik alla corte
di Aaron-Rascid, per cui finì in esilio. Pel predetto
Califio anche Jélih, della Mecca, raccolse i cento canti.




Dinanir, allieva di Besl e di Ibrahim suddetto,
che rifiutò la mano di Akid cantore perchè mediocre,
si fa autrice d’un libro la grazia dei canti, che però
a noi non pervenne.




Rimane tradizionale la perfezione delle sue espressioni,
e qualche canto a lei attribuito.




Agani fece una collezione generale delle canzoni
arabe sotto il Califfato. — Kosegarten. —




Tutti li surriferiti trattati musicali, e tante altre
opere che veniamo in corso di storia accennando, parlano
necessariamente del canto, come quello che è
parte prima ed essenziale della musica, e gli storici
speciali di questa, dovettero nei loro lavori cominciare
dall’istinto naturale del canto, dalla rivelazione spontanea
d’esso alla umanità, come quella delle lingue[197];
e quindi tutti dovettero per lungo tratto intrattenersi
quasi esclusivamente del canto, perocchè l’arte della
musica propriamente detta ben più tardi comparve.




Fu detto infatti, che la vera storia della musica
armonica non cominciò che verso il 1370, ed anche
il Fétis, maestro belga, vorrebbe questo, per opera
dell’inglese Dunstaple e dei belgi Binchois e

Dufay[198]; ma noi vedemmo già d’onde abbiano tratta
origine le prime armonie, e qui basta ricordare che
Isidoro di Sicilia, meno superbamente, rinviene la
diafonia, la organazione, il discanto, nelle forme dei
secoli precedenti; e nel corso di questa istoria è dichiarato
a quanti d’ogni paese per una sistemazione
musicale, all’accordo vocale e istrumentale intendessero;
mentre ai riguardi della antichissima musica
quasi tutta al solo canto ristretta, d’altronde oscura,
limitata ed incerta, e da ogni scrittore necessariamente
indicata, io mi tenni conciso.




Or seguitiamo coi trattatisti ultimi dello scorso
secolo.




Contemporaneo e sopravissuto di pochi anni a
Gianfilippo Rameau e a Giuseppe Tartini fu lo scrutatore,
compositore e dizionarista musicale J. J. Rousseau,
che di lor fu ammirato[199]. Inutile parlar di
quest’ingegno versatile, ma non sempre coerente, e
nella bell’arte ossequioso più che profondo. Critico
e non maestro, oratore e non artista, giudica in base
all’erudizione ed al pensamento. Nel ragionamento
pone le basi colla serietà di un filosofo oriundo dal
suolo ove avea seminato Calvino, e negli argomenti
sorvola colla leggerezza e il rigoglio della scuola
fraucese. Con questo istinto, anche nelle trattazioni
che alla musica si riferiscono, conchiude finalmente
come fautore del genio della elettiva sua patria, e per

questo non bada a detrarre ad altri, od arrogare ai
suoi gli altrui meriti incontestati. Basta a provarlo la
insistenza di ritenere il Lulli francese; ad eguagliarla,
vorrebbesi in oggi l’impudenza d’asserir Parigino il
Rossini, perchè in Francia trasse lunga dimora.




Non per questo mancarono sapienti giudizj e confessioni
sincere dall’autorità di quel trattatista. Specialmente
apprezzabili sono le di lui sentenze intorno
al canto. Questo, conviene anche Rousseau che deve
sempre signoreggiare la musica.




La vera armonia piacevole e costante deve sortire
da ciò ch’egli chiama Unità di melodia.




L’armonia non è che un piacere di pura sensazione,
e il godimento de’ sensi è sempre breve; mentre
il piacere della melodia e del canto è un piacere d’interesse
e di sentimento che parla al cuore, e che l’artista
può sostenere a lungo e rinnovare a forza di genio.




Rammenta certa Opera di Venezia tutta piena di
canto, nell’udizione della quale lungi d’essersi mai
annojato, per quanto fosse lunga, vi prestò sempre
una attenzione novella, ascoltandola con più interesse
alla fine, di quello che al cominciamento. Ciò necessariamente,
egli dice, perchè quella Musica cantava
sempre e l’armonia non la soffocava, ma non facea
che animarla, rinforzarla, determinarla; ed era questa
la sua Unità di melodia.




Il canto francese, scriveva egli intorno il 1770,
lungi dall’acquistare alcuna perfezione, diviene di
giorno in giorno più languido e goffo (lourde). Questo
però volea attribuito al cattivo sistema vocale, di cui
egli tentò dare una riforma. Lodò i compositori italiani,
i quali appropriavano opportunamente le parti
alle voci che le doveano cantare.









Non negò all’Italia il vero linguaggio musicale;
e come una specie di satira ai suoi, facendo quasi
l’apologia della nostra lingua e del nostro canto, e
generando in essi non indifferenti querele, dettò in
tale argomento filosoficamente la famosa sua Dissertazione
sulla Musica francese: dedicò la prima parte
al canto, che trae seco come accompagnamento l’armonia;
trattò in secondo luogo della misura, che disse
essere alla melodia come la sintassi al discorso.




La musica in generale ei la distingue naturale
e imitativa; la prima limitata ai fisici effetti che agiscono
sui sensi, l’altra esprimente le passioni, parlante
all’anima.




L’armonia, avendo il suo principio nella natura,
è la medesima presso tutte le Nazioni, o se pure
qualche differenza riscontrasi, è introdotta da quella
della melodia. Per il che dalla melodia soltanto egli
fa derivare il carattere speciale d’una musica nazionale,
ed essendo questo principalmente marcato dalla
lingua, da questa il canto risente la maggiore influenza.




Si può concepire, disse argutamente il filosofo,
lingue più o meno proprie alla musica; se ne può
concepire improprie affatto. Tale potrebbe essere una
che non fosse composta che di suoni misti, di sillabe
mute, sorde o nasali, con poche vocali sonore, molto
consonanti ed articolazioni, e che mancasse d’altre
condizioni essenziali alle cadenze ed al tempo. — Cerchiamo
per curiosità cosa risulterebbe della musica
a tale lingua applicata.




Primieramente, il difetto di sonorità nelle vocali
obbligherebbe a darne molta alle note; e perchè
sorda la lingua, la musica sarebbe stridente. In secondo
luogo, la durezza e frequenza delle consonanti

forzerebbe ad escludere alcune parole, e non procedere
sulle altre che per intonazioni elementari; e la
musica sarebbe insipida e monotona; la sua andata
sarebbe inoltre lenta e nojosa per la medesima ragione,
e qualora si volesse affrettarne un poco il movimento,
la sua celerità rassomiglierebbe a quella di un
corpo duro e angoloso girantesi sul pavimento.




Siccome una tal musica sarebbe spoglia d’ogni
gradita melodia, si cercherebbe supplirvi con bellezze
fittizie e poco naturali; la si sovracaricarebbe di modulazioni
frequenti e regolari, ma fredde, senza grazia,
senza espressione. S’inventerebbe de’ gorgheggiamenti,
cadenze, portamenti di voce, e d’altri ornamenti
posticci che si prodigherebbero nel canto, le
quali cose senza renderlo meno piano non lo farebbero
che più ridicolo. La musica con tutta questa
sguajata acconciatura resterebbe languida, inespressiva,
senza imagini, priva di forza e di energia, pingerebbe
pochi oggetti in molte note, come quelle scritture
gotiche, le di cui linee ripiene di segni e di figure
non contengono che due o tre parole, e che
racchiudono poco senso in grande spazio. L’impossibilità
d’inventare canti aggradevoli, obbligherebbe i
compositori a volgere tutte le loro cure all’armonia,
e in mancanza di bello reale, v’introdurrebbero bellezze
di convenzione non aventi altro merito che la
difficoltà superata: in luogo d’una buona musica, la
si imaginarebbe sapiente; per supplire al canto, si
moltiplicherebbero gli accompagnamenti; per togliere
l’insipidezza s’aumenterebbe la confusione; si crederebbe
far musica, e non si farebbe che rumore. — Voces
praetereaque nihil. —




Se carattere d’ogni musica nazionale è la lingua,

esso principalmente si fonda sulla prosodia; perocchè
le diverse misure della musica vocale non poterono
nascere che dalle diverse maniere di poter dividere
il discorso e collocare le brevi e le lunghe le une rispetto
alle altre; ciò che evidentissimo si mostra nella
greca musica, nella quale tutte le misure non erano
che le formule d’altrettanti ritmi forniti dalla disposizione
delle sillabe e de’ piedi di cui la lingua e la
poesia erano suscettibili. Di maniera che, quantunque
si possa molto bene distinguere nel ritmo musicale
le misure della prosodia, del verso e del canto, sarà
indubitabile la musica più aggradevole esser quella
in cui queste tre misure concorrono insieme e quanto
più è possibile perfettamente.




La supposta lingua adunque, infelice nella prosodia,
poco marcata, senza esattezza e precisione, non
avente le lunghe e le brevi combinate fra loro nella
durata e nel numero dei rapporti semplici e propri
a rendere il ritmo gradevole, esatto e regolare; che
ha le lunghe più o meno lunghe, le brevi più o meno
brevi, sillabe nè brevi nè lunghe, indeterminate e
quasi incommensurabili; tale lingua naturalmente comunicherà
alla musica nazionale le irregolarità tutte
della sua prosodia; il recitativo se ne risentirà specialmente;
non si saprà come accordare il valor delle
note a quello delle sillabe; si dovrà cangiare ad ogni
istante di tempo; tutti i movimenti sortiranno poco
naturali e senza precisione; l’idea dell’eguaglianza
de’ tempi si perderebbe interamente nello spirito del
cantore e dell’uditore — nel capriccio de’ compositori...




Con qualunque arte, infatti, si cercasse coprire
i difetti d’una tal musica, sarebbe impossibile ch’ella

potesse piacere mai ad altre orecchie che a quelle
dei naturali del paese ove ella sarebbe in uso....




Se v’ha in Europa una lingua propria alla musica,
è certo l’italiana, perchè è dolce, sonora, armoniosa,
accentata più che ogni altra; e queste quattro
qualità sono precisamente le più convenevoli al canto.




Le inversioni di cui questa lingua è suscettibile,
sono favorevolissime alla buona melodia; per esse
la frase musicale si sviluppa in maniera più grata e
interessante. Le sospensioni e le tronche parole, sconosciute
ad altre lingue, che rendono così famigliare
alla musica la sua costituzione felice, non possono
essere supplite da chi non le possede che per mezzo
di silenzj, che non sono mai canto, e che in certe
occasioni mostrano piuttosto la povertà della musica
che le risorse del musicista.




Gl’Italiani pretendono che la melodia francese sia
piana e senza alcun canto. Tutte le nazioni neutre confermano
unanimemente il loro giudizio su questo punto.
Milord Shaftesbury ebbe a dire, che coll’uso di parlar
francese in Inghilterra, divenne in moda anche tale
musica: ma ben presto la musica italiana, mostrandoci
la natura più da vicino, ci disgustò di quella, e
ce la fece riconoscere così piana, goffa o sguajata,
com’è di fatto.




I Francesi accusano di bizzarria e barocchismo
l’italiano canto: ci sembra, dissero i neutri, che non
possa più osarsi un tal rimprovero a quella melodia
dappoichè s’è fatta intendere fra noi; è un fatto che
questa musica mirabile non ha che a mostrarsi qual è
per giustificarsi di tutti i torti di cui la si accusa.




Rousseau ama meglio credere che gli uni e gli
altri s’ingannino, piuttosto che dover acconsentire che,

nelle contrade dove le scienze e le arti tutte sono
pervenute a sì alto grado, la musica sola sia ancora
da nascere — ed aspetti il suo essere dall’avvenire.




Non sembra ch’egli scrivesse appunto per le
questioni del 1870?!..




Egli segue: i meno prevenuti fra noi s’accontentarono
dire che la musica italiana e la francese
son buone entrambi, ciascuna nel suo genere, e per
la lingua che a ciascuna è propria. Ma oltrechè le
altre nazioni non convengono in tale giudizio, resta
sempre a sapere quale delle due lingue può comportare
il miglior genere di musica.




Rousseau, dichiarandosi in quello stato necessario
per pronunziare in una tale questione spassionato,
cioè di buona fede, e versato egualmente ne’ due
stili e fornito di quelle cognizioni indispensabili a
giudice competente, motivò per tal modo il suo consiglio,
velando però la definitiva sentenza purtroppo
severa pe’ suoi.




Ho preso dalle due musiche alcune arie egualmente
pregiate ciascuna nel suo genere, e spogliando
le une de’ loro portamenti e cadenze, le altre delle
note sott’intese, le ho solfeggiate esattamente sulle
note, senza alcun ornamento, e senza fornir niente di
mio nè al senso nè al legame della frase: nè vi fu
dubbio per la decisione.




Altra prova più decisiva.




Feci cantare ad italiani le più belle arie di Lulli, — (tanto
vantato dai francesi e ritenuto come lor gloria
nazionale, mentr’il fiorentino non facea che adattarsi
alle loro maniere; per quella guisa che anche un
Verdi mostrò poi di saper attagliarsi a’ gusti stranieri) —;
e diedi a trattare a musici francesi arie di Leo

e di Pergolese: ed ho rimarcato che questi, benchè
fossero ben lontani da cogliere il vero gusto di tali pezzi,
essi ne sentivano peraltro la melodia, e ne tiravano
alla loro maniera frasi cantabili e gradevoli.




Ma gl’Italiani solfeggiando molto esattamente le
arie francesi le più patetiche, non hanno potuto mai
riconoscervi nè frasi, nè canto; non erano per loro che
note poste senz’ordine e come per caso, musica priva
di senso; essi le cantavano precisamente come voi
leggereste parole arabe scritte in carattere francese.




Non pertanto, i musicisti francesi pretenderebbero
ricavare un vantaggio da questa notabile differenza:
noi eseguiamo la musica italiana, essi dicono con la
loro baldanza accostumata, e gl’italiani non possono
eseguire la nostra, dunque la nostra è migliore.




Non s’avvedono che dovrebbero tirarne una conseguenza
totalmente contraria, e dire: dunque gl’italiani
hanno una melodia e noi non ne abbiamo.




Terza esperienza di Rousseau.




Vidi a Venezia un Armeno, uomo di spirito, che
non avea intesa mai musica, e davanti il quale si eseguiva
in uno stesso concerto, un monologo francese,
ed un’aria di Galuppi. L’uno e l’altra cantati furono
mediocremente da francesi, e male da italiani. Rimarcai
nell’Armeno, durante tutto il canto francese, più
sorpresa che piacere; ma osservarono tutti gli assistenti,
dalle prime battute dell’aria italiana, che il suo
viso e i suoi occhi si raddolcivano; egli era incantato;
seguiva coll’anima le impressioni della musica, e benchè
egli non intendesse la lingua, i semplici suoni gli
causavano un sensibile rapimento. D’allora in poi
non gli si potè più fare ascoltare alcun’aria francese.




Il francese filosofo ed autore dell’Indovino del

Villaggio[200], che tanti fatti l’hanno reso dubbioso
perfino della esistenza d’una francese melodia, e gli
hanno fatto supporre che questa potrebbe essere niente
altro che una specie di canto-piano modulato; che
non ha niente d’aggradevole in sè, e non piace che
coll’ajuto di qualche ornamento arbitrario, e soltanto
a quelli che sono convinti di trovarlo bello.




Che tale musica è sopportabile appena alle stesse
orecchie francesi quand’ella è eseguita da voci mediocri
che mancano d’arte per farla valere; mentre
ogni voce è buona per la italiana; perchè le bellezze
di tal canto sono nella medesima musica, a differenza
che quelle del canto francese non sono che
nell’arte del cantante.




Alla perfezione della melodia italiana, trova il
concorso delle tre condizioni indispensabili — la dolcezza
della lingua — l’arditezza delle modulazioni — la
rigorosa precisione del tempo — d’onde tutte
le attrattive e la energia.




Perocchè quando si comincia a conoscere la melodia
italiana, vi si rilevano da prima le grazie, onde
non la si crederebbe atta ad esprimere che sentimenti
di dolcezza; ma per poco che se ne studj il suo carattere
patetico e tragico, si è ben tosto sorpresi della
forza che l’arte dei compositori le presta.




Egli è per le modulazioni sapienti, per l’armonia
semplice e pura, pegli accompagnamenti vivi e
brillanti, che que’ canti divini straziano o inebbriano

l’anima, mettono lo spettatore fuor di lui stesso, e gli
strappano ne’ suoi trasporti, gridi di cui giammai le
tranquille opere francesi furono onorate.




Il prodigio di que’ canti non è estraneo a quella
unità di melodia cui gli italiani compositori si conformano
con tanta cura che degenera qualche volta
perfino in affettazione; regola d’altronde indispensabile
e non meno importante nella musica quanto l’unità
d’azione nella tragedia.




Riconosciuta la potenza della musica italiana, ai
tempi di Rousseau, e il primato assoluto di que’ canti
«capi d’opera del genio, che strappano lagrime, che
offrono quadri i più toccanti, che pingono le situazioni
più vive, che trasfondono all’anima tutte le passioni
che esprimono» il medesimo autore ci lascia la
immagine del vero stato del canto francese nella sua
epoca. «I Francesi, egli dice, danno il nome d’arie
a quelle insipide canzonette che frammettono nelle
scene delle lor Opéra, mentre chiamano monologhi per
eccellenza quelle trascinate e nojose lamentazioni, cui
non manca perchè assopiscano ogni uditore, se non
che siano cantate senza grida e con precisione...




Le parole delle ariette francesi, sempre staccate
dal soggetto, non sono che un miserabile gergo melato,
che si è troppo felici di non intendere; una collezione
fatta a caso di poche parole sonore che la
nostra lingua può fornire, girate e rigirate in ogni
maniera, eccetto quella che potrebbe darvi un senso:
e su queste impertinenti amphigouris i nostri musicisti
consumano il loro gusto e il loro sapere, e gli attori i
loro gesti e i loro polmoni. Innanzi a questi stravaganti
pezzi le nostre donne vengono meno d’ammirazione;
e la più chiara prova che la musica francese

non sa nè piangere, nè parlare, è il non poter
ella sviluppare quel poco di bello di cui è suscettibile,
se non nelle parole di niun significato...




I nostri musicisti più che si sforzano di raggiungere
gli effetti prodigiosi de’ canti italiani, più si scostano
dalla possibile via; e se m’è permesso di dirvi
naturalmente quello che penso, io trovo, che quanto
più la nostra musica in apparenza si perfeziona, più
ella in fatto si guasta.




Era forse necessario ch’ella venisse a questo
punto, per avvezzare insensibilmente le nostre orecchie
a rigettare i pregiudizj della abitudine ed a gustare
canti diversi da quelli con cui le nostre nutrici
ci addormentavano. Prevedo che per portarla al mediocrissimo
grado di bontà di cui è suscettibile, bisognerà
presto o tardi cominciare per rediscendere o
rimontare al punto in coi Lulli l’avea collocata...»




Cessate le velleità de’ cantori dell’epoca di Rousseau,
tornò la musica infatti, od apparve nella più povera infanzia
dinanzi ai classici colossi italiani; e a tanti esempj,
ed a furia d’imitazione, veggonsi in oggi i progressi
di quella nazione che parea più inclinata ad emularli!...




Scuole metodo-pratiche del secolo XVIII. — Dal
metodo primario didascalico,
a quello superiore analitico. — Trattatisti.





Appena si tacque l’Uomo della natura e della verità,
e con questa vera divisa del Filosofo Vitam impendere
Vero, fu nel 1778 deposto nella tomba, sorse
un altro celebre trattatista del canto, non meno osservatore
e pratico, ed esclusivo nella materia, un
maestro che raccoglieva in sè le condizioni per le quali

soltanto il Boezio voleva che si potesse accordare
l’onore del nome di Musicista. Quello cioè che «pratica
la musica non solamente pel ministero servile dei
diti o della voce, ma che possede questa scienza pel
ragionamento e la speculazione.»




Ma per la luminosa comparsa del perfetto metodista
del vero canto per l’arte nobilitato, doveano prima
seguire alle teoriche ricerche le più alte sperienze:
ed ecco, offerivasi un’altra schiera di veri maestri
ed artisti, che come roccie granitiche, non più
pieghevoli e trabalzate da nessuna corrente, compirono
il purificamento di quell’onda melodiosa e soave, onde
poi dar si potesse un saggio di canto perfetto.




Domenico Gizzi, nato in Arpino nel 1684, allievo
di Angiolino e del Carissimi; compagno a Porpora e
a Durante, maestro del Conti; potè dare alla bella
scuola quella piega elegante e sapiente che rese celebre
il suo nome nel suo grande allievo.




Questi, Gioacchino Conti, che si fece chiamare
Gizziello, per gratitudine e venerazione al suo istitutore,
fu non solo uno de’ cantanti più celebri del
XVIII secolo, ma un religioso indicatore delle maniere
più pure e dei mezzi meglio opportuni a mantenere
il bel canto. Non erano tanto per lui la sorpresa dell’estensione,
o la forza d’effetto, quanto la rigorosa
intonazione e la facile scorrevolezza.




Il canto per lui non dovea essere diletto all’uditore
e pena al cantante; ma delizia ad entrambi.




Si comprenderà il significato di questa mia osservazione
sui modi del Gizziello, ponendo mente a una
nota del Grétry, che si trova al tomo I, pag. 268 della
sua opera Essais sur la Musique. «Io vidi a Roma il
famoso cantore Gizziello, che costumava inviare il suo

proprio accordatore nelle case dove voleva mostrare
i suoi talenti, temendo sempre che il clavicembalo
fosse troppo alto, o non fosse perfetto nell’accordo.»




Non eran per lui gli sforzi atletici del suo predecessore
nella fama europea, il cavaliere Baldassar
Ferri, Perugino, fiorito intorno il 1660; che eseguiva
esercizj sul trillo cromatico in un solo fiato, mantenuto
fino a quattordici battute di tempo ordinario[201].




L’agilità pel Gizziello era figlia della facilità e
della naturalezza.




Fu degno emulo del Farinelli.




Carlo Brioschi, detto Farinelli, napoletano, gran
musicista, celebrato per la più bella voce che abbia
potuto mai esistere, che univa alla conoscenza profonda
della musica, il gusto più squisito, e che a meriti
sì rari aggiungeva una bontà d’animo proverbiale,
esordì a Roma nel 1722, e dopo essere stato la
ammirazione e la delizia dei teatri d’Italia, cantò con
sommo plauso a Londra (1734) e passò in Ispagna.




Qui nuovo Davidde, cominciò per sanare colle
dolci sue note il malato spirito del re Filippo V, onde
pei favori di questo e della regina Elisabetta, divenne
l’idolo ed il buon genio di quella corte.




Mille prodigj narransi per la potenza del suo
canto; di mille omaggi cittadini e stranieri lo fanno
le storie rivestito: a noi basta citarlo come fautore
della bella scuola del canto.




Dopo la morte di Filippo V, benchè richiesto anche

da Ferdinando VI, si ritirò a Bologna, ove cessò
di vivere il 15 luglio del 1782[202].




Imitatore distinto di questi illustri italiani, fu Gilles
Giovanni di Tascona (Provenza), che a un bell’ingegno
accoppiava grandi virtù, e che in Francia avrebbe
assai giovato al perfezionamento del canto se in
giovane età la morte non l’avesse rapito.




Cominciò corista col Campra nella metropolitana
d’Aix, ove dirigeva la cappella l’ab. Guglielmo Poitevin.
Studiando sulla propria voce, e sui nuovi modi
dei famigerati artisti italiani, propose i suoi metodi al
vescovo di Rieux, che lo inviò alla cappella di san
Stefano di Tolosa. Nel frattempo questo posto era stato
assegnato al Farinelli, il quale però nobilmente lo cesse
al suo concorrente, sforzandolo d’accettare una dimissione
che li onorò entrambi egualmente.




Da alcune opere del Gilles lasciate alla cappella
che dirigeva in Tolosa, ove morì nel 1705, appariscono
i suoi buoni studj e le riforme.




Così Karsten, primo cantante nel real teatro di
Stoccolma, divenuto segretario del Re Gustavo III;
Karsten reso celebre alla Svezia, come i nipoti per le
arti sorelle all’Italia ed Europa[203].




Adolfati Andrea di Venezia, allievo del Galuppi,
provò una nuova misura di tempo, insegnò il bel canto,
lo espresse nelle sue opere, fino al 1750, in cui morì
egli pure a 40 anni.









Suo concittadino e contemporaneo, fu un cantore
dilettante, allievo di Bissi, e di Lotti, certo Alberti
Domenico, non indegno emulo di Farinelli. E da questa
scuola, Conservatorio dell’Ospedaletto da noi a suo
luogo accennato, ricomparve pure intorno a quell’epoca
una Gabrielli Francesca ferrarese detta la Gabriellina,
che di quella istituzione lasciò prove non isfuggite
alla storia (1770); nè i musici Scotto ed i Zanetti,
erano quivi ancora dimenticati.




Fiorì in pari tempo pure in Venezia un Tommaso
Albinoni egregio cantore e maestro, la cui scuola
giovò alla Affabili per diffondere anche in Germania
(1725) il metodo risorto nel canto.




Tosi, cantante nel 1723, non si limitò ad eseguire,
ma ricercò e raccolse appassionatamente le migliori
Opinioni di cantori antichi e moderni, facendone a sè
e ad altri tesoro.




Egizio e Bernacchi di Bologna, diedero risultamenti
felici di educazione vocale, accettati dai cantanti
per tradizione e per pratica, meglio che per teoria.




Amadori a Roma, Redi a Firenze, Peli a Modena,
Vallotti a Padova, Pugnani a Torino, Gervasoni a
Piacenza, Brivio a Milano, furono docenti di canto, che
senza tante pretese di scienza e di teorie, formarono
cantori incomparabili, interpreti di quella scuola sublime
nella sua semplicità, che pur non era ancora
corrotta prima del nostro secolo.




Giambattista Mancini, Ascolano, maestro alla imperial
Corte di Vienna, nel 1774 dettò Le Osservazioni
pratiche sul canto figurato, esponendo realmente
le varie eleganze di questo, per modo da far dimenticare
quelli antichi Compendj-Regole di canto fermo
o semifigurato, o Principj per cantare gli otto toni

ecclesiastici, o Elementi di figurato e semifigurato, che
più o meno succinti, tratti dalle introduzioni ai corali,
o da lavori frateschi, anonimi o con beate indicazioni,
andavansi ristampando a facile e comoda usanza.




Ma anche questi nuovi figuristi del canto, compreso
il padre Martini, dappoi venuto a confutarli
furono freddi osservatori che s’attennero più alla parte
materiale che allo spirito del canto, e furono, dirò così,
i fisici della bell’arte; i nuovi lavoratori che apparecchiarono
il terreno a coltivazion più elevata; i regolatori
dell’organismo per cui il soffio animatore non
dovea trovare più inciampo.




Infatti il Tosi ed il Mancini fissano il modo di
disporre la bocca, come quando sorride naturalmente;
piantano la linea perpendicolare de’ denti; segnano la
apertura media e regolare; scostano all’indietro le
braccia per lasciar libero il movimento del petto.




Albanese, confermando l’utilità dell’atteggiamento
sorridente, che per giunta fà sempre piacere, ferma la
bocca nei passaggi, ne’ quali tocca alla gola d’agire
e null’altro (Lettere 1773).




Il Martini negli Accenti della voce fa consistere
la varietà dei coloriti; e indicandoli coi soliti segni con
cui gli antichi maestri figurarono le diverse emissioni,
alcuni ne marca nuovamente con legature e mordenti,
spiegandone gli effetti in base sempre agli atteggiamenti
di gola ed a seconda delle sue dilatazioni
o ribattimenti[204]. Sente di quel meccanico, per cui gli
alemanni Herbst e Petris accentavano nelle loro Musiche
pratiche[205].









Col padre Martini peraltro si può dire formata
l’arte del canto, e come tale ormai riconosciuta.




Il bolognese maestro, che tenne per cinquantanove
anni scuola alla cappella di san Francesco, che dalle
passate ricerche, da tante recenti sperienze, e dalla
sapienza di tanti illustri contemporanei, aveva potuto
attingere, e illuminar la sua mente speculativa, compendiò
le teorie dell’arte; e coronò il bell’edificio,
lasciando una Storia della Musica, e fondando una
scuola divenuta celebre per la solidità delle dottrine
ivi insegnate e pel gran numero d’eccellenti professori
sortiti.




Godeva il Martini d’una reputazione europea come
il più sapiente de’ musicisti; egli era in corrispondenza
coi più grandi personaggi del suo tempo,
quali Federico II di Prussia e Clemente XIV; gli uomini
più istruiti, i compositori più illustri lo consultavano
con deferenza e si appoggiavano all’autorità
delle sue decisioni, come fece Gluck in una circostanza
solenne.




Egli richiamò la scuola de’ compositori al sano
principio che la base della musica dev’essere il canto;
e fermo alle antiche tradizioni, di cui fè la storia,
1757, lasciò scritto che «per apprendere e impossessarsi
dell’arte del contrappunto è necessario comporre
sopra il canto fermo[206].»




Egli ebbe il contento di benedire e coronare la
feconda giovanezza di Mozart. L’autore del Don Giovanni
avea 14 anni quando ricevette dalle mani di
quel venerando scienziato, nel 1770, il diploma di membro
della Accademia Filarmonica di Bologna.









Il padre Martini ebbe inoltre tanta fortuna di lasciare
il deposito delle sue buone tradizioni immediatamente
ad un allievo che gli fu emulo nella fama. Stanislao
Mattei, frate esso pure del medesimo ordine, che
s’acquistò celebrità nell’insegnamento del contrappunto,
e di questo fu il primo maestro nel nuovo Liceo
Comunale di Musica creato a Bologna nel 1804; d’onde
così presto uscirono in sì gran numero celebri compositori,
fra quali, Pilotti, Tesei, Tadolini, Salieri, Morlacchi,
Donizzetti[207], Pacini e Rossini.




Ma se la scuola musicale era ovunque fondata sur
un metodo ormai vasto e sicuro, questo mancava ancora
per la scuola del canto; che pel procedere appunto
della scienza speculativa, era tenuta ancor macchinale.




L’arte del canto era formata; la scienza aveale
svelate tutte le sue ricerche e suggeriti i mezzi più
acconci, ma quelle e questi non avea ancora disciplinati,
per modo da porgere una norma non dubbia e
sicura, una via non confusa, breve, retta, tendente a
una meta ben definita. Questa meta, pel progresso
appunto dell’arte, non presentavasi più unica, facile,
distinta come quella a cui tendevano le scuole
antiche, e le riforme clesiastiche e quelle della infanzia
drammatica; nuovi porti adesso venivano dischiusi
ai novelli argonauti vaghi dell’aureo tesoro musicale;
diverse vie per raggiungerlo. Di queste le principali
e nel genere loro ormai demarcate, e ch’io non dubiterei
a rassomigliare quasi alle vie di terra o di mare,
si presentarono: la scuola stabile pel canto comune

o corale, e quella più vaga e indefinita, la scuola del
bel canto drammatico e figurato. Quindi la necessità
de’ metodi rispettivi.




I filosofi, delle scienze benemeriti esploratori,
aveano vagato anche pei campi musicali, e se non sempre
o specialmente s’erano riferiti colle loro indagini
alla parte vocale, non poca luce anche su questa vi
aveano diffusa.




Dopo Rousseau, il quale per facilitare lo studio
musicale, nel 1742 avea proposto di sostituire alle note
le cifre, attraverso tutte le peripezie cui van soggetti
quegli uomini che s’affaticano all’utile e al bene, due
scuole in Francia erano sorte: quella generale di Pietro
Galin per lo studio del canto; e quella speciale
di Choron per le finezze della bell’arte.




Di questa avremo in seguito a intrattenersi.




Cominciò Galin, raccogliendo l’idea di Rousseau
e perfezionandola, a dare il suo Cronomerista o tavola
figurativa delle durate; quindi il Meloplasto, o
formatore del canto — di cui Wilhem ampliandolo, ne
fece il suo Indicatore vocale, ed anche il nostro Luigi
Felice Rossi ebbe a servirsi nel metodo da lui proposto.




Con tali trovati pose base alla sua scuola nascente,
della quale potè produrre nel 1818 le norme speciali.




Aimé Paris, continuò l’opera troncata insieme alla
vita del Galin suo maestro ed amico; e compì a Strasburgo,
nel 1829, il sistema divisore, colla invenzione
della sua Lingua delle durate, mezzo maravigliosamente
semplice ed efficace a facilitare l’insegnamento
e la pratica della lettura misurata; e modificò naturalmente
il metodo Galiniano.




Più tardi Emilio Chevé, non senza il concorso
della brava Nanine sua moglie, sorella a Paris, lo completò,

confermando così col suo nome quel Metodo
elementare di musica vocale tanto divulgato, e formando
la triade fondatrice della scuola che dai tre maestri
si noma.




Da quanto ho detto, facilmente rilevasi che il merito
della scuola Galin-Paris-Chevé, verte meglio sulla
materialità che sullo spirito dell’insegnamento: non
pertanto, e perchè gli autori saviamente in esso si
attennero a quella parte cui soltanto un metodo può e
deve applicarsi perchè l’opportuno loro sistema realmente
facilita la conoscenza della musica vocale e
quindi giova meglio e dispone alla scuola più libera
quanto elevata che apparecchia e forma l’artista; e
perchè finalmente quel metodo concorse a generalizzare
il canto corale moderno; porremmo qui qualche
cenno di suo propagamento.




Dopo parziali ma felici sperimenti, nel 1.º ottobre
1842 fu introdotto dal medesimo Chevé nel Ginnasio
militare di Lione, sotto la sorveglianza del capitano
d’Argy, e dopo soli sei mesi di studio a cinque
lezioni per settimana, i soldati allievi offersero
tale programma d’una mattinata che parea impossibile
a’ cantori i più provetti.




Ben venti prove di canti classici e complicati sostennero;
onde la relazione fatta dal corpo del Ginnasio,
constatò — la maraviglia e la commozione
destate da tali risultamenti, ottenuti in sì breve tempo,
con elementi ingrati e di cui la volontà non era
stata consultata[208]. —









A richiesta del Chevé, un Giurì composto, fra gli
altri, de’ celebri Berlioz, Reber, Elwart Maillart, Prudent,
David, Hiller, Meyerbeer, Kastner, Offenbach,
Kreutzer, Lefébure-Wély, Vieuxtemps, Massé, bandì
a tutte le Società corali francesi e straniere un concorso
internazionale basato su Programma senza precedenti
sino allora, fra cui: — esecuzione di tre cori a
piacere; coro inedito composto per la circostanza e
fornito dal Giurì, comunicato 24 ore prima della pubblica
prova; solfeggio a prima vista di coro simile
distribuito seduta stante; scrittura d’aria sotto il dettato. — Quest’aria
inedita, fornita dal Giurì, dovea
essere vocalizzata ad ogni Società dal rispettivo direttore;
e ciascun concorrente obbligato a dare il suo
esemplare scritto nella chiave e tonalità che il Giurì
prescriveagli.




Malgrado che da’ componenti il Giurì nessuno appartenesse
alla scuola di Chevé, malgrado la massima
pubblicità e le reiterate istanze fatte a tutte le società
corali e scuole di musica note, nessuna, ad eccezione
della Società corale della scuola Galin-Paris-Chevé
osò affrontare lo strano e difficile sperimento.




La prova fu fatta nella sala di S.ta Cecilia, il 12
giugno 1862, in presenza di meglio che mille e cinquecento
spettatori.




Per la prima volta s’udì ivi una massa di 180
individui, non musicisti di professione, cantare in pubblico
a prima lettura, e al dettato d’un vocalizzo trascriverlo
ed eseguirlo in tutte le chiavi e in tutti
i tuoni.




Il Giurì a unanimità dichiarò, che la Società avea
subìto nel modo più soddisfacente la prova.




Il metodo di tale Scuola fu adottato dai principali

Istituti a Parigi ed in Francia; in tutte le Scuole Comunali
di Ginevra, e di quel Cantone.




L’Ateneo delle Arti decretò a quella Scuola medaglia
d’oro (1861); la Esposizione Univ. di Londra
(1862), la medaglia unica; il Congresso scientifico di
Chambery (1863) emise il voto che il suo metodo sia
generalmente adottato pel canto sacro e profano. Parecchi
illustri maestri e metodisti, fra quali il Wilhem,
in tutto o in parte si valsero di quel sistema.




Altri riputati scrittori e maestri, anche in Francia,
pur ritenendo quelle basi in generale, non mancarono
di studiarvi attorno, portando modificazioni o aggiungendo
di proprio, e fra questi Halévy, che nel suo
Metodo per la lettura ha lavorato cinque anni: ma
la Commissione che sopraintendeva nel 1852 alle scuole
di Parigi non potè sanzionar quella dottrina, nè la
pubblica opinione accettarne i criteri.




Al primo Congresso musicale tenuto in Napoli nel
settembre del 1864, gl’italiani maestri seriamente fissaronsi
sulla nuova teorica, valutandola in preferenza
d’ogn’altra; e l’illustre Casamorta, direttore dell’Istituto
di Firenze, specialmente consigliò le semplificazioni
in quella proposte, per la loro ragionevolezza e pei
vantaggi mirabili che ne derivano[209].




Il maestro napolitano Carlo Caputo eletto membro
e relatore d’una Commissione nominata da quel Municipio
per istudiare i metodi corali e riferire al Congresso
pedagogico ivi indetto pel 1870[210], onde proporre

quello che si ritenesse il migliore, o formulare i
criteri su quali dettarne uno di nuovo, in un dotto
scritto con cui io corroboro le memorie surriferite, presi
in disamina i quesiti che i fondatori e continuatori della
scuola Galin-Paris-Chevé si proposero di risolvere,
conchiuse per la bontà incontestata di quel metodo che
a tutte le proposte risponde.




Osserva in ispecialità che per quella teoria musicale
ragionata, gli allievi sono condotti facilmente alla
intonazione esatta e sicura di qualunque intervallo più
difficile e disparato ne’ tre generi diatonico, cromatico
ed enarmonico; in quest’ultimo specialmente, del cui
studio efficace i migliori metodisti lamentano la mancanza,
e quindi la somma difficoltà della pratica. Pratica
che il Choron nella sua Enciclopedia Musicale dichiara
erronea in tutti quelli che si fondano sulla teoria
de’ semituoni, nella falsità de’ quali convengono le opinioni
di Rousseau, di Fétis, De La Fage, e Boucheron,
mentre il Candiotti[211], il Mascitelli[212] nelle sue illusioni
acustiche, e tanti altri razionalisti la sostengono
assolutamente impossibile.




Il Caputo invece, rassicurando sulla possibilità
pratica, accetta il metodo di Chevé che insegna con la
massima facilità la Scala enarmonica.




Conviene con questo autore nei mezzi adottati per
facilitare il solfegio anche ai riguardi della nomenclatura
delle note, a modificazione dell’attuale sistema
oscuro e insufficiente alla indicazione degli intervalli.

A riparo di tale inconveniente, dopo le osservazioni e i
tentativi di M.r Sauveur[213], di Rousseau[214], dell’Euchero[215],
del Pintado[216], fatto riflesso alla opportunità
del solfeggiare secondo la scuola tedesca colle lettere
gregoriane, dà a divedere il Caputo che le riforme
semplici e logiche sperimentate nelle rispettive scuole
corali, e suggerite dai riputati nostri professori, quali
il Luigi Felice Rossi nella pratica per l’insegnamento
del canto corale[217], e dallo Stefano Tempia suo continuatore,
da Beniamino Carelli sull’arte del Canto[218],
dal Casamorta nelle letture all’Accademia musicale di
Firenze[219], e dal medesimo relatore nel propostosi
Manuale di Corodagogia[220], sono in gran parte desunte
dall’opera del Chevé.




Così in quanto riguarda alle ricerche per una perfetta
intonazione, che deve pensarsi nella mente prima
di emettere le voci; e che non deve cercare ajuto in
veruno istrumento e specialmente dal pianoforte; in
onta alle prevalse opinioni sostenute principalmente
dal Gervasoni, e secondo i precetti di Choron, il quale
nega recisamente che non si possa cantare intuonato
senza il soccorso degli strumenti, non essendo questi

che una imitazione più o meno imperfetta della voce
umana, per la maggior parte, e specialmente i polipetri,
più o meno falsi, e tutti solo approssimativamente
intonati; onde il Choron medesimo dichiarava
essere i suoi esercizj senza accompagnamento, perchè
tutti gli studj di canto debbono farsi in tal modo, e
l’uso diverso reca gravissimi inconvenienti[221].




Insiste finalmente sulla opportunità di quel metodo
al mutuo insegnamento, e ciò nell’interesse generale
della creazione in Italia del canto popolare più
che in quello speciale della formazione dell’artista[222]
questione ormai trattata e risolta in Francia per opera
di Pollet; in Germania per Zelter e Marx[223]; e in
Inghilterra per Bell, Lancaster, Curven, e per Boequilon-Wilhem[224],
iniziatori di quel sistema mutuo
all’insegnamento del Canto, che è la sacca da viaggio
del povero[225], salute morale e fisica del fanciullo[226],
elemento di sociale riforma, bisogno non soddisfatto
degli italiani.




Il metodo Galin-Paris-Chevé, chiude Caputo, — anche
indipendentemente dalla sua ortografia — pure

utilissima perchè rende accessibili e facili a tutti
le idee nascoste sotto le più complicate combinazioni
de’ caratteri presenti, e perchè alletta col pronto risultato
e col risparmio d’un tempo prezioso, specialmente
a chi deve impiegarlo pel pane ad altre fatiche,
porge pure nella parte teoretica, chiarezza, semplicità,
precisione; nelle sue deduzioni è esclusa l’assurda
formola — oportet discentem credere —; è ispirato
ai più sacri principj dell’arte, e però i mezzi di
cui si serve non possono essere che buoni. Malgrado
tutti gli ostacoli dei partigiani della routine (così faceva
mio nonno), tale metodo ha fatto la sua strada e
tende sempre più a diffondersi e stabilirsi.




Gli attuali direttori della Scuola Chevé inoltre,
allo scopo di rendere qualunque professore idoneo
ad insegnare col loro metodo, pubblicavano una Guida
che traccia il programma di ciascuna lezione.




Questo adunque potrà assicurare il pronto e facile
apprendimento della musica vocale, e soddisfare
ai riguardi delle didattiche cognizioni relative.




Veniamo adesso alle norme che, stabilite le basi,
le forme e gli elementi, dovrebbero ajutare a portare
il canto materialmente appreso, a quelle regioni dove
stanno riposti i segreti più gelosi dell’arte, le espressioni
e gli incanti della bellezza.




Molti maestri s’attentarono di dettar quelle norme,
credendo, nella sperienza propria o sugl’altri, d’aver
trovati i mistici fili regolatori. — Il vedremo.




FINE DEL PRIMO VOLUME













INDICE



 
  	L’Editore 	pag. 5
 

 
  	Introduzione 	7
 

 
  	 
 

 
  	Parte antica.
 

 
  	I.
 

 
  	 
 

 
  	Origini. — Primi Compositori. — Elementi del Canto 	11
 

 
  	Fisiologia vocale antica. — Organismo. — Artificio della castrazione 	42
 

 
  	Applicazioni del Canto. — Iniziamento artistico 	52
 

 
  	Canto cristiano. — Piano. — Fermo. — Codificazione rituale. — Progresso libero popolare 	58
 

 
  	Invenzione spontanea. — Arte. — Filosofia 	66
 

 
  	Prima riforma in Gallia e Germania. — Immutabilità caratteristica. — Scuole conservative 	70
 

 
  	Canto romantico medioevano. — Epoca delle Crociate. — Comunione e sviluppo. — Corali e Madrigali. — Fondazione delle Cappelle — Mistri dei fanciulli. — Scuola Fiamminga. — Scienza e suoi influssi 	90
 

 
  	Cantori nomadi. — Influenza straniera. — Maestri-cantori tedeschi. — Tavolatura. — Corporazioni. — Trovatori alle Corti. — Canto romanzesco 	109
 

 
  	Creazione del Dramma lirico in Italia. — Compositori riformisti di Firenze, di Venezia, di Roma. — Canzonieri Accademici 	135
 

 
  	Scuole stabili o Cappelle. — Fondazione dei Conservatorj. — Primi Oratorj. — Maestri musicisti, loro riforme. — Abusi. — La Nazione dei Cantanti 	148
 

 
  	Melodica italiana — suo sviluppo. — Ristauratori del Canto chiesastico. — Scuole formate di Canto drammatico 	166
 

 
  	
 

 
  	Coalizione e diramazione delle Scuole d’Italia. — Splendore della Veneta. — Scuola Francese. — Apostolato Italiano all’Estero 	185
 

 
  	Progresso e svolgimento del Canto Drammatico. — Scuola Napolitana. — Rapido suo ingrandimento. — Precursori della nuova Epoca. — Compositori del secolo XVIII 	208
 

 
  	 
 

 
  	Ripiglio della parte antica.
 

 
  	II.
 

 
  	 
 

 
  	Ritorno ai remoti tempi pei Metodi. — Primi Metodisti. — Grecismo. — Ricostituzioni da Gregorio al secolo XI. — Da Guido al secolo XVII. — Da Rousseau al compimento delle scuole teoretiche del suo tempo 	243
 

 
  	Scuole metodo-pratiche del secolo XVIII. — Dal metodo primario didascalico, a quello superiore analitico. — Trattatisti 	291
 












NOTE:




1.  Monografie artistico-sociali. VI. Napoli e la Musica.
Venezia, Tip. Grimaldo.





2.  Vedi (I. Mohl, Parigi 1830) Confutii Sci-hing, sive liber
carminum; et Yo-King antiquissimus Sinarum liber.





3.  Sul segreto del polso da cui conoscono i Cinesi tutto
le malattie, avvi il libro di Uang-scin-ho.





4.  De l’instruction publique en Chine, etc. Biot, Paris 1743.





5.  F. Marini Mersenni ord. S. Francisci a Paula, Harmonicorum
libri. Liber Septimus, de cantibus, seu cantilenis. Propositio
I. — Lutetiae Parisiorum, 1635.





6.  Continua Agostino la sottile argomentazione: «Cum enim
cantatur, auditur sonus, qui non prius informiter sonat, et deinde
formatur in cantum. Quod enim primo ut cunque sonuerit, praeterit,
nec ex eo quicquam reperies quod resumptum arte componas:
et ideo cantus in sono suo vertitur, qui sonus ejus materies ejus
est. Idem quippe formatur ut cantus sit, et ideo prior materies sonandi,
quam forma cantandi, non perficiendi potentia prior.




»Neque enim sonus est cantandi artifex, sed cantanti animae
subiacet ex corpore de quo cantum faciat, nec tempore prior,
simul enim cum cantu editur. Nec prior electione, non enim
potior sonus quam cantus, quandoquidem cantus est non tantum
sonus, verum etiam sonus speciosus: sed prior est origine, quia
non cantus formatur ut sonus sit, sed sonus formatur, ut cantus
sit.» (Lib. 12 Confess. cap. 29).





7.  «Mitto quod Cantus significare possit incantationem,
quemadmodum canere sumitur pro incantatione, qua serpentes
rumpi dicuntur.» Mercenne, lib. VII.





8.  Rodiginus, lib. 27, cap. 26. — Julius Polluces, lib. 4,
cap. 7 e 14.





9.  Polibio al lib. 2, farebbe salvato dai Veneti il Campidoglio
nell’anno 364 di Roma anzichè dal cicalio delle oche sacre.





10.  Dante Purg. C. XXXI, v. 140.





11.  Tomicich, Dizionario Enciclop. Music.





12.  Kircher sostiene la parola musica venir da un motto egizio.





13.  Herb. Spencer, On the origin and function of Music.
Londra, 1858.





14.  Vedi Diodoro, Descrizione delle Feste Egiziane.





15.  Vedi Giuseppe Flavio, Storia degli Ebrei.





16.  Stesichori graves Camenae. Orazio.





17.  Vedi Aristotile, de Politica. Plutarco, de Musica.
Versor — Utrum scientia musicalis sit juvenis utilis.
Alexander — Varie apud diversas gentes puerorum institutiones.
Colle — La musica nella educazione de’ Greci, Mantova 1775.
Giuseppe Sacchi — Dissertazione sulla perfezione e natura
della musica de’ Greci.





18.  19, Problemi.





19.  Dissertazione dell’Autore: Il Simbolo delle Palme, nelle
Monografie Artistico Sociali, N. XXVI. Tipi Grimaldo 1872.





20.  Fa, Mixo-lidio. Mi, Lidio. Re, Frigio. Ut, Dorico. Si,
Ipo-lidio. La, Ipo-frigio. Sol, Ipo-dorico.





21.  Redattore dell’Opinion Nationale. (V. sua opera Sotto
i Tigli.)





22.  V. Giornale di Venezia La Scena, 21 Luglio 1870, N. 8.





23.  Vedi Gerolamo Mei.





24.  Curiosi più che fondati ed efficaci sono i differenti mezzi
impiegati dai cantanti nella credenza di giovare alla voce. Non
pochi, e fu di questi la Sontag, usano di mangiare le acciughe. La
signora Dorus, fra gl’intermezzi dell’opera ristorava la voce con
vitello freddo. La Despares credeva rinfrescarla bevendo acqua calda;
la Cruvelli col vin generoso; l’Adele Patti con birra.




La Sass mangia beefteaks; la Cabel, pera; la Ugalde, prugne;
la Trebelli, patate; la Lucca, pasticche di menta.




Michot inghiotte gran quantità di caffè nero.




Troy beve latte. Mario non lascia lo zigaro che all’entrare in
scena; mentre tanti altri se ne astengono assolutamente; e paragona
la rarità d’un buon tenore a quella d’uno zigaro buono,
ambedue animati dal soffio del petto, pagati carissimi perchè di
corta durata, non restando d’essi che la memoria delle aggradevoli
sensazioni che fanno provare.




A chi scrive queste memorie, parve utile a schiarimento di
voce il fiutare lo zucchero.





25.  Respiro, sospiro, aspirazione, ronco, sibilo, gemito, singulto,
brontolìo, popjsmo, screazione, rutto, sussurro, sbadiglio,
tosse, riso, cachinno, vociferazione, acclamazione, clamore, e canto.





26.  Giudicavasi anticamente, gli Orientali rompere le parole
nella strozza; i Mediterrani al palato; gli Occidentali frangerle
ne’ denti; i Settentrionali formarle in petto. Autori successivi
indicarono fra i primi, Greci ed Asiani; posero gl’Itali ed Hispani
fra gli Occidentali; e divisero i nordici in Germani che traggono
dal petto le voci, e Galli che le formano in petto, in gola e sul
palato: onde non so quanto giustamente dissero: Italos caprizzare,
Alemannos ululare, Gallos cantare, Anglos jubilare.





27.  Perciò «siccome è regola dai savj maestri di canto a
dovere adottata e inculcata, quella che il cantante conformi la sua
bocca alla rotondità, forma naturale e graziosa che dà meglio
d’ogni altra il mezzo di bene spiegare la voce, così dev’essere
cura del compositore non obbligare il cantante a lunghe fermate
sugli i ed u, vocali troppo strette e che danno alla bocca una
strana conformazione e sembianza al canto come di nitrito...»
Maestro Sessa sudd.





28.  Ateneo, lib. 12.





29.  Deuter. cap. 23.





30.  V. Dante.





31.  Buffon, Stor. Nat.





32.  V. Epifanio, Origene, S. Ambrogio.





33.  V. Saint-Laurent, Diction. Encyclop.





34.  Il dottor Burnoy nella sua storia musicale dichiara aver
rilevato che il maggior numero di castrati venne da Lecce di Puglia.





35.  Con questi termini il Duca di Wurtemberg nel 1772 dava
libertà d’azione a due chirurgi bolognesi chiamati alla sua corte,
a decoro della sua cappella.





36.  Ho conosciuto l’ultimo de’ paesi nostri, morto pochi anni
or sono nella sua villa di Dolo, presso Venezia, egregio uomo ed
artista, che seppellì con lui le più strane avventure; era il Velluti.





37.  Plat. Leggi, lib. XII.





38.  V. Eneide in fine, lib. 1.





39.  Super flumina Babylonis. Salmo 186.





40.  Quint. Curt. lib. VII.





41.  An. Marc. Lib. XIX, cap. 1.





42.  In somnium Scip. Lib. II, cap. 3.





43.  Bochard fa derivare questo nome da Parat — cantare. Camden
conviene con Festus che Bardo significa un cantore, in Celtico
detto Bard.





44.  L’origine delle Linie, chiamate Naenia dai latini, s’attribuisce
da alcuni autori agli Egizj; altri ne fanno inventore
Lino Eubeo.





45.  Nerone e Domiziano specialmente protessero e coltivarono
i cantori e i musicisti.





46.  V. il Dott. Bouther e Matineo Siculo nelle loro storie di
Spagna. Morì Damaso l’11 decembre 352 in Roma, imperando
Teodosio.





47.  V. di S. Ambrogio Simeone Metafraste, Paolo diacono,
Gregorio prete Cesariense, Niceforo Calisto, e di Agostino, Possidonio
Calamense.





48.  Secundum morum orientalium partium. — Confes. Lib.
VII, cap. 7.





49.  Vedi Zoncada, S. Benedetto i Monaci d’Occidente — e
De Angeli, Compendio di Stor. Univ. Epoca III.





50.  La Festa dell’Asino indicata dal Baini, vedremo in seguito.





51.  V. Giovanni Garzoni e Lorenzo Surio, nella vita di San
Tommaso.





52.  V. Baini. E qui più innanzi.





53.  I Canti popol. Scozzesi, ora recati in versi ital. da Francesco
Amaretti (Torino, Paravia 1872), hanno riscontro nei tipi di
feroce vendetta dei canti Côrsi, se pur talvolta nell’Idilio sembrano
accennare alla greca poesia.





54.  Nella Filosofia della musica, Mazzini, 1836.





55.  Il m.º Amintore Galli nelle recenti sue investigazioni sul
ritmo, lo dice automatico, se dipende dalle facoltà dell’uomo
di formare una serie di durate dietro una prestabilita durata di
tempo; patetico, se gli è suscitato dalle passioni; omonopeico,
se imitante altra cosa, come il galoppo del cavallo, la tempesta
ecc.





56.  Già prima del maraviglioso prete Linzt, e prima ancora di
Back, e del melodico Thalberg non ha guari perduto (1871), l’italiano
Pollini s’era ingegnato di far brillare sovra tutto il canto, ed
ottenuto avea il sommo effetto legando le note e prolungandole
come la voce umana. Vedi Pollini, uno studio a 3 righe col
canto.





57.  Annal. et Hist. Franc. ab ann. 708 ad ann. 990. Scriptores
coætaneos. Francfort 1594, sub vita Caroli Magni.





58.  Antifonia, parola greca, canto eseguito da più voci alla
unissona.





59.  Vedi M. Marin, Vie d’Abailard. — P. Théophile Rainaud. — M.
Colardeau. — E le lettere di Abelardo e di Eloisa.





60.  Il p. e maestro Fantoni-Castrucci, della originaria famiglia
toscana indi veneta, come vedremo in appresso, dimorò lungo
tempo in Avignone, indi a Venezia, ove pubblicò la sua Istoria
della Città d’Avignone e del Contado Venosino, 1678; essendo
segretario dell’Ordine Carmelitano e della Romana Provincia Provinciale,
altamente estimato per dottrina e stile.





61.  Del nascimento della Poesia volgare in Italia. Lettura
di Giov. Franciosi all’Accademia di Modena (1871).





62.  Vedi le relazioni del Parlamento Ital. e la Gazzetta ufficiale
del Regno, 1871.





63.  Gius. Pitrè. Canti popolari Siciliani. Palermo, Pedone
1871. Alcuni dei quali saggi furon raccolti dal dottor Giuseppe
Morosi.





64.  Baini. Di Palestrina, Vol. I.o — E più avanti parlando dei
metodi di quest’epoca.





65.  A Smirne, nello Istituto delle Suore di Carità quando
ancor non s’insegnava la lingua italiana, le allieve davano saggi
di musica cantando, accompagnate dal cembalo i più cari versi dei
Romani musicati da Bellini e tradotti nel gallico idioma. (1850-51).
G. Regaldi. (L’Egitto Note Stor. e statist.)





66.  Tomicich, nel Diz. Encicl. Musical., fa discendere da
terra santa per mezzo de’ trovatori l’uso de’ trilli, gruppetti, appoggiature,
etc.; e di chitarrini a sei corde, col ponticello, che
suonavansi con arco convesso, prima specie di violino, riformato
poi dopo tre secoli dal Baltazarini.





67.  Biblioteca delle Crociate.





68.  Una festa celebre di Riccardo.





69.  Storia di Riccardo di Cornovaglia fratello di Enrico III
d’Inghilterra.





70.  Vedi le Storie della Sicilia di Biundi, Amari, Palmieri
e Ferrara. — Wenrik, Commentarj rerum ab Arabibus in Italia
insulisque adiacentibus gestarum. — Reinaud, per le invasioni
de’ Saraceni in Francia ecc. — Conde, la Dominazione
degli Arabi in Ispagna; — e Dozy, Ricerche sulla storia e
letteratura della Spagna nel medio evo.





71.  Vedi Il canzoniere Ebraico, spiegato e illustrato dal
prof. Salvatore De Benedetti. Pisa, tip. Nistri, 1872.





72.  Michaud. st. delle Crociate. Vol. IV, cap. VI.





73.  I canti composti dal Castellano di Coucy nel 1100, e le
canzoni del suddetto Tebaldo di Champagne re di Navarra e di
Bianca moglie a S. Luigi di Francia, (specie di cantilene o canti
fermi) son conservati alla Bibliot. di Parigi, in antico quaderno.





74.  Du mouvement romantique. I. Scudo.





75.  Dante, Purg. C. XXXI, vers. 132 e nota P. Costa.





76.  Dante. Purgatorio, Canto II.





77.  Canzoni nelle Calende di Maggio. Anche nel Veneto e
specialmente a Padova e a Treviso, fino a pochi anni or sono solennizzavansi
le fiorite con canti distinti.





78.  Vedi Francesco Doni. (Marmi).





79.  Dante, Convitto, Tratt. II, Canto IV.





80.  V. Monografie Artistico Sociali dell’Autore, N. 11.
Assisi.





81.  La Musica Nova di Willaert a spese del duca di Ferrara
venne pubblicata nel 1559 per Antonio Gardano.




Cosimo Bartoli fiorentino scrisse poi di lui nei suoi Ragionamenti
Accademici.





82.  Rimase la Scuola dei Zaghi, fanciulli o sagristi, fino al
1774, nella quale poi si distinsero gl’insegnanti preti, Domenico
Catinello, Cristoforo Lanari, e Lorenzo Locatelli.





83.  Nella raccolta Laurenziana di Firenze, s’annoverano fino
a 347 ballate, caccie e madrigali italiani del 1300; due sole francesi.




In un codice italiano esistente nella Biblioteca di Parigi si contengono
intorno a 200 composizioni musicali, fra cui sole 17 francesi
e 5 latine, del 1400.




Nel Palatino di Modena pure v’ha qualche canzone francese fra
molte italiane del 14.º e 15.º secolo. — Vedi Ant. Cappelli, Poesie Musicali
antiche, Modena 1856; e G. Carducci, Musica e Poesia del
Mondo elegante Italiano del Secolo XIV. Firenze 1870.





84.  È nota la bravura di tali, spacciati anche per maghi, o
spiritisti, che regolando i tuoni della voce con quelli proprj a qualche
bottiglia o vaso di vetro, v’imprimono un movimento, e senz’altro
contatto lo spezzano. (Vedi Rapporto de’ Suoni).




Da queste leggi fisiche spontanee o sperimentate sembra derivata
anche la tradizione d’Orfeo, che cessa per ciò d’esser favola.





85.  È noto che Tartini attribuiva ad una di queste visioni, la
famosa sua Sonata del Diavolo.





86.  Vedi Geoffroy e Mead, Théorie des effets de la morsure de
la tarentule, 1702. — Dissertazione del Dott. Baglivi sulla tarantola,
pubblicata nel 1669.





87.  Narrano le storie che Farinelli, secondando l’astuzia della
regina, commosse col canto dalla vicina stanza, il malato re Filippo,
e traendolo da profonda malinconia, lo indusse a radersi l’incolta
barba, a presentarsi al consiglio, e riprendere gli affari dello Stato.





88.  M. Gerbertus, Hist. de la Mus. et ses Effets. Amsterdam
1725. Wald, Magdel 1781.





89.  Vedi ora i più recenti autori Segond, Saechi, Mantegazza,
sulla Igiene dei cantori.





90.  Note dell’Archivio Petroniano.





91.  Idem.





92.  Dal codice musicale italiano della Biblioteca di Parigi, detto
Imperiale.





93.  Vedi Antonio Da Prato sui Madrigali.





94.  I Martegalli, o Mandrigalli, o Pastorali, con o senza coda cioè
coi Rispetti, in quanto a poesia erano poca cosa, o se ne facea poco
conto; sovente erano scritti dai medesimi musicisti, e rimanevano
anonimi: non mancano però alcuni di bella semplicità e naturalezza.
Si hanno collezioni di Madrigali nelle Rime di Francesco Sacchetti;
nelle Poesie italiane inedite del Truchi; nelle Poesie musicali
del Cappelli; alcuni più oscuri furono raccolti da Giosuè Carducci
nella N. Antologia 1870.





95.  Codice Laurenziano.





96.  Vedi Cronache di Wagenseil.





97.  C. Cantù, Lett. tedesca. Vol. 7, lib. 13, cap. 32 della St. Un.





98.  Il cardinale Riario nipote a Sisto IV, dettò le parole della
tragedia con cori l’Orfeo, 1475: il card. Gonzaga ne protesse il
musicista Poliziano ed uno dei cantori Braccio Ugolini. Il card.
Bertrando da Bibbiena, fece la commedia La Gualandra da rappresentarsi
al cospetto di Leon X. Clemente IX scrisse sette melodrammi.





99.  Il Paenulus, rappresentato per la venuta in Roma di
Giuliano de Medici proclamato cittadino.





100.  Il Ferrabosco diede altre cinque edizioni di Madrigali,
Mottetti e raccolte di musica del secolo XVI.





101.  Sotterrato in quella cattedrale, in faccia a Cipriano Rorè
di cui era stato compagno a Venezia e successore a Parma.




Girolamo Colleoni pur di Correggio scrisse la vita del Merulo.





102.  Fra questi: Apostolo Zeno nelle sue Annotazioni alla Bibliot.
dell’Eloquenza italiana di M. Giusto Fontarini, Vol. I.
pag. 242. Angelo Ingegneri, Discorso della Poesia rappresentativa,
pag. 72. Ottavio Bertotti Scamozzi, Le fabbriche di A. Palladio.
Orefici. Montanari. Magrini, Descriz. e illustraz. del Teatro
Olimp. 1847. Formenton, Mem. Stor. di Vicenza. Lampertico,
Mem. dell’Accad. 1872.





103.  Vedi Le Orationi Volgari di Luigi Groto cieco di Hadria,
alla Ill. Accad. Olimpica Vicentina. Venezia, 1589,
Frat. Zoppini.





104.  Lettera al magnifico messer Giovanni Bandini oratore
dell’Ill. duca di Firenze appresso la Maestà Cesarea.





105.  Luigi Groto, Orat. VIII. Venez. 1589.





106.  Il Calderino, che fra il 1537 e 1545 era stato de’ cantori
di san Petronio, stampava altre musiche a Venezia, per il Gardano
nel 1557.





107.  Mutetta quinque vocum. Venetiis 1555.





108.  Mottetti della Corona, di Josquin M. e di altri maestri.
Venezia 1504-1505, e Fossombrone 1514-1519.





109.  Rappresentata a Firenze pel connubio di Enrico IV con
Maria de’ Medici, nel 1600. Cui seguì con pari pompa e successo
Il Ratto di Cefalo, l’Arianna, S. Ursola, degli stessi autori.




Peri ci tramandò i nomi dei poveri cantanti che interpretarono
la sua opera mitologica.




Nella Dafne, la parte di donna fu sostenuta da un fanciullo
di Lucca.




E solo dopo oltre mezzo secolo fu conosciuta e apprezzata in
Francia la nuova composizione, quando appunto il card. Mazzarino
dopo avere assaggiato, come da noi sopra fu detto, le rappresentazioni
liriche italiane dello Strozzi, qui ormai antiquate, rinnovò
l’invito a’ cantori fiorentini nel 1647 per dare alla Corte l’Euridice;
e stipendiò una terza compagnia per le feste nuziali di Luigi XIV.





110.  Provvedimento de’ Fabbriceri del 1.º dicembre 1547. Archivio
Petroniano.





111.  Il Monteverde, ordinato anche prete in Venezia poco prima
di sua morte, ebbe elogiaste speciale Matteo Coburlotti.





112.  La partitura di quest’opera giace nella biblioteca di Parigi,
depostavi l’anno 1695 da Fossard ordinatore della musica
del Re.




Cavalli moriva nel 14 gennajo 1676.





113.  Il celebre compositore Carlo Pollarolo, morto nel 1722,
lasciava il figlio Antonio non meno capace, ma fatalmente dedito
al vino, onde per questo e per la sua corporatura ebbe il sopranome
di Caratello, che in veneto dialetto significa piccola botte,
morì miserabile nel 1762.





114.  Tale fenomeno dicesi vedersi oggi rinnovato in una giovane,
basso profondo, pervenuta da oltre mare a Parigi.





115.  Baini, Vita di P. da Palestrina.





116.  V. Opera di Antonio Calegari m.º nella stessa Basilica,
giusta il metodo del Pacchiaroti.





117.  Andrea e Giovanni Gabrielli, della nobile famiglia dei
Caobelli di Cannaregio, furono da Michele Pretorio, nel Syntagma
musicum, poeti a modelli di quell’epoca. Artusio medesimo nella
sua opera Imperfettioni dell’Hodierna musica, mentre flagella
il Monteverde, esalta Giovanni Gabrielli.




Cinquant’anni dopo la morte di questo, che fu al 12 agosto
1612, ebbe Venezia altro bravo compositore di quel nome, il succitato
Domenico Gabrieli, che diede drammi alle patrie scene con
plauso, dal 1685 al 1689.




«Di Giovanni Gabrieli e del suo Secolo: La storia del
fiorire della Musica sacra nel secolo 16.º e del primo sviluppo delle
principali forme della Musica moderna, tanto in quest’epoca,
quanto nel secolo appresso, principalmente nella scuola di Musica
di Venezia» è un’Opera di Mons. C. De Wirtenfeld, pubblicata
a Berlino nel 1834.





118.  La tratta de’ fanciulli delle Prov. Merid. Vedi retro.





119.  Demontiosius, Tractatu de pictura.





120.  «Amano assai — Gli alterni canti de’ pastor le Muse»
Virgilio, Egl. III.





121.  Joannes Petrus Aloysius Musicae Princeps.





122.  Vedi anche Dubois — Le Chanteur Florentin. — 





123.  Prima teoria del Fétis.





124.  Discorso della musica antica e moderna, di Vincenzo
Galilei.





125.  Le opere del Zarlino furono pubblicate in Firenze nel 1589,
in 8.º — Indi a Venezia, 4 Vol. in fol. 1602.





126.  Foscarini. Lib. 4, pag. 335. Della Letteratura Veneziana.





127.  Cose notabili di Venezia, pag. 44.





128.  Dizionario, Zarlino.





129.  Alcuni segnano la morte del Zarlino nel 1590, altri
nel 1599.





130.  Di Monte musicò inoltre Le Eccellenze di Maria descritte
da Orazio Guargnante, a 5 voci, Venezia 1593.





131.  De Ponte musicò cinquanta stanze del Card. Bembo.





132.  Striggio compose anche Il Cicalamento delle donne al
bucato, a 6 voci, Venezia 1579; e la Caccia a 7 voci, Venezia
1584.





133.  Pozzi intitolò i suoi Concerti Diatonici, Cromatici ed
Armonici: L’Innocenza de’ Ciclopi.





134.  Di Alessandro Scarlatti conservansi nella Veneta Biblioteca
83 volumi o drammi.





135.  Tale raccolta che ora rappresenta la storia degli istrumenti
musicali, vien conservata dal nob. Pietro Correr a Venezia.





136.  Esemplare che si conserva alla Marciana: L’Euridice di
Ottavio Rinuccini e G. Caccini. 1600, Firenze.





137.  Raccolta di Verardo Marcellino, Roma 1493.





138.  Fin dal principio della pubblicazione dei quattro libri de’
Pontificali dell’Ambrosiana Chiesa erasi preposto (1619) «Miranda
sedes (Metropolitanae) omnibus igitur nominibus exornata — ut
omnem Italiam trahat in admirationem — illud etiam prope
singulare habuit, ut armonica modulatione cum primis annumeraretur;
caelestem ex mortali parte Musicen secuta, quae numinis
aeterni praeconia concinit. Fovit itaque miris modis canoras
voces, et per omnes temporum gradus spectata tali virtute Virum
capita conquisivit, quorum industria, ne muto silentio, vel morte
deperiret, fortiter contendit. Horum in numero postremus fuit
Gabutius, quem mors invida sustulit, sed fama perennat, qui modulationes
multas Ecclesiae Ambrosianae peculiariter accomodatas
reliquit. — Hujus in locum suffactus est Vincentius Pellegrinus,
qui studio et labore non mediocriter huic Ecclesiae profuturo,
non solum Gabutij, sed aliorum etiam praestantium Virorum modulationes,
suasu hortatuq. nostro collectas in ordinem, et methodum
redegit, pluresq. addidit eiusdem generis aere ingenti
praedictae Fabricae in lucem editas, ut quam lucem sospes Gabutius
ex industria sua est assecutus, eadem Pellegrinus aequali
labore compararet, etc.»




Curiosa poi per la forma è un’altra lettera preposta al Secondo
Choro per Alto e Basso, del Gabuzio, del 16 decembre
1669, che per l’originalità del documento crediamo notare.




«Eminentiss. e Reverendiss. signore e Patron Coll.




»Ecco consagrati al nome di V. Em. questi musici componimenti,
che resi ugualmente divoti dalla qualità della materia, e
dall’humiltà dei nostri ossequj con metro di ben aggiustate note
fanno ritratto della perfetta consonanza, quale si gode nel suo pastorale
e zelante governo.




Furono formati all’idea della celeste hinnodia, acciò si gustassero
qui in terra le melodie de’ Serafini nel Cielo, e per corrispondere
all’ardente brama di V. E, che vorrebbe trasformare li
suoi Popoli in Angioli, e convertire le sue Chiese in Paradisi.




Di varie voci sono intrecciati, per invitare con il Regio Profeta
ogni Creatura ad applaudere alle glorie dell’Altissimo, e perciò
si presentano a V. Em., come a quello, che chiama a sè tutte
le voci della fama per decantare li suoi nobilissimi pregi. E perchè
il lor fine si è di far risplendere in questa Augustissima Metropoli
l’ineffabile grandezza d’Iddio, dovevano perciò prendere i lumi
dalla Maestà d’un Vice Dio, che su la fronte di V. Em. lampeggia.




Non saranno già sprezzevoli, benchè si vedessero nati da un
Grancio, perchè ciò fu, acciò portassero seco la gravità condegna,
e camminassero con passo retrogrado alle profane canzoni dai sagri
Tempij eliminate.




Riusciranno però anche armoniosi, tanto più accompagnati al
concento delle virtù di V. Em. e ribomberanno maggiormente alla
presenza della sagra porpora, come più canori si fan sentire li
augelli alla vista del Sole. Che se di questi cessa il canto, quando
sì gran Pianeta s’alza al meriggio, V. Em. pure sollevata all’apice
del Vaticano, come si spera, renderà mutole le voci per stupore;
ma sarà perfetta musica il solo Basso della profondissima adoratione
di tutto un mondo etc.




Il Rettore e Deputati della Vener. Fabric. del Duomo di
Milano.»





139.  Harmonicorum libri — De Cantibus, propositio XVII. — 1635.





140.  Risposte del Corelli al cardin. d’Estrées ed al Sassone
Handel.





141.  «Imperciocchè a chi conviene una tale giubilazione senza
parole, se non all’Essere ineffabile, quando non si può tacere
nè si trova ne’ trasporti dell’anima niente che li esprima, se non
suoni inarticolati?» S. Agostino.





142.  «Le arie di L. Rossi presentano già la forma a Da capo,
o seguono quella a Strofe.




«La Gelosia offre il più alto sviluppo della forma a strofe.
Però tutti gli sforzi di possenti genj erano insufficienti a drammatizzare
l’aria sotto alla forma fino allora adottata, ed era quindi necessario
di far nuovi tentativi di progresso, rompendo ed alterando
i limitati confini, imposti dalla convenzione scolastica.» — S. De
Castrone — Marchesi.





143.  Storia della Letteratura: XV.





144.  Ciò peraltro specialmente pei canti applicati al violino.





145.  Morì più che ottuagenario nel 1764. L’Accademia di musica
gli fece celebrare una Messa in cui si cantarono i pezzi migliori
delle sue opere, prendendovi parte tutte le celebrità di
Parigi.




Lasciò un Trattato che accenneremo fra i Metodi.





146.  Vedi Catalani, Dell’Opere di A. Stradella.





147.  Morì componendo sul cembalo, come Pergolese, d’anni 50,
verso la metà dello scorso secolo.




Le sue composizioni, come quasi tutti i preziosi autografi dei
celebri maestri napoletani sono in quel Conservatorio, per tali raccolte
il più rinomato d’Europa dopo quel di Berlino.





148.  La collezione delle sue opere fu portata in Francia dal
Selvaggi. Una magnifica riproduzione tratta da quella prima, vidi
negli archivi del Conservatorio di Parigi.





149.  La qual’opera allora, ebbe a Roma successo più favorevole
dell’Olimpiade del Pergolese, onde questi accuorato si morì
di etisia nelle braccia di Feo suo maestro, ultimando appunto il
suo Stabat, innanzi alla spinetta; da cui la bella tela del napoletano
Ferd. Ruggeri.





150.  Gius. Barini. Firenze 19 giugno. La Scena.





151.  Guido Tacchinardi. Nel Sistro, giugno 1870.





152.  Portogallo, autore della Semiramide, Puccita, delle Tre
Sultane, imitatori di Paisiello.





153.  Morì in Venezia il 3 gennajo 1784, d’anni 79. È sepolto
in S. Vitale.





154.  Poesia del celebre librettista veneziano Giovanni Bertati.
Rappresentata la 1.a volta a Vienna nel 1792, due anni dopo davasi
a Venezia nel teatro d’opera a S. Moisè.





155.  Vedi Oulibicheff Alessandro, Biograf. di Mozart e analisi
delle sue opere principali. Mosca 1843.




Holmes Edward, Vita di Mozart. Londra 1845.




Da Ponte Lorenzo, Memorie. New-York, 1836.





156.  Vedi il Nuovo Diurno Italiano dell’Autore.




Morto Cimarosa l’11 gennaio 1801 e tumulato nella chiesa
allora esistente di Sant’Angelo, colla demolizione di questa, estesa
la piazza di quel nome, or si passeggia su quelle ossa; vi fosse
almeno un debito monumento!





157.  Vedi Viaggi dell’Autore.





158.  Di questo singolare musicografo veggasi la raccolta rarissima
di Cantate varie a voce sola, nella Marciana.





159.  Di tutti questi autori d’Arie, Duetti, e Musiche del secolo
XVIII, conservanti due preziose raccolte alla Marciana.





160.  Vedi Virgilio, Egloga IV e VI. — Orazio, Ode XII, lib. 1.





161.  Vedi gl’Inni di Guerra di Tirteo, tradotti dal greco da
Senuccio D’Oro. Roma 1871.





162.  Marco Meibomio ha raccolti, tradotti in latino, e illustrati
di note, i trattati dei 7 autori greci: Aristoxene, Euclide,
Quintiliano, Gaudenzio, Nicomaco, Bacchio ed Alipio.





163.  Vedi Westpal, sulla Musica Greca.





164.  Vedi Herder, Spirito della Poesia Ebraica.
Schlegel, Stor. della Letteratura, Lez. IV.





165.  Vedi Principi Anagogici dell’Autore: Premesse. Tip. Naratovich,
Venezia 1865.





166.  Ann. di Roma 817. D. C. 64.





167.  Anche il dott. Oscar Paul pubblicò in Lipsia un erudito
libro: Dell’Armonia assoluta de’ Greci; e Bellermann diede
anche una trascrizione di reliquie credute greche canzoni, che
pure possono in proposito dar luce.





168.  Vedi Istitutions liturgiques par don Prosper Gueranger.
Paris 1840.





169.  Si attribuisce al Palestrina l’aggiunta del nuovo tuono
alla scala diatonica, il Si.





170.  Vedi una recente dissertazione in argomento dell’avvocato
Ascoli di Genova.





171.  Jean De Murs — Théorie de la Musique.





172.  Fu detto anche De Muris o De Murs, o Meurs; ma negli
antichi Dizionarj biografici francesi si tace il luogo de’ suoi natali,
facendolo vivere soltanto verso il 1330 a Parigi.





173.  Muratori e Gaffurio ne fanno citazione.





174.  Lettera a M. Ubaldo Solustri.





175.  La Musica Sacra. Aless. Biaggi.





176.  Vedi sopra del Palestrina (1500).





177.  Edizione di Andrea Antico di Roma, che nel 1516 pubblicava
una collezione di 15 Messe tra le migliori della scuola
Fiamminga «easque incisis in ligneas tabulas notis (quod nullus
ante fecit) nova imprimendi ratione sociorum sumptibus...»





178.  Paolo Sarpi, Le Storie del Concilio di Trento.





179.  La Canzone dell’Asino comincia: Orientis partibus — Adventavit
asinus — Pulcher et fortissimus — Sarcinis aptissimus
ecc.





180.  Vedi Orlando de Lassus, Theatrorum Musicum; Motetarum
et Madrigalium libri; Liber Missarum. Monaco 1590.





181.  Prete Don Nicola Vicentino, nacque a Vicenza nel 1511.
Da alcuni cenni su di lui dati dal Giornale Biografico di Vicenza
per l’anno 1827, N. 1, contenente 17 Biografie de’ più
eccellenti Musici Vicentini ed un Elenco di altrettanti, che sembrano
meritare onorevole ricordanza, non rilevo se oltre d’essere
Vicentino per nascita, e quindi coll’appellativo di quel luogo
indicato com’era antico vezzo fra gli artisti, fosse poi Vicentino
anche di suo casato.




Interpellato l’illustre Marchese monsig. cav. Lodovico Gonzati,
esimio cultore di cose patrie, gentilmente mi riscontrava:
«Se poi fosse chiamato Vicentino perchè appartenente a famiglia
di tal cognome, o solo perchè nato a Vicenza non è chiarito dai
nostri Biografi. Io sono di parere che fosse Vicentino anche per
cognome, giacchè nella suddetta sua Opera da lui stesso pubblicata
in Roma nel 1555 egli si annunzia nel frontespizio Don Nicola
Vicentino, senza più, e così si sottoscrisse nella Lettera dedicatoria;
come pure sotto il ritratto impresso in legno a tergo
del titolo dell’Opera medesima, si legge: D. Nicolas Vicentinus,
e parimenti Nicolas Vicentinus sta scritto interno alla medaglia
con ritratto coniata in suo onore lui vivente, per lo istrumento
da lui inventato detto Archicembalo.»




Intorno a tale istrumento scrissi nel Giornale La Scena di
Venezia, 17 giugno 1869, N. 3 — Articolo sulla nuova Fabbrica
di Pianoforti Mattarello in Vicenza. Da questo riscontrerassi
l’errore incorso nella pretesa Storia del Pianoforte pubblicata
da Giac. Ferdin. Sievers di Napoli, ove anzichè al Vicentino ed
al Padovano, primissimi costruttori, si dà il vanto a’ stranieri.





182.  Freschius Joa. Argentorati 1535.





183.  Venezia nobilissima, 1663.
Vedi Zarlino Opere. Venezia 1589.





184.  Dialogo della musica antica e moderna. Firenze 1584,
pag. 88.





185.  Vedi anche di Marco Meibomio: Musicae antiquae auctores
septem; Amsterdam 1652. — Ptolomeus Claudius: Harmonicorum,
Oxonii, 1682. — Vedi Aristoxenus: Harmonicorum
elementa; Venetiis, 1562.




Alardus Lampetro trattava de veterum musica a Schleusinga,
1636; Ornitoparchus Andrea, nel 1617 a Lipsia; Artusio Gian
Maria avea scritto Sulle imperfezioni della Musica, a Venezia
nel 1600; e Lodovico Casali da Modena, nel 1629, dava un Generale
invito alle grandezze e maraviglie della Musica risorta;
come Pier Gerolamo Gentile in Venezia, 1605, scrivendo Dell’armonia
del Mondo.





186.  Angelini Bontempi Gio. Andrea, Historia musica nella
quale si ha piena cognizione della Musica armonica.





187.  Il Card. Bona.





188.  Oz Musicos Portuguezez. Porto, 1871.




Fra le recenti guide didascaliche, è riputata quella del Panseron:
Solfeos concertantes le duos, tres y cuatro voces dividos
en tres partes.





189.  Oggi la Musica ha: il Dizionario biografico di Fétis, di
cui parleremo più avanti. Quello Enciclopedico musicale di F.
Tomicich. Il Dictionnaire lyrique par Clément et Larousse, biografico
aneddotico, ma incompleto; e del primo autore, altre biografie
isolate, Les Musiciens célèbres.




Sul far di quest’opere, è quella recente — La Musica ed i
Musicisti del secolo X fino ai nostri giorni — biografie di musicisti
e loro influenza nel progresso delle discipline fonetiche, di
Amintore Galli, Milano 1872. Il medesimo autore pubblicò nel
1870, L’Arte fonetica, preceduta da un compendio storico e da
investigazioni fisiologiche e psicologiche musicali.




Già esisteva in quest’ordine il Sistema armonico del Basevi.
Il Codice delle leggi de’ suoni e armonie, di Amerino Barbieri.
A History of Music, dello Stafford.




Si sta pubblicando inoltre in Udine dal Berletti — Studj di
Allegorie armonico-religiose — lavoro sinfonico del maestro
Cimoso.




Storie delle Rivoluzioni del Teatro musicale in Italia,
dell’Arteaga. — Biografie de’ Compositori; Regli, in Torino.




Pompeo Cambiasi diede a Milano coi tipi Ricordi, 1872, una
cronologia delle — Rappresentazioni date nei R. R. Teatri di
Milano 1778-1872 — utile lavoro a rilevare le Opere e loro vitalità,
gli artisti ed i loro successi, simile in parte alle memorie
pubblicate dal Formenton pel teatro Eretenio di Vicenza, 1870.
Il medesimo Cambiasi sta poi elaborando un Dizionario delle
Opere in musica rappresentate in teatro dall’origine del Melodramma
fino a noi.





190.  Metodo per violino.





191.  Veracini Francesco Maria è stato dopo Corelli il primo violinista
del suo tempo, e Tartini dopo averlo udito si rimise a studiare
due anni consecutivi, chè gli pareva a suo confronto un gigante.




Attorno quell’epoca anche Boccherini fu concertista e compositore.





192.  Vedi retro, a pag. 108, 254.





193.  The five great Monarchies of the ancient Eastern
World. Rawlinson. Vol. II.





194.  Ne dà chiara prova la principale loro Canzone Empoungoua.





195.  Vedi la Niebelungenlied. Breslau, 1820 e seg.





196.  S. Odone, citato dall’Ab. Lebeuf — Traité hist. et pratique
sur le Chant ecclésiastique: in cui il curioso passo «Diaphonia
verum conjunctionem sonat quam nos organum vocamus,
cum disjunctae ab invicem voces et concorditer et dissonanter
concordat.»





197.  F. J. Fétis, Hist. gén. de la Mus. Introd. §. 1.





198.  Dufay, vantato da altri francese, viene dal Fétis ritenuto
belga per nascita. Vedi di lui a pag. 64.





199.  Rameau morì a Parigi nel 1764, e fu sepolto in S. Eustachio
accanto alla tomba del Lulli. Vedi nota a pag. 204.




Tartini nel 1770 a Padova. — Rousseau 1778 presso a Parigi. — Martini
nel 1784 a Bologna. — Duni nel 1775 a Parigi.





200.  Quest’opera, parole e musica di J. J. Rousseau, ad
imitazione italiana, fu ritenuta la sua migliore composizione cantabile,
e ancora nel 1827, venia rappresentata a Parigi colle Opere
di Gluck, Grétry, Kreutzer, Piccini, Spontini, Salieri, Mozart e
Rossini.





201.  Vedi Angelino Bontempi, Istoria della Musica; e Rousseau,
Dictionnaire, alla parola Voix.





202.  Non si confonda con Giuseppe Farinelli buon compositore
già accennato, che appunto attorno a quest’epoca scriveva La Vergine
del Sole.





203.  Fu avo materno di Maria Taglioni contessa Gilbert, e del
coreografo rinomato di quel nome e maestro e scrittore Ferdinando
Taglioni.





204.  Anche le famose sue percussioni, le chiama: la stessa nota
legata e ribattuta da colpi di gola.





205.  J. A. Herbst. Francfurt, 1658. — Johan Samuel Petris.
Leipsig, 1767. — Anleitung zur practischen Musik. — 





206.  Saggio fondamentale di contrappunto sopra il canto
fermo, Bologna, 1774.





207.  Donizzetti ebbe la prima istituzione dal Mayer che venerò
qual padre, passò poi a Bologna a perfezionarsi cogli studj del
Mattei.





208.  Il Rapporto del Cap. d’Argy, conferma che il Chevé ha cominciato
e fatto il suo sperimento (25 aprile 1843) sopra soggetti
fornitigli dalla sorte, tutti ignari di conoscenze musicali, molti ripugnanti,
e nella massima parte analfabeti.





209.  Lettere del cav. L. F. Casamorta ai promotori del Congresso,
23 agosto 1864.





210.  Per gli avvenimenti politici del 1870, riportato il VII Congresso
nell’anno seguente, non pertanto la relazione del maestro
Caputo fu pubblicata.





211.  Candiotti di Cividale, maestro al Tomadini — Scritti inediti.





212.  Luigi Mascitelli di Napoli, La Teorica musicale svolta
razionalmente ne’ suoi principj e nelle sue pratiche applicazioni.
In corso di pubblicazione.





213.  Système général des intervalles des sons. Paris 1701.





214.  Dissertation sur la Musiq. mod. Paris, 1743.





215.  Riflessioni sopra alla maggior facilità che trovasi
nello apprendere il canto con l’uso del solfeggio di 12 monosillabi
atteso il frequente uso degli accidenti. Venezia, 1746.





216.  Vera idea della musica e del contrappunto. Roma, 1794.





217.  Torino presso Giudici e Strada, recente edizione.





218.  Opera prossima a sortire in Napoli, in seguito alla Cronaca
d’un respiro, che il medesimo autore ivi pubblicò (Giugno
1871) per introduzione al suo metodo di canto.





219.  Vedi Atti dell’Acc. del R. Istitut. Mus. Anno VII, 1869.





220.  Lavoro del M.º Caputo in corso di pubblicazione in Napoli.





221.  Manuel de mus. voc. et instrum. Choron. pag. 89, 96 nota a.





222.  «Trattasi di creare il canto popolare dell’artigiano e non
di formare l’artista.» Rapport de Conseil Municip. de Paris sur
l’introduction du Chant dans les écoles communales, 6 mars 1836.





223.  A. B. Marx autore del Vollständige Chorschule.





224.  Wilhem autore delle nuove tavole di lettura musicale e
canto elementare. — Curven, del Tonic Sol-fa Method. Londra.





225.  Vedi Rawlinson, The power of music.





226.  Segond, Igiene del cantante.




Mantegazza, Igiene del sangue.




Secchi, Della Musica de’ Greci nella educazione ecc.




Gallico, Leggi igieniche del cantante in seguito alle sue
norme.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA UNIVERSALE DEL CANTO, VOL. 1 (OF 2) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7471814919310785860_cover.jpg
@d_/ ég»«ym—,.&-—.o--—/v OO it ~—‘e~»&{\/%£@
of 'g/)

9]

__ G

e e

STORIA UNIVERSALE

DEL

CANTO

GABRIELE FANTONI

e e s cof s o e R, D e o e bt e R *_

— |
voL. 1

i

MILANO |

b NATALE BATTEZZAT] — EDITORE 1

& Via S. Giovanni alla Conca, Num. 7 i

S PROPRIETA LETTERARIA

N g2 Sk,
@g Q{,&p@-_- D e *w—&d@





