
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Lettres sur l'histoire de France

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Lettres sur l'histoire de France


Author: Augustin Thierry



Release date: April 30, 2023 [eBook #70676]


Language: French


Original publication: France: Garnier frères, 1866


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LETTRES SUR L'HISTOIRE DE FRANCE ***




LETTRES

SUR

L’HISTOIRE DE FRANCE


PAR

AUGUSTIN THIERRY


NOUVELLE ÉDITION

REVUE AVEC LE PLUS GRAND SOIN



PARIS

GARNIER FRÈRES, LIBRAIRES-ÉDITEURS

6, RUE DES SAINTS-PÈRES, 6





PRÉFACE



Des vingt-cinq Lettres qui forment ce recueil, dix ont été
publiées dans le Courrier français, vers la fin de 1820 ; les autres
paraissent pour la première fois. Les nombreuses questions historiques
traitées dans ces dernières se rapportent toutes, d’une
manière directe, à deux chefs principaux : la formation de la
nation française, et la révolution communale. J’ai cherché à déterminer
le point précis où l’histoire de France succède à l’histoire
des rois franks[1], et à marquer de ses véritables traits le plus
grand mouvement social qui ait eu lieu depuis l’établissement du
christianisme jusqu’à la révolution française. Quant aux dix Lettres
anciennement publiées, elles ont, en général, pour objet de
soumettre à un examen sévère plusieurs ouvrages sur l’histoire
de France regardés alors comme classiques. J’ai besoin d’exposer
en peu de mots les motifs qui m’ont décidé à reproduire presque
textuellement ces morceaux de critique, malgré l’espèce d’anachronisme
que présentent des jugements portés il y a sept ans
sur notre manière d’écrire et d’envisager l’histoire.


[1] On verra plus tard pour quelle raison et à quelle fin j’ai employé ce genre
d’orthographe.



En 1817, préoccupé d’un vif désir de contribuer pour ma part
au triomphe des opinions constitutionnelles, je me mis à chercher
 dans les livres d’histoire des preuves et des arguments à
l’appui de mes croyances politiques. En me livrant à ce travail
avec toute l’ardeur de la jeunesse, je m’aperçus bientôt que
l’histoire me plaisait pour elle-même, comme tableau du temps
passé, et indépendamment des inductions que j’en tirais pour
le présent. Sans cesser de subordonner les faits à l’usage que
j’en voulais faire, je les observais avec curiosité, même lorsqu’ils
ne prouvaient rien pour la cause que j’espérais servir, et toutes
les fois qu’un personnage ou un événement du moyen âge me
présentait un peu de vie ou de couleur locale, je ressentais une
émotion involontaire. Cette épreuve, souvent répétée, ne tarda
pas à bouleverser mes idées en littérature. Insensiblement je
quittai les livres modernes pour les vieux livres, les histoires
pour les chroniques, et je crus entrevoir la vérité étouffée sous
les formules de convention et le style pompeux de nos écrivains.
Je tâchai d’effacer de mon esprit tout ce qu’ils m’avaient enseigné,
et j’entrai, pour ainsi dire, en rébellion contre mes maîtres.
Plus le renom et le crédit d’un auteur étaient grands, plus je
m’indignais de l’avoir cru sur parole et de voir qu’une foule de
personnes croyaient et étaient trompées comme moi. C’est dans
cette disposition que, durant les derniers mois de 1820, j’adressai
au rédacteur du Courrier français les dix Lettres dont j’ai
parlé plus haut.


Les Histoires de Velly et d’Anquetil passaient alors pour très-instructives ;
et lorsqu’on voulait parler d’un ouvrage fort, on
citait les Observations de Mably ou l’Abrégé de Thouret. L’Histoire
des Français par M. de Sismondi, les Essais sur l’Histoire
de France par M. Guizot, l’Histoire des ducs de Bourgogne par
M. de Barante, n’avaient point encore paru. J’étais donc fondé
à dire que nos historiens modernes présentaient sous le jour le
plus faux les événements du moyen âge. C’est ce que je fis avec
 un zèle dont quelques personnes m’ont su gré, et qui a sauvé
d’un entier oubli des essais de critique et d’histoire perdus, en
quelque sorte, dans les colonnes d’un journal. Ces détails m’étaient
nécessaires pour expliquer mon silence sur des ouvrages qui marquent
une véritable révolution dans la manière d’écrire l’histoire
de France. M. de Sismondi pour la science des faits, M. Guizot
pour l’étendue et la finesse des aperçus, M. de Barante pour la
vérité du récit, ont ouvert une nouvelle route[2] : ce qu’il y a de
mieux à faire, c’est d’y marcher à leur suite. Mais, comme les
idées neuves ont à vaincre, pour se faire jour, la ténacité des
habitudes, et qu’en librairie, comme en tout autre commerce,
les objets d’ancienne fabrique ont pour longtemps un débit assuré,
il n’est peut-être pas inutile d’attaquer de front la fausse
science, même lorsque la véritable s’élève et commence à rallier
autour d’elle les penseurs et les esprits droits.


[2] Dans l’énumération des travaux qui ont marqué le commencement de la
réforme historique, il serait injuste de ne pas citer deux Mémoires de M. Naudet,
de l’Académie des inscriptions et belles-lettres, sur l’état social de la Gaule
dans les siècles qui suivirent la conquête. Ces morceaux, très-étendus, se distinguent
par une critique à la fois plus ferme et plus large que celle des
savants du siècle dernier, par une rare intelligence de l’époque et par l’absence
de toute préoccupation politique.



Il ne faut pas se dissimuler que, pour ce qui regarde la partie
de l’histoire de France antérieure au dix-septième siècle, la conviction
publique, si je puis m’exprimer ainsi, a besoin d’être
renouvelée à fond. Les différentes opinions dont elle se compose
sont ou radicalement fausses ou entachées de quelques faussetés.
Par exemple, est-il un axiome géométrique plus généralement
admis que ces deux propositions : Clovis a fondé la monarchie
française ; Louis le Gros a affranchi les communes ? Pourtant ni
l’une ni l’autre ne peuvent se soutenir en présence des faits tels
qu’ils ressortent des témoignages contemporains. Mais ce qui est
 imprimé dans tant de livres, ce que tant de professeurs enseignent,
ce que tant de disciples répètent, obtient force de loi et
prévaut contre les faits eux-mêmes. Instruit de ce qu’il m’en a
coûté de peine pour refaire, seul et sans guide, mon éducation
historique, je me propose de faciliter ce travail à ceux qui voudront
l’entreprendre et remplacer par un peu de vrai les niaiseries
du collége[3] et les préjugés du monde. A ces préjugés, nés
du défaut d’études fortes et consciencieuses, j’oppose les textes
originaux et cette expérience de la vie politique qui est un des
priviléges de notre époque si remplie de grands événements. Que
tout homme de sens, au lieu de se payer des abstractions monarchiques
ou républicaines des écrivains de l’ancien régime,
recueille ses propres souvenirs et s’en serve pour contrôler ce
qu’il a lu ou entendu dire sur les événements d’autrefois, il ne
tardera pas à sentir quelque chose de vivant sous la poussière
du temps passé. Car il n’est personne parmi nous, hommes du
dix-neuvième siècle, qui n’en sache plus que Velly ou Mably, plus
que Voltaire lui-même, sur les rébellions et les conquêtes, le démembrement
des empires, la chute et la restauration des dynasties,
les révolutions démocratiques et les réactions en sens contraire.


[3] Cette expression, malheureusement juste pour le temps où les hommes de
mon âge ont fait leurs premières études, ne s’applique point à l’enseignement
actuel.



Il me reste à parler de la méthode que j’ai suivie dans la composition
de ces Lettres. La plupart sont des dissertations entremêlées
de récits et de fragments des historiens originaux. Tel
événement particulier dont le caractère fut longtemps méconnu,
présenté sous son véritable aspect, peut éclairer d’un jour nouveau
l’histoire de plusieurs siècles. Aussi ai-je préféré ce genre
de preuve à tout autre, lorsqu’il m’a été possible d’y recourir.
Dans les matières historiques la méthode d’exposition est toujours
 la plus sûre, et ce n’est pas sans danger pour la vérité
qu’on y introduit les subtilités de l’argumentation logique. C’est
pour me conformer à ce principe que j’ai insisté avec tant de
détails sur l’histoire politique de quelques villes de France. Je
voulais mettre en évidence le caractère démocratique de l’établissement
des communes, et j’ai pensé que j’y réussirais mieux
en quittant la dissertation pour le récit, en m’effaçant moi-même
et en laissant parler les faits. L’insurrection de Laon et les guerres
civiles de Reims, naïvement racontées, en diront plus qu’une
théorie savante sur l’origine de ce tiers état, que bien des gens
croient sorti de dessous terre en 1789. Si, durant deux siècles,
préférant la paix à tout autre bien, il a semblé dormir et s’est
fait oublier, son entrée sur le théâtre des événements politiques
rappelle les scènes d’énergie, de patriotisme et de violence où il
s’est signalé de nos jours. Peut-être l’histoire n’a-t-elle rien à
faire dans le débat des opinions et la lutte des intérêts modernes ;
mais si l’on persiste à l’y introduire, comme on le fait journellement,
on peut en tirer une grande leçon : c’est qu’en France
personne n’est l’affranchi de personne, qu’il n’y a point chez nous
de droit de fraîche date, et que la génération présente doit tous les
siens au courage des générations qui l’ont précédée.







AVERTISSEMENT

POUR LA SECONDE ÉDITION[4]


[4] Publiée en 1828, un an après la première.




Les nombreux changements faits à cette seconde édition rendent
inexact sur plusieurs points l’avant-propos qu’on vient de
lire. Les dix Lettres de 1820 ont été en partie remplacées, en
partie retravaillées, pour le fond et pour la forme. Si j’ai conservé
ici la préface de la première édition, c’est afin qu’elle
puisse servir d’apologie pour ce qu’on trouvera de décousu dans
un ouvrage tant de fois remanié, et aussi pour ne point effacer
tout vestige de mes travaux de jeunesse, tout souvenir d’un
temps qui me devient plus cher à mesure que les années et la
maladie m’en éloignent. Je ne détaillerai point les corrections
et additions qui distinguent cette édition de la précédente ; je
laisse à mes lecteurs le soin d’en juger l’à-propos. Je m’étendrai
seulement sur un point qui, tantôt par de bonnes raisons, tantôt
par des raisons que je ne puis admettre, a été fort controversé :
c’est la rectification des noms franks, d’après l’orthographe teutonique.


L’idée de rendre aux noms d’hommes qui remplissent les premières
époques de notre histoire leur véritable physionomie
n’est pas nouvelle. Lorsqu’au seizième siècle des savants laborieux
 s’appliquèrent à débrouiller le chaos de nos anciennes annales,
la distinction entre ce qu’il y a de germanique et ce qu’il y
a de romain dans l’histoire de France les frappa d’abord. Ils reconnurent
que Clovis, Clotaire, Louis, Charles, etc., n’étaient
pas des noms français, et ils les restituèrent, mais avec peu de
bonheur, en se servant de la langue allemande, telle qu’on la
parlait de leur temps. C’est ce que fit entre autres le greffier Du
Tillet, critique habile, esprit juste et consciencieux. Cette réforme
toute savante pénétra peu dans le public, mais il se
trouva d’honnêtes écrivains qui se révoltèrent contre elle au
nom de l’honneur français. Ils soutinrent avec indignation que
jamais roi de France n’avait parlé allemand, ni porté un nom
allemand ; que tous, depuis Pharamond, étaient Français, vraiment
Français de langage comme de cœur. On ne saurait cependant
attribuer à ce vigoureux élan de nationalité le peu de crédit
qu’obtinrent les germanismes de Du Tillet. Ils ne passèrent point
dans l’histoire écrite sous une forme narrative, parce que ce
genre de littérature, abandonné des savants, tomba entre les
mains d’hommes sans études spéciales, qui ne comprenaient de
l’histoire de France que ce qui ressemblait à leur temps. Ne se
rendant point compte de la différence des époques, ils n’ont rien
fait pour la marquer ; et, faute de précautions à cet égard, ils
laissent croire au lecteur que les rois des deux premières races
parlaient, à peu de chose près, la langue du sire de Joinville.


Lorsqu’il y a dix ans je me livrai, pour la première fois, au
travail de collationner la version moderne de notre histoire avec
les monuments et les récits originaux, la pensée de rendre à la
Germanie ce qui lui appartenait s’empara de moi sur-le-champ,
et je me mis à suivre ce projet avec zèle et ténacité, feuilletant
les glossaires, comparant ensemble les différentes orthographes,
tâchant de retrouver le son primitif et la véritable signification
 des noms franks. J’avoue que mes tentatives, à cet égard, eurent
quelque chose d’outré, et se ressentirent un peu de l’ardeur révolutionnaire
qui marque les premiers pas de toute réforme en
quelque genre que ce soit. J’eus la prétention de restituer tous
les noms originairement tudesques, d’après une règle commune,
et de faire accorder ensemble le son et l’orthographe : c’était
une chose impossible ; et après beaucoup d’essais, faits avec
intrépidité, je reculai, non devant la crainte de dérouter le
public, car toute nouveauté le déroute pour un moment, mais
devant celle de falsifier les noms mêmes que je prétendais
rétablir.


En effet, dans tous ces noms, les voyelles intermédiaires, qui
successivement ont disparu ou se sont résolues en e muets, devaient
être prononcées d’une manière distincte, à l’époque de la
conquête. Le plus sûr est donc de se conformer à l’orthographe
latine des contemporains, mais avec discernement et non comme
l’ont fait les anciens traducteurs français des chroniques du
sixième, du septième et du huitième siècle. Il faut surtout que
les lettres qui, dans notre langage actuel, ont un son étranger
à celui des langues germaniques, soient remplacées, ou jointes
à d’autres lettres qui en corrigent le défaut. Je vais énoncer
quelques règles d’orthographe auxquelles je me suis conformé
dans cette nouvelle édition, et qui, appliquées aux noms
d’hommes et de femmes de la période franke, leur rendraient,
autant qu’il est possible, leur aspect original.


1o La lettre c, à cause de son double son, doit être remplacée
par un k. A la fin des mots, quoique cela ne soit plus nécessaire,
on la remplacera de même, pour ne point changer l’orthographe
et retrouver dans tous les noms les syllabes composantes : Rikimer,
Rekeswind, Rekkared, Theodorik, Alarik, etc.


 2o Ch, à cause du son qu’on lui donne en français, doit être
remplacé par h, lorsqu’il se trouve devant une voyelle : Hilderik,
Hildebert, Haribert. Quelquefois cependant on devra lui
substituer le kh : Rikhild, Rikhard, Burkhart ; ou le k simple :
Kunibert, Godeskalk, Erkinoald, Arkinbald. On pourra le conserver,
comme signe d’aspiration, devant les consonnes l et r au
commencement des mots : Chlodowig, Chlodomir, Chlotilde,
Chramn ; à moins qu’on n’ait la hardiesse d’écrire comme les
Franks : Hlodowig, Hlodomir, Hlotilde, Hramn.


3o Le g devant l’e et l’i doit, pour retrouver son ancienne
prononciation, être remplacé par gh : Sighebert, Sighiwald,
Sighismond, Maghinard, Raghenfred, Enghilbert, Ghisele, Ansberghe.


4o L’u, voyelle ou consonne, suivi d’un i, d’un e ou d’un a,
doit être remplacé par le w : Chlodowig, Merowig, Heriwig,
Folkwin, Rikwin, Galeswinthe, Chlotswinde. L’o devant l’e et
l’i doit quelquefois subir la même permutation : Audwin,
Theodwin.


5o On doit conserver la syllabe bald et ne pas la remplacer
par baud : Théodebald, Gondebald, Baldrik, Baldwin, etc.


6o Afin de maintenir l’analogie de composition dans tous les
noms terminés par ild, on placera un h devant l’i, quand bien
même cette lettre serait omise dans le texte latin : Chlothilde,
Nanthilde, Bathilde, etc. A la rigueur on pourrait se dispenser
de cette règle ; mais, de même qu’on ne dit plus Mahaut pour
Mathilde, il faut renoncer à écrire Brunehaut pour Brunehilde.


7o Enfin l’on doit supprimer la terminaison aire, qui est antigermanique,
et la remplacer par her : Chlother, Lother, Raghenher,
Fredegher.


 En réformant, d’après ces règles, tous les noms tudesques
d’origine, qui se présentent dans notre histoire jusqu’aux derniers
temps de la seconde race, on est sûr de conserver à ces
noms leur véritable physionomie, sans trop s’écarter de l’usage
reçu. Dans presque tous les cas, malgré le changement de
quelques lettres, la prononciation demeure la même, et l’impression
d’étrangeté a lieu simplement pour la vue. Parmi les
noms des rois il n’y en a guère que deux qui éprouvent une altération
sensible ; mais quelle raison y a-t-il de tenir à Clovis et
à Mérovée, et de donner à des noms propres, terminés par le
même composant, des désinences si différentes ? Plus conséquents,
les vieux auteurs des chroniques de Saint-Denis ont
écrit Clodovée et Mérovée. De bonne foi, quel est le lecteur du
dix-neuvième siècle qui se croira dépaysé en lisant, sur la liste
des rois de France, Merowig et Chlodowig, et quelle oreille est
assez difficile pour trouver que ces deux noms ne sonnent pas
bien, même en poésie ?





LETTRES

SUR

L’HISTOIRE DE FRANCE





LETTRE PREMIÈRE

Sur les besoins d’une Histoire de France et le principal défaut de celles
qui existent.



Dans ce temps de passions politiques, où il est si
difficile, lorsqu’on se sent quelque activité d’esprit,
de se dérober à l’agitation générale, je crois avoir
trouvé un moyen de repos dans l’étude sérieuse de
l’histoire[5]. Ce n’est pas que la vue du passé et l’expérience
des siècles me fassent renoncer à mes premiers
désirs de liberté, comme à des illusions de
jeunesse ; au contraire, je m’y attache de plus en
plus : j’aime toujours la liberté, mais d’une affection
moins impatiente. Je me dis qu’à toutes les époques
et dans tous les pays il s’est rencontré beaucoup
d’hommes qui, dans une situation et avec des opinions
différentes des miennes, ont ressenti le même
besoin que moi ; mais que la plupart sont morts avant
d’avoir vu se réaliser ce qu’ils anticipaient en idée.
 Le travail de ce monde s’accomplit lentement ; et
chaque génération qui passe ne fait guère que laisser
une pierre pour la construction de l’édifice que rêvent
les esprits ardents. Cette conviction, plutôt grave
que triste, n’affaiblit point pour les individus le devoir
de marcher droit à travers les séductions de
l’intérêt et de la vanité, ni pour les peuples celui de
maintenir leur dignité nationale ; car s’il n’y a que
du malheur à être opprimé par la force des circonstances,
il y a de la honte à se montrer servile.


[5] Ceci a été écrit en 1827.



Je ne sais si je me trompe, mais je crois que notre
patriotisme gagnerait beaucoup en pureté et en fermeté,
si la connaissance de l’histoire, et surtout de
l’histoire de France, se répandait plus généralement
chez nous, et devenait en quelque sorte populaire.
En promenant nos regards sur cette longue carrière
ouverte depuis tant de siècles, où nous suivons nos
pères, où nous précédons nos enfants, nous nous
détacherions des querelles du moment, des regrets
d’ambition ou de parti, des petites craintes et des petites
espérances. Nous aurions plus de sécurité, plus
de confiance dans l’avenir, si nous savions tous que,
dans les temps les plus difficiles, jamais la justice,
la liberté même, n’ont manqué de défenseurs dans
ce pays. L’esprit d’indépendance est empreint dans
notre histoire aussi fortement que dans celle d’aucun
autre peuple ancien ou moderne. Nos aïeux l’ont comprise,
ils l’ont voulue, non moins fermement que nous ;
et, s’ils ne nous l’ont pas léguée pleine et entière, ce
fut la faute des choses humaines et non la leur, car
ils ont surmonté plus d’obstacles que nous n’en rencontrerons
jamais.


 Mais existe-t-il une histoire de France qui reproduise
avec fidélité les idées, les sentiments, les mœurs
des hommes qui nous ont transmis le nom que nous
portons, et dont la destinée a préparé la nôtre ? Je ne
le pense pas. L’étude de nos antiquités m’a prouvé
tout le contraire. Et ce défaut d’une histoire nationale
a contribué peut-être à prolonger l’incertitude
des opinions et l’irritation des esprits. La vraie histoire
nationale, celle qui mériterait de devenir populaire,
est encore ensevelie dans la poussière des
chroniques contemporaines : personne ne songe à
l’en tirer ; et l’on réimprime encore les compilations
inexactes, sans vérité et sans couleur, que, faute de
mieux, nous décorons du titre d’Histoire de France.
Dans ces récits vaguement pompeux, où un petit
nombre de personnages privilégiés occupent seuls la
scène historique, et où la masse entière de la nation
disparaît derrière les manteaux de cour, nous ne
trouvons ni une instruction grave, ni des leçons qui
s’adressent à nous, ni cet intérêt de sympathie qui
attache en général les hommes au sort de qui leur
ressemble. Nos provinces, nos villes, tout ce que chacun
de nous comprend dans ses affections sous le nom
de patrie devrait nous être représenté à chaque siècle
de son existence ; et, au lieu de cela, nous ne rencontrons
que les annales domestiques de la famille régnante,
des naissances, des mariages, des décès, des
intrigues de palais, des guerres qui se ressemblent
toutes, et dont le détail, toujours mal circonstancié,
est dépourvu de mouvement et de caractère pittoresque.


Je ne doute pas que beaucoup de personnes ne
 commencent à sentir les vices de la méthode suivie
par nos historiens modernes, qui, s’imaginant que
l’histoire était toute trouvée, s’en sont tenus, pour
le fond, à ce qu’avait dit leur prédécesseur immédiat,
cherchant seulement à le surpasser, comme écrivain,
par l’éclat et la pureté du style. Je crois que les premiers
qui oseront changer de route et remonter, pour
devenir historiens, aux sources mêmes de l’histoire,
trouveront le public disposé à les encourager et à les
suivre. Mais le travail de rassembler en un seul corps
de récit tous les détails épars ou inconnus de notre
histoire originale sera long et difficile ; il exigera de
grandes forces, une sagacité rare, et je dois me hâter
de dire que je n’ai point la présomption de l’entreprendre.
Entraîné vers les études historiques par un
attrait irrésistible, je me garderais de prendre l’ardeur
de mes goûts pour un signe de talent. Je sens en
moi la conviction profonde que nous ne possédons pas
encore une véritable histoire de France, et j’aspire
seulement à faire partager ma conviction au public,
persuadé que de cette vaste réunion, où se rencontrent
tant d’esprits justes et actifs, il sortira bientôt
quelqu’un digne de remplir la haute tâche d’historien
de notre pays. Mais quiconque y voudra parvenir
devra bien s’éprouver d’avance. Ce ne serait point
assez d’être capable de cette admiration commune
pour ce qu’on appelle les héros ; il faudrait une plus
large manière de sentir et de juger ; l’amour des
hommes comme hommes, abstraction faite de leur
renommée ou de leur situation sociale ; une sensibilité
assez vive pour s’attacher à la destinée de
toute une nation et la suivre à travers les siècles,
 comme on suit les pas d’un ami dans un voyage
périlleux.


Ce sentiment, qui est l’âme de l’histoire, a manqué
aux écrivains qui, jusqu’à ce jour, ont essayé de traiter
la nôtre : ils n’ont rien eu de cette vive sympathie
qui s’adresse aux masses d’hommes, qui embrasse en
quelque sorte des populations tout entières. Leur prédilection
marquée pour certains personnages historiques,
pour certaines existences, certaines classes,
ôte à leurs récits la vraie teinte nationale : nous n’y
retrouvons point nos ancêtres, sans distinction de
rang ou d’origine. Et à Dieu ne plaise que je demande
à l’histoire de France de dresser la généalogie
de chaque famille : ce que je lui demande, c’est
de rechercher la racine des intérêts, des passions, des
opinions qui nous agitent, nous rapprochent ou nous
divisent, d’épier et de suivre dans le passé la trace
de ces émotions irrésistibles qui entraînent chacun
de nous dans nos divers partis politiques, élèvent nos
esprits ou les égarent. Dans tout ce que nous voyons
depuis un demi-siècle, il n’y a rien d’entièrement
nouveau ; et, de même que nous pouvons nous rattacher,
par les noms et la descendance, aux Français
qui ont vécu avant le dix-huitième siècle, nous nous
rattacherions également à eux par nos idées, nos
espérances, nos désirs, si leurs pensées et leurs actions
nous étaient fidèlement reproduites.


Nous avons été précédés de loin, dans la recherche
des libertés publiques, par ces bourgeois du moyen
âge qui relevèrent, il y a six cents ans, les murs et
la civilisation des antiques cités municipales. Croyons
qu’ils ont valu quelque chose, et que la partie la plus
 nombreuse et la plus oubliée de la nation mérite de
revivre dans l’histoire. Il ne faut pas s’imaginer que
la classe moyenne ou les classes populaires soient
nées d’hier pour le patriotisme et l’énergie. Si l’on
n’ose avouer ce qu’il y eut de grand et de généreux
dans les insurrections qui, du onzième au treizième
siècle, couvrirent la France de communes, dans les
entreprises libérales du tiers état au quatorzième
siècle et jusque dans les émeutes du quinzième, qu’on
choisisse une époque, non plus de guerre intestine,
mais d’invasion étrangère, et l’on verra qu’en fait de
dévouement et d’enthousiasme le dernier ordre de la
nation n’est jamais resté en arrière. D’où vint le secours
qui chassa les Anglais et releva le trône de
Charles VII, lorsque tout paraissait perdu et que la
bravoure et le talent militaire des Dunois et des Lahire
ne servaient plus qu’à faire des retraites en bon
ordre et sans trop de dommage ? n’est-ce pas d’un élan
de fanatisme patriotique dans les rangs des pauvres
soudoyés et de la milice des villes et des villages ?
L’aspect religieux que revêtit cette glorieuse révolution
n’en est que la forme : c’était le signe le plus
énergique de l’inspiration populaire. Il faut lire, non
dans les histoires classiques, mais dans les mémoires
du temps, les traits naïfs, quoique bizarres, sous lesquels
se présentait alors cette inspiration de la masse,
toujours soudaine, rarement sage en apparence, mais
à laquelle rien ne résiste[6].


[6] Voyez l’Histoire des ducs de Bourgogne par M. de Barante.



Le même concours de toutes les volontés nationales
eut lieu, sans qu’on l’ait assez remarqué, sous le règne
 de Philippe-Auguste, lorsque la France se vit attaquée
par la ligue formidable de l’empereur d’Allemagne,
du roi d’Angleterre et du puissant comte de
Flandre. Les chroniqueurs du treizième siècle n’oublient
pas de dire que la fameuse bataille de Bouvines
fut engagée par cent cinquante sergents à cheval
de la vallée de Soissons, tous roturiers[7], et de
montrer les légions des communes, la bannière de
Saint-Denis en tête, allant se placer au premier rang :
« Cependant retourna l’oriflamme Saint-Denis, et les
légions des communes vinrent après, et spécialement
les communes de Corbie, d’Amiens, d’Arras,
de Beauvais, de Compiègne, et accoururent à la
bataille du roi, là où elles voyaient l’enseigne
royale au champ d’azur et aux fleurs de lis d’or…
Les communes outre-passèrent toutes les batailles
des chevaliers, et se mirent devant le roi encontre
Othon et sa bataille ; quand Othon vit tels gens,
si n’en fut pas moult joyeux[8]… »


[7] Guillelmus Armoricus, De Gestis Philippi Augusti, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. XVII, p. 96.




… Quum sit pudor ultimus alto

Sanguine productum superari a plebis alumno.






(Ejusd. Philippidos, lib. XI, v. 84 ;
ibid., p. 258.)



[8] Chronique de Saint-Denis ; Recueil des historiens des Gaules et de
la France, t. XVII, p. 409.



Ces simples phrases, qui n’ont été transcrites ni
par Mézeray, ni par Velly, ni par Anquetil, en disent
plus à la louange de la bourgeoisie du moyen âge,
que de longues pages où seraient pompeusement et
stérilement répétés les mots de peuple et de nation.
Des écrivains philosophes ont retrouvé la nation
 française et même la nation souveraine jusque sous
les règnes de Clovis et de Charlemagne ; mais il
manque à ces œuvres si pleines d’intentions patriotiques
la vérité des mœurs qui, en histoire, est
la vie[9]. La noblesse, la royauté même, en dépit de
la place d’honneur qu’elles occupent généralement
dans nos annales, n’ont pas été à cet égard plus heureuses
que le tiers état. A la peinture individuelle des
personnages, à la représentation variée des caractères
et des époques, on a substitué, pour les princes
et les grands du temps passé, je ne sais quel type
abstrait de dignité et d’héroïsme. Depuis Clovis jusqu’à
Louis XVI, aucune figure de roi, dessinée dans
nos histoires modernes, n’a ce qu’on peut appeler
l’air de vie. Ce sont des ombres sans couleur, qu’on a
peine à distinguer l’une de l’autre. Les grands princes,
et surtout les bons princes, à quelque dynastie qu’ils
appartiennent, sont loués dans des termes semblables.
Quatre ou cinq à peine, qu’on sacrifie, et que le
blâme dont on les charge sert du moins à caractériser,
rompent seuls cette ennuyeuse monotonie. On dirait
que c’est toujours le même homme, et que, par une
sorte de métempsycose, la même âme, à chaque changement
de règne, a passé d’un corps dans l’autre.
Non-seulement on ne retrouve point cette diversité
de naturels qui, sous mille formes et mille nuances,
distinguent si nettement l’homme de l’homme ; mais
les caractères politiques ne sont pas même classés
d’après la différence des temps et les mœurs de
 chaque époque. Le roi purement germanique et le
roi gallo-franc de la première race, le césar franco-tudesque
de la seconde, le roi de l’Ile-de-France au
temps de la grande féodalité, et, avec ces différents
types, tous ceux qu’a revêtus l’autorité royale depuis
la féodalité jusqu’à nos jours, sont confondus ensemble
et altérés également.


[9] Ceci a trait au célèbre ouvrage de l’abbé de Mably, Observations
sur l’histoire de France.



Il n’est qu’une seule voie pour sortir de ce chaos,
le retour aux sources originales, dont les historiens
en faveur depuis le commencement du dix-huitième
siècle se sont de plus en plus écartés[10] : un changement
total est indispensable dans la manière de présenter
les moindres faits historiques. Il faut que la
réforme descende des ouvrages scientifiques dans les
compositions littéraires, des histoires dans les abrégés,
des abrégés dans ces espèces de catéchismes qui
servent à la première instruction. En fait d’ouvrages
de ce dernier genre, ce qui a maintenant cours dans
le public réunit d’ordinaire à la plus grande vérité
chronologique la plus grande fausseté historique qu’il
soit possible d’imaginer. Là se trouvent énoncées
d’une manière brève et péremptoire, comme des
axiomes mathématiques, toutes les erreurs contenues
dans les gros livres ; et pour que le faux puisse,
en quelque sorte, pénétrer par tous les sens, souvent
de nombreuses gravures travestissent pour les yeux,
sous le costume le plus bizarre, les principales scènes
de l’histoire. Feuilletez le plus en vogue de ces petits
ouvrages, si chers aux mères de famille, vous y verrez
 les Francs et les Gaulois se donnant la main en
signe d’alliance pour l’expulsion des Romains, le sacre
de Clovis à Reims, Charlemagne couvert de fleurs de
lis, et Philippe-Auguste en armure d’acier, à la mode
du seizième siècle, posant sa couronne sur un autel,
le jour de la bataille de Bouvines.


[10] Je ne parle ici que des auteurs de compositions narratives ; les
travaux d’histoire critique, et en particulier ceux des bénédictins, sont
parfaitement hors de cause.



Je ne puis m’empêcher d’insister sur ce dernier
trait, dont la popularité chez nous est une sorte de
scandale historique. C’est sans doute une action très-édifiante
que celle d’un roi qui offre publiquement sa
couronne et son sceptre au plus digne ; mais il est
extravagant de croire que de pareilles scènes aient
jamais été jouées ailleurs que sur le théâtre. Et
comme le moment est bien choisi pour cette exhibition
en plein air de tous les ornements royaux !
c’est l’instant où l’armée française est attaquée à
l’improviste ; et que cela est bien d’accord avec le
caractère du roi Philippe, si habile, si positif et si
prompt en affaires ! La première mention de cette
bizarre anecdote se trouve dans une chronique contemporaine,
il est vrai, mais écrite par un moine
qui vivait hors du royaume de France, au fond des
Vosges, sans communication directe ou indirecte
avec les grands personnages de son temps. C’était
un homme d’une imagination fantasque, ami du merveilleux,
écoutant volontiers les récits extraordinaires
et les transcrivant sans examen. Entre autres
circonstances de la bataille de Bouvines, il raconte
sérieusement que le porteur de l’oriflamme transperça
le comte Férand d’outre en outre, de manière
que l’étendard ressortit tout sanglant par derrière.
Le reste du récit est à l’avenant : il est impossible
 d’y trouver un seul fait vrai ou probable ; et, pour en
revenir à la fameuse scène de la couronne, voici les
paroles du chroniqueur :


« Le roi de France, Philippe, ayant assemblé les
barons et les chevaliers de son armée, debout sur
une éminence, leur parla ainsi : « O vous, braves
chevaliers, fleur de la France, vous me voyez portant
la couronne du royaume ; mais je suis un
homme comme vous ; et si vous ne souteniez cette
couronne, je ne saurais la porter. Je suis roi. » Et
alors, ôtant la couronne de sa tête, il la leur présenta
en disant : « Or, je veux que vous soyez tous
rois, et vraiment vous l’êtes ; car roi vient de régir,
et, sans votre concours, seul je ne pourrais
régir le royaume… Soyez donc gens de cœur, et
combattez bien contre ces méchants. J’ordonne à
tous vassaux et sergents, et cela sous peine de la
corde (il avait fait d’avance élever plusieurs gibets),
qu’aucun de vous ne se laisse tenter de prendre
quoi que ce soit aux ennemis avant la fin de la bataille,
si ce n’est des armes et des chevaux… » Et
tous crièrent d’une seule voix et assurèrent qu’ils
obéiraient de bon cœur à l’exhortation et à l’ordonnance
du roi[11]. »


[11] « … Ego sum rex. » Et ita ablatam coronam de capite suo
porrexit eis dicens : « Ecce volo vos omnes reges esse, et vere
estis, quum rex dicatur a regendo ; nisi per vos, regnum solum
regere non valerem. » (Richerii Senoniensis abbatiæ in Vosago
Chronic., apud Script. rer. gallic. et francic., t. XVIII, p. 690.)



On a peine à s’expliquer comment de ce fond burlesque
ont pu sortir, sous la plume de nos historiens,
les paroles héroïques que nous avons tous
 apprises par cœur, et, qui pis est, retenues sans
concevoir la moindre défiance de leur authenticité.
« Valeureux soldat (c’est le récit d’Anquetil), qui êtes
près d’exposer votre vie pour la défense de cette
couronne, si vous jugez qu’il y ait quelqu’un parmi
vous qui en soit plus digne que moi, je la lui cède
volontiers, pourvu que vous vous disposiez à la conserver
entière et à ne la pas laisser démembrer. — Vive
Philippe ! vive le roi Auguste ! s’écrie toute
l’armée ; qu’il règne et que la couronne lui reste
à jamais[12] !… » La version de l’abbé Velly est d’un
style encore plus tragique : « On dit que quelques
heures avant l’action, il mit une couronne d’or sur
l’autel où l’on célébroit la messe pour l’armée, et
que, la montrant à ses troupes, il leur dit : Généreux
François, s’il est quelqu’un parmi vous que vous
jugiez plus capable que moi de porter ce premier
diadème du monde, je suis prêt à lui obéir ; mais
si vous ne m’en croyez pas indigne, songez que
vous avez à défendre aujourd’hui votre roi, vos
familles, votre honneur ! » — « On ne lui répondit
que par des acclamations et des cris de Vive Philippe ;
qu’il demeure notre roi : nous mourrons pour sa
défense et pour celle de l’État[13] ! »


[12] Anquetil, Hist. de France, continuée par M. de Norvins, 1839,
t. I, p. 374.



[13] Velly, Hist. de France, Paris, 1770, in-4o, t. II, p. 227 et 228.



Interrogez maintenant le récit d’un témoin oculaire,
chapelain du roi Philippe, homme du treizième
siècle, qui n’avait pas, comme nos historiens modernes,
traversé trois siècles de science et un siècle
 de philosophie, vous n’y trouverez rien de ce désintéressement
de parade, ni de ces exclamations de
loyauté niaise : tout est en action, comme dans une
grande journée où personne n’a de temps à perdre.
Le roi et l’armée sont à leur devoir ; ils prient et se
battent : ce sont des hommes du moyen âge, mais ce
sont des figures vivantes et non des masques de
théâtre.


« On avança jusqu’à un pont, nommé le pont de
Bovines, qui se trouve entre le lieu appelé Sanghin
et la ville de Cisoing. Déjà la plus grande partie des
troupes avait passé le pont, et le roi s’était désarmé ;
mais il n’avait pas encore passé, comme le croyait
l’ennemi, dont l’intention était d’attaquer aussitôt
et de détruire tout ce qui resterait de l’autre côté
du pont. Le roi, fatigué de la marche et du poids de
ses armes, se reposait un peu, à l’ombre d’un frêne,
près d’une église bâtie en l’honneur de saint Pierre,
lorsque des gens, venus des derrières de l’armée,
arrivèrent à grande course, et, criant de toutes leurs
forces, annoncèrent que l’ennemi venait, que les
arbalétriers et les sergents à pied et à cheval, qui
étaient aux derniers rangs, ne pourraient soutenir
l’attaque et se trouvaient en grand péril. Aussitôt
le roi se leva, entra dans l’église, et, après une
courte prière, il sortit, se fit armer et monta à cheval
d’un air tout joyeux, comme s’il eût été convié
à une noce ou à quelque fête. On criait de toutes
parts dans la plaine : Aux armes, barons, aux armes !
Les trompettes sonnaient, et les corps de bataille
qui avaient déjà passé le pont retournaient en arrière ;
on rappela l’oriflamme de Saint-Denis, qui
 devait marcher en avant de toutes les autres bannières ;
mais comme elle ne revenait pas assez vite,
on ne l’attendit point. Le roi retourna des premiers
à grande course de cheval, et se plaça au front de
bataille, de sorte qu’il n’y avait personne entre lui
et les ennemis.


« Ceux-ci, voyant le roi revenu, ce à quoi ils ne
s’attendaient pas, parurent surpris et effrayés ; ils
firent un mouvement, et se portant à droite du chemin
où ils marchaient dans la direction de l’occident,
ils s’étendirent sur la partie la plus élevée de la
plaine, au nord de l’armée du roi, ayant ainsi devant
les yeux le soleil, qui, ce jour-là, était chaud et ardent.
Le roi forma ses lignes de bataille directement
au midi de celle de l’ennemi, front à front, de
manière que les Français avaient le soleil à dos.
Les deux armées s’étendaient à droite et à gauche
en égale dimension, et à peu de distance l’une de
l’autre. Au centre et au premier front se tenait le
roi Philippe, près duquel étaient rangés côte à côte
Guillaume des Barres, la fleur des chevaliers ; Barthélemy
de Roie, homme d’âge et d’expérience ;
Gauthier le Jeune, sage, brave et de bon conseil ;
Pierre Mauvoisin, Gérard Latruie, Étienne de Long-Champ,
Guillaume de Mortemar, Jean de Rouvrai,
Guillaume de Garlande, Henri, comte de Bar,
jeune d’âge et vieux de courage, renommé pour sa
prouesse et sa beauté ; enfin plusieurs autres qu’il
serait trop long d’énumérer, tous gens de cœur et
exercés au métier des armes ; pour cette raison ils
avaient été spécialement commis à la garde du roi
durant le combat. L’empereur Othon était de même
 placé au centre de son armée, où il avait élevé pour
enseigne une haute perche dressée sur quatre roues
et surmontée d’un aigle doré au-dessus d’une bande
d’étoffe taillée en pointe. Au moment d’en venir aux
mains, le roi adressa à ses barons et à toute l’armée
ce bref et simple discours :


« En Dieu est placé tout notre espoir et notre confiance.
Le roi Othon et tous ses gens sont excommuniés
de la bouche de notre seigneur le pape ; ils
sont les ennemis de la sainte Église et les destructeurs
de ses biens ; les deniers dont se paye leur
solde sont le fruit des larmes des pauvres, du pillage
des clercs et des églises. Mais nous, nous sommes
chrétiens, nous sommes en paix avec la sainte
Église et en jouissance de sa communion : tout pécheurs
que nous sommes, nous sommes unis à
l’Église de Dieu, et défendons, selon notre pouvoir,
les libertés du clergé. Ayons donc courage et confiance
en la miséricorde de Dieu, qui, malgré nos
péchés, nous donnera la victoire sur nos ennemis
et les siens. »


« Quand le roi eut fini de parler, les chevaliers lui
demandèrent sa bénédiction ; et, élevant la main,
il pria Dieu de les bénir tous. Aussitôt les trompettes
sonnèrent, et les Français commencèrent
l’attaque vivement et hardiment. Alors se trouvaient
derrière le roi, et assez près de lui, le chapelain
qui a écrit ces choses, et un autre clerc. Au premier
bruit des trompettes, ils entonnèrent ensemble
le psaume : Béni soit le Seigneur mon Dieu, qui instruit
mes mains au combat, et continuèrent jusqu’à la fin ;
puis ils chantèrent : Que Dieu se lève, jusqu’à la fin ;
 puis : Seigneur, en ta vertu le roi se réjouira, jusqu’à
la fin, aussi bien qu’ils purent, car les larmes leur
coulaient des yeux, et leur chant était coupé de
sanglots[14]… »


[14] Guillelmus Armoricus, De Gestis Philippi Augusti, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. XVII, p. 94 et 95.






LETTRE II

Sur la fausse couleur donnée aux premiers temps de l’histoire de France
et la fausseté de la méthode suivie par les historiens modernes.



Une grande cause d’erreur, pour les écrivains et
pour les lecteurs de notre histoire, est son titre même,
le nom d’histoire de France dont il conviendrait avant
tout de bien se rendre compte. L’histoire de France,
du cinquième siècle au dix-huitième, est-elle l’histoire
d’un même peuple, ayant une origine commune, les
mêmes mœurs, le même langage, les mêmes intérêts
civils et politiques ? Il n’en est rien ; et la
simple dénomination de Français, reportée, je ne
dis pas au delà du Rhin, mais seulement au temps
de la première race, produit un véritable anachronisme.


On peut pardonner au célèbre bénédictin dom Bouquet
d’écrire par négligence, dans ses Tables chronologiques,
des phrases telles que celles-ci : Les Français
pillent les Gaules ; ils sont repoussés par l’empereur Julien.
Son livre ne s’adresse qu’à des savants, et le texte
latin, placé en regard, corrige à l’instant l’erreur.
 Mais cette erreur est d’une bien autre conséquence
dans un ouvrage écrit pour le public et destiné à ceux
qui veulent apprendre les premiers éléments de l’histoire
nationale. Quel moyen un pauvre étudiant a-t-il
de ne pas se créer les idées les plus fausses, quand
il lit : Clodion le Chevelu, roi de France ; conversion de
Clovis et des Français, etc. ? Le Germain Chlodio[15] n’a
pas régné sur un seul département de la France
actuelle, et, au temps de Chlodowig, que nous appelons
Clovis, tous les habitants de notre territoire,
moins quelques milliers de nouveaux venus, étaient
chrétiens, et bons chrétiens.


[15] Ce nom, qu’on pourrait aussi écrire Chlodi, n’est autre chose que
le diminutif familier d’un nom composé de deux syllabes, et commençant
par le mot germanique hlod, qui signifiait illustre. L’n finale n’appartient
point au nom originaire, mais à la déclinaison latine, dont
elle marque les cas obliques.



Si notre histoire se termine par l’unité la plus complète
de nation et de gouvernement, elle est loin de
commencer de même. Il ne s’agit pas de réduire nos ancêtres
à une seule race, ni même à deux, les Franks[16]
et les Gaulois : il y a bien d’autres choses à distinguer.
Le nom de Gaulois est vague ; il comprenait plusieurs
populations différentes d’origine et de langage ; et
quant aux Franks, ils ne sont pas la seule tribu germanique
 qui soit venue joindre à ces éléments divers
un élément étranger. Avant qu’ils eussent conquis
le nord de la Gaule, les Visigoths et les Burgondes
en occupaient le sud et l’est. L’envahissement progressif
des conquérants septentrionaux renversa
le gouvernement romain et les autres gouvernements
qui se partageaient le pays au cinquième
siècle ; mais il ne détruisit pas les races d’hommes,
et ne les fondit pas en une seule. Cette fusion fut
lente ; elle fut l’œuvre des siècles ; elle commença,
non à l’établissement, mais à la chute de la domination
franke.


[16] Frank est le mot tudesque, le nom national des conquérants de
la Gaule, articulé suivant leur idiome ; Franc est le mot français, le
terme qui, dans notre vieille langue, exprimait la qualité d’homme
libre, puissant, considérable ; d’un côté il y a une signification ethnographique,
de l’autre une signification sociale correspondant à deux
époques bien distinctes de notre histoire ; c’est cette diversité de sens
que j’ai voulu marquer d’un signe matériel par la différence d’orthographe. — On
disait au singulier Franko et au pluriel Frankon. Otfrid,
poëte du neuvième siècle, écrit : Ther selbo Franko (ille ipse Francus),
Frankon einon (Franci soli), Frankono thiote (Francorum populo).



Ainsi, il est absurde de donner pour base à une histoire
de France la seule histoire du peuple frank. C’est
mettre en oubli la mémoire du plus grand nombre de
nos ancêtres, de ceux qui mériteraient peut-être à un
plus juste titre notre vénération filiale. Le premier
mérite d’une histoire nationale écrite pour un grand
peuple serait de n’oublier personne, de ne sacrifier
personne, de présenter sur chaque portion du territoire
les hommes et les faits qui lui appartiennent.
L’histoire de la contrée, de la province, de la ville
natale, est la seule où notre âme s’attache par un
intérêt patriotique ; les autres peuvent nous sembler
curieuses, instructives, dignes d’admiration ; mais
elles ne nous touchent point de cette manière. Or,
comment veut-on qu’un Languedocien ou qu’un Provençal
aime l’histoire des Franks et l’accepte comme
histoire de son pays ? Les Franks n’eurent d’établissements
fixes qu’au nord de la Loire ; et lorsqu’ils passaient
leurs limites et descendaient vers le sud, ce
n’était guère que pour piller et rançonner les habitants,
 auxquels ils donnaient le nom de Romains. Est-ce
de l’histoire nationale pour un Breton que la
biographie des descendants de Clovis ou de Charlemagne,
lui dont les ancêtres, à l’époque de la première
et de la seconde race, traitaient avec les
Franks de peuple à peuple ? Du sixième au dixième
siècle, et même dans les temps postérieurs, les
héros du nord de la France furent des fléaux pour
le midi.


Le Charles Martel de nos histoires, Karl le Marteau,
comme l’appelaient les siens, d’un surnom emprunté
au culte aboli du dieu Thor[17], fut le dévastateur, non
le sauveur de l’Aquitaine et de la Provence. La manière
dont les chroniques originales détaillent et circonstancient
les exploits de ce chef de la seconde
race, contraste singulièrement avec l’enthousiasme
patriotique de nos historiens et de nos poëtes modernes.
Voici quelques fragments de leur récit : (731)
« Eudes, duc des Aquitains, s’étant écarté de la teneur
des traités, le prince des Franks, Karl, en fut
informé. Il fit marcher son armée, passa la Loire,
mit en fuite le duc Eudes, et, enlevant un grand
butin de ce pays, deux fois ravagé par ses troupes
dans la même année, il retourna dans son propre
pays… » — (735) « Le duc Eudes mourut : le prince
Karl, en ayant reçu la nouvelle, prit conseil de ses
 chefs, et, passant encore une fois la Loire, il arriva
jusqu’à la Garonne et se rendit maître de la ville de
Bordeaux et du fort de Blaye ; il prit et subjugua
tout ce pays, tant les villes que les campagnes et
les lieux fortifiés… » — (736) « L’habile duc Karl,
ayant fait marcher son armée, la dirigea vers le
pays de Bourgogne. Il réduisit sous l’empire des
Franks Lyon, cité de la Gaule, les principaux habitants
et les magistrats de cette province. Il y
établit des juges à lui, et de même jusqu’à Marseille
et Arles. Emportant de grands trésors et beaucoup
de butin, il retourna dans le royaume des Franks,
siége de son autorité[18]… » — (737) « Karl renversa
de fond en comble, murs et murailles, les fameuses
villes de Nîmes, d’Agde et de Béziers ; il y fit
mettre le feu et les incendia, ravagea les campagnes
et les châteaux de ce pays[19]… » Je m’arrête
à ce dernier trait, qu’aucune histoire de France
n’a relevé, et dont l’admirable cirque de Nîmes atteste
la vérité. Sous les arcades de ses immenses
corridors, on peut suivre de l’œil, le long des voûtes,
les sillons noirs qu’a tracés la flamme en glissant
sur les pierres de taille qu’elle n’a pu ni ébranler ni
dissoudre.


[17] Au rapport d’un historien du neuvième siècle, les Normands,
qui étaient alors païens, donnaient le même surnom à Charlemagne.
« Nam comperto Nordmanni quod ibidem esset, ut ipsi eum nuncupare
solebant, Martellus Carolus… » (Monachi Sangallensis, De Reb.
bellic. Caroli Magni, apud Script. rer. gallic. et francic., t. V, p. 130.)
Ce nom, dans les anciennes langues du nord scandinave et teutonique,
répondait à celui de foudre de guerre.



[18] Fredegarii Chron. continuat., pars II, apud Script. rer. gallic. et
francic., t. II, p. 454 et 455.



[19] … Urbes famosissimas Nemausum, Agatem ac Biterris, funditus
muros et mœnia Carolus destruens, igne supposito concremavit, suburbana
et castra illius regionis vastavit. (Ibid., p. 457.)



Le grand précepte qu’il faut donner aux historiens,
c’est de distinguer au lieu de confondre ; car, à moins
d’être varié, l’on n’est point vrai. Malheureusement
 les esprits médiocres ont le goût de l’uniformité ;
l’uniformité est si commode ! Si elle fausse tout, du
moins elle tranche tout, et avec elle aucun chemin
n’est rude. De là vient que nos annalistes visent à
l’unité historique ; il leur en faut une à tout prix ; ils
s’attachent à un seul nom de peuple ; ils le suivent à
travers les temps, et voilà pour eux le fil d’Ariane.
Francia, ce mot, dans les cartes géographiques de
l’Europe, au quatrième siècle, est inscrit au nord des
embouchures du Rhin[20], et l’on s’autorise de cela pour
placer en premier lieu tous les Français au delà du
Rhin. Cette France d’outre-Rhin se remue, elle
avance ; on marche avec elle. En 460, elle parvient
au bord de la Somme ; en 493, elle touche à la Seine ;
en 507, le chef de cette France germanique pénètre
dans la Gaule méridionale jusqu’au pied des Pyrénées,
non pour y fixer sa nation, mais pour enlever
beaucoup de butin et installer quelques évêques.
Après cette expédition, l’on a soin d’appliquer le
nom de France à toute l’étendue de la Gaule, et ainsi
se trouvent construites d’un seul coup la France actuelle
et la monarchie française. Établie sur cette
base, notre histoire se continue avec une simplicité
parfaite par un catalogue biographique de rois ingénieusement
numérotés, lorsqu’ils portent des noms
semblables.


[20] Voyez l’ancien itinéraire désigné vulgairement sous le nom de
Table de Peutinger.



Croiriez-vous qu’une si belle unité n’ait point paru
assez complète ? Les Franks étaient un peuple mixte ;
c’était une confédération d’hommes parlant tous à
 peu près la même langue, mais ayant des mœurs, des
lois, des chefs à part. Nos historiens s’épouvantent à
la vue de cette faible variété ; ils la nomment barbare
et indéchiffrable. Tant qu’elle est devant eux, ils
n’osent entrer en matière ; ils tournent autour des
faits et ne se hasardent à les aborder franchement
qu’à l’instant où un seul chef parvient à détruire ou
à supplanter les autres. Mais ce n’est pas tout : l’unité
d’empire semble encore vague et douteuse ; il faut
l’unité absolue, la monarchie administrative ; et quand
on ne la rencontre pas (ce qui est fort commun), on
la suppose ; car en elle se trouve le dernier degré de
la commodité historique. Ainsi, par une fausse assimilation
des conquêtes des rois franks au gouvernement
des rois de France, dès qu’on rencontre la
même limite géographique, on croit voir la même
existence nationale et la même forme de régime. Et
cependant, entre l’époque de la fameuse cession de la
Provence, confirmée par Justinien, et celle où les
galères de Marseille arborèrent pour la première fois
le pavillon aux trois fleurs de lis et prirent le nom de
galères du roi, que de révolutions territoriales entre
la Meuse et les deux mers ! Combien de fois la conquête
n’a-t-elle pas rétrogradé du sud au nord et de
l’ouest à l’est ! Combien de dominations locales se sont
élevées et ont grandi, pour retomber ensuite dans le
néant !


Ce serait une grave erreur de croire que tout le secret
de ce grand mouvement fût dans les simples variations
du système social et de la politique intérieure,
et que, pour le bien décrire, il suffit d’avoir des notions
justes sur les éléments constitutifs de la société
 civile et de l’administration des États. Dans la même
enceinte territoriale, où une seule société vit aujourd’hui,
s’agitaient, durant les siècles du moyen âge,
plusieurs sociétés rivales ou ennemies l’une de l’autre.
De tout autres lois que celles de nos révolutions modernes
ont régi les révolutions qui changèrent l’état
de la Gaule, du sixième au quinzième siècle. Durant
cette longue période où la division par provinces fut
une séparation politique plus ou moins complète, il
s’est agi pour le territoire, qu’aujourd’hui nous appelons
français, de ce dont il s’agit pour l’Europe entière,
d’équilibre et de conquêtes, de guerre et de
diplomatie. L’administration intérieure du royaume
de France proprement dit n’est qu’un coin de ce vaste
tableau.


Ces accessions territoriales, ces réunions à la couronne,
comme on les appelle ordinairement, qui, depuis
le douzième siècle jusqu’au seizième, sont les
grands événements de notre histoire, il faut leur
rendre leur véritable caractère, celui de conquête
plus ou moins violente, plus ou moins habile, plus ou
moins masquée par des raisons diplomatiques. Il ne
faut pas que l’idée d’un droit universel préexistant,
puisée dans des époques postérieures, leur donne un
faux air de légalité ; on ne doit pas laisser croire que
les habitants des provinces de l’ouest et du sud,
comme Français de vieille date, soupiraient au douzième
siècle après le gouvernement du roi de France,
ou simplement reconnaissaient dans leurs gouvernements
seigneuriaux la tache de l’usurpation. Ces
gouvernements étaient nationaux pour eux ; et tout
étranger qui s’avançait pour les renverser leur faisait
 violence à eux-mêmes ; quel que fût son titre et le prétexte
de son entreprise, il se constituait leur ennemi.


Le temps a d’abord adouci, puis effacé les traces
de cette hostilité primitive ; mais il faut la saisir au
moment où elle existe, sous peine d’anéantir tout ce
qu’il y a de vivant et de pittoresque dans l’histoire.
Il faut que les bourgeois de Rouen, après la conquête,
ou, si l’on veut, la confiscation de la Normandie
par Philippe-Auguste, témoignent pour le roi
de France cette haine implacable dont se plaignent
les auteurs du temps[21], et que les Provençaux du
treizième siècle soient joyeux de la captivité de saint
Louis et de son frère, le duc d’Anjou ; car c’est un
fait qu’à cette nouvelle, si accablante pour les vieux
sujets du royaume, les Marseillais chantaient des Te
Deum et remerciaient Dieu de les avoir délivrés du
gouvernement des Sires. Ils employaient comme un
terme de dérision contre les princes français ce mot
étranger à leur langue[22].


[21]




Rotomagensis item communia, corde superbo,

Immortale gerens odium cum principe nostro…






(Guillelmi Britonis-Armorici, Philippidos, lib. VIII, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. XVII, p. 213.)



[22] … Provinciales Francos habent odio inexorabili. (Matth. Paris,
Historia Angliæ. Londini, 1640, t. II, p. 654.) — Raynouard, Choix des
Poésies des troubadours, t. V, p. 277. — Gaufridi, Histoire de Provence,
t. I, p. 140.



Si l’on veut que les habitants de la France entière,
et non pas seulement ceux de l’Ile-de-France, retrouvent
dans le passé leur histoire domestique, il
faut que nos annales perdent leur unité factice et
qu’elles embrassent dans leur variété les souvenirs
de toutes les provinces de ce vaste pays, réuni seulement
 depuis deux siècles en un tout compacte et homogène.
Bien avant la conquête germanique, plusieurs
populations de races différentes habitaient le
territoire des Gaules. Les Romains, quand ils l’envahirent,
y trouvèrent trois peuples et trois langues[23].
Quels étaient ces peuples, et dans quelle relation d’origine
et de parenté se trouvaient-ils à l’égard des habitants
des autres contrées de l’Europe ? Y avait-il
une race indigène, et dans quel ordre les autres races,
émigrées d’ailleurs, étaient-elles venues se presser
contre la première ? Quel a été, dans la succession
des temps, le mouvement de dégradation des différences
primitives de mœurs, de caractère et de langage ?
En retrouve-t-on quelques vestiges dans les
habitudes locales qui distinguent nos provinces, malgré
la teinte d’uniformité répandue par la civilisation ?
Les dialectes et les patois provinciaux, par les
divers accidents de leur vocabulaire et de leur prononciation,
ne semblent-ils pas révéler une antique
diversité d’idiomes ? Enfin, cette inaptitude à prendre
l’accent français, si opiniâtre chez nos compatriotes
du midi, ne pourrait-elle pas servir à marquer la limite
commune de deux races d’hommes anciennement
distinctes ? Voilà des questions dont la portée
est immense, et qui, introduites dans notre histoire
à ses diverses périodes, en changeraient complétement
l’aspect[24].


[23] Voyez, dans les Commentaires de César, la distinction qu’il établit
entre les Belges, les Celtes et les Aquitains.



[24] Je ne sais si l’amitié m’abuse, mais je crois que la plupart de
ces questions ont été résolues par mon frère Amédée Thierry, dans
son Histoire des Gaulois.








LETTRE III

Sur l’Histoire de France de Velly.



Vous avez prononcé le nom de l’abbé Velly, célèbre
dans le siècle dernier, comme le restaurateur de
l’histoire de France, et dont l’ouvrage est loin d’avoir
perdu son ancienne popularité. Je vous avoue qu’à
l’idée de cette popularité, j’ai peine à me défendre
d’une sorte de colère, et pourtant je devrais me calmer
là-dessus ; car, faute de bons livres, le public
est bien obligé de se contenter des mauvais. Dans
son temps, c’est-à-dire en l’année 1755, l’abbé Velly
crut de bonne foi travailler à une histoire nationale,
raconter non-seulement la vie des rois, mais celle de
toutes les classes du peuple, et présenter sous leur
véritable jour l’état politique et social, les mœurs et
les idées de chaque siècle. Il est curieux de vérifier
la manière dont ce louable projet se trouva réalisé,
à la grande satisfaction de tous les gens de goût,
tant en France qu’à l’étranger ; car l’ouvrage de Velly
fut traduit ou du moins abrégé en plusieurs langues,
et il n’était bruit dans les journaux que de sa nouvelle
manière d’écrire l’histoire.


J’ouvre le premier volume et je tombe sur un fait
peu important en lui-même, mais empreint, dans les
écrits originaux, d’une forte couleur locale, la déposition
de Childéric ou Hilderik Ier. « Hilderik, dit
Grégoire de Tours, régnant sur la nation des
Franks, et se livrant à une extrême dissolution,
 se prit à abuser de leurs filles ; et eux, indignés de
cela, le destituèrent de la royauté. Informé, en
outre, qu’ils voulaient le mettre à mort, il partit
et s’en alla en Thuringe[25]… » Ce récit est d’un écrivain
qui vivait un siècle après l’événement. Voici
maintenant les paroles de l’abbé Velly, qui se vante,
dans sa préface, de puiser aux sources anciennes et de
peindre exactement les mœurs, les usages et les coutumes :
« Childéric fut un prince à grandes aventures…
C’étoit l’homme le mieux fait de son
royaume : il avoit de l’esprit, du courage ; mais né
avec un cœur tendre, il s’abandonnoit trop à l’amour :
ce fut la cause de sa perte. Les seigneurs
françois, aussi sensibles à l’outrage que leurs
femmes l’avoient été aux charmes de ce prince, se
liguèrent pour le détrôner. Contraint de céder à
leur fureur, il se retira en Allemagne[26]… »


[25] Childericus vero quum esset nimia in luxuria dissolutus, et
regnaret super Francorum gentem, cœpit filias eorum stuprose detrahere.
(Gregorii Turonensis Hist. Franc., lib. II, cap. XII, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 168.)



[26] Velly, Histoire de France, Paris, 1770, in-4o, t. I, p. 10.



Je passe sur le séjour de huit ans que, selon l’heureuse
expression de notre auteur, Childéric fit en
Allemagne ; et, suivant encore Grégoire de Tours,
j’arrive à son rappel par les Franks et à son mariage
avec Basine, femme du roi des Thuringiens : « Revenu
de Thuringe, il fut remis en possession de la
royauté ; et pendant qu’il régnait, cette Basine
dont nous avons parlé ci-dessus, ayant quitté son
mari, vint trouver Hilderik. Celui-ci lui demandant
avec curiosité pourquoi elle était venue vers lui
 d’un pays si éloigné, on rapporte qu’elle répondit :
« J’ai reconnu tes mérites et ton grand courage, et
c’est pour cela que je suis venue, afin d’habiter
avec toi, car il faut que tu saches que si, dans les
pays d’outre-mer, j’avais connu quelqu’un plus capable
et plus brave que toi, j’aurais été de même
le chercher et cohabiter avec lui[27]. » Le roi, tout
joyeux, s’unit à elle en mariage. »


[27] « … Nam noveris, si in transmarinis partibus aliquem cognovissem
utiliorem te, expetissem utique cohabitationem ejus. » (Greg.
Turon. Hist. Franc., apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, cap. XII,
p. 168.)



Voyons maintenant comment l’historien moderne
a conservé, ainsi qu’il le devait, cet accent de naïveté
grossière, indice de l’état de barbarie. « … Le prince
légitime se remit en possession du trône, d’où ses
galanteries l’avoient précipité. Cet événement merveilleux
est suivi d’un autre aussi remarquable par
sa singularité. La reine de Thuringe, comme une
autre Hélène, quitte le roi son mari pour suivre ce
nouveau Pâris. Si je connoissois, lui dit-elle, un plus
grand héros, ou un plus galant homme que vous, j’irois
le chercher jusqu’aux extrémités de la terre. Basine étoit
belle ; elle avoit de l’esprit : Childéric, trop sensible
à ce double avantage de la nature, l’épousa au
grand scandale des gens de bien, qui réclamèrent
en vain les droits sacrés de l’hyménée, et les loix
inviolables de l’amitié[28]. »


[28] Velly, Histoire de France, t. I, p. 11.



Cette simple comparaison peut donner la mesure
de l’intelligence historique du célèbre abbé Velly.
Son continuateur Villaret, parlant de lui dans une
 préface, dit qu’il a su rendre fort agréable le chaos de
nos premières dynasties. Villaret a raison : l’abbé Velly
est surtout agréable. On peut l’appeler historien plaisant,
galant, de bon ton ; mais lui donner de nos jours
le titre d’historien national, cela est tout à fait impossible.
Son plus grand soin est d’effacer partout la
couleur populaire pour y substituer l’air de cour, et
d’étendre avec art le vernis des grâces modernes sur
la rudesse du vieux temps. S’agit-il d’exprimer la
distinction que la conquête des Barbares établissait
entre eux et les vaincus, distinction grave et triste
par laquelle la vie d’un indigène n’était estimée, d’après
le taux des amendes, qu’à la moitié du prix mis
à celle de l’étranger[29], ce sont de pures préférences de
cour ; les faveurs de nos rois s’adressent surtout aux
vainqueurs. S’agit-il de présenter le tableau de ces
 grandes assemblées où tous les hommes de race germanique
se rendaient en armes, où chacun était
consulté depuis le premier jusqu’au dernier, l’abbé
Velly nous parle d’une espèce de parlement ambulatoire
et des cours plénières, qui étaient (après la chasse)
une partie des amusements de nos rois. « Nos rois, ajoute
l’aimable abbé, ne se trouvèrent bientôt plus en
état de donner ces superbes fêtes… On peut dire
que le règne des Carlovingiens fut celui des cours
plénières… Il y eut cependant toujours des fêtes à
la cour ; mais avec plus de galanteries, plus de
politesse, plus de goût, on n’y retrouva ni cette
grandeur, ni cette richesse, ni cette majesté[30]… »


[29] Si quis ingenuus Franco aut barbarum, aut hominem qui Salica
lege vivit, occiderit, VIIIM den., qui faciunt sol. CC, culpabilis judicetur…
Si quis Romanus homo possessor, id est, qui res in pago ubi
remanet proprias possidet, occisus fuerit, is qui eum occidisse convincitur,
IIIIM den., qui faciunt sol. C, culp. jud. (Lex Salica, tit. XLIV,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. IV, p. 147 et 148.) — D’après
la nouvelle évaluation donnée par M. Guérard, dans son Mémoire sur
le système monétaire des Franks sous les deux premières races (Revue
de la numismatique française, numéros de novembre et de décembre
1837), le sol d’or, dont la valeur réelle était de 9 fr. 28 cent., équivalait
à 99 fr. 33 cent. de notre monnaie actuelle. A tous les degrés
de condition sociale, l’homme de race barbare était toujours estimé
au double du Gaulois. Le meurtre d’un Frank au service du roi
coûtait 600 sols d’or (valeur intrinsèque : 3,768 fr., valeur relative :
59,718 fr. d’amende) ; celui d’un Gaulois dans la même position,
300 (valeur intrinsèque : 1,884 fr., valeur relative : 29,859 fr.) ; celui
d’un Gaulois, tributaire ou fermier, se payait 45 sols (valeur intrinsèque :
417 fr. 60 cent., valeur relative : 4,478 fr. 85 cent.), amende
égale à celle que la loi des Franks exigeait pour le vol d’un taureau.



[30] Velly, Histoire de France, t. I, p. 206 et 207, passim.



De bonne foi, est-il possible d’entasser plus d’extravagances ?
Ne croirait-on pas lire une page du roman
de Cyrus, ou quelqu’un de ces contes de rois et de
reines dont on amuse les petits enfants ? Et quelle
histoire est ainsi déguisée sous des formes faussement
frivoles ? C’est celle des plus fougueux ennemis
qu’ait eus la domination romaine, de ceux qui, dans
leurs invasions multipliées, mêlaient à l’ardeur du
pillage une sorte de haine fanatique ; qui, jusque
dans les préambules de leurs lois, plaçaient des chants
de triomphe pour eux et des injures pour les vaincus ;
qui, lorsque leur roi hésitait à se mettre en marche
pour une expédition qu’ils avaient résolue, le menaçaient
de le déposer, l’injuriaient et le maltraitaient[31].
 Voilà le peuple que Velly nous travestit en seigneurs
français, en cour aussi galante que loyale.


[31] … Super eum inruunt, et scindentes tentorium ejus, ipsum quoque
conviciis exasperantes, ac vi detrahentes, interficere voluerunt, si
cum illis abire differret. (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. IV, cap. XIV,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 210.)



A ces gracieusetés qui sont le propre de l’abbé Velly
viennent se joindre toutes les bévues d’ignorance qui
se sont propagées dans notre histoire depuis du
Haillan jusqu’à Mézeray, et depuis Mézeray jusqu’à
ce jour ; des discussions sérieuses sur les apanages des
enfants de France, l’état des princesses filles et la garde-noble
des reines au sixième siècle, sur les fiefs des Saliens
et sur la manière dont Clovis remplissait les
siéges épiscopaux qui venaient à vaquer en régale ;
morceau précieux en ce qu’il prouve que l’historien
connaissait à fond le style des arrêts et le vocabulaire
de la grand’chambre. Si j’avais pu connaître et rencontrer
l’abbé Velly, je lui aurais conseillé, aussi
respectueusement que possible, d’échanger toutes ces
belles connaissances contre l’intelligence d’une douzaine
de mots germaniques. « Mais, m’aurait vivement
répliqué quelque dame spirituelle du temps,
est-ce que, pour écrire notre histoire, il ne suffit
pas de savoir notre langue ? »


Sans doute, notre langue suffit pleinement pour
écrire notre histoire d’aujourd’hui, mais non pour
écrire avec intelligence notre histoire d’autrefois.
Si l’on remonte jusqu’au règne de saint Louis, il faut
connaître la langue de saint Louis, qui n’était pas
tout à fait la nôtre ; si l’on remonte jusqu’au temps
de Charlemagne, il faut connaître la langue de Charlemagne
et de ses fils. Or, quelle était cette langue ?
Voici ce que répondent les auteurs contemporains :
« Il donna des noms aux mois dans son propre idiome ;
car jusqu’à son temps les Franks les avaient désignés
 par des mots en partie latins, en partie barbares.
Pareillement il inventa pour chacun des
douze vents une dénomination particulière, tandis
qu’auparavant on n’en distinguait pas plus de
quatre. Les mois eurent les noms suivants : Janvier
wintarmanoth, février hornung, mars lentzinmanoth,
avril ostarmanoth, mai winnemanoth, juin brachmanoth,
juillet henimanoth, août aranmanoth, septembre
wintumanoth, octobre windumemanoth, novembre
herbistmanoth, décembre heilagmanoth. Quant aux
vents, il nomma celui d’est ostroniwint, celui du
sud sundroni, celui du sud-est sundostroni[32], etc. » — « L’empereur
(Louis le Débonnaire) sentant sa fin
approcher, demanda qu’on le bénît, et qu’on fît sur
lui toutes les cérémonies ordonnées pour le moment
où l’âme sort du corps. Tandis que les évêques s’acquittaient
de ce devoir, ainsi que plusieurs me l’ont
rapporté, l’empereur ayant tourné la tête du côté
gauche comme par un mouvement de colère, dit par
deux fois avec autant de force qu’il le put : Huz !
huz ! ce qui signifie dehors ! dehors ! d’où il est clair
qu’il avait aperçu l’esprit malin[33]… »


[32] Einhardi Vita Karoli Mag. Imp., cap. XXIX, apud Monumenta
Germaniæ Historica, ed. H. Pertz, 1828, t. II, p. 458. Les noms des
mois, que, selon la remarque de M. Guizot, on trouve en usage chez
différents peuples germains avant le temps de Charlemagne, signifient :
mois d’hiver, mois des cornes à boire (des festins), mois du printemps,
mois de Pâques, mois d’amour, mois brillant, mois des foins, mois
des moissons, mois des vents, mois des vendanges, mois d’automne, mois
saint (à cause de la naissance du Sauveur).



[33] Vita Ludovici Pii Imp., apud Script. rer. gallic. et francic., t. VI,
p. 125. Au lieu de huz ou usz, comme orthographiaient les Franks,
les Allemands écrivent aujourd’hui aus.



Louis le Débonnaire n’est pas le dernier de nos rois
 qui ait parlé un langage entièrement étranger au
nôtre. Dans la seconde moitié du neuvième siècle,
la langue de la cour de France, sinon celle du pays,
était purement tudesque. Enfin, une des singularités
de ce temps, c’est qu’alors parler français signifiait
parler la langue qu’aujourd’hui l’on parle en Allemagne,
et que, pour désigner l’idiome dont notre
langue actuelle est née, il fallait dire parler roman[34].
Mais vainement chercherait-on quelques traces de
ces révolutions dans le récit de l’abbé Velly. Pour
lui, depuis le cinquième siècle jusqu’au dix-huitième,
ce sont toujours des Français, aimant la gloire et
le plaisir, toujours des rois d’une piété éclairée et
d’une bravoure chevaleresque. Il décrit les institutions
politiques de la première et de la seconde race
avec la langue du droit romain ou celle du droit
féodal, et jamais il ne s’avise du moindre doute
là-dessus. Il n’est pas vaincu par la difficulté ; il ne
la soupçonne point, et marche d’un pas toujours
ferme, à l’aide d’auteurs de seconde main et du tableau
de la monarchie française présenté par l’Almanach
royal.


[34] Voyez la traduction des Évangiles par le moine Otfrid, faite,
selon lui, in Frenkisga zungun (Schilteri Thesaurus antiquitatum teutonicarum,
1727, t. I, p. 26 et 28), et les serments de Louis le Germanique
et de Charles le Chauve, rapportés ci-après, Lettre XI.



Un esprit capable de sentir la dignité de l’histoire
de France ne l’eût pas défigurée de cette manière. Il
eût peint nos aïeux tels qu’ils furent et non tels que
nous sommes ; il eût présenté, sur ce vaste sol que
nous foulons, toutes les races d’hommes qui s’y sont
 mêlées pour produire un jour la nôtre ; il eût signalé
la diversité primitive de leurs mœurs et de leurs
idées ; il l’eût suivie dans ses dégradations, et il en
eût montré des vestiges au sein de l’uniformité moderne.
Il eût empreint ses récits de la couleur particulière
de chaque population et de chaque époque ;
il eût été Frank en parlant des Franks, Romain en
parlant des Romains[35] ; il eût campé en idée avec les
conquérants au milieu des villes ruinées et des campagnes
livrées au pillage ; il eût assisté au tirage
des lots d’argent, de meubles, de vêtements, de terres,
qui avait lieu partout où se portait le flot de l’invasion ;
il eût vu les premières amitiés entre les vainqueurs
et les vaincus se former au milieu de la licence
de la vie barbare et de la ruine de tout frein social,
par une émulation de rapine et de désordre ; il eût
décrit la décadence graduelle de l’ancienne civilisation,
l’oubli croissant des traditions légales, la perte
des lumières, l’oppression des pauvres et des faibles,
sans distinction de races, par les riches et les puissants.
Ensuite, quand l’histoire aurait pris d’autres
formes, il en aurait changé comme elle, dédaignant
le parti commode d’arranger le passé comme
 le présent s’arrange, et de présenter les mêmes
figures et les mêmes mœurs quatorze fois dans
quatorze siècles.


[35] C’est le nom par lequel les conquérants de l’empire romain désignaient
les habitants de leur province respective. Les Franks s’en
servaient en Gaule, les Goths en Espagne, les Vandales en Afrique.
On lui donnait pour corrélatif le nom de Barbares, qui, employé à
désigner les vainqueurs et les maîtres du pays, perdait toute acception
défavorable. Les lois de Theodorik, roi des Ostrogoths, portent
qu’elles sont faites également pour les Barbares et les Romains. Dans
l’histoire de Grégoire de Tours, lib. IV, des moines s’adressent ainsi
à une troupe de Franks qui voulaient piller un couvent : « N’entrez
pas, n’entrez pas ici, Barbares, car c’est le monastère du bienheureux
Martin. »






LETTRE IV

Sur les Histoires de France de Mézeray, Daniel et Anquetil.



J’ai passé un peu brusquement de la critique des
bases mêmes de notre histoire à des remarques particulières
sur l’un de nos historiens modernes. Jetées
comme en passant et sous une forme peut-être trop
polémique, ces observations ont besoin d’être confirmées
par un jugement plus calme. Je me propose en
outre de les éclaircir par la comparaison de l’ouvrage
qui en a fourni le sujet avec ceux du même genre
que le public a également bien accueillis, et dont la
réputation dure encore. Vous voyez que je veux parler
des Histoires de Mézeray, de Daniel et d’Anquetil.


Quand Mézeray publia son Histoire, c’est-à-dire
entre les années 1643 et 1650, il y avait dans le public
français peu de science, mais une certaine force
morale, résultat des guerres civiles qui remplirent la
dernière moitié du seizième siècle et les premières
années du dix-septième. Ce public, élevé dans des situations
graves, ne pouvait plus se contenter de la
lecture des Grandes Chroniques de France abrégées par
maître Nicole Gilles, ou de pareilles compilations,
demi-historiques, demi-romanesques[36] : il lui fallait,
 non plus de saints miracles ou des aventures chevaleresques,
mais des événements nationaux, et la
peinture de cette antique et fatale discorde de la
puissance et du bon droit. Mézeray voulut répondre
à ce nouveau besoin : il fit de l’histoire une tribune
pour plaider la cause du parti politique, toujours le
meilleur et le plus malheureux. Il entreprit, comme
il le dit lui-même, de faire souvenir aux hommes des
droits anciens et naturels contre lesquels il n’y a point de
prescription… Il se piqua d’aimer les vérités qui déplaisent
aux grands, et d’avoir la force de les dire :
il ne visa point à la profondeur ni même à l’exactitude
historique ; son siècle n’exigeait pas de lui ces
qualités dont il était mauvais juge. Aussi notre historien
confesse-t-il naïvement que l’étude des sources
lui aurait donné trop de fatigue pour peu de gloire[37].
Le goût du public fut sa seule règle, et il ne chercha
point à dépasser la portée commune des esprits pour
lesquels il travaillait. Plutôt moraliste qu’historien,
il parsema de réflexions énergiques des récits légers
et souvent faux. La masse du public, malgré la cour
qui le détestait, malgré le ministre Colbert qui lui ôta
sa pension, fit à Mézeray une renommée qui n’a point
encore péri.


[36] Voyez la lettre suivante.



[37] « Il n’a fait souvent que copier nos auteurs modernes ; et si l’on
examine les sources où il a puisé, on y reconnoîtra jusqu’aux fautes
des auteurs qu’il a suivis ; c’est ce qui l’a mis hors d’état de citer
en marge les garans de ce qu’il avance, et de suivre en cela l’exemple
de Vignier et Dupleix. S’il se rencontre avec les anciens, ce n’est
pas qu’il les ait consultés ; car il s’est vanté, devant M. du Cange,
qu’il ne les avoit jamais lus. » (Vie de Mézeray, par le P. Le Long,
Biblioth. hist. de la France, t. III, à la fin, Mémoires historiques sur plusieurs
historiens de France, p. LXXXV.)



 Après les travaux des Valois, des du Cange, des
Mabillon et des autres savants qui s’élevèrent en
foule dans la dernière moitié du dix-septième siècle,
le crédit d’un historien qui regardait comme un soin
superflu la précaution de citer les textes[38], dut sensiblement
décroître. La science avait fait des progrès,
et avec elle le goût du vrai et du solide. La franchise
des maximes de Mézeray ne fut plus une excuse pour
la frivolité de ses narrations ; on commençait à exiger
d’un historien autre chose que de la probité et du
courage. Mézeray conserva sa réputation d’honnête
homme aux yeux de ceux qui avaient résisté aux séductions
du grand règne ; mais, auprès de quiconque
s’était éclairé par les recherches nouvelles, il perdit sa
réputation d’historien.


[38] Voyez la préface de la grande Histoire de France, de Mézeray.



En l’année 1713, le P. Gabriel Daniel, jésuite, fit
paraître une nouvelle Histoire de France, précédée
de deux dissertations sur les premiers temps de cette
histoire[39], et d’une préface sur la manière de la traiter.
Daniel prononça d’un seul mot la condamnation
de son prédécesseur : « Mézeray, dit-il, ignoroit ou
négligeoit les sources. » Pour lui, sa prétention fut
d’écrire d’après elles, de suivre les témoignages et de
revêtir la couleur des historiens originaux. Le but
principal de Daniel était l’exactitude historique, non
pas cette exactitude vulgaire qui se borne à ne point
déplacer les faits de leur vrai temps ou de leur vrai
lieu, mais cette exactitude d’un ordre plus élevé, par
laquelle l’aspect et le langage de chaque époque sont
 scrupuleusement reproduits. Il est le premier en
France qui ait fait de ce talent de peindre la principale
qualité de l’historien, et qui ait soupçonné les
erreurs sans nombre où entraîne l’usage irréfléchi
de la phraséologie des temps modernes[40].


[39] Dissertations sur les rois de France avant Clovis, et sur le mode
de succession des trois races.



[40] Il se moque des auteurs qui, comme Varillas, donnent à Louis IX
le titre de Majesté, lequel ne fut de mode que sous Louis XII ; qui parlent
de colonels avant François Ier et de régiments avant Charles IX ;
qui attribuent des armoiries aux rois de la première et de la seconde
race.



Les convenances historiques étaient aux yeux de
Daniel les seules qu’il dût rigoureusement observer.
Aucune convenance sociale ne lui semblait digne de
l’emporter sur elles. On peut voir la réponse dédaigneuse
qu’il fit à une accusation de lèse-majesté, intentée
contre lui dans un journal du temps, pour
avoir, disait-on, retranché quatre rois à la première
race, et soixante-neuf ans d’antiquité à la monarchie
française[41]. Sans s’inquiéter s’il déplairait, et aussi
sans affecter de déplaire, Daniel prouva que la royauté
s’était transmise par élection durant un long espace
de temps ; il attaqua les fausses généalogies qu’on
avait forgées en faveur du chef de la troisième race[42].
Mais cet écrivain, qui avait assez de science pour
éclaircir quelques points de notre histoire, n’en avait
pas assez pour l’embrasser tout entière. Sa fermeté
d’esprit ne se soutint pas ; elle s’affaiblit de plus en
 plus à mesure qu’il s’éloignait des époques anciennes,
les seules sur lesquelles il eût véritablement travaillé.
En présence de ce qu’il savait nettement, il était inaccessible
aux influences de son siècle et de son état ;
mais quand il vint à traiter les temps modernes, qu’il
n’avait point étudiés avec le même intérêt scientifique,
il se laissa surprendre par l’esprit de son ordre
et les mœurs de son époque. Il prit parti dans ses
narrations, et s’y montra intolérant et servile. Son
premier succès avait révélé dans ses lecteurs la naissance
de ce qu’on pourrait appeler le vrai sentiment
de l’histoire ; sa chute, au bout d’un quart de siècle,
prouva que la moralité du public l’emportait sur son
goût pour la science.


[41] Voyez deux dissertations de l’abbé de Camps, dans le Mercure,
juin et novembre 1720. (Biblioth. histor. du P. Le Long, art. 15913,
26895 et 26897.)



[42] Suivant ces fausses généalogies, la seconde race descendrait de
la première par saint Arnulf, évêque de Metz, prétendu arrière-petit-fils
de Clotaire Ier, et la troisième serait issue de la seconde par Childebrand,
frère de Charles Martel.



Le P. Daniel a le premier enseigné la vraie méthode
de l’histoire de France, bien qu’il ait manqué
de force et de talent pour la mettre en pratique ; c’est
une gloire qui lui appartient, et que néanmoins peu
de personnes lui accordent. Entre ceux qui ont écrit
après lui, bien peu se sont efforcés, je ne dis pas seulement
d’acquérir une science égale à la sienne, mais
même de profiter de l’exemple et des leçons que présente
son livre. L’abbé Velly, qui a transcrit au sérieux
quelques traits ironiquement cavaliers de la
préface, les mots de nouveau Pâris, nouvelle Hélène,
appliqués à Childéric et à Basine, commet des fautes
que cette même préface avait signalées expressément.
Par exemple, il conduit Clovis en Allemagne et
en Bourgogne, et fait de Paris, au temps de Clodion,
la capitale de l’empire français. La première qualité de
l’historien, ce n’est pas la fidélité à tel ou tel principe
moral, à telle ou telle opinion politique, c’est la
 fidélité à l’histoire elle-même. Or, si l’on peut refuser
au P. Daniel l’âme et la dignité d’un citoyen, il
faut reconnaître en lui le goût et le sentiment du vrai
en matière de récit. Il faut surtout exiger qu’à son
exemple on bannisse les anachronismes de mœurs,
et cette couleur de convention dont chaque auteur
revêt ses récits au gré des habitudes contemporaines.


L’on a peine à s’expliquer, au milieu de la France
du dix-huitième siècle, le succès de l’ouvrage de Velly.
Il fallait qu’à cette époque la partie la plus frivole du
public eût le pouvoir de donner à ses jugements le
caractère et l’autorité d’une opinion nationale ; car
tout se tut et fut obligé de se taire devant la renommée
du nouvel historien. Les savants mêmes n’osaient
le reprendre qu’avec respect de ses méprises géographiques,
de ses erreurs de faits et de la manière dont
il travestit les noms propres. Velly n’a ni la science
qui manquait à Mézeray ni cette haute moralité qui
manquait au jésuite Daniel. Il se mit à composer son
Histoire (Garnier, son continuateur, en fait l’aveu)
sans préparation et sans études, sans autre talent
qu’une déplorable facilité à faire des phrases vagues
et sonores. Lui-même eut des scrupules de conscience
sur le succès de ses premiers volumes ; il lut, pour s’aider
à rédiger les suivants, les Mémoires de l’Académie
des inscriptions et belles-lettres, et il copia au hasard,
pour rendre son ouvrage plus substantiel, de longs
passages de dissertations peu exactes sur les usages
et les mœurs du vieux temps. Son plus grand souci
fut de mettre en lumière, à chaque siècle, ce qu’il
appelle les fêtes galantes des cours. Ce ne sont que banquets,
 festins, dorures et pierres précieuses. Les magnificences
de toutes les époques sont confondues et
pour ainsi dire brouillées ensemble, afin d’éblouir le
lecteur. Par exemple, on rencontre sous la seconde
race, dès le règne de Pépin, des hérauts d’armes criant
largesse. Le passage mérite d’être cité : « Chaque service
étoit relevé au son des flûtes et des hautbois.
Lorsqu’on servoit l’entremets, vingt hérauts d’armes,
tenant chacun à la main une riche coupe,
crioient trois fois : Largesse du plus puissant des rois,
et semoient l’or et l’argent que le peuple ramassoit
avec de grandes acclamations. Mille fanfares annonçoient
et célébroient cette distribution[43]… » Les
deux continuateurs de Velly, surtout Garnier, eurent
plus de gravité et d’instruction ; mais leur travail,
manquant de base, perdit son prix ; car, sans une vue
ferme des premiers temps de notre histoire, il est
impossible de bien comprendre le sens des événements
postérieurs.


[43] Velly, Histoire de France. Paris, 1770, in-4o, t. I, p. 206.



J’arrive à l’Histoire de France d’Anquetil, publiée
pour la génération contemporaine des premières années
du dix-neuvième siècle, et accueillie par cette
génération, sinon avec enthousiasme, du moins avec
estime et reconnaissance. Cet ouvrage, froid et sans
couleur, n’a ni l’âcreté politique de Mézeray, ni
l’exactitude de Daniel, ni la légèreté de bon ton
qu’affecte Velly. Tout ce qu’on y remarque pour la
forme, c’est de la simplicité et de la clarté, et quant
au fond il est pris au hasard, de l’Histoire de Mézeray
et de celle de Velly, que le nouvel historien
 extrait et cite, pour ainsi dire, à tour de rôle : pourtant
c’était un homme d’un grand sens et capable de
s’élever plus haut. On dit qu’il avait eu le projet de
composer une histoire générale de la monarchie française,
non d’après les histoires déjà faites, mais d’après
les monuments et les historiens originaux. Peut-être
doit-on regretter qu’Anquetil n’ait point exécuté
ce dessein ; car, en présence des sources, son esprit
juste avait la faculté de comprendre et d’exprimer
avec franchise les mœurs et les passions d’autrefois.
Il en avait donné la preuve dans son Histoire de la
ville de Reims, histoire peu lue, comme toutes celles
du même genre, mais où la destinée orageuse d’une
commune du moyen âge est peinte avec intelligence
et souvent même avec énergie.


Un autre ouvrage d’Anquetil, l’Esprit de la Ligue,
offre des qualités analogues ; on y retrouve l’empreinte
du temps, sa couleur et son langage. Contre
l’habitude de ses contemporains du dix-huitième
siècle, l’auteur a aimé son sujet ; il n’a point méprisé
une époque de fanatisme et de désordre, et de là vient
l’intérêt de son livre. C’est le premier ouvrage, écrit
dans notre langue, où l’on ait reproduit le seizième
siècle sans le dénaturer par une couleur étrangère.
Mais, je le répète, l’Histoire de France n’offre rien
de cette exactitude et de ce mérite pittoresque. On
y retrouve l’abbé Velly, moins son emphase de collége
et le ton relâché qui plaisait à la société de son
temps ; car il faut avouer que l’écrivain de 1804 n’entend
pas raillerie sur les tendres faiblesses et les galanteries
des princes. Voici en quels termes il commence
le récit du règne de Hilderik Ier : « La première année
 de Childéric sur le trône fut celle d’un libertin
audacieux qui, se jouant avec une égale impudence
et de l’honneur du sexe et du mécontentement des
grands, souleva contre lui l’indignation générale
et se fit chasser du trône[44]… » En rapprochant cette
manière de raconter de celle qui était en vogue vers
l’année 1755, l’on voit clairement qu’entre ces deux
époques il s’est fait une révolution dans les mœurs
publiques ; mais l’histoire a-t-elle fait un pas ?


[44] Anquetil, Histoire de France, continuée par M. de Norvins. Paris,
1839, t. I, p. 159.






LETTRE V

Sur les différentes manières d’écrire l’histoire, en usage
depuis le quinzième siècle.



Ce fut en l’année 1476 que parut, avec le titre de
Grandes Chroniques, la première histoire de France
publiée par la voie de l’impression. C’était un vieux
corps d’annales compilées en français par les religieux
de l’abbaye de Saint-Denis, et depuis longtemps
célèbre sous le nom de Chroniques de Saint-Denis.
Le roi Charles V l’avait fait transcrire pour
sa riche bibliothèque, un peu rajeuni de langage,
et fait continuer jusqu’à son règne ; il parut avec
une nouvelle continuation poussée jusqu’au règne de
Louis XI. Sa publication fonda par tout le royaume,
qui venait d’atteindre à peu près ses dernières limites,
 une opinion commune sur les premiers temps
de l’histoire de France, opinion malheureusement
absurde et qui ne put être déracinée qu’après beaucoup
de temps et d’efforts. Selon les Grandes Chroniques
de France, les Gaulois et les Franks étaient
issus des fugitifs de Troie, les uns par Brutus, prétendu
fils d’Ascanius, fils d’Énée, les autres par
Francus ou Francion, fils d’Hector. Voici de quelle
manière la narration commençait :


« Quatre cent et quatre ans avant que Rome fût
fondée, régnait Priam en Troie la grande. Il envoya
Pâris, l’aîné de ses fils, en Grèce pour ravir
la reine Hélène, la femme au roi Ménélas, pour se
venger d’une honte que les Grecs lui avaient faite.
Les Gréjois, qui moult furent courroucés de cette
chose, s’émurent pour aller et vinrent assiéger
Troie. A ce siége, qui dix ans dura, furent occis
tous les fils du roi Priam, lui et la reine Hécube,
sa femme ; la cité fut arse et détruite, le peuple et
les barons occis. Mais aucuns échappèrent de ce
désastre et plusieurs des princes de la cité, qui
s’espandirent ès diverses parties du monde pour
querir nouvelles habitations, comme Hélénus,
Élyas et Anthénor, et maints autres… Énéas, qui
était un des plus grands princes de Troie, se mit en
mer avec trois mille et quatre cents Troyens… Turcus
et Francion, qui étaient cousins germains (car
Francion était fils d’Hector, et ce Turcus fils de
Troylus, qui était frère et fils au roi Priam), se départirent
de leur contrée, et allèrent habiter tout
auprès une terre qui est appelée Thrace… Quand
ensemble eurent habité un grand temps, Turcus se
 départit de Francion, son cousin, lui et une partie
du peuple qu’il emmena avec lui ; en une contrée
s’en alla, qui est nommée la petite Scythie… Francion
demeura, après que son cousin se fut de lui
départi, et fonda une cité qu’il appela Sicambrie,
et longtemps ses gens furent appelés Sicambriens
pour le nom de cette cité. Ils étaient tributaires
aux Romains, comme les autres nations ; mille cinq
cent sept ans demeurèrent en cette cité, depuis
qu’ils l’eurent fondée[45]. »


[45] Chroniques de Saint-Denis, Recueil des historiens des Gaules et
de la France, t. III, p. 155. — Je n’ai pas besoin de dire que j’ai
donné au langage une couleur un peu plus moderne.



Après ce début singulier viennent les chapitres
suivants : De diverses opinions pourquoi les Troyens de
Sicambrie furent appelés Français. — Comment ils conquirent
Allemagne et Germanie, et comment ils déconfirent
les Romains. — Comment et quand la cité de Paris
fut fondée, et du premier roi de France. — Du second roi
qui eut nom Clodio. — Du tiers roi qui eut nom Merovez. — Du
quart roi qui eut nom Childéris… — Comment le
fort roi Klodovées fut couronné après la mort de son
père[46]. Jusqu’au règne de Charlemagne la narration
suit en général un seul auteur, Aimoin, religieux
de Fleury ou de Saint-Benoît-sur-Loire, au dixième
siècle, puis vient une traduction fort inexacte de la
vie de Charlemagne, par son secrétaire Eghinhard[47] ;
puis un fragment de la fausse chronique de l’archevêque
 Tilpin ou Turpin, morceau qui n’est pas le plus
historique du livre, mais qui est sans contredit le
plus capable de saisir l’imagination par cette verve
de récit dont brillent à un si haut degré les romans
du moyen âge. C’est là que le roi Marsile et le géant
Ferragus, qui ne font plus que nous divertir dans
la poésie de l’Arioste, jouent un rôle sérieux et authentique.
Là, enfin, ce Roland ou Rotland, comte
des Marches de Bretagne, que l’histoire nomme une
seule fois, et qui périt dans une embuscade dressée
par les Basques[48], au passage des Pyrénées, figure
comme le brave des braves et la terreur des Sarrasins.
Le petit mais désastreux combat des gorges de
Roncevaux est transformé en une bataille immense
où les Franks ont contre eux toutes les forces de
l’Espagne ; et Roland, demeuré seul entre tous ses
compagnons, épuisé par ses blessures, meurt après
avoir fait entendre à plus de sept milles de distance
le bruit de son cor d’ivoire :


[46] Ibid., p. 155, 156, 159 et 166.



[47] Einhardi Vita Karoli Magni, apud Monumenta Germaniæ historica,
ed. H. Pertz, t. II, p. 426 et seq. — Les annales du même Eghinhard,
ainsi que d’autres écrits qu’il serait trop long d’énumérer, fournissent
aussi quelques fragments aux Chroniques de Saint-Denis.



[48] Nam cum agmine longo, ut loci et angustiarum situs permittebat,
porrectus iret exercitus, Wascones, in summi montis vertice positis insidiis…
extremam impedimentorum partem, et eos, qui novissimi agminis
incedentes, subsidio præcedentes tuebantur, desuper incursantes, in
subjectam vallem dejiciunt, concertoque cum eis prælio, usque ad
unum omnes interficiunt, ac direptis impedimentis, noctis beneficio,
quæ jam instabat, protecti, summa cum celeritate in diversa disperguntur…
In quo prælio Eggihardus regiæ mensæ præpositus, Anselmus
comes palatii, et Heruodlandus Britannici limitis præfectus, cum
aliis compluribus interficiuntur. (Einhardi Vita Karoli Magni, ibid.,
t. II, p. 448.)



« Lors retourna Roland, tout seul, parmi le champ
de bataille, las et travaillé des grands coups qu’il
avait donnés et reçus, et dolent de la mort de tant
de nobles barons qu’il voyait devant lui occis et
 détranchés. Menant grande douleur, il s’en vint
parmi le bois jusqu’au pied de la montagne de Cisaire,
et descendit de son cheval dessous un arbre,
auprès d’un grand perron de marbre, qui était là
dressé en un moult beau pré, au-dessus de la vallée
de Roncevaux. Il tenait encore Durandal, son épée ;
cette épée était éprouvée sur toutes autres, claire
et resplendissante et de belle façon, tranchante et
affilée si fort qu’elle ne pouvait ni se fendre ni se
briser. Quand il l’eut longtemps tenue et regardée,
il la commença à regretter quasi pleurant, et dit en
telle manière : « O épée très-belle, claire et resplendissante,
qu’il n’est pas besoin de fourbir comme
toute autre, de belle grandeur et large à l’avenant,
forte et ferme, blanche comme une ivoire, entresignée
de croix d’or, sacrée et bénie par les lettres
du saint nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ et environnée
de sa force, qui usera désormais de ta
bonté, qui t’aura, qui te portera ?… J’ai grand deuil
si mauvais chevalier ou paresseux t’a après moi.
J’ai trop grande douleur si Sarrasin ou autre mécréant
te tient et te manie après ma mort. » Quand
il eut ainsi regretté son épée, il la leva tout haut
et en frappa trois merveilleux coups au perron de
marbre qui était devant lui, car il la pensait briser,
parce qu’il avait peur qu’elle ne vînt aux mains des
Sarrasins. Que vous conterait-on de plus ? Le perron
fut coupé de haut jusqu’en terre, et l’épée demeura
saine et sans nulle brisure ; et quand il vit
qu’il ne la pourrait dépecer en nulle manière, si fut
trop dolent. Il mit à sa bouche son cor d’ivoire, et
commença à corner de toute sa force, afin que, si
 aucuns des chrétiens s’étaient cachés au bois pour
la peur des Sarrasins, ils vinssent à lui, ou que
ceux qui jà avaient passé les ports retournassent et
fussent à son trépassement, et prissent son épée
et son cheval, et assaillissent les Sarrasins qui
s’enfuyaient. Lors il sonna l’olifant par si grande
vertu qu’il le fendit par le milieu et se rompit
les nerfs et les veines du cou. Le son et la
voix du cor allèrent jusqu’aux oreilles de Charlemagne,
qui jà s’était logé en une vallée qui aujourd’hui
est appelée Val-Karlemagne : ainsi il
était loin de Roland environ huit milles vers Gascogne[49]. »


[49] Chroniques de Saint-Denis, Recueil des historiens des Gaules et de
la France, t. V, p. 303. — Ce passage et tous les autres du même récit
ne sont que des variantes ou des paraphrases du poëme publié par
M. Francisque Michel, et ensuite par M. Génin, sous le titre de la
Chanson de Roland. Voyez l’édition de ce dernier, p. 188 et suivantes.



Au portrait de Karle le Grand, tracé par Eghinhard,
les Grandes Chroniques ajoutent quelques circonstances
empruntées à la tradition populaire : « Il
étendait, disent-elles, trois fers de chevaux tous
ensemble légèrement, et levait un chevalier armé
sur la paume de sa main, de terre jusque tout en
haut. Avec Joyeuse, son épée, il coupait un chevalier
tout armé[50]… » Mais cette partie de l’ouvrage
est la seule où se trouvent entremêlés des détails
empruntés aux romans. Le reste se compose de fragments
historiques placés bout à bout sans trop de
liaison, jusqu’au règne de Louis VI, dont la vie,
écrite par l’abbé Suger, ouvre une série de biographies
 des rois de France, jusqu’à Charles VII, composées
par des contemporains.


[50] Ibid., t. V, p. 266.



Les Grandes Chroniques de France, sous leur forme
native, n’étaient point un ouvrage capable de se faire
lire par beaucoup de monde, ni de circuler rapidement :
aussi, moins de vingt ans après leur publication,
pour répondre au désir du public, furent-elles
abrégées par un homme qui était à la fois un savant
et un bel-esprit. Maître Nicole, ou Nicolas Gilles,
secrétaire du roi Louis XII, compila en un seul volume
et publia, en 1492, les Annales et Chroniques de
France, de l’origine des Français et de leur venue ès
Gaules, avec la suite des rois et princes des Gaules, jusqu’au
roi Charles VIII. Cet ouvrage, qui, dès son apparition,
eut un succès immense, respectait le fond des
Chroniques de Saint Denis, mais en changeait le style
pour l’accommoder aux idées et au goût du temps.
Le peu de couleur originale conservée à l’histoire
des deux premières races par les compilateurs du
douzième siècle et les traducteurs du treizième, disparut
sous une phraséologie toute moderne. On y
trouve un grand luxe de remarques sur le peu de durée
de la faveur des cours et le dévouement des rois
de France au saint-siége. L’auteur va jusqu’à falsifier
la prière de Clovis à la bataille de Tolbiac. Il
lui fait dire : « Sire Dieu Jésus-Christ… je croyroy
en vostre nom… et tous ceux de mon royaume qui
n’y voudront croire seront exilés ou occis[51]. » Ni
 ces mots, ni rien d’approchant, ne se trouvent dans
les Chroniques de Saint-Denis.


[51] Les Chroniques et Annales de France, depuis la destruction de
Troye jusques au Roy Loys unziesme ; jadis composées par feu
Maistre Nicole Gilles. Paris, édition de 1566, fol. XIV et XV.



En parlant des exactions des rois des Franks, Nicole
Gilles emploie toujours les mots de tailles, emprunts
et maltôtes, si célèbres de son temps. Il ajoute
aux Grandes Chroniques beaucoup de fables et de miracles,
qui, au douzième siècle, n’étaient pas encore
de l’histoire, comme les fleurs de lis apportées par un
ange, la dédicace de l’église de Saint-Denis par Jésus-Christ
en personne, l’érection du royaume d’Yvetot,
en expiation d’un meurtre commis dans l’église le
vendredi saint, par le roi Clotaire Ier. Un des passages
les plus originaux du livre est le portrait de
Charlemagne, présenté comme une espèce de Gargantua,
haut de huit pieds, et mangeant à lui seul
le repas de plusieurs personnes. « Il estoit de belle et
grande stature, bien formé de corps, et avoit huict
piedz de hault, la face d’un espan et demy de long,
et le fronc d’un pied de large, le chef gros, le nez
petit et plat, les yeux gros, vers et estincelans
comme escarboucles… Il mangeoit peu de pain
et usoit volontiers de chair de venaison. Il mangeoit
bien à son dîner un quartier de mouton, ou un
paon, ou une grue, ou deux poullailles, ou une oye,
ou un lièvre, sans les autres services d’entrée et
yssue de table[52]. » Ces détails bizarres provenaient
sans doute de traditions populaires d’un ordre inférieur
à celles qui avaient donné lieu aux romans du
douzième siècle et à la fausse chronique de Turpin.


[52] Les Chroniques et Annales de France, par Nicole Gilles. Paris, 1566
fol. XLV verso.



 On peut dire aujourd’hui, sans trop de hardiesse,
que l’ouvrage du secrétaire de Louis XII est également
dépourvu d’érudition et de talent ; et pourtant
aucune histoire de France n’a joui d’une aussi
longue popularité. Il en a paru successivement seize
éditions, dont la dernière est de 1617, cent quatorze
ans après la mort de l’auteur. Mais pendant que la
réputation de Nicole Gilles se prolongeait ainsi fort
au delà du terme de sa vie, un grand mouvement
littéraire, dirigé spécialement contre les écrits et
les idées du moyen âge, s’accomplissait dans toute
l’Europe. La renaissance des lettres, qui, pour
l’Italie, date du quinzième siècle, avait élevé dans
ce pays une école de nouveaux historiens, dont les
ouvrages, calqués sur ceux de l’antiquité, étaient
lus avec enthousiasme par les savants et changeaient
peu à peu le goût du public. Cette école,
celle de Machiavel et de Guicciardin, avait pour
caractère essentiel le soin de présenter les faits non
plus isolés ou juxtaposés, comme ils le sont dans les
chroniques, mais par groupes, d’après leur degré
d’affinité dans la série des causes et des effets. On
appelait ce nouveau genre d’histoire l’histoire politique,
l’histoire à la manière des anciens ; et comme,
en fait de littérature, l’imitation sait rarement s’arrêter,
on empruntait aux écrivains grecs et romains,
non-seulement leur méthode, mais leur style, et jusqu’à
leurs harangues, qu’on intercalait à plaisir partout
où se présentait une ombre de délibération, soit
dans les cours, soit aux armées. Personne n’était
choqué du contraste de ces formes factices avec les
institutions, les mœurs, la politique des temps modernes,
 ni de l’étrange figure que faisaient les rois,
les ducs, les princes du seizième siècle sous le costume
classique de consuls, de tribuns, d’orateurs de
Rome ou d’Athènes. Dans chaque pays de l’Europe,
les hommes éclairés, les esprits ardents, aspiraient
à revêtir l’histoire nationale de ces nouvelles formes,
et à la débarrasser entièrement de sa vieille enveloppe
du moyen âge.


Le premier écrivain français qui entreprit de rédiger
une histoire de France d’après la méthode et
les principes de l’école italienne, fut Bernard Girard,
seigneur du Haillan, né à Bordeaux en 1537. Avant
de se livrer à ce travail, dont il était extrêmement
fier, l’auteur, âgé de vingt-quatre ans, en avait publié
le projet et une sorte d’esquisse, sous le titre de Promesse
et Dessein de l’Histoire de France. En l’année 1576,
il présenta au roi Henri III son premier volume in-folio,
et fut récompensé par une pension et le titre
d’historiographe, titre nouveau, qui remplaça dès
lors celui de chroniqueur du roi. Le sentiment et l’orgueil
d’une grande innovation éclatent, d’une manière
assez naïve, dans les passages suivants de la
préface où du Haillan parle de lui-même : « Je puis bien
dire sans vanterie que je suis le premier qui ait encore
mis en lumière l’histoire entière de France en
discours et fil continu d’histoire. Car ce que nous
avons veu cy-devant tant des histoires Martiniennes
et Dionisiennes, que des Chroniques de Nicole
Gilles, ce sont seulement Chroniques qui ne s’amusent
pas à dire les causes et les conseils des entreprises
ny des succez des afaires, ains seulement
l’événement et fin d’iceux par les années, sans narration
 du discours qui est nécessaire et requis à
l’histoire[53]. »


[53] L’Histoire de France, par Bernard de Girard, seigneur du Haillan.
Paris, in-fo, 1576, préface aux lecteurs, p. III et IV.



Le premier historiographe de France, chef d’une
sorte d’insurrection contre les chroniqueurs ses devanciers,
témoigne pour eux un mépris qui ne fait
grâce ni à Grégoire de Tours, qu’il confond avec
Fredegher, Aimoin et le faux Hunibald, ni à Ville-Hardouin,
ni à Joinville, ni à Froissard lui-même.
Cette couleur locale et pittoresque qui nous les fait
aimer aujourd’hui, cette richesse de détails, ces dialogues
si vrais et si naïfs dont ils entrecoupent leurs
récits, tout cela ne paraît au classique du Haillan
qu’une friperie indigne de l’histoire. « Ils s’amusent,
dit-il, à descrire des dialogismes d’eux mesmes avec
quelques autres, des dialogues d’un gentilhomme à
un autre gentilhomme, d’un capitaine à un soldat,
de cestuy cy, de cestuy là, des apparats des festins,
leur ordre, leurs cérémonies, leurs confitures, leurs
saulses, les habillemens des princes et des seigneurs,
le rang comme ils estoient assis, leurs embrassemens,
et autres telles menues choses et particularités
plaisantes à racompter en commun devis,
mais qui n’appartiennent en rien à l’histoire, laquelle
ne doit traicter qu’affaires d’Estat, comme les conseils
des princes, leurs entreprinses, et les causes,
les effects, et les événemens d’icelles, et parmy
cela mesler quelque belle sentence qui monstre au
lecteur le proffit qu’il peult tirer de ce qu’il lit[54]. »


[54] Ibid., préface aux lecteurs, p. II.



 Cette énergie de critique semblait promettre quelque
chose ; mais du Haillan, comme presque tous
ceux qui, après lui, ont écrit notre histoire, avait plus
de volonté que de talent. Dès les premières pages, sa
passion d’imiter les Italiens et de faire des harangues
lui fait violer, de la manière la plus bizarre, la vérité
historique. A propos de l’élection de Faramond, roi
dont l’existence est à peine authentique, il suppose
une assemblée d’État, où deux orateurs imaginaires,
Charamond et Quadrek, dissertent l’un après l’autre
sur les avantages de la monarchie et sur ceux de l’aristocratie.
C’est lorsqu’il s’agit de grandes affaires
politiques et de négociations, que du Haillan se pique
surtout de bien raconter et de bien juger. Il traite
avec négligence les parties de l’histoire qui n’offrent
point de grandes intrigues. En général, pour les premiers
temps, il est d’une faiblesse extrême, et fort
au-dessous de l’érudition de beaucoup de ses contemporains.
Il attribue au roi Clodion une prétendue loi
des chevelures, par laquelle, dit notre historien, il fut
ordonné que « de là en avant nul ne porteroit longue
chevelure qu’il ne fût du sang des roys[55]. » Dans le
portrait de Charlemagne, probablement par complaisance
pour les préjugés en crédit, du Haillan reproduit
en partie les extravagances de Nicole Gilles,
et les joint aussi bien qu’il peut aux détails fournis
par Eghinhard. Malgré son mépris pour les chroniqueurs,
il emprunte à celui de 1492 des phrases fort
peu historiques comme celle-ci : « Il s’habilloit à la
mode françoise, et toujours portoit une espée, ou un
 poignard, à la garde d’or ou d’argent[56]. » Comme
lui, dans l’énumération des langues que parlait Karl
le Grand, il compte le français, sa langue maternelle,
le flamand et l’allemand. A ces absurdités j’en pourrais
joindre beaucoup d’autres qui prouvent qu’au
fond notre histoire avait peu gagné à cesser d’être
chronique.


[55] L’Histoire de France, par du Haillan. Paris, 1576, p. 14.



[56] L’Histoire de France, par du Haillan. Paris, 1576, p. 228.



Après du Haillan vint Scipion Dupleix, qui, malgré
des études estimables, fut peu goûté à cause de son
fanatisme catholique ; puis Mézeray, dont le règne, au
dix-septième et au dix-huitième siècle, fut aussi long
que l’avait été celui de Nicole Gilles au seizième. Mézeray,
élève de du Haillan, entreprit de le surpasser
en intelligence des affaires. Comme lui, il inséra dans
son récit des harangues délibératives, et se permit,
pour leur faire une place, de supposer des assemblées
ou des négociations imaginaires. La déposition de
Hilderik Ier, dont du Haillan n’avait tiré aucun parti,
est saisie par l’historien du dix-septième siècle comme
un excellent texte pour un discours politique à la
manière des anciens. Childéric, selon Mézeray, est un
jeune prince oisif et voluptueux, qui écrase son peuple
d’impôts et vit entouré de ministres de ses galanteries.
Les seigneurs français, indignés contre lui, s’assemblent,
et l’un d’eux prend la parole en ces termes :


« Seigneurs, le seul ressentiment que vous avez
des outrages que Childéric vous a faits vous dit
assez le sujet de cette assemblée, devant laquelle
je n’aurois pas ozé faire mes plaintes, si je n’avois
oüy celles que vous et toute la France en avez faites
 au ciel. Car à qui çaurions-nous les addresser, si
celuy qui les doit recevoir est celuy mesme qui les
cause ?… Puisque c’est de nous qu’il tient le sceptre,
il est bien raisonnable que, sans nous violenter en
nostre personne, ny en celles de nos femmes, il nous
considère comme ses sujets, et non comme ses esclaves.
Nous ne sommes pas tels, seigneurs françois ;
il y a trois cens ans, et plus, que nos ancestres
combattent pour leur liberté. S’ils ont fait des roys,
ç’a esté pour la maintenir, et non pas pour l’opprimer.
Autrement, si nous voulions des maistres, les
Romains nous estoient bien plus doux que ce dernier ;
et nous n’eussions jamais souffert d’un estranger
ce que nous endurons d’un des nostres.
Voyez, tandis que nous ne sommes pas du tout dans
les fers, si vous voulez renoncer au tiltre de Francs.
Vous avez de quoy démettre Childéric, comme vous
avez eu de quoy l’establir. Ne permettez pas qu’il
se serve plus longtemps de nostre bienfait à nous
faire du mal… Que, s’il est question de réparer la
faute que je confesse avoir faite, quand je luy ay
donné ma voix en son eslection, me voilà prest à
révoquer ma parole. Je la révoque en effet, m’en
deust-il couster la vie, et me dégage du serment que
je luy ay presté. Comme il a changé de vie, je veux
changer de résolution, et ne plus le reconnoistre
pour roy, puisque luy-mesme ne se connoist plus
pour tel, et qu’il dédaigne d’en faire les actions[57]. »


[57] Mézeray, Histoire de France. Paris, 1643, in-fo, t. I, p. 21 et 22.



Ce curieux morceau disparut avec plusieurs autres
du même genre dans l’abrégé chronologique publié
 par l’auteur en l’année 1668. Extrêmement faible
d’érudition, mais écrit avec bon sens, d’un style populaire
et sans aucune affectation classique, cet abrégé
fit en peu de temps oublier le grand ouvrage. C’est
la véritable Histoire de Mézeray, connue et aimée du
public ; car l’autre n’eut pas plus de deux éditions.
L’abrégé en eut jusqu’à seize, dont la dernière parut
en 1755, année de la publication de l’Histoire de
France de Velly.


La popularité de Mézeray s’était maintenue en face
de l’ouvrage exact, mais terne et peu franc, du père
Daniel. L’abbé Velly porta les premières atteintes à
ce crédit si bien établi. Chose peu croyable pour quiconque
n’a pas lu la préface de son Histoire, Velly se
croyait novateur. Il croyait appartenir, comme historien,
à une école toute nouvelle, l’école philosophique ;
voici ses propres paroles : « Il semble, en lisant
quelques-uns de nos historiens, qu’ils aient moins
envisagé l’ordre chronologique des rois comme leur
guide, que comme l’objet principal de leur travail.
Bornés à nous apprendre les victoires ou les défaites
du souverain, ils ne nous disent rien ou presque
rien des peuples qu’il a rendus heureux ou malheureux.
On ne trouve dans leurs écrits que longues
descriptions de siéges et de batailles : nulle mention
des mœurs et de l’esprit de la nation. Elle y est
presque toujours sacrifiée à un seul homme… C’est
le défaut qu’on a tâché d’éviter dans cette nouvelle
Histoire de France. L’idée qu’on s’y propose est de
donner, avec les annales des princes qui ont régné,
celles de la nation qu’ils ont bien ou mal gouvernée ;
de joindre aux noms des héros qui ont reculé nos
 frontières ceux des génies qui ont étendu nos lumières ;
en un mot, d’entremêler le récit de nos
victoires et de nos conquêtes de recherches curieuses
sur nos mœurs, nos lois et nos coutumes[58]. »


[58] Velly, Histoire de France. Paris, 1770, in-4o, p. 6 et 7 de la préface.



Vous savez de quelle manière l’abbé Velly a tenu
cette grande promesse. Mais, quelle que fût sa nullité
comme historien, c’est une chose réelle qu’en insérant
dans son récit, par une sorte de placage, des lambeaux
de dissertations sur les mœurs et l’esprit des Français,
il avait rencontré le goût du siècle. En effet, les
narrations épiques, les portraits et les harangues
avaient passé de mode ; et ce qu’on demandait, en fait
d’histoire, c’était du raisonnement, des conclusions,
des résultats généraux. Les écrivains ne tardèrent
pas à faire abus de cette méthode, comme ils avaient
abusé du style antique. Alors parurent dans l’histoire
les longues réflexions insérées dans le texte, et
les commentaires sous forme de notes, les appendices
et les digressions sur le gouvernement, les lois, les
arts, les habillements, les armes, etc. Au lieu d’une
narration suivie, continue, se développant avec largeur
et d’une manière progressive, on eut des récits
courts, morcelés, tronqués, entrecoupés de remarques
sérieuses ou satiriques ; et l’histoire fut divisée, subdivisée,
étiquetée par petits chapitres, comme un ouvrage
didactique. C’est l’exemple que donna Voltaire,
avec son originalité et sa verve de style accoutumée,
exemple qui fut suivi d’une manière plus méthodique
par les historiens anglais de la fin du dix-huitième
siècle.


 Ainsi, depuis l’invention de l’imprimerie jusqu’à
nos jours, trois écoles historiques ont fleuri successivement :
l’école populaire du moyen âge, l’école
classique ou italienne, et l’école philosophique, dont
les chefs jouissent aujourd’hui d’une réputation européenne.
De même qu’il y a deux cents ans l’on désirait
pour la France des Guicciardin et des Davila, on
lui souhaite en ce moment des Robertson et des Hume.
Est-il donc vrai que les livres de ces auteurs présentent
le type réel et définitif de l’histoire ? Est-il
vrai que le modèle où ils l’ont réduite soit aussi complétement
satisfaisant pour nous que l’était pour les
anciens, par exemple, le plan des historiens de l’antiquité ?
Je ne le pense pas ; je crois, au contraire,
que cette forme toute philosophique a les mêmes défauts
pour l’histoire que la forme toute littéraire de
l’avant-dernier siècle. Je crois que l’histoire ne doit
pas plus se servir de dissertations hors d’œuvre, pour
peindre les différentes époques, que de portraits hors
d’œuvre pour représenter fidèlement les différents
personnages. Les hommes et même les siècles passés
doivent entrer en scène dans le récit : ils doivent s’y
montrer, en quelque sorte, tout vivants ; et il ne faut
pas que le lecteur ait besoin de tourner cent pages
pour apprendre après coup quel était leur véritable
caractère. C’est une fausse méthode que celle qui
tend à isoler les faits de ce qui constitue leur couleur
et leur physionomie individuelles ; et il n’est pas
possible qu’un historien puisse d’abord bien raconter
sans peindre, et ensuite bien peindre sans raconter.
Ceux qui ont adopté cette manière d’écrire ont presque
toujours négligé le récit, qui est la partie essentielle
 de l’histoire, pour les commentaires ultérieurs
qui doivent donner la clef du récit. Le commentaire
arrive et n’éclaircit rien, parce que le lecteur ne le
rattache point à la narration dont l’écrivain l’a séparé.
Dans cet état, la composition manque entièrement
d’unité ; c’est la réunion incohérente de deux ouvrages,
l’un d’histoire, l’autre de philosophie. Le premier n’est
ordinairement qu’une simple réimpression de la moins
mauvaise des histoires précédemment publiées : c’est
pour l’ouvrage philosophique que l’on réserve toute
la vigueur de son talent. L’histoire d’Angleterre de
Hume n’est au fond que celle de Rapin-Thoyras, à
laquelle se trouvent joints, pour la première fois,
plusieurs traités complets de politique, d’économie
publique, de législation, d’archéologie, et une assez
nombreuse collection de maximes, soit théoriques,
soit usuelles. Toutes ces pièces de rapport seraient
de la plus grande nouveauté, que l’histoire elle-même
n’en serait pas plus neuve.


Mais y a-t-il lieu de faire encore du neuf en ce
genre ? le fond de l’histoire n’est-il pas trouvé depuis
longtemps ? Non, sans doute. On sait bien assigner
à chaque événement sa date précise ; l’art de vérifier
les dates est à peu près découvert ; mais cette découverte
n’a pas été capable de bannir entièrement le faux
de l’histoire. Il y a, en fait d’histoire, plus d’un genre
d’inexactitude ; et si le travail des chronologistes nous
garantit désormais de la fausseté matérielle, il faut
un nouveau travail, un nouvel art pour écarter également
la fausseté de couleur et de caractère. Ne
croyons pas qu’il ne reste plus qu’à porter des jugements
moraux sur les personnages et les événements
 historiques : il s’agit de savoir si les hommes et les
choses ont été réellement tels qu’on nous les représente ;
si la physionomie qu’on leur prête leur
appartient véritablement, et n’est point transportée
mal à propos du présent au passé, ou d’un degré
récent du passé à un autre degré plus ancien. C’est
là qu’est la difficulté et le travail ; là sont les
abîmes de l’histoire, abîmes inaperçus des écrivains
superficiels, et comblés quelquefois, sans
profit pour eux, par les travaux obscurs d’une érudition
qu’ils dédaignent.





LETTRE VI

Sur le caractère des Franks, des Burgondes et des Visigoths.



Je crois le moment venu où le public va prendre
plus de goût à l’histoire qu’à toute autre lecture sérieuse.
Peut-être est-il dans l’ordre de la civilisation
qu’après un siècle qui a remué fortement les idées, il
en vienne un qui remue les faits ; peut-être sommes-nous
las d’entendre médire du passé, comme d’une
personne inconnue ; peut-être, enfin, n’est-ce qu’un
goût littéraire. La lecture des romans de Walter
Scott a tourné beaucoup d’imaginations vers ce
moyen âge dont naguère on s’éloignait avec dédain ;
et s’il s’opère de nos jours une révolution
dans la manière de lire et d’écrire l’histoire, ces
compositions, en apparence frivoles, y auront singulièrement
contribué. C’est au sentiment de curiosité
 qu’elles ont inspiré à toutes les classes de lecteurs
pour des siècles et des hommes décriés comme
barbares, que des publications plus graves doivent
un succès inespéré.


Sans doute il est impossible d’attribuer aux écrits de
Walter Scott l’autorité d’ouvrages historiques ; mais
on ne peut refuser à leur auteur le mérite d’avoir mis,
le premier, en scène les différentes races d’hommes
dont la fusion graduelle a formé les grandes nations
de l’Europe. Quel historien de l’Angleterre avait
parlé de Saxons et de Normands, en racontant l’époque
de Richard Cœur de lion ? Quel est celui qui,
dans les rébellions de l’Écosse, en 1715 et en 1745,
avait entrevu la moindre trace de l’inimitié nationale
des montagnards, enfants des Gaels, contre les
Anglais, fils des Saxons ? Ces faits, et beaucoup d’autres
d’une égale importance, étaient demeurés inaperçus :
tout ce qu’avait aplani le niveau de la civilisation
avait passé sous le niveau des historiens
modernes.


L’un des événements les plus importants du moyen
âge, un événement qui a changé de fond en comble
l’état social de l’Angleterre, je veux dire la conquête
de ce pays par les Normands, ne joue pas, dans l’histoire
de Hume, un plus grand rôle que ne le ferait
une conquête achevée par un prince de nos jours. Au
lieu de s’empreindre de la forte couleur des anciennes
invasions germaniques, la lutte du dernier roi anglo-saxon
contre le duc de Normandie ne prend, dans
son récit d’autre caractère que celui d’une querelle
ordinaire entre deux prétendants au trône. Les conséquences
de la victoire semblent se borner, pour la
 nation vaincue, à un simple changement de gouvernement ;
et pourtant il ne s’agissait de rien moins que
de l’asservissement et de la dépossession de tout un
peuple par des étrangers. Le territoire, les richesses,
les personnes même des indigènes étaient un objet de
saisie aussi bien que la royauté.


Ce défaut d’une histoire étrangère se retrouve
complétement dans la nôtre, où l’invasion, la conquête,
l’asservissement, la lutte prolongée des nations
et des races, prennent, comme chez David Hume,
une couleur fausse ou indécise. Les véritables questions
historiques y disparaissent sous un amas de
questions frivoles ou absurdes, comme celle de savoir
si Clovis était un mauvais roi, ou si sa politique
était d’accord avec les intérêts de la France. Sous les
noms de France et de Français, nous étouffons la
vieille nation tudesque, dont ces noms rappellent
seuls l’existence, mais qui a jadis imprimé bien
d’autres traces de son passage sur le sol que nous
habitons.


Quand je dis nation, ne prenez pas ce mot à la
lettre ; car les Franks n’étaient point un peuple, mais
une confédération de peuplades anciennement distinctes,
différant même d’origine, bien que toutes
appartinssent à la race tudesque ou germanique. En
effet, les unes se rattachaient à la branche occidentale
et septentrionale de cette grande race, à celle dont
l’idiome originel a produit les dialectes et les patois
du bas allemand ; les autres étaient issues de la
branche centrale, dont l’idiome primitif, adouci et un
peu mélangé, est aujourd’hui la langue littéraire de
l’Allemagne. Formée, comme les ligues germaniques
 les plus anciennement connues, de tribus dominantes
et de tribus vassales ou sujettes, la ligue des Franks,
au moment où elle entra en lutte avec la puissance
romaine, étendait son empire sur les côtes de la mer
du Nord, depuis l’embouchure de l’Elbe jusqu’à celle
du Rhin, et sur la rive droite de ce dernier fleuve,
à peu près jusqu’à l’endroit où le Mein s’y jette.
A l’est et au sud, l’association franke confinait avec
les associations rivales des Saxons et des Alamans[59].
Mais il est impossible de fixer la limite de leur
territoire respectif. D’ailleurs, ces limites variaient
souvent au gré des chances de la guerre ou de l’inconstance
naturelle au Barbare ; et des populations
entières, soit de bon gré, soit par contrainte, passaient
alternativement d’une confédération dans
l’autre.


[59] Le nom des Saxons, Saxen, dérivé de leur arme nationale, signifie
long couteau. Alamans veut dire entièrement hommes. Voyez dans le
Catholique, numéro de janvier 1828, une savante dissertation de M. le
baron d’Eckstein sur les confédérations germaniques.



Les écrivains modernes s’accordent à donner au
nom des Franks la signification d’hommes libres ; mais
aucun témoignage ancien, aucune preuve tirée des
racines de l’idiome germanique ne les y autorisent.
Cette opinion, née du défaut de critique, et propagée
par la vanité nationale, tombe dès qu’on examine
historiquement les différentes significations du nom
dont le nôtre est dérivé, et qui, dans notre langue
actuelle, exprime tant de qualités diverses. C’est
depuis la conquête de la Gaule, et par suite de la
haute position sociale acquise dans ce pays par les
hommes de race franke, que leur vieille dénomination
 prit un sens correspondant à toutes les qualités que
possédait ou prétendait posséder la noblesse du moyen
âge, comme la liberté, la résolution, la loyauté, la
véracité, etc. Au treizième siècle, le mot franc exprimait
tout ensemble la richesse, le pouvoir et l’importance
politique ; on l’opposait à chétif, c’est-à-dire
pauvre et de basse condition[60]. Mais cette idée de supériorité,
non plus que celle d’indépendance, transportée
de la langue française dans les autres langues de
l’Europe, n’a rien de commun avec la signification
primitive du mot tudesque.


[60]




De franc ne de chétif n’ot mercy ne pitié.






(Ancien vers sur Thibaut le Tricheur, comte de Chartres.)



Soit qu’on l’écrivît avec ou sans l’n euphonique,
frak ou frank, comme le latin ferox, voulait dire fier,
intrépide, féroce[61]. L’on sait que la férocité n’était point
regardée comme une tache dans le caractère des
guerriers germains ; et cette remarque peut s’appliquer
aux Franks d’une manière spéciale ; car il paraît
que, dès la formation de leur ligue, affiliés au culte
d’Odin, ils partageaient la frénésie belliqueuse des
sectateurs de cette religion. Dans son principe, leur
confédération dérivait, non de l’affranchissement d’un
grand nombre de tribus, mais de la prépondérance,
et probablement de la tyrannie de quelques-unes. Il
n’y avait donc pas lieu pour la communauté de se proclamer
indépendante ; mais elle pouvait annoncer, et
c’est ce qu’à mon avis elle se proposa en adoptant un
nom collectif, qu’elle était une société de braves résolus
 à se montrer devant l’ennemi sans peur et sans
miséricorde.


[61] On trouve dans de très-anciens glossaires Franci a feritate dicti.
Frech, en allemand moderne, signifie hardi, téméraire ; vrang, en hollandais,
veut dire âpre, rude.



Les guerres des Franks contre les Romains, depuis
le milieu du troisième siècle, ne furent point des
guerres défensives. Dans ses entreprises militaires,
la confédération avait un double but, celui de gagner
du terrain aux dépens de l’empire, et celui de s’enrichir
par le pillage des provinces limitrophes. Sa première
conquête fut celle de la grande île du Rhin,
qu’on nommait l’île des Bataves. Il est évident qu’elle
nourrissait le projet de s’emparer de la rive gauche
du fleuve, et de conquérir le nord de la Gaule. Animés
par de petits succès et par les relations de leurs espions
ou de leurs coureurs, à la poursuite de ce dessein
gigantesque, les Franks suppléaient à la faiblesse de
leurs moyens d’attaque par une activité infatigable.
Chaque année ils lançaient de l’autre côté du Rhin
des bandes de jeunes fanatiques dont l’imagination
s’était enflammée au récit des exploits d’Odin et des
plaisirs qui attendaient les braves dans les salles du
palais des morts. Peu de ces enfants perdus repassaient
le fleuve. Souvent leurs incursions, qu’elles
fussent avouées ou désavouées par les chefs de leurs
tribus, étaient cruellement punies, et les légions romaines
venaient mettre à feu et à sang la rive germanique
du Rhin ; mais, dès que le fleuve était gelé,
les passages et l’agression recommençaient. S’il arrivait
que les postes militaires fussent dégarnis par les
mouvements de troupes qui avaient lieu d’une frontière
de l’empire à l’autre, toute la confédération,
chefs, hommes faits et jeunes gens, se levait en armes
pour faire une trouée et détruire les forteresses qui
 protégeaient la rive romaine[62]. C’est à l’aide de
pareilles tentatives, bien des fois réitérées, que s’accomplit
enfin, dans la dernière moitié du cinquième
siècle, la conquête du nord de la Gaule par une portion
de la ligue des Franks.


[62]




. . . Rhenumque, ferox Alamanne, bibebas

Romanis ripis…






(Sidon. Apollinar. Paneg. Aviti Augusti, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. I, p. 807.)



Parmi les tribus dont se composait la confédération
franke, un certain nombre se trouvaient placées plus
avantageusement que les autres pour l’invasion du
territoire gaulois. C’étaient les plus occidentales,
celles qui habitaient les dunes voisines de l’embouchure
du Rhin. De ce côté, la frontière romaine
n’était garantie par aucun obstacle naturel ; les forteresses
étaient bien moins nombreuses que vers le
cours du haut Rhin ; et le pays, coupé de marécages
et de vastes forêts, offrait un terrain aussi peu propre
aux manœuvres des troupes régulières qu’il était favorable
aux courses aventureuses des bandes germaniques.
C’est en effet près de l’embouchure du Rhin
que sa rive gauche fut pour la première fois envahie
d’une manière durable, et que les incursions des
Franks eurent un résultat fixe, celui d’un établissement
territorial qui s’agrandit ensuite de proche en
proche. Le nouveau rôle que jouèrent dès lors, comme
conquérants territoriaux, les Franks de la contrée
maritime, leur fit prendre un ascendant marqué sur le
reste de la confédération. Soit par influence, soit par
force, ils devinrent population dominante, et leur
principale tribu, celle qui habitait, vers les bouches
 de l’Yssel, le territoire appelé Saliland, ou pays de
Sale, devint la tête de toutes les autres. Les Saliskes,
ou Saliens, furent regardés comme les plus nobles
d’entre les Franks ; et ce fut dans une famille salienne,
celle des Merowings, ou enfants de Merowig, que la
confédération prit ses rois, lorsqu’elle eut besoin
d’en créer[63].


[63] Il est probable que le nom de Merowings ou Mérovingiens est
d’une date antérieure à l’existence de Merowig ou Mérovée, successeur
de Chlodio. Ce nom paraît avoir appartenu à une ancienne famille
extrêmement nombreuse, et dont les membres étaient répandus sur
tout le territoire des Franks saliens. On trouve même dans les documents
du sixième siècle des passages où il paraît désigner la masse
entière des tribus saliennes.



Le premier de ces rois, dont l’histoire constate
l’existence par des faits positifs, est Chlodio ; car
Faramond, fils de Markomir, quoique son nom soit
bien germanique et son règne possible, ne figure pas
dans les histoires les plus dignes de foi. C’est au
nom de Chlodio que se rattachèrent, dans les temps
postérieurs, tous les souvenirs de la conquête. On
lui attribuait à la fois l’honneur d’être entré le premier
sur le territoire des Gaules et celui d’avoir porté
jusqu’au bord de la Somme la domination des Franks.
Ainsi l’on personnifiait en quelque sorte les victoires
obtenues par une succession de chefs dont les noms
demeuraient dans l’oubli, et l’on concentrait sur quelques
années des progrès qui avaient dû être fort
lents, et mêlés de beaucoup de traverses. Voici de
quelle manière ces événements sont présentés par
un historien très-postérieur, il est vrai, plein de
fables, mais qui paraît être l’écho fidèle d’anciennes
traditions populaires :


 « Les éclaireurs revinrent et rapportèrent que la
Gaule était la plus noble des régions, remplie de
toute espèce de biens, plantée de forêts, d’arbres
fruitiers ; que c’était une terre fertile, propre à tout
ce qui peut subvenir aux besoins des hommes.
Animés par un tel récit, les Franks prennent les
armes et s’encouragent, et, pour se venger des injures
qu’ils avaient eu à souffrir des Romains, ils
aiguisent leurs épées et leurs cœurs ; ils s’excitent
les uns les autres par des défis et des moqueries à
ne plus fuir devant les Romains, mais à les exterminer.
En ces jours-là, les Romains habitaient
depuis le fleuve du Rhin jusqu’au fleuve de la Loire ;
et depuis le fleuve de la Loire jusque vers l’Espagne
dominaient les Goths ; les Burgondes, qui étaient
ariens comme eux, habitaient de l’autre côté du
Rhône. Le roi Chlodio ayant donc envoyé ses
coureurs jusqu’à la ville de Cambrai, lui-même
passa bientôt après le Rhin avec une grande armée.
Entré dans la forêt Charbonnière, il prit la cité de
Tournai et de là s’avança jusqu’à Cambrai. Il y
résida quelque temps et donna ordre que tous les
Romains qui s’y trouvaient fussent mis à mort
par l’épée. Gardant cette ville, il s’avança plus
loin et s’empara du pays jusqu’à la rivière de
Somme[64]… »


[64] Gesta Francorum per Roriconem monachum, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. III, p. 4.



Ce qu’il y a de plus curieux dans cette narration,
c’est qu’elle retrace d’une manière assez vive le caractère
de barbarie empreint dans cette guerre, où
 les envahisseurs joignaient à l’ardeur du pillage la
haine nationale et une sorte de haine religieuse. Tout
ne se passa pas avec une continuité de progrès si régulière,
et le terrain de la seconde province belgique
fut plus d’une fois pris et repris avant de rester au
pouvoir des Franks. Chlodio lui-même fut battu par
les légions romaines et obligé de ramener ses troupes
en désordre vers le Rhin ou au delà du Rhin. Le souvenir
de ce combat nous a été conservé par un poëte
latin du cinquième siècle[65]. Les Franks étaient arrivés
jusqu’à un bourg appelé Hélena, qu’on croit être
la ville de Lens. Ils avaient placé leur camp, fermé
par des chariots, sur des collines près d’une petite
rivière, et se gardaient négligemment à la manière
des Barbares, lorsqu’ils furent surpris par les Romains
sous les ordres d’Aétius. Au moment de l’attaque,
ils étaient en fêtes et en danses pour le mariage
d’un de leurs chefs. On entendait au loin le
bruit de leurs chants, et l’on voyait la fumée du feu
où cuisaient les viandes du banquet. Tout à coup les
légions débouchèrent, en files serrées et au pas de
course, par une chaussée étroite et un pont de bois
qui traversait la rivière. Les Barbares eurent à peine
le temps de prendre leurs armes et de former leurs
lignes. Enfoncés et obligés à la retraite, ils entassèrent
pêle-mêle, sur leurs chariots, tous les apprêts
de leur festin, des mets de toute espèce et de grandes
marmites parées de guirlandes. Mais les voitures,
avec ce qu’elles contenaient, dit le poëte, et l’épousée
 elle-même, blonde comme son mari, tombèrent entre les
mains des vainqueurs[66].


[65] Sidon. Apollinar. Carm. in Paneg. Majoriani, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. I, p. 802.



[66]




. . . . Fors ripæ colle propinquo,

Barbaricus resonabat hymen, Scythicisque choreis

Nubebat flavo similis nova nupta marito…

Hostis terga dedit. Plaustris rutilare videres

Barbarici vaga festa tori, convictaque passim

Fercula, captivasque dapes, cirroque madente

Ferre coronatos redolentia serta lebetas.






(Sidon. Apollinar. Carm. in Paneg. Majoriani, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. I, p. 802.)



La peinture que les écrivains du temps tracent des
guerriers franks, à cette époque, et jusque dans le
sixième siècle, a quelque chose de singulièrement
sauvage. Ils relevaient et rattachaient sur le sommet
du front leurs cheveux d’un blond roux, qui formaient
une espèce d’aigrette et retombaient par derrière
en queue de cheval. Leur visage était entièrement
rasé, à l’exception de deux longues moustaches
qui leur tombaient de chaque côté de la bouche. Ils
portaient des habits de toile serrés au corps et sur
les membres[67] avec un large ceinturon auquel pendait
l’épée. Leur arme favorite était une hache à un ou
deux tranchants, dont le fer était épais et acéré et le
manche très-court. Ils commençaient le combat en
lançant de loin cette hache, soit au visage, soit contre
le bouclier de l’ennemi, et rarement ils manquaient
d’atteindre l’endroit précis où ils voulaient frapper[68].


[67]




Hic quoque monstra domat, rutili quibus arce cerebri

Ad frontem coma tracta jacet, nudataque cervix

Setarum per damna nitet. . . . .

. . . . Ac vultibus undique rasis,

Pro barba tenues perarantur pectine cristæ.






(Ibid.)



[68] Procopii Hist., apud ibid., t. II, p. 37.



 Outre la hache, qui, de leur nom, s’appelait francisque,
ils avaient une arme de trait qui leur était particulière,
et que, dans leur langue, ils nommaient
hang, c’est-à-dire hameçon[69]. C’était une pique de médiocre
longueur et capable de servir également de
près et de loin. La pointe, longue et forte, était armée
de plusieurs barbes ou crochets tranchants et
recourbés. Le bois était couvert de lames de fer dans
presque toute sa longueur, de manière à ne pouvoir
être brisé ni entamé à coups d’épée. Lorsque le hang
s’était fiché au travers d’un bouclier, les crocs dont il
était garni en rendant l’extraction impossible, il restait
suspendu, balayant la terre par son extrémité :
alors le Frank qui l’avait jeté s’élançait, et, posant
un pied sur le javelot, appuyait de tout le poids de
son corps et forçait l’adversaire à baisser le bras et
à se dégarnir ainsi la tête et la poitrine[70]. Quelquefois
le hang attaché au bout d’une corde servait en
guise de harpon à amener tout ce qu’il atteignait.
Pendant qu’un des Franks lançait le trait, son compagnon
tenait la corde, puis tous deux joignaient leurs
efforts, soit pour désarmer leur ennemi, soit pour l’attirer
lui-même par son vêtement ou son armure[71].


[69] Alibi enim secures multæ acuebantur, alibi patria hastilia, quæ
ipsi angones vocant. (Agathiæ Hist., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. II, p. 65.)



[70] Ibid., p. 65 et 66.



[71]




Insertum triplici gestabat fune tridentem,

Quem post terga quidem stantes socii tenuerunt ;

Consiliumque fuit, dum cuspes missa sederet

In clypeo, cuncti pariter traxisse studerent.






(De prima Exped. Attilæ in Gallias, ac de Reb. gest. Walthari,
Aquit. princ., Carmen illustratum et adauctum a F. Ch.
J. Fischer. Lipsiæ, 1780, in-4o, p. 54, vers. 979.)



 Les soldats franks conservaient encore cette physionomie
et cette manière de combattre un demi-siècle
après la conquête, lorsque le roi Theodebert
passa les Alpes et alla faire la guerre en Italie. La
garde du roi avait seule des chevaux et portait des
lances du modèle romain : le reste des troupes était
à pied, et leur armure paraissait misérable. Ils n’avaient
ni cuirasses, ni bottines garnies de fer ; un
petit nombre portait des casques, les autres combattaient
nu-tête. Pour être moins incommodés par la
chaleur, ils avaient quitté leur justaucorps de toile
et gardaient seulement des culottes d’étoffe ou de cuir,
qui leur descendaient jusqu’au bas des jambes. Ils n’avaient
ni arc, ni fronde, ni autres armes de trait, si
ce n’est le hang et la francisque[72]. C’est dans cet état
qu’ils se mesurèrent avec plus de courage que de succès
contre les troupes de l’empereur Justinien[73].


[72] Francisca, ce mot, qui suppose le sous-entendu securis, n’est autre
que la transcription latine de l’adjectif teutonique frankisk.



[73] Procopii Hist., apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 37. — Agathiæ
Hist., ibid., p. 65. — Il se peut que, dans ce tableau, l’extrême
pauvreté d’habits et d’ornements soit moins applicable aux
Franks eux-mêmes qu’à leurs auxiliaires des tribus germaines d’outre-Rhin.
Du reste, on doit se figurer non-seulement les rois, mais les
chefs de tout grade, vêtus et armés avec plus de luxe et d’élégance.
On ne peut dire si le jeune prince, dont le costume et l’équipage sont
décrits dans la 20e lettre de Sidoine Apollinaire, était Frank, Goth
ou Burgonde. (Voyez ibid., t. I, p. 793.)



Quant au caractère moral qui distinguait les Franks
à leur entrée en Gaule, c’était, comme je l’ai dit plus
haut, celui de tous les croyants à la divinité d’Odin et
aux joies sensuelles du Walhalla. Ils aimaient la
guerre avec passion, comme le moyen de devenir
riches dans ce monde, et, dans l’autre, convives des
 dieux. Les plus jeunes et les plus violents d’entre eux
éprouvaient quelquefois dans le combat des accès
d’extase frénétique, pendant lesquels ils paraissaient
insensibles à la douleur et doués d’une puissance de
vie tout à fait extraordinaire. Ils restaient debout et
combattaient encore, atteints de plusieurs blessures
dont la moindre eût suffi pour terrasser d’autres
hommes[74]. Une conquête exécutée par de pareilles
gens dut être sanglante et accompagnée de cruautés
gratuites : malheureusement les détails manquent
pour en marquer les circonstances et les progrès.
Cette pauvreté de documents est due en partie à la
conversion des Franks au catholicisme, conversion
très-populaire dans toute la Gaule, et qui effaça la
trace du sang versé par les nouveaux chrétiens orthodoxes.
Leur nom fut rayé des légendes destinées
à maudire la mémoire des meurtriers des serviteurs
de Dieu, et les martyrs qu’ils avaient faits dans
leur invasion furent attribués à d’autres peuples,
comme les Huns ou les Vandales ; mais quelques
traits épars, rapprochés par la critique et complétés
par l’induction, peuvent mettre en évidence ce qu’ont
voilé soit la flatterie des chroniqueurs, soit la sympathie
religieuse.


[74]




. . . . Invicti perstant, animoque supersunt

Jam prope post animam.






(Sidon. Apollinar. Carm. in Paneg. Majoriani,
ibid., t. I, p. 803.)


La langue des Scandinaves avait un mot particulier pour désigner
les guerriers sujets à cette extase : on les appelait Berserkars. (Voyez
l’Histoire des expéditions maritimes des Normands, par M. Depping, t. I,
p. 46.)



La conquête des provinces méridionales et orientales
 de la Gaule par les Visigoths et les Burgondes
fut loin d’être aussi violente que celle du nord par
les Franks. Soustraits depuis longtemps à l’empire
du fanatisme guerrier que propageait la religion des
Scandinaves, ces deux peuples avaient émigré par
nécessité avec femmes et enfants sur le territoire
romain. C’était par des négociations réitérées, plus
encore que par la force des armes, qu’ils avaient obtenu
leurs nouvelles demeures. A leur entrée en
Gaule ils étaient chrétiens, et, quoique appartenant
à la secte arienne, ils se montraient en général tolérants.
Les Goths le furent d’abord, et les Burgondes
le furent toujours. Il paraît que cette bonhomie, qui
est l’un des caractères actuels de la race germanique,
se fit voir de bonne heure chez ce peuple. Avant leur
établissement à l’ouest du Jura, les Burgondes avaient
erré pendant plus d’un siècle sur le sol de la Germanie,
se heurtant contre tous les dominateurs du pays,
et toujours refoulés par eux. L’idée de malheur et de
défaite s’était, pour ainsi dire, attachée à leur nom ;
et cette longue suite de revers, couronnée par une
catastrophe nationale dont la poésie du nord a fait sa
grande épopée[75], avait adouci leur caractère et brisé
en eux l’orgueil du barbare et du conquérant.


[75] Le poëme des Nibelungen et les chants héroïques de l’Edda. Dans
ces traditions épiques de la Scandinavie et de l’Allemagne, se trouve
joint, par anachronisme, au souvenir de la destruction du premier
royaume des Burgondes, un souvenir confus des princes mérovingiens,
victimes de la sanglante rivalité de deux femmes, Brunehilde et Fredegonde.
Le nom d’Attila y domine, par un autre anachronisme, escorté
de celui du roi des Goths, Theoderik, comme le plus grand nom
qui fût resté dans la mémoire des peuples d’outre-Rhin. Voyez l’écrit
de M. Roget de Belloguet, intitulé : Questions bourguignonnes, et joint
à l’ouvrage de Courtépée (éd. de 1846), p. 132 et suiv.



 Impatronisés sur les domaines des propriétaires
gaulois, ayant reçu ou pris à titre d’hospitalité les
deux tiers des terres et le tiers des esclaves, ils se
faisaient scrupule de rien usurper au delà. Ils ne regardaient
point le Romain comme leur colon, comme
leur lite, selon l’expression germanique[76], mais comme
leur égal en droits dans l’enceinte de ce qui lui restait.
Ils éprouvaient même devant les riches sénateurs,
leurs copropriétaires, une sorte d’embarras de
parvenus. Cantonnés militairement dans une grande
maison, pouvant y jouer le rôle de maîtres, ils faisaient
ce qu’ils voyaient faire aux clients romains de
leur noble hôte, et se réunissaient de grand matin
pour aller le saluer par les noms de père ou d’oncle,
titre de respect fort usité alors dans l’idiome des
Germains. Ensuite, en nettoyant leurs armes ou en
graissant leur longue chevelure, ils chantaient à tue-tête
leurs chansons nationales, et, avec une bonne
humeur naïve, demandaient aux Romains comment
ils trouvaient cela[77].


[76] Lide, lete, late,
latze, dans les anciennes langues teutoniques,
signifiait petit et dernier. Les Germains donnaient ce nom aux gens
de la classe inférieure, qui, chez eux, étaient colons ou fermiers attachés
à la glèbe. C’était, selon toute probabilité, les restes d’anciens
peuples vaincus.



[77]




Laudantem tetrico subinde vultu,

Quod Burgundio cantat esculentus,

Infundens acido comam butyro ?…

Quem non ut vetulum patris parentem,

Nutricisque virum, die nec orto,

Tot tantique petunt simul Gigantes…






(Sidon. Apollinar. Carm. ad Catulinum, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. I, p. 811.)



La loi des Burgondes, impartiale entre les vainqueurs
 et les vaincus, interdisait aux premiers l’abus
de la force. Elle offrait même à cet égard des précautions
qu’on pourrait appeler délicates. Par exemple,
elle défendait aux Barbares de s’immiscer, sous aucun
prétexte, dans les procès entre Romains[78]. L’un
de ces articles mérite d’être cité textuellement : « Quiconque
aura dénié le couvert et le feu à un étranger
en voyage sera puni d’une amende de trois
sous… Si le voyageur vient à la maison d’un Burgonde
et y demande l’hospitalité, et que celui-ci
indique la maison d’un Romain, et que cela puisse
être prouvé, il payera trois sous d’amende, et trois
sous pour dédommagement à celui dont il aura montré
la maison[79]. »


[78] Lex Burgundionum, tit. LV, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. IV, p. 272.



[79] Lex Burgundionum, tit. XXXVIII, p. 266.



Avant l’époque où se développa chez eux l’intolérance
du fanatisme arien, les Visigoths, maîtres de
tout le pays situé entre le Rhône, la Loire et les deux
mers, joignaient un égal esprit de justice à plus d’intelligence
et de goût pour la civilisation. De longues
promenades militaires à travers la Grèce et l’Italie
avaient inspiré à leurs chefs l’ambition de surpasser,
ou tout au moins de continuer, dans leurs établissements,
l’administration romaine. Le successeur du
fameux Alarik, Ataülf, qui transporta sa nation d’Italie
dans la province narbonnaise, exprimait d’une
manière naïve et forte ses sentiments à cet égard. « Je
me souviens, dit un écrivain du cinquième siècle,
d’avoir entendu à Bethléem le bienheureux Jérôme
 raconter qu’il avait vu un certain habitant de Narbonne,
élevé à de hautes fonctions sous l’empereur
Théodose, et d’ailleurs religieux, sage et grave,
qui avait joui dans sa ville natale de la familiarité
d’Ataülf. Il répétait souvent que le roi des Goths,
homme de grand cœur et de grand esprit, avait
coutume de dire que son ambition la plus ardente
avait d’abord été d’anéantir le nom romain, et de
faire de toute l’étendue des terres romaines un nouvel
empire appelé Gothique : de sorte que, pour parler
vulgairement, tout ce qui était Romanie devînt
Gothie, et qu’Ataülf jouât le même rôle qu’autrefois
César-Auguste ; mais qu’après s’être assuré par
l’expérience que les Goths étaient incapables d’obéissance
aux lois, à cause de leur barbarie indisciplinable,
jugeant qu’il ne fallait point toucher
aux lois sans lesquelles la république cesserait
d’être république, il avait pris le parti de chercher
la gloire en consacrant les forces des Goths à rétablir
dans son intégrité, à augmenter même la puissance
du nom romain, afin qu’au moins la postérité le
regardât comme le restaurateur de l’empire qu’il ne
pouvait transporter. Dans cette vue, il s’abstenait
de la guerre et cherchait soigneusement la paix[80]… »


[80] Pauli Orosii Hist., lib. VII, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. I, p. 598.



Ces idées élevées de gouvernement par les lois, cet
amour de la civilisation dont l’empire romain était
alors l’unique modèle, furent conservés, mais avec
plus d’indépendance, par les successeurs d’Ataülf.
Leur cour de Toulouse, centre de la politique de tout
 l’Occident, intermédiaire entre la cour impériale et
les royaumes germaniques, égalait en politesse et
surpassait peut-être en dignité celle de Constantinople.
C’étaient des Gaulois de distinction qui entouraient
le roi des Visigoths, quand il ne marchait pas
en guerre ; car alors les Germains reprenaient le
dessus. Le roi Eurik avait pour conseiller et pour
secrétaire l’un des rhéteurs les plus estimés dans ce
temps, et se plaisait à voir les dépêches, écrites
sous son nom, admirées jusqu’en Italie pour la pureté
et les grâces du style[81]. Ce roi, l’avant-dernier
de ceux de la même race qui régnèrent en Gaule,
inspirait aux esprits les plus éclairés et les plus délicats
une admiration véritable. Voici des vers confidentiels
écrits par le plus grand poëte du cinquième
siècle, Sidonius Apollinaris, exilé de l’Auvergne, son
pays, par le roi des Visigoths, comme suspect de regretter
l’empire, et qui était venu à Bordeaux solliciter
la fin de son exil. Ce petit morceau, malgré
sa tournure classique, rend d’une manière assez vive
l’impression qu’avait faite sur l’exilé la vue des gens
de toute race que l’intérêt de leur patrie respective
rassemblait auprès du roi des Goths.


[81] Sepone pauxillulum conclamatissimas declamationes, quas oris
regii vice conficis, quibus ipse rex inclytus… per promotæ limitem
sortis, ut populos sub armis, sic frænat arma sub legibus. (Sidon.
Apollinar. Epist. ad Leonem Eurici consiliarium et quæstor., apud Script.
rer. gallic. et francic., t. I, p. 800.)



« J’ai presque vu deux fois la lune achever son
cours et n’ai obtenu qu’une seule audience : le
maître de ces lieux trouve peu de loisirs pour moi,
car l’univers entier demande aussi réponse et l’attend
 avec soumission. Ici, nous voyons le Saxon
aux yeux bleus, lui qu’aucune mer n’étonne,
craindre le sol où il marche. Ici, le vieux Sicambre,
tondu après une défaite, laisse croître de nouveau
ses cheveux. Ici, se promène l’Hérule aux joues
verdâtres, presque de la teinte de l’Océan, dont
il habite les derniers golfes. Ici, le Burgonde, haut
de sept pieds, fléchit le genou et implore la paix.
Ici, l’Ostrogoth réclame le patronage qui fait sa
force et à l’aide duquel il fait trembler les Huns,
humble d’un côté, fier de l’autre. Ici, toi-même,
ô Romain, tu viens prier pour ta vie ; et quand le
Nord menace de quelques troubles, tu sollicites le
bras d’Eurik contre les hordes de la Scythie ; tu
demandes que la Garonne, maintenant belliqueuse
et puissante, protége le Tibre affaibli[82]. »


[82] Sidon. Apollinar. Epist. ad Lampridium, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. I, p. 800.



Si de ce tableau ou de celui de la cour du roi goth
Theoderik II, tracé en prose par le même écrivain[83],
on passe aux récits originaux du règne de Clovis, il
semble que l’on s’enfonce dans les forêts de la Germanie :
et cependant, parmi les rois franks de la
première race, Clovis est l’homme politique. C’est
lui qui, dans la vue de fonder un empire, mit sous
ses pieds le culte des dieux du Nord, et s’associa
aux évêques orthodoxes pour la destruction des deux
royaumes ariens. Mais, instrument plutôt que moteur
de cette ligue, malgré son amitié pour les prélats,
malgré l’emploi qu’il fit, dans ses diverses négociations,
 de Romains auxquels la tradition attribuait
une finesse à toute épreuve[84], il resta sous l’influence
des mœurs de son peuple. L’impulsion donnée à ces
mœurs par l’habitude de la vie barbare et une religion
sanguinaire ne fut point arrêtée par la conversion
des Franks au christianisme. L’évêque de Reims
eut beau dire à ses néophytes : « Sicambre adouci,
courbe la tête, adore ce que tu as brûlé, » l’incendie
et le pillage n’épargnèrent pas les églises dans les
expéditions entreprises vers la Saône et au midi de
la Loire[85].


[83] Epist. ad Agricolam, apud ibid., p. 783.



[84] Voyez, dans les Gestes des rois franks, ouvrage du septième siècle,
composé en partie sur des traditions populaires, le détail des ambassades
d’Aurélien auprès du roi Gondebald, et de Paternus auprès du
roi Alarik. (Gesta regum Francorum, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. II, p. 548.)



[85] L’éloge que fait l’historien grec Agathias des mœurs des Franks
et de leur état social sous les successeurs de Clovis (apud ibid., p. 47)
est inadmissible comme démenti sur tous les points par le récit de Grégoire
de Tours. Gibbon a remarqué ce contraste, Hist. de la décadence
et de la chute de l’empire romain, chap. XXXVIII.



Il ne faut pas d’ailleurs s’imaginer que cette mémorable
conversion ait été soudaine et complète.
D’abord il y eut scission politique entre les partisans
du nouveau culte et ceux de l’ancien ; la plupart de
ces derniers quittèrent le royaume de Chlodowig
pour se retirer au delà de la Somme dans celui de
Raghenaher, dont la ville principale était Cambrai[86].
De plus, il resta auprès du roi beaucoup de gens qui
gardèrent leur croyance, sans renoncer à leur vasselage.
 Les légendes attestent que non-seulement le
premier roi chrétien, mais encore ses successeurs,
furent souvent obligés de s’asseoir à table avec des
païens obstinés, et qu’il y en avait un grand nombre
parmi les Franks de la plus haute classe. Voici, à
ce propos, deux anecdotes qui n’ont été racontées
par aucun historien moderne, et qui cependant méritaient
de l’être ; car il ne faut pas que la crainte de
paraître ajouter foi aux miracles du moyen âge fasse
négliger des détails de mœurs, sans lesquels l’histoire
est vague et presque inintelligible.


[86] Multi denique de Francorum exercitu necdum ad fidem conversi,
cum regis parente Raganario ultra Sumnam fluvium aliquamdiu degerunt…
(Vita S. Remigii, apud Script. rer. gallic. et francic., t. III,
p. 377.)



« En retournant vers Paris, où il avait résolu de
fixer sa résidence, le roi Chlodowig passa par Orléans,
et s’y arrêta quelques jours avec une partie
de son armée. Pendant son séjour dans cette ville,
l’évêque de Poitiers Adelphius lui amena un abbé
nommé Fridolin, qu’on regardait comme saint, et
que le roi souhaitait beaucoup de connaître. Les
deux voyageurs arrivèrent au quartier des Franks,
le solitaire à pied et l’évêque à cheval, comme il
convenait. Le roi vint lui-même au-devant d’eux,
entouré de beaucoup de monde, leur fit un accueil
respectueux et amical, et, après s’être entretenu
familièrement quelques heures avec eux, il ordonna
qu’on servît un grand repas. Pendant le dîner,
le roi se fit apporter un vase de jaspe, transparent
comme du verre, décoré d’or et de pierres
précieuses : l’ayant rempli et vidé, il le passa à
l’abbé, qui le prit, quoiqu’il s’en fût excusé, disant
qu’il ne buvait pas de vin ; mais au moment où
Fridolin prenait la coupe, il la laissa échapper par
accident, et le vase tomba sur la table, puis de la
 table à terre, où il se brisa en quatre. Un des
échansons ramassa les morceaux, et les plaça devant
le roi, qui paraissait chagrin, moins à cause de
la perte du vase, que pour le mauvais effet que cet
accident pourrait avoir sur les assistants, parmi
lesquels beaucoup étaient encore païens. Toutefois
il reprit son air gai, et dit à l’abbé : « Seigneur,
c’est pour l’amour de toi que j’ai perdu ce vase ;
car s’il fût tombé de mes mains, il ne se serait pas
brisé. Vois donc ce que Dieu voudra faire pour toi en
faveur de son saint nom, afin que ceux d’entre nous
qui sont encore adonnés à l’idolâtrie ne diffèrent
plus de croire au Dieu tout-puissant. » Alors Fridolin
prit les quatre morceaux du vase, les réunit,
et, les tenant serrés dans ses mains, la tête inclinée
vers la table, il se mit à prier Dieu en pleurant et
en poussant de profonds soupirs. Quand sa prière
fut achevée, il rendit le vase au roi, qui le trouva
parfaitement restauré, n’y pouvant reconnaître
aucune trace de brisure. Ce miracle ravit les chrétiens,
mais plus encore les infidèles, qui se trouvaient
là en grand nombre. Au même moment,
le roi et tout le monde se levant de table et rendant
grâces à Dieu, tous ceux des assistants qui
partageaient encore les erreurs du paganisme confessèrent
leur foi en la sainte Trinité, et reçurent
de la main de l’évêque les eaux du baptême[87]. »


[87] Qualis laus a cunctis hoc videntibus, non solum a christianis, sed
etiam ab ipsis paganis (quorum magna cohors inibi aderat), Deo persolveretur,
non est necesse loquendum. (Vita S. Fridolini, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. III, p. 388.)



 « Après la mort du roi Chlodowig, son fils Chlother
s’étant établi dans la ville de Soissons, il arriva
qu’un certain Frank, nommé Hozin, l’invita à
un banquet, conviant aussi parmi les courtisans
de sa suite le vénérable Védaste (saint Waast),
évêque d’Arras. Le saint homme accepta cette invitation
dans le seul but de donner quelque enseignement
salutaire à la foule des conviés et de
profiter de l’autorité du roi pour les attirer au saint
baptême. Étant donc entré dans la maison, il aperçut
un grand nombre de tonneaux rangés par
ordre, tous remplis de bière. Ayant demandé ce
que c’était que ces tonneaux, il lui fut répondu que
les uns étaient destinés aux chrétiens, tandis que
les autres avaient été consacrés, suivant les rites
des gentils, à l’usage de ceux des conviés qui professaient
le culte des idoles. Ayant reçu cette explication,
le vénérable Védaste se mit à bénir chacun
des vases indistinctement au nom du Christ et par
le signe de la croix. Au moment où il fit sa bénédiction
sur les tonneaux consacrés à la manière
des païens, tout à coup les cercles et les liens se
brisèrent, donnant passage à la liqueur dont le
pavé fut inondé. Cet événement ne fut pas inutile
au salut de ceux qui étaient présents ; car un grand
nombre furent amenés par là à demander la grâce
du saint baptême et à se soumettre au joug de la
religion[88]. »


[88] Quæ causa multis qui aderant profuit ad salutem. Nam multi ex
hoc ad gratiam baptismi confugerunt, ac sanctæ religioni colla submiserunt.
(Vita S. Vedasti, apud Script. rer. gallic. et francic., t. III,
p. 373.)



 Si vous parcourez les documents relatifs à l’histoire
du sixième et du septième siècle, vous y trouverez
une foule de traits qui prouvent que le paganisme
durait toujours parmi les Franks, quoiqu’il
s’éteignît par degrés. L’historien byzantin Procope
raconte avec horreur qu’en l’année 539 les soldats de
Theodebert, roi des Franks orientaux, à leur entrée
en Italie où ils marchèrent contre les Goths, tuèrent
des femmes et des enfants de cette nation, et jetèrent
leurs cadavres dans le Pô, comme prémices de la
guerre qui s’ouvrait[89]. Un siècle après, sur les bords
de la Somme et même sur ceux de l’Aisne, le paganisme
régnait encore dans les campagnes, séjour favori
de la population franke. Ce n’était pas sans de
grands dangers que les évêques des villes du Nord
faisaient leurs visites pastorales ; et il fallait tout le
zèle d’un martyr pour oser prêcher la foi du Christ
à Gand et le long du cours inférieur de l’Escaut[90]. En
l’année 656, un prêtre irlandais perdit la vie dans
cette mission périlleuse ; et, vers la même époque,
d’autres personnages que l’Église vénère, les Romains
Lupus et Amandus (saint Loup et saint
Amand), les Franks Odomer et Berthewin (saint
 Omer et saint Bertin) y gagnèrent leur renom de
sainteté[91].


[89] Procopii Hist. de Bello Gothico, lib. II, cap. XXV, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. II, p. 37. — Il ajoute la réflexion suivante :
Nam ita christiani sunt isti Barbari, ut multos priscæ superstitionis
ritus observant, humanas hostias aliaque impia sacrificia divinationibus
adhibentes. (Ibid., p. 38.)



[90] Vita S. Eligii, apud ibid., t. III, p. 557. — … Audivit pagum
esse quemdam præter fluenta Scaldi fluvii, cui vocabulum est Gandavum,
ejus loci habitatores iniquitas diaboli… irretivit, ut… relicto
Deo… fana vel idola adorarent. Propter ferocitatem enim gentis illius…
omnes sacerdotes a prædicatione… subtraxerant, et nemo audebat…
verbum annuntiare Domini. (Vita S. Amandi, apud ibid., p. 533.)



[91] Fleury, Histoire ecclésiastique, t. VIII, p. 290, 292 et 425.



Lorsque les nobles efforts du clergé chrétien eurent
déraciné les pratiques féroces et les superstitions apportées
au nord de la Gaule par la nation conquérante,
il resta dans les mœurs de cette race d’hommes
un fond de rudesse sauvage qui se montrait, en paix
comme en guerre, soit dans les actions, soit dans les
paroles. Cet accent de barbarie, si frappant dans les
récits de Grégoire de Tours, se retrouve çà et là
dans les documents originaux du second siècle des
rois mérovingiens. Je prends pour exemple le plus
important de tous, la loi des Franks saliens ou loi
salique, dont la rédaction en langue latine appartient
au règne de Dagobert. Le prologue dont elle est précédée,
ouvrage de quelque clerc d’origine franke,
montre à nu tout ce qu’il y avait de violent, de rude,
d’informe, si l’on peut s’exprimer ainsi, dans l’esprit
des hommes de cette nation qui s’étaient adonnés aux
lettres. Les premières lignes de ce prologue semblent
être la traduction littérale d’une ancienne chanson
germanique :


« La nation des Franks, illustre, ayant Dieu pour
fondateur[92], forte sous les armes, ferme dans les
traités de paix, profonde en conseil, noble et saine
de corps, d’une blancheur et d’une beauté singulières,
 hardie, agile et rude au combat, depuis peu
convertie à la foi catholique, libre d’hérésie lorsqu’elle
était encore sous une croyance barbare,
avec l’inspiration de Dieu, recherchant la clef de
la science selon la nature de ses qualités, désirant
la justice, gardant la piété ; la loi salique fut dictée
par les chefs de cette nation, qui en ce temps commandaient
chez elle.


[92] Auctore Deo condita. Cette idée paraît étrangère à la religion chrétienne,
qui n’accorde à aucune nation, si ce n’est au peuple juif, l’honneur
d’avoir eu des relations spéciales avec la Divinité. Peut-être,
pour être exact et malgré la contradiction apparente, devrait-on
traduire ayant un Dieu pour fondateur.



« On choisit, entre plusieurs, quatre hommes, savoir :
le Gast de Wise, le Gast de Bode, le Gast
de Sale, et le Gast de Winde, dans les lieux appelés
canton de Wise, canton de Sale, canton de Bode et
canton de Winde[93]. Ces hommes se réunirent dans
trois Mâls[94], discutèrent avec soin toutes les causes
de procès, traitèrent de chacune en particulier, et
décrétèrent leur jugement en la manière qui suit.
Puis, lorsque, avec l’aide de Dieu, Chlodowig le
Chevelu, le beau, l’illustre roi des Franks, eut reçu
le premier le baptême catholique, tout ce qui dans
ce pacte était jugé peu convenable fut amendé avec
clarté par les illustres rois Chlodowig, Hildebert
et Chlother ; et ainsi fut dressé le décret suivant :


[93] Gast, dans les dialectes actuels de la langue germanique, signifie
hôte. Il paraît que, dans l’ancienne langue, il servait à exprimer la
dignité patriarcale des chefs de tribu ou de canton. On trouve encore
dans la province d’Over-Yssel, antique demeure des Saliens, un canton
nommé Salland, et un autre appelé Twente, peut-être plus correctement
t’ Wente, ce qui répond au Winde de la loi salique. Le canton
de Wise tirait probablement son nom de sa situation occidentale, et
celui de Bode rappelle l’ancien nom de l’île des Bataves.



[94] Hi per tres mallos convenientes… Mâl, dans l’ancienne langue
teutonique, voulait dire signe, parole, et, par extension, conseil, assemblée.



« Vive le Christ qui aime les Franks ; qu’il garde
 leur royaume, et remplisse leurs chefs de la lumière
de sa grâce ; qu’il protége l’armée, qu’il leur
accorde des signes qui attestent leur foi, les joies
de la paix et la félicité ; que le Seigneur Christ-Jésus
dirige dans les voies de la piété les règnes de
ceux qui gouvernent ; car cette nation est celle
qui, brave et forte, secoua de sa tête le dur joug
des Romains, et qui, après avoir reconnu la sainteté
du baptême, orna somptueusement d’or et de
pierres précieuses les corps des saints martyrs que
les Romains avaient brûlés par le feu, massacrés,
mutilés par le fer, ou fait déchirer par les bêtes[95]. »


[95] Legis Salicæ prologus, apud Script. rer. gallic. et francic., t. IV,
p. 122 et 123.






LETTRE VII

Sur l’état des Gaulois après la conquête.



« Si quelque homme libre a tué un Frank ou un
Barbare vivant sous la loi salique, il sera jugé coupable
au taux de deux cents sous. — Si un Romain
possesseur, c’est-à-dire ayant des biens en propre
dans le canton où il habite, a été tué, celui qui
sera convaincu de l’avoir tué sera jugé coupable à
cent sous[96]. »


[96] Lex Salica, tit. XLIV, §§ 1 et 15, apud ibid., p. 147. — D’après la
valeur du sol d’or fixée par M. Guérard (Voyez, plus haut, la note
de la page 41), le taux de ces deux compositions s’élevait, pour la
première, à 1,856 fr., valeur intrinsèque, et 19,906 fr., valeur relative,
et, pour la seconde, à 928 fr., valeur intrinsèque, 9,936 fr., valeur
relative.



 « Celui qui aura tué un Frank ou un Barbare,
dans la truste (service de confiance) du roi, sera
jugé coupable à six cents sous. — Si un Romain,
convive du roi, a été tué, la composition sera de
trois cents sous[97]. »


[97] Lex Salica, tit. XLIV, §§ 4 et 6. (3,768 et 1,884 fr., valeur
intrinsèque ; 59,718 et 29,859 fr., valeur relative.)



« Si quelqu’un, ayant rassemblé une troupe, attaque
dans sa maison un homme libre (Frank ou Barbare),
et l’y tue, il sera jugé coupable à six cents sous. — Mais
si un Lite ou un Romain a été tué par un
semblable attroupement, il ne sera payé que la
moitié de cette composition[98]. »


[98] Ibid., tit. LXV, §§ 1 et 3. (Voyez l’évaluation précédente.)



« Si quelque Romain charge de liens un Frank sans
motif légitime, il sera jugé coupable à trente sous. — Mais
si un Frank lie un Romain pareillement
sans motif, il sera jugé coupable à quinze sous[99]. »


[99] Lex Salica ex codice Biblioth. regiæ a Joh. Schiltreo edita,
tit. XXXV, §§ 3 et 4, apud Script. rer. gallic. et francic., t. IV, p. 142.
(278 fr. 40 c. et 139 fr. 20 c., valeur intrinsèque ; 2,985 fr. 90 c.
et 1,492 fr. 95 c., valeur relative.)



« Si un Romain dépouille un Frank, il sera jugé
coupable à soixante-deux sous. — Si un Frank dépouille
un Romain, il sera jugé coupable à trente
sous[100]. »


[100] Ibid., p. 188, tit. XV. (575 fr. 36 c. et 278 fr. 40 c., valeur
intrinsèque ; 5,170 fr. 86 c., et 2,985 fr. 90 c., valeur relative.)



Voilà comment la loi salique répond à la question
tant débattue de la différence originelle de condition
entre les Franks et les Gaulois. Tout ce que fournissent
à cet égard les documents législatifs, c’est
que le wergheld, ou prix de l’homme, était, dans tous
 les cas, pour le Barbare, double de ce qu’il était pour
le Romain. Le Romain libre et propriétaire était assimilé
au lite, Germain de la dernière condition, cultivateur
forcé des domaines de la classe guerrière, et
probablement issu d’une race anciennement subjuguée
par la race teutonique. Je doute que cette solution,
bien qu’elle soit inattaquable, vous satisfasse
pleinement, et vous paraisse contenir tout le secret
de l’ordre social établi en Gaule par la conquête des
Franks. Le texte des lois est une lettre morte ; et
c’est la vie de l’époque, dans sa variété, avec ses
nuances toujours rebelles aux classifications légales,
qu’il est curieux et utile d’observer. Or, rien ne facilite
mieux, sous ce rapport, l’intelligence du passé,
que la recherche et la comparaison de ce que l’état
actuel du monde peut offrir d’analogue ou d’approchant.


Rappelez-vous la Grèce sous l’empire des Turks,
rassemblez dans votre esprit ce que vous avez lu ou
entendu raconter des Raïas et des Phanariotes, de la
masse du peuple grec et de cette minorité que les
Turks anoblissaient en lui conférant des emplois :
ou je me trompe fort, ou, après avoir contemplé ce
tableau d’oppression brutale, de terreur universelle,
d’efforts constants pour sortir, à tout prix et par
toutes les voies, de la classe commune des vaincus,
quelque chose de vivant et de réel vous apparaîtra
sous les simples mots de Romain possesseur, Romain
tributaire, Romain convive du roi. Vous comprendrez
combien de formes diverses pouvait revêtir la servitude
gallo-romaine sous la domination des Barbares.
Il y a plus, malgré la distance des temps et les différences
 produites, d’un côté, par l’opposition de
croyance, de l’autre, par la communauté du culte,
non-seulement la condition des vaincus dans l’ancienne
Gaule et dans la Grèce moderne, mais leur
attitude morale, présentent de grandes analogies. On
retrouve dans les récits de Grégoire de Tours non-seulement
les souffrances journalières des pauvres
Raïas, vexés, pillés, déportés à plaisir, mais l’astucieux
esprit d’intrigue du noble indigène voué au
service des conquérants, cette immoralité des Phanariotes,
si effrénée qu’on la prendrait pour une sorte
de désespoir.


« Aux approches du mois de septembre (584), il
arriva au roi Hilperik une grande ambassade des
Goths (chargée d’emmener sa fille Rigonthe, promise
au roi Rekkared). De retour à Paris, le roi
ordonna qu’on prît un grand nombre de familles
dans les maisons qui appartenaient au fisc, et qu’on
les mît dans des chariots. Beaucoup pleuraient et
ne voulaient point s’en aller ; il les fit retenir en
prison, afin de les contraindre plus facilement à
partir avec sa fille. On rapporte que, dans l’amertume
de cette douleur et de crainte d’être arrachés
à leurs parents, plusieurs s’ôtèrent la vie au moyen
d’un lacet. Le fils était séparé de son père et la
mère de sa fille ; ils partaient en sanglotant et en
prononçant de grandes malédictions : tant de personnes
étaient en larmes dans Paris, que cela pouvait
se comparer à la désolation de l’Égypte. Beaucoup
de gens des meilleures familles, contraints à
partir de force, firent leur testament, donnèrent
leurs biens aux églises, et demandèrent qu’au moment
 où la fiancée entrerait en Espagne, on ouvrît
ces testaments, comme si déjà eux-mêmes eussent
été mis en terre[101]… »


[101] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. VI, cap. XLV, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. II, p. 289.



« Le roi Gonthramn ayant obtenu, comme ses
frères, une partie du royaume, destitua Agricola
de la dignité de patrice, et la donna à Celsus, homme
d’une grande taille, fort des épaules, robuste des
bras, haut en paroles, prompt à répondre, habile
dans la pratique des lois. Cet homme fut alors saisi
d’une si grande avidité de s’enrichir, que souvent
il enlevait les biens des églises pour les réunir à
son domaine. On raconte qu’un jour, entendant
lire, dans l’église, cette leçon du prophète Isaïe,
dans laquelle il dit : Malheur à ceux qui joignent
maison à maison, et ajoutent champ à champ jusqu’à
ce que la terre leur manque ! il cria : C’est bien
insolent de chanter ici, malheur à moi et à mes
fils[102] !… »


[102] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. IV, cap. XXIV, apud ibid., t. II,
p. 214.



« Eonius, qui avait le surnom de Mummolus, reçut
le patriciat du roi Gonthramn ; je crois qu’il sera
bon de dire ici quelque chose sur l’origine de sa fortune.
Il naquit dans la ville d’Auxerre, et son père
était Péonius. Ce Péonius gouvernait la ville en
qualité de comte. Voulant faire renouveler le brevet
de son office, il envoya au roi son fils avec des
présents[103]. Celui-ci donna l’argent en son propre
 nom, brigua le comté, et supplanta son père qu’il
avait mission de servir. C’est de là que, s’élevant
par degrés, il parvint à la plus haute des dignités[104]… »


[103] Ad renovandam actionem… Des modèles du protocole usité pour
les brevets de duc, de comte et de patrice, sous les rois de la première
race, se trouvent parmi les formules connues sous le nom de Formules
de Markulf. Apud Script. rer. gallic. et francic., t. IV, p. 471,
voyez une formule intitulée : Charta de ducatu, patritiatu vel comitatu.



[104] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. IV, cap. XLII, apud ibid., t. II,
p. 224.



La dixième année du règne de Theoderik, à l’instigation
de Brunehilde, et par l’ordre de Theoderik,
Protadius fut créé majeur (maire) de la
maison royale. Il était d’une extrême finesse et
d’une grande habileté ; mais il exerça contre beaucoup
de gens de cruelles iniquités, accordant trop
au droit du fisc, et s’efforçant, par toutes sortes
d’artifices, de le remplir et de s’enrichir lui-même
du bien d’autrui. Tout ce qu’il voyait d’hommes de
naissance noble, il travaillait à les abaisser, afin
qu’il ne se trouvât personne capable de s’emparer
de la place qu’il occupait[105]. »


[105] Fredegarii Chron., cap. XXVII, apud ibid., p. 422.



Je pourrais multiplier les citations de détail : j’aime
mieux prendre un long morceau d’histoire qui se présente
à peu près tout fait, et dans lequel figureront
successivement un noble Gaulois intriguant pour le
service des Barbares, des fils de grande famille vendus
comme esclaves, et tout un pays dévasté par des
exécutions militaires.


Caïus Sollius Apollinaris Sidonius, sénateur arvernien,
gendre de l’empereur Avitus, et le plus grand
 écrivain de son temps, fut, en Gaule, le dernier représentant
du patriotisme romain. Lorsqu’en l’année
475 l’Arvernie, ou, comme nous disons, l’Auvergne,
eut été cédée aux Goths par l’empereur Julius
Nepos, Sidonius fut exilé du pays, et tant qu’il vécut,
il conserva un profond dégoût pour le gouvernement
des Barbares. Son fils, du même nom que lui, s’accommoda
mieux aux circonstances : il s’attacha aux
Visigoths, et en 507 combattit pour eux contre les
Franks, à la fameuse journée de Vouglé[106]. Les
Franks, vainqueurs, occupèrent bientôt l’Auvergne,
et alors Arcadius, petit-fils de Sidonius Apollinaris,
mettant dans un égal oubli la patrie gothique et la
patrie romaine, ne songea qu’à profiter de son nom,
de son habileté et des biens qui lui restaient, pour
faire une grande fortune sous le patronage des nouveaux
maîtres. Chlodowig Ier venait de mourir, et,
dans le partage de ses conquêtes entre ses quatre
fils, l’Auvergne était échue à Theoderik, roi des
Franks orientaux, qui l’avait conquise en personne.
Il paraît que l’héritier du nom des Apollinaires réussit
mal auprès de ce roi et fut mieux accueilli de son
frère Hildebert, qui, maître de tout le Berry, ambitionnait
la possession de l’Auvergne.


[106] Maximus ibi tunc Arvernorum populus, qui cum Apollinare
venerat, et primi qui erant ex senatoribus conruerunt. (Greg. Turon.
Hist. Franc., lib. II, cap. XXXVII, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. II, p. 183.)



Arcadius n’eut pas de peine à flatter les espérances
du roi barbare, à lui persuader que les habitants de
l’Arvernie le désiraient vivement pour seigneur, au
lieu de son frère Theoderik. Peut-être y avait-il au
 fond de cela quelque chose de vrai : au milieu des
souffrances dont le gouvernement de la conquête accablait
les indigènes, l’idée de changer de maître
pouvait s’offrir à leur esprit comme une perspective
de soulagement. Quoi qu’il en soit, en l’année 530,
lorsque le roi Theoderik était occupé au delà du Rhin
dans une guerre contre les Thuringiens, le bruit de
sa mort, répandu en Auvergne, y fut reçu avec une
grande joie. Arcadius se hâta d’envoyer à Paris, résidence
du roi Hildebert, des messagers qui l’invitèrent
à venir prendre possession du pays. Hildebert
assembla son armée et partit aussitôt. Il arriva au
pied de la hauteur sur laquelle était bâtie la cité des
Arvernes, aujourd’hui Clermont, par un temps de
brouillard très-épais ; en montant la colline, le roi
disait d’un ton de mécontentement : « Je voudrais
bien reconnaître par mes yeux cette Limagne d’Auvergne
que l’on dit si agréable. » Mais il avait beau
regarder, il ne pouvait rien découvrir au delà de
quelques centaines de pas[107].


[107] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. IX, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. II, p. 191.



Parvenu au pied des murs de la ville, Hildebert,
contre son attente et malgré les promesses d’Arcadius,
trouva les portes fermées ; il paraît que les habitants
avaient craint de se compromettre, si la mort
de Theoderik était un faux bruit, ou qu’ils cherchaient
dans tous les cas à se délivrer de la présence
des Franks. Le roi fut obligé d’arrêter ses
troupes, et de camper jusqu’à la nuit, ne sachant
s’il devait forcer le passage ou retourner sur ses pas.
 Son ami le tira d’incertitude en brisant, avec l’aide
de ses clients, la serrure d’une des portes de la ville
par laquelle les Franks entrèrent[108]. La capitale prise,
le reste du pays ne tarda pas à se soumettre au roi
Hildebert, mais de cette soumission vague dont se
contentaient les rois de la première race, et qui consistait
à promettre fidélité et à livrer quelques
otages.


[108] … Incisa Arcadius sera unius portæ, eum civitati intromisit.
(Greg. Turon. Hist. franc., lib. III, cap. IX, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. II, p. 191.)



Pendant que ces arrangements se faisaient, l’on
apprit que Theoderik était revenu vainqueur de la
guerre contre les Thuringiens. A cette nouvelle,
Hildebert, comme s’il eût craint d’être pris sur le fait
ou de voir ses possessions attaquées, partit en grande
hâte et se rendit à Paris, laissant une faible garnison
dans la capitale de l’Auvergne. Deux ans se passèrent,
durant lesquels le roi des Franks orientaux ne fit
aucune tentative pour reprendre les villes qui avaient
cessé de le reconnaître pour seigneur. Le pays était
nominalement soumis au roi Hildebert, mais gouverné
sous son nom par des indigènes, par la faction d’Arcadius,
qui jouit probablement alors des honneurs
dont l’acquisition était le but de ses intrigues. Mais
l’orage qu’il avait imprudemment amassé sur son
pays ne tarda pas à éclater, et cet orage fut terrible.


Le royaume des Burgondes, rendu tributaire par
Chlodowig, avait continué, après sa mort, d’exciter
l’ambition des rois franks. Une première expédition,
 entreprise, en 523, par les rois Hildebert, Chlodomir
et Chlother, fut d’abord heureuse ; mais bientôt les
Burgondes reprirent l’avantage : Chlodomir fut tué
dans un combat, et les Franks évacuèrent le pays.
Neuf ans après cette défaite, en l’année 532, l’ambition
des rois se réveilla, excitée, à ce qu’il paraît, par
la haine nationale des Franks contre les conquérants
des bords du Rhône. Une seconde invasion fut résolue
entre Chlother et Hildebert : ils firent inviter leur
frère Theoderik à se joindre à eux, lui promettant de
tout partager en commun. Dans son message, le roi
Hildebert ne disait rien de l’occupation de l’Auvergne ;
Theoderik n’en parla pas non plus, et s’excusa simplement
de prendre part à la guerre entreprise par ses
deux frères, ne laissant rien voir de son mécontentement
ni de ses projets. Les deux rois partirent ;
et, dès que la nouvelle de leur entrée sur le territoire
des Burgondes fut connue des Franks orientaux, ils
commencèrent à murmurer contre leur roi, de ce qu’il
les privait des immenses profits que promettait cette
guerre. Ils se rassemblèrent en tumulte autour de la
demeure royale, et dirent à Theoderik : « Si tu ne
veux pas aller en Burgondie avec tes frères, nous
te quittons et les suivons au lieu de toi[109]. »


[109] « Si cum fratribus tuis in Burgundiam ire despexeris, te relinquimus,
et illos satius sequi præoptamus. » (Greg. Turon. Hist.
Franc., lib. III, cap. XI, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II,
p. 191.)



Le roi, sachant que la cause de la révolte était le
regret de n’avoir point part au butin qui allait se
faire, ne s’en émut pas, et dit aux Franks : « Suivez-moi
vers la cité des Arvernes, et je vous ferai entrer
 dans un pays où vous prendrez de l’or et de
l’argent autant que vous en pourrez désirer, où
vous enlèverez des troupeaux, des esclaves, des
vêtements en abondance : seulement ne suivez pas
ceux-là[110]. » Cette proposition eut un plein succès, et
les Franks promirent de faire en tout point la volonté
du roi Theoderik. Pour mieux s’assurer de leur foi,
il leur répéta encore qu’il serait permis à chacun
d’emporter avec lui tout ce qu’il pourrait, et de faire
esclave qui il voudrait parmi les gens du pays. L’armée,
toute joyeuse, courut aux armes ; et, pendant
que les Franks occidentaux passaient la Saône, les
Franks orientaux partirent de Metz, résidence de leur
roi, pour le long voyage qui devait les conduire en
Auvergne.


[110] « Ad Arvernos, inquit, me sequamini, et ego vos inducam in
patriam, ubi aurum et argentum accipiatis, quantum vestra potest
desiderare cupiditas, de qua pecora, de qua mancipia, de qua vestimenta
in abundantiam adsumatis ; tantum hos ne sequamini. »
(Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XI, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. II, p. 191.)



Dès que les soldats du roi Theoderik eurent mis
le pied sur les riches plaines de la basse Auvergne,
ils commencèrent à ravager et à détruire, sans épargner
ni les églises, ni les autres lieux saints[111]. Les
arbres à fruit étaient coupés et les maisons dépouillées
de fond en comble. Ceux des habitants que leur âge
et leur force rendaient propres à être vendus comme
esclaves, attachés deux à deux par le cou, suivaient
à pied les chariots de bagages, où leurs meubles étaient
 amoncelés. Les Franks mirent le siége devant Clermont,
dont la population, voyant du haut de ses murs
le pillage et l’incendie des campagnes, résista aussi
longtemps qu’elle put. L’évêque de la ville, Quintianus,
partageait les fatigues et soutenait le courage
des citoyens. « Pendant toute la durée du siége,
dit un ancien auteur, on le vit de nuit faire le tour
des murailles, chantant des psaumes et implorant
par le jeûne et les veilles l’aide et la protection du
Seigneur[112]. »


[111] … Arvernis ingressus, monasteria et ecclesias solo tenus, ut jam
prælibavimus, coæquans… (Vita S. Austremonii primi Arvernorum episcopi,
apud ibid., t. III, p. 407.)



[112] … Sanctus Dei muros ejus per noctem psallendo circuiret… in
jejuniis atque vigiliis instanter orabat. (Vita S. Quintiani, episcopi
Arvernensis, auct. Greg. Turon., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. III, p. 408.)



Malgré leurs prières et leurs efforts, les habitants
de Clermont ne purent tenir longtemps contre une
armée nombreuse et animée par la soif du pillage :
la ville fut prise et saccagée. Le roi, dans sa colère,
voulait en raser les murailles ; mais les hommes qu’il
chargea de l’exécution de cet ordre furent arrêtés par
des terreurs religieuses, seule garantie qu’eussent les
indigènes de la Gaule contre la furie des Barbares.
Sur les remparts de Clermont s’élevaient de distance
en distance un grand nombre d’églises et de chapelles
qu’il était impossible d’épargner en démolissant les
murs. La vue de ces édifices effraya les chefs des
Franks, qui reculèrent devant un sacrilége commis
de sang-froid et sans profit. L’un d’eux, nommé
Hilping, vint dire à Theoderik : « Écoute, glorieux
roi, les conseils de ma petitesse : les murailles de
cette ville sont très-fortes, elles sont flanquées de
redoutables défenses ; je veux parler des basiliques
 des saints qui en garnissent le pourtour ; et en outre
l’évêque de ce lieu passe pour grand devant le Seigneur.
N’exécute pas ce que tu médites ; ne détruis
pas la ville et ne maltraite pas l’évêque[113]. » La nuit
suivante le roi eut dans son sommeil une attaque de
somnambulisme : il se leva de son lit, et, courant sans
savoir où, fut arrêté par ses gardes, qui l’exhortèrent
à se munir du signe de la croix. Il ne fallut pas
moins que cet accident pour le disposer à la clémence :
il épargna la ville et interdit même le pillage dans un
rayon de huit mille pas ; mais lorsque cette défense fut
prononcée, il ne restait plus rien à piller.


[113] Vita S. Quintiani, apud Script. rer. gallic. et francic., t. III, p. 408.



Maître de la capitale de l’Arvernie, Theoderik
attaqua l’un après l’autre tous les lieux fortifiés où
les gens du pays s’étaient renfermés avec ce qu’ils
avaient de plus précieux. Il brûla le château de Tigernum,
aujourd’hui Tiern, où se trouvait une église
construite en bois, qui fut consumée par l’incendie[114].
A Lovolotrum (Volorre), où les Franks entrèrent par
la trahison d’un esclave, ils mirent en pièces au pied
de l’autel un prêtre nommé Proculus[115]. La ville de
Brivate (Brioude) fut saccagée, et la basilique de
Saint-Julien dévastée, malgré plusieurs miracles,
dont le bruit détermina Theoderik à faire rendre une
partie du butin et à punir quelques-uns des soldats
 qui avaient violé le sanctuaire. A Iciodorum (Issoire),
un monastère célèbre fut réduit en solitude, selon
l’expression des contemporains[116]. Le château de
Meriolacum (Merliac) résista longtemps : c’était un
lieu naturellement fort, entouré de rochers à pic, et
renfermant dans ses murs plusieurs sources dont
l’eau s’échappait en ruisseaux par l’une des portes.
Les Franks désespéraient de prendre cette place,
lorsque le hasard fit tomber entre leurs mains cinquante
hommes de la garnison, qui étaient sortis pour
fourrager. Ils les amenèrent au pied des remparts,
les mains liées derrière le dos, et firent signe qu’on
les mettrait à mort sur l’heure si le château n’était
rendu. La pitié pour des compatriotes et des parents
détermina les défenseurs de Merliac à ouvrir leurs
portes et à payer rançon[117].


[114] Greg. Turon. Gloria Martyrum, lib. I, apud ibid., t. II, p. 465.



[115] … Proculus ille… presbyter, inruptis Lovolautrensis castri muris,
ab ingredientibus ante ipsum ecclesiæ altare gladiorum ictibus
in frusta discerptus est. (Vita S. Quintiani, apud ibid., t. III, p. 408.) — Greg.
Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. II, apud ibid., t. II,
p. 187.



[116] … Iciodorense adit cœnobium, et eum pristina gloria spoliavit,
et ad solitudinem redegit. (Vita S. Austremonii, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. III, p. 407.)



[117] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XIII, apud ibid., t. II,
p. 192.



C’est avec des paroles touchantes que les historiens
de ces événements décrivent la désolation de l’Auvergne :
« Tout ce qu’il y avait d’hommes illustres
par leur rang ou leurs richesses se trouvaient réduits
au pain de l’aumône, obligés d’aller hors du
pays mendier ou vivre de salaire. Rien ne fut laissé
aux habitants, si ce n’est la terre que les Barbares
ne pouvaient emporter[118]. » Après la réduction de
 toutes les places fortes et la distribution du butin, de
longues files de chariots et de prisonniers, escortées
par les soldats franks, prirent la route du Nord. Des
gens de tout état, clercs et laïques, étaient ainsi
emmenés à la suite des bagages ; et l’on remarquait
surtout un grand nombre d’enfants et de jeunes gens
des deux sexes, que les Franks mettaient à l’enchère
dans tous les lieux où ils passaient[119].


[118] … Ut neque minoribus natu, neque majoribus quidquam proprii
relictum sit, præter terram solam, quam Barbari secum ferre non poterant.
(Ex Chronico Vidunensi Hugonis, abb. Flaviniac., apud ibid.,
t. III, p 356. — Vita S. Fidoli, apud ibid., p. 407.)



[119] Pueros enim quosque atque adolescentes venustioris formæ, scitisque
vultibus, puellas exercitus adventitius vinctis post terga manibus
secum ducens, per diversa loca pretio accepto distrahebat… (Ex
vita S. Fidoli abbatis Trecensis, de Theoderico I, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. III, p. 407.)



La plupart de ces captifs suivirent l’armée jusqu’aux
bords de la Moselle et du Rhin. Beaucoup de
prêtres et de clercs, emmenés comme les autres,
furent répartis entre les églises de ce pays ; car le
roi, qui venait d’incendier les basiliques et les monastères
de l’Auvergne, voulait que chez lui le service
divin se fît de la manière la plus convenable.
Parmi ces clercs déportés se trouvait un nommé
Gallus, d’une famille sénatoriale. Il fut attaché de
force à la chapelle royale, et convertit beaucoup de
païens parmi les Franks des bords du Rhin[120]. Un
autre fils de sénateur, nommé Fidolus, n’alla pas
plus loin que la ville de Troyes[121]. Là, un saint abbé,
 nommé Aventin, averti, disent les légendaires, par
une révélation d’en haut, et probablement touché de
la figure et de la résignation du jeune esclave, paya
aux Barbares tout ce qu’ils demandaient pour sa
rançon et le prit dans son couvent. Ayant ainsi embrassé
la vie monastique, Fidolus s’y distingua tellement
qu’il fut mis au nombre des saints[122]. Ce sont
des Vies de saints qui ont fourni la plupart des détails
qui précèdent. Les hommes qui les composèrent,
il y a treize siècles, afin d’exalter les vertus religieuses,
n’eussent pas travaillé pour un autre intérêt ;
et il se trouve qu’aujourd’hui leurs pieuses légendes
sont les seuls documents capables de constater, aux
yeux de la science, l’état du monde romain, tourmenté
et désolé par ses conquérants.


[120] L’Église le vénère sous le nom de saint Gal. (Vita S. Galli, episc.,
auct. Greg. Turon., apud ibid., p. 409.)



[121] Le titre de sénateur, d’abord réservé exclusivement à ceux des
Gaulois qui avaient entrée au sénat de Rome, était devenu, dans
l’usage, un titre commun de noblesse. Les premiers de chaque ville,
les chefs des grandes familles, surtout depuis la chute de l’empire,
prenaient et recevaient le nom de sénateur. Le mot archonte a subi en
Grèce des vicissitudes analogues :
Αρχοντας, en grec moderne, signifie
un noble, un grand propriétaire.



[122] Vita S. Fidoli (saint Fal), apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. III, p. 407.






LETTRE VIII

SUITE DE LA PRÉCÉDENTE

Mission d’Arcadius. — Aventures d’Attale (533-534).



Le petit-fils de Sidonius Apollinaris n’avait pas attendu
à Clermont l’arrivée du roi Theoderik. Au bruit
de la marche des Franks, il avait quitté la ville en
grande hâte et s’était réfugié à Bourges, sur les
terres de son patron Hildebert. Obligé par crainte
 des habitants à tenir sa fuite secrète, Arcadius partit
seul, abandonnant à la merci des événements Placidina,
sa mère, et Alcyma, sœur de son père : toutes
deux, après l’occupation du pays, furent dépouillées
de leurs biens et condamnées à l’exil[123]. Depuis lors
Arcadius devint l’agent de confiance de Hildebert.
Instrument passif des volontés du roi barbare, il les
exécutait sans discussion et sans scrupule. L’une de
ses ambassades eut pour résultat un crime fameux
dans notre histoire, mais dont le récit, vague et mal
détaillé chez les écrivains modernes, a besoin, si l’on
peut parler ainsi, d’être restitué d’après les textes :
c’est le meurtre des enfants de Chlodomir.


[123] Placidina vero mater ejus, et Alchima, soror patris ejus, comprehensæ,
apud Cadurcum urbem, rebus ablatis, exsilio condemnatæ
sunt. (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XII, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. II, p. 192.)



Depuis la mort de ce roi, qui avait péri dans une
guerre contre les Burgondes, son héritage était demeuré
vacant et paraissait réservé à ses trois fils,
Theodewald, Gonther et Chlodoald. La reine Chlothilde,
leur aïeule, les gardait auprès d’elle, et attendait
que l’un d’entre eux parvînt à l’âge d’homme
pour le présenter aux Franks du royaume de Chlodomir,
et le faire élever sur un bouclier, suivant la
coutume nationale. Chlothilde, qui avait aimé autrefois
Chlodomir plus que ses autres fils, conservait
pour ses enfants l’affection la plus tendre, ne les
quittant jamais et les menant avec elle dans les
voyages qu’elle faisait. Un jour qu’elle était venue à
Paris pour y demeurer quelque temps, Hildebert,
voyant ses neveux en sa puissance, envoya secrètement
 à Chlother, qui résidait à Soissons, un message
conçu en ces termes : « Notre mère garde auprès
d’elle les enfants de notre frère et veut qu’ils aient
son royaume ; viens donc promptement à Paris, afin
que nous prenions ensemble conseil sur ce qu’il
faut faire d’eux ; savoir s’ils auront les cheveux coupés
pour être comme le reste du peuple, ou si nous
les tuerons, et partagerons entre nous le royaume
de notre frère[124]. »


[124] « … Utrum incisa cæsarie ut reliqua plebs habeantur, an certe
his interfectis, regnum germani nostri inter nosmetipsos æqualitate
habita dividatur. » (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XVIII,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 196.)



Chlother ne se fit pas attendre et vint trouver Hildebert
dans l’ancien palais romain qu’il habitait sur
la rive méridionale de la Seine. Des agents affidés
répandirent dans la ville que le but de l’entrevue des
deux rois était de mettre les trois enfants en possession
de l’héritage de leur père. Après avoir conféré
ensemble et pris leur parti, les rois députèrent vers
Chlothilde un messager chargé de dire en leur nom
ces paroles : « Envoie-nous les enfants pour que
nous les élevions à la royauté. » La reine, ne se doutant
point qu’il y eût là-dessous quelque artifice, fut
toute joyeuse ; et après avoir donné aux trois enfants
à boire et à manger, elle les fit partir en leur disant :
« Je croirai n’avoir pas perdu mon fils, si je vous
vois régner à sa place. » Theodewald, Gonther et
Chlodoald, le premier âgé de dix ans, et les deux
autres plus jeunes que lui, arrivèrent au palais de
leur oncle, accompagnés de leurs gouverneurs, qu’on
appelait alors nourriciers, et de quelques esclaves. Ils
 furent aussitôt saisis et enlevés aux gens de leur
suite, qu’on enferma séparément[125].


[125] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XVIII, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. II, p. 196.



Alors le roi Hildebert, appelant son confident
Arcadius, lui dit d’aller trouver la reine afin d’apprendre
d’elle ce qu’on devait faire des enfants ; et,
pour joindre à cette demande l’éloquence des signes,
que les Barbares aimaient à employer, il lui ordonna
de prendre avec lui une paire de ciseaux et une épée.
Le Romain obéit ; et dès qu’il fut en présence de la
veuve de Chlodowig, il lui présenta les ciseaux et
l’épée nue, en disant : « Très-glorieuse reine, nos
seigneurs tes fils te font demander conseil sur ce
qu’on doit faire de ces enfants : veux-tu qu’ils vivent,
la chevelure coupée, ou veux-tu qu’ils soient égorgés ? »
Stupéfaite de ces paroles et de l’envoi qui
donnait au message quelque chose de plus sinistre,
Chlothilde, hors d’elle-même, sans trop savoir ce
qu’elle disait, répondit : « Si l’on ne veut pas qu’ils
deviennent rois, j’aime mieux les voir morts que
tondus. » L’ambassadeur intelligent se retira aussitôt,
sans attendre d’autres paroles, et porta cette
réponse aux deux rois, leur disant : « Vous avez
l’aveu de la reine pour achever l’œuvre commencée[126]. »


[126] « … Favente regina, opus cœptum perficite… » (Ibid.)



Les deux rois entrèrent dans le lieu où les enfants
étaient gardés, et aussitôt Chlother, saisissant l’aîné
par le bras, le jeta par terre et lui enfonça un couteau
sous l’aisselle. Aux cris de douleur qu’il jetait, son
 frère Gonther courut à Hildebert, et s’attachant à
lui de toutes ses forces : « Mon père, dit-il, mon bon
père, viens à mon secours : fais que je ne sois pas
tué comme mon frère. » En dépit de ses résolutions,
le roi Hildebert fut ému, les larmes lui vinrent aux
yeux ; il dit à son complice : « Mon cher frère, je
t’en prie, accorde-moi la vie de cet enfant : je te
donnerai tout ce que tu voudras ; je te demande
seulement de ne pas le tuer. » Mais Chlother, saisi
d’une espèce de rage à la vue du sang, accabla son
frère d’injures : « Repousse-le loin de toi, cria-t-il,
ou tu vas mourir à sa place : c’est toi qui m’as mis
dans cette affaire, et voilà que tu manques de parole[127]. »
Hildebert eut peur : il se débarrassa de
l’enfant, et le poussa vers Chlother, qui l’atteignit
d’un coup de couteau entre les côtes. Il paraît qu’au
moment où se terminait cette horrible scène, des seigneurs
franks, suivis d’une troupe de braves, forcèrent
les portes, et, sans tenir compte, comme il
arrivait souvent, de ce que diraient ou feraient les
rois, enlevèrent le plus jeune des enfants, Chlodoald,
et le mirent en sûreté hors du palais[128]. Les nourriciers
et les esclaves, qui n’excitaient pas le même
intérêt, furent tous mis à mort, de crainte que l’envie
ne leur prît de se dévouer pour venger leurs jeunes
maîtres. Après ces meurtres, le roi Chlother, sans
paraître aucunement troublé, monta à cheval et s’en
 alla vers Soissons ; Hildebert sortit aussi de Paris et
se retira dans un de ses domaines voisin de la ville.


[127] « Tu, inquit, es incestator hujus causæ, et tam velociter de fide
resilis ? » (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XVIII, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. II, p. 196, 197.)



[128] Tertium vero Chlodovaldum comprehendere non potuerunt, quia
per auxilium virorum fortium liberatus est. (Ibid.)



Soit par prudence, soit par une sorte de justice
barbare, les deux meurtriers appelèrent leur frère
aîné, Theoderik, au partage du royaume de Chlodomir.
Il reçut le Maine et l’Anjou, à condition d’oublier
l’injure que Hildebert lui avait faite en s’emparant
de l’Auvergne. Les deux rois se jurèrent
amitié, et, pour garantie de leurs serments, se donnèrent
mutuellement des otages. Ils les prirent, non
dans les familles des Franks, trop fiers pour subir de
bonne grâce cette espèce de captivité, mais parmi les
fils des nobles gaulois. Beaucoup de jeunes gens de
race sénatoriale furent ainsi déportés d’un royaume
dans l’autre, et donnés en garde par chacun des deux
rois à ceux des capitaines franks dans lesquels ils
avaient le plus de confiance. Ce ne fut qu’un exil
tant que la paix dura ; mais, à la première mésintelligence,
tous les otages, sans exception, furent réduits
en servitude : les uns devenant la propriété du
fisc ; les autres, celle des chefs qui les avaient reçus
en garde. Assujettis soit aux travaux publics, soit à
un service domestique dans la maison de leurs maîtres,
ils employèrent pour sortir d’esclavage toutes les
ruses d’un esprit plus adroit et plus inventif que celui
des Franks. Beaucoup réussirent à s’évader : c’étaient
probablement ceux qui étaient retenus à peu de
distance du centre de la Gaule. Mais les otages du
roi Theoderik, disséminés dans les environs de Trèves
et de Metz, furent moins heureux[129].


[129] Multi tamen ex eis per fugam elapsi, in patriam redierunt, nonnulli
in servitio sunt retenti… (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III,
cap. XVIII, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 194.)



 Au nombre de ces derniers se trouvait un jeune
homme appelé Attale, neveu de Grégoire, alors évêque
de Langres et anciennement comte d’Autun. Issu
d’une des premières familles sénatoriales de la Gaule,
il était devenu l’esclave d’un Frank qui habitait le
voisinage de Trèves, et son emploi était de garder au
champ les nombreux chevaux de son maître. Dès que
la discorde eut éclaté entre les rois Hildebert et
Theoderik, l’évêque de Langres se hâta d’envoyer
dans le nord à la recherche de son neveu, afin de
savoir exactement en quel état il se trouvait. Au
retour des gens chargés de cette commission, l’évêque
les envoya de nouveau avec des présents pour
le Barbare dont Attale gardait les chevaux ; mais
celui-ci refusa tout en disant : « Un homme de si
grande famille ne peut se racheter à moins de dix
livres d’or[130]. » On rapporta cette réponse à l’évêque,
et en un moment toute sa maison en fut instruite. Les
esclaves s’apitoyaient sur le sort du jeune homme.
L’un d’eux, nommé Léon, qui avait l’office de cuisinier,
dans un élan de dévouement, courut vers
son maître, et lui dit : « Si tu voulais me permettre
d’y aller, je suis sûr que je parviendrais à le tirer
de sa captivité. » L’évêque répondit qu’il le voulait
bien, et Léon, tout joyeux, partit en grande hâte pour
le lieu qu’on lui avait indiqué[131].


[130] « … Hic de tali generatione decem auri libris redimi debet. » (Greg.
Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XV, apud ibid.)



[131] Ibid.



A son arrivée, il épia d’abord l’occasion d’enlever
 le jeune homme ; mais la chose était trop difficile, et
il fut contraint d’y renoncer. Alors il confia son projet
à un homme probablement Romain de naissance, et
lui dit : « Viens avec moi à la maison de ce Barbare,
et là, vends-moi comme esclave ; l’argent sera pour
toi : tout ce que je demande, c’est que tu me facilites
les moyens d’accomplir ce que j’ai résolu[132]. »
Cet arrangement fait, tous deux entrèrent dans la
maison du Frank, et le cuisinier fut vendu par son
compagnon pour la somme de douze pièces d’or.
Avant de payer, le maître demanda à l’esclave quel
genre d’ouvrage il savait faire. « Moi, répondit Léon,
je suis en état de préparer tout ce qui se mange à
la table des maîtres, et je ne crains pas que pour
ce talent on trouve mon pareil. Je te le dis en vérité,
quand tu voudrais donner un festin au roi, je
me ferais fort de tout apprêter de la manière la plus
convenable. — Eh bien, reprit le Frank, voici le
jour du soleil qui approche ; ce jour-là, j’inviterai
chez moi mes voisins et mes parents : il faut que
tu me fasses un dîner qui les étonne et dont ils
disent : Nous n’avons rien vu de mieux dans la
maison du roi. — Que mon maître donne l’ordre de
me fournir un bon nombre de volailles, et j’exécuterai
ce qu’il me commande[133]. » Le dimanche venu,
le repas fut servi à la grande satisfaction des convives,
 qui ne cessèrent de complimenter leur hâte jusqu’au
moment de se séparer.


[132] « … Veni mecum, et venunda me in domo Barbari illius, sitque
tibi lucrum pretium meum… » (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III,
cap. XV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 194.)



[133] « Ecce enim dies solis adest (sic enim barbaries vocitare diem
Dominicum consueta est), in hac die vicini atque parentes mei invitabuntur
in domo mea ; rogo ut facias mihi prandium quod admirentur,
et dicant : Quia in domo regis melius non adspeximus. »
(Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XV, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. II, p. 194.)



Depuis ce jour, l’habile cuisinier devint le favori
de son maître ; il avait l’intendance de la maison et
le commandement sur les autres esclaves, auxquels
il distribuait à son gré les rations de potage et de
viande. Il employa un an à s’assurer les bonnes grâces
de son maître et à lui inspirer une entière confiance.
Puis, croyant le moment venu, il songea à se mettre
en relation avec Attale, auquel il avait affecté jusque-là
de paraître absolument étranger. Il se rendit,
comme par passe-temps, dans le pré où le jeune
homme gardait ses chevaux, et s’assit par terre à
quelques pas de lui, pour qu’on ne les vît point causer
ensemble. Dans cette position, il lui dit : « Voici le
temps de songer au pays : cette nuit, quand tu auras
ramené les chevaux à leur étable, je t’avertis que
tu ne dois point céder au sommeil, mais te tenir
prêt au premier appel ; car nous nous mettrons en
route[134]. » Le jour où cet entretien eut lieu, le Frank
avait chez lui à dîner plusieurs de ses parents, parmi
lesquels se trouvait le mari de sa fille. C’était un
homme d’un caractère jovial et qui ne dédaignait
pas de plaisanter avec les esclaves de son beau-père.
Vers minuit, tous les convives ayant quitté la table
pour aller se coucher, le gendre, qui craignait d’avoir
 soif, se fit suivre à son lit par Léon portant une
cruche de bière ou d’hydromel. Pendant que l’esclave
posait le vase, le Frank se mit à le regarder entre
les yeux, et lui parla ainsi d’un ton railleur : « Dis-moi
donc, toi l’homme de confiance, est-ce que
bientôt l’envie ne te prendra pas de voler les chevaux
de mon beau-père pour retourner dans ton pays ? — Cette
nuit même je compte le faire, s’il plaît à
Dieu, répondit le Romain sur le même ton. — S’il
en est ainsi, repartit le Frank, je ferai faire
bonne garde autour de moi, afin que tu ne m’emportes
rien. » Là-dessus il rit aux éclats d’avoir
trouvé cette bonne plaisanterie, et Léon le quitta en
riant[135].


[134] … Decubans in terra cum eo a longe, adversis dorsis, ut non
cognosceretur quod loquerentur simul, dicit puero : « Tempus est
enim ut jam cogitare de patria debeamus… » (Ibid.)



[135] « … Dic tu, o creditor soceri mei, si valeas, quando voluntatem
adhibebis, ut adsumti equitibus ejus eas in patriam tuam ? » Hoc
quasi joco delectans dixit… Et ridentes discesserunt. (Greg. Turon.
Hist. Franc., lib. III, cap. XV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II,
p. 194.)



Quand tout le monde fut endormi, le cuisinier sortit
de sa chambre, courut à l’étable des chevaux et appela
Attale. Le jeune homme fut debout en un instant et
sella deux chevaux. Quand ils furent prêts, son compagnon
lui demanda s’il avait une épée. « Je n’ai, répondit-il,
d’autre arme qu’une petite lance. » Alors
Léon, entrant hardiment dans le corps de logis
qu’habitait le maître, lui prit son bouclier et sa framée[136].
Au bruit qu’il fit, le Frank s’éveilla et demanda
 qui c’était, ce qu’on voulait. L’esclave répondit :
« C’est moi, Léon, ton serviteur ; je viens de
réveiller Attale pour qu’il se lève en diligence et
mène les chevaux au pré : il a le sommeil aussi dur
qu’un ivrogne. — Fais comme il te plaira, » répondit
le maître ; et aussitôt il se rendormit. Léon
donna les armes au jeune homme ; et tous deux,
prenant sur leurs chevaux un paquet d’habits, passèrent
la porte extérieure sans être vus de personne.
Ils suivirent la grande route de Reims depuis
Trèves jusqu’à la Meuse ; mais quand il fallut
traverser la rivière, ils trouvèrent sur le pont des
gardes qui ne voulurent point les laisser passer
outre, à moins de savoir qui ils étaient, et s’ils ne
prenaient pas de faux noms. Obligés de passer le
fleuve à la nage, ils attendirent la chute du jour, et,
abandonnant leurs chevaux, ils nagèrent en s’aidant
avec des planches jusqu’à l’autre bord. A la
faveur de l’obscurité, ils gagnèrent un bois et y passèrent
la nuit[137].


[136] … Adprehendit scutum ejus ac frameam. (Ibid.) — Fram, dans
l’ancienne langue germanique, voulait dire en avant, et framen, lancer ;
ainsi la framée devait être une arme de jet : cependant ce mot a
ici, et dans plusieurs autres passages des écrivains latins, le sens
d’épée.



[137] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XV, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. II, p. 194 et 195.



Cette nuit était la seconde depuis celle de leur
évasion, et ils n’avaient encore pris aucune nourriture ;
par bonheur ils trouvèrent un prunier couvert
de fruits dont ils mangèrent, et qui soutinrent
un peu leurs forces. Ils continuèrent de se diriger
sur Reims à travers les plaines de la Champagne,
observant soigneusement si quelqu’un ne venait pas
derrière eux. Pendant qu’ils marchaient ainsi avec
précaution, ils entendirent le trot de plusieurs chevaux.
 Aussitôt ils quittèrent la route, et trouvant près
de là un buisson, ils se mirent derrière, couchés par
terre, avec leurs épées nues devant eux. Le hasard
fit que les cavaliers s’arrêtèrent près de ce buisson.
L’un d’eux, pendant que les chevaux urinaient, se mit
à dire : « Quel malheur que ces maudits coquins
aient pris la fuite sans que j’aie pu encore les retrouver ;
mais, je le dis par mon salut, si je mets
la main sur eux, je ferai pendre l’un et hacher
l’autre par morceaux[138]. » Les fugitifs entendirent
ces paroles, et aussitôt après le pas des chevaux qui
s’éloignaient. La nuit même ils arrivèrent à Reims,
sains et saufs, mais accablés de fatigue. Ils demandèrent
à la première personne qu’ils virent dans les
rues la demeure d’un prêtre de la ville, nommé Paul.
Ayant trouvé la maison de leur ami, ils frappèrent
à sa porte au moment où l’on sonnait matines. Léon
nomma son jeune maître et conta en peu de mots leurs
aventures, sur quoi le prêtre s’écria : « Voilà mon
songe vérifié : cette nuit j’ai vu deux pigeons, l’un
blanc et l’autre noir, qui sont venus en volant se
poser sur ma main[139]. »


[138] … Dixitque unus, dum equi urinam projicerent : « Væ mihi, quia
fugiunt hi detestabiles, nec reperiri possunt ; verum dico per salutem
meam, quia si invenirentur, unum patibulo condemnari, et alium
gladiorum ictibus in frusta discerpi juberem. » (Greg. Turon. Hist.
Franc., lib. III, cap. XV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II,
p. 195.)



[139] … Vera est enim visio mea : nam videbam duas in hac nocte
columbas advolare, et consedere in manu mea, ex quibus una alba,
alia autem nigra erat. » (Ibid.)



C’était le dimanche, et ce jour-là, l’Église, dans
sa rigidité primitive, ne permettait aux fidèles de
 prendre aucune nourriture avant la messe. Mais les
voyageurs, qui mouraient de faim, dirent à leur
hôte : « Dieu nous pardonne, et sauf le respect dû à
son saint jour, il faut que nous mangions quelque
chose ; car voici le quatrième jour que nous n’avons
touché ni pain ni viande. » Le prêtre, faisant
cacher les deux jeunes gens, leur donna du
pain et du vin, et sortit pour aller à matines. Le
maître des fugitifs était arrivé avant eux à Reims :
il y cherchait des informations et donnait partout
le signalement et les noms de ses deux esclaves. On
lui dit que le prêtre Paul était un ancien ami de l’évêque
de Langres ; et afin de voir s’il ne pourrait pas
tirer de lui quelques renseignements, il se rendit de
grand matin à son église. Mais il eut beau questionner ;
malgré la sévérité des lois portées contre les
recéleurs d’esclaves, le prêtre fut imperturbable[140].
Léon et Attale passèrent deux jours dans sa maison ;
ensuite, en meilleur équipage qu’à leur arrivée, ils
prirent la route de Langres. L’évêque, en les revoyant,
éprouva une grande joie, et, selon l’expression
de l’historien auquel nous devons ce récit, pleura
sur le cou de son neveu[141].


[140] Secutus est et Barbarus, iterum inquirens pueros ; sed inlusus a
presbytero regressus est. (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XV,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 195.)



[141] Gavisus autem pontifex visis pueris, flevit super collum Attali
nepotis sui. (Ibid.)



L’esclave qui, à force d’adresse, de persévérance
et de courage, était parvenu à délivrer son jeune
maître, reçut en récompense la liberté dans les formes
prescrites par la loi romaine. Il fut conduit en cérémonie
 à l’église, et là, toutes les portes étant ouvertes
en signe du droit que devait avoir l’affranchi
d’aller partout où il voudrait, l’évêque Grégoire déclara
devant l’archidiacre, gardien des rôles d’affranchissement,
qu’eu égard aux bons services de
son serviteur Léon, il lui plaisait de le rendre libre
et de le faire citoyen romain. L’archidiacre dressa
l’acte de manumission, suivant le protocole usité,
avec les clauses suivantes :


« Que ce qui a été fait selon la loi romaine soit à
jamais irrévocable. Aux termes de la Constitution
de l’empereur Constantin, de bonne mémoire, et de
la loi dans laquelle il est dit que quiconque sera
affranchi dans l’église sous les yeux des évêques,
des prêtres ou des diacres, appartiendra dès lors
à la cité romaine et sera protégé par l’Église, dès
ce jour le nommé Léon sera membre de la cité ; il
ira partout où il voudra et du côté qu’il lui plaira
d’aller, comme s’il était né et procréé de parents
libres. Dès ce jour, il est exempt de toute sujétion
de servitude, de tout devoir d’affranchi, de
tout lien de patronage ; il est et demeurera libre,
d’une liberté pleine et entière, et ne cessera en
aucun temps d’appartenir au corps des citoyens
romains[142]. » L’évêque donna au nouveau citoyen
des terres, sans la possession desquelles ce titre
n’eût été qu’un vain nom. L’affranchi, ainsi élevé au
rang de ceux que les lois barbares désignaient par
le nom de Romains possesseurs, vécut libre avec sa
 famille, de cette liberté dont une famille gauloise
pouvait jouir sous le régime de la conquête et dans
le voisinage des Franks[143].


[142] Marculfi formula LVI. (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III,
cap. XV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. IV, p. 521.)



[143] Greg. Turon. Hist. Franc., lib. III, cap. XV, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. II, p. 195.






LETTRE IX

Sur la véritable époque de l’établissement de la monarchie.



L’un des mots répétés le plus souvent et avec le
plus d’emphase, dans les écrits et les discours politiques,
c’est que la monarchie française avait,
en 1789, quatorze siècles d’existence. Voilà encore
une de ces formules qui, avec un air de vérité,
faussent de tout point notre histoire. Si l’on veut
simplement dire que la série des rois de France,
jointe à celle des rois des Franks, depuis l’établissement
de ces derniers en Gaule, remonte à près de
quatorze siècles en arrière de nous, rien de plus
vrai ; mais si, confondant les époques de ces différents
règnes, on reporte de siècle en siècle jusqu’au
sixième tout ce que l’idée de monarchie renfermait
pour nous vers 1789, on se trompe grossièrement. Il
faut se garantir du prestige qu’exerce, par la vue du
présent, non-seulement le mot de France, mais encore
celui de royauté. Il faut que l’imagination dépouille
les anciens rois des attributs de puissance
dont se sont entourés leurs successeurs ; et quand
 on écrit, comme l’abbé Dubos, sur l’établissement de
la monarchie française, ne pas laisser croire qu’il s’agit
d’un gouvernement semblable à celui qui portait
ce nom au dix-septième et au dix-huitième siècle.


Nos historiens ont coutume de distinguer trois périodes
principales dans la longue durée qu’ils accordent
à l’existence de la nation française. D’abord
ils posent la monarchie qui, étendue, selon eux, jusqu’aux
limites de la France actuelle, est dissoute,
vers le dixième siècle, par la révolte des gouverneurs
des provinces, qu’ils appellent grands feudataires ;
ensuite, ils montrent la féodalité produite par
cette révolte que le temps a légitimée ; enfin ils présentent
la monarchie renaissant, comme ils le disent,
reprenant tous ses anciens droits, et devenant aussi
absolue qu’au premier jour de son établissement. Le
petit nombre de faits épars dans les Lettres précédentes
suffit pour renverser l’absurde hypothèse qui
attribue à Chlodowig, ou même à Karl le Grand la
royauté de Louis XIV ; et quant à la féodalité, loin
qu’elle soit venue morceler un empire embrassant
régulièrement toute la Gaule, c’est le système féodal
qui a fourni le principe sur lequel s’est établie l’unité
de territoire, élément essentiel de la monarchie dans
le sens moderne de ce mot.


Il est certain que ni la conquête des Franks, ni
même cette seconde conquête, opérée sous une couleur
politique par les fondateurs de la dynastie Carolingienne[144],
ne purent opérer, entre les différentes
 parties de la Gaule, surtout entre le nord et le midi,
une véritable réunion. Elles n’eurent d’autre effet
que celui de rapprocher, malgré elles, des populations
étrangères l’une à l’autre, et qui bientôt se séparèrent
violemment. Avant le douzième siècle, les
rois établis au nord de la Loire ne parvinrent jamais
à faire reconnaître, seulement pour cinquante années,
leur autorité au sud de ce fleuve[145]. Ainsi,
quand bien même on supposerait que, dès la première
invasion des Franks, une monarchie à la façon
moderne s’établit dans la partie de la Gaule où
ils fixèrent leur habitation, ce serait encore une
chose absurde que d’étendre cette monarchie à tous
les pays qu’elle embrassa dans les siècles postérieurs,
et à la suite d’une nouvelle conquête, plus lente et
plus durable que les autres.


[144] Le nom de Carlovingien, forgé pour obtenir la plus grande
ressemblance possible avec celui de Mérovingien, est un barbarisme
absurde. On l’a construit comme si le nom propre dont il dérive était
Karlov et non pas Karl. En latin, Carolingi et Merovingi sont exactement
conformes à l’étymologie teutonique ; le premier de ces mots
n’aurait pas dû subir en français plus de changement que l’autre.



[145] Dans le onzième siècle, l’abbé d’un monastère français, voyageant
dans le comté de Toulouse, disait en plaisantant : « Maintenant
je suis aussi puissant que mon seigneur le roi de France ; car
personne ici ne fait plus de cas de ses ordres que des miens. »



Cette conquête, à laquelle on pourrait donner le
nom d’administrative, s’effectua dans l’intervalle du
douzième siècle au dix-septième, époque où elle parut
accomplie, où il n’y eut plus, dans toute l’étendue
de la Gaule, qu’un roi et des magistrats révocables
à sa volonté. Au temps des rois franks de la
race de Clovis ou de celle de Charlemagne, lorsque
ces rois envoyaient des gouverneurs de leur nation
dans les provinces, surtout dans les provinces méridionales,
 il n’était pas rare de voir ces chefs étrangers
aider, contre leur propre gouvernement, la
rébellion des indigènes. La présence d’un intérêt
national, toujours hostile envers l’autorité qu’ils
avaient juré de servir, excitait leur ambition, et
quelquefois exerçait sur eux un entraînement irrésistible.
Ils entraient dans le parti des serfs romains
contre la noble race des Franks, Edil Frankono liudi,
comme elle se qualifiait dans sa langue ; et, devenant
les chefs de ce parti, ils lui prêtaient l’autorité de
leur nom et de leur expérience militaire. Ces révoltes,
qui offraient le double caractère d’une insurrection
nationale et d’une trahison de vassaux, se
terminèrent, après bien des fluctuations, par le complet
affranchissement de la Gaule méridionale. De
là naquit cette foule d’États indépendants qu’on vit
s’élever, dans l’intervalle du neuvième au onzième
siècle, entre la Loire, les Pyrénées, les Alpes et les
deux mers.


Mais lorsque ces petits États se formèrent du démembrement
de la conquête franke, une opinion
contraire à la plénitude et à la durée de leur indépendance,
celle du vasselage territorial, régnait
d’un bout à l’autre de la Gaule. Fille des anciennes
mœurs germaniques appliquées à un état nouveau, et
la possession, par droit de conquête, d’une immense
quantité de domaines, de villages, de villes entières,
cette opinion avait, par une fiction bizarre, transporté
à la terre elle-même toutes les obligations du
guerrier qui l’avait reçue en partage. Les terres
étaient en quelque sorte, suivant la condition de leur
possesseur primitif, vassales et sujettes les unes des
 autres. Ce système, étendu aux provinces régies souverainement,
comme aux simples domaines privés,
établissait, entre toutes les parties du territoire, un
lien d’une nature indécise, il est vrai, mais capable
d’acquérir une grande force, quand la prépondérance
politique viendrait s’ajouter pour suzerain à la suprématie
féodale. Or, dans la hiérarchie des souverainetés,
celle qui avait le titre de royaume, quelque
faible qu’elle fût, devait prendre rang avant toutes
les autres, et se trouvait la mieux placée pour faire
valoir dans la suite, à leur détriment, un droit effectif
de supériorité. Telle fut la source de la fortune des
petits souverains de l’Ile-de-France, que nous appelons
rois de la troisième race. L’opinion qui, au temps
de leur plus grande faiblesse, les faisait regarder
comme supérieurs à leurs puissants voisins, les ducs
et les comtes de Bretagne, d’Aquitaine, de Provence,
de Bourgogne, conduisait également à l’idée d’une
subordination universelle de tous les royaumes à
l’empire d’Allemagne, comme décoré d’un titre anciennement
supérieur au titre de roi. Cette idée, il
est vrai, ne fut point réalisée politiquement par les
empereurs ; mais les rois de France s’en prévalurent
avec succès ; pour eux, les prétentions de suzeraineté
préparèrent les voies à la conquête, favorisées
qu’elles étaient d’ailleurs par tous les avantages
d’une position centrale et par le caractère belliqueux
des habitants du nord de la Gaule.


C’est ainsi que le royaume de France, considéré
comme supérieur aux autres États gaulois, comme
seul régi en toute puissance et en pleine liberté, devint
le centre d’un système politique embrassant
 toutes les fractions de l’ancienne Gaule. Les conquêtes
réitérées de la nation franke n’avaient pu
opérer, à l’égard de ces fractions diverses, qu’un
rapprochement passager : elles furent ralliées alors
d’une manière uniforme et stable. La terre romaine
s’unit à la terre franke par les liens de l’obligation
féodale : les ducs ou comtes, d’abord indépendants,
s’avouèrent successivement vassaux et hommes liges
des successeurs des rois franks. Aussitôt qu’ils se reconnurent
astreints d’une manière générale, quoiqu’en
termes vagues et mal définis, aux devoirs de
la féauté, de ce moment naquit le germe encore informe
de la France moderne et de la monarchie
française.


Le lien d’obligation personnelle entre le vassal et
le seigneur, entre le duc ou le comte et le roi, fut
d’abord considéré comme réciproque. Les rois avaient
envers leurs hommes liges des devoirs stricts et déterminés.
Mais peu à peu ils s’en affranchirent et exigèrent
gratuitement la fidélité et la sujétion féodale.
C’était de leur part une véritable usurpation : ils y
réussirent cependant, parce que l’habitude du vasselage,
enracinée de plus en plus, effaça par degrés
l’ancien esprit d’indépendance locale, ou, pour mieux
dire, nationale, qui durant cinq siècles avait maintenu
les deux tiers méridionaux de la Gaule isolés
de la domination franque. De cette rupture du contrat
féodal résulta, dans tout son complément, la
monarchie absolue.


Si l’unité monarchique en France dérive de la féodalité,
de ce même système provient la succession
héréditaire par droit de primogéniture. C’est la féodalité
 qui, transformant toutes les existences en
des modes de possession territoriale, tous les offices
en des tenures, introduisit d’une manière fixe, dans
l’ordre politique, l’hérédité, règle naturelle des successions
privées, à la place de l’élection, règle naturelle
de la transmission des offices publics. Le chef
suprême des anciens Franks, Koning (en latin Rex),
était un magistrat ; comme magistrat il était élu,
quoique toujours dans la même famille. Les chefs
inférieurs, Heri-Zoghe, Graven, Rakken-Burgh[146] (en
latin Duces, Comites, Judices), étaient aussi élus. Mais
quand la féodalité fut complète, quand ce ne furent
plus les hommes qui régirent les hommes, mais les
terres qui régirent les terres, et par celles-ci les
hommes eux-mêmes, chaque terre exerçant toujours
ses droits par son représentant légitime, c’est-à-dire
par le successeur légitime de son propriétaire antérieur,
il n’y eut plus rien d’électif. Un domaine fit
le roi, comme un autre faisait le duc, le comte, le
vicomte ; et ainsi, fils de comte fut comte, fils de duc
fut duc, fils de roi fut roi.


[146] Heri-Zoghe signifie proprement conducteur d’armée, du mot Heer,
armée, et du verbe ziehen, conduire. Grave, Graf, Gheref expriment,
dans tous les dialectes germaniques, l’autorité d’un magistrat secondaire.
Rakken-Burgh signifie gens importants ou notables : la communauté
les choisissait pour faire l’office de juges et veiller à l’ordre
public.



Et ce titre de roi, dont la signification actuelle est
tellement fixe et absolue, on peut dire qu’il est, dans
le sens que nous lui donnons, entièrement étranger
à la langue comme aux mœurs des Franks et des
anciens peuples germaniques. Roi, dans le dialecte
 usité par les conquérants du nord de la Gaule, se
disait Koning, mot qui subsiste encore intact dans
l’idiome des Pays-Bas. Il n’est pas sans importance
historique de savoir ce que signifie proprement ce
mot, s’il a plusieurs sens, et quelle en est l’étendue,
non pas selon les dictionnaires actuels de la langue
hollandaise, mais selon la force de l’ancien langage.


Outre quelques fragments de poésie nationale, il
nous reste dans l’idiome franco-tudesque plusieurs
versions et imitations des Écritures, où ce mot est
souvent employé. En rapprochant dans ces traductions
le mot Koning du mot que l’écrivain germanique
a voulu lui faire rendre, nous pourrons facilement
démêler quelles idées les Franks eux-mêmes
attachaient au titre dont ils décoraient leurs chefs.
D’abord, à l’un des chapitres de l’Évangile où il est
question d’Hérode, que le texte latin appelle Rex Judœorum,
les traducteurs le nomment Iudeono Koning ;
puis dans d’autres endroits, au lieu du titre de Koning,
ils lui donnent celui de Heri-Zoghe, chef d’armée.
Ces deux qualifications sont accordées indifféremment
à Hérode, que le latin nomme toujours Rex. De
là peut se conclure la synonymie primitive des deux
mots franks Koning et Heri-Zoghe, synonymie précieuse,
puisque le second de ces mots a un sens d’une
clarté incontestable. De plus, quand le texte vient à
parler de ce centurion célèbre par la naïveté de sa
foi, la version franke l’appelle de ce même titre de
Koning qu’elle avait donné à Hérode[147]. Koning renferme
 donc plus de sens que n’en renferme le mot
Rex.


[147] Voici le passage : Ein Koning gieiscot iz in war, c’est-à-dire, en
latin, mot pour mot : Quidam centurio rescivit id certe. (Otfrid. Evangelium
theodice.)



La pauvreté des débris de la littérature des Franks
établis en Gaule n’offre pas de quoi multiplier beaucoup
les exemples pris exactement dans le dialecte
qui leur était propre ; mais le dialecte anglo-saxon,
frère du leur, peut suppléer à ce défaut. Dans la
langue saxonne, Kyning, le Koning des Franks, et
Heretogh, le Herizog des Franks, sont aussi des mots
synonymes. Kyning, qui s’orthographie Cyning, est
le titre que le roi Alfred, dans ses écrits, donne à la
fois à César comme dictateur, à Brutus comme général,
à Antoine comme consul. C’est, chez lui, le titre
commun de tout homme qui exerce, sous quelque
forme que ce soit, une autorité supérieure[148]. Les mots
latins Imperator, Dux, Consul, Præfectus, se rendent
tous également par Cyning[149]. Si du saxon nous passons
maintenant au dialecte danois, nous retrouvons,
avec une légère variation d’orthographe, le même
mot employé dans les mêmes sens. Un chef de pirates,
en langue danoise, s’appelait du mot Konong et
d’un autre mot qui signifie la mer, Sie-Konong ; le
conducteur d’une troupe de guerriers s’appelait Her-Konong ;
le chef d’une peuplade établie à demeure fixe
s’appelait Fylkes-Konong[150]. Si nous remontons plus
 haut vers le nord, sur les côtes de la Baltique et dans
l’Islande, la langue de ces contrées, plus brève que
les autres dialectes teutoniques, nous offrira le mot
de Kongr ou Kyngr, toujours employé dans le sens
vague de Koning ou Konong. Aujourd’hui même, en
langue suédoise, un commandant de pêche est appelé
Not-Kong. Un Français traduisant ce mot littéralement
le rendrait par ceux de roi des filets, et croirait
qu’il y a là quelque peu d’emphase poétique ; cela
se dit pourtant sans figure et doit être pris à la
lettre. L’expression n’est poétique que dans notre
langue, à cause du sens magnifique et absolu du mot
roi, qui ne peut plus rendre celui de Kong.


[148] Il se sert quelquefois, pour désigner plus précisément la dignité
consulaire, du mot composé Gear-Cyning, qui, traduit littéralement
dans notre langue, voudrait dire roi pour l’année.



[149] Hickesii Thesaurus linguarum septentrionalium.



[150] J. Ihre Glossarium Suio-Gothicum. Upsaliæ, 1769.



Si l’on voulait porter dans le langage de l’histoire
la rigueur des nomenclatures scientifiques, on pourrait
dire que le mot Roi, mot spécial et défini pour
avoir appartenu, au moment où s’est fixée notre
langue, à une autorité souveraine et absolue, est incapable
de rendre le sens indéfiniment large de l’ancien
titre germanique. En effet, ce titre était susceptible
d’extension et de restriction : on disait dans la
langue des Saxons et probablement aussi dans celle
des Franks : Ovir-Cyning, Under-Cyning, Half-Cyning ;
ce qui voudrait dire Roi en chef, Sous-Roi, Demi-Roi,
si une pareille gradation pouvait s’accommoder à la
force actuelle du mot français. Mais de même qu’il
n’y a qu’un soleil au monde, de même, selon notre
langue, il n’y a qu’un roi dans l’État ; et son existence,
unique de sa nature, ne connaît point de degrés.


Cette idée moderne de la royauté, source de tous
les pouvoirs sociaux, placée dans une sphère à part,
n’étant jamais déléguée, et se perpétuant sans le
 concours, même indirect, de la volonté publique, est
une création lente du temps et des circonstances. Il a
fallu que le moyen âge passât tout entier, pour qu’elle
naquît de la fusion de mœurs hétérogènes, de la
réunion de souverainetés distinctes, de la formation
d’un grand peuple ayant des souvenirs communs, un
même nom, une même patrie. Si l’on veut assigner
une époque fixe à l’établissement de la monarchie
française, ce qui est fort difficile et peu nécessaire,
car les classifications factices faussent l’histoire plutôt
qu’elles ne l’éclairent, il faut reporter cette époque,
non en avant, mais en arrière de la grande féodalité.
La royauté regardée comme un droit personnel et
non comme une fonction publique, le roi propriétaire
par-dessus tous les propriétaires, le roi tenant de
Dieu seul, ces maximes fondamentales de notre ancienne
monarchie dérivent toutes de l’ordre de choses
qui modelait la condition de chaque homme sur celle
de son domaine, et sanctionnait l’asservissement de
tous les domaines, hors un seul. Une preuve que la
royauté française, au quatorzième siècle, se croyait
fille de ce système de hiérarchie territoriale, c’est
que l’article de la succession aux biens ruraux, dans
la vieille loi des Franks saliens, fut invoqué alors
comme une autorité capable de vider les querelles de
succession. De là vint le préjugé vulgaire que la loi
salique avait exclu à perpétuité les femmes de l’exercice
du pouvoir royal. La loi des Franks excluait, il
est vrai, les femmes de la succession au domaine
paternel[151] ; mais cette loi n’assimilait aucune magistrature
 à la propriété d’une terre, elle ne traitait
en aucun article de la succession aux magistratures.


[151] De terra vero Salica, in mulierem nulla portio hæreditatis
transit ; sed hoc virilis sexus acquirit, hoc est, filii ipsa hæreditate
succedunt. (Lex Salica, tit. LXII, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. IV, p. 156.) — La loi des Franks Ripewares (Ripuarii), en beaucoup
d’autres points conforme à celle des Franks saliens, remplace les mots
de terra salica par ceux de hæreditas aviatica.



Ainsi, au moyen de la féodalité qu’ils trouvèrent
établie d’un bout à l’autre de la Gaule, les rois de
la troisième race, enveloppant, comme dans un vaste
réseau, leurs acquisitions territoriales, se garantirent
de ces démembrements qui avaient ruiné autrefois
l’œuvre de la force brutale dans les conquêtes de
Chlodowig, et l’œuvre de la puissance éclairée dans
celles de Karl le Grand. Ce prince, qui ne gagne rien
à échanger son vrai nom germanique contre le nom
bizarre que nous lui donnons, d’après les romans du
moyen âge, croyait avoir assuré la durée de son
empire à force de soins et d’habileté administrative ;
mais cet empire, tout régulier qu’il paraissait, n’était
que la domination militaire d’une race d’hommes
sur d’autres races, étrangères d’origine, de mœurs
et de langage. La ruine de l’édifice suivit de près la
mort du fondateur. Alors tous les pays réunis de force
à l’empire des Franks, et sur lesquels, par suite de
cette réunion, s’était étendu le nom de France, firent
des efforts inouïs pour reconquérir l’indépendance
politique et jusqu’à leurs anciens noms. De toutes les
provinces gauloises, il n’y eut que celles du midi qui
réussirent dans cette grande entreprise, et après les
guerres d’insurrection qui, sous les fils de Charlemagne,
 succédèrent aux guerres de conquête, on vit
l’Aquitaine et la Provence devenir des États distincts ;
on vit même reparaître, dans les provinces
du sud-est, le vieux nom de Gaule, qui avait péri
pour jamais au nord de la Loire. Les chefs du nouveau
royaume d’Arles, qui s’étendait jusqu’au Jura et aux
Alpes, prirent le titre de rois de la Gaule, par opposition
aux rois de la France.


Le territoire dont la population conserva le nom
de française, avouant ainsi ou sa descendance des
conquérants du cinquième siècle, ou sa sujétion à l’égard
de leurs fils, ne s’étendait, au commencement
du treizième siècle, que jusqu’à la Vienne et à l’Isère.
Là se trouvaient les dernières limites de la suzeraineté
des rois de France, ainsi que celles du dialecte
roman septentrional. Au sud de ces rivières, le pays
s’appelait Aquitaine et Provence ; et l’on y parlait le
dialecte, plus sonore et plus accentué, où l’on disait
oc et no, au lieu de ouy et nenny. Les habitants de ce
vaste territoire se glorifiaient de leur indépendance
politique et nourrissaient contre les Français, bien
moins civilisés qu’eux, une antipathie qui rappelait
celle des Romains et des Franks sous la première et
la seconde race[152].


[152] Voyez, plus haut, note
2 de la page 36.



De leur côté, les nobles français, suivant l’instinct
de leurs ancêtres, regardaient d’un œil de convoitise
les grandes villes et les belles campagnes du midi.
Leurs rois ne renonçaient point à la prétention de
devenir maîtres de toute la Gaule comme l’avait été
Karl le Grand, et de planter la bannière aux fleurs
 de lis sur le sommet des Pyrénées[153]. La croisade
prêchée par l’Église contre les hérétiques albigeois
fournit à ces rois l’occasion de s’immiscer dans les
affaires du midi : ils la saisirent avidement et surent
la mettre à profit. Cette guerre, dont les suites politiques
furent immenses, rattacha pour jamais au
royaume de France les rivages de la Méditerranée,
où Philippe-Auguste, s’embarquant pour la terre
sainte, n’avait pu trouver un seul port qui le reçût en
ami. Mais, sans l’opinion de la suzeraineté royale
et du vasselage seigneurial, opinion qui donnait
à la conquête un caractère moins âpre et une couleur
moins tranchée, peut-être les acquisitions de
Louis VIII et de ses successeurs dans le midi eussent-elles
été perdues, après un peu de temps. Peut-être
aussi la civilisation de ces contrées, dernier reflet
de la civilisation romaine, se fût-elle mieux conservée,
au milieu de guerres inévitables, que sous
une paix et des lois imposées d’une manière violente
par des voisins moins éclairés.


[153]




In Pyrenæo figes tentoria monte.






(Guillelmi Britonis Philippæis, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. XVII.)






LETTRE X

Sur les prétendus partages de la monarchie.



Nos historiens, en général assez louangeurs envers
les rois des Franks, s’accordent cependant à leur
 faire un reproche, selon eux, extrêmement grave :
c’est celui d’avoir manqué aux règles de la politique,
en instituant plusieurs héritiers du royaume, en partageant,
comme on dit, une couronne de sa nature
indivisible. Quelques écrivains ont essayé de décharger
de ce blâme la mémoire de Clovis et de
Charlemagne. Pour y parvenir, ils établissent que,
malgré les apparences, la dignité royale demeurait
sans partage ; que l’aîné des frères jouissait toujours
de la prééminence sur les autres ; qu’en un mot,
alors, comme depuis, il n’y avait qu’un seul roi de
France. Une supposition aussi peu fondée n’était point
nécessaire pour excuser les Chlodowig et les Karl
de n’avoir point agi comme Louis XV. On pouvait,
sans aucun danger pour l’honneur de ces rois d’un
temps tout différent du nôtre, avouer qu’ils avaient
méconnu les maximes de notre politique.


Et d’abord, qu’y a-t-il de moins conforme à l’idée
d’un roi selon nos mœurs, que ces enfants de Merowig,
à la longue chevelure bien graissée, non point
avec du beurre rance, comme celle des simples soldats
germains, mais avec de l’huile parfumée[154] ? Véritables
chefs de nomades dans un pays civilisé, ils
campaient ou se promenaient à travers les villes de
la Gaule, pillant partout, sans autre idée que celle
d’amasser beaucoup de richesses en monnaie, en
joyaux et en meubles ; d’avoir de beaux habits, de
beaux chevaux, de belles femmes ; et, enfin, ce qui
 procurait tout cela, des compagnons d’armes bien
déterminés, gens de cœur et de ressource, comme
s’expriment les anciennes chroniques[155]. Par droit de
conquête, et comme les premiers de la nation conquérante,
ils s’étaient approprié, dans toutes les parties
de la Gaule, un très-grand nombre de maisons
et de terres qui formaient leur domaine patrimonial,
leur al-od, comme on disait en langue franke[156]. Les
villes mêmes étaient regardées par eux comme des
portions de cet al-od, comme matière de possession
et d’héritage. Acquérir de nouvelles richesses, accroître
le nombre de ces braves qui garantissaient à
leur chef la possession de ses trésors et lui en gagnaient
de nouveaux, tel était l’unique but de leur
politique. Toujours occupés d’intérêts matériels, ils
n’exerçaient leur habileté qu’à reprendre ce qu’ils
avaient aliéné, et à dépouiller leurs compagnons des
feh-ods[157], ou soldes en terres, dont ils avaient payé
d’anciens services. Il n’y avait trêve pour eux à cette
passion d’amasser et de jouir, que dans les jours de
 maladie et aux approches de la mort. Alors les terreurs
de la religion chrétienne se présentaient à leur
esprit, redoublées par un souvenir confus des anciennes
superstitions de leurs pères. Afin d’apaiser
Dieu, ils le traitaient comme ils avaient voulu être
traités eux-mêmes, et donnaient aux églises leur
vaisselle d’or, leurs tuniques de pourpre, leurs chevaux,
les terres de leur fisc. Enfin, avant d’expirer,
ils divisaient paternellement entre tous leurs fils
l’al-od qu’ils avaient reçu de leurs ancêtres, et tout
ce qu’ils y avaient ajouté[158]. Ces fils vivaient et mouraient
comme eux ; et à chaque génération se renouvelait
une semblable distribution de meubles, de
champs et de villes, sans qu’il y eût là-dessous autre
chose que le soin du père de famille occupé à concilier
d’avance les intérêts et les prétentions de ses
fils.


[154]




Infundens acido comam butyro ?






(Sidon. Apollinar. Carm. XII, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. I, p. 811.)



[155] Viri fortes, viri utiles, Franci utiliores… (Greg. Turon. Hist.
Franc., passim.) — … Novi utilitatem tuam, quod sis valde strenuus.
(Ibid., lib. II, cap. XII, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. II, p. 168.) — Les mots utilis et utilitas paraissent être des germanismes,
et la traduction des mots nit ou nut et nutze, que les Franks
prenaient dans le sens de brave et de propre à tout. Le nom d’homme,
Nithard, signifie utile et brave.



[156] Od ou ot, dans les anciennes langues teutoniques, signifie richesse
et propriété ; al-od veut dire littéralement toute propriété.



[157] Feh ou Feo, en langue franke, signifiait toute espèce de propriété
mobilière, comme les troupeaux et l’argent, et, par extension, le revenu,
la solde militaire ; feh-od veut dire littéralement propriété-solde.
De là viennent les mots latins feodum et feudum, ainsi que notre mot
de fief, qui a donné matière à tant de dissertations inutiles.



[158] Tam de alode parentum quam de comparato… (Formulæ veteres
apud Script. rer. gallic. et francic., passim.)



Soit qu’on désapprouve ou non les partages que
les rois franks, avant de mourir, faisaient entre leurs
enfants, c’est donc à tort qu’on les regarde comme de
véritables démembrements du corps social et de la
puissance publique. Il est impossible de saisir en
Gaule, aux sixième, septième et huitième siècles, rien
de ce que nous entendons par ces mots d’une langue
toute moderne. Les partages de ce qu’on appelle la
monarchie n’avaient point, dans le principe, le caractère
d’actes politiques ; ce caractère ne s’y est introduit
qu’à la longue et indirectement. Comme les
terres du domaine royal, distribuées sur toute la
 surface du pays conquis, se trouvaient en plus grand
nombre dans les lieux où les tribus frankes s’étaient
établies de préférence, les fils des rois, quand ils
avaient reçu leur part d’héritage, étaient, par le fait,
investis d’une prééminence naturelle sur les petits
propriétaires et les guerriers cantonnés autour de
leur domaine[159].


[159] On a compté jusqu’à cent vingt-trois grandes terres possédées
par les rois de la seconde race en Belgique et sur les bords du Rhin.
M. Guizot, dans ses Essais sur l’histoire de France (p. 123-127), donne
les détails curieux sur la nature, la source et l’étendue des domaines
royaux. J’ai lu avec plaisir cet ouvrage remarquable, qu’on regrette
de voir joint comme un simple commentaire à celui de l’abbé Mably.



Ainsi, l’exercice du commandement était la conséquence,
mais non l’objet du partage, qui n’avait
réellement lieu qu’à l’égard des propriétés personnelles,
soit mobilières, soit immobilières. Rien ne le
prouve mieux que le tirage au sort qui avait souvent
lieu entre les enfants des rois. Aujourd’hui encore,
dans certains cas, on tire au sort les différentes portions
d’un héritage ; jamais il n’est tombé dans l’esprit
des hommes de diviser en lots l’administration
sociale et les dignités politiques. La conduite des fils
des rois franks vient à l’appui de cette manière de
voir. Ils semblaient attacher moins d’importance aux
domaines territoriaux qu’à l’argent et aux meubles
précieux, dont ils s’emparaient premièrement, et
qu’ils se disputaient avec fureur. Ils jugeaient qu’une
ample distribution d’or et de bijoux aux capitaines et
aux braves était, pour eux, le plus sûr moyen de
devenir rois comme leur père, c’est-à-dire d’être
reconnus par un nombre suffisant de soldats bien déterminés
 à soutenir le chef qu’ils auraient proclamé.
Quelquefois, au moment même où le père venait de
fermer les yeux, les fils, sans se conformer à ses
dernières volontés, pillaient ses trésors, enlevaient
la plus grosse part qu’ils pouvaient, et l’emportaient
sur les domaines qui leur étaient échus, pour acquérir
de nouveaux compagnons et s’assurer de la
fidélité des anciens. Ce qui eut lieu après les funérailles
de Chlother, Ier du nom, en 561, et à la mort
de Dagobert, en 638, mérite d’être cité comme
exemple. Voici les faits tels qu’ils sont rapportés
par deux historiens contemporains :


« Le roi Chlother, étant à chasser dans la forêt de
Cuise, fut pris de la fièvre et transporté à Compiègne.
Là, cruellement tourmenté de la maladie,
il disait souvent dans son langage : Wha ! que
pensez-vous que soit ce roi du ciel qui fait mourir
ainsi de puissants rois[160] ? Il rendit l’âme, plein de
tristesse. Ses quatre fils, Haribert, Gonthramn,
Hilperik et Sighebert, le portèrent à Soissons
avec de grands honneurs, et l’ensevelirent dans la
basilique de Saint-Médard. Après les obsèques de
son père, Hilperik s’empara des trésors gardés au
domaine de Braine ; et s’adressant à ceux des
Franks qui pouvaient le plus, il les amena, à force
de présents, à se ranger sous son commandement[161].
 Aussitôt il se rendit à Paris et s’empara de cette
ville ; mais il ne put la posséder longtemps, car
ses frères se réunirent pour l’en chasser. Ensuite ils
partagèrent régulièrement et au sort les terres et
les villes. Haribert obtint le royaume de son oncle
Hildebert, et Paris pour résidence ; Gonthramn,
le royaume de son oncle Chlodomir, dont le siége
était Orléans ; Hilperik eut le royaume de son père,
et Soissons fut sa ville principale ; enfin Sighebert
reçut pour son lot le royaume de son oncle Theoderik,
et Reims devint sa résidence. Peu de temps
après, Sighebert étant allé en guerre contre les
Huns, qui faisaient des invasions dans la Gaule,
Hilperik profita de son absence pour s’emparer de
Reims et des autres villes qui lui appartenaient ; il
s’ensuivit entre eux une guerre civile. Revenu vainqueur
des Huns, Sighebert s’empara de la ville de
Soissons, et y ayant trouvé Theodebert, fils du roi
Hilperik, il le fit prisonnier ; puis il marcha contre
Hilperik, lui livra bataille, fut victorieux, et rentra
en possession de ses villes… »


[160] « Wa ! Quid putatis, qualis est ille rex cœlestis qui sic tam
magnos reges interficit ? » (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. IV,
cap. XXI, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 214.) — Wha !
ou Whe ! dans tous les dialectes germaniques, est une exclamation
de douleur.



[161] … Et ad Francos utiliores petiit, ipsosque muneribus mollitos
sibi subdidit. (Greg. Turon. Hist. Franc., lib. IV, cap. XXII, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 214.)



« Après la mort de Dagobert, Pepin, majeur de la
maison royale, et les autres chefs des Franks orientaux,
voulurent et prirent pour roi Sighebert, l’aîné
de ses fils. Le plus jeune, appelé Chlodowig, devint
roi des Franks occidentaux, sous la tutelle de sa
mère Nanthilde. Sighebert ne tarda pas à envoyer
des messagers demander à la reine Nanthilde et au
roi Chlodowig la part qui lui revenait des trésors
 de son père. Kunibert, évêque de Cologne, Pepin
et quelques autres des principaux chefs de l’Oster,
se rendirent à Compiègne, où, par l’ordre de Chlodowig
et d’après l’avis d’Ega, majeur de sa maison,
on apporta le trésor de Dagobert, qui fut partagé
également[162]. On fit transporter à Metz la part de
Sighebert ; on la lui présenta et on en dressa l’inventaire… »


[162] Chunibertus… cum aliquibus primatibus Auster… (Fredegarii
Chron., cap. LXXXV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 445.) — Auster
ou Oster, en langue franke, signifie orient. Ce mot est quelquefois
latinisé par ceux d’Austria et Austrasia. Il est difficile de
deviner quelle espèce de corruption de langage a donné naissance au
dernier.



Quelquefois il arrivait que, de leur vivant, les rois
franks envoyaient leurs fils résider dans les parties
du territoire où ils possédaient de grands domaines,
soit pour en diriger l’exploitation et en percevoir les
revenus, soit pour surveiller la conduite des propriétaires
voisins, soit enfin pour consolider et étendre
leurs établissements dans les pays où ils avaient
fait des expéditions. Cette mission, plus domestique
que politique, mais donnée quelquefois avec grand
appareil, d’après le consentement des chefs du territoire
où le fils du roi devait s’établir, est toujours
présentée par nos historiens comme une véritable
association à la royauté, et un partage formel de
l’État. C’est encore une illusion causée peut-être par
l’abus que font les anciens chroniqueurs des formules
politiques de la langue latine. Dans le fond, il ne
s’agissait, pour les fils, que d’être associés avant l’âge
à la jouissance des biens paternels ; mais cette transaction
 toute privée entraînait ordinairement des conséquences
d’une autre nature. Le fils, établi sur les
domaines royaux, dans telle ou telle grande province,
se faisait connaître des propriétaires voisins, gagnait
facilement leurs bonnes grâces, et devenait leur chef,
de préférence à tout autre, au moment où la royauté
était vacante ; tous, selon l’expression des chroniques,
le désiraient d’un commun accord[163]. Cela se faisait
naturellement, par le simple cours des choses, et sans
qu’il se passât rien de ce qui aurait eu lieu, par
exemple, après un partage politique de la monarchie
de Louis XIV.


[163] Quum omnes eum unanimi conspiratione appetissent. (Fredegarii
Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 435, notes et passim.)



Quand les faits sont ainsi éclaircis, la question de
savoir si les partages étaient réglés par les rois
franks, de leur propre autorité, ou si le consentement
de l’assemblée nationale était nécessaire, devient
claire à son tour. En tant qu’il distribuait entre
ses enfants ses trésors ou ses terres, le roi n’avait
besoin du consentement de personne : il ne faisait
qu’un acte de propriétaire ou de père de famille. Mais
pour faire accepter comme chef, par les guerriers,
le fils auquel il avait donné ses biens, dans telle ou
telle portion du territoire, il lui devenait indispensable
d’obtenir le consentement de ceux-ci, et l’usage
était de le demander. De là le mélange apparent
de pouvoir absolu et de délibération libre qui
se présente dans les chroniques.


On se trompe beaucoup, lorsque, attribuant au
titre de roi une signification ou trop ancienne ou trop
 moderne, on s’imagine que la conquête des Franks
créa pour toute la Gaule un centre d’administration
uniforme. Même dans le temps où les fils de Chlodowig
assistaient à des jeux publics dans l’amphithéâtre
d’Arles, et faisaient battre à Marseille de la
monnaie d’or[164], leur gouvernement, à proprement
parler, n’existait qu’au nord de la Loire, où habitaient
les tribus frankes. Hors de ces limites, toute l’administration
consistait dans une occupation militaire.
Des bandes de soldats parcouraient le pays comme
des espèces de colonnes mobiles, afin d’entretenir la
terreur, ou se cantonnaient dans les châteaux des
villes, rançonnant les citoyens, mais ne les gouvernant
point, et les abandonnant soit à leur régime
municipal, soit à une sorte de despotisme exercé paternellement
par les évêques[165]. Aussi, lorsqu’il y avait
plusieurs rois ensemble, les voyait-on, au lieu de
choisir des provinces distinctes, résider à quelques
lieues l’un de l’autre. A l’exception du territoire colonisé
par la race conquérante, ils ne voyaient dans
toute l’étendue de la Gaule qu’un objet de propriété
et non de gouvernement. De là viennent ces quatre
capitales dans un espace de soixante lieues[166], ces partages
 dans lesquels on trouve réunis en un même
lot le Vermandois et l’Albigeois, et qui s’étendent en
longues bandes de terre, depuis le cours de la Meuse
jusqu’aux Alpes et la Méditerranée. De là enfin la
division d’une même ville en plusieurs parts, et
d’autres bizarreries, qui, si on les examine de près,
montrent que, dans ces arrangements politiques, l’intérêt
de propriété prévalait sur toute idée d’administration.


[164] … Germanorum reges Massiliam… ac maritima loca omnia…
obtinuerunt. Jamque Arelate ludis circensibus præsident, et nummos
cudunt ex auro Gallico, non imperatoris, ut fieri solet, sed sua impressos
effigie. (Procopii Histor. de Francis, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. II, p. 41.)



[165] Les lois des derniers empereurs romains accordaient aux évêques
un grand pouvoir sur les municipalités. Ce pouvoir, accru de plus en
plus depuis la ruine de l’empire, dégénéra presque partout en seigneurie
féodale.



[166] Paris, Orléans, Soissons et Reims.



Les villes du midi étaient alors bien plus grandes
que celles du nord, bien plus propres à devenir des
capitales, selon le sens actuel de ce mot ; et pourtant
les rois à qui elles appartenaient n’allaient point s’y
établir. Ils les estimaient comme de riches possessions,
mais comme des possessions étrangères où ils
eussent été dépaysés. Un seul roi de la première race,
Haribert, frère de Dagobert Ier, s’établit au midi de
la Loire, mais ce fut après avoir tenté vainement
d’obtenir la royauté au nord ; et les termes mêmes du
traité qu’il conclut avec son frère prouvent qu’alors,
selon l’opinion des Franks, la possession du plus
vaste territoire hors des frontières de leurs colonies
ne donnait à celui qui en jouissait aucun caractère
public[167]. Voici le récit des historiens : « Chlother
(II du nom) étant mort, Dagobert, son fils aîné, ordonna
à tous les leudes de l’Oster, dont il avait le
 commandement, de s’assembler en armée[168]. Il envoya
des députés dans le Neoster et dans le pays
des Burgondes, pour s’y faire élire comme roi[169].
Étant venu à Reims, et s’étant approché de Soissons,
tous les évêques et tous les leudes du royaume
des Burgondes se soumirent à lui. Le plus grand
nombre des évêques et des chefs du Neoster manifestèrent
aussi leur désir de le voir régner. Dans
le même temps, Haribert son frère faisait tous ses
efforts pour parvenir à la royauté ; mais il obtint
peu de succès à cause de son manque d’habileté.
Dagobert prit possession de tout le royaume de
Chlother, tant le Neosterrike que le pays des Burgondes,
et s’empara de tous ses trésors[170]. A la fin,
touché de compassion pour son frère Haribert, et
suivant l’avis des sages, il transigea avec lui, et
lui céda, pour y vivre dans une condition privée,
 le pays situé au delà de la Loire jusqu’aux monts
Pyrénées, comprenant les cantons de Toulouse, de
Cahors, d’Agen, de Saintes et de Périgueux. Il
confirma cette cession par un traité, sous la condition
que jamais Haribert ne lui redemanderait
rien du royaume de leur père. Haribert donc, choisissant
Toulouse pour résidence, régna dans la province
d’Aquitaine… »


[167] Quoique, depuis le règne des fils de Clovis, la Gaule entière ait
été appelée France, Francia, par les étrangers méridionaux, tels que
les Grecs et les Italiens, et Frankland, ou terre des Franks, par les
Anglo-Saxons et les Scandinaves, ce dernier nom, dans la langue
franke, ne s’appliquait spécialement qu’à la portion du territoire divisée
en Austrie et Neustrie.



[168] … Universos leudes quos regebat in Oster, jubet in exercitu promovere…
(Fredegarii Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. II,
p. 435.) — Leude, leute, liude, dans les anciennes langues teutoniques,
signifiaient proprement peuple, gens. Quelquefois ce mot s’appliquait
d’une manière spéciale aux compagnons des rois. Il paraît pris ici
dans un sens plus étendu. Nos historiens en ont fait mal à propos un
titre de dignité, et ils écrivent au singulier un leude, ce qui est aussi
absurde que si l’on donnait un singulier au mot gens, en supprimant
l’s.



[169] … Missos in Burgundia et Neuster direxit… (Fredegarii Chron.,
apud ibid.) — Neuster, qui, selon la prononciation romaine, avait le son
de Neouster, paraît être un mot composé de la négation franque ni ou
ne, et d’oster, orient. Ainsi les Franks du temps de la conquête, pour
est et ouest, disaient est et non-est.



[170] Quumque regnum Clotarii tam Neptrico quam Burgundiæ. (Ibid.) — Neptrico
paraît être ici une faute de copie pour Neustrico. — Ce
mot ainsi rétabli donne le mot frank Neoster-rike, qui signifie royaume
d’Occident. Son corrélatif Oster-rike se trouve dans plusieurs passages
écrits sur la seconde race.



Parmi les nombreux partages du territoire gaulois
opérés dans tous les sens sous la dynastie des
Merowings[171], il n’y en a pas un qui dure ou se reproduise
d’une manière fixe, excepté celui du pays au
nord de la Loire en Oster et Neoster, ou Oster-rike
et Neoster-rike. Cette division est aussi la seule qui,
pendant cette période, offre le caractère d’une séparation
politique, et paraisse véritablement créer deux
États distincts. Mais ce fait ne provient point de ce
que, à tort ou à raison, les premiers rois des Franks
auraient eu la fantaisie de couper le royaume en deux :
il tient à des causes bien supérieures. Les simples
dénominations de pays oriental et occidental, qui
semblent ne marquer que des différences de positions
géographiques, répondaient, pour les hommes de
race franke, à des distinctions plus profondes. Le
pays à l’est de la forêt des Ardennes et du cours de
l’Escaut, formant la région orientale, était, sinon habité
entièrement, du moins dominé par une tribu
distincte de celle qui dominait à l’ouest et au sud,
depuis la forêt des Ardennes jusqu’aux frontières
 des Bretons. Quoique membres de la même confédération,
les Franks établis entre le Rhin et la Meuse,
et qui s’intitulaient Ripewares, c’est-à-dire hommes
de la rive, nom composé, selon toute apparence, d’un
mot latin et d’un mot germanique[172], ne se confondaient
point avec les Franks saliens, fixés entre la
Meuse et la Loire. Ces derniers, ayant formé l’avant-garde
dans la grande invasion, étaient devenus, dès
le commencement, la tribu prépondérante, celle qui
imposait aux autres ses chefs et sa politique.


[171] Enfants de Merowig. Selon la rigueur du langage, il aurait fallu
prononcer Merowigings, mais l’on contractait ce mot par euphonie.



[172] Ripa semble avoir été le nom proprement affecté, durant le quatrième
et le cinquième siècle, à la rive romaine du Rhin. Quant à la
liaison de cette dénomination géographique au mot tudesque ware,
qui signifie homme, elle n’a rien qui doive surprendre ici, car il s’en
trouve d’autres exemples. Les Suèves, qui occupent l’ancien pays des
Boïes, près des sources du Danube, prirent dès lors le nom de Boiowares,
hommes de Boïes, aujourd’hui Bavarois. Les Saxons, établis
dans le pays de Kent, en Angleterre, abandonnèrent leur nom national
pour celui de Cantivares.



Après avoir porté ses conquêtes jusqu’au sud de la
Gaule, Chlodowig, réagissant contre ses propres compagnons
d’armes, détruisit l’un après l’autre les rois
des Franks orientaux[173]. Sous ce chef redoutable et
sous ses fils, toute la confédération franke parut ne
former qu’un même peuple ; mais, malgré les apparences
d’union, un vieil esprit de nationalité, et même
de rivalité, divisait les deux principales tribus des
conquérants de la Gaule, séparées d’ailleurs par
quelques différences de loi, de mœurs et peut-être de
langage ; car le haut allemand (si l’on peut employer
cette locution moderne) devait dominer dans le dialecte
 des Franks orientaux, et le bas allemand dans
celui des Neustriens. Les premiers, placés à l’extrême
limite de l’empire gallo-frank, servant de barrière
à cet empire contre les agressions réitérées des
peuples païens de la Germanie, nourrissaient, au
milieu d’occupations guerrières, le désir de l’indépendance,
et même de la domination politique à l’égard
de leurs frères du sud. Ils tendaient non-seulement
à s’affranchir, mais à former à leur tour la
tête de la confédération. Pour parvenir à ce but, le
premier moyen était d’avoir des rois à part ; et de là
vint l’empressement avec lequel les leudes de l’Oster,
comme parlaient les Franks, se groupaient autour
des fils des rois envoyés parmi eux, et leur décernaient
une royauté effective, soit du consentement,
soit contre le gré de leur père. Ils allaient même jusqu’à
exciter ces fils à des révoltes qui flattaient leur
vanité nationale et leur espérance de s’ériger en État
indépendant[174]. Cette rivalité produisit des guerres
civiles qui se prolongèrent durant tout le septième
siècle, et enfin, au commencement du huitième, la
réaction s’accomplit par un changement de dynastie,
qui transporta la domination des Saliskes aux Ripewares,
et la royauté des Merowings aux Karlings.


[173] Sighebert, roi à Cologne, et Reghenaher ou Raghenher, roi à
Cambrai.



[174] Voyez Gesta Dagoberti regis, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. II, p. 580.



Dans cette lutte des tribus frankes de l’orient et
du nord contre celles de l’occident et du sud, il était
impossible que les premières ne prévalussent pas à
la longue, et que le siége du gouvernement ne fût pas
transporté, un jour, des bords de la Seine ou de
 l’Aisne sur ceux de la Meuse ou du Rhin. En effet, la
population orientale n’était point clair-semée, comme
l’autre, au milieu des Gallo-Romains : incessamment
grossie par des émigrés de la Germanie, par tous
ceux que l’envie de chercher fortune ou l’attrait
d’une religion nouvelle déterminaient à se ranger
sous l’empire des rois chrétiens, elle formait une
masse plus compacte, moins énervée par l’oisiveté,
la richesse et l’exemple des mœurs romaines. L’énergie
belliqueuse des anciens envahisseurs se changea
bientôt, chez les Neustriens, en esprit de guerres
privées, en fureur de se piller les uns les autres, de
se disputer un à un tous les lambeaux de la conquête.
Les familles riches, surtout la famille royale,
s’abandonnèrent à un goût effréné pour les jouissances
et les plaisirs sensuels. On peut dire, il est
vrai, que ceux des Mérovingiens que nos histoires
nomment rois fainéants furent corrompus à dessein,
et avec une sorte d’art, par les chefs qui s’étaient
emparés de leur tutelle ; mais si cette disposition à
la mollesse n’eût pas existé chez les Franks occidentaux,
la race des Pepin, malgré toute sa politique,
aurait fait d’inutiles efforts pour s’élever au rang de
dynastie royale.


Le premier roi de cette seconde race partagea la
Gaule entre ses deux fils, à la manière des anciens
rois, par coupe longitudinale. Dans ce partage, les
royaumes d’Oster et de Neoster furent seuls considérés
comme des États, et l’immense territoire qui se
trouvait en dehors leur fut ajouté comme annexe.
Le royaume occidental, donné à Karl, s’étendait jusqu’aux
Pyrénées à travers l’Aquitaine, dont il ne
 renfermait qu’une partie. L’autre royaume, donné à
Karloman, avait pour limites extrêmes le Rhin et la
Méditerranée. Mais après que la mort de ce dernier
eut réuni sous un même sceptre les deux royaumes,
ce mode de division de l’empire frank ne se reproduisit
plus d’une manière fixe. La Neustrie, en perdant
sa prépondérance, perdit son caractère national ;
tandis qu’une autre province gauloise, l’Aquitaine,
qui, sous la première race, avait toujours figuré
comme domaine, prit, dans les nouveaux partages,
le rang d’un État distinct. Un si grand changement
ne vint pas du hasard, mais d’une réaction énergique
de l’esprit national des indigènes du midi contre le
gouvernement fondé par la conquête. Ce pays, affranchi,
mais non d’une manière absolue, malgré plusieurs
insurrections, jouit alors du singulier privilége
de communiquer aux fils des rois la royauté
effective, et une puissance quelquefois dirigée d’une
manière hostile contre leurs pères. Le fils de l’empereur
Karl le Grand fut roi en Aquitaine tout autrement
que ne l’avait été le frère de Dagobert Ier ; et
après que lui-même eut hérité de l’empire, les Aquitains
élurent celui de ses fils qu’il ne voulait pas leur
donner. Tel fut le commencement d’une révolution
qui, après des guerres longues et sanglantes, s’accomplit
par le démembrement définitif de l’empire
des Franks ; mais ce démembrement sous la seconde
race ne doit pas plus être imputé aux fautes des rois
que le partage du royaume en deux États sous la
première. Tout fut l’œuvre de l’esprit national et de
cette impulsion des grandes masses d’hommes à laquelle
nulle puissance ne résiste.







LETTRE XI

Sur le démembrement de l’empire de Karl le Grand[175].


[175] A propos de ce nom, je dois dire que je ne prétends pas supprimer
celui de Charlemagne, mais seulement l’interpréter, laissant
chacun libre de se conformer à l’usage. Les noms célèbres qui, par
l’histoire, sont entrés dans la langue nationale font partie de cette
langue, je le reconnais, et j’accorde qu’on écrive Charlemagne, Charles
Martel, et même Clovis, pourvu qu’on sache bien ce qu’on fait, et
qu’on ait l’attention, une fois au moins, de le faire savoir au lecteur.




Si vous voulez comprendre le véritable sens des
troubles qui suivirent la mort du premier empereur
de race franke, oubliez un instant vos lectures et reportez
votre attention sur un événement récent, la
chute de l’empire français. Lorsque vous avez vu la
moitié de l’Europe gouvernée par les membres d’une
seule famille, et les villes de Rome, d’Amsterdam
et de Hambourg devenir des chefs-lieux de département,
avez-vous cru que cela pût durer ? Quand ensuite
la guerre a détruit ce que la guerre avait créé,
quand les Italiens, les Illyriens, les Suisses, les Allemands,
les Hollandais ont cessé d’être sujets du
même empereur, cette séparation vous a-t-elle frappé
comme un bouleversement de la société ? Enfin,
n’est-ce pas dans la nature même de la puissance
impériale que vous avez reconnu les causes de sa
ruine ? Cette catastrophe, arrivée sous nos yeux, du
vivant même du fondateur de l’empire, fait un singulier
 contraste avec nos conjectures historiques sur
la durée de la domination franke, si Charlemagne
eût vécu plus longtemps, ou si son fils lui eût ressemblé.


Peut-être, avant la grande et triste expérience que
nous avons faite il y a treize ans[176], et à l’aide des
seules idées fournies par la vue de l’Europe sous
l’ancien régime, était-il impossible de discerner la
véritable raison des mouvements politiques où fut entraînée
la famille de Charlemagne. Le maintien de
l’empire frank ne dépendait pas, comme tant d’historiens
l’ont dit, en copiant Montesquieu, du sage tempérament
mis entre les ordres de l’État, de l’occupation
donnée à la noblesse pour l’empêcher de former des desseins,
et de la soumission filiale des enfants du prince.
Il ne s’agissait ni d’ordres de l’État, ni de noblesse,
ni des autres classifications sociales de la monarchie
moderne ; il s’agissait de retenir sous une sujétion
forcée plusieurs peuples étrangers l’un à l’autre, et
dont quelques-uns surpassaient de beaucoup le peuple
conquérant en civilisation et en habileté pour les
affaires. Nous savons aujourd’hui quels phénomènes
moraux résultent nécessairement de toute domination
établie par conquête. A l’enivrement de gloire
militaire qu’éprouve, sous les drapeaux du conquérant,
une armée composée d’hommes de races diverses,
se joint une haine profonde de la domination
étrangère, passion plus durable que l’autre, qui
s’accroît en silence et finit par tout entraîner. Le
moment fatal pour les grands empires n’arrive, le
 plus ordinairement, qu’à la mort de leur fondateur,
parce que, en général, les peuples hésitent à s’aventurer,
et attendent qu’un dérangement quelconque
leur fournisse soit une occasion, soit un prétexte de
révolte. Cette loi, source de tant de jugements défavorables
prononcés par l’histoire contre les fils des
monarques les plus admirés, n’est cependant point
absolue. Nous en avons eu la preuve dans la destinée
d’un homme de génie, dont l’immense domination fut
démembrée de son vivant, lorsqu’il n’avait rien perdu
de ses talents militaires et de son énergie politique.
Sans doute, il ne suit pas de cet exemple que les
enfants de Charlemagne doivent être absous du jugement
d’incapacité qui pèse sur eux ; mais c’est
un avertissement pour les historiens d’aller chercher
les causes des révolutions de ce monde ailleurs
que dans le plus ou le moins de mérite des têtes couronnées.


[176] Écrit en 1827.



C’est aussi une erreur de croire que toujours la
chute d’une grande puissance produise l’anarchie sociale.
Souvent le renversement du pouvoir n’est autre
chose que la restauration de l’ordre et de l’indépendance
naturelle des peuples, restauration laborieuse,
à laquelle on n’arrive qu’après de longs essais, et
lorsque plusieurs générations ont péri au milieu des
troubles. Si, dans la réaction des puissances européennes
contre la domination française, tout s’est
terminé en peu de temps, si une paix générale a
promptement suivi l’explosion, c’est que les nations
détachées de l’empire n’ont fait que rentrer, pour
ainsi dire, dans leurs anciens cadres et sous un
régime auquel, pour la plupart, elles s’étaient habituées
 de longue main. Or, l’état des choses n’était
pas le même lorsque, vers le milieu du neuvième
siècle, la Gaule et l’Italie commencèrent à
réagir comme puissances politiques contre l’empire
des Teutskes[177] ou Teutons. Les indigènes de ces deux
pays démembrés depuis quatre siècles de l’empire romain,
et depuis ce temps exploités plutôt que gouvernés
par des conquérants de race étrangère, avaient
perdu leurs traditions nationales. Ils ne voyaient
dans le passé aucune situation politique à laquelle
ils pussent revenir ; ils avaient tout à créer : et voilà
pourquoi la lutte fut longue, pourquoi il fallut plus
de cinquante ans de guerre avant que s’accomplît le
démembrement définitif du nouvel empire en neuf
États séparés l’un de l’autre, soit par des limites naturelles
et le souvenir non encore éteint d’une antique
nationalité, soit par des différences de race, de
langue ou de dialecte[178].


[177] Ce nom, différemment orthographié à cause du changement arbitraire
du d en t, est un adjectif dérivé du mot Teut, Theod ou Thiod,
qui signifie peuple dans les anciens dialectes germaniques. Toutes les
populations de cette race, quel que fût leur nom, Franks, Alamans,
Goths, Longobards, etc., donnaient à leur idiome originel le nom de
Teutske, c’est-à-dire national, par opposition aux langues étrangères.
Cette désignation, d’abord appliquée à la langue seule, fut adoptée
ensuite comme nom de nation par toutes les tribus réunies au royaume
des Franks. Le mot latin Teutones prouve qu’anciennement une partie
au moins de la population germanique employait dans le même sens
le substantif Teut.



[178] La Germanie, la Lorraine, la France, la Bretagne, l’Italie, la
Bourgogne transjurane, la Bourgogne cisjurane, l’Aquitaine et la
Marche d’Espagne.



Une chose digne de remarque, c’est l’espèce d’ordre
avec lequel, au milieu d’une confusion apparente, les
 événements marchèrent vers ce grand but, comme
s’il eût été aperçu d’avance. Il semble qu’à travers
toutes les fluctuations causées par les chances de la
guerre, un instinct de bon sens ramenait toujours
les peuples au mode de démembrement le plus conforme
à leur division naturelle. Dès le commencement
des guerres civiles entre l’empereur Lodewig ou
Louis[179] et ses enfants, guerre où le père et les fils
étaient poussés à leur insu par des mouvements nationaux,
une grande divergence d’opinion politique
se laisse apercevoir entre les Franks vivant au milieu
de la population gauloise, et ceux qui sont demeurés
sur l’ancien territoire germanique. Les premiers,
ralliés, malgré leur descendance, à l’intérêt
du peuple vaincu par leurs ancêtres, prirent en général
parti contre l’empereur, c’est-à-dire contre
l’empire, qui était, pour les Gaulois indigènes, un
gouvernement de conquête. Les autres s’unirent,
dans le parti contraire, avec toutes les peuplades
tudesques, même anciennement ennemies des Franks.
Ainsi tous les peuples teutons, ligués en apparence
pour les droits d’un homme, défendaient leur cause
nationale en soutenant, contre les Gallo-Franks et
les Welskes[180], une puissance qui était le résultat des
 victoires germaniques. Selon le témoignage d’un
contemporain, l’empereur Lodewig se défait des
Gallo-Franks, et n’avait de confiance que dans les
Germains. Lorsqu’en l’année 830 les partisans de la réconciliation
entre le père et le fils proposèrent, comme
moyen d’y parvenir, une assemblée générale, les
malintentionnés travaillèrent pour que cette assemblée
eût lieu dans une ville de la France romane :
« Mais l’empereur, dit le même historien, n’était pas
de cet avis, et il obtint, selon ses désirs, que le
peuple fût convoqué à Nimègue : toute la Germanie
s’y rendit en grande affluence afin de lui prêter
secours[181]. »


[179] Il y a quelque fondement dans l’usage introduit par les premiers
historiens en langue française, de faire succéder, à cette époque, le
nom de Louis à celui de Clovis. Sous la seconde race, l’aspiration, que
les anciens Franks plaçaient devant les lettres l et r, tomba en désuétude :
ainsi les noms de Hldowig, Hloter, Hrodebert, etc., se changèrent
en Lodewig, Lother, Rodebert, etc. On peut faire dater de la même
époque la substitution de l’e muet aux autres voyelles dans les syllabes
non accentuées.



[180] Welske ou Welsche était le nom que les peuples germains donnaient
à tous les Occidentaux, Bretons, Gaulois ou Italiens. Ils appelaient
langue welsche la langue latine, et population welsche, les
indigènes de la Gaule, au milieu desquels vivaient les Franks. On a
tort d’employer aujourd’hui ce mot dans le sens de barbare ; car,
dans la langue d’où il provient, il servait à désigner des peuples dont
la civilisation était fort avancée.



[181] … Diffidens quidem Francis, magisque se credens Germanis…
Ommnisque Germania eo confluxit, imperatori auxilio futura. (Vita
Ludovici Pii, cap. XLV, apud Script. rer. gallic. et francic., t. VI,
p. 111.)



Peu de temps après, la Germanie elle-même, jusqu’alors
si fidèle à l’empire, sépara sa cause nationale
de celle des nouveaux césars. Lorsque Lodewig
Ier, en mourant, eut laissé la domination franke
partagée entre ses trois fils, Lother, Lodewig et Karl,
quoique le premier eût le titre d’empereur, les nations
teutoniques s’attachèrent davantage au second,
qui n’était que roi. Bientôt la question de la prééminence
de l’empire sur les royaumes se débattit à
main armée entre les frères ; et, dès le commencement
 de la guerre, les Franks orientaux, les Alamans,
les Saxons et les Thuringiens prirent parti
contre le Keisar[182].


[182] C’est ainsi que les Franks orthographiaient le nom de césar,
qu’ils employaient pour empereur. En allemand moderne, on écrit
Keiser.



Réduit, en fait, au gouvernement de l’Italie, de
l’Helvétie, de la Provence et d’une petite portion de
la Gaule Belgique, l’empereur Lother eut aussi peu
de partisans sur les bords du Rhin et de l’Elbe que
sur ceux de la Seine et de la Loire. « Sachez, » mandait-il
à ses frères qui le priaient de les laisser en
paix chacun dans son royaume, « sachez que le titre
d’empereur m’a été donné par une autorité supérieure,
et considérez quelle étendue de pouvoir et
quelle magnificence doivent accompagner un pareil
titre[183]. » Cette réponse altière était, à proprement
parler, un manifeste contre l’indépendance nationale
dont les peuples sentaient le besoin ; ils y répondirent
d’une manière terrible par cette fameuse bataille de
Fontanet, près d’Auxerre, où les fils des Welskes et
des Teutskes combattirent sous les mêmes drapeaux,
pour le renversement du système politique fondé par
Karl le Grand. L’espèce de recueillement religieux
avec lequel l’armée des confédérés se prépara à ce
combat, comme au jugement de Dieu, prouve que,
dans la conviction des contemporains, il devait s’y
décider autre chose qu’une querelle domestique.


[183] … Mandat fratribus suis, quoniam scirent illi imperatoris nomen
magna auctoritate fuisse impositum… (Nithardi Hist., lib. II,
cap. X, apud Script. rer. gallic. et francic., t. VII, p. 22.)



« Tout espoir de justice et de paix paraissant enlevé,
 Lodewig et Karl firent dire à Lother que,
s’il ne trouvait rien de mieux, il eût à recevoir
leurs propositions, sinon qu’il sût que le lendemain
même, à la deuxième heure du jour, ils en viendraient
au jugement de Dieu tout-puissant. Lother,
selon sa coutume, traita insolemment les envoyés,
et répondit qu’on verrait bien ce qu’il savait faire.
Au point du jour, Lodewig et Karl levèrent leur
camp, et occupèrent, avec le tiers de leur armée, le
sommet d’une hauteur voisine du camp de Lother :
ils attendirent son arrivée et la deuxième heure
du jour, comme les envoyés l’avaient juré. A cette
heure, en effet, un grand et rude combat s’engagea
sur les bords d’une petite rivière… Lother, vaincu,
tourna le dos avec tous les siens… Après l’action,
Lodewig et Karl délibérèrent, sur le champ
de bataille même, sur ce qu’on devait faire des
fuyards. Les uns, remplis de colère, conseillaient
de poursuivre l’ennemi ; les autres, et en particulier
les deux rois, prenant pitié de leur frère et de
son peuple, étaient d’avis de leur témoigner en
cette occasion la miséricorde de Dieu. Le reste de
l’armée y ayant consenti, tous cessèrent de combattre
et de faire du butin, et rentrèrent dans leur
camp vers le milieu du jour. Ils résolurent de passer
le lendemain, qui était un dimanche, en cet endroit.
Et ce jour-là, après la célébration de la
messe, ils enterrèrent également amis et ennemis,
fidèles et traîtres, et soignèrent également
tous les blessés selon leur pouvoir. Ils envoyèrent
après ceux qui s’étaient enfuis leur dire que, s’ils
voulaient retourner à leur foi, toute offense leur
 serait pardonnée. Ensuite les rois et l’armée, affligés
d’en être venus aux mains avec un frère et
avec des chrétiens, interrogèrent les évêques sur
ce qu’ils devaient faire à cause de cela. Tous les
évêques se réunirent en concile, et il fut déclaré
dans cette assemblée qu’on avait combattu pour la
seule justice, que le jugement de Dieu l’avait prouvé
manifestement, et qu’ainsi quiconque avait pris
part à l’affaire, soit par conseil, soit en action,
comme instrument de la volonté de Dieu, était
exempt de tout reproche ; mais que si quelqu’un, au
témoignage de sa propre conscience, avait conseillé
ou agi dans cette guerre par colère, ou haine, ou
vaine gloire, ou quelque autre vice, il devait avouer
sa faute en confession, et faire la pénitence qui
lui serait imposée[184]… »


[184] Nithardi Hist., lib. II et III, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. VII, p. 22 et 23.



Cette alliance formée entre deux grandes masses
d’hommes, qui, par une circonstance bizarre, ne s’unissaient
momentanément qu’afin d’être à l’avenir
séparés d’une manière plus complète, fut confirmée
l’année suivante (842) par des serments publics.
Louis et Charles se réunirent à Strasbourg avec
leurs armées, dont l’une était composée d’hommes
de toutes les tribus teutoniques, l’autre de Gaulois
septentrionaux, commandées par des seigneurs
franks, et de méridionaux, sous des chefs indigènes.
Afin de prouver au peuple que la guerre où ils étaient
engagés de nouveau ne serait pas un jeu politique,
les deux rois se jurèrent mutuellement de maintenir,
 contre l’empereur, la séparation nationale, et de ne
point faire de paix avec lui au détriment l’un de
l’autre. Louis, comme l’aîné, prit le premier la parole
en présence des deux armées, et prononça en
langue tudesque[185] le discours suivant :


[185] Teudisca lingua. (Nithardi Hist., apud Script. rer. gallic. et
francic., t. VII, p. 22 et 23.)



« Vous savez combien de fois, depuis la mort de
notre père, Lother s’est efforcé de poursuivre et
de faire périr moi et mon frère ici présent. Puisque
ni la fraternité, ni la chrétienté, ni aucun moyen,
n’ont pu faire qu’il y eût paix entre nous sans blesser
la justice, contraints enfin, nous avons remis
la chose au jugement de Dieu tout-puissant, afin
que chacun de nous se contentât de ce que sa volonté
lui attribuerait. Dans ce combat, comme vous
le savez, et par la miséricorde de Dieu, nous avons
été vainqueurs. Lui, vaincu, s’est réfugié avec les
siens où il a pu. Alors, émus d’amitié fraternelle
et compatissant aux maux du peuple chrétien,
nous n’avons pas voulu les poursuivre et les détruire ;
mais, de même qu’auparavant, nous avons
demandé que chacun fût assuré dans ses justes
droits. Néanmoins, n’acceptant point l’arrêt de
Dieu, il ne cesse de poursuivre à main armée mon
frère et moi : il désole notre peuple par des incendies,
des rapines et des meurtres. C’est pourquoi,
forcés par la nécessité, nous nous réunissons aujourd’hui ;
et parce que nous craignons que vous
ne doutiez de la sincérité de notre foi et de la solidité
de notre union fraternelle, nous avons résolu
 de nous prêter serment l’un à l’autre en votre
présence. Ce n’est point une ambition injuste qui
nous fait agir ainsi ; mais nous voulons, si Dieu,
par votre aide, nous donne enfin le repos, que l’avantage
commun soit garanti. Si jamais, ce qu’à
Dieu ne plaise, je violais le serment que j’aurais
prêté à mon frère, je délie chacun de vous de toute
soumission envers moi, et de la foi que vous m’avez
jurée[186]. »


[186] Nithardi Hist., lib. III, apud Script. rer. gallic. et francic., t. VII,
p. 26 et 27.



Après que Louis, tourné du côté de ceux dont la
langue teutonique était l’idiome maternel, eut achevé
cette harangue, Charles, se tournant vers l’armée
gauloise, la répéta en langue romane[187]. Lorsque le
roi des Gallo-Franks eut cessé de parler, celui des
Teutons, élevant la voix, prononça le serment d’union
contre Lother, non dans l’idiome des peuples
qu’il gouvernait, mais dans celui des Gaulois, qui
avaient besoin de prendre confiance dans la bonne
foi de leurs nouveaux alliés. Voici la formule de ce
serment, dont le langage, pour ne pas être d’une
barbarie indéfinissable, doit être accentué à la manière
des dialectes méridionaux :


[187] Cumque Karolus hæc eadem verba romana lingua perorasset…
(Ibid., p. 27.) — De cette langue vulgaire des indigènes de la Gaule,
qu’on appelait alors langue rustique romaine ou simplement romaine,
sont sortis plus tard deux idiomes distincts : le roman provençal, parlé
dans toutes les provinces situées au midi de la Loire, et le roman wallon,
en usage au nord de ce fleuve, et d’où provient la langue française.



« Pro Deo amur, et pro christian poblo, et nostro commun
salvament, dist di en avant, in quant Deus savir
et podir me dunat, si salvarai eo cist meo fradre Karlo,
 et in ajuda et in cadhuna cosa, si cum, om per dreit son
fadra salvar dist, in o quid il mi altre si fazet, et ab
Ludher nul plaid nunquam prindrai, qui, meon vol, cist
meon fradre Karl, in damno sit[188]. — Pour l’amour de
Dieu et pour le peuple chrétien, et notre commun
salut, de ce jour en avant, en tant que Dieu me
donnera de savoir et de pouvoir, je soutiendrai
mon frère Karl ici présent, par aide et en toute
chose, comme il est juste qu’on soutienne son frère,
tant qu’il fera de même pour moi. Et jamais avec
Lother je ne ferai aucun accord qui de ma volonté
soit au détriment de mon frère. » Ensuite Charles,
parlant aux hommes d’origine teutonique, répéta
la même formule traduite littéralement dans leur
langue : « In Godes minna ind um tes christianes, folches
ind unser beidero gealtnissi, fon thesemo dage framwordes,
so fram so mir got gewissen inde mahd furgibit, so
 halde in tesan minan bruoder, soso man mit rehtu sinan
bruoder scal[189]… »


[188] En lisant ce serment dans l’auteur qui le rapporte, il faut se rappeler
que cet auteur était Frank de naissance, et qu’il a appliqué à la
langue romane, qu’on n’écrivait guère alors, l’orthographe de sa propre
langue. De là vient le grand nombre de terminaisons en o et en us qui
donnent à cet échantillon du langage parlé en Gaule au neuvième
siècle une physionomie antigrammaticale, celle d’un latin rempli de
barbarismes et de solécismes. A l’époque de la seconde race, le son
des voyelles germaniques, par une espèce d’adoucissement de la
langue, avait cessé d’être aussi fort, aussi nettement distinct que dans
l’idiome primitif. L’u avait quelquefois le son d’o fermé ; l’u et l’o sans
accent se prononçaient eu, l’i avait le son d’e fermé, et l’a s’écrivait
pour l’e dans les syllabes non accentuées. C’est pour cette raison qu’on
trouve dans le texte roman les variantes Deo et Deu,
amor et amur,
in avant et en avant,
io et eo, Karlo et Karle,
ciste et cest, non et nun.
Je crois que la prononciation probable répond à la manière suivante
d’orthographier : pro Deu amor et pro christian poble et nostre commun
salvament, d’est di en avant, en quant Deus saver et poder me donnet, et
salvarai-ieu cest meon fradre Karle, etc.



[189] La preuve de l’irrégularité d’orthographe que j’ai remarquée
dans le texte roman se trouve dans celui-ci, car il offre des permutations
de voyelles et des variantes complétement analogues : indi et
inde, fur et for, Lodhuig et Lodhuwig, dage et rehtu, oba et ob. Je pense
que, quel qu’ait pu être le son de la langue teutonique à une époque
antérieure, la prononciation de ce passage, dans la bouche de l’écrivain
du neuvième siècle, devait répondre à l’orthographe suivante :
in godes minne end um tes christianes folches end unser beidere gehaltnisse,
fon theseme dage framwerdes, se fram so mir got gewissen ende mahd
fergibet, so halde in tersen minem brueder, etc.



Les deux rois s’étant ainsi engagés solennellement
l’un envers l’autre, les chefs dont l’idiome roman
était la langue maternelle, ou l’un d’entre eux en
leur nom, prononcèrent les paroles suivantes : « Si
Loduuigs sagrament que son fradre Karlo jurat, conservat,
et Karlus, meos sendra, de suo part non lo stanit,
si io returnar non l’int pois, ne io, ne neuls cui eo returnar
int pois in nulla ajuda contra Loduwig non li
fuer[190]… — Si Lodewig garde le serment qu’il a prêté
à son frère Karl, et si Karl, mon seigneur, de son
côté, ne le tient pas, si je ne puis l’y ramener, ni
moi ni aucun autre, je ne lui donnerai nulle aide
 contre Lodewig. » Les Teutons répétèrent la même
formule, en changeant seulement l’ordre des noms :
« Oba Karl then eid, then er sinemo bruoder Ludhuwige
geswor, geleistit, ind Ludhuwig min herro then er imo
geswor forbrichit[191]… »


[190] M. Raynouard, dans sa Grammaire romane, a fort bien expliqué
pourquoi le nominatif, à l’exclusion de tous les autres cas du singulier,
se terminait par un s dans les anciennes langues provençale et
française. C’est pour cette raison qu’on trouve ici Lodewigs et Karlus
ou Karles au nominatif, Lodewig et Karl au datif. Quant au mot sandra,
le seul moyen de se rendre compte d’une pareille altération est
de supposer que l’auteur frank, manquant de lettres dans son alphabet
national pour rendre le son que les Français ont représenté par gn,
et les Provençaux par nh, s’est servi par approximation de l’n suivi
d’un d, et au lieu de segnier, a écrit sandra, mot que tout lecteur frank
devait prononcer sendere. (Voyez Mémoires de l’Acad. des inscriptions et
belles-lettres, t. XXVI, p. 638.)



[191] Nithardi Hist., lib. III, apud Script. rer. gallic. et francic., t. VII,
p. 27.



Après la conclusion de ce traité d’alliance, il y eut
des réjouissances et des fêtes militaires. On se plut
surtout à mettre aux prises, dans un combat simulé,
des guerriers qui appartenaient aux différentes nations
que Charlemagne avait le plus souvent fait combattre
les unes contre les autres, comme les Franks
orientaux et les Bretons, les habitants des bords
du Weser et ceux du pied des Pyrénées. En dépit des
ressentiments nationaux, produits d’un côté par
les invasions et de l’autre par les révoltes, la volonté
de maintenir ce bon accord, qui devait leur
procurer l’indépendance, était si forte dans l’esprit
des peuples, qu’on n’apercevait plus la moindre trace
de leur ancienne hostilité. Ils paraissaient bien mieux
unis par leur intérêt mutuel qu’ils ne l’avaient été
durant leur soumission au même pouvoir. « C’était
un spectacle digne d’être vu, dit un contemporain,
à cause de sa magnificence, et du bon ordre qui y
régnait. Car, dans une si grande foule et parmi tant
de gens de diverse origine, il n’y eut personne de
blessé ou d’insulté, comme il arrive si souvent dans
des réunions de gens de guerre peu nombreux et
qui se connaissent[192]. »


[192] … Primum pari numero Saxonorum, Wasconorum, Austrasiorum,
Britannorum… alter in alterum veloci cursu ruebat… Non enim
quispiam in tanta multitudine ac diversitate generis… alicui aut læsionis
aut vituperii quippiam inferre audebat. (Nithardi Hist., lib. III,
cap. VI, apud Script. rer. gallic. et francic., t. VII, p. 27.)



 Pendant ce temps, l’empereur Lother était à Aix-la-Chapelle,
où il tenait sa cour en grande pompe, à
la manière de Karl le Grand, pour essayer si l’appareil
et l’ancien prestige de cette puissance ne lui gagneraient
pas des partisans en Gaule et en Germanie.
Il avait posté des corps de troupes pour arrêter les
confédérés au passage de la Moselle ; mais à l’approche
de l’armée ennemie tous ses soldats prirent
la fuite ; et lui-même apprenant que ses deux
frères marchaient sur la capitale de l’empire, il
l’abandonna en grande hâte, après avoir enlevé le
trésor et les ornements impériaux[193]. Suivi de peu
de monde, il se rendit à Troyes, et de là à Lyon,
pour se mettre en sûreté derrière le Rhône, et
faire de nouvelles recrues d’Italiens et de Provençaux.
Il ne tarda pas à sentir qu’aucune nation n’était
disposée à se dévouer pour la cause de la prééminence
impériale ; et, résolu de ne point courir
les chances d’une nouvelle bataille, il envoya vers
ses deux frères des messagers pour traiter de la
paix.


[193] Annales Bertiniani, apud ibid., p. 61.



Les envoyés dirent « que le roi Lother, reconnaissant
son offense envers Dieu et envers ses frères,
ne voulait pas qu’il y eût de plus longues discordes
entre les peuples chrétiens ; qu’il se contenterait à
l’avenir du tiers du royaume, si les rois Lodewig et
Karl accordaient seulement quelque chose en sus,
 à cause du nom d’empereur que lui avait donné leur
père, et de la dignité impériale que leur aïeul avait
ajoutée à la couronne des Francs[194] ; qu’autrement,
ils lui laissassent au moins le tiers du royaume, en
exceptant du partage le nord de l’Italie qui devait
lui rester, l’Aquitaine pour Karl, et la Bavière pour
Lodewig ; qu’alors, avec l’aide de Dieu, chacun
d’eux gouvernerait de son mieux sa part ; qu’ils
se porteraient mutuellement secours et amitié ;
qu’ils maintiendraient leurs lois, chacun dans ses
États, et qu’une paix éternelle serait conclue entre
eux[195]. »


[194] Si vellent, aliquid illi supra tertiam partem regni propter nomen
Imperatoris quod illi pater illorum concesserat, et propter dignitatem
Imperii, quam avus regno Francorum adjecerat, augere facerent.
(Nithardi Hist., lib. IV, cap. III, apud Script. rer. gallic. et
francic., t. VII, p. 30.)



[195] Ibid.



La réserve de la haute Italie, le seul pays où l’empereur
eût des partisans liés à sa cause par une sorte
d’esprit national, donna lieu, dans le traité définitif,
à un partage assez bizarre sous le rapport géographique,
mais qui remplit l’objet de la guerre, en
séparant, d’une manière invariable, l’intérêt de la
Gaule, comme puissance, de celui de la Germanie.
Cent dix commissaires furent employés au démembrement
de l’empire. Toute la partie de la Gaule
située à l’ouest de l’Escaut, de la Meuse, de la Saône
et du Rhône, avec le nord de l’Espagne jusqu’à l’Èbre,
fut laissée au roi Charles surnommé le Chauve. Les
pays de langue teutonique jusqu’au Rhin et aux Alpes
furent donnés en partage à Louis. Lother réunit à
 l’Italie toute la partie orientale de la Gaule, comprise,
au sud, entre le Rhône et les Alpes, au nord, entre
le Rhin et la Meuse, et entre la Meuse et l’Escaut
jusqu’à l’embouchure de ces fleuves. Cette longue
bande de territoire, comprenant quatre populations
et quatre langues différentes, formait une division
entièrement factice et de nature à ne pouvoir se
perpétuer ; tandis que les deux autres divisions,
fondées sur la distinction réelle des races et des
existences nationales, devaient se prononcer de plus
en plus. Il est probable que c’est alors que s’introduisirent
dans le langage les dénominations de nouvelle
France, pour désigner le royaume de Karl,
et d’ancienne France, pour désigner celui de Lodewig[196].
Quant au royaume de Lother, trop morcelé
pour prendre le titre d’aucune ancienne division
politique, on le désigna simplement par le nom
de famille de ses chefs. Ce nom resta dans la suite
attaché à une partie des provinces septentrionales
de l’ancienne Gaule, qu’on appelait en langue tudesque
Lotheringherike, royaume des enfants de Lother,
et en latin Lotharingia, dont nous avons fait
Lorraine.


[196] Francia nova… Francia quæ dicitur antiqua… (Monachus Sangallensis,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. V, p. 115 et 116.) — Les
Saxons établis en Angleterre donnaient pareillement le nom d’ancienne
Saxe, Eld-Saxne, au pays dont leurs aïeux avaient émigré. Il
est probable qu’en langue franke, le mot Alt-Franken remplaça dès
lors celui d’Ost-Franken, ou Franks orientaux.



Cette révolution, dont les historiens modernes ne
parlent qu’avec le ton du regret, fut une cause de joie
pour les peuples, qui s’applaudissaient de leur ouvrage,
 mais affligea, comme il arrive toujours, ceux
qui, par intérêt ou par système, tenaient au gouvernement
établi. Quelques esprits assez éclairés
pour l’époque, mais incapables de concevoir la nécessité
des réactions politiques, et qui croyaient que
les nations ne pouvaient survivre à la monarchie,
furent saisis d’une profonde tristesse, et désespérèrent
de tout, parce qu’il y avait trois royaumes au lieu
d’un. Un diacre de l’église métropolitaine de Lyon
écrivit alors, sur le démembrement de l’empire, une
complainte en vers latins, dont quelques passages
offrent l’expression naïve des sentiments de ceux qui
avaient rêvé l’éternité du système de Karl et de la
soumission des peuples méridionaux au gouvernement
tudesque :


« Un bel empire florissait sous un brillant diadème ;
il n’y avait qu’un prince et qu’un peuple ; toutes les
villes avaient des juges et des lois. Le zèle des
prêtres était entretenu par des conciles fréquents ;
les jeunes gens relisaient sans cesse les livres
saints, et l’esprit des enfants se formait à l’étude
des lettres. L’amour d’un côté, de l’autre la crainte,
maintenaient partout le bon accord : aussi la nation
franke brillait-elle aux yeux du monde entier. Les
royaumes étrangers, les Grecs, les Barbares et le
sénat du Latium lui adressaient des ambassades.
La race de Romulus, Rome elle-même, la mère des
royaumes, s’était soumise à cette nation : c’était là
que son chef, soutenu de l’appui du Christ, avait
reçu le diadème par le don apostolique. Heureux
s’il eût connu son bonheur, l’empire qui avait Rome
pour citadelle et le porte-clefs du ciel pour fondateur[197] !
 Déchue maintenant, cette grande puissance
a perdu à la fois son éclat et le nom d’empire ;
le royaume naguère si bien un est divisé en trois
lots, il n’y a plus personne qu’on puisse regarder
comme empereur ; au lieu de roi on voit un roitelet,
et au lieu de royaume, un morceau de royaume.
Le bien général est annulé ; chacun s’occupe de ses
intérêts : on songe à tout ; Dieu seul est oublié. Les
pasteurs du Seigneur, habitués à se réunir, ne peuvent
plus tenir leurs synodes au milieu d’une telle
division. Il n’y a plus d’assemblée du peuple, plus
de loi ; c’est en vain qu’une ambassade arriverait là
où il n’y a point de cour. Que vont devenir les peuples
voisins du Danube, du Rhin, du Rhône, de la
Loire et du Pô ? Tous, anciennement unis par les
liens de la concorde, maintenant que l’alliance est
rompue, seront tourmentés par de tristes dissensions.
De quelle fin la colère de Dieu fera-t-elle
suivre tous ces maux ? A peine est-il quelqu’un qui
y songe avec effroi, qui médite sur ce qui se passe,
et s’en afflige : on se réjouit au milieu du déchirement
de l’empire, et l’on appelle paix un
ordre de choses qui n’offre aucun des biens de la
paix[198]. »


[197]




O fortunatum, nosset sua si bona, regnum,

Cujus Roma arx est, et cœli claviger auctor !…






(Flori diac. Lugdun. Querela de divisione imperii, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. VII, p. 302.)



[198]




Gaudetur fessi sæva inter vulnera regni :

Et pacem vocitant, nulla est ubi gratia pacis.






(Ibid., p. 303 et seq.)



L’impression une fois donnée pour la séparation des
 différents intérêts nationaux, le mouvement des
masses ne s’arrêta pas ; et quand il n’y eut plus d’empire,
commença le démembrement des royaumes où
se trouvaient associées ensemble des populations diverses
d’origine et de langage. La nouvelle France
était dans ce cas : elle comprenait trois grandes divisions,
la France proprement dite, la Bretagne et
l’Aquitaine, qui avaient pu se réunir ensemble pour
secouer le joug de l’empire, mais qui n’en demeuraient
pas moins séparées par d’anciennes distinctions
nationales. Les Bretons, ennemis naturels des
Gallo-Franks, et ne voulant pas plus être gouvernés
par eux que par les Franko-Teutons, reprirent aussitôt
leurs hostilités. Ils envahirent tout le pays voisin
du leur jusqu’à la Loire et à la Villaine, battirent en
plusieurs rencontres les armées de Charles le Chauve,
et ne firent de paix avec lui que lorsqu’il leur eut garanti
leurs conquêtes et reconnu leur chef comme
roi, en leur envoyant de son trésor le sceptre et la
couronne[199]. Après les Bretons, ce furent les Aquitains,
ou gens de la langue romane méridionale, qui s’insurgèrent
et travaillèrent à se détacher de la nouvelle
France aussi complétement qu’ils l’étaient de
l’ancienne. D’un autre côté, les Provençaux, distingués
aussi, par leur dialecte, des nations qui habitaient
au delà des Alpes, se révoltèrent dans le
même but contre le roi Lother et ses enfants. Les
villes de Toulouse et de Vienne, qui étaient le principal
foyer de ce nouveau mouvement national, furent
 plus d’une fois assiégées, prises et reprises tour à
tour par les armées des rois et par les partisans de
l’insurrection[200]. Enfin, en l’année 888, après quarante-cinq
ans de nouvelles guerres, qui, dans leurs scènes
variées et confuses, présentèrent plus d’une fois les
Gaulois méridionaux ligués avec la puissance des
Germains contre celle des Gaulois du nord, arriva
le démembrement final auquel tout avait tendu depuis
la mort de Karl le Grand.


[199] Voyez le tome VII du Recueil des historiens des Gaules et de la
France, passim, aux années 851 et suivantes.



[200] Voyez le tome VII du Recueil des historiens des Gaules et de la
France, passim, aux années 860-888.



Si le principe le plus actif de cette révolution fut
la répugnance mutuelle des races d’hommes associées
mais non fondues ensemble par la conquête, son résultat
ne pouvait être une division absolue d’après
la descendance ou l’idiome, une sorte de triage à
part de toutes les familles humaines que le flot des
invasions avait jetées çà et là au milieu de familles
étrangères ; tout devait se dénouer et se dénoua en
effet d’une manière plus large et moins complexe. La
race dominante quant au nombre, dans chaque grande
portion de territoire, forma comme un centre de gravitation
dont les différentes minorités n’eurent pas le
pouvoir de se détacher. Ainsi le système des lois
personnelles, loin d’être rétabli dans son ancienne
force, reçut au contraire le premier coup par la fondation
de nouveaux États où la nationalité résultait
non d’une complète unité d’origine, mais de l’unité
territoriale et des convenances géographiques.


L’Italie, séparée de ses anciennes annexes, et bornée
par la chaîne des Alpes, devint un royaume à part,
 que se disputèrent des prétendants de race germanique,
mais naturalisés italiens depuis plusieurs générations[201].
Tout le pays compris entre les Alpes, le
Jura et les sources du Rhin, forma, sous le nom de
Burgondie ou Bourgogne supérieure, un nouveau
royaume, dont la capitale était Genève, et dont les
chefs se faisaient couronner au couvent de Saint-Maurice
en Valais. Un troisième royaume, sous le
nom de Bourgogne inférieure ou cisjurane, eut pour
limites le Jura, la Méditerranée et le Rhône. Un roi
d’Aquitaine, dont le pouvoir et les prétentions s’étendaient
de la Loire aux Pyrénées, fut inauguré à
Poitiers. Entre le Rhin, la Meuse et la Saône, on vit
s’élever le petit royaume des Lotheringhe ou de Lorraine.
Enfin, entre les frontières de ces différents
États et celles de la basse Bretagne, se trouva resserrée,
d’une manière fixe, la puissance dont le territoire
conserva depuis lors le nom de France, à l’exclusion
de tous ceux auxquels ce nom avait appartenu
autrefois[202].


[201] Le duc de Spolète et le duc de Frioul, que les hommes de langue
teutonique appelaient Wido et Berengher, mais qu’on nommait en Italie
Guido et Beringhiero.



[202] Recueil des historiens des Gaules et de la France, t. VII et VIII,
passim.



De ce dernier démembrement de l’empire des Franks
date, à proprement parler, l’existence de la nation
française ; et tous les faits qui s’y rapportent, loin
d’être envisagés avec dégoût comme des événements
funestes, devraient être recherchés soigneusement
et détaillés avec intérêt, car c’est sur eux que reposent
véritablement les bases de notre histoire. Nos
 anciennes institutions, nos mœurs et notre langue
sont un produit de deux révolutions politiques par
lesquelles ont été séparés l’un de l’autre, d’abord les
pays de langue romane et de langue tudesque, ensuite
ceux de la langue d’oui et de la langue d’oc. Le berceau
du peuple français n’est ni la patrie des Franks
au delà du Rhin, ni la Gaule dans toute son étendue,
mais le pays d’entre Meuse et Loire. La position centrale
du royaume compris entre ces limites devait lui
fournir à la longue les moyens d’envahir et de s’assimiler
en quelque sorte les États formés autour de
lui sur l’ancien territoire gaulois. Tous les gouvernements
qui se succédèrent en France depuis le
dixième siècle, quelque différents qu’ils aient été par
leur constitution et le degré de leur puissance extérieure,
tendirent également à ce but. Il ne fut atteint
complétement qu’après bien des siècles ; et de toutes
les réunions territoriales opérées soit par la guerre,
soit par la politique et les alliances, sortit enfin la
nation actuelle, diverse d’origine, non-seulement pour
ce qui regarde le mélange des Franks et des Gaulois,
mais à cause de la différence primitive des souverainetés,
des langues et des traditions provinciales.





LETTRE XII

Sur l’expulsion de la seconde dynastie franke.



Un fait extrêmement remarquable, c’est que dès
l’époque où, à parler rigoureusement, commence la
 nation française, il se prononce dans cette nation
nouvelle un vif sentiment de répugnance pour la
dynastie qui, depuis un siècle et demi, régnait sur
le nord de la Gaule. A la révolution territoriale
de 888 correspond, de la manière la plus précise, un
mouvement d’un autre genre, qui élève sur le trône
un homme entièrement étranger à la famille des Karolings.
Ce roi, le premier auquel notre histoire devrait
donner le titre de roi de France, par opposition
au roi des Franks, est Ode, ou, selon la prononciation
romane qui commençait à prévaloir, Eudes[203], fils du
comte d’Anjou Rodbert le Fort. Élu au détriment
d’un héritier qui se qualifiait de légitime, Eudes fut
le candidat national de la population mixte qui avait
combattu cinquante ans pour former un État par elle-même ;
et son règne marque l’ouverture d’une seconde
série de guerres civiles terminées, après un siècle,
par l’exclusion définitive de la race de Karl le Grand.
En effet, cette race toute germanique, se rattachant,
par le lien des souvenirs et les affections de
parenté, aux pays de langue tudesque, ne pouvait
être regardée par les Français que comme un obstacle
à la séparation sur laquelle venait de se fonder
leur existence indépendante. L’idiome de la conquête,
tombé en désuétude dans les châteaux des
seigneurs, s’était conservé dans la maison royale.
Les descendants des empereurs franks se faisaient
honneur de comprendre cette langue de leurs ancêtres,
 et accueillaient des pièces de vers composées
par les poëtes d’outre-Rhin[204]. Mais loin d’augmenter
le respect pour l’ancienne dynastie, cette particularité
de mœurs ne servait plus qu’à lui donner une
physionomie étrangère qui blessait le peuple, et l’inquiétait,
non sans raison, sur la durée de son indépendance.


[203] Ode, Ote ou Othe signifiait riche dans tous les anciens dialectes de
la langue tudesque. On disait, dans la langue romane, Odes ou Eudes
pour le nominatif, et Odon ou Eudon pour les autres cas.



[204] Tel est le chant triomphal composé en l’honneur du roi Louis
fils de Louis le Bègue, après une victoire remportée sur les Normands,
près de Seulcour en Vimeu. En voici les quatre premiers vers :




Einen Kuning weiz ich

Heisset herr Ludwig,

Der gerne Gott dienet,

Weil er ihms lohnet.






« Je connais un roi, son nom est le seigneur Ludwig, qui sert Dieu
volontiers, parce qu’il l’en récompense, etc. » (Voyez le tome IX du
Recueil des historiens des Gaules et de la France, p. 99 et suiv.)



La suprématie des Germains sur tout l’Occident
n’existait plus ; mais elle était remplacée par des prétentions
politiques fondées sur le droit de conquête,
qui pouvaient aisément servir de prétexte à de nouvelles
invasions, et menaçaient surtout la France,
d’abord comme voisine, et ensuite comme seconde
patrie des Franks. L’instinct de la conservation devait
donc porter ce nouvel État à rompre entièrement
avec les puissances teutoniques et à leur ôter pour
jamais tout moyen de s’immiscer dans ses affaires.
Ce ne fut point par caprice, mais par politique, que
les seigneurs du nord de la Gaule, Franks d’origine,
mais attachés à l’intérêt du pays, violèrent le serment
prêté par leurs aïeux à la famille de Pepin, et firent
sacrer roi, à Compiègne, un homme de descendance
 saxonne[205]. L’héritier dépossédé par cette élection,
Karl, surnommé le Simple ou le Sot[206], ne tarda pas à
justifier son exclusion du trône, en se mettant sous
le patronage d’Arnulf, roi de Germanie. « Ne pouvant
tenir, dit un ancien historien, contre la puissance
d’Eudes, il alla réclamer, en suppliant, la protection
du roi Arnulf. Une assemblée publique fut convoquée
dans la ville de Worms ; Karl s’y rendit, et,
après avoir offert de grands présents à Arnulf, il
fut investi par lui de la royauté dont il avait pris le
titre. L’ordre fut donné aux comtes et aux évêques
qui résidaient aux environs de la Moselle de lui
prêter secours, et de le faire rentrer dans son
royaume, pour qu’il y fût couronné ; mais rien de
tout cela ne lui profita[207]. »


[205] Saxonici generis vir… (Script. rer. gallic. et francic., t. IX,
p. 136.)



[206] On trouve dans les historiens originaux simplex, stultus, et quelquefois
sottus.



[207] Carolus vires Odonis ferre non valens, patrocinia Arnulphi supplex
exposcit… Sed neutrum horum illi quicquam profuit. (Annal.
Mett., apud Script. rer. gallic. et francic., t. VIII, p. 73.)



Le parti des Carolingiens, soutenu par l’intervention
germanique, ne réussit point à l’emporter sur le
parti qu’on peut nommer français. Il fut plusieurs
fois battu avec son chef, qui, après chaque défaite,
se mettait en sûreté derrière la Meuse, hors des limites
du royaume. Charles le Simple parvint cependant,
à force d’intrigues, et grâce au voisinage de
l’Allemagne, à obtenir quelque puissance entre la
Meuse et la Seine : ce qui fait dire à plusieurs historiens
que le royaume fut divisé en deux par le cours
 de la Seine, et que Charles devint roi au nord, tandis
qu’Eudes l’était au midi[208]. Un reste de la vieille
opinion germanique, qui regardait les Welskes ou
Wallons comme les sujets naturels des fils des
Franks, contribuait à rendre cette guerre de dynastie
populaire dans tous les pays voisins du Rhin.
Sous prétexte de soutenir les droits de la royauté
légitime, Swintibold, fils naturel d’Arnulf, et roi
de Lorraine, envahit le territoire français en l’année
895. Il parvint jusqu’à Laon avec une armée
composée de Lorrains, d’Alsaciens et de Flamands,
tous gens de langue tudesque ; mais bientôt il se vit
forcé de battre en retraite devant l’armée du roi
Eudes[209]. Cette grande tentative ayant ainsi échoué, il
se fit à la cour de Germanie une sorte de réaction
politique en faveur de celui qu’on avait jusque-là
qualifié d’usurpateur. Eudes fut reconnu roi, et l’on
promit de ne plus donner à l’avenir aucun secours au
prétendant[210]. En effet, Karl n’obtint rien, tant que
son adversaire vécut ; mais à la mort du roi Eudes,
lorsque le changement de dynastie fut remis en
question, le keisar prit de nouveau parti pour le descendant
 des rois franks. La puissance impériale,
pesant sans contre-poids sur le petit royaume de
France, contribua fortement, quoique d’une manière
indirecte, à amener une restauration.


[208] Tunc divisum est regnum in duas partes. A Rheno usque ad
Sequanam fuit regnum Karoli ; et a Sequana usque ad Hispaniam
fuit regnum Odonis… (Brev. Chron., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. VIII, p. 253.)



[209] … Qui cum Karolo erant, conferunt se ad Zuendebolchum…
uti… juvet Karolo. (Annal. Vedast., apud ibid., p. 91.) — … Collecto
immenso exercitu… Lugdunum venit… (Annal. Mett., apud ibid.,
p. 74.)



[210] Arnolfus rex cum Odone Galliarum rege, ad se veniente, pacem
firmat, Karoloque filio regis Ludovici Balbi… munera offerenti, auxilium
denegat. (Hermanni Contracti Chron., apud ibid., p. 249.)



Charles le Simple, proclamé roi en 898 par une
grande partie de ceux qui avaient travaillé à l’exclure,
régna d’abord vingt-deux ans sans aucune opposition.
C’est durant cet espace de temps que, pour se
ménager un nouvel appui contre le parti qu’il redoutait
toujours, il abandonna au chef normand Rolf,
ou Roll[211], tous ses droits sur le territoire voisin de
l’embouchure de la Seine, et lui conféra le titre de
duc ; mais cette fondation d’un nouvel État sur le
territoire gaulois eut, à la longue, des résultats tout
différents de ceux que le roi Charles s’était promis.
Le duché de Normandie servit, pour ainsi dire, à
flanquer le royaume de France contre les attaques de
l’empire germanique et de ses vassaux lorrains ou
flamands. Les nouveaux ducs, politiques habiles et
guerriers infatigables, ne tardèrent pas à intervenir
aussi dans la querelle de dynastie. Indifférents à l’avantage
personnel de la postérité de Charlemagne ou
de ses compétiteurs, en s’immisçant dans les disputes
qui leur étaient étrangères, ils ne cherchaient qu’une
occasion soit de reculer leurs frontières aux dépens
de la France, soit de devenir plus indépendants à
l’égard de cette couronne dont ils s’étaient reconnus
vassaux. Aucun motif national ne les entraînait,
comme les rois de la Germanie, vers l’un des deux
 partis rivaux : ils balancèrent donc quelque temps
avant de se décider. Roll, premier duc de Normandie,
fut fidèle au traité d’alliance qu’il avait fait avec
Charles le Simple, et le soutint, quoique assez faiblement,
contre Rodbert ou Robert[212], frère du roi Eudes,
élu roi en 922 par le parti de l’exclusion. Son fils
Wilhialm[213] ou Guillaume Ier suivit d’abord la même
politique ; et lorsque le roi héréditaire eut été déposé
et emprisonné à Laon, il se déclara pour lui contre
Radulf ou Raoul[214], beau-frère de Robert, élu et couronné
roi en haine de la dynastie franke. Mais peu
d’années après, changeant de parti, il abandonna la
cause de Charles le Simple et fit alliance avec le
roi Raoul. En 936, espérant qu’un retour à ses premiers
errements lui procurerait plus d’avantages, il
appuya d’une manière énergique la restauration du
fils de Karl, Lodewig, surnommé d’Outre-mer.


[211] Ce nom paraît être une contraction de celui de Rodulf. En langue
romane, on disait Roul ou Rou.



[212] Le nominatif roman était Roberz, et Robert ne s’écrivait que pour
les autres cas.



[213] Cette forme appartient à l’idiome scandinave ; dans la langue
tudesque, on disait Wilhem, protégeant volontiers.



[214] Dans l’ancienne langue française, on écrivait au nominatif Raouls
ou Raoulx, et Raoul aux autres cas.



Le nouveau roi, auquel le parti français, soit par
fatigue, soit par prudence, n’opposa aucun compétiteur,
poussé par un penchant héréditaire à chercher
des amis au delà du Rhin, contracta une alliance
étroite avec Otho, premier du nom[215], roi de Germanie,
 le prince le plus puissant et le plus ambitieux
de l’époque. Cette alliance mécontenta vivement les
seigneurs, qui avaient une grande aversion pour
l’influence teutonique. Le représentant de cette opinion
nationale, et l’homme le plus puissant entre la
Seine et la Loire, était Hug ou Hugues, comte de Paris,
auquel on donnait le surnom de Grand, à cause
de ses immenses domaines[216]. Dès que les défiances
mutuelles se furent accrues au point d’amener, en 940,
une nouvelle guerre entre les deux partis qui depuis
cinquante ans étaient en présence, Hugues le Grand,
quoiqu’il ne prît point le titre de roi, joua, contre
Louis d’Outre-mer, le même rôle qu’Eudes, Robert
et Raoul avaient joué contre Charles le Simple. Son
premier soin fut d’enlever à la faction opposée l’appui
du duc de Normandie ; il y réussit, et, grâce à l’intervention
normande, il parvint à neutraliser les effets
de l’influence germanique. Toutes les forces du roi
Lodewig et du parti frank se brisèrent, en 945, contre
le petit duché de Normandie. Le roi, vaincu en bataille
rangée, fut pris avec seize de ses comtes et
enfermé dans la tour de Rouen, d’où il ne sortit que
pour être livré aux chefs du parti national, qui l’emprisonnèrent
à Laon[217].


[215] Otho, Othe, dans le dialecte saxon, comme Odo, Ode, dans le dialecte
franko-tudesque, signifiait riche. La terminaison en o appartient
à la forme la plus ancienne. L’n dont on fait suivre ce nom est étrangère
à la langue germanique. Autrefois on écrivait Othes pour le nominatif,
et Othon pour les autres cas.



[216] Hug signifie prévoyant. La forme romane de ce nom était Hues
pour le nominatif, et Huon pour les autres cas.



[217] … In arcem Rotomagi servandus missus est. (Order. Vital., apud
Script. rer. gallic. et francic., t. IX, p. 12.) — Postea nempe Hugo
Magnus Parisiensis comes et Theobaldus Carnotensis cum proceribus
Franciæ contra Ludovicum rebellant : et a ducibus suis circumventus
capitur, et Laudunum missus publicæ custodiæ mancipatur. (Hist. reg.
Franc., apud ibid., p. 44.)



Pour rendre plus durable la nouvelle alliance de
 ce parti avec les Normands, Hugues le Grand promit
de donner sa fille en mariage à leur duc. Mais
cette confédération des deux puissances gauloises
les plus voisines de la Germanie attira contre elle
une coalition des puissances teutoniques, dont les
principales étaient alors le roi Othon et le comte de
Flandre. Le prétexte de la guerre devait être de
tirer le roi Louis de sa prison ; mais les coalisés se
promettaient des résultats d’un autre genre. Leur
but était d’anéantir la puissance normande, en réunissant
ce duché à la couronne de France, après la
restauration du roi leur allié : en retour ils devaient
recevoir une cession de territoire, qui agrandirait
leurs États aux dépens du royaume de France[218]. L’invasion,
conduite par le roi de Germanie, eut lieu
en 946. A la tête de trente-deux légions, disent les
historiens du temps, Othon s’avança jusqu’à Reims.
Le parti national, qui tenait un roi en prison et n’avait
point de roi à sa tête, ne put rallier autour de
lui des forces suffisantes pour repousser les étrangers.
Louis d’Outre-mer fut remis en liberté, et les
coalisés s’avancèrent jusque sous les murs de Rouen ;
mais cette campagne brillante n’eut aucun résultat
décisif. La Normandie resta indépendante, et le roi
délivré n’eut pas plus d’amis qu’auparavant. Au contraire,
 on lui imputa les malheurs de l’invasion ; et,
menacé bientôt d’être une seconde fois déposé, il retourna
au delà du Rhin pour implorer de nouveaux
secours[219].


[218] Ludovicus siquidem ut hos magnarum virium duces (Richardum
scilicet et Hugonem) amoris vinculo connexos esse didicit, timens ne
eorum conatu deponeretur a culmine regni, misit Arnulphum Flandrensem…
ad Othonem Transrhenanum regem : mandans quoniam,
si Hugonem Magnum omnino contereret, et Normannicam terram
suo dominio subigeret, procul dubio Lothariense regnum illi contraderet…
(Willelm. Gemet. Hist., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. VIII, p. 266.)



[219] … Rex Ludovicus deprecatur regem Othonem ut subsidium sibi
ferat contra Hugonem et cæteros inimicos suos… (Frodoardi Chron.,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. VIII, p. 203.)



En l’année 948, les évêques de la Germanie s’assemblèrent,
par ordre du roi Othon, en concile à Ingelheim,
pour traiter, entre autres affaires, des griefs
de Louis d’Outre-mer contre le parti de Hugues le
Grand. Le roi des Français vint jouer le rôle de solliciteur
devant cette assemblée étrangère. Assis à côté
du roi de Germanie, après que le légat du pape eut
annoncé l’objet du synode, il se leva et parla en ces
termes : « Personne de vous n’ignore que des messagers
du comte Hugues et des autres seigneurs de
France sont venus me trouver au pays d’outre-mer,
m’invitant à rentrer dans le royaume qui était mon
héritage paternel. J’ai été sacré et couronné par le
vœu et aux acclamations de tous les chefs de l’armée
de France. Mais, peu de temps après, le comte
Hugues s’est emparé de moi par trahison, m’a déposé
et emprisonné durant une année entière ; enfin
je n’ai obtenu ma délivrance qu’en remettant en
son pouvoir la ville de Laon, la seule ville de la
couronne que mes fidèles occupassent encore. Tous
ces malheurs qui ont fondu sur moi depuis mon avénement,
s’il y a quelqu’un qui soutienne qu’ils me
sont arrivés par ma faute, je suis prêt à me défendre
de cette accusation, soit par le jugement du
 synode et du roi ici présent, soit par un combat
singulier[220]. » Il ne se présenta, comme on pouvait
le croire, ni avocat ni champion de la partie adverse
pour soumettre un différend national au jugement de
l’empereur d’outre-Rhin, et le concile, transféré à
Trèves, sur les instances de Leudulf, chapelain et
délégué du keisar, prononça la sentence suivante :
« En vertu de l’autorité apostolique, nous excommunions
le comte Hugues, ennemi du roi Lodewig, à
cause des maux de tout genre qu’il lui a faits, jusqu’à
ce que ledit comte vienne à résipiscence et
donne pleine satisfaction devant le légat du souverain
pontife. Que s’il refuse de se soumettre, il devra
faire le voyage de Rome pour recevoir son absolution[221]. »


[220] Frodoardi Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. VIII,
p. 202.



[221] Ibid., p. 175.



Cette sentence ecclésiastique ne fut point capable
de détruire un parti qui avait résisté à l’invasion la
plus formidable que la France eût encore subie. Toutefois,
il se passa bien des années avant que les adversaires
de la dynastie franke vinssent à bout de la
renverser complétement, et de rompre le dernier fil
qui rattachait le nord de la Gaule à la Germanie.
A la mort de Louis d’Outre-mer, en l’année 954, son
fils Lother lui succéda sans opposition apparente.
Deux ans après le comte Hugues mourut, laissant
trois fils, dont l’aîné, qui portait le même nom que
lui, hérita du comté de Paris, qu’on appelait aussi
duché de France. Son père, avant de mourir, l’avait
recommandé à Rikhard ou Richard, duc de Normandie,
 comme au défenseur naturel de sa famille et de
son parti[222]. Ce parti sembla sommeiller jusqu’en l’année
980. Durant ce long intervalle de temps, non-seulement
il n’y eut point de guerre civile, mais le
roi Lother, s’abandonnant à l’impulsion de l’esprit
national, rompit avec les puissances germaniques et
tenta de reculer jusqu’au Rhin la frontière de son
royaume. Il entra à l’improviste sur les terres de l’empire,
et séjourna en vainqueur dans le palais d’Aix-la-Chapelle.
Mais cette expédition aventureuse, qui
flattait la vanité française, ne servit qu’à amener les
Germains, au nombre de soixante mille, Allemands,
Lorrains, Flamands et Saxons, jusque sur les hauteurs
de Montmartre, où cette grande armée chanta
en chœur un des versets du Te Deum[223]. L’empereur
Othon, qui la conduisait, fut plus heureux, comme
il arrive souvent, dans l’invasion que dans la retraite.
Battu par les Français au passage de l’Aisne,
ce ne fut qu’au moyen d’une trêve avec le roi Lother
qu’il put regagner sa frontière. Ce traité, conclu, à
ce que disent les chroniques, contre le gré de l’armée
française, ranima la querelle des deux partis, ou
plutôt fournit un nouveau prétexte à des ressentiments
qui n’avaient point cessé d’exister[224].


[222] … Richardo duci filium suum nomine Hugonem commendare
studuit, ut, ejus patrocinio tutus, inimicorum fraudibus non caperetur.
(Willelm. Gemet. Hist., apud Script. rer. gallic. et francic., t. VIII,
p. 267.)



[223] Accitis quampluribus clericis, Alleluia, te martyrum, in loco qui
dicitur Mons-Martyrum, in tantum elatis vocibus decantari præcepit,
ut attonitis auribus ipse Hugo et omnis Parisiorum plebs miraretur.
(Balderici Chron., apud ibid., p. 283.)



[224] Pacificatus est Lotharius rex cum Ottone rege Remis civitate
contra voluntatem Hugonis et Hainrici fratris sui, contraque voluntatem
exercitus sui. (Hugonis Floriac. Chron., apud Script. rer. gallic.
et francic., t. VIII, p. 324.)



 Menacé, comme son père et son aïeul, par les adversaires
implacables de la race des Karolings, Lother
tourna les yeux du côté du Rhin pour obtenir
un appui en cas de détresse. Il fit remise à la cour
impériale de ses conquêtes en Lorraine et de toutes
les prétentions de la France sur une partie de ce
royaume. « Cette chose contrista grandement, dit un
auteur contemporain, le cœur des seigneurs de
France[225]. » Néanmoins ils ne firent point éclater
leur mécontentement d’une manière hostile. Instruits
par le mauvais succès des tentatives faites depuis
près de cent ans, ils ne voulaient plus rien entreprendre
contre la dynastie régnante, à moins d’être
sûrs de réussir. Le roi Lother, plus habile et plus
actif que ses deux prédécesseurs, si l’on en juge par
sa conduite, se rendait un compte exact des difficultés
de sa position, et ne négligeait aucun moyen
de les vaincre. En 983, profitant de la mort d’Othon
II et de la minorité de son fils, il rompit subitement
la paix qu’il avait conclue avec l’empire, et
envahit derechef la Lorraine, agression qui devait
lui rendre un peu de popularité. Mais le sentiment
instinctif de l’indépendance nationale, profondément
enraciné dans le cœur des Gallo-Franks, ne pouvait
faire une longue trêve avec cette famille condamnée
d’avance, et dont la ruine était inévitable. Jusqu’à la
 fin du règne de Lother, aucune rébellion déclarée ne
s’éleva contre lui. Mais chaque jour son pouvoir
allait en décroissant ; l’autorité, qui se retirait de
lui, pour ainsi dire, passa tout entière aux mains du
fils de Hugues le Grand, Hugues, comte de l’Ile-de-France
et de l’Anjou, qu’on surnommait Capet, ou
Chapet, dans la langue française du temps. « Lother
n’est roi que de nom, » écrivait dans une de ses
lettres l’un des personnages les plus distingués du
dixième siècle. « Hugues n’en porte pas le titre, mais
il l’est en fait et en œuvres[226]. »


[225] Dedit autem Lotharius rex Ottoni regi in beneficio Lotharium
regnum : quæ causa magis contristavit corda principum Francorum.
(Ibid.)



[226] Lotharius rex Franciæ prælatus est solo nomine, Hugo vero non
nomine, sed actu et opere. (Gerberti Epist., apud Script. rer. gallic.
et francic., t. X, p. 387.)



Sans doute, dans les événements qui suivirent,
en 987, la mort prématurée de Lodewig, fils de
Lother, il faut faire une grande part à l’ambition
personnelle et au caractère du fondateur de la troisième
dynastie. Dans ses projets contre la postérité
de Karl le Grand, Hugues Capet songeait plutôt
à lui-même et à sa famille qu’à l’intérêt du pays,
dont l’indépendance exigeait, pour dernière garantie,
l’expulsion de la race de Karl. Néanmoins on
peut affirmer que cette ambition de régner, héréditaire
depuis un siècle dans la famille de Robert le
Fort, fut entretenue et servie par le mouvement de
l’opinion nationale. Les expressions mêmes des chroniques,
toutes sèches qu’elles sont à cette époque de
notre histoire, donnent à entendre que la question
du changement de dynastie n’était point regardée
alors comme une affaire personnelle. Selon elles, il
 s’agissait d’une haine invétérée, d’une entreprise
commencée depuis longtemps dans la vue de déraciner
du royaume de France la postérité des rois franks[227].
Cette révolution, qui dans ses flux et reflux avait
causé tant de troubles, se termina sans aucune violence.
La grande majorité des seigneurs et du peuple
se rangea autour du comte Hugues, et le prétendant
à titre héréditaire demeura seul avec quelques amis,
pendant que son compétiteur, élu roi par l’acclamation
publique, était couronné à Noyon.


[227] Hugo vero Capet more patrum suorum odio motus antiquo, genus
Caroli cupiens eradere de regno Francorum… (Chron. Sithiens., apud
Script. rer. gallic. et francic., t. X, p. 298.)



Cette élection n’eut point lieu avec des formes régulières ;
on ne s’avisa ni de recueillir ni de compter
les voix des seigneurs : ce fut un coup d’entraînement,
et Hugues Capet devint roi des Français parce que
sa popularité était immense. Quoique issu d’une famille
germanique, l’absence de toute parenté avec la
dynastie impériale, l’obscurité même de son origine,
dont on ne retrouvait plus de trace certaine après la
troisième génération, le désignaient comme candidat
à la race indigène, dont la restauration s’opérait en
quelque sorte depuis le démembrement de l’empire[228].
Tout cela n’est point formellement énoncé dans les
 histoires contemporaines ; mais l’on ne doit pas en
être surpris. Les masses populaires, lorsqu’elles
sont en mouvement, ne se rendent point un compte
bien net de l’impulsion qui les domine ; elles marchent
d’instinct, et tendent vers le but sans chercher
à le bien définir. A ne les considérer que
d’une manière superficielle, on croirait qu’elles suivent
en aveugles les intérêts particuliers de quelque
chef, dont le nom seul fait du bruit dans l’histoire :
mais cette importance même des noms propres
vient de ce qu’ils ont servi de mot de ralliement
pour le grand nombre, qui, en les prononçant,
savait ce qu’il voulait dire, et n’avait pas besoin,
pour le moment, d’une façon de s’exprimer plus
exacte.


[228] Fuit enim hic Hugo (Magnus) filius Roberti Parisiorum comitis,
qui videlicet Robertus brevi in tempore rex constitutus, et ab exercitu
Saxonum est interfectus. Cujus genus idcirco adnotare distulimus,
quia valde inante reperitur obscurum. (Glabri Rodulphi Hist., apud
ibid., p. 5.) Ces paroles sont d’un auteur contemporain. Un écrivain
postérieur de deux siècles ajoute un degré à cette généalogie, et remonte
jusqu’à Robert le Fort ; mais il déclare ne pouvoir aller plus
loin : « Ulterius nesciverunt de illius genere historiographi dicere. »
(Alberici monachi Chron., apud ibid., p. 236.)



L’avénement de la troisième race est, dans notre
histoire, d’une bien autre importance que celui de
la seconde ; c’est, à proprement parler, la fin du
règne des Franks et la substitution d’une royauté
nationale au gouvernement fondé par la conquête.
Dès lors, en effet, l’histoire de France devient simple ;
c’est toujours un même peuple qu’on suit et qu’on
reconnaît, malgré les changements qui surviennent
dans les mœurs et la civilisation. L’identité nationale
est le fondement sur lequel repose, depuis tant de
siècles, l’unité de dynastie. Un singulier pressentiment
de cette longue succession de rois paraît avoir
saisi l’esprit du peuple, à l’avénement de la troisième
race. Le bruit courut qu’en 981 saint Valeri, dont
Hugues Capet, alors comte de Paris, venait de faire
transférer les reliques, lui était apparu en songe et
lui avait dit : « A cause de ce que tu as fait, toi et
 tes descendants, vous serez rois jusqu’à la septième
génération, c’est-à-dire à perpétuité[229]. » Cette légende
populaire est répétée par tous les chroniqueurs
sans exception, même par le petit nombre de ceux
qui, n’approuvant point le changement de dynastie,
disent que la cause de Hugues est une mauvaise cause,
et l’accusent de trahison contre son seigneur et de
révolte contre les décrets de l’Église[230]. C’était une
opinion répandue parmi les gens de condition inférieure,
que la nouvelle famille royale sortait de la
classe plébéienne ; et cette opinion, qui se conserva
durant plusieurs siècles, ne fut point nuisible à sa
cause[231]. Elle trouva un point d’appui extérieur dans
l’alliance de la Normandie, qu’elle eut soin de se
ménager tant que le royaume fut menacé du côté du
nord.


[229] Willelmi Nangii Chron., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. X, p. 300.



[230] Hic Hugo malam causam habuisse videtur, qui… contra dominos
suos continuo rebellavit… contra prohibitionem Ecclesiæ… regnum…
obtinuit ; nec tamen honeste, sed proditorie… (Chron. Sithiens., apud
ibid., p. 298.)



[231] Hugonem Capeti quidam vulgares et simplices credunt fuisse
plebeium… quod non est ita… (Chron. Sithiens., apud ibid., p. 297.)



Les difficultés de tout genre que présentait, en 987,
une quatrième restauration des Karolings, effrayèrent
les princes d’Allemagne : ils ne firent marcher aucune
armée au secours du prétendant Karl, frère
de l’avant-dernier roi et duc de Lorraine sous la
suzeraineté de l’empire. Réduit à la faible assistance
de ses partisans de l’intérieur, Charles ne réussit
qu’à s’emparer de la ville de Laon, où il se maintint
en état de blocus, à cause de la force de la place,
 jusqu’au moment où il fut trahi et livré par l’un
des siens. Hugues Capet le fit emprisonner dans la
tour d’Orléans, où il mourut. Ses deux fils Lodewig
et Karl, nés en prison et bannis de France après la
mort de leur père, trouvèrent un asile en Allemagne,
où se conservait à leur égard l’ancienne
sympathie d’origine et de parenté[232].


[232] Et expulsi sunt filii ejus a Francis, et erant morantes apud imperatorem
Romanorum. (S. Genulfi translatio, apud Script. rer. gallic. et
francic., t. IX, p. 145.)



Ces deux noms sont, dans notre histoire, les derniers
pour lesquels il convienne d’employer l’orthographe
de la langue teutonique ; car, après la dépossession
de la famille qui ralliait autour d’elle les
vieux souvenirs de la conquête, il n’y eut plus trace
en France de l’idiome qui d’abord avait été celui de
tous les conquérants, quel que fût leur grade, ensuite
celui des grands seigneurs, et enfin celui de la maison
royale. En 948, au concile d’Inghelheim, où
Louis d’Outre-mer s’était rendu pour adresser à
Othon Ier ses plaintes contre Hugues le Grand, une
lettre du pape, que ni le roi de France ni celui de
Germanie ne pouvaient comprendre parce qu’elle
était en latin, fut traduite par eux en langue tudesque[233].
Il est douteux qu’une pareille traduction
eût été, pour Hugues Capet, plus intelligible que
l’original. A partir de son règne, les princes d’Allemagne,
de Lorraine et de Flandre furent obligés de
faire accompagner par des interprètes leurs ambassadeurs
 en France[234]. Dès ce règne, les noms français
doivent entièrement remplacer les noms tudesques ;
mais il faut encore une attention particulière pour
retrouver ces noms sous l’orthographe invariable des
chroniques latines.


[233] Post quarum litterarum recitationem, et earum propter reges
juxta Teotiscam linguam interpretationem… (Frodoardi Chron., apud
ibid., t. VIII, p. 203.)



[234] … Dux (Lotharingiæ) Theodoricus (circa annum 1002) eum (Nanterum
scilicet)… ad quoscumque regni principes dirigebat legatum, et
maxime ad consobrinum suum regem Francorum : quoniam noverat
eum in responsis acutissimum et linguæ Gallicæ peritia facundissimum.
(Chron. monast. S. Michaelis, apud J. Mabillon, Vetera Analecta,
éd. de 1723, p. 353.)



Si nos historiens modernes ont eu le tort de
transporter dans la période franke l’orthographe des
époques françaises, et d’appeler Thierri, Louis et
Charles les rois des deux premières races, ils commettent
sans scrupule une autre faute, celle d’écrire,
après le dixième siècle, des noms tels que ceux-ci :
Alberic, Adalric, Balderic, Rodolphe, Reginald. Le
propre de la langue romane était d’altérer et d’adoucir
les noms originairement tudesques, d’une
manière conforme, à peu de chose près, à notre prononciation
actuelle. Cette altération précéda, pour
les habitants de race gauloise, l’expulsion de la dynastie
franke : il serait bon de la faire sentir, même
avant cette époque, lorsqu’on en trouve quelques
signes dans les chroniques contemporaines[235]. Mais
quand il n’y a plus dans le royaume de France qu’un
seul idiome, et que la différence des races ne se
 marque plus par celle des langues, l’histoire doit
présenter exclusivement des noms à physionomie
française. Il faut éviter avec soin l’orthographe demi-barbare,
demi-latine, introduite dans un temps où il
n’existait ni science ni critique historique, et écrire
franchement des noms tels que ceux-ci : Aubri,
Baudri, Aubert, Imbert, Thibauld, Rigauld, Gonthier,
Berthier, Meynard, Bodard, Séguin, Audoin, Regnouf,
Ingouf, Rathier, Rathouis[236].


[235] Les noms tudesques romanisés, si l’on peut s’exprimer ainsi, se
rencontrent de très-bonne heure dans les documents relatifs à l’histoire
des provinces méridionales. Dès les premiers temps de la seconde
race, les noms des ducs d’Aquitaine ont perdu leur pureté germanique.
Cette altération ne devient sensible, pour le nord de la Gaule, que vers
la fin du neuvième siècle.



[236] Voici ces noms sous leur forme originelle : Albrik, Baldrik, Albert,
Ingbert, Theodebald, Rikhald, Gunther, Berther, Magenhard, Baldhard,
Sigwin, Odwin, Reghenulf, Ingulf, Rather, Rathwig.



Pour éviter un autre genre de confusion, l’on doit
donner aux noms méridionaux une orthographe conforme
à celle de la langue parlée en Aquitaine et en
Provence. A la fin du dixième siècle, les pays de la
langue d’oc étaient séparés du royaume de France par
une aversion nationale aussi prononcée que pouvait
l’être celle qui existait entre les Français et les Allemands,
ou, comme on disait sur la frontière des
deux langages, entre les Wallons et les Thiois[237]. Par
une contradiction dont l’histoire offre beaucoup
d’exemples, pendant que la France travaillait avec
tant d’énergie à assurer contre les Germains son
indépendance, elle tendait à étouffer celle des États
qui s’étaient formés au sud entre le cours de la Loire
et la Méditerranée. Si les habitants de l’Allemagne
 se croyaient maîtres dépossédés de la Gaule et de
l’Italie, les Français, invoquant aussi les traditions
de la conquête franke, prétendaient dominer sur le
reste des Gaulois jusqu’au pied des Alpes et des Pyrénées.
Dans la nouvelle opinion nationale, l’idée de
domination au sud était inséparable de celle d’affranchissement
du côté du nord. Aussi chaque élection
d’un roi étranger à la famille de Charlemagne, depuis
Eudes jusqu’à Hugues Capet, fut-elle presque immédiatement
suivie d’une guerre sur la frontière du
midi, aux bords de la Loire, de la Vienne ou du Rhône.
L’expression de cette vanité nationale se retrouve
dans un diplôme du roi Raoul, où il s’intitule : « Roi,
par la grâce de Dieu, des Français, des Bourguignons
et des Aquitains, invincible, pieux, illustre
et toujours auguste, pleinement roi par la soumission
volontaire tant des Aquitains que des Gascons[238]. »


[237] Ces deux mots de la vieille langue française répondaient aux
mots franks Walle et Teutske, et servaient à distinguer, en Belgique
et en Lorraine, ceux qui parlaient roman de ceux qui parlaient allemand.
Walle ou Wale est le substantif d’où dérive l’adjectif walsk ou
welsk. Ce mot est employé dans les anciennes gloses de la loi salique
pour traduire le mot latin Romani.



[238] Quum autem ad plenum regnemus, et tam Gothi, quam Aquitani
nostro subjaceant sponte principatui… (Rodulfi regis Diplomata,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. IX, p. 580.)



Pour répondre à ces jactances, les Gascons et les
Aquitains inscrivaient en tête de leurs actes publics
la formule : « Sous le règne du Christ, en attendant
un roi[239]. » Ils qualifiaient d’usurpateurs tous ceux
qui obtenaient la royauté au mépris du droit héréditaire ;
puis, à chaque nouvelle restauration, ils n’en
traitaient pas moins en souverain étranger l’héritier
de Karl le Grand. Dans la première année de son
règne, Hugues Capet renouvela, mais sans aucun
succès, les hostilités en Poitou. Forcé par Guilhem,
 duc d’Aquitaine, de battre en retraite jusqu’à la Loire,
il livra, sur les bords de ce fleuve, une grande bataille
qui ne servit qu’à faire éclater la haine violente des
deux populations l’une contre l’autre[240]. Non-seulement
les chefs des petits États méridionaux conservèrent
leur indépendance, mais ils firent des conquêtes vers
le nord. Aldebert, comte de Périgueux, assiégea et
prit Tours vers l’an 990. Inquiet de ce progrès, et
n’osant cependant l’attaquer à main armée, Hugues
Capet lui adressa, dans un message, cette question :
« Qui t’a fait comte ? » — « Qui t’a fait roi ? » furent
les seuls mots que répondit le comte Aldebert. Cette
réponse, sujet de stupeur pour les historiens du dix-septième
siècle, et plus tard commentée dans un sens
républicain, ne contenait aucune allusion à la royauté
élective : elle signifiait simplement qu’un comte de
Périgord était souverain à aussi bon titre et aussi
pleinement qu’un roi de France[241].


[239] Christo regnante, rege expectante.



[240] … In gravi prælio decertantes Francorum et Aquitanorum animositates,
multo sanguine alterna cæde fuso, superiores Franci exstiterunt ;
et sic reversi sunt. (Ademari Cabanensis Chron., apud Script.
rer. gallic. et francic., t. X, p. 145.)



[241] … Hoc ei mandavit : « Quis te comitem constituit ? » Et Aldebertus
remandavit ei : « Quis te regem constituit ? » (Ademari Cabanensis
Chron., apud ibid., p. 146.) Ce fameux trait d’histoire a été
falsifié, comme beaucoup d’autres, par les historiens modernes, qui
font dire au comte de Périgord : « Ceux qui t’ont fait roi. » Réponse
absurde, parce qu’elle détruit la séparation nationale entre les Français
et les Aquitains.



La France, si nous prenons ce mot dans sa véritable
acception nationale, n’a point commencé par être
grande : bornée d’abord au pays qui s’étend de la
Meuse à la Loire, de l’Epte et de la Villaine aux
 montagnes de l’ancienne Bourgogne, elle a eu de
faibles commencements. Mais, depuis qu’elle existe
comme État au centre de la Gaule, elle n’a jamais
fait de pas rétrograde, et c’est par des conquêtes successives
qu’elle a reculé ses limites jusqu’aux rivages
des deux mers. Ces conquêtes, d’une tout autre
nature que les invasions des Franks, ont produit des
résultats durables, parce qu’elles étaient politiques,
parce qu’elles n’avaient pas pour objet le simple partage
des richesses et des terres, mais le gouvernement
du pays subjugué. Un événement qu’on peut
regarder comme fortuit, l’extinction du titre de
roi dans tous les États formés en Gaule autour du
royaume central, en Lorraine, en Bourgogne, en
Bretagne et en Aquitaine, contribua surtout à rendre
moins violente cette agrégation successive des différentes
parties du sol gaulois. L’idée d’une hiérarchie
des domaines et des territoires, introduite par le
système féodal, prépara d’avance la réunion, en accoutumant
par degrés les seigneurs des duchés et
des comtés à ne point se croire les égaux de leur voisin
aux fleurs de lis. Ainsi l’état de fief est, dans l’histoire
de nos provinces, une sorte de point intermédiaire
entre l’époque du partage en plusieurs souverainetés
distinctes, et celle de la fusion en un seul
corps.


Il ne faut pas que ce mot de fief nous induise en
erreur sur la nature des résistances que les rois de la
troisième race eurent à vaincre pour étendre la monarchie
jusqu’aux bornes de l’ancienne Gaule. Partout
où ils portèrent la conquête sous un prétexte ou
sous un autre, ils rencontrèrent une opposition nationale,
 l’opposition des souvenirs, des habitudes et
des mœurs. Ce n’est qu’après avoir été brisées à plusieurs
reprises, après avoir employé inutilement les
révoltes, les protestations et les murmures, que les
populations se turent, et que tout se rangea sous l’unité
d’obéissance qui forme, depuis le seizième siècle,
le caractère de la monarchie française[242].


[242] Voyez l’Histoire de la conquête de l’Angleterre par les Normands,
t. IV, conclusion.






LETTRE XIII

Sur l’affranchissement des communes.



Parmi tous les mots de la langue politique du
moyen âge qui se sont conservés jusqu’à nous, le
mot commune est peut-être celui qui a le plus complétement
perdu sa première signification. Réduit à
exprimer une simple circonscription rurale sous des
autorités dépendantes, il ne produit plus sur les
esprits aucune espèce d’impression, et nous avons
besoin d’efforts pour replacer sous ce signe, en quelque
sorte discrédité, les grandes idées qu’il rappelait
il y a plusieurs siècles. Aussi la révolution que
nos historiens désignent par le nom d’affranchissement
des communes ne prend-elle point, dans leur
récit, son véritable caractère. Les faibles débris de
l’ancienne organisation municipale des villes de
France conservés jusqu’en 1789 ont contribué, je
 n’en doute pas, à refroidir l’imagination des écrivains
modernes, à les tromper sur l’état primitif de
ces villes et sur la nature du changement social qui
s’opéra au douzième siècle. Je ne sais quelle idée de
sollicitation humble de la part des bourgeois, et de
mansuétude paternelle de la part des rois signataires
des chartes de communes, jette un jour confus sur
tous les événements qui ont précédé ou suivi la signature
de ces chartes. Au lieu de raconter en détail
ces événements, nos historiens se contentent
de reproduire quelques lambeaux de dissertations
inexactes. Se fiant sur ce que le protocole des chartes
porte en général : concessi, « j’ai octroyé, » ils attribuent
à la politique des rois les résultats de l’insurrection
populaire, et travestissent en réforme
administrative l’un des mouvements les plus énergiques
de l’esprit de démocratie[243].


[243] La justice me commande d’excepter de cette censure, comme de
beaucoup d’autres, l’ouvrage de M. de Sismondi. Cet auteur est entré,
à mon avis, dans les véritables voies de l’histoire ; mais, malheureusement,
les opinions accréditées par Mézeray, Velly, Anquetil et leurs
disciples, prévalent encore dans le public, et c’est à elles que je m’attaque.



En effet, avant d’avoir vu, comme nous, le terrible
réveil de ce vieil esprit, dans un temps d’ordre et
d’obéissance volontaire, pouvait-on décrire avec exactitude,
ou même simplement comprendre la révolte,
l’association jurée contre le pouvoir établi, et tout ce
grand travail de dissolution qui accompagne les changements
politiques ? Comment ne pas faire émaner,
dans le passé comme dans le présent, tous les priviléges
municipaux du bon plaisir de l’autorité souveraine ?
 Comment se défendre de l’illusion que produisent
les mêmes mots appliqués à des choses toutes
différentes de celles qu’ils exprimaient jadis ? Un historien
du dix-septième siècle, peu connu, il est vrai,
mais assez intelligent pour l’époque, dit qu’ayant rencontré
dans de vieilles coutumes ces paroles : « Si
un seigneur dit à son homme lige : Venez-vous-en
avec moi, car je veux guerroyer monseigneur le
roi, » cela lui parut si étrange qu’il n’osait en croire
ses yeux[244].


[244] Annales de l’église de Noyon, par Jacques Le Vasseur. Paris,
1633.



C’est un préjugé du même genre qui, s’appliquant
à d’autres objets, a faussé, dans les récits modernes,
l’histoire de l’établissement des communes. D’abord
l’idée que ces écrits nous donnent d’une commune du
douzième siècle est tout à fait inexacte. D’après
eux, nous nous représentons soit le régime municipal
abâtardi qui subsistait à la révolution de 1789,
soit un gouvernement local bien pondéré, à la fois
libre et dépendant, comme celui qu’avait projeté d’établir
l’Assemblée constituante. Nous nous figurons
Louis VI, dit le Gros, en partie par bienveillance,
en partie par intérêt, concevant le projet d’affranchir
toutes les villes qui existent depuis le cours de la
Somme jusqu’à la Méditerranée, et léguant à ses
successeurs cette noble tâche à poursuivre. Louis le
Gros devient ainsi, dans notre opinion, le promoteur
de l’émancipation communale, le patron des libertés
bourgeoises, le régénérateur du tiers état. Ces beaux
titres lui sont même confirmés par le préambule de
 notre charte constitutionnelle ; mais l’autorité de cette
charte, souveraine en matière politique, est de nulle
valeur en fait d’histoire[245].


[245] « Nous avons considéré que, bien que l’autorité tout entière résidât
en France dans la personne du roi, nos prédécesseurs n’avaient
point hésité à en modifier l’exercice, suivant la différence des temps ;
que c’est ainsi que les communes ont dû leur affranchissement à
Louis le Gros, la confirmation de l’extension de leurs droits à saint
Louis et à Philippe le Bel. » (Préambule de la charte constitutionnelle
de 1814.) — Ce passage a été écrit en 1827.



Pour apprécier au juste la part qu’eut Louis le
Gros à ce qu’on appelle, d’un nom beaucoup trop
modeste, l’affranchissement des communes, il faut
d’abord examiner dans quelles limites territoriales
un roi de France, au commencement du douzième
siècle, exerçait la puissance législative. En se dégageant
de toute illusion et en examinant les faits, on
trouvera que le pouvoir royal ne régissait alors
qu’une partie, et une très-petite partie, de la France
actuelle. Au nord de la Somme on entrait sur les
terres du comte de Flandre, dont le vasselage était
purement nominal ; la Lorraine, une partie de la
Bourgogne, la Franche-Comté, le Dauphiné, étaient
sous la suzeraineté de l’empire d’Allemagne. La Provence,
tout le Languedoc, la Guienne, l’Auvergne,
le Limousin et le Poitou étaient des États libres, sous
des ducs ou des comtes qui ne reconnaissaient de suzerain
que pour la forme, et en changeaient à volonté.
La Bretagne était de même un État libre ;
la Normandie obéissait au roi d’Angleterre, et enfin
l’Anjou, quoique soumis féodalement au roi de
France, ne relevait en aucune manière de son autorité
administrative. Il n’y avait donc pas lieu pour
 Louis VI d’affranchir par des ordonnances les villes
de ces différents pays, et les grandes vues qu’on lui
prête ne pouvaient se réaliser qu’entre la Somme et
la Loire. Or, comment se fait-il, si c’est ce roi qui est
le législateur des communes, qu’on les voie s’établir
dans toute l’étendue de la Gaule, et en plus grand
nombre dans les provinces indépendantes de la couronne,
par exemple dans celles du midi ? Bien plus,
dans ces dernières provinces, le régime communal,
avec tous ses caractères, se révèle à une époque antérieure
à la date des sept ou huit chartes où figure
le nom de Louis le Gros. Il est vrai que personne ne
s’avise d’attribuer positivement à ce roi la fondation
des communes d’Arles, de Marseille, de Nîmes, de
Toulouse, de Bordeaux, de Rouen, de Lille, de Cambrai,
etc. ; mais nos écrivains, groupant tous les faits
autour de la personne des rois, négligent l’histoire
de ces communes, tant qu’elles ne relèvent point de
la couronne. C’est seulement lorsqu’une conquête
ou un traité les agrége au royaume de France, et
qu’une charte scellée du grand sceau vient reconnaître
et non créer leurs franchises, qu’on juge à
propos d’en faire mention. Ainsi des libertés immémoriales
prennent l’air de concessions récentes ;
toute commune semble une pure émanation de la
volonté royale, et Louis le Gros, comme premier en
date, a l’honneur de l’initiative. De là vient que Beauvais
et Noyon passent pour les deux plus anciennes
communes de France : assertion vraie, si l’on réduit
le nom de France à ses limites du douzième siècle,
et fausse, si on l’applique à tout le territoire sur
lequel il s’étend aujourd’hui.


 Après avoir circonscrit dans ses véritables bornes
l’influence législative de Louis le Gros, il s’agit
d’examiner si, dans ces bornes mêmes, ce roi a été,
comme on le prétend, le fondateur des communes, et
si c’est à lui qu’appartient l’idée de ce genre d’institutions.
Cette opinion se fonde a priori sur l’intérêt
qu’on suppose à Louis VI de faire de la puissance des
bourgeois un contre-poids à celle des nobles ; mais,
en fait d’intérêt, la classe bourgeoise en avait un
bien autre à l’érection des villes en communes. On
devrait donc, d’après cette manière d’argumenter,
lui accorder encore la plus grande part dans la création
de ce nouvel ordre de choses, qui donnait à
chaque ville affranchie une magistrature élective,
le droit de guerre et de paix, presque tous les droits
des anciennes républiques[246]. Mais il ne s’agit pas d’argumentation
logique, et l’histoire est là pour attester
que, dans le grand mouvement d’où sortirent les
communes ou les républiques du moyen âge, pensée
et exécution, tout fut l’ouvrage des marchands et des
artisans qui formaient la population des villes. Dans
la plupart des chartes de communes, on ne saurait
guère attribuer aux rois autre chose que le protocole,
la signature et le grand sceau ; évidemment les dispositions
législatives sont l’œuvre de la commune elle-même.
Pour s’en convaincre, il suffit d’examiner et
de comparer entre eux ces actes, dont on raisonne
beaucoup trop sur la foi d’autrui.


[246] Le mot respublica est quelquefois employé par les historiens du
moyen âge pour désigner une commune.



Quoique les communes du moyen âge aient eu
 pour principe la municipalité des derniers temps de
l’empire romain, autant cette dernière institution
était dépendante, autant l’autre, dès son origine, se
montra libre et énergique. L’enthousiasme républicain
des vieux temps se communiquait de proche en
proche, et produisait des révolutions partout où il se
trouvait une population assez nombreuse pour oser
entrer en lutte avec la puissance féodale. Les habitants
des villes que ce mouvement politique avait gagnées
se réunissaient dans la grande église ou sur la
place du marché, et là ils prêtaient, sur les choses
saintes, le serment de se soutenir les uns les autres,
de ne point permettre que qui que ce fût fît tort à l’un
d’entre eux ou le traitât désormais en serf. C’était ce
serment ou cette conjuration, comme s’expriment les
anciens documents, qui donnait naissance à la commune.
Tous ceux qui s’étaient liés de cette manière
prenaient dès lors le nom de communiers ou de jurés,
et, pour eux, ces titres nouveaux comprenaient les
idées de devoir, de fidélité et de dévouement réciproques,
exprimées, dans l’antiquité, par le mot de
citoyen[247].


[247] Statutum est itaque et sub religione confirmatum quod unusquisque
jurato suo fidem, vim, auxiliumque præbebit. (Charte de commune,
dans le Recueil des Ordonnances des rois de France, passim.)



Pour garantie de leur association, les membres de
la commune constituaient, d’abord tumultuairement,
et ensuite d’une manière régulière, un gouvernement
électif ressemblant, sous quelques rapports, à l’ancien
gouvernement municipal des Romains, et s’en
éloignant sous d’autres. Au lieu des noms de curie
 et de décurion, tombés en désuétude, les communes
du midi adoptèrent celui de consul, qui rappelait encore
de grandes idées, et les communes du nord
ceux de juré et d’échevin, quoique ce dernier titre, à
cause de son origine teutonique, fût entaché pour
elles d’un souvenir de servitude[248].


[248] Skepen, dans la langue des Franks, signifiait un juge. C’est le
mot latinisé dans les capitulaires par celui de Scabini. — Dans les Considérations
sur l’histoire de France, chap. V et VI, j’ai fait de ce double
mouvement révolutionnaire une étude plus approfondie, plus exacte
et plus détaillée.



Chargés de la tâche pénible d’être sans cesse à
la tête du peuple dans la lutte qu’il entreprenait
contre ses anciens seigneurs, les nouveaux magistrats
avaient mission d’assembler les bourgeois au
son de la cloche, et de les conduire en armes sous la
bannière de la commune. Dans ce passage de l’ancienne
civilisation abâtardie à une civilisation neuve
et originale, les restes des vieux monuments de la
splendeur romaine servirent quelquefois de matériaux
pour la construction des murailles et des
tours qui devaient garantir les villes libres contre
l’hostilité des châteaux. On peut voir encore, dans
les murs d’Arles, un grand nombre de pierres couvertes
de sculptures provenant de la démolition
d’un théâtre magnifique, mais devenu inutile par le
changement des mœurs et l’interruption des souvenirs.


Dans le midi de la Gaule, où les anciennes villes
romaines subsistaient en plus grand nombre, et où,
plus éloignées du foyer des invasions et de la domination
germanique, elles avaient mieux conservé
 leur population et leurs richesses, les tentatives d’affranchissement
furent, sinon plus énergiques, du
moins plus complétement heureuses. C’est là seulement
que les cités affranchies atteignirent à la plénitude
de cette existence républicaine, qui était en
quelque sorte l’idéal auquel aspiraient toutes les communes.
Dans le nord, la lutte fut plus longue et le
succès moins décisif. Une circonstance défavorable
pour les villes de cette dernière contrée, c’était la
double dépendance où elles se trouvaient sous le pouvoir
de leurs seigneurs immédiats et la suzeraineté
du roi de France ou de l’empereur d’Allemagne. Au
milieu de leur lutte contre la première de ces puissances,
la seconde intervenait pour son profit, et
souvent rétablissait le combat lorsque tout semblait
décidé. Ce rôle d’intervention est le seul qu’aient
réellement joué les rois de France dans les événements
qui signalèrent la naissance des premières
communes dans leur petit royaume ; et ce qui les
déterminait à se déclarer pour ou contre les villes,
il faut le dire, c’était l’argent que leur offrait l’une
ou l’autre des deux parties[249]. Neutres entre le seigneur
et la commune, leur appui était au plus offrant,
avec cette différence qu’ils ne donnaient guère aux
villes que des garanties verbales ou de simples promesses
de secours, et que, lorsqu’ils étaient contre
elles, ils agissaient effectivement.


[249] … Regius, ut dixi, appetitus ad potiora promissa deflectitur…
omnia sacramenta sua… sine ulla honestatis… respectione, cassantur.
(Guibert. abbat. de Novigent., de Vita sua, apud Script. rer. gallic. et
francic., t. XII, p. 252.) — Voyez ci-après l’Histoire de la commune
de Laon, Lettre XVI, p. 250.



 On pourrait croire, d’après quelques mots des historiens
du douzième siècle, que Louis VII, dit le
Jeune, envisageait la révolution communale sous un
point de vue moins matériel. Il cherchait à établir
en principe que toute ville de commune relevait immédiatement
de la couronne ; mais, malgré l’intérêt
qu’il s’était ainsi créé à l’établissement de nouvelles
communes, dans les lieux qui n’étaient pas de son
domaine, sa politique, à l’égard des bourgeois affranchis
par insurrection, ne fut pas toujours impartiale.
Soit par des raisons qu’il n’est plus possible d’apprécier,
soit par des scrupules religieux, il annula
des chartes qu’il avait signées, et détruisit par force
des communes qui avaient acheté son appui. Lorsque
le chagrin d’être privés d’une liberté chèrement acquise
poussait les bourgeois à de nouvelles révoltes,
il les châtiait d’une manière dure et quelquefois
cruelle[250]. Voici un passage qui le concerne, et que
fort mal à propos, à mon avis, l’on a quelquefois cité
comme preuve de l’initiative royale dans l’affranchissement
des communes :


[250] Voyez ci après les détails relatifs aux communes de Sens et de
Vézelay.



« Gui, comte d’Auxerre (en 1167), voulut, avec
l’assentiment du roi, instituer de nouveau une commune ;
mais l’évêque s’opposa hardiment à son
projet, et entreprit d’aller plaider sur ce point
devant la cour du roi, non sans péril et sans de
grandes dépenses d’argent. Il encourut presque la
malveillance du très-pieux roi Louis, qui lui reprochait
de vouloir enlever la ville d’Auxerre à lui et
 à ses héritiers ; car il regardait comme lui appartenant
toutes les villes où il y avait des communes.
Enfin, après que la cause eut été longtemps débattue,
inspection faite des chartes et priviléges
de l’église d’Auxerre, et le roi, ainsi que les gens de
sa cour, s’étant radouci au moyen d’une bonne
somme d’argent, l’évêque gagna son procès. Il
obtint une ordonnance royale portant que, sans son
aveu et sans sa permission, il ne serait en aucune
façon loisible au comte, ni à qui que ce fût, d’établir
une commune dans la ville[251]. »


[251] Hist. episcop. Autissiodor., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. XII, p. 304.



Si les intentions des rois de France avaient été,
aussi pleinement qu’on le croit, favorables à l’érection
des communes, c’est dans les villes de la couronne
qu’on les aurait vues se manifester de la manière
la plus éclatante. Eh bien, pas une de ces
villes, les plus florissantes du royaume, n’obtint un
affranchissement aussi complet que celui des villes
seigneuriales : c’est que tout projet d’insurrection y
était aussitôt déjoué par une puissance de beaucoup
supérieure à celle des plus grands seigneurs. Paris
n’eut jamais de commune, mais seulement des corps
de métiers et une justice bourgeoise sans attribution
politique. Orléans entreprit, sous Louis le Jeune, de
s’ériger en commune ; mais une exécution militaire
et des supplices châtièrent, disent les Chroniques de
Saint-Denis, « la forsennerie de ces musards qui,
pour raison de la commune, faisaient mine de se
rebeller et dresser contre la couronne[252]. »


[252] Chroniques de Saint-Denis, apud ibid., p. 196.



 En refusant à nos rois l’initiative dans la révolution
communale, une justice qu’on doit leur rendre,
c’est d’avouer qu’ils ne détruisirent point les communes
dans les villes seigneuriales qu’ils ajoutèrent
successivement à leur domaine, surtout avant le quatorzième
siècle : ils sentaient qu’il est plus difficile
d’anéantir une liberté depuis longtemps acquise que
de l’étouffer à son berceau. La reconnaissance du
gouvernement républicain des villes du Languedoc,
dans les premiers temps qui suivirent la conquête de
ce pays, était de nécessité indispensable pour le
maintien de cette conquête. Il en fut de même pour
les grandes communes de Normandie, d’Anjou, de
Bretagne, de Guienne et de Provence. La raison
d’État fit respecter en elles des priviléges qu’il eût
été dangereux d’attaquer violemment, mais qui
furent minés à la longue et pour ainsi dire démolis
pièce à pièce. Quant aux villes françaises du second
et du troisième ordre, les rois montrèrent à leur
égard une assez grande libéralité, et, pour un peu
d’argent, ils leur octroyèrent le droit de commune,
parce qu’ils ne craignaient pas qu’elles s’en prévalussent
pour devenir indépendantes. Alors, comme
aujourd’hui, c’était peu de chose qu’un droit de liberté
nominal, sans puissance pour le faire valoir. Aussi
les mêmes rois accordaient-ils souvent à des bourgades
insignifiantes un titre et des institutions qu’ils
avaient refusés aux plus grandes villes.


L’état de commune, dans tout son développement,
ne s’obtint guère qu’à force ouverte et en obligeant
la puissance établie à capituler malgré elle. Mais
quand, par suite de l’insurrection et des traités qui
 la légitimèrent, le mouvement de la bourgeoisie vers
son affranchissement fut devenu l’impulsion sociale,
et, pour me servir d’une expression toute moderne,
une des nécessités de l’époque, les puissances du
temps s’y prêtèrent avec une bonne grâce apparente,
toutes les fois qu’elles y entrevirent quelque profit
matériel sans aucun péril imminent. De là vint l’énorme
quantité de chartes seigneuriales et royales
octroyées durant le treizième siècle. Il n’y eut d’opposition
systématique à cette révolution, continuée
d’une manière paisible, que de la part du haut clergé,
partout où ce corps possédait l’autorité temporelle et
la seigneurie féodale. Aussi l’histoire des communes
du nord de la France présente-t-elle le tableau d’une
guerre acharnée entre les bourgeois et le clergé.


En général, les communes les plus libres étaient
celles dont la fondation avait coûté le plus de peine
et de sacrifices, et la liberté fut peu de chose dans
les lieux où elle n’était qu’un don gratuit octroyé
sans effort, et conservé paisiblement. L’état politique
de ces associations bourgeoises offrait ainsi une foule
de degrés et de nuances, depuis la cité républicaine,
qui, comme Toulouse, avait des rois pour alliés, entretenait
une armée et exerçait tous les droits de la
souveraineté, jusqu’aux rassemblements de serfs et
de vagabonds auxquels les rois et les seigneurs ouvraient
un asile sur leurs terres. Ces asiles donnèrent
naissance à un grand nombre de villes neuves, qui le
plus souvent se peuplaient aux dépens des seigneuries
voisines, dont les paysans désertaient. Un auteur du
douzième siècle reproche à Louis VII d’avoir fondé
plusieurs de ces nouvelles villes, et d’avoir ainsi diminué
 l’héritage des églises et des chevaliers[253]. Le
prévôt de Villeneuve-le-Roi, près de Sens, se trouvait
fréquemment en querelle à ce sujet avec les abbayes
du voisinage. Le gouvernement de ces communes de
la dernière classe était toujours subordonné à un
prévôt du roi ou du seigneur, et ne garantissait aux
habitants que la jouissance de quelques droits civils.
Mais c’en était assez pour engager les ouvriers ambulants,
les petits marchands colporteurs et les paysans
serfs de corps et de biens, à y fixer leur domicile.
La charte qui octroyait le droit de bourgeoisie
aux nouveaux domiciliés était rédigée et scellée par
le fondateur, lorsque l’existence de la ville n’était
encore qu’un projet. Il la faisait publier au loin, pour
qu’elle fût connue de tous ceux qui voulaient devenir
bourgeois et propriétaires de terrains moyennant
un prix modique et une taille raisonnable. Voici un
exemple de ces sortes de chartes :


[253] Quasdam etiam villas novas ædificavit, per quas plures ecclesias
et milites de propriis suis hominibus ad eas confugientibus exhæreditasse
non est dubium. (Fragm. histor., vitam Ludovici VII
summatim complectens, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII,
p. 286.)



« Moi, Henri, comte de Troyes, fais savoir à tous
présents et à venir que j’ai établi les coutumes ci-dessous
énoncées pour les habitants de ma Villeneuve
(près Pont-sur-Seine) entres les chaussées
des ponts de Pugny :


« Tout homme demeurant dans ladite ville payera,
chaque année, douze deniers et une mine d’avoine
pour prix de son domicile ; et s’il veut avoir une
portion de terre ou de pré, il donnera par arpent
 quatre deniers de rente. Les maisons, vignes et
prés pourront être vendus ou aliénés à la volonté
de l’acquéreur. Les hommes résidant dans ladite
ville n’iront ni à l’ost ni à aucune chevauchée, si
je ne suis moi-même à leur tête[254]. Je leur accorde,
en outre, le droit d’avoir six échevins qui administreront
les affaires communes de la ville, et
assisteront mon prévôt dans ses plaids. J’ai arrêté
que nul seigneur, chevalier ou autre, ne pourrait
tirer hors de la ville aucun des nouveaux habitants,
pour quelque raison que ce fût, à moins que ce dernier
ne fût son homme de corps, ou n’eût un arriéré
de taille à lui payer.


[254] Les mots ost et chevauchée sont synonymes d’armée et campagne
de guerre.



« Fait à Provins, l’an de l’Incarnation 1175[255]. »


[255] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. VI, p. 319 et 320.






LETTRE XIV

Sur la marche de la révolution communale.

COMMUNES DU MANS ET DE CAMBRAI.



C’est dans la dernière moitié du onzième siècle que
les documents historiques présentent, pour la première
fois, des villes constituées en communes ; mais
ces documents sont trop incomplets pour qu’on puisse
dire en quel pays cette grande révolution a pris naissance.
 Tantôt propagée de ville en ville, tantôt éclatant
dans plusieurs lieux d’une manière simultanée,
elle embrasse, dans ses développements rapides, tous
les pays de langue romane, à l’exception de l’Espagne,
que la conquête des Maures plaçait, pour ainsi dire,
hors du mouvement européen[256]. Ce mouvement avait
son foyer partout où subsistaient, depuis le temps
des Romains, d’anciennes villes municipales. On eût
dit que la race indigène, après avoir plié pendant
cinq cents ans sous les institutions de la conquête,
voulait, par un effort énergique, s’en affranchir et les
éloigner d’elle. Alors, il est vrai, la distinction primitive
des races avait disparu, mais elle était en
quelque sorte remplacée par la différence des mœurs ;
les pouvoirs du temps étaient marqués à l’empreinte
des mœurs germaniques : le mépris pour la vie et la
propriété des faibles, l’amour de la domination et de
la guerre, formaient le caractère distinctif des seigneurs
et des membres du haut clergé, tandis que le
goût du travail et un sentiment confus de l’égalité
sociale étaient, chez les habitants industrieux des
villes, comme un débris de l’ancienne civilisation. Ce
fut dans le mouvement national contre les keisars
franks que la classe bourgeoise ou romaine (car au
neuvième siècle ces deux mots étaient synonymes)
puisa le germe de cette énergie qu’on la vit porter,
moins de trois siècles après, dans une nouvelle révolution
destinée à extirper des villes la puissance militaire
 ou féodale, et à la réduire, soit de force, soit
de bon gré, à la possession des campagnes.


[256] Voyez, dans les Considérations sur l’histoire de France, chap. V
et VI, les nouveaux aperçus que j’ai donnés sur la révolution municipale
du douzième siècle.



Si l’on compare attentivement les révolutions municipales
du moyen âge aux révolutions constitutionnelles
des temps modernes, on sera frappé de
certaines ressemblances que ces deux grands mouvements
présentent dans leur ensemble et dans leur
marche. Si les réformes politiques du douzième siècle
s’exécutent dans un bien plus petit cercle que celles
du dix-huitième et du dix-neuvième, l’action, au
moyen âge, est plus vive, et offre plus d’ensemble,
parce que tous ceux qui y coopèrent sont gens de
même état, n’ayant qu’un intérêt et qu’une idée. Sur
le même espace de terre pour lequel une seule révolution
suffit de nos jours, il en fallait des centaines
au temps de l’établissement des communes. Il fallait
que chaque ville se fît une destinée à part, et courût
pour son propre compte toutes les chances de l’insurrection.
Au reste, dans ces révolutions municipales et
dans celles des grands États modernes, même variété
de formes, même empire du hasard dans les
circonstances accessoires, même désir de pousser la
réforme jusqu’à son dernier terme, et même impuissance
d’y parvenir. Sans aucun souvenir de l’histoire
grecque ou romaine, les bourgeois des onzième et
douzième siècles, soit que leur ville fût sous la seigneurie
d’un roi ou d’un comte, d’un évêque ou d’une
abbaye, allaient droit à la république ; mais la réaction
du pouvoir établi les ramenait bientôt en arrière.
Du balancement de ces deux forces opposées résultait
pour la ville une sorte de gouvernement mixte, et
c’est ce qui arriva en général dans le nord de la
 France, comme le prouvent les chartes de commune.
La nouvelle organisation que ces chartes sanctionnent,
et qu’elles déclarent inviolable, ne tarde
guère à subir toutes les vicissitudes des constitutions
modernes : elle est tour à tour modifiée, détruite
et rétablie ; la teneur des chartes est violée ou
dépassée en sens inverse par les seigneurs et par les
villes.


Observez que dans cette comparaison du mouvement
communal du douzième siècle avec le mouvement
constitutionnel de nos jours, j’ai spécialement
en vue le caractère d’universalité et la marche pareillement
progressive de ces révolutions, séparées
d’ailleurs l’une de l’autre par de si énormes différences
d’époque, de causes et de résultats politiques.
Je ne veux établir aucune équation forcée entre les
idées qui, à de si grands intervalles de temps, ont
été le principe de ces deux révolutions propagées de
pays en pays par une force irrésistible. Le principe
des communes du moyen âge, l’enthousiasme qui fit
braver à leurs fondateurs tous les dangers et toutes
les misères, c’était bien celui de la liberté, mais
d’une liberté toute matérielle, si l’on peut s’exprimer
ainsi : la liberté d’aller et de venir, de vendre et d’acheter,
d’être maître chez soi, de laisser son bien à
ses enfants. Dans ce premier besoin d’indépendance
qui agitait les hommes au sortir du chaos où le monde
romain avait été comme englouti depuis l’invasion
des Barbares, c’était la sûreté personnelle, la sécurité
de tous les jours, la faculté d’acquérir et de conserver,
qui étaient le dernier but des efforts et des
vœux. Les intelligences ne concevaient alors rien de
 plus élevé, rien de plus désirable dans la condition
humaine ; et l’on se dévouait pour obtenir, à force de
peine, ce qui dans l’Europe actuelle constitue la vie
commune, ce que la simple police des États modernes
assure à toutes les classes de sujets, sans qu’il
y ait besoin pour cela de chartes ou de constitutions
libres.


Toutes les révolutions modernes prennent leur
source dans un débat entre le peuple et la puissance
royale ; celle des communes, au douzième siècle, ne
pouvait avoir ce caractère. Il y avait alors peu de
villes qui appartinssent immédiatement au roi ; la
plupart des bourgs étaient la propriété des barons ou
des églises ; les villes épiscopales se trouvaient, en
totalité ou en partie, sous la seigneurie de leurs
évêques. Quelquefois un seigneur laïque, maître de
l’ancienne citadelle et du quartier voisin, disputait au
prélat la suzeraineté et le gouvernement du reste de
la ville ; quelquefois le roi avait une tour où son
prévôt se cantonnait militairement, pour lever sur
les bourgeois certains subsides, en sus des tailles que
l’évêque et le seigneur laïque exigeaient chacun de
son côté. Heureusement pour la bourgeoisie, ces
trois puissances s’accordaient mal entre elles. L’insurrection
d’un des quartiers de la ville trouvait souvent
un appui dans le seigneur du quartier voisin ; et
si la population tout entière s’associait en corps politique,
il était rare que l’un des seigneurs, gagné
par des offres d’argent, ne confirmât pas cette révolte.
C’est ainsi que la commune d’Auxerre s’établit du
consentement du comte, malgré l’évêque, et qu’à
Amiens l’évêque se rangea, contre le comte, du côté
 de la bourgeoisie. Dans le midi de la France actuelle,
pays situé alors en dehors du royaume, les évêques
se montrèrent en général amis des libertés bourgeoises
et protecteurs des communes. Mais dans la
France proprement dite, en Bourgogne et en Flandre,
tantôt secondés par les rois, tantôt seuls, à
l’aide des armes et de l’anathème, ils soutinrent
contre les communes une guerre qui ne se termina
qu’après trois siècles, par la ruine simultanée des
droits politiques des villes et des priviléges seigneuriaux.


Cette différence remarquable provient de ce que
dans le midi de la Gaule, où la conquête franke ne
pénétra jamais à fond, l’autorité temporelle des
évêques avait moins que dans le nord perdu son caractère
de magistrature, pour s’assimiler au pouvoir
des barons ou gens de la race conquérante[257]. A mesure
qu’on approchait du Rhin, l’on trouvait les
traces de l’invasion germanique plus visiblement
marquées : l’abus de la force était plus grand, le pouvoir
seigneurial plus despotique. Tout homme qui ne
pouvait pas se dire chevalier était traité en serf, et
ce titre humiliant était celui dont les évêques, du
haut de leurs palais crénelés, qualifiaient les habitants
des villes métropolitaines. Mais cette dénomination
exprimait en général une prétention plutôt
qu’un fait ; et les bourgeois, par leurs fréquentes
émeutes, par leurs ligues défensives et offensives,
 prouvaient que le servage des campagnes n’était pas
fait pour les villes.


[257] Bar, en langue franke, n’a d’autre signification que celle de vir
en latin. Le sens politique de ce mot est venu de ce qu’il voulait
dire homme dans l’idiome des conquérants. En langue romane, on
disait bers pour le nominatif singulier, et baron pour les autres cas.



De temporaires qu’elles étaient d’abord, ces associations
de défense mutuelle, communions ou communes,
comme on les appelait, devinrent permanentes ; on
s’avisa de les garantir par une organisation administrative
et judiciaire, et la révolution fut accomplie.
« Commune, dit un auteur ecclésiastique du
douzième siècle, est un mot nouveau et détestable,
et voici ce qu’on entend par ce mot : les gens
taillables ne payent plus qu’une fois l’an à leur seigneur
la rente qu’ils lui doivent. S’ils commettent
quelque délit, ils en sont quittes pour une amende
légalement fixée ; et quant aux levées d’argent
qu’on a coutume d’infliger aux serfs, ils en sont
entièrement exempts[258]. »


[258] Communio autem, novum ac pessimum nomen, sic se habet, ut
capite censi omnes solitum servitutis debitum dominis semel in anno
solvant, et si quid contra jura deliquerint, pensione legali emendent,
cæteræ censuum exactiones, quæ servis infligi solent, omnimodis vacent.
(Guibert. abbat. de Novigent., de Vita sua, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. XII, p. 250.) — Voyez sur le sens propre du
mot commune, les Considérations sur l’histoire de France, chap. V.



Ainsi, le mot commune exprimait, il y a sept cents
ans, un système de garantie analogue, pour l’époque,
à ce que aujourd’hui nous comprenons sous le mot
constitution. Comme les constitutions de nos jours, les
communes s’élevaient à la file, et les dernières en date
imitaient de point en point l’organisation des anciennes.
De même que la constitution d’Espagne a
servi de modèle en 1820 aux constitutions de Naples
et de Piémont, on voit la commune de Laon s’organiser
 sur le modèle des communes de Saint-Quentin
et de Noyon, et ensuite la charte de Laon servir de
patron à celles de Crespy et de Montdidier. La charte
de Soissons, qui paraît avoir joui de la plus grande
célébrité, est textuellement reproduite dans celles de
Fismes, de Senlis, de Compiègne et de Sens. Cette
charte fut portée jusqu’en Bourgogne, et les habitants
de Dijon renoncèrent, pour l’adopter, à leur ancien
régime municipal. Ils firent ce changement d’accord
avec leur duc ; mais ils stipulèrent que leur nouvelle
constitution serait mise, pour plus de sûreté, sous
la garantie du roi de France. Voici l’acte par lequel
Philippe-Auguste fit droit à leur demande :


« Au nom de la sainte et indivisible Trinité, ainsi
soit-il. Philippe, par la grâce de Dieu, roi des
Français, faisons savoir à tous présents et à venir
que notre fidèle et parent Hugues, duc de Bourgogne,
a donné et octroyé à perpétuité, à ses
hommes de Dijon, une commune sur le modèle de
celle de Soissons, sauf la liberté qu’ils possédaient
auparavant. Le duc Hugues et son fils Eudes ont
juré de maintenir et de conserver inviolablement
ladite commune. C’est pourquoi, d’après leur demande
et par leur volonté, nous en garantissons le
maintien sous la forme susdite, de la manière qui
s’ensuit :


« Si le duc ou l’un de ses héritiers veut dissoudre
la commune ou s’écarter de ses règlements, nous
l’engagerons de tout notre pouvoir à les observer ;
que s’il refuse d’accéder à notre requête, nous
prendrons sous notre sauvegarde les personnes et
les biens des bourgeois. Si une plainte est portée
 devant nous à cet égard, nous ferons, dans les quarante
jours et d’après le jugement de notre cour,
amender le dommage fait à la commune par la
violation de sa charte[259]. »


[259] Les deux lettres de Philippe-Auguste, que j’ai réunies ici en une
seule pour me dispenser de répéter deux fois les mêmes formules, se
trouvent dans le Recueil des Ordonnances des rois de France, t. V et XI,
p. 237 et suiv.



Au moment où s’éleva en France la première constitution
communale, il n’y avait presque pas une ville
qui n’eût en elle le germe d’un semblable changement ;
mais il fallait, pour le développer, des circonstances
favorables. Il fallait surtout que l’exemple
fût donné par quelque ville voisine : tantôt c’était le
bruit d’une insurrection qui en faisait éclater d’autres,
comme un incendie se propage ; tantôt c’était une
charte octroyée qui mettait le trouble dans la province.
La révolution de Laon, la plus sanglante de
toutes, eut pour cause occasionnelle l’établissement
des communes de Saint-Quentin et de Noyon, l’une
consentie par un comte, l’autre instituée par un
évêque. Le coup frappé à Laon se fit aussitôt sentir
à Amiens, puis à Soissons, puis à Reims. Enfin, pour
toutes les communes situées au nord de la Loire,
l’exemple n’est pas même sorti du royaume de
France ; car les premières en date furent celles du
Mans et de Cambrai, deux villes qui, à l’époque
de leur affranchissement, se trouvaient hors du
royaume, l’une sous la suzeraineté des ducs de Normandie,
et l’autre sous celle des empereurs.


L’histoire de la commune du Mans se rattache à
celle de la fameuse conquête de l’Angleterre par les
 Normands, en l’année 1066. Enclavé pour ainsi dire
entre deux États beaucoup plus puissants, la Normandie
et l’Anjou, le comté du Maine semblait destiné
à tomber alternativement sous la suprématie de l’un
ou de l’autre. Mais, malgré ce désavantage de position
et l’infériorité de leurs forces, les Manceaux
luttaient souvent avec énergie pour rétablir ou
recouvrer leur indépendance nationale. Quelques
années avant sa descente en Angleterre, le duc
Guillaume le Bâtard fut reconnu pour suzerain du
Maine par Herbert, comte de ce pays, grand ennemi
de la puissance angevine, et à qui ses incursions nocturnes
dans les bourgs de l’Anjou avaient fait donner
le surnom bizarre et énergique d’Éveil-Chiens. Comme
vassaux du duc de Normandie, les Manceaux fournirent
sans résistance leur contingent de chevaliers
et d’archers ; mais quand ils le virent occupé des
soins et des embarras de la conquête, ils songèrent à
s’affranchir de la domination normande. Nobles,
gens de guerre, bourgeois, toutes les classes de la
population concoururent à cette œuvre patriotique.
Les châteaux gardés par des soldats normands furent
attaqués et pris l’un après l’autre. Turgis de Tracy
et Guillaume de La Ferté, qui commandaient la citadelle
du Mans, rendirent cette place, et sortirent du
pays avec tous ceux de leurs compatriotes qui avaient
échappé aux vengeances populaires.


Le mouvement imprimé aux esprits par cette insurrection
ne s’arrêta point lorsque le Maine eut été
rendu à ses seigneurs nationaux, et l’on vit alors
éclater dans la principale ville une révolution d’un
nouveau genre. Après avoir combattu pour l’indépendance
 du pays, les bourgeois du Mans, rentrés dans
leurs foyers, commencèrent à trouver gênant et
vexatoire le gouvernement de leur comte, et s’irritèrent
d’une foule de choses qu’ils avaient tolérées
jusque-là. A la première taille un peu lourde, ils se
soulevèrent tous et formèrent entre eux une association
jurée, qui s’organisa sous des chefs électifs et
prit le nom de commune[260]. Le comte régnant était
en bas âge ; il avait pour tuteur Geofroy de Mayenne,
seigneur puissant et renommé à cause de son habileté
politique. Cédant à la force des choses, Geofroy,
en son nom et au nom de son pupille, jura la commune
et promit ainsi obéissance aux lois établies
contre son propre pouvoir ; mais il le fit de mauvaise
foi. Par force ou par crainte, l’évêque du Mans et
les nobles de la ville prêtèrent le même serment ;
mais quelques seigneurs des environs s’y refusèrent,
et les bourgeois, pour les réduire, se mirent en devoir
d’attaquer leurs châteaux. Ils marchaient à ces
expéditions avec plus d’ardeur que de prudence, et
montraient peu de modération après la victoire. On
les accusait de guerroyer sans scrupule durant le carême
et la semaine sainte ; on leur reprochait aussi
de faire trop sévèrement et trop sommairement justice
de leurs ennemis ou de ceux qui troublaient la
paix de la commune, faisant pendre les uns et mutiler
les autres sans aucun égard pour le rang des personnes[261].
 Voici quelques traits de cette orageuse et
courte indépendance, racontés par un historien du
temps.


[260] Consilium inierunt qualiter ejus pravis conatibus obsisterent, nec
se ab eo vel quolibet alio injuste opprimi paterentur. Facta igitur
conspiratione quam communionem vocabant, sese omnes pariter sacramentis
astringunt… (Gest. pontific. Cenomann., apud Script. rer.
gallic. et francic., t. XII, p. 540.)



[261] … Cujus conspirationis audacia innumera scelera commiserunt,
passim plurimos sine aliquo judicio condemnantes, quibusdam pro
causis minimis oculos eruentes, alios vero… suspendio strangulantes ;
castra quoque vicina diebus sanctæ Quadragesimæ immo Dominicæ
Passionis tempore, irrationabiliter succendentes. (Gest. pontific. Cenomann.,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 540.)



« Il arriva que l’un des barons du pays, nommé
Hugues de Sillé, attira sur lui la colère des membres
de la commune, en s’opposant aux institutions
qu’ils avaient promulguées. Ceux-ci envoyèrent
aussitôt des messagers dans tous les cantons d’alentour,
et rassemblèrent une armée qui se porta avec
beaucoup d’ardeur contre le château de Sillé ; l’évêque
du Mans et les prêtres de chaque paroisse
marchaient en tête avec les croix et les bannières[262].
L’armée s’arrêta pour camper à quelque distance
du château, tandis que Geofroy de Mayenne, venu
de son côté avec ses hommes d’armes, prenait son
quartier séparément. Il faisait semblant de vouloir
aider la commune dans son expédition ; mais
il eut, dès la nuit même, des intelligences avec
l’ennemi, et ne s’occupa d’autre chose que de faire
échouer l’entreprise des bourgeois. A peine fut-il
jour, que la garnison du château fit une sortie
avec de grands cris ; et au moment où les nôtres,
pris au dépourvu, se levaient et s’armaient pour
combattre, dans toutes les parties du camp, des
 gens apostés répandirent qu’on était trahi, que la
ville du Mans venait d’être livrée au parti ennemi.
Cette fausse nouvelle, jointe à une attaque imprévue,
produisit une terreur générale ; les bourgeois
et leurs auxiliaires prirent la fuite en jetant leurs
armes ; beaucoup furent tués, tant nobles que vilains,
et l’évêque lui-même se trouva parmi les
prisonniers[263]. »


[262] … Congregatoque exercitu, episcopo et singularum ecclesiarum
presbyteris præeuntibus cum crucibus et vexillis, ad castrum Silliacum
furibundo impetu diriguntur. (Ibid.)



[263] Et ut de cæteris taceam, tam nobilibus quam ignobilibus… ipse
quoque episcopus, proh dolor ! ab ipsis comprehensus et custodiæ
mancipatus est. (Gest. pontific. Cenomann., apud Script. rer. gallic. et
francic., t. XII, p. 540.)



« Geofroy de Mayenne, de plus en plus suspect aux
gens de la commune, et craignant leur ressentiment,
abandonna la tutelle du jeune comte et se
retira hors de la ville dans un château nommé la
Géole. Mais la mère de l’enfant, Guersende, fille
du comte Herbert, qui entretenait avec Geofroy un
commerce illicite, s’ennuya bientôt de son absence
et ourdit sous main un complot pour lui livrer la
ville. Un dimanche, par la connivence de quelques
traîtres, il entra avec quatre-vingts chevaliers dans
un des forts de la cité, voisin de la principale église,
et de là se mit à guerroyer contre les habitants.
Ceux-ci, appelant à leur aide les barons du pays,
assiégèrent la forteresse. L’attaque était difficile,
parce que, outre le château, Geofroy de Mayenne
et ses gens occupaient deux maisons flanquées de
tourelles : les nôtres n’hésitèrent pas à mettre le
feu à ces maisons, quoiqu’elles fussent tout près de
l’église, qu’on eut peine à préserver de l’incendie.
Ensuite l’attaque du fort commença, à l’aide de machines,
 si vivement que Geofroy, perdant courage,
s’échappa de nuit, disant aux siens qu’il allait chercher
du secours. Les autres ne tardèrent pas à se
rendre ; et les bourgeois, rentrés en possession de
la forteresse, en rasèrent les murailles intérieures
jusqu’à la hauteur du mur de ville, ne laissant subsister
en entier que les remparts tournés vers la
campagne[264]. »


[264] Cives autem ira commoti, ac sibi in futurum præcaventes, interiorem
partem ejusdem munitionis muro civitatis coæquaverunt, exteriores
parietes ad urbis præsidium integros relinquentes. (Gest. pontific.
Cenomann., apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 541.)



Cette victoire de la liberté bourgeoise sur la puissance
féodale venait à peine d’être remportée, que
de nouveaux dangers, bien autrement graves, menacèrent
la commune du Mans. En l’année 1073, le
conquérant de l’Angleterre, se voyant maître assuré
de ce pays, résolut de passer le détroit, et d’aller
recouvrer à main armée la seigneurie du Maine.
Guillaume venait de triompher de la dernière et de
la plus redoutable des insurrections saxonnes ; profitant
habilement de l’occasion, il offrit une solde à
tous les hommes de race anglaise qui voudraient le
suivre dans son expédition d’outre-mer[265]. Des gens
qui n’avaient plus ni feu ni lieu, les restes des
bandes de partisans détruites sur plusieurs points de
l’Angleterre, et même des chefs qui s’étaient signalés
par leur dévouement patriotique, s’enrôlèrent
sous la bannière normande sans cesser de haïr les
Normands. Tous étaient joyeux d’aller combattre
 contre des hommes qui, bien que ennemis du roi
Guillaume, leur semblaient être de la même race
que lui par la conformité du langage. Sans s’inquiéter
si c’était de gré ou de force que les Manceaux
avaient, sept ans auparavant, pris part à la conquête,
ils marchèrent contre eux à la suite du conquérant
comme à un acte de vengeance nationale. Dès leur
entrée dans le pays, ils se livrèrent, avec une sorte
de frénésie, à tous les genres de dévastation et de
rapine, arrachant les vignes, coupant les arbres,
brûlant les hameaux, faisant au Maine tout le mal
qu’ils auraient voulu faire à la Normandie. La terreur
causée par leurs excès contribua, plus que la bravoure
des chevaliers normands et la présence même
du roi Guillaume, à la soumission du pays. Les places
fortes et les châteaux se rendirent pour la plupart
avant le premier assaut, et les principaux bourgeois
du Mans apportèrent les clefs de leur ville au roi
dans son camp sur la Sarthe. Ils lui prêtèrent serment
comme à leur seigneur légitime, et Guillaume, en
retour, leur promit la conservation de leurs anciennes
franchises municipales ; mais il ne paraît pas que la
commune ait été maintenue, car l’histoire n’en fait
plus mention[266].


[265] Voyez l’Histoire de la Conquête de l’Angleterre par les Normands,
liv. V, t. II.



[266] … Et acceptis ab eo sacramentis tam de impunitate perfidiæ
quam de conservandis antiquis ejusdem civitatis consuetudinibus
atque justitiis, in ipsius ditionem atque imperium sese et sua omnia
dediderunt. (Gest. pontific. Cenomann., apud Script. rer. gallic. et
francic., t. XII, p. 541.)



Ce fut en l’année 1076 que s’établit, par insurrection,
la commune de Cambrai ; mais il y avait déjà
longtemps que, selon les paroles d’un contemporain,
 les bourgeois désiraient cette commune[267]. Depuis
plus de cent ans ils étaient en guerre ouverte avec
l’autorité épiscopale. En l’année 957, ils profitèrent
de l’absence de leur évêque, qui s’était rendu à la cour
de l’empereur, pour former une ligue contre lui, et
se jurer les uns aux autres de ne pas le laisser rentrer
dans la ville. L’évêque, s’étant remis en route
vers Cambrai, ne tarda pas à apprendre, par le bruit
public, que l’entrée de la ville lui était défendue,
qu’il en trouverait les portes closes et les murailles
bien gardées. Il rebroussa chemin et alla demander
à l’empereur du secours contre les Cambrésiens : on
lui donna une armée d’Allemands et de Flamands
assez forte pour réduire la ville. A l’approche des
troupes, les habitants eurent peur, et, ajournant leur
projet de liberté, reçurent l’évêque sans opposition.
Celui-ci, qui regardait comme une injure intolérable
ce qu’ils avaient osé faire contre lui, attendit, pour
se venger, que leur association fût entièrement
dissoute ; et alors, faisant revenir en grand nombre
ses soldats auxiliaires, il attaqua les bourgeois à
l’improviste dans les places et dans les rues. Les
soldats les poursuivaient jusque dans les églises,
tuaient tout ce qui leur résistait ; et quand ils
avaient fait un prisonnier, ils lui coupaient les pieds
ou les mains, lui crevaient les yeux, ou le menaient
au bourreau, qui lui marquait le front d’un fer
rouge[268].


[267] Unde cives in unum conspirantes, episcopo absente, diu desideratam
conjuraverunt communiam. (Balderici Chron., apud Script. rer.
gallic. et francic., t. XIII, p. 534.)



[268] Novum genus spectaculi. Continuo namque armati limen sanotissimæ
ædis absque reverentiæ modo irrumpentes, alios interfecerunt,
alios truncatis manibus et pedibus demembrarunt : quibusdam vero
oculos fodiebant, quibusdam frontes ferro ardente notabant. (Balderici
Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. VIII, p. 281.)



 Cette exécution militaire laissa de profonds ressentiments
dans le cœur des bourgeois de Cambrai,
et accrut le désir qu’ils avaient d’élever une barrière
entre eux et la puissance seigneuriale. Tout le clergé
métropolitain, défenseur-né de cette puissance, fut
enveloppé dans la haine que les citoyens lui portaient.
En l’année 1024, il se fit une nouvelle conjuration
à la faveur de laquelle les bourgeois, un moment
maîtres de la ville, expulsèrent les chanoines
et tous les clercs de l’église, démolirent leurs maisons
et emprisonnèrent ceux dont ils avaient le plus
à se plaindre. Cette révolution fut de peu de durée,
et une armée impériale rétablit à Cambrai la seigneurie
ecclésiastique. Mais la révolution se réveilla,
pour ainsi dire, en 1064. Les bourgeois ayant pris les
armes firent prisonnier leur évêque, nommé Liébert ;
et pour les réduire il fallut trois armées envoyées
contre eux par l’empereur, le comte de Flandre et la
comtesse de Hainault[269]. Malgré cette nouvelle défaite,
les Cambrésiens ne se découragèrent pas, et
douze ans après, sous l’épiscopat de Gérard, neveu
de Liébert, ils s’insurgèrent de nouveau, et se constituèrent
en association jurée sous le nom de commune.
Voici le détail de cet événement tel qu’on le
trouve dans une chronique rédigée en vieux français :


[269] Histoire de Cambrai, p. 101 et suiv.



« Comme le clergé et tout le peuple estoient en
 grande paix, s’en alla l’évêque Gérard à l’empereur.
Mais ne fut pas très-éloigné, quand les
bourgeois de Cambrai, par mauvais conseil, jurèrent
une commune et firent ensemble une conspiration
que de longtems avoient murmurée, et s’allièrent
ensemble par serment que si l’évêque n’octroyoit
cette commune, ils lui défendroient l’entrée en la
cité. Cependant l’évêque étoit à Lobbes, et lui fut
dit le mal que le peuple avoit fait, et aussitôt il
quitta sa route, et pour ce qu’il n’avoit gens pour
le venger de ses bourgeois, il prit avec lui son bon
ami Baudoin, le comte de Mons, et ainsi vinrent à
la cité avec grande chevalerie. Lors eurent les
bourgeois leurs portes closes et mandèrent à l’évêque
qu’ils ne laisseroient entrer que lui et sa maison,
et l’évêque répondit qu’il n’entreroit pas sans
le comte et sa chevalerie, et les bourgeois le refusèrent.
Quand l’évêque vit la folie de ses sujets,
il lui prit grande pitié, et il désiroit plus faire
miséricorde que justice. Alors leur manda qu’il
traiteroit des choses devant dites, en sa cour, en
bonne manière, et ainsi les apaisa. Alors l’évêque
fut laissé entrer, et les bourgeois entrèrent en leurs
maisons, à grande joie, et tout fut oublié de ce qui
avoit été fait. Mais il advint, après un peu de
temps, par aventure, sans le su et le consentement
de l’évêque, et contre sa volonté, que grand
nombre de chevaliers les assaillirent en leurs hôtels,
en occirent aucuns et plusieurs blessèrent.
Dont furent les bourgeois très-ébahis et fuirent
à l’église Saint-Géry, enfin furent pris et menés
devant l’évêque. Ainsi fut cette conjuration et la
 commune défaite, et jurèrent désormais féauté à
l’évêque[270]. »


[270] Chronique de Cambrai ; Recueil des Hist. des Gaules et de la France,
t. XIII, p. 476 et 477.



Les troubles qui survinrent presque aussitôt dans
l’empire, par suite de l’excommunication de Henri IV,
fournirent aux habitants de Cambrai une occasion
pour tenter un nouveau mouvement et rétablir leur
commune. Ils furent aidés par le comte de Flandre,
qui fit alliance avec eux pour s’agrandir aux dépens
de la puissance impériale. En vertu de cette alliance,
ils installèrent comme évêque un ami du comte,
appelé Eudes, et refusèrent de recevoir l’évêque
Gaucher, désigné par l’empereur. Après l’avénement
de Henri V, lorsque la paix eut rendu toute sa force
à l’autorité impériale, « messire Gaucher, dit la chronique
de Cambrai, alla vers l’empereur et fit sa
complainte du comte Robert de Flandre, comment
il avoit troublé son empire, saisi Cambrai et mis
dedans l’élu Eudes, dont fut l’empereur fortement
irrité. Lors il s’apprêta pour venir en Flandre, et y
vint avec très-grande armée, et assiégea le château
de Douay, qui étoit très-fort de murs et de fossés,
dont fut celui de Flandre très-épouvanté, et les soldats
que le comte avoit mis pour garder Cambrai
eurent peur, laissèrent la cité et s’enfuirent. Lors
entra le comte dedans Douay, et en garnit toutes
les forteresses. Au troisième jour après, l’empereur
fit un très-grand assaut, et le comte merveilleusement
bien se défendit, si qu’il y eut plusieurs
chevaliers occis du côté de l’empereur, et ainsi
 laissèrent l’assaut. Dont eurent conseil tous les
grands princes et l’empereur ensemble ; car il voyoit
que rien ne profitoit et que ne prendroient le château,
et lui dirent qu’il reçût à amour le comte de
Flandre. Lors reçut l’empereur le comte de Flandre
à homme, et furent bons amis ensemble[271].


[271] Chronique de Cambrai ; Recueil des Hist. des Gaules et de la
France, t. XIII, p. 477.



« Après ce, vint l’empereur à Cambrai très-terriblement ;
mais devant sa venue s’enfuit l’élu Eudes
et grande partie du clergé et du peuple qui se sentoit
coupable. Dont s’enfuirent plusieurs femmes
avec leurs enfants dans les églises et les tours, et
les pucelles s’effrayoient quand elles virent tant de
chevaliers allemands, esclavons, lorrains, saxons.
Alors fit l’empereur crier que tous les habitants et
les bourgeois vinssent en sa présence, et ils vinrent
très-émus, car ils craignoient de perdre la vie ou
leurs membres, et ne pouvoient contredire ni ne
l’osoient. Lors parla l’empereur très-durement à
eux, et fortement les blâma, et dit comment ils
estoient si osés qu’ils avoient fait tant de choses
contre les droits de l’empire, conjuration, commune,
nouvelles lois, et, qui plus est, qu’ils avoient
reçu nouvel évêque dedans la cité, contre Dieu et
contre la seigneurie de l’empire. Quand ils ouïrent
l’empereur ainsi parler, ils furent trop épouvantés
et ne savoient qu’ils pussent répondre ; et pour ce
qu’ils se sentoient coupables, ils s’humilièrent durement
et crièrent à l’empereur merci. Dont se prit
le bon évêque Gaucher très-bénignement à prier
 pour ses sujets, et tomba aux pieds du roi et disoit :
« Très-doux empereur, ne détruisez pas nos bourgeois
si cruellement et en si grande sévérité, car bien les
pouvez corriger avec plus grande douceur. » Dont
prièrent aussi les princes de l’armée avec l’évêque,
et disoient qu’il eût pitié de tant de larmes. Quand
ce entendit, l’empereur se relâcha un peu de sa
colère, et crut le conseil de l’évêque et des princes,
et ne les punit pas ainsi qu’il se proposoit par rigueur
de justice. Cependant ne les épargna pas du
tout ; car il commanda qu’ils apportassent en sa
présence la charte de la commune qu’ils avoient
faite, et eux ainsi firent ; et l’empereur tantôt la
défit et leur fit jurer devant tous les princes que
jamais autre ne feroient. Ainsi fut défaite cette
commune, et leur fit l’empereur jurer féauté à lui
par foi et par serment[272]. »


[272] Chronique de Cambrai ; Recueil des Hist. des Gaules et de la France,
t. XIII, p. 489



Cette seconde destruction de la commune de Cambrai
eut lieu en l’année 1107, et, moins de vingt ans
après, la commune était rétablie. On la citait au loin
comme un modèle d’organisation politique : « Que
dirai-je de la liberté de cette ville ? dit un ancien
écrivain. Ni l’évêque ni l’empereur ne peuvent y
asseoir de taxe ; aucun tribut n’y est exigé ; on n’en
peut faire sortir la milice, si ce n’est pour la défense
de la ville, et encore à cette condition que
les bourgeois puissent le jour même être de retour
dans leurs maisons[273]. » La commune était gouvernée
 par un corps électif de magistrature, dont les
membres avaient le titre de jurés et s’assemblaient
tous les jours dans l’hôtel de ville, qu’on nommait
la maison de jugement. Les jurés, au nombre de quatre-vingts,
se partageaient l’administration civile et les
fonctions judiciaires. Tous étaient obligés d’entretenir
un valet et un cheval toujours sellé, afin d’être
prêts à se rendre, sans aucun retard, partout où les
appelaient les devoirs de leurs charges[274].


[273] Quid autem de libertate hujus urbis dicam ? Non episcopus, non
imperator taxationem in ea facit : non tributum ab ea exigitur, non
denique exercitum ex ea educit, nisi tantummodo ob defensionem
urbis… (Fragmentum ex gestis episc. Camerac., apud Script. rer. gallic.
et francic., t. XIII, p. 481, in nota.)



[274] Histoire de Cambrai, p. 100. Le mot jurés sert quelquefois à désigner
la totalité des membres d’une commune, et quelquefois les seuls
membres du gouvernement municipal. Ce nom tire son origine du serment
que les uns et les autres étaient obligés de prêter.



Ces devoirs n’étaient pas aussi aisés à remplir que
ceux des maires et échevins de nos villes modernes ;
il ne s’agissait pas, en temps ordinaire, de veiller à
la police des rues, et, dans les grandes circonstances,
de régler le cérémonial d’une procession ou d’une
entrée solennelle, mais de défendre, à force de courage,
des droits chaque jour envahis. Il fallait vêtir
la cotte de mailles, lever la bannière de la ville contre
les comtes et les chevaliers, et, après la victoire, ne
point se laisser abattre par les sentences d’excommunication
dont s’armait le pouvoir épiscopal. Grâce à
la constance inébranlable de ses magistrats électifs,
la commune de Cambrai, abolie encore à deux reprises
différentes[275], se releva et continua de prospérer
 et de se faire craindre. Elle soutint jusqu’au milieu
du quatorzième siècle une guerre à outrance contre
ses évêques et contre leur clergé, qu’elle contraignit
plusieurs fois de sortir en masse de la ville et de se
réfugier à Valenciennes[276]. Voilà quelles furent pendant
quatre cents ans les relations des habitants de
Cambrai avec les prédécesseurs de Fénelon. Tout
cela ne rappelle guère le doux et consolant spectacle
que présente l’administration de ce vertueux archevêque.
Mais que nous sommes loin de compte si nous
croyons que le moyen âge ressemblait à l’ancien
régime, et qu’en France les passions populaires sont
filles de la révolution !


[275] En 1138 et en 1180. (Voyez le tome XIII du Recueil des Hist.
des Gaules et de la France.)



[276] Histoire de Cambrai, p. 294 et suiv.






LETTRE XV

Sur les communes de Noyon, de Beauvais et de Saint-Quentin.



En l’année 1098, Baudri de Sarchainville, archidiacre
de l’église cathédrale de Noyon, fut promu,
par le choix du clergé de cette église, à la dignité
épiscopale. C’était un homme d’un caractère élevé,
d’un esprit sage et réfléchi. Il ne partageait point
l’aversion violente que les personnes de son ordre
avaient en général contre l’institution des communes.
Il voyait dans cette institution une sorte de nécessité
sous laquelle, de gré ou de force, il faudrait plier tôt
ou tard, et croyait qu’il valait mieux se rendre aux
 vœux des citoyens que de verser le sang pour reculer
de quelques jours une révolution inévitable. L’élection
d’un évêque doué d’un si grand sens et d’une si
noble manière de voir était pour la ville de Noyon
l’événement le plus désirable ; car cette ville se trouvait
alors dans le même état que celle de Cambrai
avant sa révolution. Les bourgeois étaient en querelles
journalières avec le clergé de l’église cathédrale :
les registres capitulaires contenaient une
foule de pièces ayant pour titre : De la paix faite entre
nous et les bourgeois de Noyon[277]. Mais aucune réconciliation
n’était durable, la trêve était bientôt rompue,
soit par le clergé, soit par les citoyens, qui étaient
d’autant plus irritables qu’ils avaient moins de garanties
pour leurs personnes et pour leurs biens. Le
nouvel évêque pensait que l’établissement d’une commune
jurée par les deux partis rivaux pourrait devenir
entre eux une sorte de pacte d’alliance ; il
entreprit de réaliser cette idée généreuse avant que
le mot de commune eût servi à Noyon de cri de ralliement
pour une insurrection populaire.


[277] De pace facta inter nos et burgenses Noviomenses. (Annales de
l’église cathédrale de Noyon, par Jacques Levasseur. Paris, 1633,
IIIe partie, p. 803 et suiv.)



De son propre mouvement, l’évêque de Noyon
convoqua en assemblée tous les habitants de la ville,
clercs, chevaliers, commerçants et gens de métier.
Il leur présenta une charte qui constituait le corps
des bourgeois en association perpétuelle, sous des magistrats
appelés jurés, comme ceux de Cambrai. « Quiconque,
disait la charte, voudra entrer dans cette
commune ne pourra en être reçu membre par un
 seul individu, mais en la présence des jurés. La
somme d’argent qu’il donnera alors sera employée
pour l’utilité de la ville, et non au profit particulier
de qui que ce soit.


« Si la commune est convoquée en armes, tous
ceux qui l’auront jurée devront marcher pour sa
défense, et nul ne pourra rester dans sa maison,
à moins qu’il ne soit infirme, malade ou tellement
pauvre qu’il ait besoin de garder lui-même sa femme
et ses enfants malades.


« Si quelqu’un a blessé ou tué quelqu’un sur le
territoire de la commune, les jurés en tireront
vengeance[278]. »


[278] Ces trois articles sont extraits d’une charte de Philippe-Auguste
qui reproduit, en les confirmant, les lois, ou, comme on disait alors,
les coutumes de la commune de Noyon. (Voyez le tome XI du Recueil
des Ordonnances des rois de France, p. 224.)



Les autres articles garantissaient aux membres de
la commune de Noyon l’entière propriété de leurs
biens, et le droit de n’être traduits en justice que
devant leurs magistrats électifs. L’évêque jura d’abord
cette charte, et les habitants de tout état prêtèrent
après lui le même serment. En vertu de son
autorité pontificale, il prononça l’anathème et toutes
les malédictions de l’Ancien et du Nouveau Testament
contre celui qui, dans l’avenir, oserait dissoudre la
commune ou enfreindre ses règlements. En outre,
pour donner à ce nouveau pacte une garantie plus
solide, Baudri invita le roi de France, Louis le Gros,
à le corroborer, comme on disait alors, par son
approbation et par le grand sceau de la couronne.
Le roi consentit à cette requête de l’évêque ; et ce
 fut toute la part qu’eut Louis le Gros à l’établissement
de la commune de Noyon. La charte royale ne
s’est point conservée, mais il en reste une qui peut
servir de preuve à ce récit.


« Baudri, par la grâce de Dieu, évêque de Noyon,
à tous ceux qui persévèrent et avancent de plus en
plus dans la foi :


« Très-chers frères, nous apprenons par l’exemple
et les paroles des saints Pères que toutes les bonnes
choses doivent être confiées à l’écriture, de peur
que par la suite elles ne soient mises en oubli.
Sachent donc tous les chrétiens, présents et à
venir, que j’ai fait à Noyon une commune, constituée
par le conseil et dans une assemblée des clercs,
des chevaliers et des bourgeois ; que je l’ai confirmée
par le serment, l’autorité pontificale et le lien
de l’anathème, et que j’ai obtenu du seigneur roi
Louis qu’il octroyât cette commune et la corroborât
du sceau royal. Cet établissement fait par moi,
juré par un grand nombre de personnes et octroyé
par le roi, comme il vient d’être dit, que nul ne
soit assez hardi pour le détruire ou l’altérer ; j’en
donne l’avertissement de la part de Dieu et de ma
part, et je l’interdis au nom de l’autorité pontificale.
Que celui qui transgressera et violera la présente
loi subisse l’excommunication ; que celui qui,
au contraire, la gardera fidèlement, demeure sans
fin avec ceux qui habitent dans la maison du Seigneur[279]. »


[279] Annales de l’église cathédrale de Noyon, t. II, p. 805.



Cette charte épiscopale porte la date de 1108.


 Quelques années auparavant, les bourgeois de
Beauvais s’étaient constitués en commune spontanément,
ou, comme s’exprime un contemporain, par
suite d’une conjuration tumultueuse[280]. Ils contraignirent
leur évêque à jurer qu’il respecterait la nouvelle
constitution municipale ; et vers le même temps,
le comte de Vermandois, pour prévenir de pareils
troubles, octroya une charte de commune aux habitants
de Saint-Quentin[281]. Le clergé de la ville jura
de l’observer, sauf les droits de son ordre, et les chevaliers,
sauf la foi due au comte[282]. Ce comte, qui était
un puissant seigneur, suzerain de plusieurs villes,
ne crut pas nécessaire, comme l’évêque de Noyon,
de faire ratifier sa charte par l’autorité royale, et la
commune de Saint-Quentin s’établit sans que Louis
le Gros intervînt en aucune manière. Pour comprendre
l’effet que devait produire sur les villes de
la Picardie et de l’Ile-de-France l’existence de ces
trois communes, dans un espace de moins de quarante
 lieues, il suffit de jeter les yeux sur leurs chartes,
dont voici les principaux articles :


[280] … Turbulenta conjuratio factæ communionis. (Epistolæ Ivonis
Carnot. episc., apud Script. rer. gallic. et francic., t. XV, p. 105.) — La
commune de Beauvais fut reconnue et confirmée par Louis le Gros,
on ne peut dire en quelle année ; Louis le Jeune la confirma de nouveau
en 1144.



[281] Cette concession n’a pas de date précise, mais elle remonte authentiquement
aux premières années du douzième siècle ; elle fut de
beaucoup antérieure à l’époque de Raoul Ier, qui devint comte de
Vermandois en 1117. Quelques historiens la fixent à l’année 1102.
La charte communale de Saint-Quentin porte dans son préambule :
« Usus et consuetudines quas tempore Rodolfi comitis et antecessorum
suorum burgenses S. Quintini tenuerunt. » (Voyez le Recueil des Ordonnances
des rois de France, t. XI, p. 270.)



[282] Quum primum communia acquisita fuit, omnes Viromandiæ
pares… et omnes clerici, salvo ordine suo, omnesque milites, salva
fidelitate comitis, firmiter tenendam juraverunt. (Ibid.)




CHARTE DE BEAUVAIS.


« Tous les hommes domiciliés dans l’enceinte du
mur de ville et dans les faubourgs, de quelque seigneur
que relève le terrain où ils habitent, jureront
la commune. Dans toute l’étendue de la ville, chacun
prêtera secours aux autres loyalement et selon
son pouvoir.


« Les pairs de la commune jureront de ne favoriser
personne pour cause d’amitié, de ne léser personne
pour cause d’inimitié, et de donner en toute chose,
selon leur pouvoir, une décision équitable. Tous
les autres jureront d’obéir et de prêter main-forte
aux décisions des pairs[283].


[283] Ces magistrats étaient élus au nombre de douze par toute la commune
de Beauvais. Plus tard, vers la fin du douzième siècle, leur
nombre fut porté à treize, et l’un d’entre eux fut créé chef de l’administration
sous le titre de majeur ou maire. On disait mayeur dans
le dialecte de la Picardie. (Voyez, sur les titres de maire et de pairs,
les Considérations sur l’histoire de France, chap. V et VI.)



« Quiconque aura forfait envers un homme qui
aura juré cette commune, les pairs de la commune,
si plainte leur en est faite, feront justice du corps
et des biens du coupable, suivant leur délibération.


« Si le coupable se réfugie dans quelque château
fort, les pairs de la commune parleront sur cela au
seigneur du château ou à celui qui sera en son lieu ;
et si, à leur avis, satisfaction leur est faite de l’ennemi
 de la commune, ce sera assez ; mais si le seigneur
refuse satisfaction, ils se feront justice eux-mêmes
sur ses biens et sur ses hommes.


« Si quelque marchand étranger vient à Beauvais
pour le marché, et que quelqu’un lui fasse tort ou
injure dans les limites de la banlieue ; si plainte en
est faite aux pairs et que le marchand puisse trouver
son malfaiteur dans la ville, les pairs en feront
justice, à moins que le marchand ne soit un des
ennemis de la commune.


« Nul homme de la commune ne devra confier ou
prêter son argent aux ennemis de la commune tant
qu’il y aura guerre avec eux, car s’il le fait, il sera
parjure ; et si quelqu’un est convaincu de leur avoir
prêté ou confié quoi que ce soit, justice sera faite
de lui, selon que les pairs en décideront.


« S’il arrive que le corps de la commune marche
hors de la ville contre ses ennemis, nul ne parlementera
avec eux, si ce n’est avec licence des pairs.


« Si quelqu’un de la commune a confié son argent
à quelqu’un de la ville, et que celui auquel l’argent
aura été confié se réfugie dans quelque château
fort, le seigneur du château, en ayant reçu plainte,
ou rendra l’argent ou chassera le débiteur de son
château ; et s’il ne fait ni l’une ni l’autre de ces
choses, justice sera faite sur les hommes de ce
château à la discrétion des pairs[284]. »


[284] Charte de confirmation de la commune de Beauvais donnée par
Louis le Jeune en 1144. (Mémoires de Beauvais et de Beauvaisis, par
Antoine L’Oisel. Paris, 1617 ; titres justificatifs, p. 271.) — J’ai réduit
cette charte à quelques articles, dont j’intervertis l’ordre, afin d’y
mettre plus de suite.






CHARTE DE SAINT-QUENTIN.


« Les hommes de cette commune demeureront entièrement
libres de leurs personnes et de leurs
biens ; ni nous, ni aucun autre, ne pourrons réclamer
d’eux quoi que ce soit, si ce n’est par jugement
des échevins ; ni nous, ni aucun autre, ne
réclamerons le droit de mainmorte sur aucun
d’entre eux.


« Quiconque sera entré dans cette commune demeurera
sauf de son corps, de son argent et de ses
autres biens.


« Si quelqu’un a commis un délit dont plainte soit
faite en présence du maire et des jurés, la maison
du malfaiteur sera démolie, s’il en a une, ou il
payera pour racheter sa maison, à la volonté du
maire et des jurés. La rançon des maisons à démolir
servira à la réparation des murs et des fortifications
de la ville. Si le malfaiteur n’a pas de
maison, il sera banni de la ville, ou payera de son
argent pour l’entretien des fortifications.


« Quiconque aura forfait à la commune, le maire
pourra le sommer de paraître en justice ; et s’il ne
se rend pas à la sommation, le maire pourra le
bannir ; il ne rentrera dans la ville que par la
volonté du maire et des jurés : si le malfaiteur a
une maison dans la banlieue, le maire et les gens
de la ville pourront l’abattre ; et si elle est fortifiée
de manière à ne pouvoir être abattue par eux, nous
leur prêterons secours et main-forte.


« Si quelqu’un meurt possédant quelque tenure, le
maire et les jurés doivent en mettre aussitôt ses
 héritiers en possession ; ensuite, s’il y a lieu à
procès, la cause sera débattue.


« Si nous faisons citer quelque bourgeois de la
commune, le procès sera terminé par le jugement
des échevins dans l’enceinte des murs de Saint-Quentin.


« Partout où le maire et les jurés voudront fortifier
la ville, ils pourront le faire sur quelque
seigneurie que ce soit.


« Nous ne pourrons refondre la monnaie, ni en faire
de neuve, sans le consentement du maire et des
jurés.


« Nous ne pourrons mettre ni ban ni assise de deniers
sur les propriétés des bourgeois.


« Les hommes de la ville pourront moudre leur
blé, et cuire leur pain partout où ils voudront.


« Si le maire, les jurés et la commune ont besoin
d’argent pour les affaires de la ville et qu’ils lèvent
un impôt, ils pourront asseoir cet impôt sur les héritages
et l’avoir des bourgeois, et sur toutes les
ventes et profits qui se font dans la ville.


« Nous avons octroyé tout cela, sauf notre droit et
notre honneur, sauf les droits de l’église de Saint-Quentin
et des autres églises, sauf le droit de nos
hommes libres, et aussi sauf les libertés par nous
antérieurement octroyées à ladite commune[285]. »


[285] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 270. — Cette
charte est, comme la précédente, singulièrement réduite, et les articles
en sont de même intervertis.



Cette charte, obtenue sans aucun trouble, du libre
consentement d’un seigneur, donnait aux bourgeois
 de Saint-Quentin tous les droits civils avec les garanties
essentielles de l’existence municipale ; les
villes voisines, entre autres celle de Laon, qui était
la plus importante, ne tardèrent pas à désirer pour
elles-mêmes une semblable destinée. Placés presque
à égale distance de Saint-Quentin et de Noyon, les
bourgeois de Laon ne pouvaient s’empêcher de tourner
les yeux vers ces deux communes. L’exemple de
celle de Beauvais leur plaisait moins peut-être, et,
selon toute apparence, ils répugnaient à s’engager
de sang-froid dans la voie des révolutions violentes ;
mais une sorte de fatalité les y entraîna malgré eux.
Ils commencèrent par des demandes de réforme
adressées avec calme, et finirent par un soulèvement
accompagné de ce que les guerres civiles peuvent
produire de plus atroce.


L’histoire de la commune de Laon a cela de remarquable
qu’elle présente en petit, de la manière
la plus exacte, le type des grandes révolutions modernes.
Au moment où l’action révolutionnaire est
parvenue au dernier degré de violence, la réaction
arrive, suivie d’une nouvelle série de désordres et
d’excès commis en sens contraire. Enfin, quand les
partis sont las de se faire une guerre désastreuse et
inutile, vient l’acte de pacification, reçu avec joie des
deux côtés, mais qui, au fond, n’est qu’une trêve,
parce que les intérêts opposés subsistent et prolongent
la lutte sous d’autres formes.







LETTRE XVI

Histoire de la commune de Laon.



La ville de Laon était, à la fin du onzième siècle,
l’une des plus importantes du royaume de France.
Elle était peuplée d’habitants industrieux, et la force
de sa position la faisait considérer comme une seconde
capitale. De même qu’à Noyon et à Beauvais,
l’évêque y exerçait la seigneurie temporelle. Ce siége
épiscopal, l’un des premiers et des plus productifs du
royaume, était l’objet de l’ambition des gens puissants
et riches, qui cherchaient à l’obtenir par intrigue
et à prix d’argent. Sous une succession de
prélats élevés par faveur et presque sans aucun mérite,
qui ne songeaient qu’à faire étalage de leur
pouvoir et de leur faste, et nullement à bien gouverner
la ville comme magistrats et comme évêques,
Laon était devenu le théâtre des plus grands désordres[286].
Les nobles et leurs serviteurs exerçaient
contre les bourgeois le brigandage à main armée. Les
rues de la ville n’étaient point sûres la nuit, ni même
le jour, et l’on ne pouvait sortir de chez soi sans
courir le risque d’être arrêté, volé ou tué[287]. Les
bourgeois, à leur tour, suivant l’exemple de la classe
 supérieure, exerçaient des violences sur les paysans
qui venaient au marché de la ville, soit pour vendre,
soit pour acheter. Ils les attiraient, sous différents
prétextes, dans leurs maisons, et les y tenaient emprisonnés,
comme faisaient les seigneurs dans leurs
châteaux forts, jusqu’à ce qu’ils eussent payé rançon[288].
A ces excès commis par les particuliers se
joignaient les exactions toujours croissantes du gouvernement
épiscopal, les tailles imposées arbitrairement
et les poursuites judiciaires contre les gens
hors d’état de payer. Les sommes d’argent ainsi levées
à force de vexations se partageaient entre les
dignitaires de l’église cathédrale et les familles
nobles de la ville, dont ceux-ci, pour la plupart,
étaient parents ou alliés.


[286] Urbi illi tanta… adversitas inoleverat, ut… ad posse, et libitum
cujusque rapinis et cædibus respublica misceretur. (Guiberti de Novigent.,
de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, 1651, p. 503.)



[287] Nulli noctibus procedenti securitas præbebatur, solum restabat
ut distrahi, aut capi, aut cædi. (Ibid.)



[288] Nemo de agrariis ingrediebatur in urbem… qui non incarceratus
ad redemptionem cogeretur… (Guiberti de Novigent., de Vita sua,
lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, 1651, p. 503.)



Dans l’année 1106, lorsque cet état de désordre
venait de s’aggraver encore par une vacance de deux
ans dans le siége épiscopal, l’évêché de Laon fut
obtenu, à force d’argent, par un certain Gaudri,
Normand de naissance, et référendaire de Henri Ier,
roi d’Angleterre. C’était un de ces hommes d’église
qui, après la conquête de l’Angleterre par Guillaume
le Bâtard, étaient allés faire fortune chez les Anglais,
en prenant le bien des vaincus. Il avait des goûts et
des mœurs militaires, était emporté et arrogant, et
aimait par-dessus tout à parler de combats et de
chasse, d’armes, de chevaux et de chiens[289]. Il avait à
 son service un de ces esclaves noirs que les grands
seigneurs revenus de la première croisade venaient
de mettre à la mode, et souvent il employa cet esclave
à infliger des tortures aux malheureux qui lui avaient
déplu. L’un des premiers actes de l’épiscopat de
Gaudri fut de punir de mort un bourgeois qui avait
censuré sa conduite ; puis il fit crever les yeux, dans
sa propre maison, à un homme suspect d’amitié pour
ses ennemis ; enfin, en l’année 1109, il se rendit
complice d’un meurtre commis dans l’église[290].


[289] De rebus militaribus, canibus et accipitribus loqui gratum habuerat.
(Ibid.)



[290] … Eum corripiens, et intra episcopale palatium custodiæ eum
trudens, nocte per manus cujusdam sui Æthiopis, oculos ejus fecit
evelli. (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem
Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 501 et 504.)



L’élévation d’un pareil seigneur ne pouvait apporter
aucun soulagement aux habitants paisibles de
Laon ; au contraire, elle accrut leurs souffrances.
Les nobles de la ville et les clercs du chapitre devinrent
encore plus turbulents et plus avides[291] ; mais
l’excès de l’oppression tourna l’esprit des bourgeois
vers les moyens d’y porter remède. La renommée de
la commune de Noyon s’était répandue au loin ; on
ne parlait que de la bonne justice qui se faisait dans
cette ville et de la bonne paix qui y régnait. Les
habitants de Laon ne doutèrent pas que l’établissement
d’une commune ne produisît chez eux les mêmes
effets qu’à Noyon, et cette espérance les anima tout
à coup d’une sorte d’enthousiasme. Ils tinrent des
assemblées politiques, et résolurent de tout sacrifier
pour leur affranchissement commun et pour l’institution
 d’une magistrature élective. L’évêque, sans
l’aveu duquel rien ne pouvait se faire d’une manière
pacifique, était alors en Angleterre ; les clercs
et les chevaliers de la ville gouvernaient en son
absence. Ce fut donc à eux que les bourgeois s’adressèrent,
en leur offrant beaucoup d’argent s’ils
voulaient consentir à reconnaître, par un acte authentique,
à la communauté des habitants le droit
de se gouverner par des autorités de son choix.
Séduits par l’appât du gain, les clercs et les chevaliers
promirent d’accorder tout, pourvu qu’on donnât
de bonnes sûretés et de bons gages pour le payement[292].
Il paraît qu’ils ne se rendaient pas un compte
bien exact de l’étendue des concessions demandées,
et ne voyaient dans cette transaction qu’un moyen
expéditif de se procurer beaucoup d’argent : car,
dit un contemporain, s’ils s’accordèrent avec les
gens du peuple sur le fait de la commune, ce fut
dans l’espoir de s’enrichir d’une manière prompte et
facile[293].


[291] Quod considerantes clerus cum archidiaconis, ac proceres, et
causas exigendi pecunias a populo aucupantes… (Ibid., p. 503.)



[292] … Si pretia digna impenderent… (Guiberti de Novigent., de Vita
sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 503.)



[293] Ibid.



La commune établie à Laon, du consentement et
par le serment commun des clercs, des chevaliers et
des bourgeois, fut réglée, pour l’organisation des
pouvoirs municipaux, en partie sur le modèle de
Noyon, en partie sur celui de Saint-Quentin[294]. L’administration
de la justice et de la police publique
 était confiée à un majeur ou maire, et à des jurés
électifs dont le nombre était de douze au moins.
Ils avaient le droit de convoquer les habitants au
son de la cloche, soit pour tenir conseil, soit pour
la défense de la ville. Ils devaient juger les délits
commis dans la cité et la banlieue, faire exécuter
les jugements en leur nom, et sceller leurs actes
d’un sceau municipal différent de celui de l’évêque.
Il était enjoint à tout habitant domicilié dans
les limites du territoire appartenant à la commune
de prêter serment d’obéissance à la loi ou
charte de cette commune, dont voici quelques articles :


[294] … Communionis illius… jura… eo quod, apud Noviomagensem
urbem, et San-Quintinense oppidum ordine scripta exstiterant. (Ibid.,
p. 504.)



« Nul ne pourra se saisir d’aucun homme, soit libre,
soit serf, sans le ministère de la justice.


« Si quelqu’un a, de quelque manière que ce soit,
fait tort à un autre, soit clerc, soit chevalier, soit
marchand, indigène ou étranger, et que celui qui a
fait le tort soit de la ville, il sera sommé de se présenter
en justice, par-devant le maire et les jurés,
pour se justifier ou faire amende ; mais s’il se refuse
à faire réparation, il sera exclu de la ville avec tous
ceux de sa famille. Si les propriétés du délinquant,
en terres ou en vignes, sont situées hors du territoire
de la ville, le maire et les jurés réclameront
justice contre lui de la part du seigneur dans le
ressort duquel ses biens seront situés ; mais si l’on
n’obtient pas justice de ce seigneur, les jurés pourront
faire dévaster les propriétés du coupable. Si le
coupable n’est pas de la ville, l’affaire sera portée
devant la cour de l’évêque, et si, dans le délai de
cinq jours, la forfaiture n’est pas réparée, le maire
 et les jurés en tireront vengeance selon leur pouvoir.


« En matière capitale, la plainte doit d’abord être
portée devant le seigneur justicier dans le ressort
duquel aura été pris le coupable, ou devant son
bailli, s’il est absent ; et si le plaignant ne peut
obtenir justice ni de l’un ni de l’autre, il s’adressera
aux jurés.


« Les censitaires ne payeront à leur seigneur d’autre
cens que celui qu’ils doivent par tête. S’ils ne
le payent pas au temps marqué, ils seront punis
selon la loi qui les régit, mais n’accorderont rien
en sus à leur seigneur que de leur propre volonté.


« Les hommes de la commune pourront prendre
pour femmes les filles des vassaux ou des serfs de
quelque seigneur que ce soit, à l’exception des seigneuries
et des églises qui font partie de cette commune.
Dans les familles de ces dernières, ils ne
pourront prendre des épouses sans le consentement
du seigneur.


« Aucun étranger censitaire des églises ou des
chevaliers de la ville ne sera compris dans la
commune que du consentement de son seigneur.


« Quiconque sera reçu dans cette commune bâtira
une maison dans le délai d’un an, ou achètera des
vignes, ou apportera dans la ville assez d’effets mobiliers
pour que justice puisse être faite s’il y a
quelque plainte contre lui.


« Les mainmortes sont entièrement abolies. Les
tailles seront réparties de manière que tout homme,
devant taille, paye seulement quatre deniers à
chaque terme, et rien de plus, à moins qu’il n’ait
 une terre devant taille, à laquelle il tienne assez
pour consentir à payer la taille[295]. »


[295] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 185 et suiv.
Ces articles, extraits d’une charte postérieure, celle que Louis le Gros
signa en l’année 1128, peuvent, à défaut d’autre document authentique,
passer pour les articles primitifs de la charte de Laon, telle
qu’elle fut votée et jurée par le corps des bourgeois avant l’année
1112.



A son retour d’Angleterre, l’évêque, trouvant ce
traité conclu, s’en irrita et s’abstint même quelque
temps de rentrer dans la ville. Cependant son courroux
ne résista pas aux offres que la commune lui fit
d’une grande somme d’argent, et c’en fut assez pour
le réconcilier avec les auteurs de cette innovation[296].
Il jura donc de respecter les priviléges des bourgeois,
et renonça, pour lui-même et pour ses successeurs,
aux anciens droits de la seigneurie. Ayant ainsi obtenu
le consentement de leur seigneur immédiat, les
bourgeois de Laon, pour qu’aucune espèce de garantie
ne manquât à leur commune, sollicitèrent la
sanction de l’autorité royale. Ils envoyèrent à Paris,
auprès du roi Louis VI, des députés porteurs de riches
présents[297], et obtinrent, moyennant une rente annuelle,
la ratification de leur charte de commune.
Les députés rapportèrent à Laon cette charte scellée
du grand sceau de la couronne et augmentée de deux
articles ainsi conçus : « Les hommes de la commune
de Laon ne pourront être forcés d’aller plaider
 hors de la ville. Si le roi a procès contre quelqu’un
d’entre eux, justice lui sera faite par la cour
épiscopale.


[296] … Voces tandem grandisonas oblata repente sedavit auri argentique
congeries. (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud
ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 504.)



[297] Compulsus et rex est largitione plebeia id ipsum jurejurando
firmare. (Ibid.)



« Pour ces avantages et d’autres encore concédés
aux susdits habitants par la munificence royale, les
hommes de la commune sont convenus qu’outre les
anciens droits de cour plénière, d’ost et de chevauchée,
ils donneront au roi trois gîtes par an,
s’il vient dans la ville, et s’il n’y vient pas, lui
payeront en place vingt livres pour chaque gîte[298]. »


[298] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 187. Les droits
d’ost et de chevauchée (expeditio et equitatus) se payaient pour l’exemption
du service actif en cas de guerre.



Ainsi, tout paraissait aller à souhait pour la commune
de Laon ; mais les bonnes dispositions de l’évêque
Gaudri en sa faveur ne durèrent pas plus longtemps
que l’argent dont on les avait achetées. Il était
ami du luxe, et dépensait largement. Il en vint bientôt
à regretter d’avoir abandonné, pour une somme
une fois payée et une rente modique, le revenu qu’il
tirait des tailles, des aides et de la mainmorte. Les
clercs de l’église métropolitaine, qui cherchaient à
imiter les profusions de leur évêque, et les nobles de
la ville, dissipèrent de même en peu de temps le prix
du traité conclu avec les bourgeois[299]. Se voyant sans
moyens d’extorquer de l’argent aux hommes de condition
inférieure, à cause de la nouvelle loi et de la
bonne police de la ville, ils partagèrent les regrets
du prélat et son ressentiment contre la commune. Ils
eurent ensemble des conférences sur les mesures à
 prendre pour détruire tout ce qui avait été fait, et ramener
les marchands et les artisans de Laon à leur
ancien état de gens taillables à merci[300].


[299] Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera
omnia, ed. Luc d’Achery, p. 505.



[300] … Dum servos semel ab jugi exactione emancipatos, ad modum
pristinum redigere quærunt. (Guiberti de Novigent., de Vita sua,
lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 504.)



On était alors en l’année 1112, et il y avait déjà
près de trois ans que les citoyens jouissaient d’une
liberté presque entière sous des magistrats choisis
par eux. Ils s’étaient attachés à ce gouvernement
par la conviction du bien qu’ils en retiraient, et par
le sentiment d’orgueil qu’inspire une participation
active à l’exercice du pouvoir. En un mot, ils étaient
dans cette situation d’esprit où la moindre attaque
tentée contre un ordre de choses et des droits sans
lesquels on ne veut plus vivre, peut conduire au fanatisme
politique. Mais les seigneurs du douzième siècle
avaient à cet égard peu d’expérience. Ne prévoyant
nullement le danger auquel ils allaient s’exposer, l’évêque
et les nobles de Laon résolurent de commencer,
à la fin du carême, c’est-à-dire au mois d’avril,
l’exécution de leur dessein. Ils choisirent ce temps,
malgré le respect qu’on avait alors pour la semaine
sainte, parce qu’ils voulaient engager le roi Louis
le Gros à venir dans la ville célébrer la fête de
Pâques, et qu’ils comptaient beaucoup sur sa présence
pour intimider les bourgeois[301].


[301] Ad communionem… destruendam, in supremo Quadragesimæ…
instare decreverat. Ad id… regem evocaverat… (Ibid., p. 505.)



Le roi se rendit à l’invitation de l’évêque de Laon,
et arriva la veille du jeudi saint, avec une grande
compagnie de courtisans et de chevaliers. Le jour
 même de sa venue, l’évêque se mit à lui parler de
l’affaire qui l’occupait et lui proposa de retirer le
consentement qu’il avait donné à la commune. Tout
entier à cette grande négociation, durant toute la
journée et le lendemain, il ne mit pas le pied dans
l’église, ni pour la consécration du saint chrême, ni
pour donner l’absoute au peuple[302]. Les conseillers du
roi firent d’abord quelque difficulté parce que les
bourgeois de Laon, avertis de ce qui se tramait, leur
avaient offert, pour le maintien de la commune, quatre
cents livres d’argent, et plus s’ils l’exigeaient. L’évêque
se vit donc obligé d’enchérir par-dessus ces
offres, et de promettre sept cents livres qu’il n’avait
pas, mais qu’il comptait lever sur les bourgeois quand
il n’y aurait plus de commune[303]. Cette proposition détermina
les courtisans et le roi lui-même à prendre
parti contre la liberté de la ville. En conséquence du
traité qu’ils conclurent alors avec l’évêque, celui-ci,
de son autorité pontificale, les délia et se délia lui-même
de tout serment prêté aux bourgeois. La
charte, scellée du sceau royal, fut déclarée nulle et
non avenue, et l’on publia, de par le roi et l’évêque,
l’ordre à tous les magistrats de la commune de cesser
dès lors leurs fonctions, de remettre le sceau et la
bannière de la ville, et de ne plus sonner la cloche
du beffroi, qui annonçait l’ouverture et la clôture de
 leurs audiences. Cette proclamation causa tant de
rumeur, que le roi jugea prudent de quitter l’hôtel
où il logeait, et d’aller passer la nuit dans le palais
épiscopal, qui était ceint de bonnes murailles[304]. Le
lendemain matin, au point du jour, il partit en grande
hâte, avec tous ses gens, sans attendre la fête de
Pâques, pour la célébration de laquelle il avait entrepris
ce voyage. Durant tout le jour, les boutiques
des marchands ou artisans et les maisons des aubergistes
restèrent closes. Aucune espèce de denrée ne
fut mise en vente, et chacun se tint renfermé chez
soi, comme il arrive dans les premiers moments d’un
grand malheur public[305].


[302] Nam qua die… chrisma… consecrare debuerat, et… absolvere
plebem, ea ne ingredi quidem visus est ecclesiam. (Guiberti de Novigent.,
de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 505.)



[303] At burgenses de sua subversione verentes, quadringentas… libras
regi ac regiis pollicentur. Contra episcopus, proceres… spondentque
pariter septingentas… (Ibid.)



[304] Ea nocte rex… quum foris haberet hospitium, dormire pertimuit
extra episcopale palatium. (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III,
apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 505.)



[305] Rex summo mane recesserat… Tantus stupor burgensium corda
corripuit, ut… cerdonum ac sutorum tabernulæ clauderentur, et scenæ
nec venale quippiam a cauponibus sisteretur. (Ibid.)



Ce silence fut de peu de durée, et l’agitation recommença
le lendemain, lorsqu’on apprit que l’évêque
et les nobles s’occupaient de faire dresser un état de
la fortune de chaque bourgeois, afin de lever des aides
extraordinaires pour le payement de l’argent promis
au roi. On disait que, par une sorte de dérision, ils
voulaient que chacun payât, pour la destruction
de la commune, une somme égale à celle qu’il avait
donnée pour son établissement[306]. L’indignation et une
crainte vague de tous les maux qui allaient fondre
sur eux animèrent la plupart des bourgeois d’une
 sorte de colère frénétique ; ils tinrent des assemblées
secrètes, où quarante personnes se conjurèrent par
serment, à la vie et à la mort, pour tuer l’évêque et
tous ceux des nobles qui avaient travaillé avec lui à la
ruine de la commune. Le secret de cette conjuration
ne fut pas bien gardé. L’archidiacre Anselme, homme
de grande réputation pour son savoir, issu d’une famille
obscure de la ville, et que sa probité naturelle,
jointe à un sentiment de sympathie pour ses concitoyens,
avait porté à désapprouver le parjure commis
par l’évêque, eut connaissance du complot. Sans
trahir personne, il alla promptement avertir l’évêque,
le suppliant de se tenir sur ses gardes, de ne point
sortir de sa maison, et surtout de ne point suivre la
procession le jour de Pâques. « Fi donc ! répondit le
prélat, moi mourir de la main de pareilles gens[307] ! »
Cependant il n’osa se rendre aux matines et entrer
dans l’église ; mais à l’heure de la procession, craignant
d’être taxé de lâcheté, il se mit en marche avec
son clergé, en se faisant suivre de près par ses domestiques
et quelques chevaliers armés sous leurs
habits. Pendant que le cortége défilait, l’un des
quarante conjurés, croyant le moment favorable
pour exécuter le meurtre, sortit tout à coup de
dessous une espèce de voûte en criant à haute
voix : Commune ! commune ! ce qui était le signal convenu[308].
Il s’éleva quelque tumulte ; mais, faute de
 concert entre les conjurés, ce mouvement n’eut aucune
suite.


[306] … Et quantum quisque sciri poterat dedisse ad instituendam
communionem, tantumdem exigebatur impendere ad destituendam
eamdem. (Ibid.)



[307] « Phi, inquit, ego ne talium manibus inteream ? » (Guiberti de
Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 505.)



[308] … Alta voce cœpit quasi pro signo inclamitare : Communiam !
communiam ! (Ibid.)



Effrayé d’avoir entendu prononcer, d’une manière
menaçante pour lui, le nom de cette commune qu’il
avait autrefois jurée, l’évêque, sur la fin du jour, fit
venir en grande hâte, des domaines de l’église, une
troupe de paysans qu’il cantonna dans sa maison et
dans les tours de la cathédrale[309]. Le lundi de Pâques,
tout le clergé devait se rendre processionnellement à
l’abbaye de Saint-Vincent, située hors des murs de
la ville. L’évêque suivit la procession, accompagné
comme la veille. Les conjurés avaient résolu de profiter
de cette occasion et d’agir ; mais ils n’en firent
rien, parce que les nobles, à qui ils en voulaient autant
qu’à l’évêque, n’assistaient point à la cérémonie[310].
Soit qu’il eût repris toute sa confiance, soit qu’il voulût
paraître ne rien craindre, l’évêque renvoya ses
paysans le lendemain même, et se contenta d’engager
les principaux d’entre les nobles à venir armés à sa
maison, s’il arrivait quelque émeute. Mais l’effervescence
populaire était loin de se calmer, et, le
troisième jour après Pâques, plusieurs hôtels furent
attaqués et pillés par les bourgeois : ils y cherchaient
surtout du blé et de la viande salée, comme s’ils
eussent songé à rassembler des provisions pour un
siége. Quelqu’un vint, tout consterné, apporter cette
nouvelle à l’évêque ; mais il se mit à rire, et répondit :
 « Que voulez-vous que fassent ces bonnes gens
avec leurs émeutes ? Si Jean, mon noir, s’amusait
à tirer par le nez le plus redoutable d’entre eux,
le pauvre diable n’oserait grogner. Je les ai bien
obligés de renoncer à ce qu’ils appelaient leur commune,
je n’aurai pas plus de peine à les faire se
tenir en repos[311]. »


[309] … Ex episcopalibus villis plurimo accito rusticorum agmine turres
ecclesiæ munit… (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud
ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 505.)



[310] … Et fecissent, si cum episcopo omnes proceres esse sensissent.
(Ibid.)



[311] « Si Joannes Maurus meus ipsum, qui in eis est potior, naso
detraheret, nullatenus grunnire præsumeret ? » (Guiberti de Novigent.,
de Vita sua, lib. III, cap. VII, apud ejusdem Opera omnia,
ed. Luc d’Achery, p. 506.)



Le lendemain jeudi, pendant que l’évêque, en
pleine sécurité, discutait avec l’un de ses archidiacres
nommé Gautier, sur les nouvelles mesures de
police qu’il s’agissait de prendre, et en particulier
sur la quotité et la répartition des tailles, un grand
bruit s’éleva dans la rue, et l’on entendit une foule
de gens pousser le cri de Commune ! commune[312] ! C’était
le signal de l’insurrection ; et dans le même moment
de nombreuses bandes de bourgeois, armés d’épées,
de lances, d’arbalètes, de massues et de haches,
investirent la maison épiscopale et s’emparèrent de
l’église. A la première nouvelle de ce tumulte, les
nobles, qui avaient promis à l’évêque de lui prêter
secours au besoin, vinrent en grande hâte de tous
côtés ; mais à mesure qu’ils arrivaient, ils étaient
saisis par le peuple, qui les massacrait sans pitié[313].
Comme c’était à l’évêque que les bourgeois en voulaient
 principalement, ils faisaient grand bruit autour
du palais épiscopal, dont on avait fermé les
portes, et dont ils commencèrent le siége. Ceux
du dedans se défendirent à coups de flèches et de
pierres ; mais les assaillants étant entrés de vive
force, l’évêque n’eut que le temps de prendre l’habit
d’un de ses domestiques, et de se réfugier dans le
cellier, où l’un des siens le fit cacher dans un tonneau
qu’il referma. Les bourgeois parcouraient la
maison, cherchant de tous côtés et criant : « Où est-il,
le traître, le coquin ? » Un serviteur, par trahison,
leur découvrit la retraite de son maître.


[312] « … Ecce per urbem tumultus increpuit Communiam inclamitantium… »
(Ibid.)



[313] … Proceres ad episcopum, cui præsidium… juraverant se laturos,
undecumque concurrunt. (Ibid.)



L’un des premiers qui arrivèrent au lieu indiqué,
et l’un des chefs de l’émeute, était un certain Thiégaud,
serf de l’église Saint-Vincent, et longtemps
préposé par Enguerrand, seigneur de Coucy, au
péage d’un pont voisin de la ville. Dans cet office,
il avait commis beaucoup de rapines, rançonnant
les voyageurs et les tuant même, à ce qu’on disait.
Cet homme, de mœurs brutales, était connu de l’évêque,
qui lui donnait, par plaisanterie, à cause de
sa mauvaise mine, le sobriquet d’Isengrin[314]. C’était le
nom qu’on donnait au loup, dans les contes et les
fables du temps, comme on appelait maître Renard
l’animal que ce surnom populaire sert à désigner
aujourd’hui[315]. Lorsque le couvercle de la tonne où se
 cachait l’évêque eut été levé par ceux qui le cherchaient :
« Y a-t-il là quelqu’un ? cria Thiégaud
frappant un grand coup de bâton. — C’est un malheureux
prisonnier, répondit l’évêque d’une voix
tremblante. — Ah ! ah ! dit le serf de Saint-Vincent,
c’est donc vous, messire Isengrin, qui êtes blotti
dans ce tonneau[316] ? » En même temps il tira l’évêque
par les cheveux hors de sa cachette. On l’accabla de
coups et on l’entraîna jusque dans la rue. Pendant
ce temps il suppliait les bourgeois d’épargner sa vie,
offrant de jurer sur l’Évangile qu’il abdiquerait l’épiscopat,
leur promettant tout ce qu’il avait d’argent,
et disant que, s’ils le voulaient, il abandonnerait le
pays[317]. Mais ils n’écoutaient ni ses plaintes ni ses
prières, et ne lui répondaient qu’en l’insultant et en
le frappant. Enfin, un certain Bernard de Bruyères
lui assena sur la tête un coup de hache à deux tranchants,
et presque au même moment un second coup
de hache lui fendit le visage et l’acheva. Thiégaud,
voyant briller à son doigt l’anneau épiscopal, lui
coupa le doigt avec une épée pour s’emparer de l’anneau :
ensuite le corps, dépouillé de tout vêtement,
fut poussé dans un coin, où chaque bourgeois qui
passait par là lui jetait des pierres ou de la boue, en
accompagnant ces insultes de railleries et de malédictions[318].


[314] Solebat autem episcopus eum Insengrinum irridendo vocare…
(Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, cap. VIII, apud ejusdem
Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 507.)



[315] … Sic enim aliqui solent appellare lupos. (Ibid.) — L’ancien et
véritable nom français du renard est golpis ou goupil, dérivé du latin
vulpes.



[316] « … Hiccine est dominus Insengrinus repositus. » (Guiberti de
Novigent., de Vita sua, lib. III, cap. VIII, apud ejusdem Opera omnia,
ed. Luc d’Achery, p. 507.)



[317] … Infinitas eis pecunias præbiturum, de patria recessurum…
(Ibid.)



[318] … Quot in jacentem a transeuntibus sunt ludibria jacta verborum,
quot glebarum jactibus, quot saxis, quot est pulveribus corpus oppressum !
(Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, cap. VIII, apud
ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 507.)



 Pendant que ce meurtre se commettait, tous ceux
qui avaient à redouter la fureur du peuple fuyaient
çà et là, la plupart sans savoir où, les hommes en
habits de femmes, les femmes en habits d’hommes, à
travers les vignes et les champs[319]. Les bourgeois faisaient
la garde dans les rues et aux portes de la ville
pour arrêter les fuyards ; et les femmes, partageant
toutes les passions de leurs maris, s’acharnaient sur
les nobles dames qui tombaient entre leurs mains ;
elles les insultaient, les frappaient et les dépouillaient
de leurs vêtements de prix[320]. Les principaux d’entre
les chevaliers qui habitaient la ville avaient péri durant
ou après le siége du palais épiscopal ; quand tout
fut achevé de ce côté, les insurgés coururent attaquer
les maisons de ceux qui restaient en vie : beaucoup
furent tués ou emprisonnés. Les bourgeois prirent
une sorte de plaisir à dévaster leurs hôtels ; ils
mirent le feu à celui du trésorier de l’évêque, l’un
des hommes qu’ils haïssaient le plus, qui, par bonheur
pour lui, avait trouvé moyen de s’échapper. Cette
maison touchait à l’église cathédrale, qui fut bientôt
gagnée et presque détruite par l’incendie. Le feu, se
communiquant de proche en proche, consuma tout un
quartier de la ville où se trouvaient plusieurs églises
et un couvent de religieuses.


[319] Vir plane muliebrem non verebatur habitum, nec mulier virilem.
(Ibid., p. 508.)



[320] … Pugnisque pulsata, et pretiosis quas habebat vestibus spoliata…
(Ibid.)



 L’archidiacre Anselme, qui avait eu le courage
d’avertir son évêque du complot formé contre lui,
osa, le lendemain même de la mort de Gaudri, parler
d’inhumer son cadavre resté nu et couvert de boue.
Les bourgeois, dont la vengeance était satisfaite, ne
lui en voulurent aucun mal, et le laissèrent se charger
seul de ces tristes funérailles. Anselme, aidé de ses
domestiques, enleva le corps, le couvrit d’un drap,
et le transporta hors de la ville, à l’église de Saint-Vincent.
Une grande foule de peuple suivit le convoi ;
mais personne ne priait pour l’âme du mort, tous le
maudissaient et l’injuriaient. Il ne se fit dans l’église
aucune cérémonie religieuse, et le corps de l’évêque
de Laon, l’un des princes du clergé de France, fut
jeté dans la fosse, comme l’aurait été alors celui du
plus vil mécréant[321].


[321] Delatus ad ecclesiam nihil prorsus officii, non dico quod episcopo,
sed quod christiano competeret in exequiis habuit. (Guiberti de
Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 509, cap. X.)



Ici se termine la première partie de l’histoire de
la commune de Laon. Elle renferme, ainsi que vous
aurez pu le remarquer, trois périodes bien distinctes.
D’abord les sujets font, d’une manière pacifique, leurs
demandes de liberté, et les possesseurs du pouvoir
consentent à ces demandes avec une bonne grâce apparente.
Ensuite les derniers se repentent d’avoir
cédé ; ils retirent leurs promesses, violent leurs serments,
et détruisent les nouvelles institutions qu’ils
avaient juré de maintenir. Alors se déchaînent les
passions populaires excitées par le ressentiment de
l’injustice, l’instinct de la vengeance et la terreur de
 l’avenir. Cette marche, qui est, nous le savons par
expérience, celle des grandes révolutions, se retrouve
d’une manière aussi précise dans le soulèvement d’une
simple ville que dans celui d’une nation entière, parce
qu’il s’agit d’intérêts et de passions qui, au fond, sont
toujours les mêmes. Il y avait au douzième siècle,
pour les changements politiques, la même loi qu’au
dix-huitième, loi souveraine et absolue qui régira
nos enfants comme elle nous a régis nous et nos pères.
Tout l’avantage que nous avons sur nos devanciers,
c’est de savoir mieux qu’eux où nous marchons, et
quelles sont les vicissitudes, tristes ou heureuses,
qu’amène le cours graduel et irrésistible du perfectionnement
social.





LETTRE XVII

Suite de l’histoire de la commune de Laon



Lorsque les bourgeois de Laon eurent pleinement
satisfait leur colère et leur vengeance, ils réfléchirent
sur ce qui venait de se passer, et, regardant
autour d’eux, ils éprouvèrent un sentiment de terreur
et de découragement[322]. Tout entiers à l’idée du péril
qui les menaçait, craignant de voir bientôt l’armée
du roi campée au pied de leurs murailles, ils étaient
 incapables de s’occuper d’autre chose que de leur
sûreté commune. Dans les conseils tumultueux qui
furent tenus pour délibérer sur cet objet, un avis
prévalut sur tous les autres : c’était celui de faire
alliance avec le seigneur de Marle, qui, moyennant
une somme d’argent, pourrait mettre au service de
la ville bon nombre de chevaliers et d’archers expérimentés[323].


[322] Perpensa igitur… cives perpetrati quantitate facinoris, magno
extabuere metu, regium pertimescentes judicium… (Guiberti de Novigent.,
de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 509, cap. XI.)



[323] Thomam, Codiciacensis filium, cui erat castellum Marla, præsidium
ad sui contra regios impetus defensionem accersire disponunt.
(Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia,
ed. Luc d’Achery, p. 509, cap. XI.)



Thomas de Marle, fils d’Enguerrand de Coucy,
était le seigneur le plus redouté de la contrée, non-seulement
par sa grande puissance, mais encore par
son caractère violent jusqu’à la férocité. Le nom de
son château de Crécy figurait dans une foule de
récits populaires, où l’on parlait de marchands et de
pèlerins mis aux fers, retenus dans des cachots humides
et torturés de mille manières[324]. Que ces bruits
fussent vrais ou faux, les bourgeois de Laon, dans
la situation critique où ils se trouvaient, n’avaient
pas le loisir de se décider d’après leur opinion sur ce
point. Il leur fallait, à tout prix, un secours contre la
puissance royale ; et, parmi les seigneurs du pays,
il n’y avait guère que Thomas de Marle sur lequel
ils pussent compter, car ce seigneur était l’ennemi
personnel de Louis le Gros. Il s’était ligué en 1108
avec Guy de Rochefort et plusieurs autres, pour empêcher
le roi d’être sacré à Reims. Les bourgeois de
 Laon envoyèrent donc des députés au château de
Crécy pour parler au seigneur de Marle, et l’inviter
à venir, dans la ville, conclure un traité d’alliance
avec les magistrats de la commune[325]. Son entrée à
cheval, et en armure complète, au milieu de ses
chevaliers et de ses sergents d’armes, fut pour les
citoyens de Laon un grand sujet de joie et d’espoir.


[324] Dici ab ullo non potest quot in ejus carceribus fame, tabo,
cruciatibus, et in ejus vinculis expirarunt. (Ibid., p. 510.)



[325] Ad hunc… dirigentes ut ad se veniret, seque contra regem tueretur
orantes… (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud
ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 510.)



Lorsque les chefs de la commune eurent adressé
leurs propositions à Thomas de Marle, celui-ci demanda
à en délibérer séparément avec les siens ; tous
furent d’avis que ses troupes n’étaient pas assez nombreuses
pour tenir dans la place contre la puissance
du roi. Cette réponse était dure à donner. Thomas
craignit qu’elle n’excitât le ressentiment des bourgeois
et qu’ils ne voulussent le retenir de force pour
lui faire partager, bon gré mal gré, les chances de
leur rébellion[326]. Il s’arrangea donc pour ne rien dire
de positif tant qu’il demeurerait dans la ville ; et, de
retour à son château, il donna un rendez-vous aux
principaux bourgeois, dans une grande plaine, à
quelque distance de Laon. Lorsqu’ils y furent réunis,
Thomas de Marle prit la parole en ces termes : « Laon
est la tête du royaume ; c’est une ville que je ne
puis tenir contre le roi. Si vous redoutez la puissance
royale, suivez-moi dans ma seigneurie ; je
vous y défendrai selon mon pouvoir, comme un
patron et un ami. Voyez donc si vous voulez m’y
 suivre[327]. » Ces paroles jetèrent la consternation
parmi les bourgeois de Laon ; mais comme ils désespéraient
de leurs seules forces et n’apercevaient
aucun moyen de salut, le plus grand nombre abandonna
la ville, et se rendit soit au château de Crécy,
soit au bourg de Nogent, près de Coucy. Le bruit se
répandit bientôt, parmi les habitants et les serfs des
campagnes voisines, que les citoyens de Laon s’étaient
enfuis hors de leur ville et l’avaient laissée sans défense.
C’en fut assez pour les attirer en masse par
l’espoir du butin[328]. Durant plusieurs jours, les gens
de Montaigu, de Pierrepont et de la Fère vinrent
par bandes piller les maisons désertes et enlever
tout ce qui s’y trouvait. Le sire de Coucy amena lui-même
à ce pillage ses paysans et ses vassaux : « Bien
que arrivés les derniers, dit un contemporain, ils
trouvèrent presque autant de choses à prendre que
si personne ne fût venu avant eux[329]. »


[326] … Quod oraculum insanis hominibus quandiu in sua ipsorum
urbe erat propalare non ausus… (Ibid.)



[327] « Civitas hæc quum caput regni sit, non potest contra regem a
me teneri. » (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem
Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 510.)



[328] Tunc quique pagenses ad solitariam proruunt civitatem… (Ibid.)



[329] Quum nostri recentiores tardius advenissent, munda ommia, et
quasi illibata se reperisse jactaverint. (Ibid.)



Pendant que ces étrangers dévastaient la ville, les
partisans de l’évêque, sortis de prison, ou revenus
des lieux où ils s’étaient réfugiés, commencèrent à
exercer leur vengeance sur les bourgeois qui n’avaient
pas eu le temps ou la volonté de s’enfuir. Les
nobles, à leur tour, commirent contre les gens du
peuple des cruautés semblables à celles que ces derniers
avaient commises contre eux. Ils les assaillirent
 dans leurs maisons, les massacrèrent dans les rues,
et les poursuivirent jusque dans les couvents et les
églises. L’abbaye de Saint-Vincent servit alors de
refuge à plusieurs bourgeois qui y portèrent leur
argent. Les religieux les accueillirent comme ils
avaient accueilli les ennemis de la commune durant
la première révolution ; mais cet asile ne fut point
respecté : les nobles forcèrent les portes de l’abbaye
et tirèrent même l’épée contre les moines, pour les
contraindre de livrer, jusqu’au dernier, tous ceux
qu’ils tenaient cachés[330]. L’un des plus riches et des
plus honnêtes gens de la ville, nommé Robert le
Magnant, ayant reçu d’un noble, qui était son compère,
sûreté pour sa vie et ses membres, fut, malgré
cette garantie, attaché à la queue d’un cheval qu’on
lança au galop[331] ; plusieurs autres périrent par le
même supplice ou furent pendus à des gibets[332]. Les
partisans de cette réaction n’oubliaient pas non plus
le soin et les moyens de s’enrichir ; ils prenaient
tout dans les maisons et les ateliers des bourgeois,
jusqu’aux plus gros meubles et aux ferrements des
portes[333].


[330] Ad Sanctum Vincentium sontes insontesque cum peculio multo
coierant. Quid, Domine Deus, gladiorum exertum est super monachos…
(Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera
omnia, ed. Luc d’Achery, p. 511.)



[331] … Ad equi caudam pedibus alligatus… Vocabatur autem is Robertus
cognomento Manducans, vir dives et probus. (Ibid.)



[332] His generibus mortium et alii sunt exacti. (Ibid.)



[333] … At modo residui proceres profugarum usque ad confosceras
et pessulos, omni substantia atque utensilibus adimebant. (Ibid.)



Pour avoir recueilli sur ses terres les meurtriers
 de l’évêque de Laon et les avoir pris sous sa défense,
Thomas de Marle fut mis au ban du royaume et
frappé d’excommunication par le haut clergé de la
province rémoise assemblé en concile. Cette sentence,
prononcée avec toute la solennité possible, au son
des cloches et à la lueur des cierges, était lue
chaque dimanche à l’issue de la messe dans toutes
les églises épiscopales et paroissiales[334]. Plusieurs
seigneurs du voisinage, et entre autres Enguerrand
de Coucy, le propre père de Thomas, s’armèrent
contre lui, au nom de l’autorité du roi et de l’Église.
Tous les environs de Laon furent dévastés par cette
guerre, et le sire de Marle, irrité surtout contre le
clergé qui l’avait excommunié, n’épargnait ni les
couvents ni les lieux saints. Les plaintes des prêtres
et des religieux déterminèrent enfin Louis VI à
mettre une armée en campagne[335]. Le château de
Crécy, qui était très-fort, fut assiégé par le roi en
personne, et fit une longue résistance. Il ne fut
réduit à la fin qu’au moyen d’une levée en masse
ordonnée dans les campagnes voisines, sous promesse
d’absolution de tout péché par les archevêques
et les évêques. Les défenseurs du château se rendirent
à discrétion, et Thomas de Marle, mis à forte
 rançon, fut obligé de prêter serment et de donner
des sûretés au roi[336]. Mais pour les émigrés de Laon,
il n’y eut ni rançon ni merci, et la plupart furent
pendus afin de servir d’exemple à ceux qui tenaient
encore dans un bourg voisin appelé Nogent[337]. Après
la prise de Crécy, l’armée royale marcha sur ce
bourg, qui ne fit pas une grande résistance, parce
que la défaite du seigneur de Marle avait découragé
ses alliés. Tous les émigrés de Laon trouvés dans
ce lieu furent mis à mort comme criminels de lèse-majesté
divine et humaine, et leurs corps, laissés
sans sépulture, devinrent la proie des chiens et des
oiseaux[338].


[334] Thomas qui nefarios illos… occisores, cum illa communia maligna
susceperat… non solum in conciliis, synodis ac regiis curiis,
sed et postmodum ubique parochiarum ac sedium per omnes dominicas…
creberrimo passim anathemate pulsabatur. (Guiberti de
Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 515.)



[335] De his… ecclesiarum doloribus apud regias quum impeterentur
aures… collecto rex adversus eum exercitu, præsidia… aggreditur.
(Ibid., p. 517.)



[336] Thomas autem… facta pecuniaria redemptione apud regem et
regios… (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem
Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 511.)



[337] … Furcis appensi sunt… ad terrorem defensorum… (Ibid.)



[338] … Milvorum, corvorum et vulturum rapacitati pastum generalem
exhibens, et patibulo affigi præcipiens… (Sugerii Vita Ludovici
Grossi, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 42.)



Ensuite le roi entra dans la ville, où les deux
partis opposés continuaient, quoique avec un succès
inégal, à se faire une guerre d’assassinats et de brigandages.
Sa présence, donnant tout pouvoir aux
adversaires de la commune, leur inspira aussi, pour
un moment, plus de calme et de modération. Il y
eut un intervalle de paix durant lequel on s’occupa
de cérémonies expiatoires et de la réparation des
églises ruinées par l’incendie. L’archevêque de Reims,
venu exprès, célébra une messe solennelle pour le
repos des âmes de ceux qui avaient péri durant les
troubles. Entre les deux parties de la messe, il prononça
 un sermon approprié à la circonstance, et
capable, à ce que l’on croyait, de calmer les esprits.
Il prit pour texte ce verset de saint Pierre : Servi,
subditi estote in omni timore dominis ! « Serfs, dit-il,
soyez soumis en toute crainte à vos seigneurs, et
si vous êtes tentés de vous prévaloir contre eux de
leur dureté et de leur avarice, écoutez ces autres
paroles de l’Apôtre : Obéissez non-seulement à ceux
qui sont bons et doux, mais même à ceux qui sont
rudes et fâcheux. Aussi les canons frappent-ils d’anathème
quiconque, sous prétexte de religion, engagerait
des serfs à désobéir à leurs maîtres, et à
plus forte raison à leur résister par force[339]. »


[339] Plane in authenticis canonibus damnantur anathemate, qui servos
dominis religiosis causa docuerint inobedire, aut quovis subterfugere,
nedum resistere. (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III,
apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 509.)



Malgré ces autorités et ces raisonnements, la bourgeoisie
de Laon ne se résigna point à son ancienne
servitude, et les partisans de ces exécrables communes,
comme s’exprime un narrateur contemporain[340], ne
restèrent point en repos. Il y eut une nouvelle série
de troubles dont l’histoire nous manque, mais durant
lesquels, selon toute apparence, le parti de la bourgeoisie
reprit le dessus. En l’année 1128, seize ans
après le meurtre de l’évêque Gaudri, la crainte d’une
seconde explosion de la fureur populaire engagea
son successeur à consentir à l’institution d’une nouvelle
commune sur les bases anciennement établies.
Le roi Louis le Gros en ratifia la charte dans une
assemblée tenue à Compiègne. Une particularité remarquable,
 c’est qu’on évita avec soin d’écrire dans
cette charte le nom de commune, et que ce mot, devenu
trop offensif, à cause des derniers événements,
fut remplacé par ceux d’établissement de paix :
institutio pacis. Les bornes territoriales de la commune
furent appelées bornes de la paix ; et pour en
désigner les membres, on se servit de la formule :
tous ceux qui ont juré cette paix[341]. Voici le préambule
de cet acte, qui fixa d’une manière définitive les
droits civils et politiques des habitants de la ville de
Laon et du territoire au pied de ses murailles, depuis
l’Ardon jusqu’au Breuil, en y comprenant le village
de Lœuilly avec ses coteaux et ses vignobles :


[340] … De execrabilibus communiis illis… (Ibid.)



[341] Termini pacis… omnes qui hanc pacem juraverunt. (Recueil des
Ordonnances des rois de France, t. XI.) — La même chose arriva pour la
commune de Cambrai : détruite en l’année 1180 par l’empereur Frederik,
elle obtint, à prix d’argent, son rétablissement sous le nom de
paix ; parce que, dit un auteur contemporain, le nom de commune
fut toujours abominable. Voici le passage entier : « Cives ad imperatorem…
cum multa pecunia recurrentes, eliminato communiæ nomine
quod semper abominabile exstitit sub nomine pacis, quum
tamen pax non esset, contra episcopum et clericorum libertatem…
privilegium sua voluntate et seditione plenum reportaverunt. »
(Balderici Chron. continuat., apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. XIII, p. 541.)



« Au nom de la sainte et indivisible Trinité, ainsi
soit-il. Louis, par la grâce de Dieu, roi des Français,
faisons savoir à tous nos féaux, présents et à
venir, que, du consentement des barons de notre
royaume et des habitants de la cité de Laon, nous
avons institué en ladite cité un établissement de
paix. »


Les articles suivants énoncent les limites de la
juridiction municipale hors des murs de la ville, les
 différents cas de procédure et la fixation des tailles
sur les bases du premier établissement ; ensuite vient
un décret d’amnistie conçu en ces termes :


« Toutes les anciennes forfaitures et offenses commises
avant la ratification du présent traité sont
entièrement pardonnées. Si quelque homme banni
pour avoir forfait par le passé veut rentrer dans la
ville, il y sera reçu et recouvrera la possession de
ses biens ; sont néanmoins exceptés du pardon les
treize dont les noms suivent : Foulque, fils de Bomart ;
Raoult de Caprisson ; Hamon, homme de
Lebert ; Payen Seille ; Robert ; Remy Bute ; Maynard
Dray ; Raimbault de Soissons ; Payen Osteloup ;
Ancelle Quatre-Mains ; Raoul Gastines ; Jean
de Molrain et Ancelle, gendre de Lebert[342]. »


[342] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 186.



Je ne sais si vous partagerez l’impression que j’éprouve
en transcrivant ici les noms obscurs de ces
proscrits du douzième siècle. Je ne puis m’empêcher
de les relire et de les prononcer plusieurs fois, comme
s’ils devaient me révéler le secret de ce qu’ont senti
et voulu les hommes qui les portaient il y a sept cents
ans. Une passion ardente pour la justice, et la conviction
qu’ils valaient mieux que leur fortune, avaient
arraché ces hommes à leurs métiers, à leur commerce,
à la vie paisible mais sans dignité que des
serfs dociles pouvaient mener sous la protection de
leurs seigneurs. Jetés, sans lumières et sans expérience,
au milieu des troubles politiques, ils y portèrent
cet instinct d’énergie qui est le même dans tous
les temps, généreux dans son principe, mais irritable
 à l’excès, et sujet à pousser les hommes hors des
voies de l’humanité. Peut-être ces treize bannis,
exclus à jamais de leur ville natale, au moment où
elle devenait libre, s’étaient-ils signalés, entre tous
les bourgeois de Laon, par leur opposition contre le
pouvoir seigneurial ; peut-être avaient-ils souillé par
des violences cette opposition patriotique ; peut-être
enfin furent-ils pris au hasard, pour être seuls
chargés du crime de leurs concitoyens. Quoi qu’il en
soit, je ne puis regarder avec indifférence ce peu de
noms et cette courte histoire, seul monument d’une
révolution qui est loin de nous, il est vrai, mais qui
fit battre de nobles cœurs et excita ces grandes émotions
que nous avons tous, depuis quarante ans, ressenties
ou partagées.





LETTRE XVIII

Fin de l’histoire de la commune de Laon.



Les quarante-cinq années qui suivirent la révolution
de Laon furent des années de paix et de prospérité
pour la nouvelle commune. Le souvenir de la
guerre civile inspirait une sorte de crainte aux successeurs
de l’évêque Gaudri ; mais à mesure qu’on
s’éloigna de ces temps, le pouvoir épiscopal s’enhardit
par degrés, et forma le dessein de reprendre tout ce
qu’il avait abandonné. Ces projets se révélèrent tout
à coup, en l’année 1175, à l’avénement de Roger de
Rosoy. C’était un homme de grande naissance, parent
 des seigneurs de Pierrepont et d’Avesnes, et allié du
comte de Hainaut. A l’aide de ses puissants amis,
l’évêque Roger se mit à travailler par intrigues et
par menaces à la ruine du gouvernement communal.
Comme c’était principalement à cause de ses nombreuses
alliances qu’il inquiétait les bourgeois, ceux-ci,
de leur côté, cherchèrent un appui au dehors. Ils
conclurent des traités d’amitié avec les communes
de Soissons, de Crespy et de Vailly, et entrèrent en
négociation avec le roi de France, Louis VII, surnommé
le Jeune. Ils lui demandaient, moyennant une
somme d’argent, de confirmer et de jurer la charte
donnée par son père[343]. Leurs propositions furent acceptées
malgré les instances de l’évêque, qui suppliait
le roi de ne point soutenir des serfs révoltés et d’avoir
merci de son église[344].


[343] … Data regi Ludovico æstimatione pecuniæ… (Anonymi canonici
Laudun. Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. XIII,
p. 682.)



[344] … Et ut ecclesiæ suæ misereretur, communiam servorum suorum
delendo, modis omnibus exoravit. (Ibid.)



En l’année 1177, Louis le Jeune donna aux bourgeois
de Laon une nouvelle charte portant confirmation
de leur établissement de paix. Loin de reculer
pour cela, l’évêque prit la résolution de pousser vivement
son entreprise. Il avertit son frère Renaud, sire
de Rosoy, et ses autres amis, de venir le trouver avec
autant de gens d’armes qu’ils pourraient en rassembler.
Ce fut le commencement d’une seconde guerre
civile. Les bourgeois, préparant leurs moyens de
défense, envoyèrent des messages aux communes
avec lesquelles ils avaient fait alliance. Celles-ci
 tinrent leurs engagements ; et le prévôt du roi leva
quelques troupes dans les bourgs de sa juridiction[345].
A la première nouvelle de l’approche des ennemis,
les bourgeois, au lieu de les attendre derrière les
murs de la ville, se portèrent à leur rencontre. Chemin
faisant, dans leur effervescence démocratique,
ils détruisaient les maisons des nobles qu’ils soupçonnaient
de malveillance à leur égard. Arrivés près
d’un lieu appelé Saint-Martin de Comporte, ils trouvèrent
une troupe nombreuse de chevaliers rangés en
bataille. Ils les attaquèrent imprudemment, et, ne
pouvant réussir à les entamer, reculèrent bientôt en
désordre. Poursuivis à course de cheval, ils regagnèrent
la ville à grand’peine, en laissant derrière
eux beaucoup de morts[346].


[345] Venerant eis in auxilium ex aliis communiis plurimi, Galfrido
Silvanectensi, tunc Laudunensi præposito, procurante… (Anonymi
canonici Laudun. Chron., apud Script. rer. gallic. et francic., t. XIII,
p. 682.)



[346] (Ibid.)



Comme l’évêque et ses partisans tenaient la ville
en état de siége, le roi fit marcher ses troupes, et,
se mettant lui-même à leur tête, ravagea les terres
du sire de Rosoy et de ses complices. Incapables de
résister seuls à la puissance royale, les principaux
d’entre eux adressèrent alors une demande de secours
au comte de Hainaut, leur parent, et l’un des grands
vassaux de l’empire : ainsi la guerre civile de Laon
fit éclore une guerre nationale. Le comte de Hainaut
rassembla sept cents chevaliers et plusieurs milliers
de gens de pied, à la tête desquels il arriva sans coup
férir jusqu’à peu de distance de Soissons. Obligé, par
 cette diversion, de rétrograder pour défendre ses
domaines, le roi consentit à un traité de paix dans
lequel furent compris tous les ennemis de la commune
de Laon, à l’exception de l’évêque Roger,
dont les biens restèrent en séquestre. On l’accusait
de s’être trouvé en armes à la bataille de Comporte,
et d’avoir tué de sa propre main plusieurs bourgeois.
Il se justifia sur ce dernier point par un serment public,
et le roi lui pardonna à l’intercession du pape ; il
reprit ses biens et son évêché, à condition de laisser
en paix la commune[347].


[347] Gisleberti Montensis Hannoniæ Chron., apud Script. rer. gallic.
et francic., t. XIII, p. 578.



Roger de Rosoy renonça dès lors à toute entreprise
violente contre la liberté des bourgeois de
Laon ; mais il n’en fut pas moins attentif à saisir
toutes les occasions qui semblaient favorables à ses
projets. Après la mort de Louis le Jeune, arrivée en
1180, il adressa au nouveau roi, Philippe-Auguste,
les mêmes plaintes qu’à son prédécesseur. Ces doléances
firent peu d’effet sur l’esprit du roi, jusqu’à
ce que l’évêque eût proposé de reconnaître d’une
manière convenable l’assistance qu’il réclamait. Il
possédait par droit héréditaire la seigneurie de la
Fère-sur-Oise, et ne crut point faire un marché désavantageux
en donnant cette seigneurie pour une
charte d’abolition de la commune de Laon[348]. Voici
les termes de l’ordonnance royale rendue en 1190 :


[348] Histoire du diocèse de Laon, par Dom Nicolas Le Long, éd. de
1783, p. 275.



« Désirant éviter pour notre âme toute espèce de
péril, nous cassons entièrement la commune établie
 en la ville de Laon, comme contraire aux droits
et libertés de l’église métropolitaine de Sainte-Marie.
Nous nous sommes déterminé à agir ainsi
par amour de Dieu et de la bienheureuse vierge
Marie, en vue de la justice et pour l’heureuse
issue du pèlerinage que nous devons faire à Jérusalem[349]. »


[349] … Amore Dei et B. Virginis, et respectu justitiæ et peregrinationis
nostræ Jerosolymitanæ. (Gallia christiana, t. IX, col. 535.)



Dès l’année suivante, le roi Philippe changea entièrement
de dispositions à l’égard de la commune
de Laon, et un traité d’argent, conclu cette fois
avec les citoyens, lui fit oublier ce qu’il avait cru
être le péril de son âme :


« Philippe, par la grâce de Dieu, roi des Français,
faisons savoir à tous, présents et à venir, que notre
aïeul, de bonne mémoire, le roi Louis, ayant octroyé
une paix aux habitants de Laon ; que notre père
aussi, de pieuse mémoire, le roi Louis, leur ayant
octroyé la même paix et l’ayant confirmée par serment,
comme il est contenu dans sa charte authentique
que nous avons vue ; avec l’assentiment des
citoyens, nous avons fait casser ladite charte, par
suite d’une nouvelle convention, dont voici la teneur :
En vertu de leur établissement de paix,
lesdits citoyens nous devaient trois droits de gîte
chaque année, si nous venions dans la ville, ou
vingt livres si nous n’y venions pas. Nous leur remettons
à tout jamais tant les trois gîtes que les
vingt livres, et les en tenons quittes, sous cette
condition, que, chaque année, à la fête de tous les
 Saints, ils payeront à nous et à nos successeurs
deux cents livres parisis. Moyennant la présente
convention, nous garantissons et confirmons à perpétuité
le susdit établissement de paix[350]. »


[350] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 287.



Les successeurs moins belliqueux de l’évêque Roger
n’employèrent contre la commune de Laon d’autres
armes que les armes spirituelles. Le maire et les
jurés, qu’on nommait aussi échevins, furent plusieurs
fois excommuniés par eux durant le cours du treizième
siècle. Le prétexte ordinaire de ces excommunications
était l’emprisonnement de quelque clerc
ou serviteur de l’église, coupable d’injures ou de
violence envers un bourgeois. En effet, l’hostilité du
chapitre épiscopal de Laon contre la commune nourrissait
une foule de querelles particulières, et donnait
lieu à de fréquents désordres que le chapitre négligeait
de punir sur ses justiciables, mais que la commune,
réduite à se faire justice elle-même, réprimait
avec sévérité[351]. Alors l’évêque de Laon écrivait au
légat du pape, au roi et aux prélats de France, pour
se plaindre des empiétements de l’autorité municipale ;
le ban de Dieu était mis sur la ville, et n’était
levé que quand les magistrats communaux avaient
donné satisfaction à l’église. Obéissant à la nécessité,
ils payaient les amendes pécuniaires et subissaient
patiemment les cérémonies humiliantes que
leur imposait l’autorité pontificale ; mais leur fermeté
politique n’en était nullement ébranlée.


[351] Gallia christiana, t. IX, col. 537.



En l’année 1294, deux chevaliers, parents de l’un
 des clercs du chapitre, se prirent de querelle avec un
bourgeois, et la dispute s’échauffa au point qu’ils le
maltraitèrent dans sa propre maison. Cette injure
était de celles qu’on ne pouvait faire à un membre de
la commune sans exciter le ressentiment de tous.
Aussi les voisins, qui accoururent au bruit, voyant ce
dont il s’agissait, s’armèrent de bâtons et de pierres,
et poursuivirent les deux chevaliers à travers les
rues[352]. Ceux-ci, craignant de ne trouver de refuge
dans aucune maison, coururent à l’église épiscopale,
dont les portes leur furent ouvertes par le clerc, qui
était leur parent. Le bruit se répandit aussitôt que
le chapitre avait pris parti pour ceux qui avaient
violé le domicile d’un bourgeois. Il y eut grande rumeur
dans tous les quartiers ; on sonna la cloche du
beffroi ; on ferma les portes de la ville, et les magistrats
s’assemblèrent. La foule se portait vers l’église
où les deux chevaliers et leur parent s’étaient
barricadés ; on leur criait d’ouvrir et de se remettre
entre les mains de la justice. Mais ils n’en firent rien,
et le chapitre refusa de les y contraindre, alléguant
ses priviléges et la sainteté du droit d’asile. Ce refus
poussa au dernier point l’exaspération populaire ; les
portes de l’église furent forcées par les bourgeois,
qui s’y précipitèrent malgré les remontrances du trésorier
et des chanoines, saisirent le clerc et les chevaliers,
les maltraitèrent et les frappèrent jusqu’au
sang[353].


[352] … Tum lapidibus et baculis armati tanto furore equites persequuntur,
ut… (Gallia christiana, t. IX, col. 543.)



[353] … Eosque verberibus cædunt ad sanguinem usque, quo polluta
est ecclesia. (Ibid.)



 Regardant l’église comme profanée, le chapitre
cessa d’y célébrer aucun office et transporta ailleurs
les vases sacrés. L’official prononça l’excommunication
contre les auteurs du sacrilége ; enfin l’évêque
mit l’interdit sur toute la ville et excommunia les
magistrats municipaux, d’abord comme gardiens et
représentants de la commune, et ensuite parce qu’ils
avaient été témoins du désordre sans rien faire pour
l’empêcher. Le chapitre en corps adressa ses plaintes
au pape Boniface VIII, qui écrivit au roi Philippe
le Bel pour l’exhorter à punir les coupables, à soutenir
en tout point la cause du clergé de Laon, enfin
à casser la commune contraire aux droits et à la tranquillité
de l’église[354]. Le roi envoya deux commissaires,
nommés Pierre de Sargine et Jean Choisel,
pour faire une enquête exacte sur ce qui s’était passé.
Les procès-verbaux dressés par eux furent soumis
au parlement, qui prononça contre la commune de
Laon un arrêt dont voici quelques passages :


[354] … Communiam abroget, ecclesiæ dudum injuriosam, ac juri
ecclesiastico inimicam… (Gallia christiana, t. IX, p. 543.)



« Attendu que les citoyens de Laon, réunis en
grand nombre, après avoir sonné la cloche de la
commune, fermé les portes de la ville et fait des
proclamations publiques, se sont rués en sacriléges
dans la mère église, sans respect pour les immunités
ecclésiastiques ; qu’ils ont arraché par force
de ladite église un clerc et plusieurs nobles chevaliers,
réfugiés dans cet asile sacré pour sauver
leur vie et échapper à la poursuite de leurs ennemis
qui les ont blessés cruellement, au point qu’un des
 chevaliers est mort par suite de ses blessures ;
qu’ainsi ils ont violé les libertés de ladite église,
et cela en présence de plusieurs officiers de la commune,
des échevins, jurés et autres magistrats, qui,
loin de s’opposer à ce crime, comme ils pouvaient
et devaient le faire, ont prêté secours, conseil et
protection aux auteurs du mal ; vu l’enquête sur ce
faite, d’après le témoignage de toutes les personnes
qui devaient être entendues ; nous déclarons les
susdits citoyens, maire, jurés, échevins, et tous
autres magistrats de la ville de Laon, coupables
des faits énumérés ci-dessus, et les privons, par le
présent arrêt, de tout droit de commune et de collége,
sous quelque nom que ce soit, leur ôtant à
tout jamais et entièrement leurs cloches, sceau,
coffre commun, charte, priviléges, tout état de
justice, juridiction, jugement, échevinage, office de
jurés et tous autres droits de commune[355]. »


[355] Cet arrêt se trouve répété dans le préambule d’une charte postérieure
de Charles IV. (Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XII,
p. 465 et suiv.)



Une constitution municipale qui comptait près de
deux cents ans d’existence ne pouvait être détruite
d’un seul coup : aussi l’arrêt du parlement ne fut-il
point exécuté à la lettre. Pour ne pas renouveler à
Laon les scènes de tumulte qui avaient signalé, au
douzième siècle, l’établissement de la commune, le
roi fut obligé de révoquer presque aussitôt la sentence
portée contre les bourgeois, par une charte qui les
maintenait provisoirement dans la jouissance de leurs
droits politiques. Cette charte portait que la commune
 de Laon serait rétablie sous la réserve de demeurer
en la main du roi ; et la principale clause était
conçue en ces termes : « Ne seront, ladite commune
et ledit échevinage, en vigueur qu’autant qu’il nous
plaira[356]. » De son côté, le chapitre de Laon fut obligé
de capituler avec les bourgeois sur les satisfactions
qu’il exigeait. Les deux parties nommèrent des arbitres
qui s’accordèrent, moyennant une rente payée
à l’église par la commune et certaines cérémonies
expiatoires. A la première fête solennelle, cent des
bourgeois excommuniés, nu-pieds, sans robe ni ceinture,
marchèrent processionnellement, la croix en
tête, depuis le bas de la montagne de Laon jusqu’à
la cathédrale. Trois d’entre eux portaient dans leurs
bras des figures d’hommes en cire, du poids de vingt
livres, qu’ils remirent au doyen et aux chanoines, en
signe de restitution. Ensuite la sentence et l’interdit
furent levés par mandement du pape[357].


[356] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XII, p. 465
et suiv.



[357] Histoire du diocèse de Laon, par Dom Nicolas Le Long, p. 308
et 309.



A une époque où les décisions législatives des rois
de France prenaient plus de force qu’elles n’en avaient
jamais eu depuis l’établissement des communes, la
situation de celle de Laon devenait singulièrement
précaire. Son existence dépendait entièrement de la
volonté ou de l’intérêt de Philippe IV et de ses successeurs.
Ce roi lui fut favorable durant tout son
règne, parce que les ennemis des libertés de Laon
avaient pris parti pour le pape dans ses démêlés avec
la cour de France. Boniface VIII avait même récompensé
 leur zèle par une bulle où, de son autorité pontificale,
il abolissait à perpétuité la commune ; mais
le roi fit brûler cette bulle[358]. Philippe V, qui, en l’année
1316, succéda à son frère Louis X, ne fut pas plus
favorable aux adversaires de la commune de Laon.
Soit qu’il cédât à un sentiment de respect pour les
droits consacrés par le temps, soit que les bourgeois
eussent offert de l’argent pour qu’il les maintînt dans
leur liberté provisoire, il ratifia la charte de Philippe
le Bel et confirma aux citoyens l’exercice de leurs
droits pour autant de temps qu’il plairait à la volonté
royale[359]. D’un côté les bourgeois, et de l’autre l’évêque
et le chapitre de Laon, étaient en instance
perpétuelle auprès de la cour du roi, et adressaient
requêtes sur requêtes, les premiers pour obtenir une
confirmation définitive, les seconds pour faire remettre
en vigueur l’ordonnance de Philippe le Bel.
Ces derniers réussirent auprès de Charles IV, qui,
dès l’année de son avénement, en 1322, rendit contre
la commune de Laon une ordonnance dont voici
quelques articles :


[358] Histoire du diocèse de Laon, par Dom Nicolas Le Long,
p. 311.



[359] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XII.



« Eu sur ce délibération et conseil, nous statuons
et ordonnons, en vertu de notre autorité royale,
qu’en la ville, cité et faubourgs de Laon, il ne puisse
y avoir, à l’avenir, commune, corps, université,
échevinage, maire, jurés, coffre commun, beffroi,
cloche, sceau, ni aucune autre chose appartenant
à l’état de commune. De notre certaine science et
 autorité royale, nous mettons à néant, dans ladite
ville, cité et faubourgs, le susdit état de commune
et tous les droits qui en dépendent, les déclarons
annulés à perpétuité, et imposons perpétuel silence
aux citoyens et habitants, présents et à venir, sur
toute demande et réclamation relatives auxdits priviléges
de commune, corps, université, mairie,
échevinage, cloche, sceau et coffre commun. Nous
statuons en outre qu’ils ne pourront être ouïs sur
ces choses, ni par voie de supplique, ni par aucune
autre, décrétant que toutes lettres qu’ils pourraient
avoir en confirmation des susdits droits sont nulles
et de nulle valeur, et réunissons, pour toujours, à
notre prévôté de Laon, la juridiction qui autrefois
appartenait à la commune[360]. »


[360] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XII, p. 465 et suiv.



Malgré les termes impératifs de cette ordonnance,
les bourgeois de Laon ne désespérèrent pas tout à fait
de leur cause, et, ne reculant devant aucun sacrifice,
ils entamèrent une négociation d’argent avec les
officiers du roi. Quoiqu’il eût été décrété qu’ils ne
seraient ouïs par aucune voie, leurs offres ne furent
point repoussées ; mais la partie adverse, admise à
plaider contre eux, prolongea cette affaire, qui n’était
point encore terminée à la mort de Charles le Bel,
arrivée en 1328. La discussion s’engagea de nouveau
et plus vivement encore devant son successeur Philippe
VI. L’évêque et son chapitre soutenaient que
le roi, en sa qualité de défenseur et spécial gardien
des églises, devait faire exécuter rigoureusement la
sentence rendue contre la commune de Laon, en punition
 de ses méfaits notoires, détestables et scandaleux.
Ils disaient que si l’on ne tenait la main à cet arrêt,
beaucoup de maux et griefs pourraient s’ensuivre, et
ils ajoutaient que bien des gens dans la ville pensaient
que ce ne serait pas profit qu’il y eût commune[361]. Pour
réfuter ces arguments, les fondés de pouvoirs de la
bourgeoisie remontraient que la sentence rendue
en 1294 était sans application, puisque le délit avait
été amendé par des réparations de tout genre ; que
d’ailleurs tous ceux qui l’avaient commis étaient
morts[362]. Leurs raisons et peut-être leurs offres prévalurent.
La cour décida que le roi, « en vertu de son
autorité, avait droit de mettre et d’établir commune
en la ville de Laon, toutes fois qu’il lui plairait
et qu’il lui semblerait profitable de le faire. » L’ordonnance
rendue à cet égard imposait perpétuel silence
au doyen, à l’évêque et à son chapitre. Mais il ne
fallut pas plus de deux ans à l’évêque Albert de Roye
pour faire écouter ses réclamations, et convaincre de
la bonté de sa cause le même roi qui avait reconnu
dans sa plaidoirie contre les bourgeois plus de haine
que d’amour de justice[363]. Les nouveaux moyens de persuasion
employés par ce prélat consistaient en une
grosse somme d’argent qui fut remise entre les mains
du trésorier de France, le 29 avril de l’année 1330[364].
Enfin, au commencement de l’année 1331, fut rendue
l’ordonnance qui devait abolir, après deux siècles
révolus, la commune ou paix de Laon.


[361] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XII, p. 465 et suiv.



[362] Ibid.



[363] Ibid., p. 3 et suiv.



[364] … Multam contulit pecuniam… (Gallia christiana, t. IX, col. 546.)



 « Philippe, par la grâce de Dieu, roi de France,
savoir faisons à tous présents et à venir, que comme
nous, considérant que la commune jadis de Laon,
pour certains méfaits et excès notoires, énormes et
détestables, avait été ôtée et abattue à toujours
par arrêt de la cour de notre très-cher seigneur et
oncle le roi Philippe le Bel, confirmé et approuvé
par nos très-chers seigneurs les rois Philippe et
Charles, dont Dieu ait les âmes ; par grande délibération
de notre conseil, avons ordonné que jamais
commune, corps, collége, échevinage, maire, jurés
ou aucun autre état ou signe à ce appartenant, ne
soient institués ou établis à Laon. Nous, considéré
le bon gouvernement qui a été en ladite ville, par
nos gens, depuis que la commune fut abattue et qui
est aussi et a été ès autres cités et bonnes villes
de notre royaume, esquelles il n’y a nul état de
commune ni d’échevinage, eu sur ce grande et
mûre délibération et conseil, audit gouvernement
avons pourvu et pourvoyons en la manière qui
s’ensuit :


« Le bailli de Vermandois, ou son lieutenant pour
lui, connaîtra de toutes affaires, tant en assises à
Laon que hors d’assises.


« Il y aura à Laon un prévôt de la cité, à gages,
qui exercera pour le roi la justice haute, moyenne
et basse, et dans tous les lieux qui étaient de la
commune, ou de la paix.


« Le prévôt établira à Laon le maître de tous les
métiers.


« Les sommes dont les habitants de Laon auront
besoin pour la défense de leurs pâturages, de leurs
 droitures et de leurs franchises, pour la conservation
des puits, des fontaines, et pour le payement
de leurs rentes à vie ou à perpétuité, seront levées
par six personnes que le prévôt fera élire par le
peuple.


« Il n’y aura plus à Laon de tour du beffroi, et
les deux cloches qui y étaient en seront ôtées et
confisquées au roi. Les deux autres cloches qui sont
en la tour de Porte-Martel y resteront, dont la
grande servira à sonner le couvre-feu au soir, le
point du jour au matin, et le tocsin ; et la petite,
pour faire assembler le guet[365]. »


[365] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. II, p. 77 et suiv.



Comme il n’y a guère de révolution sans changement
de noms pour les édifices publics, une ordonnance
postérieure défendit que la tour dont on avait
enlevé les deux grosses cloches de la commune fût
appelée tour du beffroi[366]. Il semble qu’on voulût, par
là, effacer les souvenirs démocratiques attachés à ces
vieux murs d’où partait autrefois le signal qui annonçait
aux bourgeois libres l’ouverture de l’assemblée
populaire ou les dangers de leur cité. Le beffroi
ou la grande tour communale bâtie au centre de la
ville était un sujet d’orgueil et d’émulation pour les
petites républiques du moyen âge. Elles employaient
des sommes considérables à la construire et à l’orner,
afin qu’aperçue de loin, elle donnât une grande idée
de leur puissance. C’était surtout parmi les communes
du Midi que régnait cette espèce d’émulation ;
 elles cherchaient à se surpasser l’une l’autre en magnificence,
et quelquefois en bizarrerie, dans la construction
de leurs tours. On donnait à ces édifices des
noms sonores et recherchés, comme celui de Miranda
ou la Merveille[367] ; et il paraît que la fameuse tour de
Pise doit à une vanité de ce genre son architecture
singulière.


[366] « Et défendons que ladite tour soit jamais appelée beffroi. » (Ibid.,
t. XII, et préface du t.)



[367] Voyez le Recueil des poésies des troubadours, publié par M. Raynouard.






LETTRE XIX

Sur les communes d’Amiens, de Soissons et de Sens.



L’histoire de la commune d’Amiens remonte jusqu’à
l’année 1113, année qui suivit la catastrophe de
la révolution de Laon. Il paraît que l’exemple de
cette dernière ville avait inspiré aux habitants leur
premier désir de liberté. Amiens n’était point à cet
égard dans une situation aussi simple que Laon : cette
grande et antique cité n’avait pas moins de quatre
seigneurs. L’évêque exerçait les droits de la seigneurie
sur une partie de la ville, le comte sur une autre,
le vidame sur une troisième, et enfin le châtelain
d’une grosse tour, qu’on nommait le Castillon[368], prétendait
aux mêmes droits sur le quartier voisin de
 sa forteresse. De ces quatre puissances, la plus généralement
reconnue, mais la plus faible de fait, était
celle de l’évêque, qui, n’ayant point de soldats, tremblait
devant le comte et recevait de ses autres coseigneurs
des injures qu’il ne pouvait rendre. Par
intérêt, sinon par esprit de justice, l’évêque d’Amiens
devait donc être favorable à la formation d’une commune,
qui, au prix de quelques concessions, lui assurerait
un appui contre ses trois rivaux dont elle
ébranlerait ou détruirait le pouvoir.


[368] … Pro muro Castellionis (sic enim vocatur)… (Guiberti de Novigent.,
de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 517.)



Le hasard voulut que la dignité épiscopale fût alors
possédée par un homme d’une vertu exemplaire,
d’un esprit aussi éclairé que le comportait son siècle,
et plein de zèle pour le bien général. Sans se laisser
épouvanter par les terribles scènes qui venaient d’avoir
lieu à Laon, l’évêque Geoffroi comprit ce qu’avait
de légitime le désir d’indépendance et de garanties
pour les personnes et pour les biens. Il céda
sans efforts et gratuitement aux requêtes des bourgeois,
et concourut avec eux à l’érection d’un gouvernement
municipal[369]. Ce gouvernement, composé
de vingt-quatre échevins sous la présidence d’un
mayeur, fut installé sans aucun trouble au milieu
de la joie populaire ; et la nouvelle commune promulgua
ses lois dans la forme suivante :


[369] … Cui episcopus nulla vi exactus debuisset præstare favorem,
præsertim quum et nemo eum urgeret, et coepiscopi sui eum miserabile
exitium et infaustorum civium confligium non lateret. (Guiberti
de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc
d’Achery, p. 515.)



« Chacun gardera fidélité à son juré et lui prêtera
secours et conseil en tout ce qui est juste.


 « Si quelqu’un viole sciemment les constitutions
de la commune et qu’il en soit convaincu, la commune,
si elle le peut, démolira sa maison et elle
ne lui permettra point d’habiter dans ses limites
jusqu’à ce qu’il ait donné satisfaction.


« Quiconque aura sciemment reçu dans sa maison
un ennemi de la commune et aura communiqué
avec lui, soit en vendant et achetant, soit en buvant
et mangeant, soit en lui prêtant un secours
quelconque, ou lui aura donné aide et conseil contre
la commune, sera coupable de lèse-commune, et à
moins qu’il ne donne promptement satisfaction en
justice, la commune, si elle le peut, démolira sa
maison.


« Quiconque aura tenu devant témoin des propos
injurieux pour la commune, si la commune en est
informée, et que l’inculpé refuse de répondre en
justice, la commune, si elle le peut, démolira sa
maison, et ne lui permettra pas d’habiter dans ses
limites jusqu’à ce qu’il ait donné satisfaction.


« Si quelqu’un attaque de paroles injurieuses le
maire dans l’exercice de sa juridiction, sa maison
sera démolie, ou il payera rançon pour sa maison
en la miséricorde des juges.


« Que nul n’ait la hardiesse de vexer au passage,
dans la banlieue de la cité, les personnes domiciliées
dans les limites de la commune ou les marchands
qui viennent à la ville pour y vendre leurs
denrées. Si quelqu’un ose le faire, il sera réputé
violateur de la commune, et justice sera faite sur
sa personne ou sur ses biens.


« Si un membre de la commune enlève quelque
 chose à l’un de ses jurés, il sera sommé par le
maire et les échevins de comparaître en présence
de la commune, et fera réparation suivant l’arrêt
des échevins.


« Si le vol a été commis par quelqu’un qui ne soit
pas de la commune, et que cet homme ait refusé
de comparaître en justice dans les limites de la
banlieue, la commune, après l’avoir notifié aux gens
du château où le coupable a son domicile, le saisira
si elle le peut, lui ou quelque chose qui lui appartienne,
et le retiendra jusqu’à ce qu’il ait fait réparation.


« Quiconque aura blessé avec armes un de ses jurés,
à moins qu’il ne se justifie par témoins et par
le serment, perdra le poing ou payera neuf livres,
six pour les fortifications de la ville et de la commune,
et trois pour la rançon de son poing ; mais
s’il est incapable de payer, il abandonnera son
poing à la miséricorde de la commune.


« Si un homme, qui n’est pas de la commune, frappe
ou blesse quelqu’un de la commune, et refuse de
comparaître en jugement, la commune, si elle le
peut, démolira sa maison ; et si elle parvient à le
saisir, justice sera faite de lui par-devant le maire
et les échevins.


« Quiconque aura donné à l’un de ses jurés les
noms de serf, récréant, traître ou fripon, payera
vingt sous d’amende[370].


[370] Qui vero juratum suum, servum, recredentem, traditorem, etc.
(Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 267.) — En vieux
français, récréant signifie renégat.



 « Si quelque membre de la commune a sciemment
acheté ou vendu quelque objet provenant de
pillage, il le perdra et sera tenu de le restituer aux
dépouillés, à moins qu’eux-mêmes ou leurs seigneurs
n’aient forfait en quelque chose contre la
commune.


« Dans les limites de la commune, on n’admettra
aucun champion gagé au combat contre l’un de ses
membres.


« En toute espèce de cause, l’accusateur, l’accusé
et les témoins s’expliqueront, s’ils le veulent, par
avocat.


« Tous ces droits, ainsi que les ordonnances du
maire et de la commune, n’ont force que de juré à
juré : il n’y a pas égalité en justice entre le juré et
le non-juré[371]. »


[371] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 264 et suiv. — La
charte originale, telle qu’on la retrouve dans une charte de Philippe-Auguste
qui la reproduit, n’a pas moins de cinquante articles.
J’ai traduit les plus importants, et j’en ai interverti l’ordre afin d’y
mettre plus de suite.



La constitution, établie de commun accord par
l’évêque et les bourgeois d’Amiens, fut soumise à
l’agrément des trois autres seigneurs, comme parties
intéressées. Le vidame, le moins puissant des trois,
y donna son approbation moyennant garantie pour
quelques-uns de ses droits et une bonne rançon pour
le reste. Mais le comte ne voulut entendre à rien ; il
dit qu’il maintiendrait jusqu’au dernier tous les priviléges
de son titre, et entraîna dans son parti le
châtelain de la grosse tour. Dès lors il y eut guerre
déclarée entre ce parti et celui de la commune. Le
 comte d’Amiens était Enguerrand de Boves ou de
Coucy, père de ce Thomas de Marle qu’on a vu figurer
dans l’histoire de la commune de Laon. Afin de
s’assurer un appui contre ce puissant adversaire, la
bourgeoisie d’Amiens eut recours au roi, et par l’entremise
de son évêque elle obtint de Louis VI, à prix
d’argent, l’approbation, ou, suivant le style officiel,
l’octroi de sa constitution municipale[372]. Enguerrand
de Boves n’en tint nul compte, et, faisant marcher
sur la ville tout ce qu’il avait de chevaliers et d’archers,
il entreprit d’en rester maître. Menacés par
des forces qui avaient sur eux la supériorité de la
discipline, les bourgeois n’eurent d’autre ressource
que de se recommander, comme ceux de Laon, au
fameux Thomas de Marle, qui alors était en guerre
avec son père[373].


[372] Post funestum excidii Laudunensis eventum, Ambiani rege
illecto pecuniis fecere communiam… (Guiberti de Novigent., de Vita
sua, lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 515.)



[373] … Et Thomam quasi amantiorem suum dominum ad communiæ
illius sacramenta vocantes, contra parentem, ut putatur, suum filium
suscitarunt. (Ibid.)



A l’aide de ce secours, ils parvinrent à chasser le
comte de la ville et à le contraindre de se renfermer
dans la grosse tour, dont le châtelain, nommé Adam,
lui ouvrit les portes. Cette tour, qui était d’une telle
force qu’on la jugeait imprenable, fut attaquée avec
vigueur ; mais un incident vint tout à coup changer
la face des affaires et ruiner l’espérance de la commune.
Enguerrand de Boves, que son âge empêchait
de monter à cheval et de prendre part aux fréquentes
sorties qui se faisaient contre les bourgeois, ne put
 supporter, comme il le disait, que des cabaretiers et
des bouchers se moquassent de sa lourdeur[374]. La
haine qui l’animait contre les bourgeois d’Amiens lui
fit sacrifier ses ressentiments contre son fils ; ils se
réconcilièrent et conclurent ensemble un traité d’alliance
contre la commune, le vidame et l’évêque. Les
terres de ce dernier, soit qu’elles lui appartinssent
en propre, soit que ce fussent des domaines de l’église,
commencèrent alors à être dévastées par le pillage
et l’incendie. L’impitoyable Thomas de Marle, dès le
premier jour qu’il entra en campagne contre ses anciens
alliés, tua trente hommes de sa main et brûla
plusieurs églises ; mais bientôt sa fougue le fit tomber
dans une embuscade où il reçut de graves blessures
qui l’obligèrent à quitter les environs d’Amiens
et à se tenir en repos chez lui[375].


[374] Perpendens interea Ingelrannus, quia sui ævi gravitatem caupones
et macellarii irriderent… (Guiberti de Novigent., de Vita sua,
lib. III, apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 515.)



[375] Thoma itaque ad sua translato, et ex vulnere prælibato jam
impotenter agente… (Ibid., p. 516.)



En partant, il laissa ses meilleures troupes dans la
tour du Castillon, qui, bâtie, à ce qu’il paraît, à l’un
des angles du mur de ville, pouvait être ravitaillée
et recevoir garnison par l’extérieur. Les soldats renfermés
dans cette forteresse faisaient, de jour et de
nuit, dans la ville, des sorties meurtrières, massacraient
femmes et enfants, pillaient et brûlaient à
plaisir. Dépourvus des moyens de conduire un siége,
les bourgeois ne pouvaient opposer à ces agressions
qu’une résistance purement passive[376]. Le découragement
 les gagna, et à la vue de tout ce qu’ils souffraient,
l’évêque Geoffroi, qui les aimait, fut saisi
d’une vive affliction ; il désespéra de la cause à laquelle
il s’était lié, et sentit même s’ébranler la confiance
qu’il avait dans la bonté de ses intentions. Cédant
aux clameurs des gens de son ordre, qui l’accusaient
d’avoir excité des troubles qu’il était incapable d’apaiser[377],
il se suspendit lui-même des fonctions épiscopales.
Il renvoya à l’archevêque de Reims son bâton
et son anneau, et se retira d’abord au monastère de
Cluny, ensuite à la Grande-Chartreuse, près de Grenoble[378].
Il n’en revint qu’à la sommation de l’archevêque
de Reims, et lorsque Louis le Gros, déterminé
par les plaintes du clergé à faire la guerre à Thomas
de Marle, marcha en personne sur Crécy et sur
Nogent, et rendit ainsi quelque espérance aux ennemis
de ce terrible baron[379].


[376] Referri non possunt ab aliquo, ne ab eis quidem quorum pars
periclitabatur, factæ neces de burgensibus per turrenses, quum ante
obsidionem, tum postea crebriores. Nullus enim apud urbanos actus
erat, sed passio sola. (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III,
apud ejusdem Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 515.)



[377] … Turbam moverat, quam sedare non poterat. (Ibid.)



[378] … Archiepiscopo Remensi annulum, sandaliaque remisit, et se
exilium iturum, numquamque deinceps episcopum futurum utrobique
mandavit. (Ibid.)



[379] Voyez plus haut, Lettre XVII.



Cette guerre présentait de singuliers contrastes :
d’un côté, le sire de Marle, ennemi de la commune
d’Amiens, était ami de celle de Laon, dont les
membres les plus compromis s’étaient réfugiés sur
ses terres ; de l’autre, le roi, en s’avançant contre
ce seigneur, venait par le fait sauver la première de
ces communes et accabler la seconde. Après la soumission
 de Thomas de Marle, Louis le Gros dirigea
ses forces contre Enguerrand de Boves comme allié
et complice de son fils. Son entrée dans Amiens
ranima le courage et les espérances populaires. L’évêque,
associé de cœur aux intérêts et aux passions
de la multitude, le dimanche des Rameaux de l’année
1115, prêcha, devant le roi et tout le peuple assemblé,
un sermon sur les événements du jour. Il
prononça de grandes invectives et tous les anathèmes
de l’Écriture sainte contre la garnison de la grosse
tour, promettant de la part de Dieu le royaume du
ciel à quiconque périrait à l’attaque de cette forteresse[380].
Il fut décidé que les soldats royaux, réunis
aux mieux armés d’entre les bourgeois, et conduits
par le roi en personne, livreraient un assaut général.
L’évêque se rendit nu-pieds au tombeau de saint
Acheul, et y pria avec ferveur pour le succès de l’entreprise[381].
Au jour fixé, les ingénieurs du roi firent
avancer contre le Castillon plusieurs des machines au
moyen desquelles on s’approchait alors des places
fortes : c’étaient des tours de bois chargées de combattants
et garnies de ponts-levis qu’on abaissait
contre les parapets de la muraille. Malgré la discipline
des troupes royales et le dévouement de la
bourgeoisie, la grosse tour du Castillon garda sa
réputation d’imprenable. Les assaillants furent repoussés ;
leurs machines furent démontées par les
 pierriers qui tiraient dessus. Beaucoup de soldats et
de bourgeois périrent, soit au pied des murailles,
soit sur les tours dressées pour l’attaque, et le roi lui-même
fut blessé à la poitrine d’une flèche qui traversa
son haubert[382].


[380] … Spondens regno cœlorum his qui turrim expugnando perierint.
(Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem Opera
omnia, ed. Luc d’Achery, p. 517.)



[381] … Episcopus vero nudipes ad sanctum Aceolum non tunc pro
hoc exaudiendus abierat. (Ibid.)



[382] … Missis ex tormento lapidibus utrasque (machinas) confregerunt.
Et fervescente jactu missilium, quater vicennis, ut relatum est, vulneratis,
etiam regem jaculo in pectore loricato læserunt… At milites,
qui de machinis pendebant, obrui se videntes, fugam ineunt, nec mora
cæteri… (Guiberti de Novigent., de Vita sua, lib. III, apud ejusdem
Opera omnia, ed. Luc d’Achery, p. 517.)



Louis VI, qui, en obligeant Thomas de Marle à
rester en repos et à se faire absoudre par l’Église,
avait accompli l’objet de son expédition, ne jugea
pas à propos de s’exposer aux dangers et aux fatigues
d’un nouvel assaut. Il partit laissant quelques
troupes qui, avec la coopération des bourgeois, tournèrent
en blocus le siége de la grosse tour[383]. Ce fut
seulement au bout de deux ans que les assiégés rendirent
le Castillon, qui fut aussitôt démoli et rasé.
L’évêque Geoffroi ne démentit point son caractère
d’ami des libertés du peuple. Il avait encouru le
blâme des adversaires des communes, qui étaient
nombreux parmi la noblesse et le clergé ; mais ses
mœurs étaient si pures, et son zèle religieux si
éclatant, qu’après sa mort l’Église l’honora du nom
de saint. Si le mérite d’avoir fondé une commune
ne lui fut pas compté, il y a sept siècles, parmi
ceux qui lui valurent ce titre, c’est à nous de l’y
ajouter comme un motif de plus pour vénérer sa
mémoire.


[383] Videns igitur rex inexpugnabilem locum cessit, obsideri jubens
dum fame coacti se redderent. (Ibid.)



 Pendant que ces événements se passaient, et que
la commune d’Amiens luttait avec tant de peine
contre ses anciens seigneurs, la ville de Soissons
s’affranchit et se constitua en commune, sans qu’elle
eût besoin pour cela d’entrer en rébellion ouverte.
L’évêque et le comte, intimidés par les exemples de
violence et d’obstination que venaient de donner
deux villes voisines, consentirent, pour le maintien
de la paix, à l’établissement d’un gouvernement municipal,
sauf à disputer ensuite sur l’étendue des
priviléges que s’attribuerait ce gouvernement. Voici
les principaux articles de la charte qui, avec l’approbation
du roi, et pour la paix du pays, établissait,
dans la ville de Soissons, une commune
entre tous les hommes possédant une maison ou
un terrain, soit dans la ville, soit dans les faubourgs[384].


[384] « Contigit ob pacem patriæ nos in civitate Suessionensi communiam
constituisse de hominibus illis qui ea die domum aut plateam
habebant infra terminos urbis et suburbiorum ejus, eisque quædam
gravamina dimisimus quæ a dominis suis patiebantur : unde et ipsis
chartam fecimus, etc. » (Charta Ludovici VI, apud Script. rer. gallic.
et francic., t. XIV, p. LXXII præfationis.)



« Tous les hommes habitant dans l’enceinte des
murs de la ville de Soissons et en dehors dans le
faubourg, sur quelque seigneurie qu’ils demeurent,
jureront la commune : si quelqu’un s’y refuse,
ceux qui l’auront jurée feront justice de sa maison
et de son argent.


« Dans les limites de la commune, tous les hommes
s’aideront mutuellement, selon leur pouvoir, et ne
souffriront en nulle manière que qui que ce soit
 enlève quelque chose ou fasse payer des tailles à
l’un d’entre eux.


« Quand la cloche sonnera pour assembler la commune,
si quelqu’un ne se rend pas à l’assemblée,
il payera douze deniers d’amende.


« Si quelqu’un de la commune a forfait en quelque
chose et refuse de donner satisfaction devant les
jurés, les hommes de la commune en feront justice.


« Les membres de cette commune prendront pour
épouses les femmes qu’ils voudront, après en avoir
demandé la permission aux seigneurs dont ils relèvent ;
mais si les seigneurs s’y refusaient, et que,
sans l’aveu du sien, quelqu’un prît une femme
relevant d’une autre seigneurie, l’amende qu’il
payerait dans ce cas, sur la plainte de son seigneur,
serait de cinq sols seulement.


« Si un étranger apporte son pain et son vin dans
la ville pour les y mettre en sûreté, et qu’ensuite
un différend survienne entre son seigneur et les
hommes de cette commune, il aura quinze jours
pour vendre son pain et son vin dans la ville et emporter
l’argent, à moins qu’il n’ait forfait ou ne soit
complice de quelque forfaiture.


« Si l’évêque de Soissons amène par mégarde dans
la ville un homme qui ait forfait envers un membre
de cette commune, après qu’on lui aura remontré
que c’est l’un des ennemis de la commune, il pourra
l’emmener cette fois, mais ne le ramènera en aucune
manière, si ce n’est avec l’aveu de ceux qui ont
charge de maintenir la commune.


« Toute forfaiture, hormis l’infraction de commune
 et la vieille haine, sera punie d’une amende de cinq
sols[385]. »


[385] La charte originale s’est perdue ; mais on en retrouve tout le
dispositif dans une charte de confirmation donnée par Philippe-Auguste.
Plusieurs articles sont empruntés à la charte de Beauvais ; je
les ai supprimés, et j’ai interverti l’ordre des autres. (Voyez le Recueil
des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 219.)



Si la promulgation de cette nouvelle loi eut lieu
sans éprouver d’obstacle, lorsqu’il s’agit de l’exécuter,
les embarras commencèrent. Tous les intérêts qu’elle
froissait se soulevèrent en même temps contre elle.
Les seigneurs laïques s’irritèrent de ne plus recevoir
que cinq sous d’amende pour toute espèce de délit.
Ceux dont les terres étaient voisines des limites de
la commune se plaignirent de ce que leurs serfs,
enhardis par l’exemple et les encouragements des
bourgeois, refusaient ou ajournaient le payement du
cens et des tailles. D’autres ne voulaient pas se contenter
de l’amende fixée pour le mariage d’un membre
de la commune avec une femme étrangère, et réclamaient,
comme leur appartenant de corps et de biens,
les femmes qui avaient passé de leurs seigneuries dans
la commune. Quelques-uns revendiquaient au même
titre les habitants de leurs terres qui étaient allés,
sans leur aveu, s’établir à Soissons. Il y en avait
qui accusaient la commune de leur faire violence,
en les empêchant de saisir les meubles de ceux qui
avaient commis des forfaitures ou qui n’exécutaient
point les corvées. On imputait à crime aux bourgeois
de lever un droit de péage ou d’entrepôt sur les marchandises
et les denrées qui entraient dans la ville.
Enfin l’évêque reprochait à la commune de s’être
 approprié son promenoir pour y tenir les assemblées
délibérantes, et d’avoir transformé en prison publique
la grande salle de son palais[386].


[386] Tallias et corvadas… violentiam dominis terrarum inferente
communia, persolvere negligebant… In pervaturia episcopi et infra
domos ejus conventus suos faciebat, et in magna curia captos suos,
nolente episcopo, incarcerabat. (Charta Ludovici VI, apud Script. rer.
gallic. et francic., t. XIV, p. LXXIII præfationis.)



Tous ces griefs adressés à plusieurs reprises à
Louis le Gros dans les vingt années qui suivirent
l’établissement de la commune le déterminèrent à y
faire droit. En 1136, il cita devant sa cour, tenue à
Saint-Germain en Laye, le maire et les jurés de
Soissons. L’évêque de la ville, appelé Joscelin, y
comparut, comme partie adverse, en son nom et au
nom des autres plaignants. La cour décida que la
commune avait usurpé sur les seigneurs, tant de la
ville que de la banlieue, des droits qui ne lui appartenaient
point, qu’elle avait grandement outre-passé
la teneur de sa charte, et qu’il lui serait enjoint de
s’y renfermer à l’avenir. Les magistrats furent sommés
de jurer en présence du roi qu’ils obéiraient à
cette sentence, et le sénéchal du royaume alla recevoir
le serment de toute la commune. Dans cet accord
forcé, il n’y eut qu’une seule victime, ce fut un
nommé Simon, que la cour du roi ordonna d’expulser
de la ville, comme agitateur du peuple[387].


[387] Hoc tamen pro pace utriusque concessum est, quod Simone de
communia ejecto, qui totius mali causa exstiterat… (Ibid.)



La charte de la commune de Soissons devint celle
de plusieurs villes, non-seulement en Picardie, mais
en Champagne et jusqu’en Bourgogne. Dans l’année
 1146, les bourgeois de Sens ayant formé entre
eux une association de défense mutuelle, l’adoptèrent
avec l’agrément du roi Louis VII. Mais à peine le
gouvernement communal fut-il établi à Sens, que le
clergé des églises, et surtout les religieux de Saint-Pierre-le-Vif,
élevèrent un cri d’alarme sur l’abolition
de leurs justices[388]. Le pape Eugène III, chassé de
Rome, venait de passer en France, et le roi l’avait
reçu à Dijon avec toute sorte de respects. Ce fut à
lui que les clercs de Sens adressèrent leur réclamation
par l’entremise d’Herbert, abbé de Saint-Pierre-le-Vif.
Cette ambassade eut un plein succès,
et le roi, à la requête du pape, ordonna que la nouvelle
commune fût incontinent dissoute[389].


[388] Anno Domini MCXLVI, Ludovicus rex communiam Senonis fecit
in dampnum ecclesiarum et baronum. (Chronique manuscrite de Geoffroy
de Courlon, analysée par M. Le Clerc, Histoire littéraire de la
France, t. XXI, p. 12.)



[389] … Destructa est Senonum communia ab Eugenio papa Romano
et a Ludovico rege Francorum, per deprecationem Herberti abbatis
S. Petri-Vivi. (Chron. S. Petri-Vivi Senon., apud Script. rer. gallic.
et francic., t. XII, p. 284.) — Destructa fuit communia Senonis a rege
Ludovico, jubente Eugenio papa, a clamore procerum, procurante
domno Herberto abbate. (Chron. manuscrite de Geoffroy de Courlon,
analysée par M. Le Clerc, Histoire littéraire de la France, t. XXI, p. 12.)



Pendant que cet ordre s’exécutait dans toute sa
rigueur, l’abbé Herbert revint dans la ville jouir des
remercîments de son ordre et se préparer pour le
voyage à la Terre sainte, où il devait suivre le roi.
Son arrivée, dans de telles circonstances, exaspéra
les esprits au point qu’un rassemblement de bourgeois
armés se forma aussitôt pour attaquer l’abbaye de
Saint-Pierre. Ils enfoncèrent les portes et massacrèrent
l’abbé, ainsi que son neveu, jeune chevalier
 plein de courage, qui périt en essayant de le défendre[390].
Ce crime, excité par la frénésie du désespoir,
fut puni avec une grande rigueur. Des troupes envoyées
par le roi investirent la ville de Sens, et arrêtèrent
en grand nombre les auteurs et les complices
de l’émeute ; plusieurs furent mis à mort sans forme
de procès, et par une sorte de raffinement on les fit
monter au haut de la tour de Saint-Pierre, d’où ils furent
précipités ; les autres, emmenés et jugés à Paris,
eurent la tête tranchée par la main du bourreau[391].


[390] … Qui hac de causa a rusticis interfectus est, cum quodam nepote
suo milite, nomine Herberto, in claustro monachorum. (Chronique
manuscrite de Geoffroy de Courlon, analysée par M. Le Clerc,
Histoire littéraire de la France, t. XXI, p. 12.) — Senonensis civitatis
burgenses, adversus abbatem… in iram concitati, communiam eorum
dissolvi fecerat, eum truculenter necaverunt. (Hist. regis Ludovici
VII, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 126.)



[391] Ob cujus ultionem rex quosdam… illorum de turre Senonensi
præcipitari fecit, quosdam autem Parisiis detruncari. (Ibid.)



Il y avait trop de vie dans l’institution des communes,
pour que celle de Sens pérît par ce seul échec.
Elle se rétablit spontanément sous le règne de Philippe-Auguste,
qui la toléra d’abord et, plus tard, la
sanctionna par un acte solennel. Cette confirmation
définitive eut lieu en 1189, c’est-à-dire après quarante-trois
ans, durant lesquels, si l’on en juge par
le préambule de la charte royale, la guerre n’avait
point cessé entre les bourgeois et le clergé de la ville.
« Dans l’intention de conserver la paix dorénavant,
nous avons octroyé que, sauf notre fidélité, une commune
fût établie à Sens. Elle sera jurée par tous
ceux qui habitent soit dans l’enceinte des murs,
soit dans le faubourg, et par ceux qui entreront
 dans la commune, à l’exception des hommes et des
femmes que nous avons rendus à l’archevêque, aux
églises et aux clercs de Sens[392]… »


[392] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 262.



L’existence de la commune de Soissons, malgré la
haute réputation de sa charte municipale, fut peu
tranquille et assez malheureuse. Son histoire n’est
qu’une série de querelles entre la magistrature bourgeoise
et les dignitaires des églises et du chapitre
épiscopal. Ces derniers étaient sans cesse en réclamation
auprès du roi, et menaçaient de suspendre la
célébration des offices, soit parce que la commune
usurpait leur juridiction, soit parce qu’elle leur déniait
justice. Une fois, c’était un prévenu arrêté par
la commune dans une maison bâtie sur l’emplacement
d’un ancien cloître ; une autre fois, c’était un clerc
turbulent emprisonné au beffroi, malgré les franchises
de son ordre. Tantôt les bourgeois avaient
maltraité ou injurié des membres ou des officiers du
chapitre ; tantôt ils avaient refusé de les secourir
contre ceux qui les maltraitaient, et n’avaient point
voulu sonner la cloche ni crier dans les rues : Haye !
haye ! comme il était d’usage en cas de mêlées. Sur
toutes ces plaintes, portées, dans la dernière moitié
du treizième siècle, devant le Parlement de Paris, le
clergé eut gain de cause, et la commune fut condamnée
à payer non-seulement de fortes amendes
envers le roi et les églises, mais encore tous les dépens
des procès intentés contre elle[393]. Ces frais et ces
amendes s’accumulèrent tellement, que la ville se
 trouva chargée d’une dette qu’elle était hors d’état
de payer sans ruiner les bourgeois par des impôts
énormes. Dans cette extrémité, les habitants, ne sachant
plus que faire, proposèrent au roi Charles IV
de lui vendre l’abolition de leur commune, et de se
soumettre au régime prévôtal, à condition que la
dette publique tomberait à la charge du roi. Cette
proposition fut agréée, et le traité conclu en l’année
1325 :


[393] Hist. de Soissons, par Claude Dormay, éd. de 1664, t. II, p. 300.



« Charles, par la grâce de Dieu, etc., faisons savoir
à tous, présents et à venir, que, comme nous, ayant
reçu de la commune de Soissons supplications des
bourgeois et habitants d’icelle, pour certaines
causes tendantes aux fins qu’ils fussent ci-après
gouvernés à perpétuité, en prévôté en notre nom,
par un prévôt que nous y établirons désormais, sans
qu’ils aient maire ni jurés en la commune, nous,
à la supplication desdits habitants, la commune
avec les juridictions, droitures et émoluments,
avons reçu et recevons dès maintenant par la teneur
de ces présentes lettres, et gouvernerons en
notre nom dorénavant par un prévôt que nous
y députerons ; et voulons que le prévôt qui de par
nous sera député en ladite ville pour la gouverner
en notre nom, gouverne en prévôté les habitants
aux lois et coutumes, avec les libertés et franchises
qu’ils avaient au temps qu’ils étaient gouvernés en
commune, excepté que dorénavant maire ni jurés
n’y seront mis ni établis[394]. »


[394] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 500 et 501.



Ce passage de l’état de commune à un régime analogue
 en beaucoup de points à l’administration actuelle
des villes de France[395] n’eut pas lieu sans regret
du passé, sans que les bourgeois de Soissons jetassent
un regard en arrière sur le temps où ils avaient une
existence par eux-mêmes, une bannière, un trésor,
un sceau, un beffroi, une juridiction, des élections et
des assemblées publiques. Déchargés du poids de leur
dette, ils ne sentirent plus que l’humiliation d’avoir
perdu leurs vieilles lois et leurs libertés héréditaires.
Aussi, moins de dix ans après leur abdication entre
les mains de Charles le Bel, ils entamèrent avec son
successeur, Philippe de Valois, de nouvelles négociations
pour obtenir qu’on leur rendît tout ce qu’ils
avaient aliéné. Leurs députés remontrèrent « que,
n’y ayant point de corps de ville à Soissons, personne
n’y prenait soin des affaires publiques, et que,
toutes choses étant négligées, on devait s’attendre
à une perte totale des édifices et du revenu ; que
d’ailleurs il était pitoyable qu’une si noble et antique
cité fût non-seulement inférieure aux autres
en droits et en priviléges, mais encore privée de
tout ce qu’elle avait conservé de son ancien état[396]. »
Le roi écouta ces doléances, mais ne consentit point
au rétablissement de la commune telle qu’elle avait
été fondée au douzième siècle, dans l’âge d’or des
libertés bourgeoises. Il maintint dans la ville de
Soissons le gouvernement en son nom et l’office de
prévôt royal ; seulement il permit aux bourgeois d’élire
chaque année quatre personnes qui, sous le titre
 d’échevins, assisteraient le prévôt dans sa justice et
prendraient soin des affaires municipales[397].


[395] Écrit en 1828.



[396] Hist. de la ville de Soissons, par Claude Dormay, 1664, t. II, p. 316.



[397] Hist. de la ville de Soissons, par Claude Dormay, 1164, t. II, p. 316.



La commune d’Amiens eut de plus longs jours ;
elle ne perdit que lentement et une à une ses anciennes
prérogatives. Suspendue par ordonnance de
Philippe IV, elle fut rétablie par le même roi en l’année
1307, et, selon toute probabilité, ce fut sa grande
richesse qui la sauva. Dès lors, elle parcourut en
paix le cercle entier de la destinée des vieilles constitutions
municipales. L’élection du mayeur et des
vingt-quatre échevins subsista jusqu’en l’année 1597,
où un édit du roi Henri IV réduisit à la fois le
nombre et les priviléges de ces magistrats populaires.
Les anciens droits des comtes, dont la commune
avait hérité, lui furent enlevés avec la plus
grande partie de ses revenus, et la juridiction de
l’échevinage fut bornée au petit criminel, aux disputes
entre bourgeois, aux procès concernant la police des
rues, les métiers, le service du guet et le logement
des gens de guerre[398].


[398] Hist. de la ville d’Amiens, par le P. Daire, Paris, 1757, t. I, p. 60
et suiv.



Toutefois, dans les cérémonies publiques, les insignes
de la haute justice, du droit de vie et de
mort, continuèrent d’accompagner, comme dans l’ancien
temps, le maire et les échevins d’Amiens. Ces
attributs d’une puissance qui n’était plus consistaient
en deux glaives d’une forme antique, portés à la main
par deux officiers de ville, qu’on désignait, à cause
de leur emploi, par le terme provincial d’espadrons[399].
 Une coutume semblable régnait dans presque toutes
les grandes communes. On montre aujourd’hui à
Toulouse, dans la salle gothique où délibéraient les
capitouls, le large sabre qui jadis fut, pour ces magistrats,
l’équivalent des haches consulaires : c’est
un cimeterre échancré vers la pointe, à poignée d’acier,
sans garde, et d’un aspect vraiment imposant.
La croyance populaire veut que cet instrument ait
été fabriqué exprès pour le supplice du maréchal de
Montmorency, en l’année 1632 ; mais quiconque
l’examine avec un peu d’attention reconnaît que c’est
une arme de parade, incapable d’avoir jamais tranché
une tête, à cause d’un cordon en saillie qui garnit
et décore le dos de la lame. Ainsi les traditions s’interrompent
et succèdent l’une à l’autre. Une nouvelle
célébrité, de nouveaux noms s’attachent faussement
aux mêmes objets ; et il faut que l’historien,
démêlant cette confusion, se prononce contre la voix
publique et lui fasse avouer l’erreur.


[399] Ibid.






LETTRE XX

Histoire de la commune de Reims.



La ville de Reims, célèbre dès les temps les plus
reculés par sa grandeur et son importance, fut, parmi
les cités du nord de la Gaule, celle qui conserva le
mieux, après la conquête franke, l’organisation municipale
qu’elle avait reçue des Romains. C’était, durant
le moyen âge, une tradition populaire à Reims
 que le privilége d’être jugé par des magistrats de
leur choix remontait, pour les habitants de cette
ville, jusqu’à une époque antérieure à saint Remi,
qui convertit et baptisa l’armée des Franks. Cette
vieille institution n’avait pu, sans s’altérer beaucoup,
traverser un si long espace de temps ; les magistrats
municipaux, réduits quant au nombre, avaient perdu
leurs attributions politiques : il ne leur était demeuré
que le droit de justice dans les causes qui n’entraînaient
pas de peine capitale. Enfin, au lieu de l’ancien
titre collectif de curies que leur donnaient les lois
romaines, ils avaient reçu, sous la seconde race, un
nom germanique, celui de skepene ou juges, devenus
scabini dans le latin des actes officiels, et dont s’est
formé le mot échevins dans le dialecte roman du Nord.


Le pouvoir, dont les empiétements successifs diminuèrent,
à Reims, les prérogatives des magistrats
civils élus par les citoyens, fut celui des archevêques.
D’abord magistrats eux-mêmes et défenseurs de la
cité[400], ils transformèrent, à la longue, cet office de
patronage légal en une domination absolue, comme
celle des seigneurs féodaux. A mesure que ce changement
se prononça, la justice municipale ou l’échevinage,
seule garantie des citoyens contre la puissance
des archevêques, entra en lutte avec eux et
avec leurs officiers de police administrative ou judiciaire.
Cette longue querelle est obscure et de peu
d’importance jusqu’à l’époque où le mouvement imprimé
 par la révolution communale se fit sentir
dans le voisinage de Reims, à Noyon, à Beauvais,
à Laon, à Amiens et à Soissons. L’exemple de ces
villes inspira aux citoyens de Reims de nouvelles
idées politiques et un plus haut degré d’énergie. Ils
résolurent de reconstituer, par un effort commun, et
de rendre, à l’avenir, inattaquables les garanties de
liberté dont les débris s’étaient conservés chez eux
pendant plusieurs siècles[401].


[400] Voyez, sur l’office de défenseur (defensor) dans les villes romaines,
et sur les pouvoirs municipaux attribués aux évêques, les
Essais de M. Guizot sur l’histoire de France, premier Essai.



[401] Marlot, Metropolis Remensis Hist., éd. de 1666, t. II, p. 327.



Ce fut dans l’année 1138, dix ans après la promulgation
de la charte de Laon, qu’une association
politique se forma, pour la première fois, parmi la
bourgeoisie de Reims. Cette association prit le nom
de compagnie, alors synonyme de celui de commune.
La vacance du siége épiscopal, causée par la mort de
l’archevêque Renaud, avait facilité ce mouvement,
sur lequel il reste trop peu de détails. Tout ce qu’apprennent
les courtes notes éparses dans les anciens
registres des églises, c’est que les bourgeois se conjurèrent
pour établir une république. Par ce mot,
l’on n’entendait point désigner une tentative différente
de celle qu’avaient faite, avec plus ou moins
de succès, les habitants des villes voisines. A Reims,
on ne connaissait pas mieux qu’ailleurs et l’on ne regrettait
pas davantage les formes de gouvernement
de l’antiquité ; mais, sans rapporter ce qu’ils voulaient
établir à aucune théorie politique, les conjurés
aspiraient à s’organiser en société indépendante, non
de l’autorité spirituelle, mais de la puissance temporelle
des archevêques.


 Durant la vacance du siége de Reims, l’église métropolitaine
était sous le patronage du roi, qui en
percevait les revenus et en exerçait la seigneurie.
Louis VII, qui régnait alors depuis près d’un an,
était en querelle avec le pape Innocent II, et leur
mésintelligence retardait l’élection d’un nouvel archevêque.
Cette circonstance diminua beaucoup les
obstacles que les bourgeois de Reims devaient rencontrer
dans l’établissement de leur commune. Le
roi n’avait aucun intérêt à dissoudre cette association
et à les ramener malgré eux sous la dépendance
de l’église. Tout l’espoir du chapitre métropolitain,
pour le rétablissement de ses droits seigneuriaux,
était dans une prompte élection, acte qui ne pouvait
s’accomplir sans le congé du pape et l’agrément du
roi. Bernard, fondateur et premier abbé du monastère
de Clairvaux, près de Bar-sur-Aube, homme que
l’Église vénère aujourd’hui comme saint, et qui, de
son temps, jouissait d’un immense crédit, à cause de
son zèle religieux, de son éloquence et de son activité
politique, s’entremit dans cette affaire, et écrivit
soit au roi, soit au pape, un grand nombre de lettres,
dont je ne citerai que la suivante :


« A son très-aimé père et seigneur Innocent, souverain
pontife, le frère Bernard de Clairvaux,
appelé abbé, ce qui est peu de chose.


« L’église de Reims tombe à sa perte ; une cité glorieuse
est livrée aux opprobres : elle crie à ceux
qui passent par le chemin qu’il n’y a pas de douleur
semblable à sa douleur, car au dehors est la
guerre, au dedans la crainte, et de plus, au dedans
la guerre, car ses fils combattent contre elle, et
 elle n’a pas de père qui puisse la délivrer. Son
unique espérance est dans Innocent, qui essuiera
les larmes de ses joues. Mais jusqu’à quand, Seigneur,
tarderez-vous à étendre sur elle le bouclier
de votre protection ? Jusqu’à quand sera-t-elle foulée
aux pieds et ne trouvera-t-elle personne qui la
relève ? Voici que le roi s’est humilié, et que sa colère
contre vous s’est apaisée : que reste-t-il donc,
sinon que la main apostolique vienne soutenir l’affligée,
apportant des soins et un appareil pour ses
blessures ? La première chose à faire, c’est de
presser l’élection, de crainte que l’insolence du
peuple rémois ne ruine le peu qui subsiste encore,
à moins qu’on ne résiste, le bras levé, à sa fureur.
Si l’élection était solennisée, avec les cérémonies
d’usage, nous avons confiance que, dans tout
le reste, le Seigneur nous donnerait faveur et
succès[402]. »


[402] Epistola S. Bernardi, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XV,
p. 394, in nota c.



La cour de Rome commençait à prendre l’alarme
sur les progrès de cette révolution communale, qui,
gagnant l’une après l’autre les villes épiscopales,
tendait à ruiner partout la puissance temporelle des
évêques. Aussi le pape mit-il en oubli ses griefs
contre le roi de France, pour ne plus songer qu’à l’église
de Reims et au péril dont elle était menacée[403].
Afin d’engager Louis le Jeune à détruire ce qu’avaient
fait les bourgeois, et à les châtier de leur rébellion, il
lui adressa une lettre pleine de paroles affectueuses
 et qui se terminait de la manière suivante : « Puisque
Dieu a voulu que tu fusses élu et sacré roi pour défendre
son épouse, c’est-à-dire la sainte Église rachetée
de son propre sang, et maintenir ses libertés
sans atteinte, nous te mandons par cette lettre
apostolique et t’enjoignons, pour la rémission de
tes péchés, de dissiper par ta puissance royale les
coupables associations des Rémois, qu’ils nomment
compagnies, et de ramener tant l’église que la ville
en l’état et liberté où elles étaient au temps de ton
père d’excellente mémoire[404]. »


[403] Epistolæ Innocentii II, papæ, apud ibid.



[404] Epistolæ Innocentii II, papæ, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. XV, p. 394, in nota c.



Selon toute probabilité, cette lettre arriva trop
tard, et trouva la commune de Reims déjà légitimée,
en quelque sorte, par le consentement du roi. Ce fut
en l’année 1139 que Louis VII fit sceller de son grand
sceau une charte par laquelle il accordait aux habitants
de Reims la constitution municipale de Laon :
« Acquiesçant à votre humble requête et à vos supplications,
nous vous avons octroyé une commune sur
le modèle de la commune de Laon, sauf le droit et les
coutumes de l’archevêché et des autres églises[405]… »
Ces réserves, énoncées en termes vagues et qui ne
fixaient point d’une manière précise les bornes où
devait s’arrêter la puissance bourgeoise, ne pouvaient
 manquer de produire bientôt de nouvelles
disputes et de nouveaux troubles. La passion d’indépendance
qui animait les habitants de la cité de
Reims, c’est-à-dire de la partie de la ville renfermée
dans l’enceinte des murs, avait gagné ceux des quartiers
extérieurs et de quelques paroisses rurales. Ces
gens, vassaux ou serfs de corps, soit du chapitre
métropolitain, soit de l’abbaye de Saint-Remi, soit
des autres églises, désiraient entrer dans la commune,
c’est-à-dire obtenir pour eux-mêmes les franchises
garanties par la charte royale. Mais le chapitre
et les églises soutenaient que la concession du
roi n’avait de valeur que pour les habitants de la
cité ; et ces derniers, pensant que leur commune gagnerait
en force si elle devenait plus nombreuse,
travaillaient de tout leur pouvoir à étendre sa juridiction
hors des murs. De là naquirent beaucoup de
débats et une seconde guerre civile entre les partisans
des libertés bourgeoises et ceux de la seigneurie
épiscopale.


[405] Cette phrase est extraite d’une lettre écrite par Louis VII, postérieurement
à la rédaction de la charte de commune, qui ne s’est
point conservée jusqu’à nous. (Voyez Epist. Ludovici VII ad majorem
et communiam Remensem, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XVI,
p. 5.) — Les douze échevins qui existaient à Reims depuis un temps
immémorial devinrent alors le gouvernement de la commune, et ainsi
la constitution municipale se composa de deux éléments : l’un traditionnel,
et l’autre révolutionnaire.



Les chefs du parti populaire se nommaient Aubri
et Simon ; malheureusement les documents originaux
ne fournissent aucun détail sur leur compte,
si ce n’est qu’ils avaient avec eux un prêtre condamné
par les tribunaux ecclésiastiques, auquel ils
firent célébrer la messe, un jour de la Toussaint,
dans l’église Saint-Symphorien[406]. Cette messe, qui
fut regardée par le clergé comme un acte de sacrilége,
et à cause de laquelle l’église fut de nouveau
 consacrée, eut lieu, probablement, à l’ouverture
d’une assemblée générale de tous les membres de la
commune. La cloche de Saint-Symphorien servait à
Reims de beffroi communal ; et cette circonstance
semble prouver que le grand conseil des bourgeois
tenait ses séances dans l’église même. D’autres
villes offraient, à la même époque, l’exemple de cet
usage introduit par nécessité, faute de locaux assez
vastes pour mettre à couvert une assemblée nombreuse.
Aussi, l’un des moyens que la puissance
ecclésiastique employait, pour gêner l’exercice du
droit de commune, était de faire défense de se réunir
dans les églises pour un autre motif que la prière, et
de sonner les cloches à une autre heure que celle des
offices[407].


[406] Necrolog. S. Symphoriani, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. XVI, p. 5, in nota a.



[407] Confirmation, par Louis VI, des règlements faits pour la commune
de Saint-Riquier. (Recueil des Ordonnances des rois de France,
t. XI, p. 184.)



Les différents corps du clergé de Reims, alarmés
des progrès rapides que l’esprit d’insurrection faisait
hors des murs de la ville, adressèrent de grandes
plaintes à cet égard aux évêques suffragants du diocèse,
aux légats du saint-siége et au roi. La commune
n’avait encore qu’une seule année d’existence ; mais
l’ardeur et l’opiniâtreté de ses membres en rendaient
la destruction impossible sans beaucoup de violence
et une grande effusion de sang. Louis VII n’essaya
point de revenir sur ce qu’il avait accordé ; mais il
adressa au maire et à toute la commune de Reims
une lettre où il se plaignait qu’on eût excédé les
bornes posées par la charte de Laon. « Prétendant,
 disait-il, que le droit des églises n’est point un
droit, et que les coutumes établies en leur faveur,
dès les temps anciens, ne sont pas des coutumes,
vous envahissez par violence les prérogatives et les
possessions des églises. » Le roi enjoignait aux
magistrats et aux bourgeois de laisser en paix toutes
les églises, et spécialement celles de la Bienheureuse
Marie et de Saint-Remi, les avertissant que si,
à l’avenir, ces églises lui criaient merci, il ne voudrait
ni ne pourrait leur dénier justice[408]. Cette lettre,
conçue en termes vagues et assez doux, ne fut suivie
d’aucun effet. Menacée par la ligue de tous les petits
seigneurs ecclésiastiques qui l’entouraient, la commune
avait besoin d’envahir sur eux pour n’être
point écrasée ; les bourgeois le sentaient, et ce sentiment
les poussait à l’obstination et à l’audace,
quelque péril qu’il y eût pour eux. Les plaintes réitérées
du clergé contraignirent donc bientôt le roi d’adresser
aux habitants de Reims un avertissement
plus sévère :


[408] « … Alioquin illi ecclesiæ, et aliis post nos miserabiliter clamantibus,
a justitia deesse nec volumus, nec debemus, nec etiam possumus… »
(Epist. Ludovici VII ad majorem et communiam Remensem,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. XVI, p. 5.)



« Au maire et à la commune de Reims, Louis, par
la grâce de Dieu, roi des Français et duc des Aquitains,
salut et faveur.


« Il nous est très-pénible de voir que vous faites
ce qu’aucune autre commune n’a osé faire. Vous
excédez en tous points les bornes de la commune
de Laon qui vous a été donnée pour modèle, et ce
que nommément nous vous avons défendu, savoir,
 de faire entrer dans votre commune les quartiers et
les villages du dehors, vous le faites avec audace et
assurance. Les revenus coutumiers des églises, possédés
par elles depuis plusieurs siècles, ou vous
les leur enlevez vous-mêmes, ou vous défendez aux
sujets de les payer par l’autorité de votre commune.
Vous détruisez entièrement ou vous diminuez les
libertés, coutumes et justices appartenant aux
églises de Reims, et spécialement celles des chanoines
de l’église de Sainte-Marie, qui maintenant
est en notre main, et n’a d’autre défenseur que
nous. En outre, vous avez contraint à rançon les
sergents des chanoines qui sont sous la même
liberté que leurs maîtres ; vous en avez emprisonné
plusieurs, et quelques-uns même n’osent sortir de
l’église, par la peur qu’ils ont de vous. Pour tous
ces excès nous vous avons déjà mandé, et maintenant
vous mandons et ordonnons de les laisser
aller en paix, de leur restituer ce que vous leur
avez pris, et de conserver entièrement aux églises
et aux chanoines leurs justices, coutumes et franchises.
Adieu[409]. »


[409] Altera epist. Ludovici VII ad majorem et communiam Remensem,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. XVI, p. 5.



En l’année 1140, le siége vacant fut rempli par la
consécration d’un nouvel archevêque, nommé Sanson
de Malvoisin. Ni cet événement, ni les menaces du
roi n’arrêtèrent la fermentation des esprits, et, sept
ans après, une insurrection éclata hors des murs de
la ville, dans le quartier populeux qu’on appelait le
ban de Saint-Remi. Le mot ban, qui, dans la langue
 du moyen âge, signifiait proclamation ou ordonnance,
s’appliquait aussi à l’étendue respective de chaque
juridiction seigneuriale.


C’est dans ce sens qu’on donnait à la cité de Reims
le nom de ban de l’archevêque, tandis que le faubourg,
sur lequel l’abbé de Saint-Remi exerçait le droit de
justice, se nommait ban de Saint-Remi. Ce faubourg,
réuni depuis à la ville par une même enceinte de murs,
en était séparé, au douzième siècle, par des prairies
et des jardins. Les habitants, trop peu nombreux pour
espérer de former une commune capable de se défendre,
souhaitaient vivement de se réunir en un
seul corps avec ceux du ban de l’archevêque. Ils
commencèrent par chasser de leur quartier les officiers
et les partisans de la juridiction abbatiale, et
descendirent tumultueusement dans la cité, où tous
ceux qui désiraient la réunion s’armèrent et se
joignirent à leur troupe. Tous ensemble marchèrent
vers le palais épiscopal, pour présenter leur requête
à l’archevêque et le contraindre d’y faire droit. Sanson
les harangua d’une fenêtre, et tâcha de leur
persuader de renoncer à ce qu’ils demandaient ; mais,
loin de céder, ils devinrent plus audacieux, maltraitèrent
les officiers de l’archevêque, pillèrent leurs
meubles et démolirent leurs maisons. Obligé de se
renfermer dans son palais et d’y rester comme en
prison par crainte des ressentiments populaires, l’archevêque
Sanson écrivit à Suger, abbé de Saint-Denis,
alors régent du royaume à cause du départ du
roi pour la Terre sainte, le priant de lui envoyer du
secours. En effet, des troupes furent dirigées sur
Reims ; et en même temps Joscelin, évêque de Soissons,
 accompagné de saint Bernard, partit pour être
médiateur entre les bourgeois et l’archevêque. A
l’approche des troupes, l’émeute cessa, et le ban de
Saint-Remi demeura séparé de la commune, mais
toujours prêt à se soulever pour la réunion, quand
un nouvel incident causait du trouble dans la ville[410].


[410] Anquetil, Hist. civile et politique de la ville de Reims, 1756, t. I,
p. 291 et suiv.



Durant les treize années qui s’écoulèrent entre
cette révolte et la mort de Sanson, cet archevêque
ne cessa de lutter contre la commune de Reims et de
travailler, quoique sans succès, à sa ruine. Dans les
petits combats auxquels ces discordes donnaient lieu,
soit dans les rues, soit hors des murs, les bourgeois
eurent toujours l’avantage. Mais en l’année 1160 les
événements changèrent de face. Sanson de Malvoisin
eut pour successeur le propre frère du roi, Henri de
France, ci-devant évêque de Beauvais, qui avait déjà
signalé dans cette ville sa haine contre les communes.
Attaquant dans leur essence même les droits de celle
de Beauvais, il avait voulu faire rentrer tous les habitants
sous sa juridiction absolue, et restreindre la
compétence des magistrats municipaux au seul cas
de déni de justice. Pour mieux réussir dans son entreprise
et imposer silence aux bourgeois, il avait
invité son frère à se rendre dans la ville, et, durant
son séjour, il avait obtenu de lui le décret suivant :


« Louis, par la grâce de Dieu, roi des Français et
duc d’Aquitaine, à tous nos fidèles à perpétuité.


« Il convient à l’excellence de notre sceptre de
protéger les droits de tous ceux qui sont sous notre
 sujétion, et spécialement des églises, qui deviendront
la proie de la violence des méchants si le
glaive matériel et royal ne se porte à leur secours.
Sachent tous nos fidèles, présents et à venir, que
Henri, notre frère, nous a porté plainte contre les
citoyens de Beauvais, ces hommes qui, à l’occasion
de leur commune, prenant une audace nouvelle et
illicite, ont usurpé les droits de l’évêque et de l’église
de Beauvais, ainsi que la justice possédée par
l’évêque sur chacun et sur tous. Pour cette cause
ledit évêque nous a fait venir à Beauvais, et, en
notre présence, la plainte ayant été débattue, et
la charte de la commune lue en public, les citoyens
ont reconnu enfin que la justice sur toute la ville
appartenait à l’évêque seul ; qu’en cas d’excès ou
de forfaiture, c’est à l’évêque ou à son official que
la réclamation doit être portée. Nous statuons donc,
d’après l’excellence de notre autorité, que les
plaintes seront toujours adressées à l’évêque, et
ordonnons que nul ne soit assez présomptueux pour
s’entremettre à Beauvais dans le droit de faire justice,
qui appartient à l’évêque, et à l’église, tant que
ce droit sera en effet exercé par l’évêque. Mais si,
ce qu’à Dieu ne plaise, il reste en demeure à cet
égard, alors les habitants auront licence de rendre
la justice à leurs concitoyens, parce qu’il vaut
mieux que justice soit faite par eux, que de ne pas
l’être du tout[411]. »


[411] Recueil des Ordonnances des rois de France, t. XI, p. 198.



Le nouvel archevêque entreprit d’arracher aux
bourgeois de Reims un pareil aveu de ses droits absolus
 de justice et de seigneurie ; mais cela devait
être plus difficile qu’à Beauvais, à cause des traditions
populaires sur l’antiquité de l’échevinage. Les Rémois
adressèrent d’abord au prélat des remontrances respectueuses,
le suppliant de les traiter avec justice, et
de les laisser vivre sous la loi par laquelle la ville
avait été régie depuis le temps de saint Remi, apôtre
des Franks[412]. Ils négocièrent même avec lui, et
offrirent de payer une somme de deux mille livres,
s’il voulait renoncer à ses projets. L’archevêque refusa
tout, et mit tant de dureté dans son obstination,
qu’une partie du clergé métropolitain et plusieurs
de ses vassaux nobles ne purent s’empêcher de
le condamner et de prendre parti pour les bourgeois.
On disait qu’il voulait imposer à la ville une servitude
nouvelle et insupportable, et il se forma, pour lui
résister, une association sous le serment, dans laquelle
entrèrent des clercs et des chevaliers[413].


[412] Legibus vivere pateretur, quibus civitas continuo usa est, a tempore
sancti Remegii Francorum apostoli. (Epist. Johann. Saresb., apud
Script. rer. gallic. et francic., t. II, p. 392 et seq.)



[413] Conspiraverant enim cives de clericorum consilio et auxilio militum…
novas quasdam, indebitas et intolerabiles servitutes volebat
imponere. (Ibid., p. 391.)



Les membres de cette ligue prirent les armes,
et, s’emparant des maisons fortes et des tours des
églises, ils contraignirent les partisans de l’archevêque
à sortir de la ville. Dans le péril où il se trouvait,
Henri de France eut recours à son frère ; il le
supplia de venir en grande hâte dissiper la conjuration
formée contre lui et tirer vengeance des coupables.
Le roi vint en effet à Reims avec des troupes. Une
 députation des citoyens se présenta devant lui pour
lui exposer le véritable état des choses. Il paraît
qu’au fond du cœur Louis VII donnait tort à son
frère ; mais comme celui-ci, emporté par la passion,
ne voulut consentir à aucun arrangement, le roi prononça,
quoiqu’à regret, la condamnation du parti
populaire[414]. La plupart des bourgeois s’enfuirent à
cette nouvelle, et ceux qui ne purent trouver d’asile
au dehors se cachèrent dans les bois, sur la montagne
entre Reims et Épernay. Le roi fit démolir une
cinquantaine de maisons appartenant aux plus opiniâtres,
et après cette exécution il se retira. Quand
les bourgeois rentrèrent et qu’ils virent les maisons
abattues, leur haine et leur emportement redoublèrent.
Ils démolirent par représailles les hôtels des
chevaliers qui tenaient pour l’archevêque, et le contraignirent
lui-même à se renfermer dans une forteresse
voisine de son palais.


[414] Rex autem dolens, sed tamen fratris satisfaciens voluntati…
(Epist. Johann. Saresb., apud Script. rer. gallic. et francic., t. II,
p. 392.)



Menacé pour la seconde fois d’être assiégé par les
révoltés, Henri de France ne s’adressa pas à son frère,
qu’il trouvait trop tiède, mais à un souverain étranger,
le comte de Flandre. Il l’invita à venir à Reims
avec une troupe de mille chevaliers, ce qui, en
comptant les sergents d’armes dont chaque chevalier
était accompagné, devait faire environ six mille
hommes. Les membres de la commune, n’ayant
point de forces suffisantes pour résister à cette armée,
prirent une seconde fois le parti de sortir de la ville,
 qui fut occupée par les Flamands[415]. Alors l’archevêque
se conduisit en adroit politique ; il fit porter
aux émigrés des paroles de conciliation, promettant
d’oublier toutes les offenses et de réduire à quatre
cent cinquante livres la somme due en réparation
des dommages qu’il avait soufferts dans ses biens.
Ruinés eux-mêmes par deux occupations militaires,
et désespérant de leur cause, les émigrés acceptèrent
un traité qui, au prix des droits qu’ils ne pouvaient
plus défendre, leur garantissait du moins le retour
en paix dans leurs foyers et de grandes décharges pécuniaires.
Ce traité, dont le détail ne nous est point
parvenu, enleva aux habitants de Reims leur juridiction
immémoriale ; l’échevinage fut supprimé, ou,
cessant d’être à la nomination des citoyens, il n’appartint
plus dès lors au gouvernement municipal ;
on ne peut dire ce qu’un pareil changement laissa
subsister de la commune.


[415] Sed illi præsentientes adventum comitis iterato cesserunt… (Epist.
Johann. Saresb., apud Marlot, Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 392.)



Henri de France, pour rendre moins sensible aux
bourgeois de Reims le coup d’État qui les avait
frappés dans leurs franchises héréditaires, donna tous
ses soins à la prospérité matérielle de la ville. Il établit
une foire annuelle et assura par des postes armés
la sécurité des routes ; mais il ne put habituer les
esprits au régime de la seigneurie absolue, et, dès
qu’il fut mort, les citoyens revendiquèrent comme
un droit leur magistrature élective. Son successeur,
Guillaume de Champagne, homme d’une conscience
rigide et d’un caractère généreux, ne crut pas qu’il
 lui fût permis de conserver un surcroît de pouvoir
qui était le fruit de la violence. Avant que les réclamations
des Rémois eussent dégénéré en menaces,
il leur rendit l’échevinage et il en fixa les droits par
une charte dont le préambule est extrêmement remarquable :


« De même que les princes de la terre, en respectant
les droits et la liberté de leurs sujets, peuvent
acquérir l’amour de Dieu et du prochain, de même
aussi, en violant ou altérant des priviléges obtenus
depuis de longues années, ils peuvent encourir l’indignation
du Très-Haut, perdre la faveur du peuple
et charger leurs âmes d’un fardeau éternel. Nous
donc, déterminé par ces motifs, et considérant la
soumission et le dévouement que vous, nos chers
fils et nos fidèles bourgeois, vous nous avez témoignés
jusqu’à ce jour, nous avons jugé à propos de
restituer et de confirmer pour toujours, par la garantie
de notre autorité, à vous et à vos descendants,
les coutumes octroyées il y a longtemps,
mais mal gardées, à cause des changements de seigneurs.


« Nous voulons que les échevins soient restitués à
la ville, qu’ils soient élus au nombre de douze,
entre les habitants de notre ban, par votre consentement
commun, qu’ils nous soient ensuite présentés
et soient renouvelés chaque année, le jour
du vendredi saint ; enfin qu’ils prêtent serment de
vous juger selon la justice, et de garder fidèlement
nos droits en tant qu’il leur appartiendra[416]… »


[416] Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 417.



 En même temps que les citoyens de Reims réclamèrent
le rétablissement de la partie ancienne de
leur constitution municipale, ils sollicitèrent pour la
nouvelle, c’est-à-dire pour la commune qui n’avait
jamais été reconnue par les archevêques, un acte
d’autorisation. Tout porte à croire que Guillaume de
Champagne inclinait à cette condescendance qui eût
complété son ouvrage et prévenu de nouveaux conflits
entre la bourgeoisie et l’église, mais l’opposition du
chapitre métropolitain qu’il devait consulter l’arrêta.
Il ne fit dans sa charte aucune mention de la commune,
qui, toujours désavouée par les dignitaires
ecclésiastiques, se maintint d’elle-même et n’en fut
que plus ombrageuse et plus hostile[417]. Un autre défaut
de cet acte libéral, ce fut qu’en élevant peut-être
d’un degré l’ancienne juridiction de l’échevinage,
en lui reconnaissant toute justice, haute, moyenne et
basse, il attribua, sans jugement, aux officiers de
l’archevêque, la punition des crimes manifestes,
réserve qui ouvrit la porte à de grands abus et à
des violences colorées de prétextes judiciaires[418].


[417] La charte de Guillaume de Champagne fut donnée en 1182 ; seize
ans plus tard, les chanoines de son église, soupçonnant toujours ses
dispositions bienveillantes, tirèrent de lui la promesse écrite de n’autoriser
entre les bourgeois de Reims ni commune, ni association jurée,
ni aucun lien de fraternité, sans le consentement du chapitre. (Voyez
les Archives administratives de la ville de Reims, publiées par M. Varin,
t. I, p. 435.)



[418] Ad hæc si quis bannalium nostrorum furtum, vel murtrum, vel
proditionem commiserit, et forisfactum manifestum fuerit, ipse et res
ipsius in voluntate nostra erunt… (Marlot, Hist. metropol. Remensis,
t. II, p. 418.)



En rétablissant l’échevinage sans donner son adhésion
 au nouveau principe populaire du régime municipal,
Guillaume de Champagne n’avait qu’en partie
répondu aux désirs et à l’espérance des bourgeois de
Reims : ce n’était pas assez pour eux et c’était beaucoup
trop pour les partisans immodérés de la seigneurie
ecclésiastique. Voulant tout accommoder, il
ne contenta personne et il eut à souffrir de la désaffection
du peuple et de la défiance du chapitre métropolitain.
Le chapitre, qui avait une autorité indépendante
et une juridiction distincte de celle des
archevêques, leur faisait une opposition quelquefois
aussi incommode pour eux que l’hostilité du corps
municipal. Attristé de voir ses bonnes intentions et
ses mesures conciliantes produire peu de bien, Guillaume
de Champagne s’en plaignait, à ce qu’il
semble, dans les lettres qu’il écrivait à ses amis. On
peut croire que de telles confidences furent la cause
de cette curieuse plaisanterie que lui adressa l’un
d’entre eux, Étienne, évêque de Tournai : « Il y a en
ce monde trois choses criardes et une quatrième
qui ne s’apaise pas facilement : c’est une commune
de vilains qui font les maîtres, une assemblée de
femmes en dispute, un troupeau de porcs grognant
de concert et un chapitre divisé d’opinions. Nous
combattons la première, nous rions de la seconde,
nous méprisons la troisième et nous supportons la
quatrième. De celle-ci et de la première, délivrez-nous,
Seigneur[419]. »


[419] Tria sunt murmurantia super terram, et quartum quod facile non
quiescit : communia rusticorum dominantium… capitulum diversa vota
sectantium. Cum primo pugnamus, secundum irridemus, tertium contemnimus,
quartum sustinemus : a primo et quarto libera nos, Domine.
(Stephani Tornacensis episcopi Epistolæ, ed. Du Molinet, 1679,
p. 297.)



 C’était un singulier état pour les habitants de Reims
que la coexistence de ces deux gouvernements, dont
chacun tendait sans relâche à subjuguer et à ruiner
l’autre. On ne savait, à proprement parler, à qui appartenait
la ville ; car tantôt la commune y paraissait
maîtresse, nommait les commandants du guet et de
la garde, et avait en son pouvoir les clefs des portes ;
tantôt l’archevêque reprenait la garde des clefs et
l’exercice de l’autorité militaire. Il s’élevait à ce
sujet de violents débats, où chacune des deux parties,
avant de recourir à la force, tâchait de faire
valoir ses raisons. Les archevêques s’appuyaient sur
l’ancienneté de leur seigneurie, et les bourgeois disaient
que la garde de la ville appartenait naturellement
à ceux qui y avaient le plus d’intérêt[420]. En
l’année 1211, dans une contestation de ce genre, les
échevins s’obstinèrent à soutenir leurs droits contre
l’archevêque Aubry de Humbert. L’archevêque, ne
se sentant pas assez fort pour user de contrainte,
adressa ses réclamations au roi Philippe-Auguste,
qui se prononça contre les bourgeois, comme on le
voit par la lettre suivante :


[420] … Dictitantes urbium custodiam penes esse eos debere, quorum
maxime interesset. (Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II,
p. 478.)



« Philippe, par la grâce de Dieu, roi des Français,
à ses amés les échevins et citoyens de Reims, salut
et amitié.


« Nous vous mandons et ordonnons strictement de
 rendre, sans contradiction ni retard, à notre amé
et féal l’archevêque Aubry, les clefs des portes de
la ville de Reims qu’il tient de nous, d’obéir à ses
bans de la même manière qu’ils ont été observés
au temps de ses prédécesseurs ; enfin de ne point
recevoir dans la ville, sans sa permission, les personnes
qu’il aura bannies, mais de vous conduire,
envers l’archevêque votre seigneur, de telle sorte
qu’il n’ait plus lieu de nous adresser des plaintes
sur votre compte : car nous ne pouvons lui manquer
et ne pas lui garantir la possession de ce qu’il tient
de nous[421]. »


[421] Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 478.



L’année suivante, de nouvelles doléances furent
adressées au roi par l’archevêque de Reims. Il se
plaignait de ce que les bourgeois refusaient d’obéir
à ses ordonnances, à moins qu’il ne les eût rendues
d’après l’avis et le consentement des magistrats municipaux.
Aubry de Humbert s’irrita de ce refus
et des prétentions de la commune, qui, selon lui,
faisaient autant de tort au roi qu’à lui-même, puisqu’elles
tendaient à diminuer les priviléges d’un des
grands fiefs de la couronne. Philippe-Auguste jugea
dans le même sens et adressa aux bourgeois de
Reims des injonctions plus impératives. « Nous vous
ordonnons, leur disait-il, d’observer avec humilité
les bans de l’archevêque ; que si vous les trouvez
déraisonnables, remontrez-le-lui paisiblement,
comme à votre seigneur, et requérez-le d’amender
ce qui devra être amendé, ne vous mettant point en
contradiction avec ses ordres ; mais l’avertissant et
 le requérant comme un seigneur, afin qu’il pourvoie
comme il le doit au péril qui pourrait advenir ; que
si, en ayant été requis, il refuse de le faire, et que
vous nous adressiez, sur ce point, vos remontrances,
nous ferons avec plaisir, à cet égard, tout
ce qui est de notre devoir[422]. »


[422] Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 478.



Cette promesse vague d’une protection qui jusqu’alors
ne s’était guère étendue que sur leurs adversaires
ne pouvait décider les bourgeois de Reims à
s’abandonner à la merci du pouvoir épiscopal. Ce qui
se passait journellement entre eux et les agents de
ce pouvoir était bien autrement grave que ne le ferait
croire le style doucereux des dépêches officielles. Les
archevêques de Reims possédaient, à l’extrémité septentrionale
de la ville, une forteresse bâtie, à ce que
l’on croit, par Henri de France. Ils y entretenaient
une garnison nombreuse de chevaliers et d’archers.
Du côté de la campagne, les fortifications consistaient
en quelques tours élevées sur le fossé même de la ville
et communiquant avec le dehors par un pont-levis ;
mais le côté opposé présentait des défenses formidables.
Les murailles étaient plus épaisses, les fossés
plus larges et plus profonds, et les remparts, bien
terrassés, étaient garnis de machines ; tout indiquait
que cette citadelle avait pour destination, non de
protéger la ville contre des attaques extérieures, mais
de contenir et d’effrayer les habitants. On l’appelait
le château de Porte-Mars, parce qu’un ancien arc de
triomphe consacré au dieu Mars, et qui autrefois
servait de porte à la ville, se trouvait enclos dans ces
 nouvelles constructions. Au pied des murs, dans la
campagne, les archevêques avaient un hôtel orné de
jardins : ils l’occupaient ordinairement, mais, à la
moindre alarme, ils le quittaient pour se renfermer
dans le fort.


C’était au château de Porte-Mars que se tenaient
les plaids de la cour épiscopale. On tremblait d’être
cité devant elle, car une fois entré dans la forteresse,
personne n’était sûr d’en sortir. Abusant des dispositions
de la charte de Guillaume de Champagne pour
le cas de délit manifeste, les officiers de l’archevêque
enlevaient au jugement des échevins la plupart des
causes criminelles[423], et ils multipliaient ces causes
en qualifiant de félonie la moindre plainte contre
leurs sentences ou leurs excès d’autorité. Quiconque
obéissait à leur mandat de comparution n’avait que
deux alternatives : ou une amende exorbitante, ou
un emprisonnement illimité. Si quelqu’un refusait
de se rendre aux sommations de leurs sergents, ils
fondaient sur la ville à la tête d’une troupe armée,
parcouraient les rues, fouillaient les maisons, et, s’ils
ne trouvaient pas le défaillant, s’emparaient du premier
venu et le retenaient prisonnier jusqu’à ce qu’on
leur remît en échange l’homme qu’ils demandaient.
Le sort tombait ordinairement sur un bourgeois
riche, ayant des parents considérables, qui, afin de
le sauver, se faisaient persécuteurs de l’accusé pour
lequel on le gardait comme otage. Acharnés contre
ce malheureux, ils le cherchaient, le poursuivaient
de retraite en retraite, l’enlevaient des bras de sa
 femme et de ses enfants et le livraient aux officiers
de l’archevêque[424].


[423] Voyez plus haut, p. 331.



[424] Anquetil, Hist. de la ville de Reims, t. II, p. 22 et suiv.



Ceux-ci, maîtres du fugitif, aussitôt condamné, lui
infligeaient sous le nom d’amende le payement d’une
rançon. Pour l’obtenir de lui ou de sa famille, ils le
soumettaient aux épreuves du cachot, des fers, et
quelquefois même de la faim. Si la famille, instruite
de l’état du prisonnier, ne se tenait pas pour avertie,
ils avaient recours aux tortures, et souvent la rançon
venait trop tard. Telles furent les plaintes adressées
à Louis IX par les habitants de Reims, sous un archevêque
dont le nom va bientôt figurer dans cette
histoire[425]. Comme remède à de si étranges violences,
ils demandèrent, mais inutilement, que l’ancien palais
des archevêques redevînt le chef-lieu de leur seigneurie
temporelle, et que personne cité en justice
ne fût obligé de comparaître au château de Porte-Mars[426].


[425] Henri de Braine. (Voyez ci-après, p. 341 et suiv.) — Histoire de
la ville de Reims, par Anquetil, t. II, p. 27.



[426] Precepimus eciam (sic), quod cives Remenses vocati sive citati a
dicto archiepiscopo, vel ejus mandato, veniant ad domum suam que
dicitur Porta-Martis, et ibidem placitent, et jura audiant, et alia faciant
quecumque facerent in palacio Remensi… (Sentence portée par
Louis IX, en 1236, Archives administratives de la ville de Reims, publiées
par M. Varin, t. I, part. II, p. 609.)



De pareils faits suffisent pour expliquer l’existence
orageuse des communes et l’ardeur avec laquelle une
population de marchands et d’artisans se jetait dans
la guerre civile. Accoutumés par les habitudes paisibles
de notre civilisation à voir dans le nom de
bourgeois l’opposé de celui de soldat, nous avons
 peine à comprendre ces héros de l’industrie naissante,
qui maniaient les armes presque aussi souvent
que les outils de leurs métiers, et frappaient de
crainte jusque dans leurs donjons les fils des nobles
et des preux, quand le son du beffroi annonçait au
loin que la commune allait se lever pour la défense
de ses franchises.





LETTRE XXI

Fin de l’histoire de la commune de Reims.



En l’année 1232, durant la minorité de Louis IX, le
corps des bourgeois de Beauvais s’assembla, selon
la coutume de la ville, dans la halle ou salle de la
commune, pour procéder à l’élection annuelle des
magistrats municipaux. La nomination des treize
pairs eut lieu sans aucun trouble ; mais lorsqu’il s’agit
de désigner le maire[427], les opinions furent partagées,
et une grande dispute s’éleva, à ce sujet,
entre la classe des riches marchands, qu’on appelait
changeurs[428], et celle des gens de métier. Ces divisions
 intestines étaient toujours funestes aux communes,
parce qu’elles fournissaient aux puissances du temps
un prétexte pour s’immiscer dans leurs affaires et envahir
leurs droits politiques. D’un côté, l’évêque de
Beauvais prétendait que c’était à lui de nommer le
maire, sur la présentation de deux candidats ; de
l’autre, le conseil de régence, qui gouvernait au nom
du roi, élevait déjà, contre les libertés des villes,
les prétentions absolues qui, plus tard, se sont réalisées.


[427] Voyez plus haut,
p. 253, note 2. — Tresdecim
pares in communia
eligentur, de quibus si pares et illi qui communiam juraverunt
consilium dederint, unus major fiet, vel duo. (Charte de confirmation
de la commune de Beauvais donnée par Philippe-Auguste en 1182.
L’Oisel, Mémoires de Beauvais, éd. de 1617, titres justificatifs, p. 282
à 284.)



[428] Ce mot s’appliquait proprement aux marchands qui faisaient la
banque, mais il était souvent pris dans une acception plus étendue,
et servait à désigner ce que nous appelons le haut commerce. Dans
presque toutes les anciennes villes, la principale rue se nommait
le Change.



Le roi, ou ceux qui gouvernaient en son nom,
créèrent de leur chef un maire et envoyèrent à Beauvais,
pour remplir cet office, un nommé Robert de
Moret, étranger à la ville, ce qui était contraire aux
usages de toutes les communes. Néanmoins la haute
bourgeoisie, entraînée par l’esprit de parti, accepta
sans répugnance l’élu du roi ; mais il n’en fut pas de
même des bourgeois de la classe inférieure : ceux-ci
protestèrent, en disant que cette intrusion d’un
homme né hors de la ville était une violation du droit
de commune ; et, après avoir souffert quelque temps
Robert de Moret, ils s’insurgèrent pour faire élire
un autre maire. Les pairs et en général les principaux
de la ville résistèrent aux demandes des séditieux ;
mais leur opposition ne servit qu’à augmenter
l’effervescence populaire. La révolte éclata contre
toutes les autorités communales : le maire et les
autres magistrats, chassés de leur salle de conseil,
furent contraints de se réfugier dans la maison d’un
 armurier, où le peuple les assiégea, et dont il les contraignit
de sortir en mettant le feu à la maison voisine.
Les insurgés se saisirent de Robert de Moret et
lui déchirèrent sur le dos la longue robe fourrée
d’hermine qui était l’insigne de son office. Ils le promenèrent
en cet état à travers les rues, le maltraitant
et lui criant : Voilà que nous te faisons maire[429].


[429] Histoire de Beauvais, par Levasseur, t. II, p. 366 et suiv.



Le parti contraire à l’insurrection envoya aussitôt
avertir le conseil du roi de ce qui s’était passé, et en
même temps le bailli de l’évêché dépêcha un exprès à
l’évêque Milon de Nanteuil, qui était absent. A son
arrivée, les révoltés, loin de rien faire contre sa personne,
lui témoignèrent beaucoup de respect, et,
pour le gagner à leur cause, ils dirent qu’ils avaient
soutenu son droit en même temps que le droit de la
commune. Quatre-vingts des plus compromis vinrent
le requérir de les prendre sous sa sauvegarde ; mais
l’évêque, attentif par-dessus tout à faire valoir ses
priviléges comme seigneur haut justicier, leur signifia
qu’ils eussent à se remettre entre les mains de
ses officiaux pour répondre sur leur conduite. Ils se
retirèrent fort mécontents et faisant grand bruit.
Mais, malgré leur victoire apparente, ils ne réussirent
à rien, parce qu’ils ne pouvaient procéder à
aucune élection régulière. Le parti de la haute bourgeoisie
commença même à reprendre le dessus, et
plusieurs des complices de l’émeute furent arrêtés
et renfermés dans les prisons de l’évêque. Celui-ci,
en attendant l’arrivée du jeune roi, qui s’avançait
avec un corps de troupes, tâchait de profiter des circonstances
 pour jouer le rôle d’arbitre dans la dispute
des bourgeois ; et dès que le roi fut entré dans la ville,
après l’avoir salué : « Très-redouté sire, lui dit-il, je
vous demande conseil, comme à mon seigneur, sur
ce qu’il me convient de faire en cette fâcheuse
occurrence. » Le roi dit qu’il prenait sur lui le soin
de faire prompte et bonne justice. « Mais, très-cher
sire, reprit l’évêque, c’est moi qui ai dans la ville
toute justice haute, moyenne et basse ; » et, comme
le roi ne répondait rien, il répéta jusqu’à trois fois la
même remontrance[430].


[430] Histoire de Beauvais, par Levasseur, t. II, p. 306.



Le lendemain, le roi se rendit à la halle, où les
pairs étaient réunis en conseil, et il dit au peuple
assemblé qu’il voulait connaître de l’affaire. Les
magistrats municipaux, moins hardis que l’évêque,
n’objectèrent rien relativement à leur droit de juridiction,
et aussitôt les parents de ceux qui avaient
été tués ou blessés dans l’émeute se mirent à genoux
devant le roi, en criant : « Sire, faites-nous justice. »
Sur l’ordre du roi, ses officiers ouvrirent les prisons
de l’évêque, où plusieurs des accusés étaient détenus ;
ils en arrêtèrent ensuite un grand nombre dans
leurs maisons et les amenèrent avec les autres à la
halle, où ils furent enfermés jusqu’à ce qu’on eût
statué sur leur sort. Tous furent bannis, au nombre
de quinze cents, et quinze maisons appartenant aux
plus coupables furent démolies. Le maire frappait un
premier coup de marteau, et ensuite les gens de son
parti et des ouvriers payés faisaient le reste. L’évêque
Milon ne manqua pas de protester contre cette sentence,
 au nom du privilége de juridiction appartenant
à son église. Il demanda que les officiers du roi
lui rendissent les bannis comme jugés illégalement ;
mais le roi n’eut aucun égard à sa requête, et n’y
répondit qu’en faisant à l’évêque la demande de
quatre-vingts livres pour son droit de gîte[431] ; l’évêque
dit qu’il en délibérerait. Sur cette réponse, le roi mit
garnison dans le palais épiscopal et en fit saisir le
mobilier, qui fut vendu à l’enchère.


[431] On a vu dans la charte de la commune de Laon une explication
de ce mot. L’ancien droit qu’avaient les rois franks d’être logés et
nourris dans toutes les villes où ils passaient s’était transformé en une
redevance pécuniaire. Cette redevance fut d’abord payée par les évêques
ou les seigneurs des villes, qui s’indemnisaient en levant une taxe
sur les bourgeois ; mais dans presque tous les lieux où il s’établit des
communes, le droit de gîte tomba d’une manière immédiate à la charge
des habitants.



La nouvelle de cette violence exercée contre un de
leurs collègues irrita les évêques suffragants du diocèse
de Reims, alors assemblés en concile provincial
sous la présidence de leur chef, l’archevêque
Henri de Braine. Ce prélat, dont les bourgeois de
Reims et jusqu’aux membres de son chapitre craignaient
le caractère ambitieux et l’activité politique,
fit décréter par le concile que trois évêques seraient
envoyés au roi pour lui enjoindre de restituer à celui
de Beauvais l’exercice de la justice criminelle, de
l’indemniser des dégâts faits dans son palais et de
lui remettre les bourgeois bannis. Cette injonction
n’ayant eu aucune suite, les suffragants du siége de
Reims s’assemblèrent de nouveau et décidèrent
qu’on enverrait des députés à Rome, et que, si le roi
ne donnait point satisfaction, on lancerait, après un
 délai fixé, l’interdit sur toute la province. Plusieurs
évêques, et notamment ceux de Noyon et de Châlons,
reculèrent lorsqu’il fallut en venir à cet acte d’hostilité
contre la puissance royale. Mais le fougueux
archevêque de Reims n’en persista pas moins dans
ses résolutions, et, au mois de novembre 1233, il
décréta, pour tout son diocèse, l’interdiction des sacrements
de l’Église[432].


[432] Gallia christiana, t. IX, col. 109.



Ce grand débat occupait toutes les conversations
et remuait fortement les esprits. Il n’y avait guère
que les membres du clergé qui fussent du parti des
évêques. Quoiqu’il y eût de la part de la cour une violation
flagrante du droit de commune, les villes,
instruites par expérience à redouter principalement
la puissance ecclésiastique, et ne regardant l’affaire
de Beauvais que comme un cas particulier, sans application
ailleurs, se rangèrent du côté du roi. Les corps
de magistrature élective, dont la tendance constante
était d’anéantir les droits seigneuriaux des évêques,
des chapitres et des abbayes, espérèrent que la lutte
des deux puissances leur faciliterait les moyens de
parvenir à leur but, et ils reprirent presque partout
l’offensive[433]. A Noyon, de fréquentes émeutes avaient
lieu contre les chanoines, au cri de : Commune ! commune !
A Soissons, pour la moindre dispute survenue
entre les bourgeois et des membres du clergé, on
 criait : Haro as clercs ! et la commune prenait les
armes[434]. Mais à Reims, qui était la plus grande ville
du diocèse, l’effervescence fut au comble. Les alarmes
qu’inspirait d’ailleurs le caractère de l’archevêque
contribuèrent à rendre l’agitation encore plus grande.
Les habitants du ban de Saint-Remi, qui n’avaient
pour toute fortification, autour de leur quartier, que
des chaînes tendues la nuit au bout des rues, demandèrent
au roi, par l’entremise de leur abbé, la permission
de s’enclore de murs, afin de mettre leur
liberté à couvert contre les entreprises de Henri de
Braine. Dans la cité, les échevins étaient sans cesse
en alerte, et, s’autorisant du nom du roi, ils arrêtaient
et jugeaient comme coupables de sédition tous
ceux qui agissaient ou parlaient en faveur du parti
épiscopal. Sans tenir aucun compte des priviléges
ecclésiastiques, ils citèrent à leur tribunal et condamnèrent
au bannissement un certain Thomas de
Beaumetz, chanoine et prévôt de l’archevêque. Cette
sentence, exécutée malgré les réclamations du chapitre,
devint l’un des principaux griefs des évêques
ligués, comme ils le disaient eux-mêmes, pour maintenir
l’honneur de Dieu et les libertés de son Église[435].


[433] … Magistratus populares nacti occasionem penitus excutiendi
jugum ecclesiasticæ jurisdictionis, in tantam per aliquot urbes… prorupere
audaciam… (Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II,
p. 518.)



[434] Annales de l’église cathédrale de Noyon, par Jacques Levasseur.
Paris, 1633, t. II, p. 932. — Hist. de Soissons, par Claude Dormay.
1664, t. II, p. 299.



[435] Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 518.



Au commencement de l’année 1235, pendant que la
plus grande fermentation régnait de part et d’autre,
les magistrats de la commune de Reims statuèrent
qu’il serait fait un emprunt pour couvrir certaines
 dépenses municipales, et affectèrent au payement des
intérêts une portion du revenu fourni par la levée
des impôts. Les historiens ne disent pas si l’argent
de cet emprunt était avancé par les changeurs de
la ville ; on peut néanmoins le penser, car dans la
même année, trois bourgeois de Reims, Hélisand
d’Écry, Étienne son fils, et Guichard, fils de Jean le
Nain, souscrivirent un prêt considérable fait à la
commune d’Auxerre moyennant des rentes viagères[436].
Quoi qu’il en soit, l’archevêque prétendit
qu’on lui devait une part de l’emprunt, comme de
toute taxe levée par les bourgeois de son ban, et il
en réclama le dixième. Les échevins ne répondant
point à sa demande, il la fit publier au prône, dans
toutes les paroisses de la ville ; et comme cette lecture
ne fut suivie d’aucun effet, Henri de Braine,
pour montrer qu’il allait recourir à d’autres voies,
ajouta de nouveaux ouvrages de défense au formidable
château de Porte-Mars. Mais le commencement
des travaux fut le signal d’une insurrection
générale. Tous les bourgeois réunis en armes, au
son de la cloche, attaquèrent les ouvriers qui creusaient
des fossés ou plantaient des palissades, et
transportèrent ailleurs les matériaux destinés aux
fortifications. La garnison du château, composée des
vassaux nobles de l’archevêque et d’archers bien disciplinés,
fit une sortie contre les insurgés, qui se pressaient
sans ordre autour des murs ; mais, malgré
l’avantage des armes et de la tactique, elle fut repoussée
 presque aussitôt. Le maréchal ou lieutenant
militaire de l’archevêque reçut, dans la retraite, un
coup de flèche qui le blessa mortellement ; la troupe
se mit en sûreté en levant derrière elle le pont de
la forteresse[437].


[436] Mémoires concernant l’Hist. ecclés. et civile d’Auxerre, par l’abbé
Lebœuf. Paris, 1743, t. II, p. 162.



[437] Anquetil, Hist. de la ville de Reims. 1756, t. II, p. 41.



C’était alors l’usage de garder dans les églises les
grosses machines de guerre qu’on appelait pierriers
et mangonneaux. Les insurgés y coururent, et s’emparant
des machines, ils les traînèrent jusqu’à la citadelle,
dont ils commencèrent à battre les murailles.
La maison des frères mineurs, située de manière à
dominer quelques ouvrages du château, fut crénelée
par eux afin d’y loger des arbalétriers qui tirèrent
jour et nuit sur les soldats de la garnison. Mais, malgré
l’impétuosité des attaques, la place résista, grâce
à la force de ses murs et au courage des assiégés.


Les bourgeois, renonçant à l’emporter d’assaut,
tournèrent le siége en blocus. Pour resserrer le plus
possible la garnison et l’empêcher de tenter aucune
sortie, ils élevèrent sur le rebord extérieur du fossé
une ligne de redoutes, revêtues en pierres. Afin de
se procurer des matériaux en quantité suffisante, ils
dépavaient toutes les rues et enlevaient jusqu’aux
tombes des cimetières. Ils s’emparèrent aussi des
pierres de taille de toute grandeur destinées à la construction
de la cathédrale, qui n’était pas encore
achevée[438].


[438] … Assumpserunt pro munitione… publicarum pavimenta viarum,
tumbas cœmeteriorum, et lapides ad fabricam majoris ecclesiæ deputatos…
(Marlot, Hist. metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 519.)



 Pendant ce temps, l’archevêque Henri de Braine,
toujours en voyage, redoublait d’activité auprès de
ses suffragants pour les engager à ne point faiblir
dans la défense des priviléges ecclésiastiques. Le chapitre
de Reims, resté sans chef au milieu des troubles,
n’osait se déclarer ouvertement pour le parti
qu’il soutenait en secret, et, ménageant dans ses discours
les membres de la commune, il tâchait d’énerver
leur opposition en leur inspirant des doutes sur
la validité de leurs droits. Les chanoines se répandaient
dans les groupes formés à toute heure sur les
places et dans les rues. Comme ils avaient en général
de la facilité à s’exprimer, ils se faisaient écouter volontiers,
et lorsque quelque orateur populaire avait
terminé ses invectives : « Prenez garde, disaient-ils
aux assistants, vos priviléges ne sont pas aussi clairs
que vous le pensez ; peut-être vous abusez-vous sur
vos intérêts, et auriez-vous dû réfléchir mûrement
avant d’entreprendre ce que vous faites[439]. » Ces paroles
ne restaient pas sans réplique. Mais bientôt l’aigreur
s’en mêlait de part et d’autre, et les chanoines,
perdant toute mesure, affirmaient que la ville n’avait
pas le droit de commune, et alléguaient en preuve
l’absence de ce mot dans la charte de l’archevêque
Guillaume[440]. De semblables propos fermèrent toutes
les voies de conciliation entre les bourgeois et le chapitre,
et les hostilités commencèrent. Le doyen et les
chanoines en corps s’adressèrent au pape Grégoire IX,
l’un des plus zélés défenseurs de la suprématie ecclésiastique,
 lui demandant conseil et appui. Le pape
n’hésita pas à déclarer que la soi-disant commune de
Reims était nulle de plein droit, et il envoya aux chanoines
une commission qui les autorisait à prononcer
comme arbitres sur ce point, et à faire comparaître
devant eux les magistrats municipaux[441].


[439] Anquetil, Hist. de la ville de Reims, t. II, p. 44.



[440] Voyez plus haut, p. 328.



[441] … Capitulum, obtenta a sancta sede apostolica commissione, quæ
scabinorum judicia rescinderet, diem illis denuntiat… (Marlot, Hist.
metropol. Remensis, éd. de 1666, t. II, p. 518.)



Ceux-ci n’eurent garde d’obéir à la sommation qui
leur était faite, et aussitôt une sentence d’excommunication
fut lancée contre eux par l’official au nom de
l’archevêque. Usant de représailles, ils firent proclamer
que tout membre de la commune de Reims était
tenu de ne rien vendre, à quelque prix que ce fût,
ni aux chanoines, ni à leurs sergents, ni à leurs domestiques ;
et cette invitation, observée à la rigueur,
comme il arrive toujours dans les temps d’effervescence
politique, obligea les chanoines à quitter la
ville, de crainte d’y mourir de faim. La plupart s’évadèrent
secrètement, et dès qu’ils furent partis, le
peuple pilla leurs maisons et dévasta leurs propriétés.
Ceux qui firent moins de diligence coururent risque
d’être massacrés, tant la fureur des bourgeois était
grande. Ils s’en allèrent de différents côtés ; mais
s’étant réunis ensuite dans la petite ville de Cormicy,
à quatre lieues au nord de Reims, ils prirent les uns
envers les autres l’engagement de ne point rentrer
dans la ville avant qu’on eût fait au chapitre une satisfaction
convenable. Lorsque les derniers liens d’amitié
entre la commune et le clergé de Reims eurent
 été ainsi rompus, une sentence d’excommunication,
fulminée par le souverain pontife contre les bourgeois
en masse, fut publiée dans toutes les églises du diocèse.
Voici quelques passages de la bulle destinée à
notifier cette sentence :


« Une plainte grave, et de nature à nous surprendre,
nous est parvenue. Notre frère l’archevêque de
Reims étant seigneur temporel, et ses bourgeois devant
être ses fidèles sujets en même temps que ses
fils spirituels, ce que nous ne pouvons rapporter
sans amertume de cœur, ils ont dégénéré, et, cessant
d’être fils, ils n’ont point rougi de s’insurger
en ennemis contre leurs parents, travaillant méchamment
à la perte de leur père, à la ruine de
leur mère, au détriment de leur propre salut, foulant
aux pieds d’une manière damnable l’église de
Reims leur mère, et après avoir chassé leur père,
s’appropriant son héritage, en quoi ils ont outrepassé
la férocité des vipères… De peur que l’exemple
d’une telle perversité ne soit imité par d’autres,
et pour que les auteurs de ces excès ne se réjouissent
point dans leurs œuvres, mais que la vue du
châtiment retienne ceux qui seraient tentés de faire
comme eux, nous mandons et enjoignons à votre
discrétion, par cette lettre apostolique, de publier
solennellement, les jours de dimanche et de fête,
cloches sonnantes et flambeaux allumés, la sentence
d’excommunication déjà prononcée, et de la
faire proclamer dans l’église de Reims, les diocèses
voisins, et les autres lieux où vous le jugerez convenable.
Que si, de la sorte, ils ne songent pas à
revenir loyalement sous la sujétion de l’archevêque,
 faites retenir, tant qu’ils persisteront à demeurer
sous l’excommunication, leurs revenus, créances et
autres biens, dans les foires et partout où ils seront
trouvés, nonobstant toute foi donnée et tout
engagement pris sous serment par leurs débiteurs.
S’il est besoin, vous requerrez, pour réprimer leur
obstination, le secours du bras séculier[442]. »


[442] … Faciatis redditus ac debita, et alia bona ipsorum in nundinis,
et ubicumque reperta fuerint, quandiu in excommunicatione perstiterint,
detineri, juramento se de interpositione fidei, si qua forte debitores
pro debitis solvendis tenentur aliquatenus non obstante… (Marlot,
Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 520.)



Conformément à cette bulle du pape, l’anathème
contre les bourgeois de Reims fut prononcé dans
toutes les églises cathédrales de la province rémoise,
avec les cérémonies graves et sombres qui s’observaient
en pareil cas. Pendant que toutes les cloches
sonnaient en branle, comme aux plus grandes solennités,
l’évêque, revêtu de ses ornements pontificaux,
debout et ayant autour de lui douze prêtres dont chacun
tenait à la main une torche de cire allumée, récitait
en latin les paroles suivantes : « D’après l’autorité
des lois canoniques et l’exemple des saints
Pères, au nom du Père et du Fils, et par la vertu
du Saint-Esprit, nous les séparons du giron de la
sainte mère Église, comme persécuteurs des églises
de Dieu, ravisseurs et homicides, et nous les condamnons
par l’anathème d’une malédiction perpétuelle.
Qu’ils soient maudits à la ville, maudits à la
campagne. Que leurs biens soient maudits, et que
leurs corps soient maudits. Que les fruits de leurs
entrailles et les fruits de leurs terres soient maudits.
 Que sur eux tombent toutes les malédictions
que le Seigneur a lancées par la bouche de Moïse
contre le peuple violateur de sa loi. Qu’ils soient
anathèmes, Maranatha, c’est-à-dire qu’ils périssent
à la seconde venue de Jésus-Christ. Que nul chrétien
ne leur dise salut. Que nul prêtre ne célèbre
pour eux la messe, et ne leur donne la sainte communion.
Qu’ils soient ensevelis dans la sépulture
de l’âne, et qu’ils soient comme un fumier sur la
face de la terre. Et à moins qu’ils ne viennent à résipiscence,
et ne donnent satisfaction, par amende
ou pénitence, à l’Église de Dieu qu’ils ont lésée,
que leur lumière s’éteigne comme vont s’éteindre
les flambeaux que nous tenons dans nos mains… »
Alors tous les prêtres jetaient leurs torches par terre
et les éteignaient en marchant dessus[443]. Ensuite l’évêque
donnait au peuple, en langue française, l’explication
de la cérémonie : « Sachez tous, disait-il,
que dorénavant vous devez les traiter, non en chrétiens,
mais en païens. Quiconque aura communiqué
avec l’un d’entre eux, aura bu, mangé, conversé ou
prié avec lui, ou l’aura reçu dans sa maison, à moins
que ce ne soit pour l’engager à se repentir et à faire
réparation, sera excommunié comme lui. » Il ajoutait
que, par l’autorité du souverain pontife, leurs débiteurs
étaient déchargés de toute dette envers eux,
et que les contrats passés à leur profit étaient nuls et
de nulle valeur.


[443] Script. rer. gallic. et francic., t. IV, p. 612.



Les évêques suffragants du diocèse de Reims, réunis
pour la troisième fois en concile provincial, siégeaient
 alors à Saint-Quentin. Cette assemblée, délibérant
sous la présidence de Henri de Braine, prit
un grand nombre de résolutions dont voici les plus
importantes : « Si le seigneur archevêque de Reims
requiert le roi de lui prêter secours pour avoir satisfaction
des excès commis par les bourgeois, le
roi sera tenu de venir à son aide, sans faire sur ce
aucune enquête. Quant aux sentences prononcées
contre les bourgeois par l’autorité apostolique, le
roi devra pareillement s’en rapporter au seigneur
de Reims, et ne faire aucune enquête sur les faits
qui ont donné lieu à l’excommunication. En outre,
le seigneur de Reims ne sera tenu de répondre à
aucune accusation d’homicide ou autre intentée
contre lui par les bourgeois, ses justiciables, ni de
plaider avec eux devant la cour du roi, attendu
qu’ils sont excommuniés[444]. »


[444] Decretum concilii provincialis apud Sanctum-Quintinum pro
multiplici læsione Remensis ecclesiæ. (Marlot, Hist. metropol. Remensis,
t. II, p. 520.)



L’archevêque de Reims, accompagné de six de ses
suffragants et de plusieurs députés des chapitres diocésains,
vint à Melun présenter au jeune roi la requête,
ou pour mieux dire la sommation du concile.
« Seigneur, dirent les évêques, nous vous supplions
de prêter secours à l’église de Reims contre ses
bourgeois qui l’oppriment. » Le roi répondit qu’il
en délibérerait mûrement avec les gens de son conseil,
et fixa le délai d’un mois pour faire connaître
ses intentions. Mais les plaignants, peu satisfaits de
cette réponse, se réunirent en concile à Compiègne,
 et décidèrent qu’on ferait au roi des injonctions plus
pressantes. Ce fut à Saint-Denis qu’eut lieu la seconde
entrevue de Louis IX avec les évêques de la
province rémoise ; mais comme il ne fit aucune réponse
définitive, le concile, transféré à Senlis, prit
la résolution suivante : « Attendu que le seigneur roi
n’a pas obéi aux monitions qui lui ont été faites,
nous mettons l’interdit sur toutes les terres de son
domaine situées dans la province, permettant toutefois
qu’on y administre le baptême et le viatique.
Nous excommunions en outre tous les évêques qui
n’observeront pas le présent interdit et manqueront
à le faire publier et observer dans leurs diocèses[445]. »


[445] Quum dominus rex non paruerit monitionibus sibi factis, nos
interdicimus totum dominium ejus situm in provincia Remensi. (Marlot,
Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 522.)



Le roi Louis IX entrait alors dans sa majorité ; devenu
maître de sa conduite, il se montra beaucoup plus
disposé à céder aux demandes des évêques. Pour s’entendre
avec eux et conclure la paix, il n’attendit point
de nouveaux messages ou des visites de leur part, et
lui-même, à plusieurs reprises, se rendit dans la province
qui venait d’être mise en interdit. Le bon accord
fut bientôt rétabli entre le pouvoir royal et le
pouvoir ecclésiastique ; mais les suites de cette réconciliation
ne furent rien moins que favorables à la liberté
des bourgeois de Reims. Tout ce qu’ils avaient
gagné en fait, durant leur insurrection, leur fut enlevé.
Tous les dommages causés par la guerre civile
retombèrent sur eux, leurs griefs les plus évidents
furent écartés, et les droits du pouvoir municipal restreints
 par la décision du roi, qui résolut au profit de
l’archevêque presque toutes les questions en litige.
Aux termes d’un rescrit donné sous forme de sentence,
la forteresse de Porte-Mars devait être rétablie
dans son ancien état, et les défenses élevées
contre elle entièrement détruites. Il était enjoint désormais
aux bourgeois cités par l’archevêque ou ses
officiers, de se rendre à l’hôtel de Porte-Mars pour y
plaider, être jugés et faire tout ce qui autrement se
serait fait dans le palais de Reims. Enfin, il était interdit
aux magistrats municipaux de vendre des rentes
viagères et de lever des taxes pour les besoins de la
ville sans l’aveu et le contrôle de l’archevêque[446].


[446] Archives administratives de la ville de Reims, t. I, p. 608 et suiv.
(Voyez plus haut, p. 349 et 350.)



Saint Louis, si renommé dans son temps pour son
équité, ne mettait point sur la même ligne les priviléges
des communes et ceux des seigneurs, surtout
des seigneurs ecclésiastiques. Il agit donc selon sa
conscience en plaçant les bourgeois de Reims dans
une condition pire que celle où ils se trouvaient au
moment où la discorde avait éclaté entre la cour et
les évêques. Mais comme il était doux pour les personnes,
en même temps qu’inflexible dans ses idées
d’ordre et de légitimité, il voulut que l’archevêque
s’engageât par écrit à traiter humainement les bourgeois,
et à ne point user à la rigueur des droits que
lui assurait la sanction royale. Cet écrit fut envoyé
aux échevins pour être conservé, comme pièce authentique,
dans les archives de la commune ; mais
l’archevêque montra presque aussitôt le peu de compte
 qu’il faisait d’une promesse vague et sans garantie.
Deux commissaires royaux s’étaient rendus à Reims
pour terminer, par arbitrage, tous les différends nés
de la querelle qu’on cherchait à éteindre. Avant toute
autre discussion, l’archevêque se mit à contester aux
bourgeois de Reims le droit d’avoir un sceau, ce qui
revenait à leur refuser tout droit de juridiction et
toute existence légale comme corps politique. Les
commissaires craignirent de renouveler les troubles
si de pareilles questions étaient débattues, et, pour
éluder la difficulté, ils insérèrent ces mots dans leur
sentence : « Quant au sceau, nous en connaîtrons, en
faisant appeler les parties dès qu’il nous sera loisible
de le faire[447]. » Ils repartirent après quelques
jours, et l’affaire resta indécise, c’est-à-dire abandonnée,
comme autrefois, aux chances de l’énergie
populaire et de l’ambition seigneuriale.


[447] De sigillo autem, quum vacare poterimus, vocatis partibus
cognoscemus. (Marlot, Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 525.)



L’excommunication portée contre les habitants de
Reims fut levée avec les cérémonies d’usage. On rouvrit
les cimetières, et l’on y transporta les corps des
personnes mortes sous l’anathème qui, avant d’expirer,
avaient donné quelques signes de repentir et de
soumission à l’Église. Une absolution générale fut
prononcée pour ceux qui, étrangers à la ville, avaient
aidé les bourgeois dans leur révolte, travaillé à leurs
gages, commercé avec eux ou acquitté à leur profit
des engagements et des créances[448]. La ville, si agitée
durant trois ans, rentra dans le calme, mais dans ce
 calme triste qui suit les révolutions dont l’issue n’a
pas été heureuse. Les marchands et les artisans travaillaient
à réparer les pertes que leur avaient causées
les agitations politiques, l’interruption du commerce,
et en dernier lieu la sentence arbitrale qui les
chargeait d’une indemnité de dix mille livres au profit
de l’archevêque pour ses dommages de tout genre.
Cette somme devait être payée en plusieurs termes.
Les premiers furent acquittés sans débat ; mais en
l’année 1238, l’archevêque Henri, se sentant pressé
d’argent, voulut avoir en un seul coup le complément
de sa créance. Il mit sur la ville un impôt équivalent,
et institua des commissaires chargés d’en faire, dans
chaque quartier, la répartition et la levée.


[448] Ibid., p. 524.



Ces officiers se conduisirent avec une rigueur excessive,
refusant d’accorder aucun délai et faisant
des menaces d’emprisonnement. Leur dureté occasionna
une émeute parmi les bourgeois de la classe
inférieure, qui maltraitèrent les collecteurs et le
bailli de l’archevêque. Celui-ci somma les échevins,
par un message impérieux, de lui faire promptement
justice. Mais les magistrats de la commune ayant répondu
à cette sommation par des remontrances, l’archevêque
assembla au château de Porte-Mars tous
les chevaliers qui tenaient des fiefs relevant du comté
de Reims et descendit à leur tête dans la ville. Après
avoir posé des gardes à toutes les portes, il fit arrêter
dans leurs maisons les échevins et un certain nombre
des bourgeois les plus considérés. On les traduisit
devant la cour épiscopale, qui, sans information et
sans enquête, emprisonna les uns, bannit les autres,
et fit démolir de fond en comble les maisons des plus
 opiniâtres[449]. Un arrêt d’excommunication fut de nouveau
lancé contre la ville, et toutes les églises furent
mises en interdit. Les bourgeois de Reims demeurèrent
sous le poids de cette sentence et des désordres
qu’elle entraînait jusqu’à la mort de Henri de
Braine, arrivée en 1240. Alors il y eut une vacance
de quatre années, durant laquelle la commune reprit
le dessus, comme il arrivait toujours, et obtint du
chapitre métropolitain non-seulement la révocation
des sentences ecclésiastiques, mais la remise des indemnités
qui restaient à payer[450].


[449] … Multorum nobilium ac militum stipatus cohorte urbem ingreditur…
in scabinos, urbisque primores manus injicere, quorum nonnulli
in exilium missi, alii in vincula conjecti, quorumdam domus
eversæ… (Marlot, Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 526.)



[450] Anquetil, Hist. de Reims, t. II, p. 67 et 68.



Dans cette lutte perpétuelle de deux puissances
rivales, au sein de la même ville, la moindre concession
faite de gré ou de force par l’une d’elles amenait
toujours une réaction en faveur de l’autre. Ainsi,
à chaque instant, les grandes questions, résolues dans
un sens, pouvaient se débattre de nouveau et se résoudre
en sens contraire. Reprenant par degré son
ancienne énergie, la commune de Reims ne tarda
pas à inquiéter le successeur de Henri de Braine. La
principale source de ces inquiétudes était l’organisation
des compagnies de milice bourgeoise que les
magistrats municipaux s’occupaient à régulariser.
Ces compagnies, commandées par des officiers appelés
connétables, faisaient la garde de jour et de nuit
aux portes de la ville et dans les différents quartiers,
s’exerçaient fréquemment au maniement des
 armes, et quelquefois en venaient aux mains, par
une sorte de bravade militaire, avec les soldats de
l’archevêque, lorsque la bannière seigneuriale passait
devant celle de la commune. Sous le prétexte
d’établir d’une manière plus complète la sûreté et
la tranquillité dans la ville, les bourgeois plaçaient
à l’extrémité de chaque rue des chaînes de fer et des
barricades, dont l’objet réel était d’empêcher la
garnison du château épiscopal de se répandre dans
la cité sans la permission des échevins. Ces nouvelles
tentatives de la commune pour se fortifier et préparer
une complète restauration de ses priviléges donnèrent
lieu, en 1257, à une seconde intervention du
roi Louis IX[451].


[451] Anquetil, Hist. de Reims, t. II, p. 90 et suiv.



Le siége épiscopal était occupé alors par ce même
Thomas de Beaumetz dont il a été fait mention plus
haut, homme moins audacieux que Henri de Braine,
mais aussi peu favorable aux libertés de la bourgeoisie.
Encouragé par la conduite du roi dans la
grande querelle de 1235, il le supplia de venir à son
secours et de se rendre à Reims pour écouter ses
griefs contre la commune. Le roi, cédant aux prières
de l’archevêque, alla à Reims, et, après avoir
écouté les plaintes des deux parties, il prononça,
comme arbitre, un jugement analogue à celui qu’il
avait rendu vingt-deux ans auparavant. Les échevins
eurent beau représenter que la ville de Reims
était ville de loi et de commune ; que les bourgeois y
étaient associés en corps et en collége ; qu’à ce titre
ils avaient le droit de lever des compagnies, de leur
 donner des capitaines, d’avoir en garde les clefs et
les fortifications de la ville, le roi donna sur tous ces
points gain de cause à l’archevêque. Les compagnies
de milice furent placées sous son autorité, les clefs
des portes lui furent remises, et l’enlèvement des
chaînes et des barricades fut ordonné[452].


[452] Anquetil, Hist. de Reims, t. II, p. 92 et 93.



L’histoire de la commune de Reims, durant la dernière
moitié du treizième siècle et la plus grande
partie du quatorzième, offre la répétition de mêmes
querelles, mais avec des scènes moins variées, parce
que l’autorité royale y intervient d’une manière uniforme
par les appels au parlement. Cette lutte du
privilége seigneurial contre les libertés bourgeoises,
si énergique dans son origine et si pleine de mouvement,
paraît ainsi transformée en un procès entre
parties, où les rôles de demandeur et de défendeur
sont remplis tour à tour par l’archevêque et par les
magistrats de la commune. Plaideurs inconciliables
et toujours en instance, ils portaient dans cette
guerre d’un nouveau genre un acharnement qui
rappelait, sous d’autres formes, le temps des hostilités
à main armée. L’archevêque ou ses fondés de
pouvoirs qualifiaient leurs adversaires de chétives
gens, de gens de néant ; et lorsque ceux-ci présentaient
leur requête scellée du sceau de la commune : « C’est
une pièce fausse, disaient les premiers, et de nulle
valeur en justice ; car les échevins de Reims n’ont
pas le droit d’avoir un sceau[453]. »


[453] Missi ab archiepiscopo scabinorum procurationem, ac sigillum
impugnant, dicuntque neo jus communiæ habere nec sigillum…
(Marlot, Hist. metropol. Remensis, t. II, p. 572.) — Anquetil, Hist. de
Reims, t. II, p. 255.



 En l’année 1362, les avocats de l’église métropolitaine
prirent les conclusions suivantes : « Que l’échevinage
soit déclaré aboli et que toute juridiction
civile et criminelle soit remise en la main
de l’archevêque ; que le roi détruise la commune,
comme une association illicite, dangereuse et non
autorisée par ses prédécesseurs ; que l’archevêque
puisse régler à sa volonté le gouvernement de la
ville, armer ou désarmer les habitants, lever des
compagnies, nommer des connétables et des commandants,
sans rendre compte à qui que ce soit. »
L’arrêt du parlement ne fit droit ni à ces demandes
ni aux plaintes de la commune sur les tyrannies et
les usurpations du clergé ; mais il consacra les prétentions
d’une troisième puissance qui s’élevait alors
au détriment des deux autres. « La garde et le gouvernement
de la ville, disait la sentence, appartiennent
au roi seul et à ceux qu’il lui plaira d’y
commettre[454]. »


[454] Anquetil, Hist. de Reims, t. II, p. 257.



Au quinzième siècle, la commune de Reims cesse
entièrement de jouer un rôle politique. Elle ne fut
point abolie, mais elle s’amortit en quelque sorte
sous la pression de l’autorité royale. Dans les temps
de subordination paisible qui succédèrent aux tumultes
du moyen âge, l’oubli éleva comme une barrière
entre la bourgeoisie moderne et l’antique bourgeoisie,
si fière et si indépendante. Le seul grand
événement local, pour un habitant de Reims, fut la
 cérémonie du sacre ; et les enfants de la ville jouèrent
au pied du vieux château des archevêques, sans
se douter que ces murs en ruine eussent été maudits
par leurs aïeux. Toutes les villes de France sont
tombées, depuis quatre siècles, dans la même nullité
politique ; mais on se figure trop aisément qu’il
en a toujours été ainsi. Pour chercher des exemples
de courage civique, nous remontons jusqu’à l’antiquité,
tandis que nous n’aurions besoin que d’étudier
à fond notre histoire ; parmi nos villes les plus
obscures, il n’en est peut-être pas une qui n’ait eu ses
jours d’énergie. Vézelay, dans le département de
l’Yonne, n’est pas même un chef-lieu de sous-préfecture,
et cette simple bourgade eut, il y a près de
sept cents ans, l’audace de faire une révolution pour
son compte.





LETTRE XXII

Histoire de la commune de Vézelay.



A huit lieues au sud d’Auxerre et à vingt-trois
au nord-est de Nevers, se trouve la ville de Vézelay,
qui, au moyen âge, n’avait que le titre de bourg,
mais était beaucoup plus grande et plus peuplée
qu’aujourd’hui. La cause de sa prospérité était une
église renfermant des reliques de sainte Marie-Madeleine,
et attirant un immense concours de visiteurs
et de pèlerins. Cette église dépendait d’une abbaye
de l’ordre de Saint-Benoît, fondée au neuvième siècle
 par le comte Gherhard, célèbre dans les romans
de chevalerie sous le nom de Gérard de Roussillon.
En transportant à l’abbaye de Vézelay tous ses
droits de propriété et de seigneurie sur le bourg et
sur ses habitants, le comte Gherhard avait voulu
qu’elle en jouît en toute liberté, c’est-à-dire qu’elle
fût à jamais exempte de toute juridiction temporelle
ou ecclésiastique, hormis celle de l’église de Rome.
Il obtint à cet égard un diplôme de l’empereur Karl
le Chauve, affranchissant l’église de Vézelay et ses
hommes, tant libres que serfs, de l’autorité de tout
juge, gouverneur et officier public[455]. En outre, le
pape régnant prononça l’anathème contre tout laïque
ou prêtre qui oserait enfreindre les priviléges
d’une église fille de celle de Rome, et faisant partie
des domaines du siége apostolique[456].


[455] Script. rer. gallic. et francic., t. VII, p. 608.



[456] Toutes les autres pièces relatives à cette fondation se trouvent
dans le premier livre de l’Histoire du monastère de Vézelay, publiée par
Luc d’Achery, Spicileg. Paris, 1723, t. II, p. 498.



Malgré le diplôme impérial et malgré l’excommunication
renouvelée par une suite nombreuse de
souverains pontifes, les héritiers des droits du comte
Gherhard, dans l’Auxerrois et le Nivernais, essayèrent
à plusieurs reprises de faire rentrer le bourg
de Vézelay sous leur autorité seigneuriale. Les richesses
des habitants et la célébrité du lieu excitaient
leur ambition et la rendaient plus active. Ils
ne pouvaient voir sans envie les grands profits que
l’abbé de Vézelay tirait de l’affluence des étrangers
de tout rang et de tout état, ainsi que des foires qui
se tenaient dans le bourg, notamment à Pâques et à
 la fête de sainte Marie-Madeleine. Ces foires, où se
rendaient en foule des marchands de toutes les provinces
de France et même des pays lointains, donnaient
à un bourg de quelques milliers d’âmes une
importance presque égale à celle des grandes villes
du temps[457]. Quoique serfs de l’abbaye de Sainte-Madeleine,
les habitants de Vézelay, à mesure qu’ils
s’enrichissaient par l’industrie et le commerce,
avaient vu s’améliorer graduellement leur condition
civile[458] ; ils étaient devenus à la fin propriétaires
d’immeubles qu’ils pouvaient léguer, et, pour eux,
le servage se trouvait réduit à des redevances plus
ou moins arbitraires, à des taxes gênantes pour
l’industrie, et à l’obligation de porter leur pain,
leur blé et leur vendange aux fours, moulins et
pressoirs publics, tenus ou affermés par l’abbaye.
Une longue querelle, souvent apaisée par l’intervention
des papes, mais renaissant toujours, s’éleva
ainsi entre les comtes de Nevers et les abbés de Vézelay.
Cette querelle devint extrêmement vive dans
le cours du douzième siècle. Le comte Guillaume II,
plusieurs fois sommé par l’autorité pontificale de
renoncer à ses prétentions, les fit valoir avec plus
d’acharnement que jamais, et son fils, du même nom
que lui, hérita, en lui succédant, de son hostilité
contre l’abbaye.


[457] … Multis ex partibus ad eam plures convolaverunt et tam sui
copia, quam rerum affluentia illud oppidum illustre conspicuumque
reddiderunt. (Hist. Vizeliac. monast., auctore Hugone Pictavino,
lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 423, col. 2.)



[458]




Suscitat invidiam turba turbatior omni,

Servorum in dominum seditiosa manus.






(Ibid., t. II, p. 523, col. 2.)



 La dignité d’abbé et de seigneur de Vézelay appartenait
alors à Pons de Montboissier, originaire de
l’Auvergne, homme d’un caractère décidé, mais
aussi calme que celui du jeune comte de Nevers
était fougueux et violent. La guerre entre ces deux
antagonistes, d’une humeur si différente, ne fut suspendue
que par le départ du comte pour la croisade.
Son séjour à la Terre sainte ne changea rien à ses
dispositions ; mais au retour, durant la traversée,
surpris par une tempête et se voyant en péril de
mort, il promit à Dieu et à sainte Marie-Madeleine
de ne jamais inquiéter l’abbaye de Vézelay s’il revenait
chez lui sain et sauf[459]. Ce vœu, prononcé dans un
moment de crainte, ne fut pas longtemps gardé, et
sa rupture fut accompagnée de circonstances toutes
nouvelles.


[459] Hist. Vizeliac. monast., auctore Hugone Pictavino, lib. III, apud
Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 523, col. 2.



Il y avait à Vézelay un étranger appelé Hugues
de Saint-Pierre, habile mécanicien, qui était venu
pauvre s’établir dans la ville et y avait amassé de
grands biens par la pratique de son art. Cet homme,
d’un esprit vif et adroit, se trouvait en relation
d’affaires avec les barons de la contrée et même avec
le comte de Nevers, qui se plaisait à son entretien et
recevait de lui en présent des produits curieux de son
industrie[460]. Devenu riche dans un lieu de servitude,
 Hugues de Saint-Pierre supportait impatiemment
le contraste de sa fortune acquise avec l’état social
qu’il lui fallait partager, et il désirait une condition
plus libre pour lui-même et pour ses concitoyens.
Cette pensée généreuse n’était pas exempte d’ambition
personnelle, et il semble que, dans ses rêves
politiques, l’artisan de Vézelay se voyait d’avance
élevé au premier poste d’un gouvernement municipal.
Témoin des longs démêlés du comte Guillaume
II avec l’abbé de Sainte-Madeleine, Hugues
de Saint-Pierre fondait sur le retour de cette lutte
l’accomplissement de ses espérances, et il faisait de
son mieux auprès du jeune Guillaume III pour l’exciter
à raviver la querelle et à prendre l’offensive. Il
lui conseillait de s’emparer du droit de justice sur
les bourgeois de Vézelay, soit en jugeant les procès
pendants devant la cour abbatiale, soit en faisant
saisir quelque délinquant justiciable de l’abbaye, et
il lui assurait que les bourgeois, s’ils avaient à choisir,
n’hésiteraient pas un seul moment entre les
deux juridictions[461].


[460] Erat autem Vizeliaco quidam qui dicebatur Hugo de S. Petro,
advena, genere et moribus ignobilis, quem natura inopem protulerat,
sed manus arte docta mechanica locupletem effecerat. Is ut erat acer
ingenio… (Ibid., p. 526, col. 1.) — Il est évident que les mots arte
mechanica ont ici le sens spécial que leur donnaient les Romains, et
désignent, non une profession manuelle en général, mais le métier de
constructeur de machines. Les qualités d’esprit attribuées à Hugues
de Saint-Pierre et sa richesse ne peuvent se comprendre que s’il s’agit
d’un ouvrier artiste fort prisé pour son intelligence et dont le travail
était chèrement rétribué. (Voyez Forcellini, Latinitatis Lexicon, au mot
Mechanicus.)



[461] … Comitem modo muneribus illiciebat, modo fraudulentis spebus
animabat, quatenus extorqueret ab ecclesia jus justitiæ, seu judicii
dirimendi vel examinandi causas hominum Vizeliacensium. Sperabat
enim nefandissimus homo toti se principari vico, si per gratiam tyranni
juris judicii sibi daretur optio. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud
Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 526, col. 1.)



En même temps il tâchait d’inspirer à ses concitoyens
 la passion de la liberté et la haine du pouvoir
temporel de l’abbaye. Il réunissait les plus ardents
et les plus courageux dans des assemblées secrètes[462] ;
là, sans doute, on rappelait avec orgueil les exemples
déjà donnés par Vézelay de résistance à l’oppression,
deux émeutes, dans l’une desquelles, vers
l’année 1105, un abbé avait péri[463], et dont l’autre
amena, en 1137, une transaction entre l’abbaye et
les bourgeois. On s’élevait contre l’insuffisance de
cet acte, qui, en faisant au bourg de larges concessions
sur la mainmorte, avait refusé le droit d’élire
annuellement quatre répartiteurs des tailles, demande
née d’un premier désir de garantie contre
l’arbitraire et l’organisation municipale[464]. Ces assemblées,
tenues mystérieusement, causèrent une grande
fermentation dans les esprits ; la soumission traditionnelle
au pouvoir de l’abbé et des religieux de
 Sainte-Madeleine fut ébranlée de nouveau, et des
actes de rébellion eurent lieu contre leur autorité
seigneuriale.


[462] … Quare nonnullos pravitate sui similes clandestinis conciliabulis
huic malignitatis proposito sibi associabat, ut sub specie libertatis
proditionem meditarentur… (Ibid.)



[463] Il s’agit de l’abbé Artaud, dont le meurtrier fut un nommé
Simon, fils d’Eudes, prévôt du bourg et serf de l’église de Vézelay.
(Voyez ci-après, p. 258, ou Hist. Vizeliac. monast., lib. IV, apud Luc
d’Achery, Spicileg., t. II, p. 543, col. 1.) Ce fut l’abbé Aubri, second
successeur d’Artaud, qui fit la transaction de 1137.



[464] Cette pièce, très-curieuse, a été publiée dans l’Annuaire du
département de l’Yonne pour 1845, p. 56 et suiv. — Outre la demande
de contrôle sur la perception des tailles au moyen de quatre élus, les
bourgeois firent celle d’intervenir comme arbitres dans les plaintes élevées
contre l’abbaye par les paysans de ses domaines, celle d’un taux
réglé pour la location des comptoirs de changeurs et de merciers, et
celle de pouvoir dresser sur les places des étalages sans rien payer.
Ces demandes, qui furent toutes repoussées en 1137, sont, par leur
nature même, un signe de tendance au régime de la municipalité
libre. (Voyez la charte de transaction, Annuaire de l’Yonne, 1845,
p. 66, 67, 69, 70 et 72.)



Un des religieux, inspectant à cheval les propriétés
de l’abbaye, rencontra un homme qui coupait du
bois dans une réserve ; il voulut lui enlever sa cognée
pour gage de l’amende, mais cet homme le frappa
violemment et le renversa de cheval. Des serviteurs
de l’abbaye s’emparèrent du coupable, qui eut les
yeux crevés par vengeance et sans aucun jugement[465].
A cette nouvelle, qui fit grand bruit, le comte de
Nevers éprouva, ou feignit d’éprouver beaucoup
d’indignation ; il s’emporta contre les moines, les
accusant à la fois de cruauté, d’iniquité et d’attentat
contre ses propres droits comme seigneur haut justicier[466].
Ne se bornant pas aux invectives, il somma
judiciairement l’abbé Pons de comparaître devant
sa cour, pour y répondre sur diverses interpellations
qui lui seraient faites ; mais celui-ci n’obéit
point, et il adressa au comte des remontrances sur la
nouveauté de ses prétentions. Alors toute trêve fut
rompue ; le comte entra en hostilité ouverte avec
l’abbaye et en fit dévaster les domaines. Il mit en
état de blocus le bourg de Vézelay, et, après avoir
fait publier par un héraut la défense d’y entrer ou
d’en sortir, il envoya des gens armés pour garder
les routes. Par suite de ces mesures, les marchands
 et les artisans de Vézelay, retenus de force dans
leurs maisons et ne pouvant plus rien vendre ni
rien acheter au dehors, furent réduits à une grande
gêne. Ils éclatèrent en plaintes contre l’abbé, qu’ils
accusaient d’avoir causé tout le mal par son obstination ;
ils allaient même jusqu’à dire qu’ils ne le voulaient
plus pour seigneur, et tenaient publiquement
ce propos et d’autres du même genre[467].


[465] Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 426, col. 2.



[466] Quod factum quum resciret comes, dissimulato gaudio quasi
nactæ opportunitatis calumniandi, perditionem minatur hujusce rei
factoribus… (Ibid.)



[467] … Dicentes auctorem simul et causam malorum omnium esse
abbatem… Felices demum se ac beatos fore prædicabant, si rejecto
ecclesiæ jugo sese manciparent comitis arbitrio. (Ibid., p. 527, col. 1.)



Lorsque le comte, informé par Hugues de Saint-Pierre,
apprit dans quel état de fermentation les
esprits étaient à Vézelay, il en conçut de grandes
espérances pour la réussite de ses projets[468]. Il y
avait entre lui et les mécontents communauté d’intérêts
contre l’abbaye, quoique le but final fût différent :
d’un côté un accroissement de franchises, de
l’autre une acquisition de pouvoir. Une alliance
pouvait donc se conclure, alliance inégale toutefois,
et dont le péril, en cas de revers, devait retomber,
non sur le grand feudataire, mais sur la petite ville,
entraînée dans sa cause par une espérance de liberté[469].
Le comte se rendit à Vézelay afin de parler lui-même
aux bourgeois et de traiter avec eux ; mais, à son
arrivée, les moines, adroits politiques, l’accueillirent
 si respectueusement et lui promirent tant de déférence
à l’avenir, qu’ils le gagnèrent malgré lui et
l’obligèrent à leur accorder une trêve. Pour le mieux
lier encore, l’abbé, qui devait se rendre à Rome, lui
remit tous ses droits seigneuriaux et le soin de ses
intérêts durant son absence. Il s’engagea même
envers lui à demander au pape que les sujets de
l’église de Vézelay fussent dorénavant soumis à la
juridiction des comtes de Nevers[470] ; mais il savait
bien que le pape n’accorderait jamais une pareille
demande.


[468] Nec latuit comitem talia eos invicem mussitare, Hugonem profano
impia consilia sibi perferente. (Ibid.)



[469] … Non dubium quin potior et copiosior pars eorum sibi favens protinus
manum deditionis ei daret : recompensato fœdere, quo protectionem
et auxilium suum eis ubique præstaret, venit Vizeliaco… (Hist.
Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 527,
col. 1.)



[470] Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 527, col. 2.



En effet, l’abbé Pons de Montboissier rapporta de
Rome un monitoire apostolique qui lui faisait un devoir
sacré de la défense de ses droits seigneuriaux.
Cette nouvelle excita plus violemment que jamais la
colère du comte de Nevers, qui voyait qu’on s’était
joué de lui. N’osant cependant attaquer en personne
les moines sans provocation de leur part, il engagea
les petits seigneurs des environs, qui étaient ses
vassaux, à faire des incursions armées sur les terres
de l’abbaye. Plusieurs barons du Nivernais et de
l’Auxerrois profitèrent de cette occasion pour s’emparer
impunément des biens de l’église. Ils rançonnèrent
les moines, dévastèrent les métairies, et enlevèrent
partout les provisions, les serfs et le bétail[471].
N’ayant point de troupes à opposer aux hommes
d’armes de ses ennemis, l’abbé de Vézelay supporta
quelque temps le mal qu’ils lui faisaient avec cette
 patience qui était la force des gens d’église. Puis,
voyant qu’il ne gagnait rien, il résolut de tenter
d’autres voies et sollicita la protection du roi de
France. Ce fut dans la quinzième année de son règne,
c’est-à-dire en 1152, que le roi Louis le Jeune reçut à
Paris une requête où l’abbé Pons lui exposait, dans
le style biblique du temps, les afflictions de son
église. Il y fit droit en citant à comparaître, devant
la cour des barons de France, le plaignant et son
adversaire le comte de Nevers. Tous deux exposèrent
leurs raisons ; mais ce débat n’eut aucune suite,
parce que l’abbé déclina le jugement de la cour,
craignant que la décision du procès ne lui fût pas
favorable[472].


[471] Ibid., p. 528, col. 1.



[472] Perpendens itaque abbas infensam sibi curiam partibus favere
adversis, timuit sese committere dubio judicio… (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 528, col. 2.)



Au retour du voyage qu’il avait fait pour se rendre
à la cour du roi, le comte, enhardi par l’hésitation
de son adversaire, renoua ses intelligences avec les
principaux habitants de Vézelay. Il leur donna rendez-vous
dans une campagne voisine du bourg, et,
quand ils y furent tous réunis, il leur parla en ces
termes :


« Hommes très-illustres, renommés pour votre
prudence, forts de votre courage et riches du bien
que vous avez acquis par votre mérite, je suis affligé
au dernier point de la misérable condition où vous
vous trouvez ; car, possesseurs en apparence de
beaucoup de choses, réellement vous n’êtes maîtres
de rien ; vous ne jouissez pas même de votre liberté
 naturelle[473]. En voyant ces bonnes terres, ces beaux
vignobles, ces prés, ces forêts, ces rivières qui, par
leur situation même, sont dans votre ressort, et
dont vous n’avez pas la jouissance, je ressens pour
vous une vive compassion. Je me demande avec
étonnement ce qu’est devenue cette vigueur signalée
qui vous poussa autrefois au meurtre de l’abbé
Artaud. C’était un homme prudent et généreux,
dont le seul tort consistait à vouloir que vos maisons
fussent sujettes au droit de gîte deux fois par
an[474]. Et maintenant vous souffrez sans mot dire
l’excessive dureté de cet étranger, de cet Auvergnat
si arrogant dans ses propos et si bas dans
sa conduite, qui se permet non-seulement des exactions
sur vos biens, mais encore des violences
contre vos personnes. Séparez-vous de cet homme,
 je vous le conseille, mes chers amis ; si vous formez
entre vous une confédération jurée et que vous
promettiez de me garder fidélité, je vous prêterai
secours en toute chose, et tâcherai de vous rendre
libres de toute exaction et de toute coutume onéreuse[475]. »


[473] … O viri illustrissimi multaque prudentia famosissimi ac fortitudine
strenuissimi, sed et propria virtute acquisitis opibus locupletissimi,
doleo satis admodum miserrimam conditionem status vestri ;
quoniam multarum rerum possessores quidem specie, revera autem
nullarum domini effecti estis, quin nec ipsa vestra ingenita libertate
utcumque fruimini. (Ibid., p. 529, col. 1.)



[474] Hærens autem valde stupeo ubi sit, vel ad quantam ignaviam devenerit
olim opinatissima virtus vestra, qua prudentissimum et satis
liberalissimum abbatem Artaldum, ob duas tantum domorum stationes
interfecistis… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 529, col. 1.) — L’abbaye assignait dans la ville des
logements par réquisition aux hôtes qu’elle recevait à la fête de Pâques
et à celle de la Madeleine, ce qui privait les propriétaires des maisons
ainsi retenues du profit qu’ils auraient eu à les louer à des pèlerins
ou à des marchands. La transaction de 1137 statua qu’aucun bourgeois
ne subirait cette charge deux fois de suite pour la même fête :
« Addiderunt ut quorum hospitia, in uno Pascha hospitata fuerint, in
proximo subsequente Pascha eis esse parcendum ; similiter et de festo
beatæ Mariæ Magdalenæ deberi fieri dixerunt. » (Annuaire de l’Yonne,
1845, p. 62.)



[475] At vero si mutuam confœderationem ad invicem jurantes, ad
me quoque fidelitatem servare volueritis, ubique meo fruemini præsidio,
atque ab omni prava exactione malarum consuetudinum liberos
vos facere studebo… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 529, col. 1.)



Il y a, dans les grandes réunions d’hommes, un
instinct de prudence qui les fait hésiter au moment
de prendre quelque résolution hasardeuse. Les mécontents
de Vézelay, d’abord disposés à l’audace,
parurent tout à coup reculer. Montrant à ce discours
étrangement révolutionnaire plus de calme que
le comte ne s’y attendait, ils lui dirent que trahir
sa foi envers son seigneur était une chose très-grave,
qu’ils tiendraient conseil sur leur réponse, et
qu’ils la lui donneraient à un jour et dans un lieu
convenus. Quand l’assemblée se fut séparée, les
hommes les plus considérables et les plus modérés
se rendirent auprès de l’abbé Pons, pour essayer,
s’il était possible, de prévenir une rupture ouverte :
« Nous vous rapportons, lui dirent-ils, les paroles du
comte de Nevers, et nous vous demandons, avec
toute déférence, quels conseils vous nous donnerez
dans de pareilles conjectures. »


L’abbé ne témoigna aucune émotion à cette confidence
peu rassurante, et soit qu’il eût naturellement,
soit qu’il affectât une grande impassibilité : « Mes
 fidèles et amis, répondit-il, votre prudence ne peut
manquer de voir que si le comte s’est fait mon
ennemi, c’est afin de vous circonvenir et de vous
faire tomber, sous son pouvoir, dans la plus complète
servitude, en vous privant d’une seigneurie
qui, pour vous, est pleine de libertés[476]. J’ai combattu
jusqu’ici avec persévérance pour vos franchises ;
mais si, en retour, vous me payez d’ingratitude,
si vous devenez traîtres envers moi et
envers l’église, quelque affligé que j’en puisse être,
je saurai m’y résigner, tandis que la peine de votre
trahison retombera sur vous et sur vos enfants.
Que si, écoutant de bons conseils, vous tenez prudemment
pour vos intérêts, si vous demeurez inébranlables
dans la foi jurée à votre seigneur et à
l’église qui vous a nourris de son lait, je me
sacrifierai volontiers pour vous, ne doutant pas
que de meilleurs jours ne succèdent bientôt à ces
tristes circonstances[477]. — Nous le croyons et nous
l’espérons, reprirent les gens de Vézelay ; mais il
nous semble qu’il serait sage de renoncer au procès
avec le comte, de céder à votre adversaire et de
conclure la paix avec lui[478]. — Moi, dit l’abbé, je
n’ai de procès avec personne, mais je suis prêt à
 défendre mes droits contre quiconque les attaque.
Céder à des prétentions injustes serait un acte
d’insigne lâcheté. J’ai souvent demandé la paix,
tant par prières qu’à prix d’argent, et jamais je
n’ai pu l’obtenir de cet enfant de discorde[479]. » Ce
furent les derniers mots de l’abbé, et les députés des
bourgeois retournèrent sans qu’il leur eût fait aucune
espèce de concession.


[476] … Minime, inquit, fideles mei, vestram latet prudentiam, quod ea
sola de causa mihi inimicatur, ut dolo vos circumveniens plenius servituti
suæ addictos subjiciat, erepto quod plenum est libertate dominio.
(Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 529, col. 2.)



[477] Ibid.



[478] … Ita esse ut astruis omnino credimus et speramus. Sed enim renuntiare
liti, cedere adversario, inire pacem cum eo, consultius nobis
esse videtur. (Ibid.)



[479] Pacem denique tam prece quam pretio vel obsequio sæpe quæsivi,
sæpius obtuli, sæpissime exegi, sed a filio discordiæ non potui pacem
impetrare. (Ibid.)



Dès ce jour, les partisans des mesures conciliatrices
perdirent toute influence sur l’esprit de leurs concitoyens.
L’obstination de l’abbé devint le motif d’un
soulèvement populaire, où l’on vit, comme dans des
révolutions récentes, figurer la plupart des jeunes
gens. Alors, dans une assemblée plus tumultueuse
que la précédente, fut brisé tout lien de sujétion à
l’égard de l’abbaye, et fut conclu, entre les bourgeois
de Vézelay et le comte de Nevers, le pacte qui devait,
en même temps, garantir au comte la seigneurie de
la ville et donner à celle-ci, pour la première fois,
l’existence municipale[480]. De ce pacte résulta l’établissement
d’une commune, créée par le serment réciproque
 des bourgeois et de leur nouveau seigneur[481].
On ignore quelle loi fut promulguée pour le nouveau
corps politique et comment furent organisés les différents
pouvoirs municipaux. Tout ce que nous apprend
le seul historien de cette curieuse révolution,
c’est que les bourgeois donnèrent le nom de consuls
à leurs chefs et à leurs juges, magistrats sans aucun
doute élus par eux, bien qu’en définitive confirmés
ou, selon l’expression du chroniqueur, constitués par
le comte[482]. L’anomalie que forme ici la présence de ce
titre de magistrature particulier aux municipalités
libres du midi, et inconnu dans celles du nord et du
centre de la France, s’explique, pour Vézelay, par
les relations multipliées de cette petite ville à grand
commerce avec des négociants de la Provence et du
Languedoc.


[480] … Et ecce affluxerunt viri nequam, effundentes diu reconditum
virus in latebris sævæ conscientiæ ; aggregataque sibi maxima sceleratorum
juvenium multitudine, pacti sunt sibi mutuo fœdus sceleratæ
conspirationis adversus æquissimi moderaminis et ingenitæ pietatis dominum
suum… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 529, col. 2.) — … Vizeliacenses burgenses, communiam
inter se facientes, adversus dominum suum abbatem et monachos
superbia inflati insurrexerunt… (Hist. Ludovici VII, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 132.)



[481] … Et convenientes ad præfixum diem et locum, confœderati
sunt tyranno, legitimo domino suo abjurato, paciscentes ad invicem
per manum tyranni execratam communiam… (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 529, col. 2.)



[482] Constituitque illis principes vel judices, quos et consules appellari
censuerunt. (Ibid.) — Le titre de consuls, dans les villes grandes ou petites
du moyen âge, a un sens qui implique nécessairement l’élection
populaire ; les chartes accordées aux moindres bourgs des provinces
méridionales ne laissent aucun doute à cet égard : « Et volo quod singulis
annis in calma quatuor consules eligantur ad festum omnium
Sanctorum quorum consilio tota terra mea videatur subjacere. » (Du
Cange, Glossarium, verbo Consul, 3.)



Le comte de Nevers jura aux membres de la commune
de leur donner aide et conseil contre qui que
ce fût, de ne point faire sans eux de paix avec l’abbé
Pons, et de ne jamais leur manquer dans aucune
affaire[483]. Ainsi élevés de la triste condition de serfs
 domaniaux d’une abbaye au rang de citoyens et
d’alliés d’un des plus puissants seigneurs du temps,
les bourgeois de Vézelay voulurent s’environner de
signes propres à manifester ce changement d’état, et
ils prirent encore exemple des grandes municipalités
nouvellement reconstituées du Midi. Ils élevèrent
autour de leurs maisons des murailles crénelées
comme marque de liberté personnelle et d’indépendance
communale[484]. L’un des plus riches, nommé
Simon, et exerçant la profession de changeur, se
mit à bâtir, entre autres défenses, une tour à l’instar
de celles dont quelques restes subsistent aujourd’hui
à Toulouse, et qui étaient alors avec le consulat,
pour les cités méridionales, une imitation de ce qui
se faisait dans les républiques italiennes[485]. Ces constructions
à l’aspect seigneurial, auxquelles demeurent
attachés d’anciens noms de familles bourgeoises,
 furent loin d’être rares, au moyen âge, dans les villes
situées non loin des rivages de la Méditerranée :
Avignon, en 1226, ne comptait pas moins de trois
cents maisons garnies de tours[486]. Sans doute les
bourgeois de Vézelay, dans l’orgueil de leur liberté
conquise, n’en élevèrent pas un pareil nombre, et
cependant, si l’un des témoins du mouvement politique
qui anima cette petite ville, au milieu du douzième
siècle, pouvait la revoir aujourd’hui, ne serait-il
pas bien étonné ? Ne se demanderait-il pas où est
la vie, où sont les hommes du vieux temps ?


[483] Quique juravit illis consilio et auxilio nunquam vel nusquam
adversus quemquamse defuturum. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 529, col. 2.)



[484] Ibid., p. 533 et 535.



[485] … De far arrasar las muralhas d’aquela, et abatre jusquas a terra,
et aussi totas las maisons fortaressa que son dedins ladita villa…
(Prise de Toulouse par Simon de Montfort, récit de la guerre des Albigeois
publié dans l’Histoire générale de Languedoc, par dom Vaissette,
Preuves, t. III, col. 56.) — Avant la Révolution, il existait à Toulouse
une tour nommée la tour de Roaix, qui était un débris de la maison
de cette ancienne famille. Aujourd’hui l’on en voit une, située à
l’angle formé par deux rues près du collége de Saint-Raymond, et
dont les formes architectoniques accusent la fin du douzième siècle ;
selon la tradition, elle faisait partie de la maison de Hugues Jean,
riche bourgeois de cette époque. A Mirepoix, dans la rue Salvan, se
trouve une maison du douzième ou du treizième siècle, très-forte et
munie d’une tour. Montpellier possède les restes d’un édifice de ce
genre, et deux maisons pareillement fortifiées subsistent encore à
Castres.



[486] Ad mandatum igitur legati, et rege imperante, fossata implentur ;
trecentæ domus turrales quæ in villa erant, et omnes muri circumquaque
solo diruti coæquantur… (Gesta Ludovici VIII, apud Script.
rer. gallic. et francic., t. XVII, p. 309.)






LETTRE XXIII

Suite de l’histoire de la commune de Vézelay.



Ce n’était pas tout pour la commune de Vézelay
d’être constituée par le serment mutuel de ses membres
et par la nomination de ses magistrats ; elle
avait avec l’abbaye, propriétaire du sol, des rapports
qu’on ne pouvait rompre et qu’il fallait régler pacifiquement ;
ce fut le premier souci des consuls. Ils
songèrent à négocier pour obtenir de l’abbé Pons
une remise sur ses droits domaniaux, remise par
laquelle aurait lieu le partage des droits qui devaient
subsister comme anciens et inhérents au domaine,
 et de ceux qui, abandonnés à la ville, seraient
pour elle une première source de revenus communs.
Il y avait alors à Vézelay deux légats du saint-siége,
venus pour pacifier la querelle entre le comte de
Nevers et l’abbaye[487] ; c’est à eux que les chefs de la
commune, s’appuyant de l’autorité dont ils venaient
d’être investis, s’adressèrent d’abord en sollicitant
leur entremise[488]. Mais admis auprès des cardinaux,
les consuls de Vézelay ne reçurent d’eux qu’une réponse
adroitement évasive. Alors, n’espérant plus
d’intermédiaire, ils se présentèrent devant l’abbé et
lui firent directement leurs demandes au nom de la
justice et de la paix. Ils le trouvèrent calme d’esprit,
modéré de langage, mais inébranlable dans son refus
de rien accorder tant que subsisterait la commune.
« Vous abusez, leur dit-il, de la force que vous
donne votre coupable confédération ; je ne vous
ferai aucune remise, maintenant que vous avez le
pouvoir de m’y contraindre. Mais si vous renoncez
au mauvais pacte que vous avez fait, ce n’est
pas une réduction seulement, c’est l’abandon entier
de mes droits que vous aurez lieu d’attendre de ma
 mansuétude pour vous[489]. » A cette proposition, qui
dut leur sembler dérisoire, les magistrats municipaux,
élevant la voix, s’écrièrent : « Nous n’en
ferons rien, nous entrerons plutôt en révolte armée
contre l’église[490]. »


[487] Jean, cardinal légat en Angleterre, et Jordan, cardinal légat en
Gaule.



[488] Ingressi denique majores natu, quique capita populi esse videbantur
ad cardinales, freti auctoritate perfidiæ suæ postulabant remitti
sibi quasdam consuetudines, quas novitatis et tyrannidis esse dicebant…
(Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 529, col. 2.) — Le sens des mots majores natu et auctoritate
perfidiæ suæ est éclairci par cet autre passage du même historien : Misit
itaque tyrannus majoribus conspiratæ proditionis, et futuræ concordiæ
jussit eos interesse. (Ibid., p. 531, col. 2.) L’auteur, ennemi de la commune,
affecte de ne pas la nommer et la désigne vaguement par les
mots conspiration, trahison, perfidie.



[489] Verum si funditus relinquatis quod male pasti estis, non tantum
remissionem, sed et condemnationem, uti nostram mansuetudinem
decet, merebimini. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 530, col. 1.)



[490] Ibid.



Ne pouvant obtenir de gré à gré ce qui lui était
nécessaire pour fonder sa propriété collective, la
commune de Vézelay fut réduite à se faire elle-même
sa part de droits sur le domaine seigneurial. Des
assemblées, soit du consulat, soit de la bourgeoisie
entière, qui se tenaient de jour et même de nuit,
selon l’urgence des mesures à prendre, décidèrent
cette prise de possession. Plusieurs fermes du monastère,
déclarées biens communaux, furent envahies,
et une partie de ses revenus fut transportée à
la ville[491]. Ce que de pareils actes avaient en soi de
violent se trouva encore aggravé par l’inexpérience
administrative des chefs de la commune et par l’effervescence
populaire. Il y eut des destructions de
meubles et d’immeubles, des dévastations, des pillages,
 tous les genres d’excès qui accompagnent les
révolutions grandes ou petites[492]. Enfin l’esprit de
vengeance contre le pouvoir qu’on venait de briser
devenant chez quelques-uns de la fureur, un complot
se forma dans la ville pour tuer l’abbé s’il sortait du
couvent.


[491] … Invaserunt colonias, etiam monasterii jura sive debitos redditus
usurpaverunt… Et erant per dies et noctes consilia in conciliabulis
malignantes… (Ibid., col. 2.) — L’historien mêle ces faits d’usurpation
de biens avec d’autres violences qui n’eurent lieu que postérieurement,
telles que la profanation de l’église et le blocus du monastère ;
mais une lettre du pape Adrien IV au roi Louis VII établit clairement
l’ordre des circonstances : il y eut d’abord saisie de terres et de revenus,
les actes de sacrilége ne vinrent qu’après la sentence d’excommunication.
(Voyez ci-après, p. 386.)



[492] … Domos plurimas ecclesiæ diruerunt, prædia, molendinos, omnemque
supellectilem diripuerunt, mobilibus et immobilibus furia invecti
non pepercerunt… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc
d’Achery, Spicileg., t. II, p. 530, col. 1.) — Une note des ravages
faits dans les domaines de l’abbaye, et des bourgeois qui y participèrent,
se trouve jointe au manuscrit de l’histoire de Hugues de Poitiers,
conservée sous le no 106 dans la bibliothèque publique d’Auxerre.
Cette curieuse liste de noms a été publiée pour la première fois dans
le Bulletin de la Société des sciences de l’Yonne, 1848, p. 544.



Pendant que ces choses se passaient, un commencement
de négociation avait lieu entre les cardinaux
et le comte de Nevers, et des conférences pour
l’examen de la querelle étaient fixées à Chablis.
Quand le jour de s’y rendre fut arrivé, les deux
légats quittèrent Vézelay avec de grandes appréhensions,
emmenant l’abbé, qu’ils firent placer entre eux
pour lui servir de sauvegarde[493]. Les conférences de
Chablis n’eurent aucun succès ; le comte ne voulut
rien céder de ses prétentions et repoussa toute espèce
d’arrangement malgré les menaces d’excommunication
 que lui faisaient les cardinaux. L’abbé Pons,
après cette tentative inutile, ne reprit point le chemin
de Vézelay ; il se dirigea vers le monastère de
Cluny, où il reçut l’hospitalité. Dans cette retraite,
il se mit à travailler activement contre la commune
qui avait répudié son pouvoir et qui usurpait ses
domaines ; il écrivit au roi, aux archevêques et aux
principaux évêques de France pour solliciter leur
appui. Il invita le pape à écrire lui-même au roi Louis
le Jeune, et détermina, par ses instances, le légat
pontifical des Gaules à prononcer l’excommunication
contre les bourgeois de Vézelay[494].


[493] … Cardinales egressi sunt cum magno tremore, medium abbatem
deducentes ob infidelium conspirationem, qui mortem illius devoverant.
(Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 530, col. 1.) — Hugues de Poitiers place le départ de l’abbé
avant la saisie et le pillage des domaines de l’abbaye par les bourgeois :
Et cognito quod clam ab eis declinaverit abbas… (Ibid., col. 2.)
Mais la lettre déjà citée du pape Adrien IV témoigne contre lui à cet
égard : … Diripere bona ecclesiæ, et ipsum quoque abbatem exinde expellere
præsumserunt… (Ibid., lib. I, p. 516, col. 2.)



[494] … Visum est cardinalibus ita ut abbas implorabat expedire. Data
ergo sententia, malefactores illos atque sacrorum violatores, suique
proditores, a corpore Christi, quod est Ecclesia catholica, anathematis
gladio præciderunt… (Ibid., lib. III, p. 530, col. 2.)



L’ordre de promulguer cette sentence étant parvenu
aux prêtres des églises paroissiales du bourg,
ils se réunirent dans celle de Saint-Pierre, et firent
leur publication devant une grande foule de peuple.
Selon la teneur de l’arrêt, il y avait anathème lancé
nominativement contre les chefs de la révolte et les
principaux de la commune ; le reste des habitants
était soumis en masse à l’interdiction des offices et
des sacrements de l’Église, qui devaient cesser dans
la ville, sauf le baptême des enfants nouveau-nés et
la confession des mourants. Cette lecture, écoutée
avec stupeur par la plus grande partie des assistants,
excita chez les autres une colère furieuse. Ils se précipitèrent
sur le prêtre qui venait de proférer la sentence,
et ils l’auraient mis à mort, si des personnes
plus calmes ne l’avaient aidé à se réfugier près de
 l’autel[495]. Le lendemain, ce même prêtre eut le courage
d’enlever les deux battants des portes de l’église
et d’obstruer le passage avec des ronces, ce qui était
le signe de l’interdit ; mais Hugues de Saint-Pierre
et un autre bourgeois, tous deux probablement magistrats
municipaux, firent ôter les ronces et rétablir
les portes[496].


[495] Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
p. 530, col. 1.



[496] Sequenti denique die, quum sublatis valvis aditum ecclesiæ ipsius
spinis obstruxisset ; incentores omnis malitiæ Hugo et Petrus, uterque
de Sancto-Petro cognominatus, abstulerunt spinas, et valvas restituerunt.
(Ibid.)



Ce jour-là il y eut dans toute la ville de grandes
clameurs contre les moines de Sainte-Madeleine,
restés, en l’absence de leur abbé, sous le gouvernement
d’un prieur. Plusieurs bourgeois pénétrèrent
de force dans le monastère, et, entrant avec bruit
dans l’appartement du prieur, ils l’accablèrent d’invectives,
s’en prenant à lui de leur excommunication
et le sommant de leur accorder une trêve. Le prieur
répondit qu’il n’avait pas qualité pour les absoudre
d’une sentence portée par le légat du siége apostolique,
et que d’ailleurs il lui était impossible de faire
aucune convention avec eux sans l’ordre exprès de
l’abbé, son supérieur. Les bourgeois redoublèrent
d’emportement et s’écrièrent : « Puisque vous nous
excommuniez contre toute justice, nous agirons
en excommuniés, et désormais nous ne vous payerons
plus ni dîmes, ni cens, ni aucune rente quelconque[497]. »


[497] … Unanimiter responderunt : « Quia, inquiunt, nos excommunicatis
immeritos, faciemus ut excommunicati videamur. Decimas itaque
et censum, seu alios reditus consuetos, jam amplius vobis non
persolvemus. » (Ibid., p. 531, col. 1.)



 Quelle que fût la véhémence de leurs passions politiques,
les habitants de Vézelay n’en étaient pas
moins accessibles aux craintes et aux scrupules religieux.
Profondément affectés de se voir sous le poids
de la plus grave des censures ecclésiastiques, et d’être
privés, sans recours prochain, des sacrements et des
grâces de l’Église, ils envoyèrent au comte de Nevers
pour se plaindre, et lui demander s’il ne pourrait pas
les faire relever de l’arrêt d’excommunication. Mais
le comte, qui commençait à être lui-même inquiété
par les menaces et les messages des cardinaux, répondit
avec brusquerie : « Je n’y puis absolument
rien, et s’il leur plaît ils en feront tout autant
contre moi[498]. » Les députés de la ville, interdits à
cette réponse, gardèrent un moment le silence, puis
reprenant la parole : « Où donc moudrons-nous notre
blé, dirent-ils, où donc ferons-nous cuire notre
pain, si les meuniers et les fourniers de l’abbaye
ne veulent plus communiquer avec des excommuniés ? — Eh
bien, reprit le comte, allez au four banal,
chauffez-le avec votre bois, et si quelqu’un
veut s’y opposer, jetez-le tout vivant dans le four ;
quant au meunier, s’il fait résistance, écrasez-le vif
sous sa meule[499]. »


[498] Quibus ille : « Non possum, inquit, aliud : ita etiam de me facient
si voluerint. » (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., p. 531, col. 1.)



[499] … Ite, et de lignis vestris clibanum succendite, et coquite. Si
quis obstiterit, vivum incendite : sed et si molinarius obstat, vivum
similiter mola comminuite. (Ibid.)



En effet, les membres de la nouvelle commune,
 tout affranchis qu’ils étaient par leur constitution
municipale, se trouvaient encore sous la dépendance
du manoir abbatial, à cause de leur longue habitude
de n’avoir ni moulins, ni fours, ni pressoirs particuliers.
Ces différentes industries avaient été jusque-là
exercées au profit de l’abbaye par ses serviteurs,
clercs ou laïques, et comme il fallait du temps pour
qu’un changement total se fît à cet égard, les bourgeois
furent obligés d’entrer en querelles journalières
avec les moines et leurs gens. Dans ces disputes
et dans d’autres conflits amenés par la seule haine,
les serviteurs étaient tués ou chassés de leurs maisons,
et les moines accablés d’injures et de coups[500].
Le prieur, ne voyant plus pour les siens d’autre
recours que dans la générosité du comte de Nevers,
le supplia de s’interposer entre la commune et l’abbaye,
et de faire que les bourgeois, devenus libres,
consentissent à user de modération. Mais le comte,
avec une dureté de paroles qui ne laissait pas la
moindre espérance, répondit : « Ils ont bien fait ;
pourquoi votre abbé les a-t-il excommuniés ? »
Et il ajouta : « Je voudrais que vous fussiez tous
partis et que votre couvent fût renversé de fond
en comble. » Puis, arrachant un poil de la fourrure
qui doublait son justaucorps, il dit du ton le
plus insolemment dédaigneux : « Quand toute la
montagne du Vézelay devrait être abîmée dans
 un gouffre, je ne donnerais pas cela pour l’empêcher[501]. »


[500] … Ita factum est, ut quidquid vellent damni, injuriæ, adversitatis,
monasterio inferrent, pueros ecclesiæ de domibus suis expellerent,
verberibus afficerent, et cum magna jactantia se adeo afflicturos monachos
devoverent, quod absolutionem ipsorum pedes requirerent.
(Ibid., p. 354, col. 1.)



[501] … Ille prava et perversa promittens, eos bene fecisse respondit, et
exaggerando proloquutus sic dicebat… et monasterium funditus esset
dirutum ! quare excommunicavit eos ? Et abstracto pilo vestis qua operiebatur,
addidit : « Si mons Vizeliaci totus in abyssum usque foret
præcipitatus, pilum istum non darem. » (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., p. 354, col. 1.)



Vers le même temps, un des bourgeois nominativement
désignés dans la sentence d’excommunication
étant mort sous l’anathème, ses concitoyens l’enterrèrent
sans l’assistance d’aucun prêtre, menant le
corps à sa sépulture, et sonnant les cloches pendant
la marche du convoi[502]. Familiarisés en quelque sorte
avec cette excommunication qui leur avait paru si
redoutable, ils s’emparèrent de l’église de Sainte-Madeleine
et en firent leur citadelle et leur arsenal,
plaçant dans les deux tours une garde, des provisions
et des armes. De ce poste, ils surveillaient les
moines et les tenaient comme assiégés dans les bâtiments
de l’abbaye, d’où personne ne pouvait sortir
sans leur permission et sans être accompagné[503]. Ils
ne se contentèrent bientôt plus de ces précautions,
et comme le monastère était un château fort, ils en
 abattirent les clôtures et les murailles extérieures[504].
Tous ces faits, extrêmement graves dans un temps où
le respect pour les choses religieuses était poussé si
loin, s’aggravaient encore par les récits inexacts
qu’on en faisait dans les villes voisines et à la cour
du roi de France. On disait que les moines, attaqués
à main armée par les bourgeois, avaient soutenu un
siége en forme dans les tours de leur église ; que,
durant ce long siége, le pain leur ayant manqué, ils
avaient été contraints de manger de la viande, et de
violer ainsi la règle de leur ordre[505].


[502] Accidit autem ut quemdam sub anathemate defunctum ipsi absque
sacerdote signa pulsantes sepelirent… (Ibid., t. II, p. 531, col. 1
et 2.)



[503] … Sententiam super eos datam tanquam pro nihilo habebant, et
minime ab ingressu ecclesiæ sanctæ sese cohibebant… (Ibid., col. 1.) — Mox
sacrosancto violato templo occupaverunt turres ejus, ponentes
in eis custodes et escas et arma… servos Dei monachos et dominos suos
turpiter injuriaverunt, et bonis omnibus privatos, atque omni humano
destitutos auxilio, infra muros monasterii recludentes abdiderunt, ut
absque externo conductu quoquam progredi nemini liceret. (Ibid.,
p. 530, col. 2.)



[504] … Mœnia vel clausuras monasterii solo tenus confregerunt…
(Ibid.) — Ces actes de sacrilége, que le récit de Hugues de Poitiers
place avant l’excommunication, lui sont évidemment postérieurs. J’ai
suivi à cet égard un témoignage officiel, la lettre du pape Adrien IV
au roi Louis VII, qui, après avoir rappelé comme des faits déjà anciens
le pillage des biens de l’abbaye, la fuite de l’abbé et l’anathème
prononcé contre les bourgeois, ajoute : « Nuper etiam in ipsam ecclesiam
facto impetu irrumpentes, fregerunt portas… » (Hist. Vizeliac.
monast., lib. I, apud Luc d’Achery, Spicileg., p. 516, col. 2.)



[505] Hist. Ludovici VII, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII,
p. 132.



Ces nouvelles faisaient grand bruit, et l’on en parlait
dans différents sens. Chacun, selon son état ou
ses affections personnelles, prenait parti soit pour
l’abbé Pons, soit pour le comte de Nevers et la commune
de Vézelay. Le comte avait pour amis et pour
soutiens de sa cause plusieurs évêques qui n’aimaient
pas les établissements religieux affranchis de la juridiction
ordinaire et soumis immédiatement au saint-siége ;
il était même favorisé en secret par l’abbé de
Cluny, jaloux, à ce qu’il paraît, pour son couvent, de
la célébrité de celui de Vézelay. Cette circonstance
 détermina l’abbé Pons à quitter Cluny pour se rendre
à la cour du roi Louis VII, qui alors résidait à
Corbeil[506]. L’abbé se présenta devant le roi et fit sa
plainte des vexations toujours croissantes que la
commune de Vézelay exerçait contre son église.
Déjà sollicité par les légats pontificaux à prendre
parti dans cette affaire, le roi envoya l’évêque de Langres
au comte de Nevers le sommer par sa foi comme
vassal de conclure la paix avec l’église de Vézelay,
d’abandonner les bourgeois et de dissoudre leur commune[507].
Le comte ne fit à cette sommation que des réponses
évasives. Il ne changea rien à sa conduite,
comptant sur son crédit auprès des conseillers du
roi[508], et peut-être eût-il réussi à traîner les choses en
longueur et à sauver la commune, sans l’arrivée
d’une lettre pontificale adressée au roi par le pape
Adrien IV, et contenant ce qui suit :


[506] … Et regem Ludovicum Corbeiæ demorantem celeriter adiit. Cui
querelam suam deponens, super injusta inquietatione Vizeliacensis
communiæ ei proclamavit. (Ibid.)



[507] … Lingonensem episcopum ad comitem Nivernensem, qui prædictam
communiam manu tenebat, destinavit ; et mandavit ei ut pacem
ecclesiæ reformaret, et communiam dissipari faceret. (Ibid.)



[508] Comes vero regio mandato obtemperare negligens, in sua perversitate
homines Vizeliacenses perdurare non prohibuit. (Hist. Ludovici
VII, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 132.)



« Adrien évêque, serviteur des serviteurs de Dieu,
à son très-cher fils en Jésus-Christ, Louis, illustre
roi des Français, salut et bénédiction apostolique.
Bien que tu étendes, ainsi que tu le dois, l’appui de
ton pouvoir royal sur toutes les églises établies
dans ton royaume, nous désirons que tu te montres
d’autant plus zélé pour celle de Vézelay, qu’elle
 appartient plus spécialement au bienheureux Pierre,
et que la perfidie de ses bourgeois lui fait souffrir
de plus grands maux. Ta prudence n’ignore pas
comment, il y a quelques années, ces bourgeois,
avec l’aide du comte de Nevers, ont conspiré contre
notre très-cher fils Pons, abbé de Vézelay ;
comment ils ont osé s’emparer des biens de l’église
et en expulser l’abbé lui-même : par quoi ils ont
mérité d’être séparés du corps de Jésus-Christ et
de la communion des fidèles. Récemment encore,
se jetant sur l’église même, ils en ont forcé les
portes ainsi que celles du monastère, pillé les habits
et les provisions des moines, répandu leurs
vins et enlevé les ornements de la sacristie ; enfin,
par un dernier excès d’audace, ils ont maltraité
violemment les moines eux-mêmes et les serviteurs
de la maison[509]. Puisque leur malice n’a pu être
arrêtée par le plus sévère des jugements ecclésiastiques,
la répression en est réservée à tes mains,
et c’est à ta force royale qu’il appartiendra de
corriger ce que les censures canoniques n’ont pu
amender jusqu’à ce jour. Nous prions donc ta
magnificence, nous t’avertissons et t’exhortons au
nom du Seigneur, nous t’enjoignons pour la rémission
 de tes péchés, de t’avancer vers Vézelay
avec une armée, et de contraindre les bourgeois à
abjurer la commune qu’ils ont faite, à rentrer sous
la sujétion de notre cher fils l’abbé Pons, leur légitime
seigneur, à restituer intégralement ce qu’ils
ont pris, et à faire pleine réparation pour les dommages
qu’ils ont causés. Nous t’enjoignons enfin
d’exercer sur les auteurs de ces troubles une telle
vindicte, que leur postérité n’ose plus dorénavant
lever la tête contre son seigneur, ni commettre
un semblable attentat contre le sanctuaire de
Dieu[510]. »


[509] Nec enim ignorat tua prudentia, qualiter ab aliquot annis adversus
dilectum filium nostrum Pontium Vizeliacensem abbatem
favore Nivernensis comitis conspirati, diripere bona ecclesiæ, et ipsum
quoque abbatem exinde expellere, præsumserunt : unde et corpore Domini,
quod est ecclesia, fieri meruerunt extorres. Nuper etiam in ipsam
ecclesiam facto impetu irrumpentes… (Hist. Vizeliac. monast., lib. I,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 316, col. 2.) — Cette lettre est
datée du 20 mai 1155, ce qui donne trois ans passés depuis l’établissement
de la commune.



[510] … Quatenus justitiæ zelo succensus, et afflictione supra dicti monasterii,
ac nostris exhortationibus provocatus in manu valida Vizeliacum
accedas et burgenses abjurare communiam quam fecerunt, et
ad fidelitatem atque subjectionem dilecti filii nostri Pontii Vizeliacensis
abbatis tanquam domini sui redire compellas ; ablata etiam eos restituere,
et irrogata damna facias resarcire… (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. I, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 316 col. 2.)



Les conseillers du roi Louis VII, peu empressés
jusque-là de terminer une affaire qui devait leur attirer
beaucoup d’argent de chacune des parties adverses,
jugèrent qu’il fallait céder à l’injonction du
chef de l’Église. On rassembla donc une armée, à la
tête de laquelle se mit le roi en personne, accompagné
de l’archevêque de Reims et de plusieurs autres
prélats. Les troupes sortirent de Paris en l’année
1155, et se dirigèrent sur le comté de Nevers par la
route de Fontainebleau[511]. Le comte, qui ne se croyait
 point assez fort pour soutenir la guerre contre le
roi, envoya en grande hâte l’évêque d’Auxerre dire
qu’il était prêt à exécuter tout ce que son seigneur
déciderait au sujet de la commune de Vézelay, après
l’avoir entendu, lui et les principaux de cette commune[512].
Le roi reçut ce message dans le bourg de
Moret, à deux lieues de Fontainebleau, et il s’y arrêta
pour attendre le comte de Nevers, qui ne tarda
pas à venir. Plusieurs bourgeois de Vézelay, chargés
de représenter leurs concitoyens, se rendirent aussi
au même lieu. Quand les débats furent ouverts devant
le roi et sa cour, l’abbé, comme plaignant, parla
le premier. Il fit un récit sommaire de la révolte des
habitants de Vézelay, des usurpations de la commune,
des profanations et des violences faites ou
tolérées par elle, et il demanda, contre les bourgeois
solidairement, des dommages-intérêts pour toutes ses
pertes, et justice entière des crimes commis durant
la rébellion[513]. Le comte de Nevers, prenant la défense
des accusés, s’exprima ainsi :


[511] Cujus contumacia auribus regis relata, ipse tantam indignationem
comprimere digne cogitans, exercitum congregavit. Quo adunato,
adversus prædictum comitem equitabat. (Hist. Ludovici VII, apud
Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 132.)



[512] Quod ille audiens, episcopum Autissiodorensem ad regem dirigens,
mandavit ei quod secundum suam voluntatem de prædicta communia
faceret. (Ibid.)



[513] Versi in seditionem homines isti qui præsto sunt mecum fratribus
et pueris meis oppetierunt, fugatisque nobis et improvisis et insperatis,
claustra monasterii violaverunt… rapinam bonorum omnium fecerunt,
sanctuaria conculcantes contaminaverunt, cædem in monachos, et famulos
nostros exercuerunt, et me ad mortem petierunt… Proinde adstans
æqualitatis tuæ judicio, sanguinem meum et meorum, mortemque
meam de manu istorum requiro… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 532, col. 1 et 2.)



« On sait que la ville de Vézelay est peuplée de
plusieurs milliers d’hommes de toute sorte, n’ayant
 pas les mêmes mœurs ni la même conduite, parce
que la plupart sont des étrangers venus de différents
lieux ; il serait donc injuste d’imputer à l’élite
des indigènes, aux gens éprouvées en toute honnêteté,
les excès que la multitude a pu commettre
dans son emportement. Ce qu’il faut, sous le bon
plaisir du roi, c’est que l’abbé désigne par leur
nom ceux qu’il accuse de crimes, afin que les innocents
soient absous et que justice soit faite des coupables[514]. »
Ces paroles adroites, seul appui que le
comte pût maintenant prêter à des hommes qui
avaient tout osé, sur la foi de son patronage, furent
vivement réfutées par les avocats de la partie adverse.
« Les bourgeois de la haute classe, dirent-ils,
sont aussi coupables que les autres, car leur devoir
était de prendre en main la défense de leur seigneur.
Ils sont complices de tout le mal, puisqu’ils
n’ont rien fait pour l’empêcher. » Cette opinion fut
celle qui prévalut, et la cour rendit son arrêt dans
les termes suivants : « Tout homme du bourg de
Vézelay qui, au départ de son seigneur l’abbé
Pons de Montboissier, n’est point sorti avec lui, ou
ne s’est point réuni aux frères assiégés dans le
monastère, et ne leur a point prêté secours selon
son pouvoir, est déclaré convaincu de trahison,
 de félonie, de parjure, de sacrilége et d’homicide[515]. »


[514] … Non est jure imputandum electis indigenis, et in omni lege
et honestate probatis, quidquid erroneum vulgus per excessum deliquisse
comprobatur… Quapropter si regio placet moderamini, denominentur
ab abbate auctores sceleris, ut innoxiis absolutis justitiæ censura
in reos decernatur. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc
d’Achery, Spicileg., t. II. p. 532, col. 2.)



[515] Tunc omnes pariter qui cum abbate ab Vizeliaco non exierunt,
vel fratribus in monasterio obsessis non se adjunxerunt, vel auxilium
non tulerunt, adjudicati sunt rei proditionis, infidelitatis, sacrilegii,
perjurii, atque homicidii. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc
d’Achery, Spicileg., t. II, p. 532, col. 2.)



Après cette sentence criminelle vint le jugement
des intérêts civils qui déclarait tous les condamnés
solidaires pour la réparation des dommages éprouvés
par l’abbé et par son église. Interrogé sur la somme
de ses réclamations pécuniaires, l’abbé dit qu’elle
s’élevait à 160,000 sous, non compris le dégât causé
dans les forêts et sauf les amendes pour la trahison,
le sang versé par les séditieux et la violation des
lieux saints[516].


[516] … Quum abbas referret summam probationis suæ, dixit eam esse
centenorum sexagenorum millium solidorum, præter detrimenta nemorum
et aquarum, et præter injuriam proditionis, et præter sanguinem
occisorum, et præter sacrilegium invasæ et violatæ sacrosanctæ ecclesiæ.
(Ibid., p. 533, col. 1.) — Il est probable que la monnaie ayant
cours à Vézelay était alors celle des évêques d’Auxerre, un peu moins
forte que celle de Tours. Or, la valeur intrinsèque de 160,000 sous
tournois est 672,000 grammes d’argent, c’est-à-dire 134,000 fr. de
notre monnaie actuelle, somme qui, multipliée par six, à cause du
pouvoir de l’argent au douzième siècle, donne pour le montant des
dommages-intérêts 806,400 fr.



La preuve par témoin de cette estimation fut remise
à l’un des jours suivants ; mais les députés des
bourgeois de Vézelay n’attendirent pas ce jour.
Frappés de consternation, et se regardant comme livrés
à la vengeance de leur ancien maître, ils partirent
à l’insu du roi et allèrent jeter l’alarme parmi
leurs concitoyens. Cette fuite, par laquelle ils se
dérobaient à la justice, fit rendre une nouvelle sentence
 contre eux. La cour décida qu’ils seraient ramenés
de force devant elle, et que l’arrêt serait exécuté
par le comte de Nevers, qui en reçut l’injonction,
en ces termes, de la bouche de l’archevêque de Reims :
« Nous ordonnons que le comte de Nevers, ici présent,
ait à se saisir de vive force des traîtres et
profanateurs de Vézelay, et à les amener par-devant
le roi, au lieu qui lui sera désigné, pour qu’ils
y soient punis. En outre, ledit comte de Nevers
livrera intégralement à l’abbé Pons tous leurs
biens, tant meubles qu’immeubles, en restitution
des dommages qu’ils lui ont causés[517]. »


[517] … Ut comes Nivernensis, qui de fidelitate regis præsens adest,
profanos illos proditores vi comprehendat, et puniendos regi ubi
jussus fuerit adducat. Res porro eorum tam mobiles quam immobiles
ex integro pro restitutione illati damni abbati tradat. (Hist. Vizeliac.
monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 533, col. 1.)



On demanda au comte s’il acceptait cette sentence,
et il répondit : « Je l’accepte ; » puis il pria la cour
d’accorder aux condamnés un délai que lui-même
leur avait promis, comptant sur la clémence du roi.
Mais le roi, de sa propre bouche, répondit : « Je
vous commande, par mon autorité royale et par la
foi que vous me devez, d’accomplir ce qui vient
d’être arrêté et de ne rien omettre de la sentence.
Quant aux délais, ce sera votre affaire ; passé le
terme d’une semaine, je n’en accorde aucun, ni
à ces gens, ni à vous[518]. »


[518] De induciis autem tua intererit ; nam a me nec tibi nec illis
aliquæ conceduntur, quin sequenti dominica perticiatur quod definitum
est. (Ibid.)








LETTRE XXIV

Fin de l’histoire de la commune de Vézelay.



Dans la route qu’il fit, en grande compagnie, pour
retourner de Moret à Auxerre, le comte de Nevers
se montra fort troublé de sa nouvelle situation et
des engagements qu’il venait de prendre. D’un côté,
il ne voyait aucun moyen de résister aux ordres du
roi ; de l’autre, sa conscience lui reprochait ce qu’il
allait faire contre des hommes que lui-même avait
poussés à la révolte, auxquels il s’était lié par serment,
et sur lesquels se fondait son espérance d’obtenir
la seigneurie de Vézelay[519]. Il prit un parti
moyen, celui d’éluder par un subterfuge la commission
humiliante dont il ne pouvait se décharger. Plusieurs
de ses affidés se rendirent promptement à
Vézelay et y firent publier, à son de trompe, que le
lundi suivant, en exécution d’un jugement du roi,
le seigneur comte de Nevers ferait arrêter, bien
malgré lui, tous les bourgeois qu’on trouverait dans
la ville, et les ferait conduire à Paris ; qu’il les invitait
conséquemment à quitter leurs maisons en sauvant
 leurs meubles, et à chercher un refuge partout où ils
pourraient[520].


[519] Tyrannus vero dolens super impios quos ad conspirationem incitarat,
quos ad facinus provocarat, quorum juratus erat, quorum opes
ob fiduciam sui exhauserat, quorum etiam auxilio dominium monasterii
Vizeliacensis sese obtinere sperabat… (Ibid.)



[520] Missis ergo satellitibus suis, jussit clamare sub voce præconis
omnibus oppidanis seu vicanis ex ore comitis, ut sublatis mobilibus
cunctis omnes pariter, quaqua possent, confugerent in præsidiis illis,
ubi eum minime venturum sperarent… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 533, col. 1.)



Cette proclamation causa parmi les habitants de
Vézelay une sorte de terreur panique. Le vertige les
prit quand ils virent devant eux, comme exécuteur
de la sentence rendue contre leur commune, le pouvoir
même sur l’appui duquel son établissement reposait.
Tout ce qu’il y avait d’hommes dans la ville
se mirent en devoir de sortir, abandonnant leurs
marchandises et leurs propriétés ; de sorte que le
lendemain il ne restait plus à Vézelay que des femmes
et des enfants[521]. Le comte de Nevers avait donné
l’ordre de recevoir les émigrés dans ses châteaux,
pourvu qu’ils ne vinssent pas au lieu de sa résidence.
Ils se réfugièrent ainsi dans plusieurs forteresses
voisines ; mais comme leurs bandes étaient trop
nombreuses pour qu’ils y fussent tous admis, la
plupart s’établirent en campement, sous des huttes
construites par eux dans les forêts des environs[522].


[521] Et immisit Deus terrorem suum in hominibus illis, et fugerunt,
quotquot erant de adversariis, omnes a minimo usque ad maximum,
domos, uxores, liberos, possessiones, et mercimonia sua relinquentes,
ita ut penitus nemo ex tot millibus summo mane appareret… (Ibid.)



[522] Porro impii diffusi sunt per oppida et loca tyranni, quique jussit
satellitibus suis atque præpositis, quatenus eos occultarent, excusarent
et omnem humanitatem illis exhiberent, tantum sui præsentiam declinare
eos juberent. Reliqui circumquaque errando dispersi… inopes
et vagi contiguam sylvam occupaverunt, ædificantes ibidem casas…
(Ibid., et p. 534, col. 1.)



 Le comte s’imaginait que l’abbé Pons, qui n’avait
aucune troupe armée à son service, n’oserait faire
sa rentrée dans la ville, si lui-même ne l’accompagnait.
Pour lui susciter un nouvel embarras et retarder
la conclusion des affaires, il fit semblant
d’être malade. Mais l’abbé, ne comptant que sur lui-même,
rentra seul et reprit possession du couvent[523].
Cette hardiesse obligea le comte à ne pas rester en
arrière, et à prouver, du moins en apparence, qu’il
obéissait au jugement de la cour du roi. Il envoya
quelques hommes d’armes à Vézelay, avec ordre
d’arrêter les bourgeois dont il avait eu le temps d’apprendre
l’évasion. Ces gens se présentèrent devant
l’abbé, et, avec une feinte courtoisie, ils lui exprimèrent
leur étonnement de le voir ainsi revenu à
l’improviste, malgré le danger qu’il pouvait y avoir
pour lui ; puis ils lui dirent : « Nous avons commission
de notre seigneur pour exercer à votre
commandement la vengeance décrétée contre vos
adversaires. — Si le comte vous a donné des ordres,
répondit l’abbé, c’est votre affaire de les exécuter,
ou non ; pour moi, je n’ai rien à vous dire, si
ce n’est que j’attendrai patiemment l’issue de tout
ce que vous ferez. — La besogne serait déjà faite,
reprirent les envoyés du comte, si nous avions
trouvé dans le bourg autre chose que des femmes
 et des enfants. — Oui, répliqua l’abbé avec ironie,
vous êtes venus ici quatre hommes pour en arrêter
plusieurs milliers[524]. » Ils ne répondirent rien ; mais
l’une des personnes présentes ayant dit que, s’ils
voulaient s’emparer des fugitifs, ils en trouveraient
quatre-vingts cachés dans le bois le plus proche,
leur réponse fut : « Nous ne pouvons y aller maintenant,
nous avons un autre chemin à faire[525]. »


[523] Existimans autem versutus et callidus comes, quod non præsumeret
se absente abbas ingredi in monasterium suum, simulavit
languorem. Tunc abbas vecordiam ipsius despiciens, statim ipsa dominica
cum triumpho vespere Vizeliacum venit, et monasterium suum
obtinuit… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 533, col. 2.)



[524] Respondentes dixerunt se missos ideo esse, ut homines vici illius
comprehenderent, sed ingressos neminem præter mulieres et parvulos
earum invenisse. Ait illis : « Siccine quatuor homines tot millia comprehendere
venistis ? » (Ibid.)



[525] « Aliud, inquiunt, iter nobis confecturis ; modo non dirigitur
illo via nostra : » et sic tergiversantes abierunt. (Ibid.)



Les moines de Sainte-Madeleine, voyant qu’ils
étaient maîtres du bourg par la fuite de tous les
hommes valides, prirent avec eux quelques jeunes
gens, fils des serfs qui habitaient les domaines
ruraux de l’abbaye, et se répandirent en armes dans
les rues, proclamant, avec grand bruit, le rétablissement
du pouvoir légitime. Ils allaient de maison en
maison à la recherche des usines et des boutiques
établies sous le régime de la liberté communale. Arrivés
au logis de Simon, ils brisèrent son comptoir de
changeur, que l’abbé Pons lui avait concédé autrefois
malgré l’avis de tous les frères, et, s’animant de plus
en plus à cette puérile vengeance, ils démolirent l’appentis
sous lequel se trouvait le comptoir[526]. Ensuite ils
 entrèrent dans les maisons de deux autres bourgeois,
Hugues de Saint-Pierre et Hugues Gratte-Pain,
et y détruisirent des pressoirs nouvellement
construits dans les caves au détriment du pressoir
banal, qui était l’un des droits du monastère[527].


[526] Et egressi sunt quidam de fratribus armatæ cum pueris juventutis,
et fregerunt tabulam impii Simonis, et vestibulum domus ipsius,
quæ contra jus ob contumeliam contradicentium fratrum ædificaverat…
(Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 533, col. 2.) — Voyez, sur la concession dont il
s’agit, une lettre du pape Adrien IV à l’abbé Pons, datée du 21 novembre
1156. (Hist. Vizeliac. monast., lib. I, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 517, col. 1.)



[527] Inde progressi dissipaverunt torcularia, quæ in subterraneis
domorum suarum fraudulenter erexerant impius Hugo Fricans-Panem
et nefandissimus Hugo de Sancto Petro. (Ibid., lib. III, p. 533,
col. 2.)



Pendant ce temps, les émigrés de Vézelay, surtout
ceux qui n’avaient point trouvé d’asile dans quelque
bourg ou château du comte de Nevers, menaient
une triste vie. La plupart campaient en plein air,
sous des cabanes de branchages, en danger continuel
d’être surpris et arrêtés. On les accusait, non sans
fondement peut-être, de brigandages sur les routes,
ce qui leur faisait des ennemis parmi les gens les
moins affectionnés à la cause de l’abbaye[528]. Ils manquaient
de tout et ressentaient une inquiétude journalière
de ce qui se passait dans la ville, où ils
avaient laissé leurs familles dans l’abandon et leurs
biens exposés au pillage. Ils y envoyaient fréquemment
des émissaires déguisés en pèlerins, pour demander
des secours d’argent ou de vivres, et apprendre
ce qu’il y avait de nouveau[529]. Mais cette pénible
 situation ne pouvait se soutenir longtemps ; ils résolurent
d’en sortir par un coup de main, et de se remettre
en possession de la ville, qui n’était gardée que par
des paysans de l’abbaye, mal commandés et mal armés.
Le rendez-vous des bandes d’émigrés devait
être au village de Corbigny, à cinq lieues de Vézelay ;
mais l’abbé, averti de ce projet, prit à sa
solde, dit le narrateur contemporain, une troupe
d’étrangers, hommes de grande bravoure, et habiles
à manier l’arc et l’arbalète[530].


[528] … Et exinde latrocinia exercebant, viantes et peregrinos deprædabant.
(Ibid., p. 534, col. 1.)



[529] … Mittebant absconditos exploratores in vico sub veste peregrina,
qui eis deferrent necessaria, et referrent quæ didicissent consilia…
(Ibid.)



[530] … Et congregati sunt profugi apud Corbiniacum, et cogitaverunt
irruptionem facere, et vi repetere quas sponte formidolosi reliquerant
sedes. Tunc collegit abbas externum exercitum, manum fortissimam,
et homines doctos arcu et balista. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 533, col. 2.)



Il est probable que, sous cette désignation vague,
l’historien du douzième siècle voulait parler de
ces troupes mercenaires de cavaliers et de fantassins
qui portaient alors le nom de routiers. C’étaient
des bandes d’aventuriers bien disciplinées sous des
chefs qui les louaient et se louaient eux-mêmes aux
princes et aux seigneurs qui leur offraient la meilleure
paye. Dans le temps où ces événements se passèrent,
les rois de France et d’Angleterre se disputaient
à main armée la possession de plusieurs villes
de la Touraine et du Berri, et leurs querelles attiraient
de ce côté les capitaines de bandes et leurs
soldats. Ceux qui venaient du Midi, par la route de
Lyon, devaient passer près de Vézelay. Il fut donc
facile à l’abbé Pons d’en engager pour quelque temps
un certain nombre à son service. Il cantonna dans
le monastère les chevaliers, c’est-à-dire ceux qui portaient
 l’armure complète, et il distribua les autres,
avec ses paysans et ses serviteurs, dans les fortifications
que les bourgeois avaient élevées depuis l’établissement
de la commune. La ville se trouva ainsi
gardée contre toute attaque, et de nombreuses patrouilles
circulèrent de jour et de nuit autour des
murs et dans la campagne voisine[531]. Les émigrés,
dont la plupart étaient sans armes, renoncèrent à
leur entreprise ; mais ils eurent partiellement des
rencontres avec les soldats de l’abbaye, et plusieurs
d’entre eux, faits prisonniers, furent mis aux fers
ou livrés à différents supplices[532].


[531] … Et militibus infra castrum retentis, cæteros divisit cum pueris
suis, et posuit in munitionibus pessimorum… Omnes autem jussit per
vices et die et nocte circuire et discurrere circa oppidum et prædia
illius. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 534, col. 1.)



[532] Quicumque vero de fugitivis comprehendebantur, aut captivitatis
miseria, aut membrorum mulcta puniebantur… (Ibid.)



L’abbé Pons s’empressa de faire acte de seigneurie
absolue, en exerçant le pouvoir judiciaire indépendamment
de la juridiction du comte de Nevers
et sur les ruines de la juridiction municipale[533]. Non-seulement
il fit juger par sa cour les bourgeois pris
et ramenés dans la ville, mais des poursuites criminelles
commencèrent contre les plus considérables et
les plus compromis des absents. Hugues de Saint-Pierre,
l’homme le plus riche de Vézelay et le
principal instigateur de la révolte, fut le premier à
l’égard duquel procéda la cour abbatiale. Après les
sommations nécessaires pour qu’il fût déclaré contumace,
 à défaut de sa personne, on sévit contre ses
biens. Sa maison, construite avec un grand luxe, ses
bâtiments de toute sorte, des moulins qu’il venait
d’établir, furent pillés et renversés de fond en comble ;
on détruisit jusqu’aux ouvrages de maçonnerie faits
pour amasser et conduire les eaux, et le fonds ainsi
dévasté fut mis en vente à l’enchère[534]. Dix autres
bourgeois, que le chroniqueur nomme, eurent pareillement
leurs maisons démolies et tous leurs biens
mis au pillage[535]. Pour d’autres, parmi lesquels se
trouvait Simon le changeur, l’abbé voulut être clément,
et fit modérer la sentence. Ils étaient, à ce
qu’il semble, grands propriétaires de vignobles ; on
 se contenta d’enlever leurs vins[536]. Chaque jour, des
arrestations faites sur les routes venaient augmenter
le nombre de ceux qui devaient attendre en prison le
moment d’être menés devant le roi, et ces nouvelles,
portées aux réfugiés dans leurs retraites, les frappaient
de crainte et de découragement[537].


[533] … Et obtinuit ecclesia jus justitiæ debitum, nec tyrannicam
cogebatur adire curiam pro ulciscenda justitia. (Ibid.)



[534] … Et ultus est ecclesiam abbas Pontius de pessimo adversario
illius Hugone de Sancto Petro, et præcepit ut diriperetur omnis substantia
ejus, et publicarentur omnia bona illius, et subverterentur
omnia ædificia ipsius, domus et molendina, stagnaque aquarum quæ
multo fastu exstruxerat, et exaltatus erat usque in cœlum. (Hist. Vizeliac.
monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 534,
col. 1.) — Les expressions admiratives de l’auteur donnent lieu de croire
qu’il y avait eu non-seulement beaucoup de dépense, mais beaucoup
d’art dans la construction de ces moulins et de ces réservoirs, et que
leur propriétaire s’était fait gloire d’y appliquer tout son talent
d’ingénieur-mécanicien. — La liste des bourgeois de Vézelay, publiée
dans le Bulletin de la Société des sciences de l’Yonne, 1848, nomme
Hugues de Saint-Pierre et son fils Renaud parmi ceux qui avaient
juré la mort de l’abbé et, chose étonnante à cause de la richesse de
cette famille, parmi ceux qui avaient reçu une part dans le pillage
des greniers et des basses-cours de l’abbaye.



[535] Sed et in ministros seditionis Aimone de Sancto Christoforo,
qui dicebatur insanus, Petro, qui prænominatus est de Sancto Petro,
Aimone de Phalesia… censura justissimæ ultionis pertransiit, et
domus eorum funditus eversæ atque succensæ sunt, bonaque eorum
quibus male abusi fuerant, direpta. (Ibid.) — Il est curieux de conférer
ici les noms des condamnés avec la liste des bourgeois cités
plus haut. (Voy. le Bulletin de la Société des sciences de l’Yonne, 1848,
p. 550.)



[536] In cæteris autem, hoc est, Eustachio, Simone… aliisque ipsorum
complicibus pietas abbatis sententiam suam moderata est, et vina
tantum eorum a fidelibus ecclesiæ transfusa sunt. (Hist. Vizeliac.
monast., loc. sup. cit.) — La principale dévastation commise par
les révolutionnaires avait été celle des vignes de l’abbaye, qui furent
toutes ou presque toutes arrachées ; c’était une vengeance du tort
causé aux bourgeois possesseurs de vignes par le droit qu’avait
l’abbé de vendre seul le vin de son cru pendant un mois de chaque
année. (Voy. la liste déjà citée et Du Cange, Glossarium, au mot
Bannum vini.)



[537] Et conjecti sunt plures in vinculis, donec regis judicium super
eos decerneret ; et humiliata est superbia impiorum, et cognovit se
subactam insolens rusticitas Vizeliacensium. (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 534, col. 1.)



Cependant le comte de Nevers ne voyait pas sans
chagrin la malheureuse issue de la révolution que
lui-même avait provoquée. Désirant secourir les bourgeois
de Vézelay et ne le pouvant plus, il se tenait
éloigné d’eux par embarras ou par prudence, et quand
on venait lui dire en leur nom qu’ils voulaient se
rendre et se mettre à la merci de l’abbé, il les engageait
à ne pas le faire et leur promettait, un peu témérairement,
qu’une paix serait faite selon leurs
vœux[538]. Mais cette paix qui devait être un accord
 n’était possible, après le jugement criminel, qu’en
vertu d’une amnistie de l’autorité royale, et le comte,
qui avait promis au roi de ramener les condamnés
devant sa cour, ne pouvait, sans devenir accusable,
se présenter seul et intercéder pour eux. Pour sortir
de cette difficulté, il imagina un expédient : il feignit
d’avoir un vœu à acquitter au tombeau de saint Denis,
dont la fête était proche, et partit en habit de
pèlerin avec le bourdon et l’escarcelle[539]. Arrivé à
Paris, il quitta ce vêtement et se rendit à l’hôtel du
roi, qui, sur la foi de son pèlerinage, ne prit point
sa venue en mauvaise part et l’accueillit amicalement.
Le comte saisit l’occasion d’un entretien seul
à seul pour peindre l’état de détresse où se trouvaient
les émigrés de Vézelay, et, se jetant aux genoux
du roi, il le supplia d’avoir pitié d’eux et pitié
du monastère lui-même, qui serait ruiné si la ville
demeurait sans habitants. Il joignit à cette prière
le serment d’amener sans délai plusieurs bourgeois
chargés par tous les autres de faire à l’abbé telle
satisfaction qu’ordonnerait la clémence royale, et
de conclure avec lui une paix perpétuelle. Louis VII
fut touché de ses instances, et il désigna la ville
d’Auxerre comme rendez-vous pour une conférence
d’arbitrage où les parties adverses auraient à se
réunir, et où lui-même assisterait ; puis il informa
l’abbé Pons de la requête et des promesses du
comte en lui demandant de ne plus faire abattre
 de maisons à Vézelay jusqu’au jour fixé pour l’accord[540].


[538] … Nec erat ei auxilium quo ferret opem deceptis, et reverebatur
eos, nec poterat sustinere aspectum illorum, quoniam arguebatur ab
ignavia sua, et torquebatur a conscientia sua. Attamen impios sese
volentes reddere et ad arbitrium abbatis satisfacere prohibuit, promittens
eis pro voto pacem affuturam… (Ibid.)



[539] … Assumpto baculo et pera, quasi B. Dyonisii petiturus oracula,
cujus instabant solemnia, profectus est ad regem. (Hist. Vizeliac. monast.,
lib. III, apud Luc d’Achery, t. II, p. 534, col. 2.)



[540] Motus igitur rex precibus istis, statuit ei diem apud Altissiodorum,
scilicet tertia die post festum Omnium Sanctorum, et designavit
abbati petitiones et pollicitationes comitis, petivitque ut interim parceret
domibus eorum usque ad diem condictæ concordiæ. (Hist.
Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 534,
col. 2.)



Le 4 novembre de l’année 1155 se trouvèrent
assemblés à Auxerre le roi Louis le Jeune avec ses
barons, l’abbé Pons avec ses amis, le comte de Nevers
et des bourgeois de Vézelay au nombre de plus
de quarante. Le roi, siégeant comme arbitre et s’adressant
à ces derniers, leur demanda ce qu’ils
avaient résolu de faire. Fatigués de tant de traverses
et désirant une paix quelconque afin de retourner
dans leurs foyers, les bourgeois répondirent qu’ils se
remettaient de leurs personnes et de leurs biens en
la merci du roi leur souverain seigneur et feraient
toutes choses selon son bon plaisir[541]. Sur cette seule
réponse, le roi dicta sa sentence arbitrale qui fut rédigée
de la manière suivante : « Les habitants du
bourg de Vézelay abjureront sans réserve la conspiration
et confédération qu’ils ont faite entre eux
sous quelque forme que ce soit. Ils se saisiront, s’ils
le peuvent, de ceux qui ont tué des serviteurs de
l’église, et s’ils ne le peuvent pas, ils les dénonceront
en indiquant où ils se trouvent. Ils jureront,
sur les choses saintes, d’être fidèles à l’abbé et à
son église, de lui conserver saufs sa vie et ses
 membres et de les conserver aux siens. Ils payeront
la somme de 40,000 sous[542] pour les dommages
qu’ils ont faits, et détruiront, dans un délai fixé à
la fête de saint André (30 novembre), les murailles
de défense dont ils ont fortifié leurs maisons. Enfin
ils jureront d’exécuter toutes ces choses entièrement
et de bonne foi[543]. »


[541] … Et sedens rex postera die quæ nuncupatur veneris, interrogavit
burgenses quidnam facere mallent. At illi respondentes, omnia se
acturos secundum beneplacitum miserationis illius dixerunt. (Ibid.)



[542] Environ 201,600 fr. (Voyez plus haut, p. 391.)



[543] … Munitiones et antemuralia domorum dato termino ad festum
usque sancti Andreæ diruerent, et hæc omnia bona fide integre se
facturos jurarent. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 534, col. 2.)



Ainsi l’action criminelle était désormais éteinte
pour tous les cas, hors celui de meurtre ; il n’y avait
plus de responsabilité collective, et les dommages-intérêts
se trouvaient réduits au quart de la somme
réclamée précédemment par l’abbé. Les mandataires
des bourgeois de Vézelay prêtèrent en leur nom les
serments exigés d’eux[544] ; ils partirent d’Auxerre avec
l’abbé Pons, leur ancien ennemi, dans une concorde
qui effaçait en apparence jusqu’aux moindres traces
du passé. Tout entiers au désir de revoir leur famille
et de reprendre leurs occupations habituelles, oubliant
cette liberté qu’ils n’avaient pu acquérir au
prix de tant d’efforts et de souffrances, ils éprouvèrent,
en rentrant dans le bourg, toute la joie d’un
 retour d’exil. Ils s’embrassaient les uns les autres,
et plusieurs d’entre eux, dans une sorte d’ivresse,
chantaient et dansaient comme des fous[545]. Ce jour-là
et les jours suivants, on vit arriver par toutes les
routes de nombreuses bandes d’émigrés qui venaient
faire leur soumission au chef de l’abbaye et lui jurer
fidélité[546].


[544] … Ipsa etiam statuti juramenti sacramenta, statim ibidem qui
affuerunt, fecerunt ; scilicet Guibertus Lotariensis, Hugo Fricans-Panem,
Durannus Alburni, et alii fere amplius quam XL. (Ibid.) — …
Ubi Vizeliacenses burgenses convocati juramento firmaverunt
quod ad voluntatem Pontii abbatis successorumque ejus se haberent ;
communiam quoque relinquerent, et eam deinceps non iterarent.
(Hist. Ludovici VII, apud Script. rer. gallic. et francic., t. XII, p. 132.)



[545] Et reversus est abbas Vizeliacum cum hominibus suis jam de
perfidis factis fidelibus. Et ingressi sunt cum eo, lætitia et tripudio
magno exsultantes… (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc
d’Achery, Spicileg., t. II, p. 534, col. 2.)



[546] Porro illi qui erant circumquaque diffusi, audita pacis conditione
gavisi sunt, et revertentes confluebant quotidie catervatim ad jusjurandum
et deditionem. (Ibid.)



Le rétablissement définitif de l’abbé de Sainte-Madeleine
dans son pouvoir seigneurial fut suivi du
recouvrement de l’indemnité de 40,000 sous qui lui
avait été allouée. Il choisit parmi les bourgeois des
collecteurs chargés d’imposer à chacun, selon la
valeur de ses biens, sa quote-part de la contribution
collective. « Parmi tant d’hommes, dit le narrateur
contemporain, il n’y en eut pas un seul qui fit la
moindre résistance ni en action, ni en parole[547]. »
Mais il y eut un point sur lequel les bourgeois de
Vézelay se montrèrent moins dociles, et quand
l’ordre fut publié dans les rues que chacun eût à
démolir l’enceinte fortifiée de sa maison, nul ne se
mit en devoir d’obéir. Ces signes d’une liberté qui
n’était plus leur devenaient chers ; ils s’attachaient
à eux par l’imagination, par un sentiment d’orgueil
 et peut-être aussi par un dernier reste d’espérance[548].
L’abbé, qui avait déjà congédié ses soldats auxiliaires,
se trouvait dépourvu de moyens efficaces
pour contraindre les bourgeois à exécuter cette
clause importante de l’accord. Il convoqua plusieurs
fois les principaux d’entre eux, les somma à plusieurs
reprises, leur assigna des termes de rigueur ;
mais le temps venait, et personne n’obéissait[549]. La
destruction de quelques murs crénelés, bâtis par des
marchands et des artisans, dans une ville de quelques
milliers d’âmes, devint une affaire de grande diplomatie.
Les légats du saint-siége s’en occupèrent aussi
activement qu’ils s’étaient occupés du comte de Nevers
et de la commune, et le pape lui-même écrivit
au roi une lettre conçue en ces termes :


[547] … Nec fuit in his omnibus qui resisteret, vel aperiret os contradicendo,
quoniam ablatum est cornu superbiæ illorum, et contrita
est virga fortitudinis eorum… (Ibid., p. 535, col. 1.)



[548] Verumtamen antemuralia domorum evertere dissimulantes neglexerunt,
quoniam hoc præceptum in scandalum erat illis, et quasi
aculeus terebrans oculos eorum. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III,
apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 535, col. 1.)



[549] Peractis autem dominicæ Nativitatis kalendis, vocavit eos abbas
monuitque ut juxta compositionem pacis, quod necdum fecerant perficerent,
de diruendis munitionibus domorum, constituitque illis terminum
quo jussa complerent. (Ibid.)



« Nous félicitons ta Magnificence de son empressement
à accomplir les œuvres pieuses, et nous
sommes pénétré de gratitude envers toi de ce que,
selon le devoir imposé à ta dignité, par amour
du Seigneur et par respect pour nos précédentes
lettres, tu as prêté secours à notre très-cher fils
l’abbé Pons, et l’as soutenu de ton aide et de tes
conseils contre ses persécuteurs et ceux de son
monastère. Mais, attendu que la fréquence des avertissements
 entretient d’une manière plus efficace la
disposition aux bonnes œuvres, nous prenons l’occasion
de prier ta Grandeur et de t’enjoindre, pour
la rémission de tes péchés, de chérir et d’honorer
le susdit abbé, de défendre son monastère contre
les tentatives, soit de notre cher fils le comte de
Nevers, soit de tous autres, afin que les frères qui
l’habitent puissent intercéder auprès du Seigneur
pour ton salut et celui de ton royaume, et que nous
aussi, nous ayons à rendre grâces à ta royale noblesse.
Attendu aussi que les bourgeois de Vézelay,
se confiant dans les fortifications de pierre qu’ils
ont élevées au devant de leurs maisons, sont devenus
tellement insolents envers le susdit abbé et
l’église de Vézelay, qu’il est désormais impossible
à ce même abbé de rester dans son monastère à
cause de leurs persécutions, nous prions ta Magnificence
de faire que ces maisons fortifiées soient
détruites, de telle sorte que l’orgueil des bourgeois
en soit rabaissé et que l’église de Vézelay ne soit
plus tourmentée à cette occasion[550]. »


[550] Et quoniam burgenses Vizeliaci occasione præsertim lapidearum
domorum, quas munitas habent et elevatas, adversus antedictum
filium nostrum abbatem, et Vizeliacensem ecclesiam ita
superbiunt, ut nec manere pro persecutione illorum idem filius noster
possit in monasterio : Magnificentiam tuam rogamus, quatenus easdem
domos ita facias dirui, ut burgensium superbia retundatur, et Vizeliacensis
ecclesia occasione hac non debeat fatigari. (Hist. Vizeliac.
monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg., t. II, p. 516, col. 2.)



Lorsque cette lettre apostolique arriva en France,
l’abbé Pons en était venu aux menaces avec les habitants
de Vézelay ; il parlait de leur faire sentir le
 poids de sa colère s’ils s’obstinaient à ne pas remplir
toutes les conditions de l’accord juré solennellement
par eux[551]. Mais ce langage n’avait produit aucun
effet ; loin de démanteler leurs maisons fortes, quelques
bourgeois s’occupaient à en continuer les travaux.
Simon le changeur faisait poser les créneaux
de la tour dont il avait jeté les fondements le jour de
l’établissement de la commune[552]. Il entretenait des
liaisons d’amitié avec plusieurs barons de la province,
dont le crédit le rendait plus fier devant le
pouvoir abbatial, et qui avertissaient l’abbé, par
lettres et par messages, de ménager un homme si
digne de considération. La perspective d’une nouvelle
intervention du roi de France, qui, cette
fois, ne pouvait manquer d’être extrêmement sévère,
effraya les bourgeois de Vézelay, en même temps
qu’elle enhardit l’abbé à tenter un coup décisif. Il
fit venir des domaines de son église une troupe nombreuse
de paysans, qu’il arma aussi bien qu’il put,
et auxquels il donna pour chefs les plus déterminés
de ses moines. Cette troupe marcha droit à la maison
de Simon, et, ne trouvant aucune résistance, elle
se mit à démolir la tour et l’enceinte crénelée, tandis
que le maître de la maison, calme et fier comme un
 Romain du temps de la république, était assis au coin
du feu avec sa femme et ses enfants[553]. Ce succès
acheva la victoire de l’autorité seigneuriale ; ceux
d’entre les bourgeois qui avaient des maisons fortifiées
se soumirent, et donnèrent à l’abbé des otages
pour garantie de la destruction de tous leurs ouvrages
de défense[554].


[551] Iterum dissimulantes cum interminatione commonuit, et, si
ultra pactis obaudire negligerent, iram suam eos experturos fore
prædixit. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery, Spicileg.,
t. II, p. 535, col. 1.)



[552] Unde et ipse impius Simon plurimum præsumens de gratia et
familiaritate principum, suadentem abbatem ut præcipitaret quod
male ædificaverat, contemsit, addiditque contumeliam contemptui, et
ædificavit propugnacula, et munitionem incœptæ turris. (Ibid.)



[553] Ut igitur vidit abbas quod vestigium contumaciæ, et gloria superbiæ
ipsorum esset in domibus illorum, accersivit agrestem multitudinem
de possessionibus monasterii, et sabbato post Hypapante
Domini misit eos et quosdam de fratribus in domum impii Simonis,
præcipitaveruntque funditus antemuralia ipsius, propugnacula, et
turrim, sedente ipso Simone ad ignem in ipsa domo, cum uxore et
liberis suis. (Hist. Vizeliac. monast., lib. III, apud Luc d’Achery,
Spicileg., t. II, p. 535, col. 1.)



[554] Quod videntes cæteri timuerunt valde, et ingemiscentes erubescebant,
dederuntque obsides pro evertendis munitionibus infra
constitutum tempus. (Ibid.)



Telle fut la fin de cette insurrection, qui ne fut
pas la dernière à Vézelay, mais la seule dont les événements
aient rencontré un historien ; deux tentatives
du même genre qui vinrent ensuite, l’une à
treize ans, l’autre à quatre-vingt-quinze ans d’intervalle,
ne nous sont connues que par leurs dates,
1168 et 1250[555]. Ces efforts réitérés sous l’influence
du grand mouvement de la révolution communale
ne réussirent point à faire passer la ville sujette des
abbés de Sainte-Madeleine, de l’état de bourg en servage
à celui de municipalité libre. Pour cette petite
 ville, riche et commerçante, il n’y eut d’autre garantie
des droits civils, d’autre charte proprement dite,
que la transaction de 1137 entre les bourgeois et
l’abbaye[556]. Devenue, à cause de son importance relative,
un centre d’administration provincial, elle vit
siéger dans ses murs quelques officiers royaux en regard
des officiers seigneuriaux[557] ; elle n’eut jamais ni
magistrature qui lui fût propre, ni droit de juridiction
sur elle-même. Vézelay garda jusqu’en 1789 le
titre de Pôté, signe d’une servitude, maintenue en
principe au milieu du progrès moderne[558] ; mais trois
années seulement de liberté municipale, années remplies
de vicissitudes et de passions extrêmes, de
violence et d’enthousiasme, d’espérance et de malheur,
donnent à son histoire un intérêt qu’on ne
trouve point au même degré dans celle de villes plus
grandes et plus célèbres.


[555] MCLXVIII. Prædictus comes moritur apud Accaron. Burgenses
Vizeliaci conjurati sunt adversus ecclesiam. — MCCL. Lata fuit sententia
a domino Hugone abbate in totam villam Vizeliaci et confirmata
ab Innocentio papa. (Chronicon Vizeliacense, apud Labbe, Nov.
Bibliothec. manuscript., t. I, p. 397 et 398.)



[556] Cet acte est désigné par le nom de Charte de Vézelay, et en partie
reproduit dans une charte de franchises donnée en 1222 par Guillaume,
seigneur de Mont-Saint-Jean, aux habitants de ce lieu. « Burgensibus
meis de Monte S. Johannis dedi, et concepi, et juramento
firmavi, omnes consuetudines et libertates quæ Vizeliacenses inter
se tenent, tam consuetudines et libertates quæ in charta Vizeliacensi
continentur, quam eas quæ nondum sunt in scriptis redactæ. » — Voyez
l’Annuaire du département de l’Yonne pour 1843, p. 226.



[557] Avant la Révolution, Vézelay était le siége d’un bailliage royal,
d’une élection, tribunal de premier degré ressortissant à la Cour des
aides, et d’une gruerie pour le jugement des affaires concernant les
eaux et forêts.



[558] On disait la Pôté de la Madeleine de Vézelay ; ce mot, venu de
potestas, désignait, dans les coutumes féodales, un territoire comprenant
plusieurs bourgades habitées par des familles serves. — Voyez
l’Annuaire de l’Yonne pour 1842, p. 97, et l’Encyclopédie,
article Pôté.








LETTRE XXV

Sur l’histoire des assemblées nationales.



L’on s’est trop exagéré le tort qu’a fait à l’histoire
de France la réserve politique des écrivains. Ce qui,
dans tous les temps et dans tous les pays, nuit le plus
à la vérité historique, c’est l’influence exercée par
le spectacle des choses présentes et par les opinions
contemporaines sur l’imagination de celui qui veut
décrire les scènes du passé. Que ces opinions soient
vraies ou fausses, serviles ou généreuses, l’altération
qu’elles font subir aux faits a toujours le même résultat,
celui de transformer l’histoire en un véritable
roman, roman monarchique dans un siècle, philosophique
ou républicain dans l’autre. Les erreurs et
les inconséquences reprochées à nos historiens du
dix-septième et du dix-huitième siècle dérivent, pour
la plupart, de l’empire qu’avaient sur eux les habitudes
sociales et la politique de leur temps. Prémunis
par nos mœurs modernes contre les prestiges de
la royauté absolue, il en est d’autres dont nous devons
nous garder, ceux de l’ordre légal et du régime
constitutionnel. Il est impossible que le plaisir de
voir nos idées libérales consacrées, en quelque sorte,
par la prescription de l’ancienneté, n’égare pas des
esprits, justes d’ailleurs, hors des véritables voies de
l’histoire. Ces erreurs seront d’autant plus difficiles
 à relever que la source en sera plus pure, et qu’en
blâmant l’écrit au nom de la science il faudra rendre
hommage au patriotisme de l’auteur.


Un point de notre histoire vers lequel l’attention
publique se porte aujourd’hui avec préférence, c’est
la question de l’origine et de la succession des assemblées
nationales. Cette prédilection dont nous devons
nous applaudir, parce qu’elle est un signe de faveur
pour les principes constitutionnels, a peu servi jusqu’à
présent le progrès des études historiques ; elle
n’a guère enfanté que des rêves honnêtes, des rêves
qui montrent réalisées au temps de Charlemagne, et
même sous Clovis, toutes les espérances de la génération
actuelle. Malgré l’autorité de Montesquieu et
le célèbre passage de Tacite[559], l’histoire de France
ne commence pas plus par la monarchie représentative
de nos jours que par la monarchie absolue du
temps de Louis XV. La première de ces hypothèses,
plus libérale que l’autre, si l’on veut, est aussi dénuée
de fondement. Des deux côtés, même absence de
véritable critique, même confusion entre des races
d’hommes profondément distinctes, même défaut
d’intelligence du véritable état de la Gaule après la
conquête. S’il est absurde de transformer en cour
galante et chevaleresque les leudes et les ghesels[560] des
rois franks, il ne l’est pas moins de reporter au temps
de l’invasion germanique les besoins et les passions
qui ont soulevé le tiers état sur la fin du dix-huitième
 siècle. De ce que cette nombreuse partie de la population,
désignée aujourd’hui par le nom de classe
moyenne, attache un très-haut prix au droit d’intervenir
dans le gouvernement de l’État par la représentation
nationale, il ne faut pas conclure qu’elle a
toujours pensé, voulu et senti de même. Il pouvait y
avoir, et il y a eu réellement pour elle, dans les
siècles passés, une tout autre manière d’exercer des
droits et d’obtenir des garanties politiques. Il a fallu
que toutes les constitutions particulières des villes
de France eussent été successivement détruites ou
énervées par l’invasion de l’autorité centrale, pour
que le besoin d’une constitution générale, d’une constitution
du pays, se fît sentir et ralliât tous les
esprits vers un objet commun.


[559] Voyez l’Esprit des lois, liv. XI, chap. VI.



[560] Ce mot signifie compagnon ; c’est probablement de là que dérive
celui de vassal.



Si l’on voit, dès le quatorzième siècle, des députés
des principales villes convoquées aux États généraux,
il faut se garder de croire, sur les seules apparences,
que la bourgeoisie d’alors eût le même goût
que ses descendants actuels pour les chambres législatives.
En Angleterre même, dans ce pays qui passe
pour la terre classique du gouvernement représentatif,
ce ne fut pas toujours une joyeuse nouvelle que
l’annonce des élections pour le parlement dans les
villes et dans les bourgs. On y était même si peu
jaloux, au quatorzième et au quinzième siècle, d’exercer
le droit électoral, que si par hasard le shérif
s’avisait de conférer ce droit à quelque ville qui n’en
jouissait pas anciennement, les habitants s’en plaignaient
comme d’une vexation. Ils demandaient au
roi justice contre le magistrat qui, malicieusement,
c’est l’expression de ces sortes de requêtes, prétendait
 les contraindre à envoyer des hommes au parlement[561].
A la même époque, plusieurs villes du midi
de la France, invitées à nommer des députés aux
États généraux, sollicitaient le roi d’Angleterre,
maître de la Guienne, de leur prêter un secours suffisant
pour résister à cette sommation que le roi de
France, disaient-elles, leur avait faite à mauvais dessein[562].
A la vérité, toutes les villes de France, et surtout
celles qui anciennement avaient fait partie du
royaume, ne montraient pas une répugnance aussi
prononcée lorsqu’il s’agissait d’envoyer des députés
aux États généraux ; mais rien ne prouve que, de
leur part, cet envoi ait été autre chose qu’un acte de
pure obéissance. Ils nommaient des députés quand,
selon le langage de l’époque, ils y étaient semons ;
puis, quand on ne leur en demandait plus, ils ne se
plaignaient point de cette interruption comme de la
violation d’un droit ; au contraire, les bourgeois de
ces villes se félicitaient de ne point voir revenir le
temps de l’assemblée des trois États, qui était celui
des grandes tailles et des maltôtes.


[561] … Malitiose constrictos ad mittendum homines ad parliamenta.
(Charta Edwardi III, apud Rymer, Fœdera, Conventiones, Litteræ, etc.)



[562] Charta Edwardi III, apud Rymer, Fœdera, Conventiones, Litteræ,
etc., passim.



Deux opinions également fausses servent de base
à la théorie la plus accréditée touchant l’histoire des
assemblées qu’on appelle nationales. D’abord on suppose
qu’avant l’invasion des peuples germaniques,
personne, dans les provinces romaines, ne pouvait
avoir l’idée de ces sortes d’institutions, ou qu’une pareille
 idée devait être odieuse au pouvoir impérial. En
second lieu, on s’imagine que du moment où les Barbares,
soit Goths, soit Franks, eurent établi en Gaule,
suivant leurs coutumes nationales, des mâls, et des
champs de mars ou de mai, les habitants indigènes
prirent part à ces réunions et s’en applaudirent. La
première hypothèse est formellement démentie par
un rescrit des empereurs Honorius et Théodose le
Jeune, adressé, en l’année 418, au préfet des Gaules,
siégeant dans la ville d’Arles. En voici la traduction.


« Honorius et Théodose, Augustes, à Agricola, préfet
des Gaules.


« Sur le très-salutaire exposé que nous a fait ta
Magnificence, entre autres informations évidemment
avantageuses à la république, nous décrétons,
pour qu’elles aient force de loi à perpétuité, les dispositions
suivantes, auxquelles devront obéir les
habitants de nos sept provinces[563], et qui sont telles
qu’eux-mêmes auraient pu les souhaiter et les demander.
Attendu que, pour des motifs d’utilité
publique ou privée, non-seulement de chacune des
provinces, mais encore de chaque ville, se rendent
fréquemment auprès de ta Magnificence les personnes
en charge, ou des députés spéciaux, soit
pour rendre des comptes, soit pour traiter de choses
relatives à l’intérêt des propriétaires, nous avons
jugé que ce serait chose opportune et grandement
profitable, qu’à dater de la présente année, il y eût,
 tous les ans, à une époque fixe, pour les habitants
des sept provinces, une assemblée tenue dans la
métropole, c’est-à-dire dans la ville d’Arles. Par
cette institution, nous avons en vue de pourvoir
également aux intérêts généraux et particuliers.
D’abord, par la réunion des habitants les plus notables
en la présence illustre du préfet, si toutefois
des motifs d’ordre public ne l’ont pas appelé ailleurs,
on pourra obtenir, sur chaque sujet en délibération,
les meilleurs avis possibles. Rien de ce qui aura été
traité et arrêté après une mûre discussion ne pourra
échapper à la connaissance d’aucune des provinces ;
et ceux qui n’auront point assisté à l’assemblée
seront tenus de suivre les mêmes règles de justice
et d’équité. De plus, en ordonnant qu’il se tienne
tous les ans une assemblée dans la cité Constantine[564],
nous croyons faire une chose non-seulement
avantageuse au bien public, mais encore propre à
multiplier les relations sociales. En effet, la ville
est si avantageusement située, les étrangers y viennent
en si grand nombre, elle jouit d’un commerce
si étendu, qu’on y voit arriver tout ce qui naît ou se
fabrique ailleurs. Tout ce que le riche Orient, l’Arabie
parfumée, la délicate Assyrie, la fertile Afrique,
la belle Espagne et la Gaule courageuse produisent
de renommé abonde en ces lieux avec une telle profusion,
que toutes les choses admirées comme magnifiques
dans les diverses parties du monde y
 semblent des produits du sol. D’ailleurs la réunion
du Rhône à la mer de Toscane rapproche et rend
presque voisins les pays que le premier traverse et
que la seconde baigne dans ses sinuosités. Ainsi,
lorsque la terre entière met au service de cette
ville tout ce qu’elle a de plus estimé, lorsque les productions
particulières de toutes les contrées y sont
transportées par terre, par mer, par le cours des
fleuves, à l’aide des voiles, des rames et des charrois,
comment notre Gaule ne verrait-elle pas un bienfait
dans l’ordre que nous donnons de convoquer une
assemblée publique au sein de cette ville, où se
trouvent réunies en quelque sorte, par un don de
Dieu, toutes les jouissances de la vie et toutes les
facilités du commerce ?


[563] La Viennoise, la première Aquitaine, la seconde Aquitaine, la
Novempopulanie, la première Narbonnaise, la seconde Narbonnaise
et la province des Alpes-Maritimes.



[564] Constantin le Grand aimait singulièrement la ville d’Arles ; ce
fut lui qui y établit le siége de la préfecture des Gaules. Il voulut
aussi qu’elle portât son nom, mais l’usage prévalut contre sa volonté.



« Déjà l’illustre préfet Pétronius, par un dessein
louable et plein de raison, avait ordonné qu’on observât
cette coutume[565] ; mais, comme la pratique en
fut interrompue par l’incurie des temps et le règne
des usurpateurs, nous avons résolu de la remettre
en vigueur par l’autorité de notre prudence. Ainsi
donc, cher et bien-aimé parent, Agricola, ton illustre
Magnificence, se conformant à notre présente
ordonnance et à la coutume établie par tes prédécesseurs,
fera observer dans les sept provinces les
dispositions suivantes :


[565] Pétronius fut préfet des Gaules entre les années 402 et 408.



« On fera savoir à toutes les personnes honorées
de fonctions publiques, ou propriétaires de domaines,
et à tous les juges de provinces, qu’ils doivent
se réunir en conseil, chaque année, dans la ville
 d’Arles, dans l’intervalle des ides d’août à celles de
septembre, les jours de convocation et de session
pouvant être fixés à volonté.


« La Novempopulanie et la seconde Aquitaine,
comme les provinces les plus éloignées, pourront,
si leurs juges sont retenus par des occupations indispensables,
envoyer à leur place des députés, selon
la coutume.


« Ceux qui auront négligé de se rendre au lieu
désigné, dans un temps prescrit, payeront une
amende, qui sera pour les juges de cinq livres d’or,
et de trois livres pour les membres des curies et les
autres dignitaires[566].


[566] … Ab idibus Augusti, quibuscumque mediis diebus, in idus septembris,
in Arelatensi urbe noverint honorati vel possessores, judices
singularum provinciarum, annis singulis concilium esse servandum…
Quinis auri libris judicem esse mulctandum, ternis honoratos vel
curiales, qui ad constitutum locum intra definitum tempus venire distulerint.
(Codex Theodos., apud Script. rer. gallic. et francic., t. I,
p. 767.) — On appelait curiæ les corps municipaux des villes romaines,
et curiales les membres de ces corps, qui étaient très-nombreux.



« Nous croyons, par cette mesure, accorder de
grands avantages et une grande faveur aux habitants
de nos provinces ; nous avons aussi la certitude
d’ajouter à l’ornement de la ville d’Arles, à la
fidélité de laquelle nous devons beaucoup, selon
l’opinion et le témoignage de notre père et patrice[567].
Donné le XV des kalendes de mai, reçu à Arles le
X des kalendes de juin. »


[567] Constantin, second mari de Placidie, qu’Honorius avait pris pour
collègue en 421.



Certes, cette ordonnance impériale, où les intérêts
publics et ceux de la civilisation et du commerce
 jouent un si grand rôle, offre plus de conformité avec
nos mœurs constitutionnelles que les banns[568], ou proclamations
par lesquelles les rois et les comtes franks
convoquaient à leurs mâls tous les leudes du royaume
ou de la province. Cependant l’institution de l’assemblée
d’Arles fut loin d’être aussi agréable aux Gaulois
méridionaux que nous le supposerions aujourd’hui,
en jugeant leur esprit d’après le nôtre. Profondément
dégoûtés d’un empire dont plusieurs fois,
mais vainement, ils avaient essayé de se détacher,
les habitants des cités gauloises tendaient alors de
toutes leurs forces à l’isolement municipal ; toute
espèce d’institution, même libérale, qui avait pour
but de les rallier à l’administration des grands officiers
impériaux, ne pouvait manquer de leur déplaire
ou d’être reçue froidement par eux. Ce sentiment
général de désaffection est exprimé avec énergie par
le poëte Sidonius Apollinaris, déjà cité plusieurs fois.
« Sur la parole de nos pères, dit-il, nous respectons
des lois sans vigueur ; nous regardons comme un
devoir de suivre de chute en chute une fortune
décrépite ; nous soutenons comme un fardeau l’ombre
de l’empire, supportant par habitude plutôt que
par conscience les vices d’une race vieillie, de la
race qui s’habille de pourpre[569]. »


[568] Ce mot, dans la langue des Franks, signifiait à la fois publication,
édit, sentence et interdiction.



[569]




. . . . . Sed dum per verba parentum

Ignavas colimus leges, sanctumque putamus

Rem veterem per damna sequi : portavimus umbram

Imperii, generis contenti ferre vetusti

Et vitia, ac solitam vestiri murice gentem

More magis quam jure pati…






(Sidon. Apollinar., Panegyric. Aviti imp., apud
Script. rer. gallic. et francic., t. I, p. 810.)



 Les empereurs romains n’étaient donc point aussi
déterminés qu’on le pense à priver les habitants des
provinces de toute part à l’administration publique.
Ils songeaient même à employer les institutions représentatives
comme un moyen pour arrêter le grand
mouvement de dissolution qui entraînait en même
temps toutes les provinces, et jusqu’aux villes, dont
les citoyens voulaient s’en tenir à leurs affaires intérieures,
et n’avoir plus rien à démêler avec celles de
l’empire. Si l’autorité centrale était impopulaire, ce
n’était pas parce qu’elle refusait obstinément ce que
nous appelons aujourd’hui des garanties politiques.
L’offre même de ces garanties augmentait son impopularité,
dont la cause était un besoin profond d’indépendance
nationale. L’ordonnance qui instituait
l’assemblée d’Arles accordait à ceux qui devaient y
être convoqués les droits les plus étendus de discussion
et de délibération ; et cependant la forte amende
prononcée contre les personnes qui négligeraient de
s’y rendre, l’emphase même avec laquelle le rescrit
développe les agréments de toute espèce qu’offrait
alors le séjour d’Arles, décèlent la crainte d’une
grande répugnance de la part des propriétaires et
des corps municipaux. C’était pourtant un privilége
tout nouveau, octroyé à une classe nombreuse de citoyens ;
mais les membres des cités gauloises mettaient
au-dessus de tous les priviléges politiques celui d’être
 séparés d’un empire qui les fatiguait depuis si longtemps.
A la vérité, l’invasion des Barbares le leur
procura de gré ou de force ; mais les guerriers habillés
de peaux[570], qui émigraient de la Germanie, n’apportaient
aux provinciaux romains, chez lesquels ils
venaient camper, aucune espèce d’institution. Dans
les différents États qu’ils fondèrent, ils maintinrent,
mais pour eux seuls, leur gouvernement national ; et
cette forme de gouvernement par assemblée, en
dehors de laquelle demeuraient les anciens sujets de
l’empire, ne fut regardée par cette immense majorité
de la population ni comme un bien ni comme
un mal.


[570] … Pellitæ turmæ… satellites pelliti… (Sidon. Apollinar. Carmina,
apud Script. rer. gallic. et francic., t. I, p. 807, passim.)



Dès leur premier établissement sur le territoire
gaulois, les Goths, les Burgondes et les Franks tinrent
des assemblées politiques où ils délibéraient
dans leur langue, sans le concours des indigènes,
qui regardaient tout au plus comme un spectacle
curieux ces réunions militaires, où les rois et les
guerriers de race germanique assistaient en armes.
Sidonius Apollinaris nous a transmis quelques détails
sur l’une de ces assemblées tenue à Toulouse par
Theoderik, roi des Visigoths. Ce poëte décrit d’une
manière assez pittoresque la figure et l’accoutrement
des Barbares qui se rendaient à ce qu’il appelle le
conseil des anciens[571]. Il nous représente ces conquérants
 du Midi siégeant dans leur conseil souverain,
ceints de leurs épées, vêtus d’habits de toile
pour la plupart sales et gras, et chaussés de mauvaises
guêtres de peau de cheval[572]. Cette description
et les paroles mêmes de l’auteur prouvent qu’alors
le titre d’ancien, senior, était pris à la lettre,
et ne signifiait point, comme cela est arrivé dans
la suite, un homme riche et puissant, un seigneur.


[571]




Postquam in concilium seniorum venit honora

Pauperies…






(Ejusdem Panegyric. Aviti imp., apud ibid.,
p. 809.)



[572]




. . . . Squalent vestes, ac sordida macro

Lintea pinguescunt tergo, nec tangere possunt

Altatæ suram pelles, ac poplite nudo

Peronem pauper nodus suspendit equinum.






(Ejusdem Panegyric. Aviti imp., apud Script. rer.
gallic. et francic., t. I, p. 808.)



Selon toute probabilité, il en fut de même des premières
assemblées tenues par les rois des Franks au
nord de la Loire. S’il s’agissait d’objets difficiles à
débattre, les chefs et les hommes d’un certain âge
étaient convoqués à part ; mais les affaires de guerre
se discutaient en présence de toute l’armée. Quand
Chlodowig Ier eut résolu d’envahir le territoire des
Goths, il assembla sous les murs de Paris tous les
Franks en état de porter les armes, pour leur soumettre
son projet. Le discours du roi barbare, prononcé
en langue germanique, fut bref et significatif :
« Je supporte avec peine que ces ariens occupent
une partie des Gaules ; allons avec l’aide de Dieu,
et les ayant vaincus, réduisons leurs terres en
notre pouvoir[573]. » L’assemblée manifesta son adhésion
 par des acclamations bruyantes, et l’on se mit
en marche vers l’Aquitaine.


[573] Greg. Turon., apud ibid., t. II, cap. XXXVII, p. 181.



Les assemblées tenues par les successeurs de Clovis
eurent à peu près le même caractère. C’était toujours
le conseil de la race conquérante et de la population
militaire. Les habitants des villes et tout ce qui conservait
la civilisation et les mœurs romaines formaient
un peuple à part. Ce peuple, dont les Barbares
ne s’occupaient guère, pourvu qu’il demeurât en
repos, avait, à côté de leur gouvernement, des institutions
qui lui étaient propres, des corps municipaux
ou curies, des magistratures électives et des
assemblées de notables, ancien privilége des cités
romaines, que l’anéantissement de l’autorité impériale
avait même accru dans certains lieux[574]. C’était
dans le maintien de leur régime municipal que les
fils des vaincus cherchaient quelque garantie contre
l’oppression et la violence des temps. Car si les chefs
germains ne mettaient aucun prix à ce que la constitution
politique des villes gauloises prît une autre
forme, ils n’épargnaient point les habitants, soit dans
la levée des tributs, soit dans les guerres où ils se
disputaient les uns aux autres la possession du territoire.
Aucun habitant des villes n’avait de relation
directe avec le gouvernement central, si ce n’est
l’évêque, qui se rendait quelquefois à la cour des
rois franks, afin d’intercéder pour ses concitoyens,
 remplissant, dans ce cas, d’une manière bénévole
l’office du magistrat que les Romains appelaient
défenseur[575]. Ses doléances sur l’énormité des taxes et
la rigueur des officiers du fisc étaient souvent écoutées ;
et alors l’évêque s’en retournait avec une préception
royale que les habitants de la cité recevaient
avec joie, mais dont les collecteurs d’impôts et les
commandants militaires tenaient ordinairement peu
de compte.


[574] Par exemple, dans la partie méridionale des Gaules. On en
trouve la preuve dans le Breviarium Aniani, espèce de code compilé
par l’ordre des rois goths. (Voyez l’Hist. du Droit romain, par M. de
Savigny, t. II.)



[575] La mission primitive de ce magistrat était de défendre le peuple
des villes contre l’oppression et les injustices des officiers impériaux
et de leurs employés.



Les évêques demeurèrent dans cet état de solliciteurs
officieux auprès des rois jusqu’au temps où
un grand nombre d’hommes d’origine barbare ayant
été promus à l’épiscopat, l’ordre entier fut admis à
siéger, d’une manière constante et régulière, dans les
assemblées politiques : c’est ce qui arriva sous la seconde
race. Mais alors les évêques perdirent leur
premier rôle de défenseurs des villes, et figurèrent
seulement comme représentants de l’ordre ecclésiastique
à côté des chefs et des seigneurs représentants
de la population militaire. Les habitants des
cités ne comprenant point la langue parlée à la cour
des rois et dans les champs de mai, où l’on discutait
soit en langue tudesque les affaires militaires, soit en
latin littéral les affaires ecclésiastiques, n’avaient aucune
connexion directe ou indirecte avec ces assemblées,
et ne souffraient ni ne se plaignaient de n’en
pas avoir.


Ainsi, sous les deux premières races, qui marquent,
 à proprement parler, la durée de la période franke,
la partie laïque des assemblées, que nos historiens
appellent nationales, ne fut guère composée que
d’hommes franks d’origine, et dont l’idiome teutonique
était la langue maternelle. Jusqu’à la fin du
neuvième siècle, les documents originaux ne présentent
que deux occasions où les rois, dans leurs allocutions
publiques, aient employé une autre langue.
C’est d’abord en 842, à l’assemblée de Strasbourg[576],
où Charles le Chauve et Louis le Germanique se jurèrent
amitié et alliance contre Lother ; puis en 860,
dans une conférence qui eut lieu à Coblentz pour le
maintien de la paix entre les trois frères. Dans ces
deux assemblées, Louis le Germanique et Charles le
Chauve prirent la parole en langue romane. Mais
cette langue romane, comme je l’ai déjà remarqué,
n’était point celle dont s’est formé le français actuel :
c’était le dialecte méridional. Le texte même des serments
s’accorde pour le prouver, avec les motifs qui
donnèrent lieu à l’assemblée de Coblentz. En effet, il
s’agissait de prononcer une amnistie définitive pour
les seigneurs de Provence qui, peu de temps auparavant,
s’étaient révoltés contre Charles le Chauve :
« Le seigneur Karl prononça ces articles en langue
romane, et puis les récapitula en langue tudesque.
Ensuite le seigneur Lodewig dit, en langue romane,
au seigneur Karl son frère : — Or, s’il vous plaît,
je veux avoir votre parole touchant les hommes
qui ont passé sous ma foi. — Et le seigneur Karl,
 élevant la voix, dit en la même langue : — Les
hommes qui ont agi contre moi, ainsi que vous le
savez, et ont passé à mon frère, je leur pardonne
tout ce qu’ils ont méfait contre moi, pour Dieu,
pour son amour et pour sa grâce… — Et le seigneur
Lother dit, en langue tudesque, qu’il consentait
aux susdits articles, et promit de les observer[577]. »
Il n’y avait alors que la partie méridionale de la
France actuelle où l’idiome des indigènes eût entièrement
prévalu sur celui des anciens conquérants.
Cela n’arriva, pour les provinces du Nord, qu’après
la déposition de Charles le Gros et la formation d’un
nouveau royaume de France, borné par la Meuse et
la Loire. C’est de cette révolution, qui, après un
siècle de flux et de reflux, se termina par l’avénement
de la troisième race, que date l’existence du français,
c’est-à-dire du dialecte roman de la Gaule septentrionale,
non comme langage rustique ou bourgeois,
mais comme langue de la cour et des assemblées délibérantes.


[576] Nithardi Hist., lib. III, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. VII, p. 26. — Voyez plus haut, Lettre XI.



[577] Nithardi Hist., lib. III, apud Script. rer. gallic. et francic.,
t. VII, p. 27.



Sous la troisième race, qui est véritablement la
première dynastie française, il n’y a plus qu’un seul
langage pour les rois, les nobles et les serfs, et à
l’ancienne division des races succède celle des rangs,
des classes et des états. Par un reste de la distinction
primitive entre les familles d’origine barbare et la
masse des habitants indigènes, on conserva le nom
de franc comme une sorte de titre honorifique pour
les hommes qui unissaient la richesse à la liberté
 entière de leur personne et de leurs biens. On les
appelait aussi bers ou barons, mot qui dans l’idiome
tudesque signifiait simplement un homme[578]. Le conseil
des barons de France fut assemblé par tous les
rois de la troisième race d’une manière constante,
mais sans régularité quant aux époques de la convocation
et au nombre des personnes convoquées. Ce
conseil prit dans la langue d’alors le nom de cour ou
de parlement. Il n’y eut entre ceux qui y siégeaient
d’autres distinctions que celles de leurs différents
titres féodaux, jusqu’au règne de Louis le Jeune,
qui, pour donner à sa cour quelque chose de l’éclat
que les romanciers du temps prêtaient à celle de
Charlemagne, fit prendre à ses douze plus grands
vassaux le nom de pairs de France. Dès lors on s’habitua
à regarder ceux qui portaient ce titre comme
les conseillers naturels et, en quelque sorte, les lieutenants
des rois. Quoique placés dans une classe supérieure,
les pairs n’en continuèrent pas moins à
siéger en parlement avec le reste des barons et tous
les évêques de France. Toujours composé de militaires
et d’ecclésiastiques, le grand conseil des rois
conserva son ancienne forme jusqu’à la fin du treizième
siècle, où des gens de loi y entrèrent en grand
nombre, en même temps que les évêques en sortirent,
à l’exception de ceux qui étaient pairs de
 France par le droit de leur siége métropolitain. De
là date la révolution qui transforma par degrés le
parlement en une simple cour de justice, ayant le
privilége d’enregistrer les édits et les ordonnances.
De là vint enfin que, dans les circonstances difficiles,
le concours du parlement ne suffit plus, et que les
rois, pour s’entourer d’une autorité plus imposante,
imaginèrent de convoquer à leur cour des représentants
des trois principales classes de la nation, la
noblesse, le clergé et les membres des communes,
qui plus tard furent appelés tiers état.


[578] Le mot teutonique de bar n’avait originairement d’autre signification
que celle du mot latin vir. On trouve dans les lois des
Franks : « Tam baronem quam fœminam, » et dans celle des Lombards :
« Si quis homicidium perpetraverit in barone libero vel
servo… Si quelqu’un a commis un homicide sur un baron, soit
libre, soit serf… » (Lex salica, lib. I, tit. IX.)



Au commencement du quatorzième siècle, lorsque
les députés de la bourgeoisie furent pour la première
fois convoqués aux États généraux du royaume, ce
ne fut point, comme on l’a écrit, une restauration
d’anciens droits politiques, éteints depuis l’avénement
de la troisième race. Ce n’était point non plus pour la
classe bourgeoise le signe d’une émancipation récente ;
car il y avait plus de deux siècles que cette
classe nombreuse avait reconquis sa liberté et qu’elle
en jouissait pleinement. Elle avait le droit de tenir
des assemblées publiques, d’élire ses magistrats,
d’être jugée par ses pairs. C’était un axiome du
temps, que, dans les villes d’échevinage, c’est-à-dire
de commune, il n’y avait point de tailles à lever[579] ;
et voilà pourquoi les rois qui voulaient imposer des
tailles aux villes furent obligés de traiter avec
 des mandataires spéciaux de ces petites sociétés
libres.


[579] … Præsertim quum scabinatus censu careat… (Remontrances
des habitants de Reims à Philippe de Valois ; Marlot, Hist. metropol.
Remensis, t. II, p. 619. Le tome Ier a été publié en 1666, et le
tome II en 1679.)



La convocation des députés du tiers état ne fut
donc point une faveur politique, mais la simple reconnaissance
du vieux privilége communal, reconnaissance
qui malheureusement coïncide avec les premières
violations de ce privilége et le projet de ravir
aux communes leur organisation indépendante, de les
mettre en la main du roi, comme s’expriment les actes
du temps. Au sortir d’une longue période de monarchie
absolue, sans liberté municipale, lorsque l’on
commença en France à désirer des garanties contre
une autorité sans limites, les yeux se reportèrent
avec intérêt, dans le passé, sur ces États généraux
qui semblaient répondre au nouveau besoin qu’on
éprouvait. Par un entraînement involontaire, les
écrivains prêtèrent à cette époque de notre histoire
des couleurs trop brillantes, à côté desquelles pâlit
l’époque des communes, véritable époque des libertés
bourgeoises, mais dont l’austère et rude indépendance
avait perdu son ancien attrait. La vérité sur
ce point a été mieux connue et mieux respectée par
les historiens du seizième et du dix-septième siècle,
à qui leur temps ne faisait point illusion sur ce qui
s’était passé sous le règne de Philippe le Bel. Voici
de quelle manière Étienne Pasquier, dans ses Recherches,
parle des États généraux :


« Le premier qui mit cette innovation en avant fut
Philippe le Bel. Il avait innové certain tribut qui
était pour la première fois le centième, pour la
seconde le cinquantième de tout notre bien. Cet
impôt fut cause que les manants et habitants de
 Paris, Rouen, Orléans, se révoltèrent et mirent à
mort tous ceux qui furent députés pour la levée de
ces deniers. Et lui encore, à son retour d’une expédition
contre les Flamands, voulut imposer une autre
charge de six deniers pour livre de chaque denrée
vendue ; toutefois on ne lui voulut obéir. Au moyen
de quoi, par l’avis d’Enguerrand de Marigny, grand
superintendant de ses finances, pour obvier à ces
émeutes, il pourpensa d’obtenir cela de son peuple
avec plus de douceur. Voulant faire un autre
nouvel impôt, il fit ériger un grand échafaud dedans
la ville de Paris ; et là, par l’organe d’Enguerrand,
après avoir haut loué la ville, l’appelant Chambre
royale, en laquelle les rois anciennement prenaient
leur première nourriture, il remontra aux syndics
des trois états les urgentes affaires qui tenaient
le roi assiégé pour subvenir aux guerres de Flandre,
les exhortant de le vouloir secourir en cette
nécessité publique où il allait du fait de tous. Auquel
lieu on lui présenta corps et biens, levant, par le
moyen des offres libérales qui lui furent faites,
une imposition fort griève par tout le royaume.
L’heureux succès de ce premier coup d’essai se
tourna depuis en coutume, non tant sous Louis le
Hutin, Philippe le Long et Charles le Bel, que
sous la lignée des Valois. »


Mézeray, qui, du point de vue de son siècle, juge
les choses avec un grand sens et une indépendance
remarquable, n’est guère plus qu’Étienne Pasquier
enthousiaste de ces assemblées d’États. On trouve
dans son histoire les phrases suivantes, au règne de
Henri II : « Il ne manquait plus que de l’argent au
 roi : il assembla pour cela les États à Paris,
le 6 janvier de l’année 1558. Depuis le roi Jean,
ils n’ont guère servi qu’à augmenter les subsides… »


Si les quatorzième et quinzième siècles n’ont rien
ajouté aux franchises dont jouissaient les habitants
des villes ; si, au contraire, durant ces siècles d’agrandissement
pour l’autorité royale, les communes
ont perdu leur existence républicaine, et sont tombées,
pour la plupart, sous le gouvernement des
prévôts, le mouvement qui poussait la masse de la
nation vers l’anéantissement de toute servitude ne
s’arrêta pas pour cela. Une classe nombreuse, demeurée
jusqu’alors en arrière, celle des serfs de la
glèbe ou hommes de corps, entra en action au moment
même où parut s’affaiblir l’énergie de la classe bourgeoise.
Cette révolution, dont il est plus aisé d’apercevoir
les résultats que de suivre la marche et les
progrès, n’a point encore eu d’historien. Ce serait
un beau travail que de la décrire et d’en retrouver
les véritables traits sous le récit vague et incomplet
des narrateurs du temps. On rétablirait ainsi, dans
l’histoire de la société, en France, le point intermédiaire
entre la révolution communale du douzième
siècle et la révolution nationale du dix-huitième.


La société civilisée, vivant de travail et de liberté,
à laquelle se rallie aujourd’hui tout ami du bien et
des hommes, eut pour berceau dans notre pays les
municipalités romaines. Retranchée dans ces asiles,
comme dans des lieux fortifiés, elle résista au choc
de la conquête et à l’invasion de la barbarie. Elle fut
la force vivante qui mina par degrés le pouvoir des
conquérants et fit disparaître du sol gaulois la domination
 germanique. D’abord éparse sur un vaste territoire,
environnée de gens de guerre turbulents et
de laboureurs esclaves, elle ouvrit dans son sein un
refuge au noble qui souhaitait de jouir en paix de
ses biens et au serf qui ne voulait plus avoir de
maître. Alors le nom de bourgeois n’était pas seulement
un signe de liberté, mais un titre d’honneur ;
car il exprimait à la fois les idées de franchises personnelles
et de participation active à la souveraineté
municipale[580]. Lorsque ce vieux titre eut perdu ses
priviléges et son prestige, l’esclavage, par une sorte
de compensation, fut aboli pour les campagnes ;
et ainsi se trouva formée cette immense réunion
d’hommes civilement libres, mais sans droits politiques,
qui en 1789 entreprit, pour la France entière,
ce qu’avaient exécuté, dans de simples villes, ses
ancêtres du moyen âge. Nous qui la voyons encore,
cette société des temps modernes, en lutte avec les
débris du passé, débris de conquête, de seigneurie
féodale et de royauté absolue, soyons sans inquiétude
sur elle ; son histoire nous répond de l’avenir :
elle a vaincu l’une après l’autre toutes les puissances
dont on évoque en vain les ombres.


[580] On trouve fréquemment dans les actes du moyen âge les mots
miles burgensis, chevalier bourgeois, mots qui, dans la langue actuelle,
semblent s’exclure l’un l’autre.






APPENDICE



I

Noms des rois des deux races frankes, rectifiés d’après l’ancienne orthographe
et le son de la langue tudesque.


RACE DE MEROWIG OU MEROVINGS


Années

de

l’avénement.



	428. Hlodio ou Chlodio.

	448. Merowig.

	458. Hilderik Ier.

	481. Hlodowig ou Chlodowig Ier.

	511. Theoderik Ier, roi à Metz.

	  Hlodomir ou Chlodomir, roi à Orléans.

	  Hildebert Ier, roi à Paris.

	  Hlother ou Chlother Ier, roi à Soissons.

	534. Theodebert Ier, roi à Metz.

	548. Theodebald, ibid.

	562. Haribert, roi à Paris.

	  Gonthramm, roi à Orléans.

	  Hilperic Ier, roi à Soissons.

	  Sighebert Ier, roi en Austrasie ou Oster-rike.

	575. Hildebert II, ibid.

	584. Hlother ou Chlother II, roi en Neustrie ou Neoster-rike.

	596. Theoderik II, roi en Burgondie ou Bourgogne.

	  Theodebert II, roi en Austrie.

	628. Dagobert Ier.

	632. Sighebert II, roi en Austrie.

	638. Hlodowig ou Chlodowig II, roi en Austrie.

	656. Hlother ou Chlother III, ibid.

	670. Hilderik II.

	673. Dagobert II, roi en Austrie.

	  Theoderik III, roi en Neustrie.

	691. Hlodowig ou Chlodowig III.

	695. Hildebert II.

	711. Dagobert III.

	715. Hilperik II.

	720. Theoderik IV.

	742. Hilderik III.



MAJEURS OU MAIRES DE LA MAISON ROYALE



	  Landrik, en Neustrie.

	  Berthoald, en Bourgogne.

	  Protadius, Romain ou Gaulois, ibid.

	  Clodius, de même origine, ibid.

	  Warnaher, ibid.

	  Ega, en Neustrie.

	  Pepin, en Austrie.

	  Grimoald, ibid.

	  Erkinoald, en Neustrie.

	  Ebroïn, ibid.

	  Wert, ibid.

	  Pepin de Heristall, en Austrie.

	  Theodebald, en Neustrie.

	  Raghenfred, ibid.

	  Karl, surnommé Martel.



ROIS FRANCS DE LA RACE DE KARL OU KARLINGS



	752. Pepin.

	768. Karloman Ier.

	  Karl Ier.

	800. Karl, surnommé le Grand, empereur.

	814. Hlodowig IV, ou Lodewig Ier, empereur[581].

	840. Hlother IV ou Lother Ier, empereur et roi en Italie.

	840. Karl, surnommé le Chauve, roi en Gaule.

	  Lodewig, roi en Germanie.

	877. Lodewig II, surnommé le Bègue.

	879. Lodewig III.

	  Karloman II.

	884. Karl, surnommé le Gros, empereur et roi en Gaule.



[581] En appliquant à ce nom le changement d’orthographe qui a eu lieu sous
la seconde race, on peut conserver la série des rois du nom de Louis telle que
l’usage l’a établie.



ROIS DE FRANCE[582]


[582] Voyez, au sujet de cette distinction, les Lettres XI
et XII.




	888. Ode ou Eudes, roi par élection.

	898. Karl III, surnommé le Simple.

	922. Rodbert ou Robert, roi par élection.

	923. Radulph ou Raoul, ibid.

	936. Lodewig IV, surnommé d’Outre-mer.

	954. Lother II.

	986. Lodewig V.

	987. Hug ou Hugues Capet, roi par élection.

	  Karl, fils de Lodewig IV, prétendant, mort en prison.

	  Karl et Lodewig, ses fils, bannis du royaume.




II

Explication des noms franks d’après les racines de l’ancien idiome
tudesque[583].


[583] Je me suis conformé, pour cette explication, à l’opinion du savant Grimm,
dans son excellente Grammaire de toutes les langues germaniques. (Deutsche
Grammatik. Goettingen, 1822.)




	Hlodio, Hlod, signifie célèbre : les deux dernières lettres marquent
une terminaison diminutive.

	Mero-wig, éminent guerrier.

	Hilde-rik, fort ou brave au combat.

	Hlodo-wig, célèbre guerrier.

	Theode-rik, brave ou puissant parmi le peuple.

	Hlodo-mir, chef célèbre. (Mir ou mer, éminent, illustre, se
prenait quelquefois substantivement.)

	Hilde-bert, brillant dans le combat.

	Hlot-her, célèbre et éminent. (Dialecte haut allemand.)

	Theode-bert, brillant parmi le peuple.

	Theode-bald, hardi entre tout le peuple.

	Hari-bert, brillant dans l’armée.

	Gont-hramn, fort au combat. (Dialecte haut allemand.)

	Hilpe-rik, brave ou puissant à secourir.

	Sighe-bert, brillant par la victoire.

	Dago-bert, brillant comme le jour.

	Land-rik, puissant dans le pays.

	Berto-ald, brillamment ferme ou fidèle.

	Warna-her, éminent pour la protection.

	Ega, subtil.

	Pepin, ce nom est le diminutif familier d’un autre qu’on ne
saurait désigner que d’une manière arbitraire.

	Grimo-ald, ferme dans la férocité. Ce dernier mot est pris dans
un sens analogue à celui du latin ferocia.

	Erkino-ald, ferme dans la sincérité.

	Ebroïn, par adoucissement pour Ebro-win, vainqueur en rapidité.

	Wert, digne.

	Theodo-ald, ferme ou fidèle entre tout le peuple.

	Raghen-fred, puissant protecteur.

	Karl, robuste.

	Karlo-man, homme robuste.

	Ode, riche ou heureux.

	Rod-bert, brillant par la parole.

	Rad-ulf, prompt au secours.

	Hug, intelligent.




FIN.





TABLE

DES LETTRES SUR L’HISTOIRE DE FRANCE





	  	Pages


	Préface
	1


	Avertissement pour la seconde édition
	7


	Lettre Ire. — Sur le besoin d’une histoire de France et le
principal défaut de celles qui existent
	13


	Lettre II. — Sur la fausse couleur donnée aux premiers
temps de l’histoire de France et la fausseté de la méthode
suivie par les historiens modernes
	28


	Lettre III. — Sur l’Histoire de France de Velly
	38


	Lettre IV. — Sur les Histoires de France de Mézeray, Daniel
et Anquetil
	47


	Lettre V. — Sur les différentes manières d’écrire l’histoire,
en usage depuis le quinzième siècle
	55


	Lettre VI. — Sur le caractère des Franks, des Burgondes et
des Visigoths
	73


	Lettre VII. — Sur l’état des Gaulois après la conquête
	100


	Lettre VIII. — Suite de la précédente. — Mission d’Arcadius. — Aventures
d’Attale (533-534)
	115


	Lettre IX. — Sur la véritable époque de l’établissement de la
monarchie
	129


	Lettre X. — Sur les prétendus partages de la monarchie
	142


	Lettre XI. — Sur le démembrement de l’empire de Karl le
Grand
	159


	Lettre XII. — Sur l’expulsion de la seconde dynastie franke
	181


	Lettre XIII. — Sur l’affranchissement des communes
	204


	Lettre XIV. — Sur la marche de la révolution communale. — Communes
du Mans et de Cambrai
	218


	Lettre XV. — Sur les communes de Noyon, de Beauvais et
de Saint-Quentin
	240


	Lettre XVI. — Histoire de la commune de Laon
	250


	Lettre XVII. — Suite de l’histoire de la commune de Laon
	268


	Lettre XVIII. — Fin de l’histoire de la commune de Laon
	278


	Lettre XIX. — Sur les communes d’Amiens, de Soissons et
de Sens
	293


	Lettre XX. — Histoire de la commune de Reims
	313


	Lettre XXI. — Fin de l’histoire de la commune de Reims
	337


	Lettre XXII. — Histoire de la commune de Vézelay
	360


	Lettre XXIII. — Suite de l’histoire de la commune de Vézelay
	376


	Lettre XXIV. — Fin de l’histoire de la commune de Vézelay
	393


	Lettre XXV. — Sur l’histoire des assemblées nationales
	411


	Appendice
	I. — Noms des rois des deux races frankes, rectifiés
d’après l’ancienne orthographe et le
son de la langue tudesque
	433


	 
	II. — Explication des noms franks d’après les racines
de l’ancien idiome tudesque
	436







FIN DE LA TABLE



Imp. A. Dersé 9, Rue Édouard-Jacques, Paris.





COLLECTION DES MEILLEURS OUVRAGES FRANÇAIS ET ÉTRANGERS


FORMAT GRAND IN-18 JÉSUS (DIT ANGLAIS) A 3 FR. LE VOLUME



Lamennais. Essai sur l’indifférence
en matière de
religion, 4 vol. ; le 1er vol.
se vend séparément. — Paroles
d’un croyant. Le
Livre du peuple. Une voix
de prison. Du passé et
de l’avenir du peuple. De
l’esclavage moderne, 1 vol. — Affaires
de Rome, 1 vol. — Les
Évangiles, 1 vol. — De
l’art et du Beau, 1 vol. — De
la Société première et
de ses lois, 1 vol.


La Rochefoucauld (de). Réflexions,
sentences et maximes
morales, 1 vol.


Lavater et Gall. Physiognomonie
et Phrénologie, 150
figures, 1 vol.


Le Sage. Histoire de Gil Blas
de Santillane, 1 vol. — Le
Diable Boiteux, 1 vol. — Gusman
d’Alfarache, 1 vol.


Louvet de Couvray. Les
Amours du chevalier Faublas.
Nouv. édit., 2 vol.


Machiavel. Le prince. Trad.
Guiraudet, maximes extraites
des œuvres de Machiavel, intr.,
notes, par L. Derome, 1 vol.


Malebranche. De la recherche
de la vérité, 2 vol.


Malherbe. Œuvres, 1 vol.


Manzoni. Les Fiancés. Histoire
milanaise, 2 vol. ill.


Marcellus (le comte de). Souvenirs
de l’Orient, 1 vol.


Marivaux. Théâtre choisi, 1
fort vol.


Marmier (X.) Lettres sur
la Russie, 1 vol. — Les
Voyageurs nouveaux, 3 vol. — Lettres
sur l’Adriatique et
le Monténégro, 2 vol.


Marot (Clément). Œuvres
complètes, 2 vol.


Martel. Petit Recueil de proverbes
français (origine,
signification des proverbes,
commentaires, partie anecdotique),
1 vol.


Martin (Aimé). Charlotte de
la Tour. Le langage des
fleurs, grav. nouvelles, color.
avec soin, 1 vol.


Massillon. Petit Carême. Sermons
divers, 1 vol.


Massillon, Fléchier, Mascaron.
Oraisons, 1 vol.


Ménippée (La Satire). Par
Pichou, Rappin. Passerat,
Gillot. Florent. Chrétien.
Gilles. Durand, 1 vol.


Merlin Coccaie. Histoire macaronique ;
prototype de Rabelais,
1 vol.


Michel. Tunis, L’Orient africain,
Arabes, Maures,
Scènes de mœurs, Intérieurs,
Sérail, Harems, 1 vol.


Mille et un jours. Contes
arabes, 1 vol.


Millevoye. Œuvres, 1 vol.


Mirabeau (de). Lettres d’amour,
1 vol.


Molière. Œuvres complètes,
3 vol.


Monnier (Henry). Paris et la
Province, 1 vol.


Montaigne. Essais, 2 vol.


Montesquieu. L’Esprit des
Lois, 1 vol. — Lettres Persanes,
suivies de Arsace et
Isménie, 1 vol. — Considérations
sur les causes de
la grandeur des Romains
et de leur décadence,
1 vol.


Moreau (Hégésippe). Œuvres
contenant le Myosotis, etc.,
1 vol.


Ovide. Les Amours. L’Art
d’aimer, etc., 1 vol.


Parny. Œuvres, 1 vol.


Pascal (Blaise). Lettres écrites
à un Provincial, 1 vol. — Pensées,
1 vol.


Pellico (Silvio). Mes Prisons,
6 grav., 1 vol.


Pétrarque. Œuvres amoureuses,
1 vol.


Picard. Théâtre, 2 vol.


Pindare et les lyriques grecs,
1 vol.


Piron. Œuvres choisies, 1 vol.


Platon. L’État ou la République,
1 vol. — Apologie de
Socrate, Criton, Phédon,
Gorgias, 1 vol.


Plutarque. Les Vies des hommes
illustres, 4 vol.


Poètes. Moralistes de la
Grèce, Hésiode, Thégonis, etc.,
1 vol.


Quinze Joies de mariage, 1 vol.


Quitard. L’Anthologie de l’Amour,
choix de pièces érotiques,
tirées des meilleurs
poètes français, 1 vol. — Proverbes
sur les femmes,
l’amitié, l’amour, le
mariage, 1 vol.


Rabelais. Œuvres complètes,
1 fort vol.


Racine. Théâtre complet, 1 vol.


Regnard. Théâtre, 1 vol.


Régnier (Mathurin). Œuvres
complètes, 1 vol.


Romans grecs. Les pastorales
de Longus ou Daphnis
et Chloé. Les Éthiopiennes
d’Héliodore ou Théagène et
Chariclée, 1 vol.


Ronsard. Œuvres choisies,
1 vol.


Rousseau (J.-J.). Les Confessions.
1 vol. — Émile, 1 fort
vol. — La Nouvelle Héloïse,
1 fort vol. — Contrat social,
suivi des discours sur les
sciences, sur l’inégalité des
conditions, etc., 1 vol.


Runeberg (J. L.). Le roi Fialar,
1 vol.


Saint-Augustin. Confessions,
avec la traduction française
d’Arnaud d’Andilly, revue par
M. Charpentier, 1 vol.


Saint-Évremond. Œuvres
choisies, 1 vol.


Scarron. Le Roman comique,
1 vol. — Le Virgile travesti,
en vers burlesques, 1 vol.


Sedaine. Théâtre, 1 vol.


Sévigné (Mme de). Lettres
choisies.


Sophocle. Tragédies, 1 vol.


Sorel. La vraie Histoire comique
de Francion, 1 vol.


Staël (Mme de). Corinne ou
l’Italie, 1 vol. — De l’Allemagne,
1 vol. — Delphine,
1 vol.


Sterne. Tristram Shandy.
Voyage sentimental, 2 vol.


Tabarin (Œuvres de) avec
les Aventures du Capitaine
Rodomont, la Farce des
Bossus et autres pièces tabariniques,
1 vol.


Tasse (le). Jérusalem délivrée.
1 vol.


Théâtre de la Révolution.
Charles IX. Les victimes
cloîtrées. L’Ami des lois.
L’intérieur des Comités révolutionnaires.
Madame Angot.
Madame Angot dans le
sérail de Constantinople, 1 vol.


Thiers. Histoire de la Révolution
de 1870. Déposition
de M. Thiers (Enquête des
4 septembre et 18 mars), 1 vol.


Thierry (Augustin). Œuvres,
9 vol. — Histoire de la conquête
de l’Angleterre, 4 vol. — Lettres
sur l’histoire de
France, 1 vol. — Dix ans d’études
historiques, 1 vol. — Récits
des temps mérovingiens,
2 vol. — Essais sur
l’histoire du Tiers-Etat,
1 vol.


Thucydide. Histoire, 1 vol.


Vadé. Œuvres, 1 vol.


Vauquelin de la Fresnaye.
Art poétique. Texte conforme
à l’édition de 1605. Notes,
commentaires et glossaire par
M. G. Pellissier, 1 vol.


Vaux-de-Vire, d’Olivier Basselin,
poëte normand
XVe siècle, et de Jean le Houx,
poète virois, 1 vol.


Veckerlin. Musiciana. Anecdotes,
etc., 1 vol.


Villeneuve-Bargemont
(vicomte Alban de). Le Livre
des affligés. Douleurs et
Consolations, 2 vol.


Villon (François). Poésies
complètes, 1 vol.


Voisenon. Contes et poésies
fugitives, 1 vol.


Volney. Les ruines. La Loi
naturelle. L’histoire de
Samuel, 1 vol.


Voltaire. Théâtre, contenant
tous les chefs-d’œuvre dramatiques,
1 vol. — Le
Siècle de Louis XIV, 1 vol. — Siècle
de Louis XV,
hist. du Parlement, 1 vol. — Histoire
de Charles XII,
1 vol. — La Henriade, 1 vol. — Pucelle
d’Orléans. Poème en
21 chants, 1 vol. — Romans et
contes en vers, 1 vol. — Épîtres,
contes, satires, épigrammes,
1 vol. — Lettres
choisies, 2 vol. — Le Sottisier,
1 vol.


Warée. Curiosités judiciaires,
1 vol.


Ysabeau (Docteur). Le Médecin
du Foyer. Guide médical
des familles, 1 vol.





Paris. — Imp. E. Desfossés, 13, quai Voltaire — 39009.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LETTRES SUR L'HISTOIRE DE FRANCE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/705379581028490017_cover.jpg
909————60(?
5 LETT RES %
‘ L’HlSTOIRE D FRANCE |

AUGUSTIN THIERRY

NOUVELLE EDITION

REVUE AVEC LE PLUS® GRAND -SOIN

PARIS

GARNIER FREREb LIBRAIRES-EDITEUKS )
' DES SAINTS-PERES, 6 ?





