
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Lo Stato e l'istruzione pubblica nell'Impero Romano

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Lo Stato e l'istruzione pubblica nell'Impero Romano


Author: Corrado Barbagallo



Release date: February 8, 2024 [eBook #72900]


Language: Italian


Original publication: Catania: Battiato, 1911


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LO STATO E L'ISTRUZIONE PUBBLICA NELL'IMPERO ROMANO ***







LO STATO E L’ISTRUZIONE PUBBLICA
NELL’IMPERO ROMANO










CORRADO BARBAGALLO




LO STATO

E

L’ISTRUZIONE PUBBLICA

nell’Impero Romano




CATANIA

FRANCESCO BATTIATO, EDITORE

1911









PROPRIETÀ LETTERARIA




Catania, Stab. Tip. Cav. S. Di Mattei & C.










INDICE












INTRODUZIONE





L’istruzione pubblica in Europa è tutta creazione
italica. Il più geniale dei filologi francesi, Gastone Boissier
ha illustrato mirabilmente, da par suo, questo grandissimo,
tra i meriti della nostra stirpe, nella storia
della civiltà umana: «Appena gli eserciti romani
erano penetrati nei paesi sconosciuti, vi si fondavano
scuole; i retori vi giungevano dietro le orme del
generale vincitore, portando seco la civiltà. La prima
cura di Agricola, appena ebbe pacificata la Britannia,
fu di ordinare che ai figli dei capi s’insegnassero le
arti liberali.»




«Appena i Galli furon vinti da Cesare, si aperse
la scuola di Autun. Per farci intendere che presto
non vi saranno più barbari e che gli estremi paesi
dal mondo si inciviliscono, Giovenale dice che nelle
più remote isole dell’Oceano, perfino a Thule, si pensa
di far venire un retore. La retorica conquistava il
mondo nel nome di Roma, e i Romani sentivano di
doverle una grande riconoscenza e che l’unità del
loro impero si era fondata nella scuola. Popoli, che
differivano fra loro per l’origine, per la lingua, per
le abitudini, per i costumi, non si sarebbero mai così

fusi insieme se l’educazione non li avesse raccostati
e riuniti. Ed essa vi riuscì in modo mirabile. Nell’elenco
dei professori di Bordeaux, quale Ausonio
ce l’ha tramandato, noi vediamo figurare insieme e
vecchi romani e figli di Druidi e sacerdoti di Beleno,
l’antico Apollo gallico, che insegnano tutti, come
gli altri, grammatica e retorica. Le armi li avevano
mal sottomessi; l’educazione li ha interamente domati»[1].




Non ostante così grande merito, la letteratura storica
del nostro paese è forse l’unica, che non possegga una
sola monografia sulla forma e sullo svolgimento della
istruzione pubblica nell’evo antico. Ma tale considerazione,
per quanto grave, non potrebbe, forse, giustificare
del tutto un nuovo studio sull’argomento. La cultura
moderna, che ha come suo carattere la internazionalità,
riesce a prevenire, il più delle volte, il desiderio,
o il bisogno, di una produzione nazionale su determinati
oggetti d’interesse generale. E precisamente, nel caso
nostro, nonostante la mancanza di lavori italiani, nonostante
che anche la letteratura francese, ch’è stata
in ogni secolo un mezzo maraviglioso di diffusione delle
idee, non ce ne porga compenso adeguato, potremmo
pur dire di avere molto da attingere, dalla produzione
storico-pedagogica dei popoli dell’Europa non latina,
specie, come sempre, dalla grande nazione tedesca e
un po’ anche (chi l’avrebbe mai detto?) da quella delle
nazioni slava e ungherese[2].









Ma tutti questi scritti, che, salvo poche eccezioni,
riescono quasi inaccessibili alla maggior parte dei lettori
e degli studiosi italiani, sono macolati in genere
da due difetti organici. L’uno è ch’essi fondono insieme
la trattazione della istruzione pubblica romana con quella
greca,[3] il che, a sua volta, produce due conseguenze
fatali: la negligenza dello studio dell’istruzione pubblica
nel mondo latino, la cui importanza viene, praticamente,
rimpicciolita ed oscurata, e la confusione di
tipi, di istituti e di condizioni, che, se hanno fra loro
innegabili rapporti di analogia e di parentela, rimangono
pure profondamente distinti. L’altro difetto è che tutte
le monografie, esistenti sulla istruzione pubblica nel
mondo romano, o romanizzato, si sono esclusivamente
limitate a dare un’idea — sia pure esatta e minuta — del
meccanismo interiore della scuola a tipo classico.
Or bene, di questo noi siamo oggi perfettamente informati,
e non mette in verità conto proseguire ad occuparcene.
Ma ciò non significa punto che si possegga — o
si sia fornito — un adeguato concetto della diffusione,
e delle condizioni della istruzione pubblica, nel mondo
romano.




Questo concetto può solo scaturire dall’esame degli
istituti scolastici, nei vari paesi dominati da Roma;
ma è appunto tale studio che può dirsi manchi interamente
alla letteratura pedagogica europea.




Inoltre, da questa insistenza delle varie monografie
a dissertare del funzionamento della scuola greca e

romana, consegue un difetto ancor più grave per il
nostro studio: la trascuranza delle sue specifiche condizioni
durante l’età imperiale. Infatti, poichè il generale
ordinamento interno della scuola romana, nel
massimo fiorire della repubblica, differisce assai poco
da quello della medesima nell’età successiva, è chiaro
che chi ha illustrato la prima non ha poi creduto necessario
ripetere il lavoro per la seconda, nella quale
tuttavia gl’istituti di istruzione pubblica raggiunsero il
loro più notevole sviluppo.




Da queste premesse il lettore può in anticipazione
rappresentarsi alla mente le linee generalissime del lavoro,
che crediamo debba ancora essere tentato dagli
studiosi europei, e specialmente dagli italiani. Esso dovrebbe
riuscire da un lato alla illustrazione di tutti gli
elementi specifici, apportati da l’impero romano nell’istruzione
pubblica del mondo da esso dominato; dall’altro,
a una serie di monografie sulle condizioni, le
vicende, lo svolgimento di questa istruzione, nei varii
paesi, che soggiacquero alla dominazione romana. Appunto
perciò la prima parte di uno studio, quale noi
lo concepiamo, deve essere dedicata a chiarire la natura
dei rapporti tra il governo centrale e la istruzione pubblica,
e a dare l’idea dello svolgimento di questa forma
della politica imperiale; perchè la caratteristica dell’istruzione
pubblica nell’impero, quella che tutte le altre
accoglie e subordina, fu appunto l’ingerenza del potere
centrale, che concluse con la creazione di quella istruzione
di stato, ch’è oggi il tipo più universale, quella
anzi che noi siamo indotti a identificare con l’istruzione
pubblica propriamente detta.




Tale l’indagine storica, che oggi presento ai lettori,

e che mi è riuscita meno agevole di quanto la natura
del soggetto farebbe supporre, sopra tutto a motivo
della incertezza dei suoi mutevoli confini, che ho
dovuti a ogni passo rimettere in discussione. Infatti,
con la parola istruzione, io non volli intendere soltanto
la coltura intellettuale, ma anche l’educazione morale;
nè l’una e l’altra volli identificare con certe categorie
determinate, oggi a noi più familiari, dell’insegnamento,
ma le sorti di entrambe ricercare attraverso tutte le
varie, impreviste forme, in cui si esplicò l’azione dei
principi e dei governi, che furono intenti ad istruire e
ad educare. Era per ciò facile — e quindi pericoloso — che
il nostro studio storico sull’istruzione pubblica si
tramutasse in un saggio sulla cultura intellettuale del
tempo, o, peggio, in una dissertazione sul mecenatismo
dei principi romani. Ma, per quanto, all’atto pratico, le
varie distinzioni non riescano agevoli, tuttavia io mi sono
sempre guardato dal cadere in siffatti equivoci, e, se di
cultura o di mecenatismo ho qualche volta discorso, è
stato solo per mettere uno sfondo al quadro, o una premessa
alla dimostrazione.




Ugualmente facile (o pericoloso?) era venire a discorrere
di certe forme d’istruzione speciale, che vantò
anche l’impero romano e di cui possono indicarsi, quali
esempi, le scuole d’armi, le scuole dei gladiatori etc.
Ma è parso a me evidente che questi e simili istituti
non rientrassero nel concetto generale d’istruzione pubblica,
a cui pure viene subordinata, per certi caratteri
di universalità, anche l’istruzione professionale, e ho
tralasciato questa parte, che forse, anche, avrebbe richiesto
per se sola tutta una speciale trattazione.




Ma tali gravi difficoltà nel fissare i limiti del mio

compito sono piccole e scarse rispetto alle numerose,
suscitate dall’esame dei mille argomenti e dei mille
svariatissimi problemi, coi quali il soggetto del presente
studio va indissolubilmente congiunto. Moltissimi invero
tra questi non hanno ancora avuto una trattazione
o una soluzione definitiva; molti non ne hanno avuta
nessuna, e io mi sono, caso per caso, dovuto accingere
a fornirne qualcuna. Non mi illudo di avere sempre
colto nel segno; sarebbe presunzione eccessiva. Sono
però convinto d’avere sempre, nei limiti delle mie forze,
compiuto il mio dovere di ricercatore e sopra tutto di
avere soddisfatto a quell’obbligo, che è sommo per
chiunque, e che il più grande storico dell’arte antica
incideva in una frase scultoria dell’opera sua maggiore,
l’obbligo cioè di ogni studioso «di non mai paventare
la ricerca del vero, anche se a pregiudizio della propria
estimazione», chè «i singoli debbono errare,
affinchè i molti procedano verso la verità»[4].









CAPITOLO I.
Gli Imperatori di casa Giulio-Claudia
e l’istruzione nell’Impero Romano.

(30 a. C.-68 d. C.)






I. La politica scolastica degli Imperatori di casa Giulio-Claudia.
I privilegi di Augusto ai praeceptores. Una scuola di stato per
la nuova aristocrazia imperiale. — II. Le biblioteche pubbliche
augustee. — III. Il governo di Augusto e la custodia delle
opere d’arte. — IV. Augusto e l’immunità dai carichi pubblici
ai medici e ai docenti di medicina. — V. Augusto e la
nuova educazione della gioventù. — VI. Contenuto religioso
e morale di questa educazione. — VII. Augusto istituisce un
ufficio di sovrintendenza generale su l’istruzione e l’educazione
della gioventù romana. — VIII. Augusto e l’istruzione
pubblica nelle provincie; la biblioteca del Sebasteum; l’amministrazione
e la direzione del Museo alessandrino. — IX.
L’istruzione pubblica e il governo centrale da Augusto a Nerone.
Caligola e i concorsi di eloquenza. Il Museum Claudium. — X.
La corte e la sua influenza sulla nuova aristocrazia.
I concorsi di eloquenza istituiti da Nerone e l’incremento degli
studi di retorica. Il governo di Nerone e gli studi di filosofia. — XI.
Le immunità agli insegnanti datano probabilmente
da Nerone. — XII. Rassegna e ampiezza di queste immunità. — XIII.
Casi di immunità speciali a favore degli insegnanti
primarii. — XIV. Nerone e l’ellenizzarsi dell’educazione fisica
in Roma. — XV. Nerone e l’incremento dell’istruzione musicale. — XVI.
I successori di Augusto e le organizzazioni
giovanili a Roma e in Italia. — XVII. Nerone ricompone le
biblioteche perite nell’incendio del 64. — XVIII. Gli Imperatori
di casa Giulio-Claudia e gli studi di giurisprudenza. — XIX.
Il nuovo regime e l’istruzione pubblica.










I.



Ebbero, e praticarono, gl’imperatori della casa Giulio-Claudia
quella che oggi si direbbe una politica scolastica
loro propria? Chi scorra, anche con diligenza,
le trattazioni esistenti sulla storia dell’istruzione e dell’educazione
nel mondo romano non può non rispondere
negativamente. Il governo di quegli imperatori sembra
rimanere estraneo a tutta l’operosità ufficiale svoltasi
in questo campo durante il primo secolo di C. Eppure,
è ben difficile dire se altre dinastie abbiano, nello svolgimento
dell’istruzione e dell’educazione nazionale,
esercitato un’influenza pari a quella dei Giulio-Claudii,
come è altrettanto difficile indicare i principi romani,
che ne abbiano, in maniera egualmente larga, affrontato
il non agevole problema.




Fra essi, al posto di onore, va, come era prevedibile,
collocato Augusto. Tre sono i provvedimenti, che di
lui si sogliono ricordare, e che, direttamente e indirettamente,
si connettono alle cure dell’istruzione pubblica:
1) un privilegio concesso ai docenti nell’occasione di
una grande carestia; 2) l’istituzione di una scuola pei
principi; 3) l’istituzione di pubbliche biblioteche.




Augusto continuò il concetto e la politica di Cesare.
Per lui, come per il suo grande predecessore, i maestri
delle scuole elementari, medie e superiori, erano, nella
vita dello stato, non quantità ingombranti, ma elementi
di forza e di benessere sociale. Così, nell’occasione di
una grande carestia in Roma, probabilmente quella del
10 di C., egli fu costretto a ordinare lo sfratto di tutte
le ciurme di schiavi trasportati a Roma per la vendita,

di tutte le bande di gladiatori, persone, come si vede,
destinate a uffici, o esercenti mestieri, dei cui vantaggi
il pubblico romano nè soleva, nè sapeva, privarsi. Il
decreto di sfratto fu esteso a buona parte degli schiavi
addetti ai servizii domestici e pubblici in Roma — si
voleva, pare, diminuire ad ogni costo il numero delle
bocche — nonchè a tutti i forestieri. Chi ha un’idea di
quello che sogliono essere le città capitali, specie se
città cosmopolite, può formarsi una lontana idea degli
effetti di quest’ultima parte del decreto imperiale. Chè
Roma non era soltanto una capitale; era, in quel tempo,
la capitale del mondo, era l’universal porto di mare,
era la città, che, come si esprimevano i suoi poeti, sarebbe
cessata di vivere, se gli stranieri non l’avessero
colmata di loro stessi[5]. Privarla di tutti i forestieri
era lo stesso che mutilarla di una parte viva del suo
organismo. Tra quei forestieri numerosissimi erano i
greci, anzi gli abitatori di tutto il mondo ellenizzato,
e, quindi, i pedagoghi, i litteratores, i grammatici, i rhetores[6].
Con la loro espulsione Roma sarebbe rimasta
priva di una buona metà di coloro che v’impartivano
l’istruzione. E due sole eccezioni Augusto fece: l’una
per i praeceptores,[7] l’altra per i medici, maestri anch’essi,
come vedremo;[8] e il privilegio accordato significò
che, per il primo degli imperatori romani, ridurre
al popolo il pane della scienza era più dannoso
del lasciarne ridurre il pane quotidiano.









Di Augusto — dicemmo — si rammenta altresì l’istituzione
di una scuola pei principi. Svetonio, esponendo
la biografia del grammatico Verrio Flacco, narra che,
«scelto da Augusto quale precettore ai suoi nipoti,
egli passò nel palazzo imperiale con tutta la sua scuola
ma con l’impegno di non ammettervi più alcun altro
discepolo. Ivi egli fece lezione nell’atrio della domus
Catilinae, che era allora una parte del palazzo imperiale,
con lo stipendio annuo di 100,000 sesterzi»[9].
(L. 25,000 circa).




Qualche storico[10] ha raccostato tale fatto al provvedimento
dell’imperatore Vespasiano, di cui avremo
a suo tempo ad occuparci, pel quale taluni dei retori
greci e latini furono stipendiati a spese pubbliche.[11]
Evidentissimamente, il paragone non regge: i due atti
sono di natura essenzialmente diversa. Vespasiano, col
suo provvedimento, metterà a disposizione del pubblico
dei buoni maestri, reggenti scuole pubbliche, e porrà,
accanto alle altre, una scuola di paragone, di cui toccava
allo stato scegliere gl’insegnanti. Augusto invece
confiscava a beneficio di una ristretta classe di persone
una scuola aperta per l’innanzi al pubblico. E il suo
tentativo, se a qualcosa, accenna, non già all’avocazione
della scuola allo stato, bensì al regime della istruzione
domestica.




Ma senza dubbio una scuola esclusivamente domestica
la sua non fu. I cittadini e i residenti in Roma
mandavano i loro figliuoli ad istituti di vario merito e

di vario nome. È quello che accade in ogni tempo
per le scuole rette da privati. Ogni cittadino sceglie il
maestro più consono al suo modo di vedere in fatto di
questioni morali, politiche, didattiche, e più acconcio
alle proprie risorse economiche. Ogni classe sociale ha
quindi gli istituti privati, in cui preferisce mandare i suoi
figli. La scuola di Verrio Flacco dovette essere quella
dell’aristocrazia romana. Augusto vi mandò i suoi nipoti,
e ne chiuse l’accesso ad elementi estranei, e stipendiò,
a compenso dei danni eventuali, nonchè a garanzia
propria, il maestro. Egli alimentò così la scuola
della nuova aristocrazia romana imperiale.




Ma fece anche di più: «educò ed istruì, insieme con i
propri, i figliuoli di molti principi alleati di Roma»[12].




Egli dunque, mentre da un lato alimentava una scuola
per l’aristocrazia romana, dall’altro voleva che quella
scuola fosse un corso speciale per l’istruzione dei
principi romani e di quelli, che con Roma vivevano
(ed egli desiderava vivessero) in rapporti amichevoli.
Per tal via la scuola di Verrio Flacco assumeva un
chiaro intendimento politico, Augusto mirava a consolidare
e a conquistare, con la voluta somiglianza dei
costumi e dell’indirizzo educativo, con l’intimità dei rapporti
personali, i buoni rapporti internazionali dello Stato
romano. L’opera saggia, ma di un carattere affatto diverso
da quella che inizierà Vespasiano, è dunque, sopra
tutto, un’opera personale di Augusto. E onere suo personale
fu con certezza lo stipendio fornito a Verrio

Flacco, che non gravava sul bilancio dello Stato, bensì
sulla cassa privata del principe. Questo particolare però
non deve avere l’importanza, che potrebbero farvi attribuire
analogie contemporanee. È notorio: nell’impero
romano i confini tra la cassa privata dell’imperatore e
il bilancio dello Stato, fra le attribuzioni personali dell’imperatore
e quello del governo centrale, furono sempre
assai incerti, e le istituzioni ed erogazioni del
principe potevano bene — nel loro valore politico — apparire — od
essere — un atto dello Stato, come ogni
pubblica iniziativa assurgere — nel suo merito — a iniziativa
personale dell’imperatore.



II.



Più notevole, nei rapporti con l’istruzione pubblica,
si fu l’istituzione di pubbliche biblioteche. Questo era
stato uno dei propositi migliori di Giulio Cesare;[13]
uno dei tanti, che il pugnale dei congiurati aveva spezzato
con la sua vita.




In sui primi anni dell’êra cristiana, l’idea veniva
ripresa da un privato cittadino, C. Asinio Pollione, e
da lui attuata con l’apertura al pubblico di una biblioteca
greco-latina[14]. Augusto collaborò da par suo
all’opera di Pollione.




La prima biblioteca augustea fu la Palatina, fondata
nel 28 a. C. nel luogo stesso, in cui la casa di Augusto
era stata colpita dal fulmine, perchè ivi — gli

aruspici avevano spiegato — Apollo reclamava l’erezione
di un suo tempio. E sorse il tempio, e, col tempio,
un portico, nonchè una biblioteca greco-latina[15].




La seconda biblioteca, fondata da Augusto, fu l’Ottaviana
(25 a. C.)[16]. L’incarico di ordinarla venne affidato
al grammatico Caio Melisso[17], un personaggio
del circolo di Mecenate; e come la precedente, anzi,
come tutte le biblioteche del tempo, essa ebbe al solito
due sezioni: una greca e una latina.




Quanto al mantenimento e al personale delle due
biblioteche, noi non possediamo nessuna precisa notizia
dell’età di Augusto, o almeno nessuna, riferibile a
questo tempo. Ma, dall’analogia dei decenni più prossimi,
possiamo trarre la conclusione che il personale,
almeno nei gradi più elevati, fu allora, per la Palatina,
reclutato tra gli ufficiali della casa e gli addetti alla
cancelleria del principe, e che il mantenimento gravò
sul fiscus imperiale[18]. Quanto alla Ottaviana, in epoca
impossibile a determinare, noi troviamo codesto istituto
di proprietà municipale[19]. Se quindi essa venne
fondata dall’imperatore appositamente per il municipio
di Roma, il personale e il suo mantenimento dovettero,
fin da Augusto, gravare solo sull’aerarium cittadino,
senza che la cassa speciale del principe si addossasse
altre spese all’infuori di quelle della fondazione. Se

invece tale trapasso avvenne in età più tarda, la sua
sorte, durante il regno di Augusto, dovette essere identica
a quella della Palatina e perciò la biblioteca dipendere
direttamente dal governo centrale. Come che
sia, anche a proposito delle biblioteche di Augusto, ha
pieno valore il rilievo, che credemmo opportuno fare
discorrendo della scuola dei principi. In questi primi
albori del governo imperiale, noi non riesciamo a distinguere
esattamente quanto merito spetti alla persona
dell’imperatore, quanto alle iniziative del governo, quali
e quanti carichi si addossi il primo, quali e quanti tocchino
al secondo. Ma noi dobbiamo, egualmente, soggiungere
quello che allora dicevamo. «Nell’impero romano,
i limiti fra la cassa privata dell’imperatore e
il bilancio dello Stato, fra le attribuzioni personali
dell’imperatore e quelle del governo centrale, furono
sempre assai incerti, e ogni istituzione od erogazione
del principe poteva bene — nel suo valore politico — apparire,
od essere, un atto dello Stato, così come
ogni pubblica iniziativa assurgere — nel suo merito — a
iniziativa personale dell’imperatore». E questo
criterio, a motivo della natura del servizio, cui ora più
specialmente ci riferiamo, va affermato con maggiore
intenzione di quello che nel precedente paragrafo non
facemmo.



III.



Come per la fondazione delle prime pubbliche biblioteche,
il governo di Augusto va segnalato per la inaugurazione
dei primi Musei e delle prime pubbliche Pinacoteche.









L’amore e la ricerca delle opere d’arte datava in
Roma da molti anni, e fin da Cesare noi notiamo quella
che sarà la caratteristica dell’impero: la trasformazione
dei templi da luoghi di religione in luoghi effettivamente
destinati al pubblico culto dell’arte, i cui monumenti
vi si potessero da chiunque conoscere ed ammirare[20].
Ma quivi, come nei luoghi pubblici, non si
accoglieva, almeno per ora, che una piccola parte di
tutto ciò che l’aristocrazia romana era andata acquistando,
o depredando, in Grecia ed in Oriente. La maggiore
rimaneva ancora nelle case dei privati, che vi
destinavano gallerie apposite, loro dominio e loro geloso
godimento. Era chiaro come tutto ciò fosse in contrasto
col desiderio delle classi popolari e con gli intendimenti
di un governo, che voleva essere democratico. E
colui che raccolse il pensiero dei più, il pensiero del
governo, e lo espresse pubblicamente all’aristocrazia
romana, fu M. Vipsanio Agrippa.




A grippa, sebbene Plinio lo dica uomo, per cui la
vita rude riusciva preferibile alla trionfante mollezza
del suo secolo,[21] fu uno dei più squisiti amatori delle
belle arti, che vanti la storia del mondo civile. Di capolavori
artistici ne acquistò molti in Oriente; alla sua
edilità si deve la ricostruzione di gran parte di Roma,
ch’egli aveva trovato di mattoni e lasciava di marmo.
Il suo amore per l’abbellimento edilizio ed artistico
non si limitò alla capitale, ma si prodigò anche a favore

di altri municipii italici e provinciali[22]. Ed egli,
in Roma, non sappiamo in quale occasione della sua
fervida attività politica, forse nella circostanza della
inaugurazione del Pantheon,[23] pronunziò un discorso,
col quale esortava vivamente l’aristocrazia ad aprire al
pubblico i proprii musei e le proprie pinacoteche[24].




Noi non sappiamo quanti accogliessero la esortazione,
che egli lanciava, non tanto come suo pensiero
personale, quanto come pensiero del governo. Sappiamo
però di certo che l’accolse colui che già era stato
il fondatore della prima pubblica biblioteca in Roma,
C. Asinio Pollione, e che ora aperse egualmente al
pubblico la sua galleria ed il suo museo[25].




Ma l’esortazione imperiale, che fu tanto efficace da
scuotere uno dei più irosi repubblicani del tempo, dovette
venire assai più diligentemente raccolta, e meditata,
dalla aristocrazia di recente formazione, devota
al nuovo regime, e così pedissequa imitatrice, come instancabile
ricercatrice, di ogni desiderio che accennasse
dall’alto. Sopra tutto è presumibile, anche in mancanza
di notizie positive e specifiche, che la pubblicità
fosse subito data alle opere d’arte contenute nei musei
e nelle pinacoteche imperiali.




Come dunque delle private collezioni di libri greci
e latini, così il governo di Augusto è da presumersi

autore diretto, e indiretto, della prima esposizione al
pubblico delle principali opere d’arte, che sino a quell’ora
i felici della capitale del mondo serbavano gelosamente
custodite al proprio esclusivo godimento spirituale.
Da quest’inizio si svolgerà il piccolo nucleo
dell’amministrazione delle belle arti in Roma, che, come
vedremo, sarà uno dei meriti della politica degli imperatori
del II. secolo dell’êra volgare.



IV.



Ma un atto di Augusto, che sarà il primo anello di
una lunga tradizione, un atto che avrà tangibili effetti
immediati, non suole essere minimamente ricordato dagli
storici dell’istruzione pubblica. Nel 23 a. C. Augusto,
guarito da grave malattia, faceva conferire, dal senato,
una piena immunità da ogni carico pubblico al medico
orientale, che l’aveva salvato e ai suoi colleghi di professione,
nè solo ai viventi, ma eziandio ai futuri[26].




Già vedemmo di un privilegio concesso ai medici in
occasione della carestia del 10 di C. L’una e l’altra
concessione hanno per noi un’importanza notevolissima,
in quanto che esse non andavano soltanto a favorire l’esercizio
materiale della professione, ma eziandio l’insegnamento
medico, creatore a sua volta di nuovi professionisti.
Di che, a parte la naturalezza della cosa,
abbiamo la esplicita riprova in talune più tarde costituzioni
degli imperatori di questo e dei due secoli successivi,
nelle quali, ai medici, esentati dai carichi pubblici,
si riconosce anche un ufficio insegnativo, ed essi,

nella loro qualità di «magistri», vengono collocati accanto
ai retori, ai grammatici ed ai filosofi[27].




Nel mondo greco ed orientale, infatti, fiorivano da
secoli illustri scuole di medicina. Ne fiorivano ad Atene,
a Cirene, ad Alessandria, in Asia Minore, nelle
isole dell’Arcipelago, in Bodi, a Marsiglia, nella Magna
Grecia, e in altri luoghi ancora[28]. Scuole private fiorivano
anche in Roma, specie dopo la concessione della
cittadinanza, appositamente largita da G. Cesare ai medici,[29]
e quivi ognuno di essi aveva numerosi apprendisti,
che egli, dietro onorario, istruiva e conduceva seco
al letto dei malati[30]. E in Roma, insieme con l’insegnamento
privato, i più famosi medici davano, in luoghi
pubblici, conferenze, esperimenti, e si esponevano
anche a discussioni, venendo con questa loro attività
a costituire un vero e vivo focolare di istruzione medica[31].




A tutti costoro Augusto largiva la esenzione dagli
oneri pubblici, e non soltanto alle loro persone, ma anche
a quelle dei successori.[32] Si beneficava così, per
la prima volta, tutto un genere di insegnamento professionale,

ai cui seguaci, pel fatto solo di scegliere una
determinata professione, che esentava da numerosi carichi,
si veniva a concedere un utile materiale quotidiano[33].
Gli effetti della liberalità di Augusto li rileveremo
tra qualche secolo. Il numero degli esercenti
la medicina si sarà allora così moltiplicato da imporre
una qualche restrizione delle godute liberalità.




Quali fossero intanto gli oneri, da cui i medici, sia
nella loro qualità di esercenti che d’insegnanti, venivano,
pel momento e per l’avvenire, esentati, noi specificheremo
più innanzi, là dove la concessione largita
diventerà comune ad altre categorie di «magistri», ed
avrà assunto, progredendo, tratti più decisi.



V.



Ma la grande riforma, iniziata da Augusto nell’istruzione
e nella educazione della gioventù, la riforma tutta
sua, che da sola basta a fargli assegnare un posto eminente
nella storia della civiltà italica, si svolge
su altro terreno, con altri mezzi, ed è assai strano che
gli storici dell’educazione e dell’istruzione nell’impero
romano o non ne abbiano tenuto il conto che si doveva,
o ne abbiano assolutamente taciuto. Intendo accennare
alla prima organizzazione della gioventù italica
in quelle associazioni, che saranno i collegia iuvenum
romani e municipali.




Le fonti letterarie e storiche ci dànno con sufficiente

ampiezza un’idea dei criterii, che, secondo Augusto,
avrebbero dovuto informare l’educazione della nuova
gioventù romana. Era il ritorno all’antico, all’esercizio
fisico, alla vita militare, all’apprendimento e alla pratica
della religione dei padri. Orazio, uno dei migliori
interpreti del pensiero di Augusto e dei più efficaci
diffonditori delle sue idee politico-sociali, cantava:




«Bisogna svellere i germi di ogni tendenza malvagia
e temprare le infrollite menti a studii più aspri. I giovinetti
inesperti non sanno stare a cavallo e han
paura di esercitarsi alla caccia, troppo esperti invece,
sia che si invitino al greco giuoco del paleo, sia a quello
dei dadi vietati dalle leggi».[34] «Il giovinetto, ingagliardito
dall’aspra milizia, apprenda invece a tollerare
lietamente l’austera povertà, e, cavaliere temuto,
tormenti coi colpi della sua lancia i Parti, e viva
sotto l’aperto cielo, nell’ansietà dei cimenti»[35].




Dione Cassio, in una, storicamente famosa, allocuzione
ad Augusto, ch’egli mette in bocca a Mecenate, ripete
fedelmente, sebbene più prosaicamente: «Che i
fanciulli dell’ordine senatorio ed equestre frequentino
le scuole, e, appena divenuti adolescenti, apprendano
a cavalcare e si addestrino nelle armi, avendo all’uopo
maestri stipendiati dallo Stato per l’uno e per
l’altro insegnamento[36]. Così essi, sin da fanciulli,

saranno atti a sè e a ogni cosa, e capaci di fare
quanto è necessario che facciano gli adulti, sia per
averlo appreso che per averlo praticato»[37].




L’idea radiosa era nel pensiero e nel cuore di tutti
i poeti civili del tempo, nel cuore degli amici e dei
frequentatori del circolo di Augusto. Con quale compiacenza
Virgilio non descrive le exercitationes e i ludi
campestres della antica gioventù latina! «E già i giovani
al termine della via vedevano le torri e le alte
case dei Latini, e si accostavano al muro. Innanzi
alla città, fanciulli e giovinetti si esercitavano a montare
a cavallo, a reggere carri nell’arena, a tendere
gli archi difficili, a vibrare dardi, e si sfidavano alla
corsa ed al getto».[38] «Siamo noi una gente vigorosa
fin dalla nascita. Noi portiamo ai fiumi i fanciulli
appena nati e li tempriamo nelle acque gelide.
I fanciulli frequentano le cacce e percorrono le
selve; è loro giuoco domare i cavalli e tendere le
saette su l’arco corneo. I giovani poi, tolleranti della
fatica e contenti di un parco vitto, o lavorano il
suolo, o battono in guerra le fortezze. Ogni età si
esercita nelle armi, e l’asta rovesciata è il pungolo
pei nostri giovenchi»[39].




E con quale compiacenza, a vieppiù esaltarli, non vi
contrapponeva egli i costumi e la vita del mondo
greco-orientale! Il mondo, in cui si vestono abiti tinti
di croco e di porpora, ove la vita scorre tra gli ozii,
i piaceri, le danze. Il mondo, in cui si portano turbanti

intricati di nastri, e tuniche con maniche che
impacciano; il mondo, ove non si conosce che il frastuono
dei timpani e delle bifori tube di Cibele![40]. Oh,
strappare la gioventù, e non la sola gioventù romana,
alla perdizione, cui la guidavano gli invadenti costumi
greco-orientali, ricondurla all’antico, e renderla gagliarda
e sana di corpo e di spirito, gagliarda come l’antico
figliuolo del suo progenitore,[41] infonderle il sentimento
del dovere, della sua partecipazione alla vita dello Stato,
renderla capace e degna della difesa e della gloria della
patria!




Così Augusto disciplinò in quadri ufficiali la gioventù
romana, rinnovò la consuetudine dell’antica educazione
fisica, creò e organizzò un’efebia italica. Egli,
sulle orme del padre suo, richiamò a certa vita l’antico
equestre lusus Troiae per i fanciulli[42] e i ludi
sevirales per i tirones, i giovinetti dai quindici ai diciasette
anni[43], che dovevano anche partecipare ad
altri giuochi ginnastici, a corse di carri, a cacce di bestie
feroci nel circo[44].




Così essi, ora, come ai begli anni della storia romana,[45]
tornano — prima del servizio militare — a esercitarsi

quotidianamente al campo di Marte, marciano,
cavalcano, nuotano, lottano, s’addestrano nel maneggio
delle armi, nel getto del disco, dei dardi[46]. E come
gli efebi greci riconoscevano, suprema autorità, il cosmeta,
così i nuovi efebi romani riconoscono, quale loro
cosmeta, l’imperatore. Come, in Grecia, la vita, gli studii,
gli esercizii ginnastici e militari degli efebi erano
guidati dai παιδορίβαι, in Roma, i fanciulli e gli efebi
hanno i loro maestri: i magistri dei lusus Troiae, i magistri
iuventutis,[47] i seviri equitum. E come la gioventù
di ogni città greca aveva avuto un magistrato
onorario, l’ἅρχων ἐφήβων,[48] così tutta la iuventus romana
ha, quale magistrato onorario, il princeps iuventutis, che
di consueto è un membro della famiglia imperiale.[49]



VI.



Ma la nuova organizzazione della gioventù non doveva — dicemmo — essere
solo una federazione ginnastica.




Augusto voleva animarla spiritualmente, gettarvi dentro
un contenuto religioso. Augusto — è noto — fu un
riformatore, anzi un restauratore, anche in religione. Augusto
ricostruisce templi andati in dimenticanza, rimette
sugli altari culti e riti obliati, ne introduce di nuovi,
che più intimamente si legavano alla nuova vita sociale

del tempo, palesando in tal guisa di volere, così, fare
della religione un elemento integrante e vivo della società[50].
In primis venerare Deos! E il poeta, che così
parlava, è quello stesso che meglio intuì, e propagò, i
disegni di rigenerazione sociale di Augusto,[51] quello
stesso, che ci diede, nel maggior poema epico latino,
il più grande poema religioso della romanità[52].




Il tempio, sacro alla gioventù, del nuovo culto religioso;
il tempio, in cui la religione non si insegnava;
ma si viveva, si praticava, si respirava nell’aria, come
nell’opera, dovevano essere le nuove associazioni giovanili.
Augusto aveva ristabilito il culto delle antiche divinità
latine, e i collegi giovanili municipali avranno, nel
loro seno, speciali sacerdotes,[53] e si intitoleranno ad
Ercole, Giove, Giunone, Diana, Marte, Minerva, all’Onore,
alla Virtù, divinità, che in sè recano tutto lo spirito
militare e arcaicizzante delle riforme di Augusto.
«Già — aveva cantato il coro dei giovani e delle
giovinette nel Carme secolare di Orazio — «già ritornano
la Fede, la Pace e l’Onore e il Pudore antico
e la negletta Virtù e l’Abbondanza beata col pieno
corno. L’Augure Apollo» «sospinge la potenza
di Roma e il Lazio felice verso un’altra età sempre
migliore. Diana, che tiene l’Aventino e l’Algido,
cura le preghiere dei Quindecemviri e ascolta benigna i
voti dei fanciulli. Noi, esperti nel celebrare le lodi di

Febo e di Diana, sentiamo che questo è il pensiero
di Giove e di tutti gli Dei»[54].




La partecipazione di quei giovinetti e di quelle fanciulle
a quella festa pubblica ed ufficiale, come, nel 2
a. C., all’altra per la grande ricorrenza della ricostruzione
del tempio a Marte Ultore,[55] non era circostanza
trascurabile; era invece un punto del programma sociale
di Augusto.




Così le nuove associazioni giovanili sono eziandio — e
in Roma e fuori — associazioni con carattere religioso.
Esse offrono corone agli Dei, celebrano feste pubbliche,
partecipano, in tutta la pompa della loro giovinezza,
alle processioni religiose e ai pubblici spettacoli
in onore degli Dei, protettori della patria e della
vita civile. Così, nel pensiero di Augusto, la spirituale
rinnovazione religiosa e la nuova educazione fisica
andavano legate ad un alto intendimento morale e sociale.
Così Augusto intendeva rifare lo spirito, i costumi,
le tendenze delle future generazioni italiche.




L’opera del primo imperatore della casa Giulia si
limitò a Roma, o si esercitò anche in altri municipii
italici, per lo meno nei municipi limitrofi del Lazio, nella
cui vita interna egli aveva, altre volte, esercitato un’azione
diretta?




Noi non possediamo di ciò alcuna prova positiva, ma
tutto induce a pensare che così sia stato, che cioè,
conforme al suo piano, Augusto abbia creato, o ricreato
a nuova vita, altre associazioni giovanili municipali. Dati
i suoi scopi di rinnovamento fisico, militare e morale

dell’Italia; data la natura delle molteplici associazioni
giovanili italiche del I. secolo di C., di nessuna delle
quali tuttavia riesce possibile rintracciare la precisa
cronologia dell’origine, noi sentiamo che egli non poteva
(e non dovette!) limitarsi a influire sull’aristocrazia
romana,[56] come a questa, del resto, non si limitarono,
animati da assai più tepidi spiriti, i successori.
Per tal guisa l’organizzazione ed i nuovi compiti assegnati
alla gioventù italica furono la grande scuola
nazionale suscitata da Augusto, da germi forse esistenti,
con le aggiunte e le correzioni, che suggerivano al suo
pensiero l’esempio di altri paesi o le esigenze della
vita nuova circostante. E i primi gloriosi secoli della
storia militare dell’impero romano saranno una delle
maggiori fra le sue benemerenze.



VII.



Ad Augusto medesimo deve risalire la creazione di
un nuovo ufficio a corte, il cui reggente avesse l’alta
sorveglianza della educazione della gioventù, nonchè
della istruzione pubblica in Roma, tenesse l’imperatore
al corrente delle vicende dell’una e dell’altra, e gli
fornisse all’uopo consigli e suggerimenti.




Gli elementi di fatto, che ci inducono in tale opinione,
sono parecchi. Nella immaginaria allocuzione
ad Augusto, che Dione Cassio mette in bocca a Mecenate,
quest’ultimo esorta il principe a creare un magistrato,
tratto dal più eccelso ordine sociale romano,
e destinato a sorvegliare le famiglie, l’uso ch’esse facevano

delle proprie sostanze, i costumi dell’aristocrazia
romana — senatori e cavalieri, uomini e donne, adulti
e fanciulli — sulla quale egli avrebbe esercitato un diretto
controllo morale, come di tutto avrebbe riferito
al monarca[57]. Un magistrato, fornito di codeste competenze,
esisteva di fatto nel III. secolo di C., giacchè
noi sappiamo che l’imperatore Eliogabalo aveva, al
suo posto, nominato un istrione[58]. Ma i critici del
passo di Dione sono corsi troppo oltre il segno, supponendo
che il subcensore, l’ὑποτιμητὴς tratteggiato da
Mecenate, fosse soltanto l’ingenua anticipazione di una
carica del secolo III., e nell’identificare quel personaggio
con un altro ufficiale romano di quell’età, l’a censibus.




Viceversa, dal regno di Claudio fino a mezzo circa il
secolo IV., noi possediamo tutta una lunga serie di
epigrafi, le quali ci dànno l’indicazione precisa di un
nuovo funzionario del gabinetto imperiale, l’a studiis,
il quale, dapprima semplice liberto, andrà poco a poco
accrescendo e l’importanza del suo ufficio e il grado
sociale fino a che, nel II. secolo, la sua carica sarà
costantemente occupata da un cavaliere[59], tale e
quale, secondo Dione Cassio (e sarà stata questa l’unica
sua prolepsi) l’avrebbe voluto Mecenate.




Ma ciò, che forse ha impedito agli studiosi di rettamente
interpretare Dione e di assegnare ad Augusto

l’iniziativa che gli spettava, è stata la grande incertezza,
in cui essi sono rimasti circa le competenze dell’a
studiis, le cui attribuzioni non ci sono mai, da nessun
genere di informazioni, direttamente definite, incertezza,
la quale ha fatto sì che intorno alla natura loro moltiplicassero
le ipotesi più diverse.[60]




Se non che, a parte il fatto suggestivo che l’a studiis
è, sotto i migliori imperatori, un dotto e, con preferenza,
un dirigente grandi istituti di studio, come le
biblioteche romane e il Museo Alessandrino[61], un’epigrafe
ostiense del II. secolo ci porge la traduzione
greca, anzi una esegesi in greco del nome dell’ufficio,
e questo è ivi illustrato come una sovrintendenza sull’istruzione
e sulla educazione, forse in tutto l’impero,
forse nella sola Roma. Infatti, ivi, Giulio Vestino, a
studiis e a libellis di Adriano, è detto ἐπιστάτης ἐπί τῆς
παιδείας Ἀδριάνου καὶ ἐπιστολεὺς τοῦ αὐτοῦ αὐτοκράτορος.[62]




La glossa è troppo eloquente perchè abbia ad essere
trascurata, come fin’ora è stato fatto, ed essa ci pone
in grado di fermare il nucleo principale delle attribuzioni
dell’a studiis, che sono quelle precedentemente
indicate. Un tale funzionario è dunque molto più degno
di essere identificato con l’altro, della cui reale esistenza
noi abbiamo un positivo accenno sotto Eliogabalo, di

quel che non fosse l’a censibus. Ma sarebbe ancora un
errore supporre che la sua carica dati solo dal regno
dell’imperatore Claudio, sotto cui null’altro che una
fortuita combinazione ci fornisce il primo indizio.




Da Augusto a Claudio invero nè l’amministrazione
imperiale subì alcuna sensibile modificazione, nè le sorti
della istruzione pubblica in Roma, o nell’impero, offrirono
novità tali da reclamare un nuovo funzionario.
Fino a Nerone, la tradizione augustea imperò sovrana
su tutto il governo dei quasi sempre inetti successori
col fascino di un’eredità intangibile, con l’autorità di
un organismo giudicato perfetto e quindi inviolabile.
Ma, come se questo non bastasse, chi ben guarda si
accorge agevolmente che la carica dell’a studiis noi
non la troviamo istituita da Claudio; la troviamo solo
fornita di numeroso personale[63].




Non si era dunque agli inizi, e il merito di ciò
spetta, come per tutto il resto del governo dei Giulio-Claudii,
al primo loro grande predecessore, ad Ottaviano
Augusto, che, fin dal suo tempo, largì allo Stato
romano un ufficio consultivo e ispettivo, forse anche
elementarmente direttivo, sulle cose della pubblica istruzione
ed educazione in Roma, anzi, più precisamente — conforme
ai limiti, entro cui egli operò le sue riforme — sulla
educazione e sulla istruzione delle due
classi della nobiltà romana del tempo: l’aristocrazia
senatoria e l’aristocrazia equestre.








VIII.



Ma, nella sua molteplice operosità, Augusto — fatto
veramente singolare, se si considera la politica di tutti
gli imperatori fino al II. secolo — rivolse anche le sue
cure alla istruzione pubblica nelle provincie. E la provincia
privilegiata fu — lo si poteva in anticipazione giurare — quella,
che maggiormente seppe conquistarsi le sollecitudini
della sua imperiale amministrazione: l’Egitto.




Quivi egli trovava le arti e le lettere già onorate
da due suoi predecessori, lo zio Giulio Cesare e il rivale
Marco Antonio. Ed era previdibile, che, se l’esempio
del primo avrebbe dovuto incoraggiarlo a continuarne
l’opera, i grandi donativi del secondo alle pubbliche
biblioteche di Alessandria dovevano costituire un amaro
termine di paragone, che Augusto sarebbe stato tratto
a voler offuscare e superare.




Perciò egli cominciò con l’allogare nel Sebasteum, il
tempio, che, lui vivo, fu eretto al suo culto divino in
Alessandria, una biblioteca meravigliosa,[64] rivale delle
altre due esistenti nel Serapeum e nell’antico Museo
alessandrino.




La biblioteca era ancora nella pienezza della sua
magnificenza sotto Caligola, ma, dopo questo tempo,
sembra che la sua ripercussione sulla vita intellettuale
alessandrina sia, per motivi ignoti, andata divenendo
scarsissima, e che il suo ricordo e la sua presenza

siano stati ricacciati nell’ombra da un altro istituto
rivale, il Museo.




Ma fu appunto al famoso Museo alessandrino, che
accoglieva in sè la maggior gloria dell’antichità, che
vennero rivolte le maggiori sollecitudini di Augusto, il
quale ne dette per primo l’esempio a tutti i successori.




Che cosa si fosse il Museo non è agevole spiegare,
date le associazioni mentali, di cui oggi possiamo disporre.
Conteneva sale di anatomia, un osservatorio astronomico,
giardini per acclimatazione di piante esotiche,
parchi di animali di specie rare, una meravigliosa biblioteca,
il tutto, sotto il patronato delle Muse, a cui vi
era stato eretto un tempio apposito. E ivi lavoravano letterati,
poeti, scienziati, eruditi, filosofi. Vi conducevano
ricerche, isolatamente o in comune, discutevano, poetavano,
componevano, tenevano, non si sa bene, se corsi
ufficiali o liberi, per giovani e per giovanetti. Qualcosa
dunque tra il tempio, l’accademia, l’università, il museo
(secondo la moderna significazione di tale vocabolo), il
laboratorio, il seminario filologico; in ogni caso, un
istituto con proprio indirizzo, il quale nulla ha più oggi
di simile, ma in cui lo studio e l’istruzione venivano
praticati con l’antica indipendenza da ogni stereotipia
burocratica.[65]









Il Museo era stato fondato dai primi due Tolomei, e,
finchè questi vissero e governarono, la monarchia egiziana
si era addossato il carico del suo mantenimento
e della sua amministrazione, come quei sovrani, il diritto
di nominarvi gli scienziati e i letterati, che avrebbero
avuto a farne parte, ad esservi alloggiati e mantenuti,
nonchè quello di mettervi a capo persona di
loro nomina e di loro fiducia. I suoi locali si trovavano
anzi nel cuore del Palazzo reale, e la politica dei Tolomei
era stata così sottile da imporre, a quel massimo
fra gl’istituti di cultura del regno, la sovrintendenza,
non già di un dotto, ma di un uomo politico e straniero
per giunta, un greco, come greci erano i dominatori[66].




Ma i mezzi indiretti di addomesticamento e di coercizione
usati dai Tolomei non furono questi soltanto.
L’inframmettenza del Re giunse talora fino a sospendere,
e pei motivi più futili, lo stipendio dei dotti
del Museo[67]. Gli è perciò che un poeta satirico chiamava
il Museo, anche quando esso era nel suo periodo
migliore, non il tempio, ma «la gabbia» o «la stia
delle Muse,»[68] intendendo significare con questo che
i costosi volatili, nudriti in quella reale uccelliera, non
avevano precisamente agio di cantare in qualunque
tono avessero voluto.




Se dunque la politica dei Tolomei non aveva imposto

una filosofia, una storia e una poesia ufficiale, aveva
fissato, per tutte queste discipline, dei limiti invalicabili,
aveva reso loro necessaria una speciale tournure, che,
nella storia della letteratura greca, ha ben una denominazione
particolare, l’alessandrinismo, e quegl’illustri
pensionati regi sarebbero stati male ispirati, ove si fossero
accinti a dissertare sul miglior governo possibile, a
discutere gli atti del sovrano, a scriverne la storia
con imparzialità, a mettere in questione gli Dei e, più
specialmente, quel culto dei sovrani, che mai forse i Greci
erano riusciti a pigliare sul serio.[69].




Or bene, estinta la casa dei Tolomei, costituito l’Egitto
in provincia romana, gl’imperatori del mondo
avrebbero potuto interrompere le liberalità e la politica
dei predecessori, avrebbero, come faranno i principi
cristiani, nei riguardi di altri famosi istituti d’istruzione
pubblica, potuto abbandonare alle sue sole risorse la
vita del Museo, avrebbero magari, nella migliore ipotesi,
potuto continuare automaticamente, svogliatamente, l’antica
tradizione. Viceversa, Augusto volle che l’impero
avesse per il Museo alessandrino le stesse cure della
monarchia tolomaica. Egli ne addossò al pubblico tesoro
il gravame del mantenimento, e, come i Tolomei, aggiunse
la carica e il nome del sovrintendente del Museo
al non breve elenco dei grandi funzionari imperiali.
Anzi, quasi non gli bastasse la diretta influenza, che
egli avrebbe potuto esercitare su quel funzionario, in
un paese, ove il carattere della amministrazione imperiale
fu sempre così strettamente personale, la sovrintendenza
del Museo rimase uno dei pochi ufficii della

provincia d’Egitto, del cui titolare l’imperatore volle
riserbata a se stesso la nomina[70]. Una sola modificazione
venne apportata dal nuovo governo, modificazione,
che ci è, in modo positivo, testimoniata relativamente
tardi,[71], ma che si deve presupporre datante
da quei primi anni: a sovrintendente supremo del Museo
non fu più scelto un greco, ma un romano.




Gl’intendimenti politici, che avevano guidato i Tolomei
in quel campo della loro politica, continuano dunque
ad ispirare adesso, con ugual metro, gl’imperatori romani,
i quali appaiono consapevoli della gravità dei motivi,
che li determinavano. Ed essi non ristanno dal far
gravare sul più notevole centro della produzione intellettuale
di quel tempo l’uggia di quell’invisibile trama
di lacci d’oro, fatta di protezione scientifico-letteraria,
ma in pari tempo di inquisizione politico-religiosa, che
era stata così mirabilmente intessuta dai Tolomei.



IX.



Dal primo imperatore di casa Giulia, fino a Nerone,
l’incuria del governo romano verso l’istruzione pubblica
fu certamente assai grave. Anzi — fenomeno interessante
poichè riguarda uomini differentissimi per indole,
per attitudini politiche e per metodi di governo — dopo
Augusto, la politica imperiale, nei rispetti della istruzione,
tornerà a farsi valere soltanto con Nerone.




Dell’opera di Tiberio, noi abbiamo a ricordare soltanto

l’istituzione di una terza biblioteca nel così
detto Nuovo tempio di Augusto[72], giacchè l’elevamento
al grado di senatore, avvenuto, durante il suo governo,
di un maestro elementare, un semplice litterator, non
fu certamente segno delle buone disposizioni dell’imperatore
verso i rappresentanti la scuola primaria, ma
soltanto del favore del suo ministro Seiano verso un
disonesto[73].




Di Caligola si può ricordare il periodico concorso di
eloquenza greca e latina, da lui istituito, verso il 39
o 40 di C., a Lione, e che vi si celebrava alla ricorrenza
annua del concilium delle Gallie, intorno all’Ara,
sacra al culto di Augusto, ed era periodica occasione di
convegno dei retori di tutto il paese[74].




Forse più degna di nota, è, nella sua modestia,
l’opera dell’imperatore Claudio.




Claudio fu solo tra gli imperatori romani a concepire
un disegno, che arieggiasse alla lontana il pensiero dei
remoti Tolomei nel fondare il Museo alessandrino. All’antico
egli aggiunse un nuovo collegio di dotti, che
installò in un secondo Museo, il quale dovette elevarsi
nel quartiere, che si diceva di Rhacotis, o, come il Museo
tolomaico, in quello del Bruchion — i soli occupati dai

Cesari e dai loro luogotenenti — e che prese nome dal
principe, che ne era stato il fondatore[75].




Sulle particolarità della nuova fondazione noi sappiamo
assai poco, e assai poco, quindi, sui suoi rapporti
di somiglianza e di differenza dalla precedente. Pare
però che la prima origine debba ricercarsene nel seguente
fatto.




Aveva Claudio scritto venti libri di storia degli
Etruschi e otto di storia dei Cartaginesi. Or bene, la
principale clausola, ch’egli impose ai membri del sodalizio
beneficiario del nuovo Museo, fu la pubblica lettura
annua, in giorni stabiliti, della sua duplice istoria.
Ma questo compito non fu loro speciale, chè obbligo
analogo Claudio impose ai loro colleghi dell’antico
Museo alessandrino, sì che gli uni e gli altri avrebbero
dovuto leggere, nei rispettivi locali, alternativamente e
ad epoca fissa, i suoi 20 libri della Storia degli Etruschi
e gli 8 della Storia dei Cartaginesi[76].




Tale originario intendimento si ricollega alla usanza
delle letture pubbliche, assai diffusa in Roma in quel
tempo, e, sotto tale aspetto, il Museo Claudio avrebbe
potuto definirsi l’auditorium alessandrino delle recitazioni
imperiali. Ma questa consuetudine, voluta da un
principe romano in un istituto suscitato in mezzo ai
dotti di Alessandria, conteneva il germe di una notevole
innovazione. C’era anzi tutto, fin da ora, in Alessandria,
un nuovo Museo e una scuola rivale dell’antica;

poi l’eccitamento ad ambedue di occuparsi, ed in
maniera speciale, di studi e di ricerche storiche. E di
quale storia! La storia delle due più grandi nazioni
dell’evo antico vinte e soggiogate da Roma; la storia
dell’Etruria, madre di buona parte delle istituzioni primitive
di Roma, e patria di una grande religione e di
un’altrettanto grande civiltà; la storia di Cartagine,
che tutto aveva colonizzato l’Occidente e dato vita a
tanta parte della sua storia futura. L’Etruria e Cartagine
riconducevano all’Oriente e alla Grecia. Le opere
dunque, e le innovazioni di Claudio, aprivano il più
vasto campo possibile alle investigazioni del passato e
facevano, dei due Musei, due speciali seminarii di storia
e di antichità classiche ed orientali. Era facile prevederlo:
negli anni di poi, i dotti dell’uno e dell’altro
non si sarebbero più limitati alla lettura in pubblico
delle opere dell’imperatore, ma avrebbero intrapreso,
in giorni determinati, la lettura di opere proprie, frutto
di lungo e difficile lavoro.[77]




L’oscurità grande, che incombe sulle sorti future del
Museo Claudio, non ci dà agio di determinare fino a
qual segno le speranze del principe e dei suoi consiglieri
siano state esaudite. Certo si è che un’indicazione,
posteriore di ben due secoli, non solo ce lo mostra
ancora in vita, ma già trasformato in sede di studio,
in laboratorio letterario e filosofico, con apposita biblioteca,
nel quale cioè i suoi dotti pensionati si occupavano
di quegli studi misti di grammatica, di retorica
e di filosofia, tanto in voga in quel tempo[78].









Se non a tutti, il Museo Claudio rispondeva dunque
al fondamentale tra gli scopi dei Musei ellenici[79]. E
appunto per questo non è piccolo il valore della sua
fondazione, nuovo segno delle cure della politica imperiale
verso l’istruzione pubblica nelle provincie.



X.



Ma per una di quelle apparenti anomalie, di cui
anche l’impero romano dà esempio, assai più grande fu,
sulla istruzione, sulla coltura, sulla educazione pubblica,
l’influenza del governo del più matto e del più feroce
tra gli imperatori, Nerone. Come sempre, nelle grandi
monarchie assolute, così ora, ognuna delle molle della
vita della nuova aristocrazia imperiale, sparsa per l’Italia
e per le provincie, è retta dalle influenze della Corte
e del principe. La Corte reagiva sui costumi e su tutto
il tenore della vita sociale. Le idee, i gusti, le manie
personali dell’imperatore, dei membri della sua famiglia,
dei suoi favoriti divenivano per essa regola e legge.
Essa si plasmava a immagine e somiglianza del principe,[80]
e la propria sembianza mutava, senza esitazione
e senza riserbo, a seconda delle mutazioni che in
alto avvenivano. «Noi ci pieghiamo — scriverà Plinio
nel suo Panegirico a Traiano — per qualunque verso
il principe voglia; noi siamo in una parola i suoi
imitatori. Noi vogliamo riuscirgli graditi; noi ne desideriamo

l’approvazione, che si spererebbe invano,
se se ne fosse diversi. E siamo giunti a tale continua
e rispettosa imitazione, che quasi tutti viviamo secondo
i costumi di un solo». «La vita del principe
è una vera censura, una censura perpetua, che è la
nostra regola e la nostra mèta»[81].




La severità dei costumi della aristocrazia italica e provinciale,
dopo Vespasiano, è quindi un riflesso del nuovo
regime della Corte imperiale.[82] Il buon mercato a Roma
va e torna coll’andare e col tornare delle abitudini
parsimoniose degli imperatori.[83] Come il Nazareno
moltiplica i pani, così Marco Aurelio moltiplica i saggi
e i filosofi.[84] I cibi favoriti dell’imperatore popolano
le tavole dei ricchi, il sistema dei suoi medicinali invade
e dispare con la sua vita, con le sue abitudini,
col mutare anzi delle sue abitudini. I principi amanti
della musica fanno i musicisti; i principi amanti delle
lettere, i letterati; i principi amanti dell’agonistica, i
ginnasti.




È chiaro perciò quale profonda influenza sulla coltura
nazionale doveva esercitare un monarca come Nerone,
che volle apparire, quale realmente non era, un
intellettuale, e tanto amò di essere imitato.




Già fin da Augusto era penetrata nella sezione occidentale
dell’impero la consuetudine, perfettamente
greca, dei concorsi poetici, e noi, sotto quel primo imperatore,
come sotto Claudio, ne troviamo istituiti, e

celebrati, in Roma ed a Napoli.[85] Caligola — vedemmo — aggiunse,
alle gare poetiche, dei concorsi di eloquenza.
Nerone, conforme al carattere ellenizzante della
parte più intellettuale della sua politica, non poteva
dimenticare, nè dimenticò, questi ultimi, e uno dei punti
del programma delle solenni Neronee, da lui istituite
nel 60 di C., furono le gare oratorie, a cui egli non
mancò di partecipare in persona.[86] Ma nè fu quella
soltanto la pubblica esibizione, che, della propria valentia,
Nerone fece in concorsi del genere,[87] nè altre
solennità, celebrate sotto il suo regno, dovettero mancare
di questa specie di concorsi tanto rispondenti alle
personali velleità dell’imperatore[88].




Il fatto era stato straordinario, ma non meno inevitabile
fu il contagio dell’esempio. A tali gare partecipò
buona parte degli aristocratici del tempo[89]. Tutta
l’attività, che i contemporanei della repubblica avevano
svolta nel foro e nei comizi, fu adesso impiegata
nello sforzo (ahi quanto spesso vano!) di conseguire
la perfezione nell’arte oratoria, e torrenti di eloquenza
sgorgarono dalle mille penne e dalle mille
bocche degli aristocratici del tempo. E a Roma affluì
nuova ingente copia di maestri e di dottori di retorica,
e le scuole moltiplicarono, e l’incanto, che faceva ancora
giudicare tale professione tra le più umili, fu rotto,
e molti di bassa fortuna salirono al vertice della

piramide sociale, e l’unico maestro senatore di Tiberio
vide moltiplicare i suoi colleghi sugli scanni del primo
consesso del mondo[90].




In maniera analoga, il fatto che Nerone aveva avuto
una speciale istruzione filosofica, che anzi l’aveva ricevuta
da due stoici, il fatto di un imperatore, che, dopo
i pasti, si dilettava di assistere a dispute filosofiche,
più o meno sincere e calorose,[91] dette un considerevole
impulso alla cultura filosofica dell’aristocrazia romana,
e, insieme con gli oratori e coi retori, moltiplicarono
i precettori di filosofia, le scuole e l’amore della
saggezza.




La grande copia di nomi di stoici, venuti in fama, a
Roma, nell’età di Nerone, e l’abbondanza e la precisione
delle notizie ad essi relative, che appaiono meravigliose
al paragone degli anni precedenti, non sono
indice insignificante. Nelle case degli aristocratici si
accolgono circoli di filosofi, che divengono guide spirituali
dei componenti quella classe. Rubellio Plauto,
già presso a morire, ascolta i consigli di Cerano e di
Musonio Rufo: Trasea Peto, in identiche condizioni,
conversa col cinico Demetrio; Barea Sorano ha maestro
l’infido Egnazio Celere[92].




Gli aristocratici mostrano così di avere ognuno nelle
proprie case, un saggio, un precettore di filosofia, mescolato
alla lor vita intima, consigliere in ogni repentaglio
dell’esistenza[93]. E, come se questo non bastasse,

essi si recano a compiere studii più dispendiosi
all’estero, in Gallia, in Grecia, in Asia[94].




Dell’età di Nerone si tramandano per l’Italia nomi di
scuole di filosofia famose: quella di Anneo Cornuto, sui
cui banchi sedevano, fra gli altri, Persio e Lucano;[95]
quella di Musonio Rufo,[96] quella di Metronatte. Ed
esse non sono soltanto popolate di giovani, sono anche
frequentate da persone di età matura[97].




Ma se riprova occorresse del fatto (che si dovrebbe,
anche a priori, assumere come non dubbio) del prodigioso
incremento degli studi filosofici dopo l’avvento
al trono di Nerone — essa sarebbe certamente la degenerazione
dell’amore della filosofia nella moda, nella
mania della medesima,[98] e quella corruzione dell’ufficio
e del ministero dei maestri, che, flagellata più tardi
dai poeti satirici,[99] maturava già fin dagli anni del principe
lottatore, oratore e filosofo,[100] e che, come ogni
corruzione, era segno di raggiunta pienezza di sviluppo.



XI.



Di così improvviso rigoglio di studi di retorica e di
filosofia era stato artefice Nerone. Ma io sono fermamente
convinto che a lui, ed a questo tempo, si debba

ricondurre un assai notevole provvedimento legislativo,
che sarà più tardi constantemente ripetuto dagli imperatori
romani. Intendo accennare alle immunità largite
ai pubblici docenti. Un passo del Digesto infatti,
discorrendo di una concessione di Vespasiano e di
Adriano, parla di magistri qui civilium munerum vacationem
habent[101]. L’esenzione aveva dunque dietro
di sè una consuetudine. Ma questa non era stata certamente
iniziata da nessuno degli imperatori, che regnarono
fra Augusto e Nerone, e in questo convincimento
ci induce anche una superficiale conoscenza della
loro politica e delle loro cure. Che vi abbia dato principio
Augusto è possibile, non probabile, chè altrimenti
o ne avremmo menzione in quella autobiografica rassegna
dei più cospicui fra gli atti di lui, che fu il
Monumentum Ancyranum, o troveremmo tanta innovazione
esaltata dai suoi numerosi apologisti, per lo meno
a proposito dell’analoga immunità da lui concessa ai
medici.




Se quindi escludiamo dalla nostra considerazione Augusto,
l’unico, tra questo principe e Vespasiano, su
cui sia lecito soffermarsi, può essere solo Nerone, il
grande protettore degli esercizi di retorica, il discepolo
di due filosofi, di cui uno era a sua volta figlio
di un retore, e fu il consigliere e l’ispiratore di una
buona parte della politica imperiale. Onde a Nerone io
penso si possa con tranquilla coscienza ricondurre l’origine
di una consuetudine di governo, che, salvo lievi
variazioni, dominerà tutta la politica scolastica dello
impero, la consuetudine — dico — di largire ai maestri

di grammatica, di retorica, di filosofia, quanto Augusto,
aveva largito ai medici nella esultanza della convalescenza:
la immunità dai carichi pubblici e dalle pubbliche
funzioni.




Tale concessione del governo romano non fu esclusivo
privilegio delle su citate categorie di professionisti, nè
può dirsi ch’essa, per ora, sia più che ai suoi inizii.
Man mano che la costituzione politica e l’organismo
fiscale dell’impero si rinsalderanno, la teoria delle immunità
riceverà sempre più larghe applicazioni per
divenire, negli ultimi secoli, una delle molle necessarie
al funzionamento dello stato.




Essa infatti consisteva nell’eccitare gli individui di
determinate classi a fornire alla società l’opera loro (di
cui questa aveva assolutamente bisogno) in cambio della
esenzione di una, più o meno larga, serie di oneri, gravanti
sul resto dei cittadini. Fra codesti oneri rientrano
poco a poco le pubbliche funzioni, gli honores, i quali
così vanno via via assumendo il carattere di munera,
imposti dallo stato ai suoi sudditi, per fini a lui
propri — quali che possano essere i sentimenti e le
convenienze dei sudditi stessi — il che veniva a sancire
quell’assimilazione dell’honor al munus, che fu certo
uno dei tratti più caratteristici del diritto pubblico
nell’impero romano[102].




Or bene, tra le categorie di persone, di cui lo stato
fin d’ora dichiara di avere assoluto bisogno ed a cui
offre, in ricambio dei loro servigi, l’esenzione di parecchi

carichi, sono i ministri del pubblico insegnamento,
dichiarato così anch’esso — implicitamente — funzione
essenziale della società e della vita civile.




Abbiamo noi mezzo di stabilire fin d’ora la portata
ed i limiti di quella esenzione? Quali tra i professionisti
dell’insegnamento ne godettero? Da quali carichi
andarono essi esenti?




Il Digesto, riferendosi all’età, che precede Adriano e
ai magistri, che allora godevano della vacatio civilium
numerum, ne specifica[103] le varie categorie in medici,
grammatici, oratores (cioè: retori) e philosophi. I maestri
elementari, i litteratores, sono quindi, fin d’adesso,
come, per regola generale in seguito, esclusi da ogni
immunità. Viceversa, il beneficio non dovette limitarsi
solo a Roma. Se Augusto aveva privilegiato tutti i
medici esercenti dell’impero, i privilegiati d’adesso non
avrebbero potuto essere soltanto romani, o, se così
fosse stato, se cioè la riconferma del privilegio avesse
contenuto qualche restrizione, lo si sarebbe certamente
dichiarato.




Questa considerazione è ribadita dalla parola stessa
del Digesto: «Il Divo Vespasiano e il Divo Adriano — s’esprime
un giurista — dichiararono in un rescritto
che agli insegnanti, i quali hanno l’immunità dai pubblici
oneri, e cioè i grammatici, i retori, i medici e
i filosofi, gli imperatori avevano implicitamente largito
l’esenzione dall’obbligo di hospites recipere[104]». E
altrove: «È inserito nelle costituzioni dell’imperatore

Commodo il passo di un’epistola di Antonino Pio,
nel quale si dice che anche i filosofi sono esentati dall’obbligo
della tutela. Le parole son queste: — Del pari
a tutti costoro il Divo mio padre, salendo al trono,
con una costituzione confermò i precedenti onori e le
preesistenti immunità, sancendo che i filosofi, i retori,
i grammatici ed i medici sono esenti dalla ginnasiarchia,
dalla agoranomia, dai sacerdozii, dall’obbligo
della ospitalità, dall’obbligo della sitonia e della
elaionia, e che non possono essere costretti a fungere
da giudici o da ambasciatori, o a prestar servizio militare,
o a sottostare a qualunque altro carico — »[105].




Una così ampia e universale concessione di immunità,
che, come si dichiara, precede Adriano e Vespasiano,
mentre da un lato ribadisce la interpretazione che le
immunità ai magistri dovettero varcare la cerchia delle
mura di Roma e i confini d’Italia, assicura eziandio
dall’altro che esse furono comuni a tutti i restanti
paesi dell’impero.



XII.



Ma l’epistola di Antonino Pio ci dà anche l’elenco
degli oggetti, su cui queste immunità ai magistri vertevano
prima di Adriano, e (noi possiamo pensare) vertevano
a un di presso sin dalla loro origine.




I grammatici, i medici, i retori e i filosofi erano,
secondo la parola della costituzione riconfermata da
Adriano, esenti dall’ufficio: 1) di γυμνασιαρχοι 2) di ἱερεῖς;
3) dall’obbligo della ἑπισταθμία; 4) dall’ufficio di σιτῶναι, 5)

di ἐλαιῶναι, 6) di κριταί, 7) di πρέσβεις, 8) di στρατιῶται e
da ogni altro carico di qualsiasi genere[106].




Non sarà male, piuttosto che tradurre verbalmente,
chiarire, specificando, l’importanza di ciascuna di codeste
esenzioni.




L’espressione gymnasiarchia ci richiama anzi tutto al
mondo greco. Ivi, nel periodo classico, essa era stata
una liturgia, forse identificabile con la lampadodromia,[107]
e tale rimaneva ancora, nel periodo romano, non ostante
avesse, qua e là, assunta la forma di magistratura.
Perciò il gymnasiarca offriva agli efebi vesti, forniva
olio per il ginnasio, dedicava stabilimenti di bagni,
accudiva alla celebrazione di sacrifici e di festività,
acquistava le vittime all’uopo richieste, provvedeva
all’allestimento dei banchetti, che seguivano i sacrifizi,
costituiva a sue spese il fondo per i premi richiesti
dai vari concorsi, innalzava pubbliche costruzioni. Era
dunque il suo, specie se, come talora avveniva, si cumulava
con quello di agonoteta, un ufficio terribilmente
dispendioso[108].




Ma il concetto di gymnasiarchia, contenuto nel paragrafo
del Digesto, che qui interpretiamo, non può, come
talora è stato fatto,[109] riferirsi specificatamente alla
liturgia o alla speciale magistratura greca, che portava
codesto nome. Deve invece riferirsi alla cura in genere
dei pubblici spettacoli, a quel ludorum publicum regimen,

che, nel mondo greco, spettava, come abbiamo
visto, al gymnasiarca; in Roma, nell’età imperiale, al
pretore[110]; nei rimanenti municipii, agli edili;[111] o,
nell’una e negli altri, a curatores speciali[112]. E quanto
gravoso fosse codesto onere si può convincersene, rammentando
che in Roma erano proverbiali i dispendii, a
cui gli edili soggiacevano, durante la celebrazione di
determinate festività, e che assai spesso i magistrati
desideravano andarne esenti.




L’ἀγορκνομία è una magistratura notissima nel mondo
greco ed ellenistico. Ma la nostra fonte giuridica, se
si esprime in greco, non si riferisce unicamente al
mondo ellenico, sibbene, al solito, rende, con la parola
greca, un concetto, che, negli altri municipii, specie
in quello di Roma, corrispondeva a magistrature rette
da funzionarii, che portavano altri nomi.




L’edile della repubblica romana era stato infatti per
eccellenza agoranomo: aveva sempre provveduto a che
i viveri, specie il frumento, non subissero rincari esagerati,
aveva impedito, e mitigato, anche con largizioni
proprie, gli effetti delle carestie, sorvegliato i pesi e
le misure. Nell’età dell’impero, l’ufficio di curator dell’ànnona
in Roma, era stato assunto da speciali magistrati,
ma nei municipii italici esso era, di regola,
rimasto còmpito precipuo dell’edile[113].




Anche il sacerdozio (ἱεροσύνη) rientrava, come i due
uffici precedenti, nella categoria degli honores. Nell’impero

romano esistettero sacerdoti urbani e sacerdoti
provinciali. Ma quell’onore si traduceva, pur troppo,
in un vero e proprio carico patrimoniale, giacchè chi
lo rivestiva soggiaceva a pesi determinati, all’obbligo
di donativi in danaro per pubblici edifici, e l’ufficio
aveva rapporti molteplici e costosi con i giuochi dei gladiatori
e con le cacce degli animali feroci[114].




Viceversa, l’ἐπισταθμία era un carico esclusivamente
patrimoniale. Essa consisteva nell’obbligo dei proprietari
di case di ospitare, a turno, magistrati e funzionari,
viaggianti o in missione, insieme con il loro seguito, a
cui bisognava pure fornire alloggio, letti, legna, sale, fieno
per le bestie[115]. E, se si fosse trattato di hospitium
militare, tutti indistintamente gli abitanti di un paese
sarebbero stati tenuti a fornire, ai soldati in marcia,
alloggio, fuoco e quanto costoro avessero potuto chiedere
o desiderare[116].




Le rimanenti immunità riguardano dei munera personarum.
Le σιτωνίαι e le ἐλαιωνίαι (emptiones frumenti et
olei) si riconnettono al problema della cura dell’annona
urbana, che fu tra i più tormentosi dell’antichità. Si
trattava di fare delle grandi provviste di grano e di
olio pei bisogni del mercato, in parte con le entrate
dello Stato, in parte con volontarie contribuzioni. Delle
prime venivano, in Grecia, incaricati appositi magistrati,
i σιτῶναι, una delle cariche del paese più onorifiche e

delicate;[117] delle seconde, gli ἐλαιῶναι[118]. Nei municipii
non ellenici si curano di ciò per adesso gli edili;
più tardi, vi troveremo addetti appositi curatores[119].




L’ufficio di κριτὴ (munus iudicandi) corrispondeva
all’esercizio delle funzioni di giudice (iudex, recuperator)
nei processi civili. Finalmente il πρεσβεύειν (munus legationis)
era l’obbligo della legatio, cioè di assumere la
carica di legatus delle varie città presso l’imperatore, il
senato, i patroni residenti in Roma; e l’εἰς στρατείαν
καταλέγεσθαι (munus militiæ) corrispondeva a l’obbligo
di soggiacere al servizio militare, tanto per conto
dello stato come dei municipii[120].




Da tutti questi onori e da questi carichi venivano
adesso esentati i docenti di arti liberali. Ma, nonostante
così ampio esonero, l’immunità dei privilegiati
non si sarebbe potuta dire completa. Noi sappiamo infatti
che altre categorie di sudditi godevano esenzioni
da altri numerosi gravami[121], di cui, a proposito dei
maestri, non si fa, nei documenti che abbiamo riferito,
specificatamente parola. Onde l’autore della su citata
costituzione Adrianea sentiva il bisogno di completarne
il dispositivo, chiudendo con l’ampia dichiarazione di

esonero da qualsiasi altro carico, dando così alla concessione
quel carattere di universalità, che vi sarà concordemente
riconosciuto dai giuristi maggiori dell’evo
imperiale[122].




La liberalità dello Stato non poteva essere più completa.
Il linguaggio ufficiale degli anni successivi definirà
questa come una immunità realmente illimitata[123]. Ma
il suo merito non risale, come a un’indagine superficiale
potrebbe apparire, ai principi dell’ultima, sibbene
a quelli della prima età dell’impero, al paragone dei
quali i successori non procederanno sempre nella via
delle larghezze.




Ci rimane a rispondere a un’ultima domanda: Quale
fu l’ampiezza cronologica, che l’imperatore volle donare
alle sue immunità? Si limitavano esse ai professionisti
viventi sotto il suo regno, o anche ai futuri?




Su ciò — per ora — non può illuminarci che l’analogia
della immunità concessa ai medici da Augusto,
che riguardò esplicitamente, non solo i viventi, ma
anche gli altri che sarebbero sopravvenuti[124]. Era veramente
un impegnare un po’ troppo l’avvenire, e le
conferme, che i successori riterranno opportune, e le
limitazioni, ch’essi vi arrecheranno, sono prova sicura
del fatto che, se nella ingenua, o buona, volontà di
ciascuno dei largitori il beneficio non doveva aver
limiti di tempo, nel concetto dei principi successivi,

le liberalità concesse erano in vigore solo fino al giorno,
in cui non fossero state abrogate o confermate[125].



XIII.



Abbiamo nel paragrafo precedente discorso delle immunità
dei grammatici, dei retori e dei filosofi, e abbiamo
soggiunto che di regola codesto privilegio non
si estendeva ai maestri elementari, i ludi magistri. Ed
infatti il silenzio, serbato su di loro dai documenti di
questa prima età, ci verrà confermato da altri posteriori
del secondo e del terzo secolo, i quali dichiareranno
come gli imperatori non credano che le immunità
debbano applicarsi agli insegnanti primarii[126].




Tuttavia tale divieto risponde solo a una disposizione
generalissima; e, come la dispensa delle immunità conteneva
clausole particolari, rispondenti alle condizioni
e alla natura dei singoli luoghi,[127] così le sue norme
generali potevano spesso, anche per volontà dell’imperatore,
subire delle gravi deroghe. È quello che noi
troviamo accadere a proposito dei ludi magistri. Si davano
infatti dei casi, in cui anche questi docenti erano,
per volontà imperiale, dichiarati immuni da determinati
oneri. Ce ne informa una delle scoperte epigrafiche più

importanti, la così detta Tabula Vipascensis, una iscrizione
latina del Portogallo, nella quale, per esprimerci
nei termini più generici, si regolavano le cose del distretto
minerario di Vipascum, appartenente al fisco
imperiale, e si fissava l’ordinamento del borgo formatosi
intorno al territorio della miniera.




Or bene, in uno dei capitoli di detta legge, è stabilita
l’immunità dei ludi magistri del borgo[128].




A noi importa mediocremente la cronologia del documento.
Lo si è, dai suoi editori, con sorprendente
unanimità, pensato della fine del I. secolo di C., ma
può dirsi che un argomento convincente a favore di
questa cronologia non esista. Si erano invocati la paleografia
e lo stile[129]. Ma, quasi non bastasse la nota
scarsa sicurezza, che indici del genere offrono, specie
a proposito di documenti ufficiali, è sopravvenuta la
scoperta di un nuovo regolamento minerario della
stessa località — forse uno dei frammenti, che ancora
si attendevano, dell’epigrafe vipascense — in cui, non
ostante l’identità della grafia,[130] la datazione è sicura:
il governo di Adriano.




Ma la Tabula Vipascensis non contiene l’originale
di un contratto intercesso tra il fisco e una compagnia
di appaltatori; è invece la forma generale, il
tipo tradizionale dei capitolati dell’appalto delle

miniere[131]; per cui rimane esclusa ogni possibilità di
assegnare a quelle norme generiche una definitiva cronologia.
Gli è per questi motivi che noi non esitiamo
a discorrere fin d’ora della epigrafe e delle disposizioni,
che vi si contenevano relative ai ludi magistri, preferendo
collegarle con tutta la materia delle immunità,
di cui abbiamo precedentemente trattato.




Il testo dunque è — verbalmente — chiarissimo: «ludi
magistros a procuratore metallorum immunes ess(e
placet)». E che vi si trattasse delle consuete immunità
dai munera civilia e pubblica, o, almeno, soltanto
dai primi, era stato ammesso da tutti gli studiosi della
epigrafe[132]. Ne aveva dubitato uno solo, il quale aveva
sospettato si trattasse, non della immunità a muneribus,
sibbene della sanzione di una indipendenza dei ludi magistri
dalla autorità straordinaria e speciale del distretto
minerario, il procurator metallorum, per cui i primi
non avrebbero potuto essere citati dinnanzi al tribunale
del procuratore, ma solo a quello dei giudici ordinarii.
Tale significato della frase della legge egli trovava
eziandio in un passo di un’orazione di Cicerone
(Pro Font. 12, 27). E forse — aveva ancora opinato — il
fisco, redigendo il modulo di concessione, che costituisce
la materia dell’epigrafe, aveva voluto eccettuare
l’insegnamento elementare dal monopolio, cui erano

soggette altre professioni, esercitate nel distretto, quella
di calzolaio, di barbiere, di lavandaio, di banditore, di
proprietario di bagni etc. etc.[133]




Noi dobbiamo dichiarare che, se anche tali sospetti
e tale interpretazione fossero legittimi, ci troveremmo del
pari dinnanzi a un atto notevole, compiuto dall’autorità
imperiale nei riguardi degli insegnanti elementari, atto,
che, per gli scopi del nostro studio, avrebbe importanza
pari alla concessione della consueta immunità a muneribus.
Se non che, a chi ben guardi, quell’ipotesi non
è la più probabile.




Anzi tutto, i casi di analogie, citati dal nostro critico,
non hanno il valore che egli vi pretende. Nella
orazione Pro Fonteio, Cicerone esprime un concetto affatto
diverso di quello che si richiederebbe, giacchè ivi
dice soltanto, e nei termini più generali, che la Gallia
vedeva nella rovina di Fonteio «quasi la propria immunità
e la propria libertà.»[134] Ma, come che sia,
per la esenzione dell’insegnamento elementare dal monopolio,
cui altri impieghi soggiacevano, non vi era
punto bisogno di un capitolo speciale dell’epigrafe.
Bisognava soltanto non farne menzione, chè la lex Vipascensis
non istabiliva un monopolio universale, ma un
monopolio per mestieri e per professioni determinate.




Quanto poi alla supposta esenzione dall’autorità del
procurator imperiale, sfugge a noi ogni motivo del privilegio
conferito ai ludi magistri e — quel che più
importa — soltanto ad essi. Il procurator fa a Vipascum

le veci dell’autorità municipale[135]. Perchè mai dunque
la esenzione dei ludi magistri, e di loro soltanto, dalla
sua giurisdizione?




Ci pare dunque assai preferibile l’interpretazione,
più comune, di una esenzione a muneribus. Ma si trattava
di esenzione dai carichi comunali o da tutti i carichi
pubblici imposti dallo Stato? È probabile che, su
questo punto, una esenzione limitata ai primi risponda
maggiormente a verità.[136] Una immunitas a procuratore
metallorum deve più probabilmente riguardare soltanto
i carichi dipendenti dalla autorità del procuratore, e,
in tal caso, solo i munera civilia, i carichi comunali,
che quegli imponeva in virtù degli stessi diritti, per
cui, nei municipii, li imponevano la curia e i magistrati
locali.




Noi veniamo intanto a sapere che una di quelle
condizioni speciali, che spingevano il governo ad accordare
ai maestri la immunità dai pubblici oneri, quella
immunità, che ad essi di regola non si largiva, era la
singolarità dell’aggregato sociale, tra cui si sarebbe desiderato
si svolgesse l’opera loro. Nel distretto minerario
di Vipascum, s’era formata, o si sarebbe andata
formando, una popolazione composta dei minatori e
delle loro famiglie, che il bisogno o l’allettamento del
guadagno avrebbe potuto stabilmente trattenervi. Per
creare questa condizione di cose, da cui appunto dipendeva
la vita della miniera, occorreva offrire, più che

fosse possibile, sicuramente ed a buon mercato, qualcuno
dei più importanti servizii. Il desiderio di raggiungere
tale scopo avea fatto creare dei monopolii,
che da un lato garantivano la bontà del servizio, dall’altro
la suscettibilità del consumatore contro pretese
eccessive.[137] Queste stesse cause e queste stesse preoccupazioni
davano origine al privilegio in favore degli
insegnanti elementari, i quali, in quella rara oasi, avrebbero
trovato quella esenzione a muneribus, che, soli fra
i pubblici docenti dell’impero, ignoravano, e che li avrebbe
fatti accorrere numerosi a diffondere l’istruzione,
ciò che precisamente lo Stato mirava a conseguire.




Quello che accadeva a Vipascum doveva accadere in
tutti i distretti minerarii, che si trovavano in pari
condizioni territoriali; doveva accadere in tutte quelle
circostanze, in cui gli agglomeramenti di sudditi dello
impero, su cui il governo aveva interesse di rivolgere
la sua attenzione, presentavano analoghi caratteri. Le
fonti non ci hanno specificato tutti i casi, in cui il
provvedimento ebbe a ripetersi, ma noi abbiamo, ugualmente,
il pieno diritto di non presumere isolata la franchigia
dei maestri di Vipascum.



XIV.



Ma la impronta caratteristica, che il governo di Nerone
lasciò nella storia dell’istruzione pubblica, non si
rintraccia nelle scuole primarie o in quelle di retorica
o di filosofia.




L’originalità del suo governo consistette invece nella

introduzione di una nuova forma di educazione fisica nel
piano generale dell’istruzione e della vita romana, non
che il decisivo trionfo del culto dell’istruzione musicale:
due fatti, che reagirono contro tendenze tradizionali,
subirono discussioni e contrasti vivaci, e furono
tutta opera personale del principe.




Lo spirito dell’educazione fisica romana era stato in
categorico contrasto con quello dell’educazione fisica
greca, e il costume ellenico, che aveva fatto schiava
e prigione Roma in tutti i gradi e in tutte le forme
dell’istruzione e della educazione intellettuale, era rimasto
irrimediabilmente escluso dai termini dell’educazione
fisica. Un frammento del De Republica di Cicerone
rivela tutto l’orrore romano contro l’educazione
fisica a tipo ellenico, arte ch’era fine a se stessa, suscitata
da un desiderio di bellezza, che, come l’arte propriamente
detta, prescindeva da ogni altra considerazione.
L’esercizio a corpo nudo è, per il buon romano, una
lesione del fondamento stesso della vita morale e
civile[138]. «Quanto non è assurda, scrive Cicerone,
l’educazione fisica dei giovani nei gymnasia, quanto
fatua la milizia degli efebi greci! A quanti contatti
e a quanti liberi amori non dà essa luogo!»[139].




L’uso degli esercizii fisici a corpo nudo avrebbe
tratto i Greci alla mollezza e al servaggio. «Erano
stati — si pensava — i gymnasia e le palestre a
portare in copia nelle città l’inerzia e l’ozio, cattivo
consigliero, e la consuetudine della omosessualità,
e la corruzione dei giovani. Tutti dediti a dormire,

a passeggiare, a regolare la vita e i movimenti, i
Greci avevano poco a poco abbandonato l’uso delle
armi, e, senza avvedersene, preferito essere agili e
bei ginnasti, anzichè opliti e cavalieri valenti»[140].




E come, per il buon romano antico, l’educazione fisica
doveva limitarsi, e subordinarsi, ai ristretti scopi
della milizia e alle modeste esigenze della sanità del
corpo[141], per il romano più intellettuale dell’età dell’impero,
essa poteva al più, oltre che a questo,[142] tendere
a completare le qualità del buon oratore, regolandone
i gesti e i movimenti, aggraziandone l’attitudine
e il passo, tramutandosi in una chironomia[143].




Le riforme augustee nell’educazione dei giovani non
avevano derogato da codesti criteri. Era riserbato a
Nerone sconvolgere, o iniziare lo sconvolgimento, di
tanto salda ideologia e di tanta tradizione. «Nel suo
quarto consolato, narrano Tacito e Svetonio, consoli
lo stesso Nerone e Cornelio Cosso, egli istituiva in
Roma, per la prima volta, una festa quinquennale, le
cui norme furono appunto ricalcate su quelle della
corrispondente solennità ellenica»[144]. Furono queste
le Neronee. Si ebbe perciò, per la prima volta, in
Roma, una solennità con gare di corsa di carri e di
ginnastica, da rinnovarsi ogni cinque anni, a spese, non
più dei magistrati preposti a quell’ufficio, ma dello

Stato. E a tali concorsi — qui appunto risiedeva la
innovazione, fonte di tanto scandalo — avrebbero dovuto
partecipare, come vi parteciparono in grande
copia, cittadini dell’aristocrazia romana, spettatrice tutta
la loro classe, che avrebbe assistito al grande agone in
costume greco.




La rara, periodica solennità richiedeva — ed era naturale — l’addestramento
e l’allenamento dei partecipanti
al concorso. E Nerone provvide, ed edificò in Roma,
insieme con le sue terme, un gymnasium, l’edificio, presso
i Greci, sacro all’educazione e all’allenamento fisico
dei giovani, dei cittadini, degli atleti. E, nell’inaugurarlo,
distribuì graeca facilitate l’olio ai senatori e ai
cavalieri, segno indubbio degli scopi dell’istituto e delle
classi sociali, a cui, nel suo pensiero, veniva destinato[145].




Erano i primi passi, ma passi decisivi, verso quella
glorificazione dell’educazione fisica greca, che altri imperatori
continueranno. Ne era anzi la consacrazione
ufficiale, ed è facile, dalle lamentele degli scrittori
contemporanei, o immediatamente successivi, intravedere
tutta la efficacia di quel tentativo. L’amore dell’esercizio
fisico viene infatti all’ordine del giorno. Nelle
case, in locali appositi, dei maestri, dei palaestrici — gente
grossolana, che gli intellettuali del tempo disprezzavano
cordialmente, giacchè, a loro dire, passavano
tutto il giorno a ingollare vino, a ungersi di olio e a
riversar sudore — impartivano, come i retori e i grammatici,

lezioni di ginnastica ad uomini, ed anche, fin
d’allora, a donne[146].




L’educazione fisica entra così a parte dei programmi
di educazione e di istruzione generale, e l’opinione comune
tenta di collocarla a fianco delle arti liberali,
insieme con la filosofia, la grammatica, la retorica[147].
Perciò essa ridesta tutta l’avversione dei conservatori
romani e alimenta largamente la protesta delle persone
così dette autorevoli[148].




Ma anche questa volta, così come contro più antiche
recriminazioni, il nazionalismo ebbe la peggio. E, nonostante
le lamentele dei circoli conservatori romani, l’amore
dell’educazione fisica, regolata secondo i criterii,
cui si era ispirata in Grecia, sia pure inclinando verso
quelle forme, che costituiscono la sua degenerazione,
come l’atletica e l’acrobatica[149], nessuno, per lungo
tempo, ebbe più mezzo di svellere.



XV.



Quello che è a dirsi delle sorti dell’istruzione fisica,
sotto l’ultimo degli imperatori Claudii, non differisce — lo
accennammo — gran fatto da ciò che sarebbe a dire
dell’istruzione musicale.




È noto come, già fin dal II. secolo a. C., la musica
greca fosse prevalsa assolutamente sulla romana, e come,

fin da quel tempo, lentamente, ma tenacemente, l’amore
della sua cultura si diffondesse per l’Italia romana[150].
È evidente in che alta misura il nuovo regime
imperiale dovesse favorire l’amore degli spettacoli
musicali e l’apprendimento delle discipline che vi si
riferiscono. La cresciuta ricchezza, la pace interna, lo
sfarzo naturale delle corti principesche, che le classi
aristocratiche, avrebbero voluto imitare, il contatto con
nuove e antichissime civiltà e con società, squisitamente
dotate di senso musicale, tutto contribuiva a tale risultato.




Come invero la conquista della Grecia aveva, nella
società romana, portato la diffusione della musica
greca, così la conquista dell’Egitto determinò in Occidente
l’invasione del ballo e della musica istrumentale
alessandrina.




L’età di Augusto inaugura infatti l’êra delle pantomine,
genere di spettacolo ancora ignoto ai Romani,
costituito da una schiera di ballerini e da accompagnamento
di canti corali e di musica orchestrale, che di
lì a poco occuperà nella vita antica lo stesso posto,
che nella nostra occupa l’opera[151]. Cotali orchestre
dettero man mano luogo a veri e propri concerti — pubblici
e privati — indipendenti da ogni rappresentazione
teatrale, e fu questa una delle grandi manìe della
corte e delle case aristocratiche sin dai primi anni dell’impero[152].









Alle rappresentazioni filodrammatiche ed ai concerti,
gli imperatori aggiunsero i concorsi musicali. A perpetuare
il ricordo di Azio, Augusto istituì a Nicopoli — nella
Città della vittoria — gare di musica, che presero
regolarmente posto accanto ai quattro agoni tradizionali.
Lo stesso egli fece a Pergamo;[153] e a Roma,
nel 17 a. C., la celebrazione di quei ludi saeculares, dei
quali — nel suo pensiero — nulla più grande l’umanità
aveva veduto e mai più doveva rivedere[154], fu coronata
da uno spettacolo prettamente musicale, il Carmen saeculare,
dettato da Orazio e cantato da un coro di 27
fanciulli e 27 fanciulle romane[155].




Degli imperatori, che succedettero ad Augusto e dei
principi di casa Giulio-Claudia, parecchi protessero, e
coltivarono apertamente, l’arte musicale: Caligola, Tito,
Britannico[156], Claudio; e i ludi saeculares, celebrati da
quest’ultimo, ebbero anche i trattenimenti musicali,
che avevano allietato quelli di Augusto[157]. Ma chi dà
il maggiore degli impulsi a quell’arte e alla sua cultura
fu, come per altre cose, Nerone.




Nerone non amava passare per dilettante, pretendeva
essere un artista di valore. Appena sul trono, chiamò
il famoso citaredo Terpino e studiò disperatamente
canto e musica. Nel 59 si produce, come poeta e come

citaredo, nelle feste Iuvenalia, da lui istituite;[158] nel
60, bandisce i giuochi neroniani, le cui gare musicali
formavano uno dei punti più importanti del programma;[159]
nel 64, a Napoli, debutta in teatro, cantando
sulla cetra una melodia greca, e il suo entusiasmo,
quel giorno, è tale da non fargli interrompere la festa,
neanche al sopravvenire di un terremoto[160]; nel 65,
si produce in Roma, nel teatro di Pompeo, nell’agone
quinquennale da lui stesso istituito[161]; nel 66, intraprende
la sua grande tournée artistica in Grecia, ove
allieta, e onora, del suo canto Olimpia, Delfo, i giuochi
istmici[162]. E già, in fin di vita, fa voto di celebrare la
vittoria contro Galba con giuochi, in cui avrebbe suonato
l’organo, la cornamusa, cantato in coro e rappresentato
per ultimo, in pantomima, il Turnus di Virgilio.[163].




Quale fosse l’impulso, che Nerone e i suoi predecessori
erano così venuti a dare alla musica e alla istruzione
musicale della gioventù, noi lo possiamo constatare
fin da questo tempo. Ci limiteremo a fornire, fra
le tante, qualche prova.




Nerone volle che i componenti l’aristocrazia partecipassero
alle rappresentazioni teatrali, come attori, e
allorquando — narra un contemporaneo alquanto misoneista — Nerone
istituì i suoi Iuvenalia, «tutti i cittadini
indistintamente vi si inscrissero. Nè la nascita,

nè l’età, nè il riguardo di antichi onori rivestiti impedirono
ad alcuno di esercitare il mestiere di istrione
greco o latino, e di imitarne i gesti e i canti
meno degni di uomini. Perfino delle donne illustri
per nascita si compiacquero esercitarsi in simili sconcezze».
«Di là si diffusero la sregolatezza e l’infamia,
nè mai altra volta i già corrotti costumi furono
più gravemente sommersi in tanta vergogna.[164]»
E meditando, e rimpiangendo, sulla decadenza effettiva
degli studii filosofici, uno stoico, e non dei più rigidi,
esclama: «Ma quante cure invece perchè il nome di
un qualunque pantomimo non perisca! La dinastia
dei Pilade e dei Batillo sta salda nei successori. Di
queste arti sono numerosi i cultori, numerosi i maestri.
Ogni casa ha un palcoscenico, e questo risuona
continuamente di danze, a cui partecipano, e in cui
gareggiano, individui di ambo i sessi».[165]




Roma è già in questi anni invasa di frenesia per
l’apprendimento della musica, della danza, del canto,
e ad essa, da ogni angolo della Grecia e dell’Asia ellenizzata,
affluiscono musici e virtuosi. Le scuole di
musica sono tra le più frequentate[166]. Eccellono per
zelo le signore dell’aristocrazia, e, allorquando l’autore
dell’Apocalisse vorrà, in quel tempo, lanciare, come il
suo angelo, la peggiore delle qualifiche contro la città
maledetta, la definirà senz’altro città di musicanti, di
citaredi, di suonatori di flauti e di trombettieri.[167]








XVI.



Col nuovo grandioso impulso, dato da Nerone alla
consuetudine della ginnastica e alla passione della musica,
si lega la sua riforma di quelle associazioni giovanili,
che erano state la gloria del governo di Augusto,
e di cui Nerone fu, tra i Claudii, il più felice diffonditore.[168]
È sopra tutto per loro mezzo che l’istruzione
musicale e l’educazione fisica, improntata ai criteri
greci, hanno presa sulla gioventù e penetrano vittoriose
nel programma generale dei suoi studi.




Noi abbiamo elementi per assicurare che l’organizzazione,
fondata da Augusto, era continuata non ingloriosamente
sotto i successori fino a Claudio. Caligola
anzi aggiunge alle feste dei Saturnali un giorno, che
disse Iuvenalis, nel quale, naturalmente, dovevano aver
luogo i ludi iuventutis,[169] e dà giuochi, ai quali partecipava
specialmente la gioventù senatoria, con le note
cacce, con il lusus Troiae.[170].




Altri dati, e non meno significativi, si riferiscono al
governo di Claudio.[171] L’istituzione, voluta da Augusto,
è dunque salva. E noi siamo anche sicuri che fin
da questo tempo le associazioni giovanili erano già

uscite da Roma e penetrate in altre cittadine italiche,
specie nel Lazio.[172]




Ma in Nerone — vedemmo — all’amore per le gare
ginniche si accompagnava l’altro, ancora più ardente,
per la musica e per le rappresentazioni sceniche. I
suoi esercizi fisici furono quindi tosto sopraffatti dalla
frequenza delle rappresentazioni musicali, e a queste,
cui egli partecipò direttamente, volle, per amore o per
forza, partecipassero anche quei iuvenes augustiani, quella
guardia del corpo, che, seguendo l’esempio delle corti
ellenistiche, l’imperatore si era formata tra i giovani
tirones provenienti dalle due classi della nobiltà romana[173].
Fu la circostanza, in cui si determinò il nuovo
indirizzo delle associazioni giovanili. E nel 53, cioè a
dire nel giorno della sua assunzione della toga virile,
egli inaugurava i Iuvenalia. Il loro nome rammenta
Caligola e l’interesse di lui per l’antica istituzione.
In quello stesso tempo, nei municipii italici, il culmine
delle feste giovanili era precisamente il lusus iuvenalis,
consistente in cacce di fiere, gare di scherma e lotte
nell’arena[174]. Nerone non poteva fare, e non sembra
abbia fatto, a meno di ciò;[175] ma per lui gli esercizii
sportivi non bastarono, ed egli vi aggiunse danze,
canti a solo, canti corali, non che rappresentazioni

sceniche[176]. Nessuna di queste cose poteva darsi senza
un precedente tirocinio, e sorsero quindi all’uopo apposite
scuole preparatorie — scuole di musica e di
ginnastica — con speciali maestri[177]. Anche Nerone
ebbe i suoi, Seneca e Burro, che dovettero accompagnarlo
sulla scena[178].




Com’è palese, l’indirizzo militare e civico, con iscopo
patriottico e contenuto religioso, della educazione
augustea aveva deviato. E noi ora veniamo invece a
trovarci di fronte ad una educazione, tra sportiva e
teatrale, con contenuto e pura forma greca.




Più grave appare la deviazione dall’antico, pel fatto
stesso che Nerone, come abbiamo accennato, si formò,
della organizzata gioventù romana, una vera e propria
guardia del corpo: se nella prima parte della sua riforma
può ben dirsi che egli seguisse un suo più largo
e nuovo ideale di educazione, nella seconda, egli realmente
indirizzava ad altri scopi le antiche associazioni
giovanili, e questi non costituivano più un organico
sviluppo degli intendimenti della riforma di Augusto.



XVII.



Innanzi di lasciare per sempre il governo di Nerone,
è nostro debito di storici rivendicare a lui alcuni altri
atti, concernenti le sorti della pubblica istruzione in
Roma, che si sogliono in genere attribuire a merito

dell’ultimo imperatore Flavio, Domiziano, la ricostruzione
cioè e la ricomposizione di talune delle biblioteche,
fondate dai precedenti imperatori e perite nel
terribile incendio del 64. Ed invero, se il così detto
Tempio nuovo di Augusto è già restaurato nel gennaio
del 69[179], è quasi certo che codesta cronologia sia
stata preceduta dalla restaurazione della biblioteca,
di cui Tiberio l’aveva arricchito[180]. Anche anteriore
è la riattazione del tempio ad Apollo,[181] ed è probabilissimo
che con esso Nerone abbia ricomposto
l’ancor più gloriosa biblioteca, che Augusto vi aveva
aggregata. Ma poichè gli istituti di tal genere, periti
nel 64, non dovettero essere quelli soltanto — la Biblioteca
della Domus tiberiana, che sorgeva anch’essa
sul Palatino[182], non potè certamente sfuggire alla quasi
universale rovina — e, poichè questi ed altri accenni
tendono a dimostrare come Nerone abbia mirato a
restaurare tutto quanto l’incendio aveva distrutto, è lecito
supporre che i suoi restauri non si limitarono alla
Palatina e alla Biblioteca del Tempio nuovo, ma sovvennero
anche le altre, che, nell’incendio del 64, avevano
subito una sorte egualmente infelice. Cosicchè Domiziano,
di cui un biografo[183] dirà avere egli avuto il
grande merito di restituire le biblioteche precedentemente
distrutte, dovette esercitare la sua liberalità verso

quelle sole tra esse ch’erano perite negli incendi
avvenuti tra la fine del regno di Nerone e l’esordio
del suo governo[184].



XVIII.



Ci rimane a dire qualcosa dei rapporti intercessi,
sotto gli imperatori di casa Giulio-Claudia, tra lo stato
e l’insegnamento della giurisprudenza, già così evoluto
e così prossimo alla ufficialità in sullo scorcio della
repubblica[185].




Secondo i più autorevoli storici del medesimo, l’impero
avrebbe compiuto, nel campo dell’istruzione giuridica,
una vera e propria rivoluzione. Esso, cioè, sarebbe
riuscito a possedere quello che la repubblica
non aveva mai conosciuto, delle vere e proprie scuole
giuridiche di stato, e tale rivolgimento sarebbe, a loro
dire, interamente palese sotto Antonino Pio, o fors’anco
sotto Adriano, come proverebbe un classico passo di
Gellio, nel quale si accenna esplicitamente, come a fatto
ovvio ed universale, a scuole, numerose in Roma, di ius
pubblice docentium[186].




Ma la misura di codesto rivolgimento, nel campo
dell’istruzione giuridica in Roma, è assolutamente esagerata,
e la sua importanza viene attenuata da quanto
più recenti studi han potuto ricostruire circa i limiti

e la natura dell’istruzione giuridica nell’età repubblicana.[187]
È perciò più esatto asserire che, da questo
tempo a quello degli Antonini, si rileva solo un notevole
crescendo dell’istruzione giuridica, un regolarizzarsi e
un perfezionarsi delle forme, in cui essa veniva impartita,
senza che questo nulla abbia a vedere con una
vera e propria rivoluzione, più che con un naturale
svolgimento di condizioni preesistenti. Il nostro compito
deve quindi limitarsi a indagare la parte, che, in
codesto incremento e svolgimento, abbiano avuto gli
imperatori di casa Giulio-Claudia.




Come narra l’unico antico sistematico espositore della
storia e dell’insegnamento del diritto nella repubblica
e nell’impero romano, Pomponio, uno dei principali
doveri dei Pontefici, e poi dei giureconsulti romani, era
stato, fin dall’età repubblicana, quello dei responsa,
cioè a dire delle consultazioni giuridiche a magistrati
e a privati, che fossero venuti a richiederneli.




Tale ufficio aveva una grande, e grave, ingerenza
nelle controversie giudiziarie. Il compito di giudice,
nella vita sociale romana, era stato facile finchè gli
atti giuridici si erano apprezzati, dirò così materialmente,
senza alcuna ricerca delle intenzioni delle parti,
e fino al giorno, in cui il diritto non era divenuto una
scienza indipendente, la quale, oltre alla pratica del
foro, reclamava uno studio speciale. Ma più tardi, in
mancanza di una apposita classe di giudici professionisti,
era invalsa man mano la consuetudine che essi si circondassero

di un consiglio di gente sperimentata e che
le parti comunicassero loro, quale argomento decisivo,
l’avviso, il responsum, di giureconsulti autorevoli, per
quanto legalmente estranei alla causa[188].




Ma se, fino ad Augusto, il dare responsa dipendeva
dal buon volere dei giureconsulti, dalla loro capacità,
dalla fiducia che altri riponeva in loro, da Augusto
invece si ebbero dei ius respondentes patentati[189].




Sotto questo imperatore, venne stabilita una differenza
tra i responsa e il loro valore effettivo, sì che, mentre,
fin allora, dei pareri, esibiti dalle parti, poteva non
tenersi alcun conto, il giudice, adesso, qualora il responso
fosse opera di un giurista, specialmente patentato,
era moralmente tenuto a riconoscerlo, perchè esso
era stato formulato in nome del principe; costituiva
cioè delle emanazioni della di lui sovrana autorità.




Tale innovazione non subì alcuna interruzione sotto
i successori di Augusto — patentarono giuristi Tiberio,
Caligola, e altri[190] — ed essa, col rialzare notevolmente
il prestigio di questa classe di studiosi, era fatale
avesse delle ripercussioni sull’insegnamento e sulla
diffusione della cultura giuridica. Darsi agli studi del
diritto, praticarne l’insegnamento era adesso un mezzo
con cui raccogliere la fiducia dei principi; respondere
populo, con tanta efficacia pratica, era anche fonte di
lucro. Massurio Sabino ne aveva dato l’esempio e provato
i beneficii: egli, consultore pubblico, patentato da
Tiberio, inaugurò la serie dei professori di giurisprudenza

retribuiti di regolare onorario dai loro auditores[191].




È possibile che gli imperatori della casa Giulio-Claudia
abbiano fatto anche qualcosa di più. Come il governo
repubblicano aveva, ad un pontefice, assegnato
un alloggio sulla Via Sacra per le sue pubbliche consultazioni,[192]
sembra che analogo provvedimento si sia
ora adottato a vantaggio delle nuove scuole dei giuristi.
La cosa può dirsi fuori dubbio per l’età di Adriano,[193]
ed è probabile anche per quella immediatamente precedente.
Allora gli auditoria dei giuristi e dei loro scolari
avranno sede nelle biblioteche di fondazione imperiale[194].
Ma è legittimo supporre che l’usanza fosse
cominciata anche prima. Le biblioteche dell’età di
Traiano e di Adriano non sono che ricostruzioni di
istituti rispondenti a l’idea, che Augusto ne aveva avuta,
e, come, nella prima metà del II. secolo di C.,
erano in esse delle intere sezioni giuridiche[195], altre
analoghe ne avevano contenute le biblioteche augustee,
sì che, secondo l’esagerazione di uno scoliasta di Giovenale,
Augusto avrebbe, nel tempio di Apollo Palatino,
inaugurato un’intera biblioteca di diritto civile.[196]
Perchè dunque l’ipotesi che qualcuna delle sale di tali
biblioteche fosse ritrovo dei giuristi e dei loro discepoli,
non dovrebbe convenire anche alla prima metà del
I. secolo di C.? Perchè non riconoscerla legittima se

la ufficialità è nell’intima essenza dell’istruzione giuridica
romana e se la sua pubblicità è perciò, non solo
da intendere nel senso che tutti potevano goderne, ma
in quello ch’essa veniva impartita col consenso, o con
la sottintesa iniziativa, del potere centrale?[197].




Fu questa l’opera e furono questi gli atti, con cui,
inconsapevolmente, e consapevolmente, gli imperatori
della casa Giulio-Claudia promossero l’istruzione giuridica.
Pur troppo, la natura stessa del nuovo potere
assoluto era tale da ridurre di parecchio gli effetti di
così benevoli intendimenti.



XIX.



Noi abbiamo ora sott’occhio tutto il quadro della
politica degli imperatori di casa Giulio-Claudia, nei rispetti
dell’istruzione nazionale. E possiamo senza esitazione
affermare ch’esso occupa un posto eminente
nella storia della civiltà umana. Noi vi notiamo da un
canto il grande impulso dato allo studio di talune discipline,
la inestimabile iniziativa della fondazione di
pubbliche biblioteche, lo stabilirsi di una condizione
privilegiata ai precettori delle arti liberali. Noi vi notiamo
l’introduzione di elementi fin ora ignorati e
trascurati: l’educazione fisica a tipo greco, l’istruzione
musicale, e — ciò che è assai più importante — fin
da Augusto, un piano sufficientemente completo di educazione
ufficiale della gioventù.




Assai strano è intanto constatare come i maggiori

propulsori dell’istruzione pubblica romana, in questa
età, siano stati due uomini, due principi, le mille miglia
lontani l’uno dall’altro per indole e per politica:
Augusto e Nerone, sì che, nel I. secolo dell’impero, la
istruzione e l’educazione delle classi elevate ondeggino
tra questi due poli: l’indirizzo Augusteo e l’indirizzo
Neroniano.




Ma più importante è un’altra constatazione, che ci
è imposta dalle vicende della storia politica dell’impero
romano e che dà la chiave dell’enigma delle strane
sorti della produzione intellettuale nei secoli venturi.
L’impero perfeziona e moltiplica gli strumenti esteriori
e materiali del progresso, ma fin d’adesso — ugualmente — la
scuola comincia ad essere vuotata della sua
anima, della sua libertà formatrice d’intelletti e di coscienze
e cessa di produrre tutti i suoi frutti. Le scuole
di retorica moltiplicano sin da Nerone, ma non formano
più oratori, formano dei retori. Le scuole di filosofia
dilagano, ma il filosofare diviene d’ora innanzi
un pericolo, e sola filosofia possibile non è più quella
che scandaglia per tutti i recessi dell’abisso profondo,
dove, come s’esprimeva Seneca, giace la verità, ma
l’altra, che si cristallizza in una secca e vuota ermeneutica
dei più celebri autori dei secoli trascorsi o che
si deforma in una sofistica arguta e sottile, che insegna
meno a vivere, a sentire, a pensare, di quello che
a disputare e a schermagliare.[198] La stessa educazione
fisica va man mano smarrendo il proprio scopo e

cede il posto all’atletica e all’acrobatica. La cultura
e la scienza divengono così ornamento mnemonico o intellettuale,
non creano, nè ricreano l’uomo. Questo non
fu per certo conseguenza di volontà colpevole di individui;
fu bensì effetto di tempi mutati, fu derivazione
necessaria di istituti politici, che svolgevano tutte le
deleterie influenze, a cui l’intima capacità li costringeva,
e sospingeva, ma di cui non meno gravi saranno
le fatali ripercussioni.









CAPITOLO II.
Gl’imperatori di casa Flavia
e l’istruzione nell’impero romano.

(69-96)






I. Vespasiano e la fondazione di nuove biblioteche. — Riconferma
delle immunità ai maestri di grammatica, retorica e filosofia. — Stipendio
ai principali insegnanti di retorica in Roma. — Non
si tratta di una statizzazione delle scuole di retorica. — II.
Motivi della innovazione. Condizioni economiche
dei maestri di retorica. — Il provvedimento di Vespasiano
quale misura della considerazione sociale dei retori. — III. Trascuranza
del governo imperiale verso i grammatici e gli insegnanti
elementari; loro condizioni economiche. — IV. Rapporti
amministrativi e giuridici dei retori stipendiati con lo stato.
Giudizio dei contemporanei. — V. Quintiliano primo retore
stipendiato, come maestro e come pedagogista. — VI. Tito
rimane fedele alla politica scolastica del padre. Domiziano
riedifica le biblioteche distrutte. La ripercussione della operosità
imperiale sulla diffusione e sul regime delle biblioteche. — VII.
Domiziano e il trionfo della educazione fisica a tipo ellenico.
Vespasiano, Domiziano e l’istruzione musicale. — Il nuovo
indirizzo dei collegi giovanili. — IX. Il rovescio della medaglia:
Vespasiano contro le scuole filosofiche ateniesi. — X. Il governo
dei Flavii e l’istruzione pubblica nell’impero romano.










I.



Buona parte dell’opera, che il primo imperatore di
casa Flavia svolse nel campo della istruzione pubblica,
ricalca fedelmente le orme del passato.




Anche Vespasiano fu, probabilissimamente, un felice
inauguratore di pubbliche biblioteche. Nel Templum Pacis,
da lui fondato, Gellio e Galeno menzionano una
biblioteca omonima,[199] e, sebbene questo nuovo istituto
non sia esplicitamente indicato come sua opera, è
in tutto verisimile che autore ne sia stato lo stesso
Vespasiano, il quale, come era avvenuto di altre biblioteche,
l’avrebbe aggregata al tempio da lui stesso
edificato[200].




In maniera analoga, come i suoi predecessori, egli
mantenne inviolate le esenzioni dai pubblici carichi,
concesse fin allora ai grammatici, ai retori e ai filosofi,
e riconfermò esplicitamente la loro immunità dall’ius
recipiendi, civile e militare,[201] di cui abbiamo discorso,[202]
e che, probabilmente per poca chiarezza delle
precedenti ordinanze imperiali, o per altri motivi, era
contestata da funzionarii o da generali viaggianti.









Ma, se qui si fosse arrestata, l’opera di Vespasiano
avrebbe avuto scarsa originalità, e la politica scolastica
degli imperatori di casa Flavia si sarebbe adagiata
negli stessi confini dei predecessori di casa Giulio-Claudia.
Se non che uno degli anni del governo di Vespasiano,
fra il 70 e il 79 di C., segna il principio di
una rivoluzione profonda nei rapporti dell’istruzione
pubblica col governo centrale romano.




In uno di questi dieci anni, l’imperatore, tra le svariate
cure, di cui ebbe ad onorare i poeti e gli artisti,[203]
deliberò di stipendiare a spese del fisco, cioè
di quella parte delle entrate dell’impero, amministrata
direttamente dall’imperatore, i maestri di retorica greca
e latina, fissando loro una retribuzione annua di 100,000
sesterzi,[204] pari a L. 25,000 circa.




Dai sommarii accenni delle fonti noi riusciamo malamente
ad avere un’idea dei particolari della riforma,
che lascia adito a molti dubbi e a molte interrogazioni.
Furono stipendiati tutti i retori greci e latini dell’impero,
o almeno d’Italia, o soltanto quelli di Roma? E,
se la riforma venne limitata a Roma, furono stipendiati
tutti i retori romani, o solo i più famosi? Quali furono
i rapporti, che d’ora innanzi si stabilirono fra questi
nuovi professori ufficiali e l’insegnamento libero?




Svetonio, che è la fonte principale, non risponde alla
prima nostra domanda, ma ad essa rispondono chiaramente
gli informatori di un più tardo storico, Zonara,
il quale avverte che si trattò (ed era pel momento naturale)

di una riforma limitata esclusivamente alla capitale
del mondo[205].




Che non si trattasse poi di tutti i retori di Roma, ma
solo di qualcuno tra i più famosi, si può rilevare da
un fatto e da una considerazione: il fatto che noi, in
realtà, non conosciamo che un solo retore stipendiato,
Quintiliano, e la considerazione, che, in tanta copia di
scuole romane di retorica, ogni più liberale innovazione
avrebbe imposto alle finanze dello stato un aggravio
non trascurabile, che un principe quale Vespasiano, tacciato
persino di avarizia, non avrebbe mai consentito.




Ma, da quanto precede, risulta ancora che l’innovazione
non può essere definita una statizzazione delle
scuole di retorica[206]. L’insegnamento privato rimane
ugualmente, come per l’innanzi, libero e preponderante,
incoraggiato, per giunta, dalla realtà, o dalla speranza,
di un assegno annuo da parte del fisco. Ed invero,
gli stessi maestri di retorica stipendiati furono
degli insegnanti liberi; libera rimase la loro scuola da
ogni influenza dello Stato, che non impose alcun programma
o alcun controllo; liberi i maestri di richiedere,

come richiesero, da ciascuno dei discepoli, un onorario,
che costituiva il loro maggiore provento. Anzi, siccome
il fatto stesso di uno stipendio imperiale, elevava
le pretese dei retori, che lo godevano, e la classe
sociale degli alunni, che ne ricercavano le scuole, esso
dovette altresì, per un consueto fenomeno di livellamento
economico, accrescere i proventi di tutti i loro
colleghi, e, insieme, le pretese di una classe di persone,
la cui dignità morale veniva anch’essa tangibilmente
esaltata.




L’insegnamento privato non riceve dunque alcun
danno. Solo, per la liberalità di Vespasiano, lo Stato,
scegliendo fra i molti, indica e sussidia alcuni pochi istituti,
che si potrebbero definire istituti di paragone. Il
vantaggio della coltura era tanto palese, quanto palese
che le intenzioni del legislatore rimanevano lungi da
ogni idea di una scuola di Stato, e persino di una scuola
ordinata e controllata dallo Stato. Se non che — ed
era fatale — al di là delle intenzioni degli inconsapevoli
iniziatori, la scuola di Stato dell’avvenire si sarebbe
svolta dal germe seminato dal primo degli imperatori
Flavii.



II.



Quali poterono essere intanto le ragioni, che indussero
Vespasiano a tentare ciò che tentò?




Gli storici moderni, più malevoli degli antichi, hanno,
con rara facilità, visto nel suo atto un machiavellico
ritrovato di addomesticamento dei retori e delle loro
scuole,[207] anzi, più ancora, un felice espediente, per

il quale egli intendeva schierarli intorno al proprio
carro, a difesa degli attacchi dei filosofi.




In verità, i limiti e la natura della riforma escludono
assolutamente la possibilità del conseguimento di tale
scopo, ed escludono perciò che Vespasiano non vedesse — il
che era agevolissimo — la inanità dei mezzi,
che vi avrebbe adoperati. A chi ben guardi, anzi, la
limitazione del sussidio dello Stato a determinati retori
era un motivo atto a raggiungere effetti opposti alle
intenzioni attribuite all’imperatore. Chi non vede a
quante gelosie, gare, disillusioni e recriminazioni, non
doveva quella scelta dar luogo? E, al tempo stesso, a
quanti attacchi contro l’imperatore e contro i suoi
ministri? Poteva ciò essere un mezzo di corruzione di
tutta la classe? Questo non vuol dire che il privilegio
inaugurato da Vespasiano non si volesse anche interpretato
come un onore concesso all’insegnamento della
retorica e ai suoi ministri, come una lontana captatio
benevolentiae. Come abbiamo accennato, Vespasiano tenne
sempre a ostentare un tal quale mecenatismo verso le
scienze e le arti, nonchè verso coloro che le professavano.
E in tal senso egli potè mirare a passare eziandio
come un protettore, tra i più benemeriti, delle scuole
di retorica. Il mecenatismo era la malattia aulica del
secolo, e non per nulla la nuova munificenza fu direttamente
prelevata sugli introiti dell’impero a disposizione
dell’imperatore.




Ma, per Vespasiano, di peso assai grande dovette
essere la conoscenza delle condizioni economiche della
classe dei retori — condizioni sempre tristi, nonostante
gli onori e le esenzioni, di cui essi erano stati oggetto.
Noi non abbiamo notizie relative ad età precedenti;

ma, nell’età di Traiano[208], in cui, dopo il privilegio,
concesso dal primo dei Flavii, la dignità di quell’insegnamento
doveva essersi di molto elevata, Giovenale
traccia un quadro miserando della vita dei retori e dei
grammatici. «Tu insegni a declamare, o Vezio. Tu hai
dei polmoni di ferro». «Tutto quello che poco
prima avevi letto, stando a sedere, tu dovrai ripeterlo
in piedi, e negli stessi termini. Il ripetere fino alla
sazietà uccide il disgraziato maestro. Giacchè tutti
vogliono conoscere quale sia il colorito da dare a
una discussione, quale il genere di una causa, ove
ne risieda il punto fondamentale, quali possano essere
le varie obbiezioni. Salvochè nessuno vuol pagare
l’onorario. Ti si rinfaccia: — Tu chiedi il pagamento
dell’onorario? E che cosa ho io appreso? — La
colpa, naturalmente, dovrà essere del maestro, se
non c’è un briciolo di anima in questo giovane arcade.
Ogni giorno mi ha rotto i timpani col suo dirus Hannibal,
il quale discute (che so io!) se dopo Canne debba
recarsi a Roma, o se, più prudente, debba, dopo una
tempesta ripiegare sulle città vicine. Quanto vuoi
fissare (io sborso subito la somma) perchè suo padre
lo stia ad ascoltare tante volte quante è toccato a
me? — Così protestano altri sei o più maestri», e «la
loro ricompensa maggiore è l’importo di una tessera
per frumento a buon mercato. Indaga invece presso i

citaredi Crisogono e Pollione quanto renda loro l’insegnamento
ai fanciulli ricchi.... Tu sfogli invece il
manuale del retore Teodoro....




«Si spenderanno seicentomila sesterzi a costruire dei
bagni, e più, per un portico, nel quale il signore si
faccia portare a passeggio quando piove (dovrebbe
forse attendere il sereno, o lasciare che i suoi cavalli
siano spruzzati di mota recente?)». «Altrove egli
edificherà una sala da pranzo con eccelse colonne di
marmo numida e che sia tutta esposta al sole invernale.
Conforme alla dignità della casa, gli occorreranno
cuochi di svariate abilità. Fra questi dispendii,
due mila sesterzi saranno di troppo per un Quintiliano.
Così ad un padre niente costerà meno di un
figliuolo.»[209]




E nulla in realtà poteva costar meno. Dal fugace
accenno dello stesso Giovenale, l’onorario mensile dei
retori, che corrispondeva all’importo di una tessera
per frumentazioni, non giungeva, a quel tempo, a superare
i 20 sesterzi, in cifra tonda L. 5 al mese per
alunno[210].... Due secoli dopo, in tanto più elevato tenor
di vita, l’onorario dei maestri di retorica si aggirava
intorno alle L. 6,25 mensili per alunno[211]. L’amaro accenno
di Giovenale doveva dunque essere l’eco di una protesta
generale. Che cosa sarebbe avvenuto delle migliori
scuole di retorica, qualora fossero state abbandonate al

proprio destino? Era possibile che un governo di Mecenati
proteggesse i musici, o gli attori celebri, e trascurasse
i maestri, formatori e creatori delle coscienze
e delle intelligenze romane? Poteva esso trascurarli,
quando, per di più, dal gesto di protezione, che loro
avrebbe rivolto, era lecito sperare un compenso di gloria
e, magari, di gratitudine avvenire?




Quale fu intanto il rapporto, in cui codesto sussidio
stette con la considerazione, che i retori godevano in
Roma, e presso i poteri centrali?




Taluni moderni hanno, anche qui, malevolmente, confrontato
lo stipendio assegnato a quelli da Vespasiano
con i premii da lui largiti ad altri professionisti, e ne
hanno tirato delle gravi conclusioni circa la scarsa
stima sociale dei retori. Se non che balza evidente agli
occhi di ogni spassionato osservatore l’impossibilità del
confronto. Nell’un caso, si tratta di stipendio annuo,
nell’altro, di sussidi una volta tanto. Se un confronto si
voleva istituire, esso doveva farsi con altri funzionari
stipendiati. Tra questi si potevano scegliere i procuratores
imperiali. Siamo nel I. secolo di Cristo, e noi ne conosciamo
due sole categorie, i ducenarii e i centenarii[212],
stipendiati cioè, i primi, a 200.000, i secondi, a 100.000
sesterzi annui. Noi non possiamo dire, per ora, quali procuratores
si trovassero nell’una, quali nell’altra condizione;
ma, di qui a poco più di un mezzo secolo, saranno
procuratori centenarii i governatori di parecchie provincie
e certi funzionarii urbani e provinciali, come il procurator
alimentorum, il procurator aquarum, il procurator
ludi magni, il procurator operum publicorum, ed altri

ancora, fra cui il procurator bibliothecarum[213]. Or bene,
accanto a tutti costoro, vanno, per considerazione sociale,
allogati i centenarii insegnanti di retorica. Vero
è che, in questo ulteriore periodo, i procuratores centenarii
rappresentavano il più basso ordine dei tre, che
allora di codesta classe esistevano; ma non si può
negare che non sempre, anche in tempi più civili, il
maestro di retorica si è trovato in così buona compagnia
tra i funzionarii dello Stato.



III.



Ma, dopo quanto precede, noi non possiamo trascurare
di porci un’ultima domanda. Perchè Vespasiano
limitò i suoi favori ai maestri di retorica, e non li
estese anche ai litteratores e ai grammatici, maestri,
rispettivamente, della scuola primaria e media inferiore?




Eppure, se i retori stavano male, i precettori di
grammatica e i litteratores stavano peggio. Dei primi — l’abbiamo
accennato — ci informa lo stesso Giovenale:
«E il maestro di grammatica? Quale guadagno ritrae
dal suo lavoro il maestro di grammatica? Il suo salario
è inferiore a quello del retore, ma, per miserando
che esso sia, ne detraggono una parte lo scempio
pedagogo e l’amministratore. Ma, povero Palemone,
tollera anche questa ritenuta, come un qualsiasi
mercante di stuoie invernali e di bianchi cortinaggi,
purchè non invano tu ti sii levato all’ora della notte,

in cui nè il fabbro ferraio, nè il cardatore di lana
sono in piedi!» «Chè il salario tu l’otterrai di rado
senza ricorrere al tribuno. Eppure voi, o genitori,
esigete che un precettore conosca le leggi del linguaggio,
che conosca tutta la storia, tutti gli autori
a mena dito, cosicchè, interrogato all’improvviso, mentre
si reca alle Terme o ai bagni di Apollo, sappia dire
chi fu la nutrice di Anchise e il nome e la patria della
matrigna di Anchemolo e quanti anni visse Alceste
e quante urne di vino siculo donò ai Frigii. Eppure,
voi esigete che egli plasmi le tenere menti, come altri
foggia con la cera un volto umano, esigete che
egli faccia da padre e impedisca che i fanciulli amino
le cose turpi e non le pratichino insieme. Non è
cosa da nulla sorvegliare tante mani e tanta mobilità
di occhi. Questo tu devi curare, e al termine
dell’anno ricevi pure i cinque aurei, che il popolo
reclama per l’atleta vincitore»[214].




La concorrenza doveva infatti essere grandissima, e,
se, in sullo scorcio della repubblica, Roma contava oltre
venti scuole di prim’ordine[215] di grammatici, codesta
cifra era naturale si fosse ormai più che quadruplicata.
Ove poi volessimo avanzare di qualche secolo fino all’età
di Luciano, noi apprenderemmo che tutto il provento
dei grammatici bastava appena a pagare il sarto,

il medico e il calzolaio.[216] E, nell’editto dioclezianeo
de pretiis rerum venalium del 302 di C., troveremmo che
il maestro di grammatica, greco o latino, veniva in media
pagato con 200 denarii (L. 4.50) mensili per scolaro[217].




Se questo è a dire dei grammatici, peggio ancora è
a ripetere dei litteratores. Durante la fanciullezza di
Orazio, i fanciulli delle più ricche famiglie romane corrispondevano
loro mensilmente una retribuzione, che
si aggirava intorno agli otto assi, cioè a dire a circa
quaranta o cinquanta centesimi al mese.[218] Nell’età
di Diocleziano, la tariffa era salita a L. 1,25, o poco
più, al mese.[219] Si sottraggano i tre o quattro mesi
di vacanza,[220] e si vedrà che la vita non sarebbe stata
possibile, se i maestri — con quanto vantaggio dell’insegnamento
è facile comprendere — non avessero
pensato di sopperire con dei mestieri accessori[221]. Parrebbe
evidente da tutto ciò che i grammatici e i litteratores
dovessero attendersi dalle cure imperiali parecchio
di più di quello che l’impero concedeva alle scuole
di retorica. Invece la realtà parla in senso opposto.
E la ragione è crudele: lo stato romano promuoverà, e
curerà, quasi esclusivamente, gli istituti ed i gradi superiori

dell’istruzione pubblica, e seguirà per tal guisa
un criterio di amministrazione, che sarà, pur troppo,
anche nel più lucido avvenire, difficilmente sorpassato.
Noi avremo di ciò una conferma nei provvedimenti di
ordine didattico e scientifico degli imperatori, ma possiamo
subito ricordare qualche fatto, che riguarda anch’esso
le sorti economiche dei maestri. Antonino Pio
tornerà a regolare la materia delle immunità, ma da esse
saranno esplicitamente esclusi gli insegnanti elementari:
per questi il governatore doveva curare soltanto che non
fossero sovraccarichi di oneri..... Più tardi, apprenderemo
che la regolarità dei salari ai maestri verrà garantita
dallo Stato; ma, se tale garanzia era da questo
riconosciuta come un suo debito preciso verso i retori,
essa veniva largita come un mero favore ai grammatici
ed ai litteratores, i quali, sostiene il relativo documento
ufficiale, abusavano, in tale pretesa, dell’analogia della
loro funzione con quella dei retori.[222]




Evidentemente, per lo Stato romano, curante solo gli
interessi delle classi superiori, non esisteva che un’unica
forma d’istruzione da privilegiare e da garantire:
l’istruzione media di secondo grado e quella superiore,
talora anche l’istruzione professionale. La primaria e
la media inferiore dovevano invece abbandonarsi a tutte
le sorti della concorrenza, a tutti i colpi del destino.



IV.



Una questione, che potrebbe sembrare — ma non
è — più difficile, perchè non possediamo intorno ad

essa alcun ragguaglio positivo, è quella che concerne
i rapporti — diremo così — amministrativi e giuridici
(ai rapporti didattici abbiamo accennato) dei nuovi
retori stipendiati con lo Stato.




Come se ne fece in quel tempo la selezione? Quali
obblighi venivano essi ad assumere verso il governo?
Anzi, esistevano degli obblighi in proposito? Rappresenta
l’innovazione di Vespasiano un’ufficiale istituzione
di cattedre, o solo un beneficio a reggenti cattedre, che
già esistevano, e che erano legate soltanto alla loro
opera e alla loro persona?




Circa il primo punto la risposta è prevedibile. La
scelta, sebbene la responsabilità ne risalisse all’imperatore,
dovette, per ora, essere soltanto compito di
persone di fiducia del capo dello Stato. Ma di obblighi
è possibile non se ne sia imposto alcuno. Come il programma
dell’insegnamento non subì nè coercizioni, nè
controlli, così nessuna codificazione dovette farsi di
quello che oggi si direbbe il contratto d’impiego. I
retori stipendiati non erano — è bene ripeterlo — dei
funzionarii dello Stato; erano delle persone benemerite
sussidiate.




Può, a tale veduta, fare ostacolo la dichiarazione
di Quintiliano, che egli avrebbe avuto bisogno di impetrare,
dopo venti anni d’insegnamento, il favore
d’essere messo a riposo?[223] Evidentemente, no. Qui
non si tratta di obbligo, che lo Stato avrebbe potuto
continuare ad addossargli, nè di un esonero, che egli
avrebbe dovuto chiedere, ma di un onore, che il governo
avrebbe desiderato l’illustre maestro continuasse a

largire alla città, e di una cortesia, che traeva il retore
a chiedere al principe quella licenza morale, cui i
lunghi anni di godimento del sussidio e la fiducia imperiale
l’obbligavano.




E neanche la risposta all’ultima delle nostre domande
può — a nostro modo di vedere — essere dubbia.
L’imperatore Vespasiano non istituisce alcuna ufficiale
cattedra di retorica in Roma. Egli non si preoccupa
della stabilità dell’insegnamento di quella disciplina.
Le scuole dei retori erano tante, che una simile preoccupazione
sarebbe stata fuori di luogo. Egli si limita
soltanto a istituire uno stipendio ad personam in favore
di taluni retori. Quando questi fossero morti o si
fossero ritirati, il beneficio poteva passare ad altri; ma
le antiche cattedre non rimanevano scoperte; cessavano
semplicemente del tutto. Di qui si svolgerà più tardi
la pratica dell’istituzione di vere e proprie cattedre di
retorica o d’altra disciplina; ma, per adesso, Vespasiano
non pensa a un così regolare procedimento.




E la modestia della innovazione, negli intendimenti
di coloro che l’operavano, e l’assenza di ogni intendimento
rivoluzionario ci sono confermate dall’impressione
dei contemporanei, che non videro in essa più di
quanto il principe aveva voluto metterci.




Videro anzi qualcosa di meno: non un favore verso
l’istituzione, o verso i migliori che la rappresentavano;
ma un favore verso le persone — in quanto persone — che
il provvedimento imperiale veniva a beneficare. E il
beneficato per eccellenza appare uno solo: Quintiliano.
Un ex-senatore, decaduto, per sue personali traversie,
a insegnar retorica in Sicilia, inaugurava il suo corso,
esordendo nella prolusione con una frase, che si può

ritenere quasi testuale: «Ecco i tuoi giuochi, o fortuna!
Tu fai senatori dei maestri, e fai maestri dei senatori!»[224]
Quintiliano era allora stato insignito degli ornamenti
consolari[225]. E il fatto meraviglioso del retore di
Calagurris divenuto console fu, per tutti i suoi contemporanei,
un esempio palmare della cecità della fortuna,
un motivo frequente di recriminazioni a suo carico.
«Passiamo sopra», esclama Giovenale nello scritto
dianzi citato, «a questo strano esempio dei favori del
destino. Se si è fortunati, si ha la bellezza e il coraggio;
se si è fortunati, si è sapienti, nobili e generosi»;
«se si è fortunati, si è anche grandi oratori
e motteggiatori; se assiste la fortuna, magari colpiti
da raffreddore, si canta bene ugualmente. Importa
molto invero il genere di stelle, sotto cui si mandano
i primi vagiti, sudici ancora del sangue materno.
Se la fortuna vuole, si diviene da retore console....»[226].



V.



Ma la verità era che ben difficilmente il pensiero di
Vespasiano poteva essere tradotto nella pratica in modo
più degno di quello che fu realmente, per opera dell’uomo,
che, ricolmo dell’onore del principe, salì primo in
Roma la cattedra di retorica: Quintiliano.




Quintiliano fu veramente un grande maestro. La cattedra,
ch’egli tenne in Roma per venti anni, lasciò
nella storia dell’istruzione pubblica e della letteratura

romana una traccia, che mai più avrebbe potuto cancellarsi.
Il maestro modello, che Vespasiano col suo atto
indicava alla cittadinanza, volle che anche i lontani ed
i posteri avessero nozione del suo insegnamento e del
suo pensiero, e, ritiratosi dalla cattedra, concepì il
disegno di raccogliere in un solo volume tutta la fine
teorica del suo magistero.




Era quanto mille desiderii tesi verso di lui chiedevano
istantemente. Quando egli attendeva ancora
all’insegnamento, i suoi scolari, «nimium amantes»,
avevano pubblicato le sue lezioni e le avevano fatte
passare come veri e proprii trattati di retorica. Il maestro,
pieno d’indulgenza, non sconfesserà quell’indiscrezione,
ma vorrà darci ben altra cosa: il libro, il
vero e solo libro, a cui le sue lezioni avrebbero potuto
dare origine, cioè i suoi precetti per la formazione
dell’oratore e la teorica della sua pratica pedagogica.
Questa fu la sua Institutio oratoria, che egli pubblicò
negli ultimi anni del secolo I. di C.




In questo suo libro, che accoglieva il meglio del suo
pensiero e della sua esperienza, Quintiliano non si palesa,
come potrebbe attendersi, un severo e radicale novatore.
La nuova scienza, officialmente favorita, non rivela
in lui un indirizzo sconosciuto, o una riforma ab imis dell’antico.
Numerose e fiere erano già in quel tempo le
accuse contro le scuole dei retori e contro la loro vanità:[227]
accuse, che hanno traversato i secoli con una
tenacia solo pari all’altra, con cui quel tanto combattuto
indirizzo pedagogico è rimasto tenacemente radicato

nell’insegnamento secondario. Forse, se non è
fattura d’altri, nel suo scritto su Le cause della corrotta
eloquenza, Quintiliano aveva ribadito anche lui, e
in maniera più esplicita, quelle accuse. Certo, altri prima
di lui, e con lui, le avevano lanciate. Ma adesso,
dal sommo della gloria e della lunga esperienza, Quintiliano
può meglio comprendere e giudicare e misurare
il valore delle accuse e delle difese e le esigenze della
realtà. I suoi rari appunti sono incidentali e sono esposti
in forma oggettiva:[228] piccoli e lievi colpi, che, nella
costruzione del suo edificio, egli è costretto a dare contro
alcuni particolari, che mal si adattano all’architettura
dell’insieme. Il suo compito è un’altro: è anzitutto
quello di rendere sano, pratico, perfetto l’indirizzo
esistente. La sua opera riesce così mirabilmente
architettonica, pensata, martellata, come un mosaico,
fin nei minimi particolari, e fondata sur una conoscenza
inappuntabile delle teoriche esistenti su ciascuna speciale
questione. Per questa parte, i suoi successori non
avranno per lungo tempo altro ad aggiungere od a creare:
avranno soltanto a spiegare e a commentare Quintiliano.
Ma assai più mirabile per ogni età sarà il principio
informatore, che anima l’opera sua, principio
creatore della pedagogia stessa. Egli concepisce il suo
compito, non già come una comunicazione d’insegnamenti
addizionali ed esteriori, ma come un’opera di
formazione interiore del fanciullo e dell’adolescente, dai
primi anni fino all’età matura, all’uomo che si sarebbe
dovuto plasmare. La grande virtù dell’oratore non
sarà, per Quintiliano, la schermaglia vana, che sprizza

dall’abilità disonesta del cavillatore, ma il pensiero
compiutamente reso, perchè compiutamente maturato;
e l’oratore romano è, per lui, grande oratore, solo in
quanto sia veramente uomo e cittadino.




Per tale rispetto, Quintiliano è il sommo tra gli
scrittori latini di cose pedagogiche[229].




Ma, anche in quella sua esposizione, il maestro si
rivela assai più grande del teorico. Gli ammonimenti,
le osservazioni sagaci, le riflessioni particolari mostrano
in lui una capacità insegnativa di prim’ordine, l’uomo
che sa intendere, prendere e maneggiare i giovani secondo
una propria idea, secondo una sua propria intenzione[230].
E a compiere questo miracolo didattico non
avrebbero mai posseduto virtù sufficiente nè l’invidia
dei colleghi meno fortunati, nè la rabbia malevola dei
poeti satirici.



VI.



Gli elementi originali della politica degli imperatori
Flavii sono pressochè tutti contenuti nell’opera di
Vespasiano. I suoi due figli, durante il loro regno,
non fecero che rispettarli e lasciarli immutati, senza
dar mano ad alcuna aggiunta, senza tentare alcuna

sostanziale innovazione. Che questo fosse avvenuto sotto
Tito, noi lo apprendiamo da una notizia assai esplicita.
Tito confermò tutti i benefici e i privilegi concessi dai
predecessori.[231] Con lui dunque furono ripetute le immunità
ai maestri di grammatica, di retorica, di filosofia;
con lui fu ripetuto lo stanziamento in bilancio di una
retribuzione per i retori; sotto di lui, Quintiliano continuò
a dettar lezioni dalla sua cattedra, protetta dal
favore del principe; e continuò, per i letterati e gli
artisti, a spirare il benessere del governo di Vespasiano.




Lo stesso noi dobbiamo dire di Domiziano. Quintiliano
infatti proseguì, fino all’88, le sue lezioni, percependo
dallo Stato il sussidio consueto[232], e poco di poi veniva
dal principe invitato a colmare i propri ozii con
l’occuparsi dell’educazione dei suoi nipoti.[233] In compenso
di questo e dei lunghi servigi resi all’istruzione
pubblica, egli riceveva la prima onorificenza, con cui
il governo del nostro paese avrebbe onorato il riposo
ufficiale dei suoi maestri, il grado e le insegne consolari[234].




Ma, nei rispetti dell’istruzione pubblica, il governo
di Domiziano è assai notevole per tre altri ordini di
fatti: in primo, l’operosità sua a vantaggio delle biblioteche
romane; in secondo, la restituzione delle antiche
gare oratorie; in terzo, i nuovi impulsi dati all’educazione
fisica e musicale.




Narra invero il biografo dei primi Cesari, Svetonio,

che Domiziano, «senza badare a spese», fece costruire,
e ricostruire, le biblioteche perite negli incendi precedenti,
chiedendo per ogni parte nuovi manoscritti e
mandando persino ad Alessandria persone, che li collazionassero
ed emendassero, servendosi degli esemplari
contenuti in quella biblioteca.[235] Si tratta, com’è facile
intendere dalla diligenza, dai criteri e dalla difficoltà
del lavoro, di un disegno di prim’ordine, che merita
tutta la riconoscenza dei posteri. Quali siano state le
biblioteche da Domiziano ricostituite, riesce a noi ben
difficile indicare con sicurezza. È possibile che egli stesso
abbia rifatto l’Ottaviana bruciata sotto Tito[236] e che
ritroviamo menzionata più tardi[237], ma è impossibile
tanto essere sicuri di singoli riferimenti, quanto completare
l’elenco delle ricostruzioni, che dovettero essere
molteplici[238].




Più interessante è invece porre in rilievo il fatto
che tanta operosità imperiale, in rapporto alla fondazione
e alla restituzione di pubbliche biblioteche, dovette,
fin da questo momento, avere la prevedibile e
consueta ripercussione nel campo dell’opera privata e
comunale, in Roma e fuori. Numerose collezioni di libri
dovettero, fin d’ora, aprirsi al pubblico, in Roma, in
Italia e in provincia. Singoli privati, come poco di poi

faranno il console Giulio Aquila Polemano, per Efeso,[239]
Plinio il giovane, per Como[240], e, non sappiamo
quando, un ignoto donatore, per Volsinii, cominciarono
a legare ai municipii delle somme per la fondazione
e il mantenimento di pubbliche biblioteche[241].
Le stesse collezioni private appalesano fin d’ora una
grandiosità e una ricchezza, che suscitano commenti e
censure, come quelle, in cui lo scopo della cultura appariva
subordinato al lusso ed alla vanità[242]. Ma, come
a siffatta bibliomania noi dobbiamo la conservazione
di buona parte della produzione classica, così i dotti
del tempo dovettero all’esempio, che veniva dall’alto,
l’agevolezza, che fu ormai una consuetudine, di servirsi
delle collezioni private dei loro doviziosi amici o
mecenati, e, quindi, di istruirsi e di lavorare, il che,
in circostanze diverse, non sarebbe certamente avvenuto.
Per identico tramite, dovette, durante questo
tempo, introdursi, nel regime delle pubbliche biblioteche,
tutta la serie di liberalità[243], tendenti a soddisfare
le esigenze dei lettori e degli studiosi, che sono
oggi patrimonio universale di quei nostri istituti di
cultura. Ed anche di questo noi dobbiamo essere, sopra
ogni altro, riconoscenti all’ultimo degli imperatori Flavii.








VII.



Dicemmo che un secondo provvedimento, caratteristico
del governo di Domiziano, fu la istituzione di
nuovi concorsi di eloquenza in Roma. Abbiamo visto
come su questo campo egli fosse stato preceduto da
Nerone, ma la grande reazione politica, seguita alla
fine della casa Claudia, aveva interrotto la prosecuzione
di quell’istituto[244]. Domiziano torna a provvedervi
in modo più serio, più solenne e, forse, anche
più fortunato.




Nell’88 di C., egli istituiva il tanto celebrato Agone
Capitolino, un nuovo cimento olimpico, come iperbolicamente
fu definito dai contemporanei[245], una festa
quinquennale in onore di Giove Capitolino, in cui, fra
l’altro, furono rinnovati dei concorsi, che si dissero,
anche questa volta, musicali, ma che compresero delle
gare poetiche ed oratorie[246]. La festa era celebrata
con solennità rara e grandiosa, e un’apposita giurìa
assegnava i premi ai vincitori, i quali ricevevano dalle
mani stesse dell’imperatore il segno della vittoria, una
corona di quercia.[247]




Noi non possediamo notizie distinte di ciascuno dei
due concorsi oratorii e poetici. Ma, se anche i primi
non ebbero, come taluno ha pensato, la lunga vita

dei secondi,[248] la gloria, o la solennità, ne fu, finchè
esistettero, di poco minore. Del pari che pei concorsi
poetici, le previsioni sul loro esito dovettero, ogni
volta, essere oggetto delle più appassionate discussioni
dei circoli romani. I candidati vi accorrevano numerosi,
e il conseguirvi vittoria rimase per parecchio tempo uno
degli scopi più alti e più gelosi dei letterati dell’impero.




Ma, insieme con questa gara solenne, in Roma, Domiziano
ne istituì una seconda più modesta, in Albano.
Richiamò egli quivi un vecchio culto romano a Minerva,
protettrice della poesia e della letteratura, dal quale
ufficio ella era stata, da circa un secolo, fugata da
Apollo[249], e vi istituì un collegio religioso, avente, fra
l’altro, l’incarico di organizzare concorsi oratorii, oltre
che poetici, da celebrarsi ogni anno, il 19 marzo, in
onore della Dea. Anche qui era una giurìa, anche qui
erano assegnate, quali premi ai vincitori, corone auree
di ulivo.[250] Ma, probabilmente, meno fortunati, i concorsi
albani si spensero prima degli altri, romani e capitolini,
di eloquenza.[251]



VIII.



Ci resta a discorrere dei mezzi, con cui Domiziano
promosse il culto dell’educazione fisica a tipo greco
in Roma. Domiziano fu un principe essenzialmente

imitatore. Dopo aver imitato il padre, dopo avere, nell’amore
e nella cura delle pubbliche biblioteche, imitato
Augusto, egli entrò in gara con Nerone.




Ed invero, l’Agone Capitolino, da lui istituito, comprese
eziandio una prova equestre (ἀγῶνες ἱππικοί) ed una
ginnastica (ἀγῶνες γυμνικοί). Tra i concorsi ginnici — pretta
imitazione ellenica — a cui pigliavano parte fanciulli
romani liberi, si diedero, sull’esempio della antica Sparta,
anche gare di corsa di fanciulle. E come Nerone
aveva costruito un ginnasio per gli esercizi fisici, Domiziano
costrusse al Campo di Marte, per le gare ginniche
ed equestri, uno stadio[252] capace di oltre 30 mila
spettatori. Il carattere ellenico della festa fu anche
nell’apparato esteriore. Presiedeva l’imperatore in veste
purpurea e assistevano, e giudicavano, il Flamen Iovis,
nonchè i membri del collegio Flavio, vestiti anch’essi
in costume greco[253].




I giuochi capitolini sopravvissero fino agli ultimi confini
dell’antichità romana, e ad essi sopratutto si deve
se gli spettacoli atletici divennero fin da allora comuni
in ogni genere di spettacoli in Roma. Ma quello che a
noi più importa è che, in Roma, fin dall’età di Domiziano,
si nota una sicura e decisa prevalenza dei fautori
della educazione fisica greca, che penetra ormai vittoriosa,
così nella consuetudine, come nel quadro della
educazione italica dei fanciulli liberi di ambo i sessi[254].









Al nuovo indirizzo della educazione fisica vanno congiunti
gli impulsi, non meno efficaci, dati alla istruzione
musicale. Anche su questo terreno, la politica dei Flavii
si era sperimentata fin da Vespasiano. L’antico soldato
aveva reagito contro il gusto degli ultimi Cesari, rimettendo
in onore il culto dell’antica musica classica.[255]
Ma non era andato più oltre; aveva anzi continuato a
profondere ricompense ai virtuosi dell’arte musicale:
400 mila sesterzi a un cantor tragico; 200 mila a due
citaredi; 140 mila ad altri, e corone d’oro a iosa. Il
ritorno all’antico non osava più violare i confini di una
assennata disciplina dell’avvenire, e il nuovo era accettato,
e ratificato, in tutto quello che esso aveva avuto
di rivoluzionario e che aveva di novatore.




Identica può sembrare la contraddizione, in cui si
avvolge Domiziano, ma quest’ultimo dei Flavii, che sembra
nato per far riscontro all’ultimo dei Claudii, riesce
a decidere delle sorti dell’educazione e dell’istruzione
musicale, nella società romana. Domiziano comincia con
l’abolire le pantomime pubbliche.[256] Si è detto che facesse
ciò per gelosia della moglie e per avere subìta
una sgradevole esperienza domestica.[257] La spiegazione
è certo insufficiente, e il divieto, che fu limitato alle
pantomime recitate in pubblico, non la rende davvero più
attendibile. Rimosse poscia, dal Senato, Cecilio Rufino,
solo perchè amator della danza.[258] Ma, nello stesso tempo,
Domiziano inaugurava, nell’Agone Capitolino, il più

grande e il più felice concorso musicale dell’età imperiale,
in cui si distribuivano premi per la citaredia, per
la citaristica, per gli a solo di flauto, per la corocitaristica,
e a cui accorrevano artisti di ogni paese,[259] ed egli
stesso costruiva appositamente, per gli spettacoli musicali,
l’Odeon, al Campo di Marte, capace di contenere
circa 10 mila spettatori.[260] Era quanto di più grandioso
e di più onorifico fosse stato concesso, fin allora, al culto
di Euterpe, in Roma, e subito se ne videro tangibilmente
gli effetti. Nelle case dei ricchi, i maestri di musica
divennero più ricercati dei loro colleghi di retorica. Nell’età
di Giovenale, i citaredi Crisogono e Pollione sono
divenuti dei signori, al confronto di Vezzio, il precettore
di retorica.[261] Non più i poeti, ma i citaredi hanno
fortuna;[262] e Marziale, consigliando un amico intorno
alla carriera, cui avviare il proprio figliuolo, scrive:
«Fuggi per carità e grammatici e retori!» «Fa versi?
Caccia di casa il poeta!» «Intende imparare un’arte
lucrativa? Che egli divenga citaredo o coraulo!»[263].




Noi possiamo da tutto ciò prevedere quale sia stata
l’opera dei Flavii circa l’educazione della gioventù nei
collegi giovanili. Vespasiano era rimasto nell’orbita della
schietta tradizione augustea,[264] ma Domiziano svolge e
integra, come nel resto, il programma di Nerone. Egli
istituisce — questa volta ne siamo informati in maniera

positiva — anche fuori di Roma, dei Iuvenalia, cui prendono
parte i suoi iuvenes augustales,[265] e fonda collegia
iuvenum, con appositi maestri, i quali danno caccie di
bestie feroci, rappresentazioni sceniche, e gareggiano in
concorsi di poesia e di eloquenza.[266] Con Domiziano
dunque si consolida, e trionfa, l’indirizzo educativo
Neroniano.



IX.



La luccicante medaglia ha anch’essa il suo rovescio.
E non vogliamo con questo accennare alle persecuzioni,
così frequenti in quest’età, contro qualche retore, o contro
schiere di filosofi, colpevoli di opinioni antidinastiche,
persecuzioni le quali ricadevano fatalmente sulle
loro scuole e sulla pratica libertà dell’insegnamento.
Gl’imperatori Flavii possono allegare a loro parziale
discolpa la pur dubbia attenuante di avere avuto in
questo dei predecessori tra gli imperatori Claudii. Intendiamo
invece accennare a qualche specifico provvedimento
ai danni delle scuole esistenti nell’impero romano,
e precisamente delle scuole filosofiche di Atene, ch’era
allora la capitale intellettuale di tutto l’Occidente.




È nota la violenta reazione di Vespasiano contro le
libertà municipali, già restituite alla Grecia da Nerone,
e a Vespasiano, o al suo governo, deve riferirsi una
misura, la cui paternità non possiamo, con uguale verisimiglianza,
attribuire ad alcuno dei successori, e che

noi conosciamo solo attraverso un rescritto di Adriano,
che ne interruppe definitivamente l’applicazione.




È noto come i creatori delle varie scuole filosofiche
greche avessero fondato in Atene delle comunità di
studiosi, per la diffusione della loro rispettiva filosofia.
Ciascuno di essi aveva trasmesso, per testamento,
la propria carica ed il proprio ufficio alla persona, che
aveva creduto più indicata, e questa, a sua volta, ne
aveva seguito l’esempio[267]. Ma Vespasiano, nella sua
avversione alla filosofia, e nei pericoli politici, di cui la
credeva capace, intervenne a limitare la facoltà dei testatori.
Secondo una sua prescrizione, gli scolari di ciascuna
scuola filosofica dovevano essere cittadini romani, nè
essi potevano nominare successori che non rivestissero
tale qualità[268].




I motivi di siffatta disposizione si possono facilmente
immaginare. Vespasiano aveva voluto, per quanto sapeva
e poteva, garantire se stesso e lo Stato contro la potenzialità
rivoluzionaria della filosofia, e rendere questa
politicamente innocua col farla impartire da cittadini
romani. Ma altrettanto prevedibili sono gli inconvenienti
di quel sistema. La scelta del successore era,
ogni volta, dipendente, non già dalle degnità e dal merito,
e neanche dalla maggiore fedeltà dell’eligendo alle
idee del maestro, sibbene dalla condizione esteriore della
sua cittadinanza. Veniva così, in una città e in un paese

tanto poco romanizzato, come la Grecia, chiusa la via
alle iniziative del genio locale, che aveva dato al mondo
i pensatori ed i filosofi più illustri, e quella via si apriva
invece al privilegio della breve schiera dei cittadini
romani, professanti colà discipline filosofiche. E la libera
scelta del successore, preclusa una prima volta allo
scolarca, tornava a chiudersi ugualmente, più tardi, alla
comunità degli studiosi, qualora essi, conforme alla consuetudine,
avessero voluto correggere la nomina e procedere
a una nuova elezione[269].




Era un viluppo di ostacoli, che ledeva necessariamente
la libertà e l’efficacia dell’insegnamento filosofico
in Atene. E i maestri e i discepoli tollerarono, per
anni, duramente, quel freno; per anni cercarono di romperlo.
Finchè, interceditrice una principessa imperiale,
il più greco degli imperatori avrà, come noteremo, l’onore
di esaudire il semisecolare desiderio.



X.



Tale la politica degli imperatori Flavii.




A quest’opera loro, in rapporto all’istruzione pubblica,
suole, nella storia della medesima, riconoscersi
un’importanza decisiva. I Flavii — si dice — avrebbero
deposto la prima pietra di quell’edifizio, che l’avvenire dedicherà
solennemente alle cure della istruzione pubblica.




La disamina, che noi abbiamo precedentemente tentata,
non ci consente un giudizio così entusiasta. L’opera

di quei tre imperatori non contiene, salvo una sola eccezione,
alcun elemento, che già non fosse stato posto
dagli imperatori della casa Giulio-Claudia. Per qualche
parte, anzi, il lavoro dei predecessori non è continuato;
per qualche altra, l’opera stessa dei Flavii è demolita
da un’insanabile intima contraddizione.




L’unico tratto originale è rappresentato dalla concessione
dello stipendio ai maestri di retorica. A parte
però il brevissimo àmbito di persone e di ordini di
scuole, cui essa ebbe a riferirsi, è necessario, per poterla
valutare, distinguere la portata e l’importanza del provvedimento,
considerato isolatamente, dalla idea che esso
ne induce nel pensiero degli storici moderni. Noi oggi
non riusciamo più a concepirlo fuori dagli svolgimenti,
che più tardi ne derivarono, e siamo costretti a scorgervi
il primo consapevole passo verso quella statizzazione
delle scuole primarie, medie e superiori, cui mirò
la civiltà posteriore, e verso cui tende la civiltà attuale.
Ma Vespasiano e i suoi ministri rimasero le mille miglia
lontani da tanta preveggenza. Uno stipendio annuo a
qualche retore — come le ingenti somme prodigate ai
poeti, agli scultori, ai musicisti — non costituivano per
loro una rivoluzione, non ebbero, per loro, l’importanza,
ch’esso assume presso i tardi storici dell’avvenire. Vespasiano
intese porgere — a chi lo meritava — nulla
più e nulla meno di un principesco incoraggiamento, e
sarebbe oggi meravigliato nel vedersi attribuire un più
vasto pensiero.




Ma il merito, che certamente spetta agli imperatori
Flavii, è di aver condotto alla perfezione e al trionfo
parecchi dei nuovi elementi e dei nuovi indirizzi, introdotti
nella politica scolastica dello Stato, dai loro

immediati predecessori. L’educazione della gioventù,
voluta da Augusto e da Nerone, riesce ora soltanto,
in Roma e in Italia, a prevalere su le avverse intransigenze.
La cura delle pubbliche biblioteche ha, con
Domiziano, uno dei momenti migliori nella storia dell’amministrazione
imperiale; ed uno dei punti fondamentali
del programma scolastico dei ministri di Augusto — quello
dei maestri pubblicamente retribuiti — si
traduce in atto per la prima volta con Vespasiano.




E poichè la storia non è fatta soltanto di grandi,
originali iniziative, ma del lavoro paziente della revisione
e della perfezione, il merito della dinastia dei
Flavii, nei rispetti della istruzione pubblica, se non
deve esagerarsi, non deve neanche essere apprezzato
al di sotto del suo giusto valore.









CAPITOLO III.
Gl’imperatori da Nerva a M. Aurelio
e l’istruzione pubblica nell’impero romano.

(96-180)






I. Reazione di Nerva e di Traiano alla politica dei Flavii; gli
stipendi ai retori interrotti; esitanze nella riconferma delle
immunità. — II. Reazione all’educazione fisica e musicale ellenizzante. — III.
La biblioteca Ulpia-Traiana. — IV. I pueri
alimentarii e i provvedimenti relativi in Roma, in Italia e nelle
province. — V. Traiano e i maestri; rifiorimento della coltura. — VI.
P. Elio Adriano. — VII. Adriano, le immunità, gli
onori e i beneficii largiti ai maestri. — VIII. L’Athenaeum
e la biblioteca Capitolina. Adriano e gli studi di giurisprudenza. — IX.
Adriano e l’istruzione pubblica nelle provincie;
riforme nelle scuole degli Epicurei; innovazioni nel Museo
Alessandrino. — X. Le nuove norme di Antonino Pio circa
le immunità dei maestri. — XI. Antonino Pio non inaugura
scuole di Stato in provincia, ma vi promuove l’istituzione
di scuole municipali di retorica e di filosofia. — XII. Marco
Aurelio e la fondazione delle prime cattedre imperiali universitarie
in Atene. — XIII. I concorsi universitarii. — XIV.
Le cattedre di fondazione imperiale nell’Athenaeum romano.
XV. Gli Antonini, le istituzioni alimentari e l’istruzione primaria. — XVI.
Gli imperatori da Traiano a Marco Aurelio e
l’istruzione musicale. — XVII. Il governo ed i collegi giovanili.
La cura delle belle arti. L’amministrazione delle biblioteche.
L’età degli imperatori da Nerva a Traiano, e la scuola
e la coltura nell’impero romano.










I.



Il periodo, che intercede da Nerva a Marco Aurelio,
pur attraverso cautele e riserve, tendenti a non ferire
interessi temibili o diritti costituiti, rappresenta — è
noto — una reazione all’indirizzo politico della dinastia
Flavia; reazione, che si appalesa più stridente quanto
meno ci allontaniamo dall’ultimo imperatore di questa
casa[270]. A tale tendenza non doveva, nè poteva sfuggire
la politica scolastica dei nuovi principi. Ed invero,
da Nerva ad Antonino Pio, forse anche fino a Marco
Aurelio, noi non troviamo più menzione di insegnanti
di retorica stipendiati dal fisco. Di retori illustri, in
questo tempo, vissero parecchi, e P. Annio Floro e
Polemone e Dionigi di Mileto e Lolliano e Favorino
e Castricio e Aristocle di Pergamo e Rufo di Perinto
e Paolo e Adriano di Tyro e Demetrio di Alessandria
e non pochi altri ancora;[271] ma a nessuno toccò l’ambito
onore, che già un terzo di secolo prima era toccato
a Quintiliano.




Nè del silenzio delle fonti si può tener responsabile
una casuale dimenticanza. Il governo e la politica di
Traiano vantano un descrittore e un apologista, che
nulla di ciò avrebbe trascurato, se lo avesse potuto.
Intendo accennare a Plinio il Giovane e al suo Panegirico.
Eppure, mentre, in un capitolo, che riguarda appunto
l’opera dell’imperatore nei rispetti della scuola
e dei maestri, il suo autore elogia il principe per l’onore,

in cui teneva i docenti di retorica e di filosofia,
studii e discipline, che quasi poteva dirsi tornassero
dall’esilio — nè qui, nè altrove, accenna che tanta degnazione
fosse accompagnata da vere e proprie largizioni
di utili materiali, e chi da questo passo ha concluso
diversamente non ha certo interpretato con esattezza
le parole del suo autore[272].




Sembrerebbe contraddire alla nostra ipotesi un editto
di Nerva, che possediamo nel suo testo, il quale riconfermava
i privilegi di coloro, che avessero — pubblicamente,
o privatamente — ricevuto beneficii dai suoi
predecessori[273]. La induzione però sarebbe, a mio credere,
alquanto audace. Nell’editto di Nerva si ha un
esempio di quello che oggi si direbbe un mantenimento
di diritti acquisiti. Ma questi diritti dovevano
essere già in godimento, e, come abbiamo notato, lo
stipendio ai retori, se per taluno (noi conosciamo il solo
Quintiliano) era già una realtà, per molti altri, era rimasto
un principio teorico, di cui non s’era mai fatta
la pratica applicazione. Se, quindi, i maestri nelle condizioni
di Quintiliano conservarono, anche sotto Nerva,
il loro antico stipendio, tutto ciò non costituì menomamente
un impegno verso i futuri retori non stipendiati,
e l’assenza di ogni notizia su persone, che in questo
tempo si trovino in tale condizione, anzi di ogni notizia
in proposito, riesce — lo ripetiamo — gravemente decisiva.




Del resto, non poteva avvenire diversamente. Inteso
in una forma più estensiva, il mantenimento dei privilegi

accordati si sarebbe tradotto nell’irrigidimento
del governo di ciascun imperatore entro lo schema tracciato
dai predecessori. Anche i delatori ufficiali ed ufficiosi,
privilegiati da Domiziano, subiranno un trattamento
opposto sotto Nerva e Traiano, e quest’ultimo,
con precauzione voluta, non confermerà nè esplicitamente,
nè sempre, in tutti i loro particolari, i beneficii,
privati e pubblici, conferiti dai predecessori[274]. Ed invero,
potevano i principi rispettare gli interessi personali
e i diritti in godimento dei beneficati dai loro predecessori;
ma, qualora non lo avessero creduto, non
era punto ragionevole che continuassero ad applicare
a nuove persone i vecchi beneficii.




Siamo quindi sicuri che nuovi conferimenti di stipendio
a retori o a grammatici, sotto i primi imperatori
così detti senatorii, non ne avvennero. Rimasero
però in vigore quelle esenzioni dai pubblici carichi a
retori, grammatici, filosofi, medici, che datavano da molti
anni più innanzi?




Un rescritto di Traiano riguarda precisamente una
questione del genere. Un Flavio Archippo aveva chiesto
di essere dispensato del sedere giudice in grazia
della sua qualità di filosofo, e aveva anche allegato
un editto e un’epistola di Nerva, che, a suo parere,
gliene confermavano il diritto. Taluno avea invece osservato
che egli, non che dispensato, doveva essere escluso
dal numero dei giudici e sottoposto all’espiazione di
una condanna precedentemente riportata[275]. L’editto
o l’epistola, di Nerva, trattandosi questa volta di un

diritto acquisito, indurrebbero nella persuasione del
mantenimento di quelle tali immunità, che Vespasiano
per ultimo aveva così solennemente ripetute, ma il rescritto
di Traiano sorvola su codesto punto. Flavio Archippo — esso
lascia intendere — può, per mera opportunità,
non essere costretto ad espiare la sua condanna.
Se debba però essere esentato dal suo obbligo di giudicante,
non dice; e, quel che più monta, anche il governatore,
che l’aveva interpellato, rimane esitante.[276]




Probabilmente, anche a tale proposito, Traiano non
aveva voluto impegnarsi con formule generiche, e aveva
al solito preferito che, tacitamente, se un diritto acquisito
esisteva, i suoi sudditi, medici, grammatici, oratori, filosofi,
continuassero a goderne. Per sentire invece ripetere
esplicitamente qualcuna di codeste esenzioni, bisognerà
che la reazione passi e che si giunga ad Adriano.



II.



Viceversa, segni di esplicita reazione ci vengono, col
governo di Traiano, segnalati nei due campi della istruzione
pubblica, dove più s’era industriata l’attività
dell’ultimo dei Flavii: l’istruzione fisica su modello
greco e l’istruzione musicale.




È lo stesso Plinio il Giovane ad avvisarcene. In una
sua lettera egli riferisce le vicende di una seduta del
Consiglio della corona, nella quale si era discusso della
soppressione o meno di un agon gymnicus a Vienne,
nella Gallia. Nel Consiglio si erano scontrate le due

tendenze del tempo: la conservatrice e la novatrice.
Al momento dei voti, uno dei consiglieri aveva dichiarato
di votare contro il concorso ginnastico in discussione,
e protestato altresì contro la tolleranza di simili
spettacoli a Roma. A consiglio finito, l’imperatore pronuncia
la reclamata soppressione a Vienne[277].




Rispettivamente, nel suo Panegirico di Traiano, Plinio
accenna alla soppressione in Roma, per ordine imperiale,
delle pantomime in pubblico pur consentite da
Nerva. Evidentemente, l’imperatore avea ceduto agli
attacchi della parte più conservatrice della cittadinanza
romana, che accusava quegli spettacoli di effeminatezza
e di sconvenienza[278].




Contraddice a tutto questo la fugace notizia, che ci
viene da un più tardo storico, della costruzione in Roma,
ordinata dall’imperatore, di un Gymnasium e di un
Odeon?[279]. Non parrebbe; anzitutto, perchè non dovette
trattarsi di una costruzione ex novo, ma di una riattazione
o ricostruzione;[280] in secondo luogo, perchè il
ginnasio e l’Odeon, come gli Odea e i ginnasi già costruiti,
avevano un valore per sè stante di edifici pubblici,
e riattarli non era soltanto un giovare all’incremento
della ginnastica o della musica, ma eziandio
un curare le sorti della pubblica edilizia. Per giunta,
il ginnasio romano non serviva solo all’educazione e

all’allenamento fisico dei cittadini romani, ma sovratutto
agli esercizii degli atleti alla vigilia delle gare
e dei pubblici spettacoli. Finchè questi non fossero
soppressi, era risibile sopprimerne il mezzo, quasi necessario,
alla celebrazione. E l’imperatore, che, per
iscarso spirito di resistenza verso la nuova opinione
pubblica, o per altro motivo, non giungeva fin là, non
poteva esimersi dal voler preparato degnamente uno
spettacolo, di cui l’ufficio, ch’egli rivestiva, faceva risalire
a lui ogni responsabilità.



III.



Se non che i motivi di questa benefica reazione erano
di tale natura da non impedire che Traiano continuasse
la politica dei predecessori, là dove la bontà dell’opera
loro era evidentissima, o dove questa non recava alcuna
speciale impronta dei suoi autori. Così anche Traiano
continuò ad ornare Roma di quella costellazione di
pubbliche biblioteche, la quale, nonchè dell’evo antico,
potrebbe tornare a vanto dell’evo moderno. Egli fondò
la biblioteca Ulpia Traiana nel foro omonimo, che sopravvisse
probabilmente fino all’età di Diocleziano.[281]
In essa si conservava tutta la collezione dei libri così
detti lintei, che pigliavan nome dalla tela di lino su
cui erano scritti, e, con essa, gli elephantini, o tavolette
di avorio, rilegate in volumi, le quali contenevano atti
ufficiali. Ma, più notevole ancora, la sezione latina di
questa biblioteca conteneva scritti giuridici di non piccolo

valore: tutti gli editti fin allora promulgati[282],
che formeranno il materiale, su cui verrà compilato
l’Edictum perpetuum adrianeo.




Ma se fin qui l’importanza dell’opera scolastica di
Nerva e di Traiano non supera quella dei predecessori,
anzi ne rimane forse inferiore, un istituto affatto nuovo,
di cui incalcolabili furono le conseguenze sull’incremento
della istruzione e dell’educazione della gioventù, impone
che si assegni ai due primi imperatori, così detti senatorii,
un posto segnalato nella storia della coltura e della
civiltà romana. Intendo riferirmi all’istituto dei pueri
alimentarii.



IV.



Si conoscono due specie di pueri alimentarii, a seconda
che si tratti di Roma, o dell’Italia e delle province.




I pueri alimentarii romani sono tutto merito di Traiano.
Fino a Traiano, i fanciulli erano esclusi dalle
frumentationes ordinarie,[283] il che produceva, fra le famiglie
povere, gli identici effetti che oggi, in Italia, la
mancanza della così detta refezione scolastica. I poveri,
piuttosto che mandare i loro figliuoli a scuola, li impiegavano
in qualsiasi mestiere, nominabile ed innominabile,
purchè materialmente fruttifero.




Traiano inscrisse i fanciulli di origine libera — non
meno di 5000 — nelle tribù, ed essi ebbero così il vantaggio

di partecipare alle distribuzioni frumentarie,
non che alle altre distribuzioni del tempo e di avere
in parte assicurata l’alimentazione durante la loro
prima età[284].




Il Panegirico di Plinio celebra l’innovazione, cogliendone
appieno il grande valore sociale. «Tutti i fanciulli
romani», egli esclama rivolgendosi all’imperatore,
«sono stati per Tuo ordine accolti e inscritti nelle
tribù. Così, fin dalla infanzia, essi, che per tal guisa
hanno potuto ricevere un’educazione, sanno per prova
d’avere un pubblico genitore. Crescono a Tue
spese coloro che crescono per Te; nutriti da Te, pervengono
all’età della milizia, e tutti debbono a Te
solo quello che ciascuno dovrebbe ai suoi genitori. Tu
hai fatto egregiamente, o Cesare, ad alimentare tanti
fanciulli, speranze del popolo romano[285]. Essi sono
allevati a spese dello Stato per esserne il sostegno
in guerra, l’ornamento nella pace; ed apprendono
così ad amare la patria, non solo come patria, ma
come propria genitrice»[286].




Ma la liberalità e la previggenza di Traiano non sarebbero
state complete se si fossero limitate a Roma.
Fuori di Roma era l’Italia, era l’impero romano. Quante
miserie da lenire, quante giovani vite da consacrare

al bene e alla forza dello Stato! E come Traiano aveva,
per Roma, curato la partecipazione dei fanciulli alle
pubbliche frumentazioni, così, per l’Italia, egli, seguendo
l’esempio del predecessore, istituì, dove potè, e come
potè, delle vere e proprie fondazioni alimentari, destinando
gli interessi di capitali, variamente investiti,
al mantenimento di determinati contingenti di fanciulle
e di fanciulli. Ci informano della cosa monumenti epigrafici
e artistici importantissimi.[287] Sappiamo così,
positivamente, di due istituzioni del genere, l’una a
Velia presso Piacenza[288], l’altra, presso i Liguri Bebiani[289],
a Campolattaro nel Sannio. Ma istituzioni alimentari
dovettero aversi, fin da Traiano, in ogni regione
d’Italia, e di esse troviamo incaricati praefecti,
procuratores, quaestores e altri ufficiali minori[290].




Come sempre, l’iniziativa imperiale, esercitò una larga
influenza sulla iniziativa privata. Mentre, fino a questo
tempo, noi non abbiamo esempio che di una sola munificenza
del genere[291], d’ora innanzi esse moltiplicano
di numero e d’importanza, onde l’azione imperiale riceve
largo ausilio dal concorso dell’aristocrazia dell’impero.
Avremo infatti fin d’ora istituzioni alimentari

private a Como,[292] a Florentia,[293] a Tarracina,[294]
a Ostia,[295] a Hispalis,[296] a Sicca Veneria[297] e in
molti altri luoghi.



V.



L’opera di Traiano, che, direttamente e indirettamente,
ma sostanzialmente sempre, si connette con l’istruzione
pubblica, è coronata da una personale sollecitudine
dell’educazione della gioventù, da una personale attenzione
a l’opera dei maestri.




I precettori di eloquenza e di filosofia sono tornati
in onore, sono tornati nella più squisita considerazione
del principe[298]. Essi trovano facile, anzi libero accesso
presso di lui, così che questi, dalla sua reggia, ha,
senza parere, ma pur sempre consapevolmente, la direzione
spirituale della gioventù romana[299].




Quale sia stato l’effetto di tutto ciò noi non possiamo
non presentire. Le nostre fonti non ci forniscono
prove della ripercussione di ciascuno degli atti, che
abbiamo enumerati, sulla istruzione pubblica nell’impero
romano. Tali prove — trattandosi di un fenomeno

tanto complesso nelle sue cause — sarebbero state forse
impossibili. Ma il rifiorimento della coltura sotto Traiano
è palese, e fu sentito, e dichiarato, dagli stessi contemporanei.




In una lettera di Plinio il Giovane, che può riferirsi
alla fine del I. secolo[300], questi celebra la resurrezione
degli studi liberali in Roma, di cui numerosi potrebbero
essere gli esempi[301]. L’ultimo imperatore di casa
Flavia aveva cacciato in esilio retori, oratori, filosofi;
aveva, insieme con essi, bandite le loro discipline, i più
cari studi professati. Ora questi studi riacquistano la loro
patria, risorgono rianimati, vivificati; il loro culto si
svolge quotidianamente sotto gli occhi del principe, alla
portata delle sue orecchie, dei suoi occhi, del suo esempio[302].
E il mondo intellettuale romano torna ad essere
quale il principe dimostra nuovamente di volerlo.



VI.



Successore di Traiano fu, com’è noto, P. Elio Adriano.
È ben difficile forse trovare in tutta la storia romana
un uomo politico, il quale, come Adriano, chiuda nel
proprio pensiero un senso ed un concetto della vita,
in cui insieme, e quasi organicamente e perfettamente,
si fondano l’ideale della vita greca e quello della vita
romana, l’anima pagana e l’anima cristiana, le tendenze
spirituali dell’età vecchia e quelle dell’età nuova; un

uomo, che egualmente abbia unito in sè la molteplicità
dei più svariati talenti.




Poeta e prosatore, latinista e grecista, pittore e cultore
di arti plastiche, filosofo e oratore, artista e scienziato,
mistico e realista, superstizioso e scettico, generoso e implacabile,
uomo di pensiero e uomo d’azione, egli fermò
il piede su tutti i campi dello scibile, accolse e subì
tutte le suggestioni, di cui è capace la grande anima
umana, e da ogni disciplina, da ogni ispirazione, scoccò
una scintilla per il suo ingegno, rilevò un tratto per
la sua complessa personalità.[303]




Chi dunque meglio di lui, chi meglio dell’imperatore
letterato[304], rappresentante del genio greco del tempo — genio
letterario, oratorio, didascalico, filosofico — chi
meglio di Adriano avrebbe potuto fissare uno scopo
sovranamente pedagogico al suo governo? Chi meglio di
lui avrebbe potuto proporsi quella creazione spirituale
delle generazioni future, ch’era l’ideale sommo degli antichi
politici greci? Chi non attenderebbe da lui un’orma
assai più profonda, o pari almeno a quella, che,
nella storia della educazione nazionale romana e italica,
avevano lasciata e Augusto e Domiziano e lo stesso
Nerone? Eppure, quando noi ci rechiamo sott’occhio
tutto il quadro della politica scolastica di Adriano, troviamo

che, se essa perfezionò l’opera dei predecessori e
ne colmò le lacune, non può tuttavia aspirare a quel merito,
che dall’uomo, che la curava, ci saremmo attesi, poichè
riesce a stento ad assumere una figura sua propria.



VII.



Aurelio Vittore, nelle sue biografie dei Cesari, narra
che Adriano, paragonabile in ciò ai grandi statisti della
Grecia, fu il primo ad inaugurare, in Roma, dei locali
per l’educazione fisica e a interessarsi dei maestri di
discipline intellettuali[305].




Come abbiamo visto, tale opera ha ben altri precursori
e, per quanto grande possa essere stato il merito
di Adriano, esso certamente non può dirsi originale.
Ma questo non significa punto che noi non dobbiamo
soffermarci a studiare i particolari di questo frammento
dell’opera di lui.




Una sua costituzione assai notevole, che ci viene in
parte riferita in un’altra di Commodo, regola in tutti
i particolari la materia delle immunità ai retori, ai
grammatici, ai filosofi, etc. Di essa non torneremo ora
ad occuparci, essendocene lungamente intrattenuti in
molte pagine di uno dei precedenti capitoli[306], e basterà
solo rilevare come la caratteristica delle disposizioni
ivi contenute fosse quella di specificare minutamente la
portata di una concessione, che aveva già una esistenza
e che vantava un’anteriore cronologia di origine, probabilissimamente
fin dall’ultimo degli imperatori Claudii.









Ma l’onore, accordato da Adriano agli uomini di lettere
e di scienze, non si limita alla riconferma delle
immunità. Le frasi, che il Panegirico di Plinio adoperava
per definire il mecenatismo di Traiano, sono da
altri scrittori ripetute in forma poco diversa, per Adriano.
Egli ebbe in sommo onore e in somma intimità
ogni genere di dotti: filosofi, grammatici, retori, matematici,
poeti, pittori, astrologi[307], e raramente, come
sotto Adriano, il mecenatismo esercitò sì largo campo
di influenze e di azione; raramente i detti occuparono
in tanto numero le maggiori cariche dello Stato[308].




Ma fece anche l’imperatore qualcosa di più, come
taluno ha ritenuto?[309] Istituì cioè delle cattedre pubbliche
di retorica, di grammatica, di filosofia, etc.? O,
per lo meno, estese ad altri maestri ciò che Vespasiano
aveva largito ad uno o a più retori? L’autore della biografia
di Adriano nella Historia Augusta accenna a due
generi di atti, cioè ad onori resi da Adriano ai grammatici,
ai retori e agli oratori, anzi a tutti i docenti,
che egli avrebbe eziandio arricchiti, e al provvedimento,
ancora più salutare, di avere esentato dall’insegnamento,
anzi di avere vietato l’insegnamento ai maestri, che,

per età o per malattia, ne apparissero ormai incapaci[310].




Or bene, da questi due passi, sembra sufficientemente
chiaro che non si tratta di istituzione di cattedre ufficiali,
ma, nella migliore ipotesi, di stipendi vitalizii a
maestri di grammatica, di retorica, di filosofia etc., o
anche, semplicemente, di larghi donativi del principe,
e di assegni straordinari, conferiti loro, specie all’istante
del collocamento a riposo. Nè tale interpretazione
manca dall’essere confermata da un passo delle
Biografie dei sofisti greci di Filostrato, il quale, in una
lunga narrazione, che pur si occupa, e di proposito,
dei professori di eloquenza e della istituzione delle relative
cattedre ufficiali in Grecia, dice, di Adriano, soltanto
che egli «fu fra gli antichi imperatori il più
disposto ad incoraggiare il merito»[311].




Ma un altro più grave motivo ci induce a non attribuire
a questo principe quell’istituzione di cattedre
pubbliche, che si è pensata. Se così egli avesse fatto,
se cioè i suoi «incoraggiamenti» a filosofi, grammatici,
retori, matematici, pittori, astrologi etc., fossero da identificarsi
con la istituzione di cattedre ufficiali, queste
non potrebbero limitarsi alla retorica e alla filosofia,
come è stato fatto da chi ha accolto tale interpretazione,
ma dovrebbero riguardare eziandio la grammatica,
l’astrologia, la matematica, la pittura, tutti cioè gli
insegnamenti, che, noi positivamente sappiamo, furono

protetti da Adriano[312] — ipotesi questa assolutamente
inverosimile, come l’ulteriore svolgimento della politica
scolastica degli imperatori assicura senza lasciare alcun
dubbio.




Adriano dunque sarebbe stato il grande incoraggiatore
degli studii e dei loro diffonditori, avrebbe, a più
riprese, specie nel caso di incapacità ad un ulteriore
lavoro, sovvenuto largamente i maestri più bisognosi e
più meritevoli; ma nulla induce a pensare che egli sia
stato l’autore di provvedimenti, con cui si istituivano
in Roma, o altrove, delle cattedre pubbliche per le discipline
più notevoli, che erano allora oggetto di insegnamento.




La sua opera rimane così limitata entro la cerchia
delle idee e delle misure adottate dal primo dei Flavii.
Vespasiano, infatti, dicemmo, non istituì una o più cattedre
di retorica in Roma, ma solo uno stipendio personale
e vitalizio in favore di taluni retori. Coi successori
la sua iniziativa aveva subito un improvviso arresto.
Con Traiano, par certo, gli assegni vitalizi ad personam
non andarono più a favore di alcuno. Ora Adriano — saggiamente — ne
riprende l’idea, che i bisogni e
le circostanze stesse imponevano, e la riprende con
i ritocchi e nella misura, che la nuova politica e la
interrotta tradizione imponevano. Egli estende il beneficio
ad altri insegnanti, che non fossero soltanto quelli
di retorica; sostituisce talora, all’assegno vitalizio, incoraggiamenti,
più o meno larghi, più o meno ripetuti,
ma sempre irregolari; ne mette a parte anche i docenti

delle province;[313] fissa quelli che oggi si direbbero
dei limiti di età alla carriera dei maestri, o, piuttosto,
dei limiti di carriera, quando l’età aveva fatto manifesta
l’insufficienza didattica dell’insegnante, e, in
tal caso, assicura ai maestri la restante esistenza con
abbondanti assegni vitalizii. Tutto questo è certamente
meritorio, e costituisce un progresso di fronte a Vespasiano;
ma non è ancora la istituzione di vere e proprie
cattedre pubbliche, che andassero a formare un
primo nucleo di scuole medie, o superiori, o primarie, nelle
varie località dell’impero.



VIII.



Invece di una pubblica scuola, Adriano creò per essa,
in Roma, un grande locale apposito. Fin allora, grammatici,
retori e filosofi erano costretti ad appigionare
dei locali, ove impartire l’insegnamento. Solo forse i
giureconsulti — come a suo luogo accennammo — avevano
a propria disposizione dei locali pubblici forniti
dallo Stato.




Egualmente, i conferenzieri, i poeti, i tragici, tutta
l’innumerevole serqua dei lettori pubblici dell’età imperiale,
erano, volta per volta, costretti anch’essi a
procurarsi il locale necessario alla loro pubblica produzione
letteraria. Adriano ebbe in animo — e l’ispirazione
venne a lui certamente dal mondo ellenico ed
ellenistico — di innalzare un tempio dell’insegnamento
e della pubblica coltura. In Atene, esistevano parecchi

locali destinati all’insegnamento superiore: l’Accademia,
lo Stoa, il Palladion, l’Odeion, il Lyceion, il Cynosarges,
il Diogeneion, il Ptolemaion.[314] In Alessandria, due
almeno delle sale dei due Musei erano destinate a lezioni
e a conferenze scientifiche. Come mai Roma
avrebbe potuto mancarne? Sorse, così, da questa ispirazione
e con questo intendimento, l’Athenaeum romanum,
un ludus ingenuarum artium, una scuola delle
discipline destinate all’istruzione dei liberi in Roma.[315]




Era desso un ampio auditorium in forma di anfiteatro,[316]
eretto probabilmente sul Campidoglio,[317] che i
letterati trovavano a loro disposizione per leggervi pubblicamente
i propri scritti, e i maestri, per impartirvi
le loro lezioni.




Ma quali categorie di maestri? Tutti i passi della
Historia Augusta, che accennano all’Athenaeum, discorrono
di letture di poeti o di lezioni di retori greci e
latini[318].




Ma quell’auditorium non poteva essere aperto a questi
soli docenti. Un antico — abbiamo visto — lo
chiamava ludus ingenuarum artium. A suo dire, dunque,
tutte le arti libere avrebbero potuto trovarvi accesso,
e la retorica e la grammatica e la musica e la filosofia.
Ma sarebbe inesatto dire che la natura dell’Athenaeum

ci permetta una così larga interpretazione. L’Athenaeum,
attraverso tutta la sua storia, ci appare
invece come un edificio destinato a conferenze e a lezioni,
di cui il grande pubblico dei giovani e degli adulti
avesse potuto fruire. Come tale, noi dobbiamo escludere
dal novero delle arti liberali, che vi avevano accesso,
la musica, che in pubblico non poteva dar luogo a lezioni,
ma solo a concerti, istrumentali e vocali, e verso
cui grandi erano le ripugnanze della pedagogia romana,
la geometria, che in Roma aveva uno scopo strettamente
professionale,[319] ed era, non già insegnamento
fondamentale, ma una disciplina sussidiaria — lontanamente
sussidiaria — di quell’arte, che assommava
in sè quasi tutti gli scopi e gli sforzi della pedagogia,
l’oratoria,[320] e da ultimo, forse, o almeno per ora,[321]
la grammatica, disciplina, che si rivolgeva soltanto a
dei giovanetti e faceva parte di quell’insegnamento secondario,
che non può occupare l’attenzione dei più.
L’Athenaeum, qualche cosa tra l’Università popolare
moderna e la sala di conferenze, doveva rimanere estraneo
a tutto ciò; doveva, specie nelle sue origini, essere
luogo di coltura pubblica, generalissima, non istituto
di insegnamenti speciali o d’insegnamenti secondarii
inferiori, ma, sopratutto, un luogo, in cui si dispensava

quella cultura, che, senza essere impartita per ufficiale
volontà superiore, era tuttavia, da numerose condizioni,
tratta ad apparire, e ad essere, oggetto di insegnamento
ufficiale. Ed è appunto perciò che noi, sebbene le fonti, di
cui disponiamo, non ce ne parlino, dobbiamo supporre
che fin da Adriano, nell’Athenaeum, insieme con l’insegnamento
della retorica, venissero impartiti quelli della
filosofia e della giurisprudenza, della quale ultima, del
resto, vedremo anche più innanzi.




È assai probabile che, all’Ateneo, Adriano abbia
aggregato una biblioteca. Forse poche circostanze erano
state altrettanto favorevoli all’idea di una simile fondazione.
Un locale di istruzione pubblica, ove si adunavano
discenti e maestri, non avrebbe potuto rispondere
degnamente al suo ufficio senza una collezione di
libri a portata di mano e a disposizione degli studiosi.
E poichè grande è il numero delle biblioteche pubbliche
romane, di cui non riusciamo a rintracciare i fondatori
o la cronologia della fondazione, e poichè noi possediamo
esplicita menzione di una biblioteca Capitolina[322], di
una biblioteca, cioè, avente sede negli stessi paraggi dell’Athenaeum,
la sua origine può, fra le tante ipotesi che
si sono fatte, essere preferibilmente riferita al regno
di Adriano.[323]




Ma la politica di Adriano arrecò del pari nuovo incremento
allo studio del diritto. La carriera dei giuristi

acquista fin d’ora un valore assai maggiore che non
nel passato. Anzitutto le prerogative e l’efficacia dei
responsa dei giuristi patentati crescono ancora di un
grado. Questi non hanno più un peso soltanto morale.
I responsa, se concordi, assumono valore di leggi[324],
e, solo in caso di disparità di pareri, l’imperatore
si riserva di giudicare e decidere egli stesso con l’assistenza
del suo Concilium. Ma è noto quale innovazione
questo Concilium principis avesse subìto ai tempi
di Adriano. Esso, che fin allora era stato in maggioranza
un consiglio di senatori, delegati dal senato, accoglie
ora, stabilmente, nel suo seno, quali membri ordinarii,
dei giureconsulti[325].




La carriera giuridica aperse così i migliori orizzonti
ai giovani studiosi di Roma e delle provincie, come la
produzione dei giuristi riscosse, dal governo centrale,
una sollecitudine e, direi, un incoraggiamento maggiore
che nel passato. Esistevano già in Roma (e il grammatico
Gellio, riferendosi alla sua giovinezza, ne parla
come di consuetudine saldamente costituita) delle stationes
ius publice docentium aut respondentium[326]. Come
è stato notato, anche il vocabolo statio suole indicare
località pubblica ed ufficiale. Esse erano quindi località,
non private, ma proprietà del populus o del princeps[327].
Al tempo dunque di Adriano, ve n’era un gran numero.
Ma questi — naturalmente — dovette pensare ad assegnare,

anche ai giuristi, l’uso del nuovo stabilimento,
il grande Athenaeum imperiale, nè, per concludere in tal
senso, fa bisogno di attendere una diretta testimonianza
delle fonti.



IX.



La fondazione dell’Athenaeum è certamente il tratto
più caratteristico dell’opera di Adriano, nei rapporti con
l’istruzione pubblica. Ma nello stesso campo un’altra
parte della sua attività è anche notevole, specie in
quanto essa riguarda i primi provvedimenti imperiali,
che si interessino sul serio dell’istruzione pubblica
nelle province.




Fino a quel giorno, per questo riguardo, la politica
imperiale cadeva ancora sotto la censura formulata nell’epistola
di un filosofo, diretta a dei magistrati romani:
«Dei porti, degli edifici, dei portici, dei passeggi pubblici
taluno di Voi ha avuto cura; ma dei fanciulli,
che sono nelle città, o dei giovani, o delle donne, nè
Voi, nè le leggi romane s’interessano»[328]. Adriano
fu il primo a rompere questa tradizione di noncuranza
verso tutto ciò che non riguardasse la vita esteriore e
materiale delle città sparse nelle provincie. Ma, come
sempre in tutti gli esordi delle opere umane, ciò ch’egli
fece valse meno a creare degli utili effettivi, che ad
aprire una via, che i successori avrebbero largamente
percorsa.




Le sue cure si rivolsero all’ordinamento scolastico e
agli istituti di istruzione pubblica nei due centri maggiori

del mondo intellettuale di quel tempo: Atene ed
Alessandria.




In Atene, Adriano raccolse, e fondò, una splendida
biblioteca, che aggiunse all’altra del Ginnasio di Tolomeo,
nonchè un nuovo Ginnasio, la cui importanza
maggiore non consiste nelle cento colonne di pietra
libica, di cui ci discorrono i touristes dell’antichità,[329]
ma nel fatto che uno dei ginnasii greci, divenuti ormai
istituti d’educazione intellettuale, oltre che fisica[330],
sorgeva, questa volta, per le cure del governo romano.




Ma Adriano fece anche di più e di meglio: s’ingerì,
con intenzioni benevole e benefiche, nelle vicende dell’insegnamento
superiore privato di quel tempo. Conosciamo
infatti, attraverso un’epigrafe, da noi precedentemente
richiamata, che rimonta al 121 di C.,[331]
un notevole provvedimento da lui adottato a favore
della scuola filosofica degli Epicurei, e che può dirsi
tornasse eziandio a vantaggio dell’insegnamento filosofico
in genere.




Accennammo a suo luogo all’altro provvedimento di
Vespasiano, con cui si vietava che dei cittadini non
Romani coprissero l’ufficio di scolarchi nelle varie

scuole filosofiche ateniesi, e ne segnalammo le deplorevoli
conseguenze[332].




Or bene, nel 121, la madre adottiva di Adriano, Plotina,
intercede caldamente, esponendone le ragioni,
affinchè il figliuol suo liberi la scuola epicurea, di cui
ella si palesa seguace, da ogni pastoia, e conceda
allo scolarca ateniese del tempo, e ai suoi successori, di
poter testare — ed in lingua greca[333] — a favore anche di
stranieri; l’imperatore, se mai, avrebbe potuto riserbarsi
il diritto di approvare e ratificare tali scelte ex lege[334].




E la sua intercessione fu fortunata: l’epigrafe, che
contiene la lettera commendatizia dell’imperatrice, contiene
anche il rescritto dell’imperatore, che, esaudendo,
in tutto e per tutto, l’istanza, rendeva intera la libertà
della scienza e dell’insegnamento alla filosofia epicurea
in Atene.




Fu poscia analoga liberalità largita da Adriano, o
dai successori, alle altre scuole filosofiche? Noi l’ignoriamo.
Ma quello che a me sembra certo si è che non
possiamo, con i pochi e dubbi elementi di due o tre
epigrafi, affermare, come si è fatto,[335] che gli scolarchi

delle altre scuole filosofiche ateniesi continuassero,
anche più tardi, a scegliersi tra i cittadini romani. La
serie anzi dei nomi dei titolari delle future cattedre di
fondazione imperiale darebbe, forse, a pensare l’opposto;
e ad un opposto convincimento induce più ancora la
considerazione, che altri imperatori, successi immediatamente
ad Adriano, non potevano certamente desiderare
che la scuola degli Epicurei fosse lasciata in una relativa
condizione di privilegio.







Sollecitudini maggiori Adriano dedicò al Museo alessandrino.
Da lunghi anni quell’istituto sembrava vegetare,
anzichè vivere, e il più eccelso favore, che gl’imperatori
romani vi usavano, era di continuare gli assegni
necessari al mantenimento suo e dei suoi pensionati.




Adriano, per quella predilezione, che sempre nudrì
verso l’Egitto e verso quel centro sovrano di cultura
intellettuale, che fu Alessandria, cominciò col curarsene
direttamente. Anzitutto vi pose a capo una delle persone
più competenti, il sofista L. Giulio Vestino, autore
di opere filologiche e poscia procuratore delle biblioteche
di Roma[336]. Ma questo fu il meno. Vi apportò eziandio
una riforma fondamentale. Fin allora il Museo era stato
un’accolta di dotti, che ivi lavoravano, ivi erano alimentati,
e forse anche abitavano. Adriano largì a parecchi
altri letterati dell’impero, specie greci, il titolo
onorifico di membri del Museo e una pensione relativa,
corrispondente all’utile materiale, di cui la lontananza
da Alessandria veniva a privarli. Tra i favoriti, gli

antichi ricordano il sofista Polemone,[337] il sofista Dionigi
di Mileto,[338] il poeta egizio Pancrate,[339] il filosofo
Elio Dionigi di Alicarnasso[340] e altri ancora.[341]




I posti del Museo sono ora dunque soltanto pensioni,
e la sua mensa, mentre prima serviva ai reali bisogni
dei dotti residenti in quell’istituto, diviene un
più o meno lauto stipendio agli uomini, per speciali
meriti illustri, di tutte le parti del mondo,[342] o a coloro
(e qui risiedeva l’inevitabile pericolo dell’innovazione),
che l’imperatore avesse voluto giudicare tali.
Ma fu questo certamente un progresso. I vantaggi
materiali del Museo andavano così a prodigarsi a una
più larga cerchia di persone, la libertà di scelta fu
maggiore, e maggiore il contributo, che, in seguito a
codesti benefici, i dotti del mondo sarebbero stati in
grado di arrecare alla scienza.



X.



Assai interessante riesce seguire passo passo, atto
per atto, lo svolgersi e il perfezionarsi degli istituti
sociali, attraverso l’opera di uomini, che ne furono al
tempo stesso gli artefici ed i pazienti. Da Adriano,
anzi da Vespasiano a Marco Aurelio, è tutta una lenta
incrostazione di provvedimenti diversi, di cui ciascuno

completa, o modifica insensibilmente, il precedente, la
quale alla fine darà il fatto nuovo, con fisonomia e
individualità propria, la specifica creazione scolastica
dell’impero, che sarà l’ordinamento ufficiale dell’istruzione
superiore.




In questo lento, insensibile lavoro, assai più di Adriano,
Antonino Pio ha segnato il suo posto ed il suo
ufficio.




La sua opera si inizia con la regolamentazione delle
immunità ai docenti, che raggiunge con lui una precisione
ignota negli anni trascorsi. Probabilmente, le
città avevano rilevato degli inconvenienti nell’ampiezza
delle immunità ai sofisti, ai grammatici, ai filosofi in
genere. Probabilissimamente, ogni volenteroso di quel
privilegio era ormai solito dichiarare, senza eccessivo
scrupolo di esattezza, la qualità e la condizione sociale
più acconcia a farglielo conseguire. Probabilissimamente,
il numero dei maestri di grammatica, di retorica,
di filosofia e d’altre discipline era, anche in virtù delle
esenzioni tradizionali, cresciuto in misura da arrecare
dei danni sensibili all’erario delle varie comunità. E
con ogni probabilità noi dobbiamo alle loro rimostranze
lo schema delle norme, con cui Antonino Pio ebbe a
regolare tale materia, schema pervenutoci attraverso
l’intelligente e autorevole compendio di una costituzione
imperiale, lasciatoci dal giurista Modestino[343].




Quella costituzione stabiliva che, nelle piccole città,
le immunità dovessero al massimo estendersi a 5 medici,
5 sofisti (maestri di retorica),[344] e 3 grammatici;

nelle medie, a 7 medici, 4 sofisti e 4 grammatici; nelle
grandi città, a 10 medici, 5 sofisti e 5 grammatici. Dei
filosofi, Antonino Pio non stabiliva il numero dei privilegiandi,[345]
ma questo — e lo desumiamo da ciò che
egli s’affretta a soggiungere — non dipendeva da una
maggiore liberalità, che egli avesse voluto usare verso
quella categoria di professionisti, sibbene dalla loro
scarsezza numerica. «Io penso», egli avvertiva, «che
i filosofi ricchi offriranno volentieri alla patria le utilità,
che loro derivano dalle ricchezze; chè se, invece,
cavillando, mostrassero di fare troppo conto dei beni
materiali, questo solo basterebbe a provare che essi
non sono filosofi.»[346].




Insieme con tali norme noi possediamo di Antonino
Pio altre disposizioni, relative alla immunità dei docenti,
di cui talune sono frammenti della sopra riferita costituzione,
altre sono clausole speciali, che ne dipendono o la
illuminano, cioè: a) che il diritto alle immunità era
strettamente legato al paese di origine del docente, sì
da andare perduto per chi professasse altrove;[347] b) che
però tale disposizione era passibile di eccezione pei docenti
insigni, anche in soprannumero ed esercenti altrove;[348]
c) che la specificazione degli oneri, o degli onori,

da cui si aveva diritto di andare esenti, rimaneva
sempre quella amplissima, già fissata da Adriano;[349]
d) che gli insegnanti primarii, di qualunque specie e
grado, dovevano andare esclusi da ogni immunità;[350] e
forse, da ultimo, anche la norma che, fra i docenti
discipline speciali, quelli di calligrafia (librarii), i quali
preparavano ad uffici di segretari, copisti etc., tanto richiesti
dalle amministrazioni pubbliche e private del
tempo, godevano la esenzione dagli oneri più gravi[351].




Il documento principale si riferiva, in modo speciale,
alla provincia di Asia. Ma è chiaro ch’esso doveva
idealmente far parte, e organicamente connettervisi,
di quella larga serie di provvedimenti, di cui Antonino
Pio fu così liberale verso le provincie. Non vi
sarebbe stata coerenza logica a stabilire per l’Asia
delle restrizioni e delle norme in materia di immunità,
che poi non dovessero essere ripetute, o non fossero
già state stabilite per altre provincie dell’impero, o,
almeno, per quelle, che uguale necessità ne risentivano.
Questo è infatti il pensiero del giurista, che ci tramanda
la costituzione antonina[352]; questa, l’opinione,
che deve tenersi come in generale applicabile.




Qualche dubbio invece lascia la qualità delle persone,
su cui l’antico privilegio e le sue recenti limitazioni
andavano a raccogliersi.









Si tratta di insegnanti pubblici, ufficiali, sia di retorica
che di grammatica, o di insegnanti privati?




La prima ipotesi è stata fatta, ed è stata portata a
sostegno dell’assunto, che già, con Antonino Pio, si
avesse in Atene quell’abbastanza regolare assetto degli
studii superiori, che chiaramente troviamo dopo Marco
Aurelio;[353] ma essa è certamente infondata. Ed invero,
noi siamo assolutamente sicuri che, sotto Antonio Pio,
nella migliore ipotesi, non ci fu in Atene che un solo
ufficiale docente di sofistica, Lolliano,[354], la cui cattedra
però, come a suo a tempo diremo, non dovette
essere di istituzione imperiale, e che uno egualmente ce
ne fu sotto Marco Aurelio.[355] Or bene, pur volendo
rammentare che Antonino Pio, nella sua costituzione,
fissava dei massimi, noi, seguendo l’ipotesi sopra esposta,
verremmo ad ammettere che, nel centro maggiore
di studii dell’Oriente (se ne togli Alessandria), là dove
la fioritura dei maestri di retorica fu sterminata, e la
ressa dei candidati notoriamente grande, il numero dei
docenti ufficiali di retorica era inferiore perfino a quello
supposto pei più piccoli centri dell’impero. Per quali
casi avrebbe dunque Antonino Pio fissato le sue cifre
iperboliche e considerato financo la probabilità che
codesti massimi fossero raggiunti,[356] senza che per

questo esaurissero la serie degli aspiranti al privilegio?




D’altro canto, di cattedre ufficiali di grammatica, in
Atene, non abbiamo — almeno per ora — nessuna menzione;
forse di istituite dagli imperatori non ve ne furono
mai.[357] Eppure, secondo l’interpretazione, dianzi
accennata, della costituzione di Antonino Pio, al suo
tempo, Atene avrebbe dovuto contarne tante quante ne
contava di retorica!




E che dire dei docenti di filosofia, che la costituzione
di Antonino Pio farebbe evidentemente supporre
inferiori di numero ai sofisti e ai grammatici, mentre
poi, sotto Marco Aurelio, ne troviamo probabilmente due
per ogni scuola, e cioè otto nella sola Atene?[358].




L’ipotesi dunque che i docenti, immuni da oneri,
siano stati professori ufficiali riesce, sotto ogni rapporto,
insostenibile.




Ma v’è proprio necessità d’identificare i privilegiati
della esenzione, con dei professori ufficiali? Tra le immunità
e l’insegnamento ufficiale non esiste nessun
legame diretto, e come, fin da Augusto, noi abbiamo
assistito a una dispensa notevole di immunità, senza che
per questo le persone, che via via avevano a goderne,
fossero menomamente fornite di incarichi ufficiali, così
ora possiamo con sicurezza concludere che, quando Antonino
Pio limita il numero dei docenti beneficiati, egli
non si riferisce all’insegnamento ufficiale, ma all’insegnamento
in genere,[359] e che la limitazione sua è

provocata soltanto dal danno, che l’erario delle singole
città risentiva dalla pletora dei privilegi.




Un altro problema, dinanzi a cui ci pone la su riferita
costituzione imperiale è quello del criterio occorrente
per classificare le città dell’impero in città di primo,
di secondo, di terzo grado. Ce ne dà la soluzione il
commento del giureconsulto Modestino, il quale informa
come città di primo grado fossero le μητροπόλεις τῶν εθνῶν,
cioè, sin dal II. secolo, le principali città delle province,
onorate ufficialmente del titolo di metropoli;[360]
di secondo grado, le sedi di un conventus iuridicus (αὶ
ἔχουσαι ὰγορὰς δικῶν); di terzo, tutte le altre. E questa interpretazione,
fornitaci da un antico, è, per molte ragioni,
tra cui questa ch’essa proviene da un’età, in cui le
norme di Antonino Pio erano ancora in vigore la più
accettabile sovra ogni altra.




Ma la limitazione, introdotta dal principe nel numero
dei privilegiati, insinua un concetto giuridico
affatto nuovo nei rapporti tra questi e il governo, che
privilegiava. In realtà, non siamo più dinanzi a un
onore conferito ad personam, e neanche dinanzi a un
privilegio conferito ad una classe di persone; siamo dinanzi
a un privilegio conferito a delle comunità, che
sole possono esentare da determinati oneri un certo
numero di persone, le quali le ricambiano di determinati
utili, morali o materiali[361].




Con tutto questo concorda perfettamente un’altra

disposizione — che però non è chiaro se Modestino ce
la riferisca come ordinata, anch’essa, da Antonino Pio,
o come una sua propria illazione — secondo cui il Senato
locale, se non poteva accrescere il numero degli esenti,
poteva però, con una sua disposizione interna, fissare
un massimo inferiore a quello stabilito dall’imperatore.[362]
Di guisa che, per l’ammissione al privilegio, non
sarebbe bastata più la dichiarazione della professione,
ma occorreva invece un decreto del Senato, dichiarante
che, date le oggettive condizioni volute dalla disposizione
imperiale — accolta integralmente, o limitata, da
un successivo provvedimento interno — la persona o
le persone, che avevano avanzato domanda di immunità,
potevano essere ammesse a goderne[363].




Quali criteri si seguissero in caso di eccesso di domande;
in base a quali elementi i rimandati di oggi
venissero, alla prima vacanza, ripresi in considerazione,
è assai difficile dire, nell’assenza di ogni indicazione
che ci illumini. I criteri potevano essere parecchi: o
l’ordine delle domande, o l’anzianità, o il merito speciale,
o un criterio misto, che tenesse conto dei varii
elementi. Ma, in rapporto a tutte le nuove norme seguite
da Antonino Pio, s’impone un quesito pregiudiziale.
Eran desse delle clausole, per cui si richiedeva
un’applicazione immediata, o delle disposizioni generali,
che dovevano applicarsi gradualmente? In una parola
(ed è qui l’importanza della questione) i diritti acquisiti
sarebbero stati rispettati, anche se venivano, in
tutto o in parte, a urtare contro le nuove disposizioni?









La risposta, a mio avviso, non può essere che positiva.




A parte il principio, costantemente seguito dalla legislazione
imperiale, di non arrecar mai detrimento ai
diritti acquisiti,[364] troppo grave sarebbe stata la lesione
degli interessi individuali e collettivi, qualora i nuovi
criterii si fossero voluti imporre immediatamente, turbando
tutti gli antichi rapporti. Ma, a parte questo e
a parte il valore di precedente, che ogni beneficio accordato
recò per il successore, noi sappiamo che taluni maestri
ebbero adesso ripetute dall’imperatore in persona le
antiche immunità,[365] e che altri non ismarrirono quel
diritto.[366] Le disposizioni di Antonino Pio si sarebbero
dunque applicate gradualmente, e sarebbero entrate in
pieno vigore solo alla morte di tutti quelli, che fin allora
avevano conservato l’antico privilegio.



XI.



Quale fu l’opera di Antonino Pio riguardo alla statizzazione
dell’insegnamento privato nelle città dell’impero?
Eccoci dinanzi a uno dei più tormentosi problemi
del suo governo. La biografia sua, contenuta nella
Historia Augusta, narra che egli «conferì onori (honores)
e stipendi (salaria) ai retori e ai filosofi residenti
nelle provincie».[367] Non ostante la organica fallacia

della fonte, da cui si è costretti ad attingere,[368] la
notizia, per quella parte che possiamo controllare su
altri elementi, è esatta. Ed invero gli honores, accordati
da Antonino Pio, furono, in massima parte, le
esenzioni dai pubblici carichi, di cui abbiamo precedentemente
discorso, che vennero largite ai retori, ai
grammatici e ai medici. Ma è la notizia ugualmente
esatta per la parte che riguarda gli stipendi, fossero
pure limitati, come la nostra fonte li vuole, ai retori
e ai filosofi? Le ragioni del dubbio esistono, sebbene
i moderni studiosi dell’argomento, intenti piuttosto a
seguire lo sviluppo della scuola, che a indagare quanta
parte di merito, o di responsabilità, risalga a questo
o a quell’imperatore, abbiamo preferito sorvolarvi.




Ed invero, mentre nessuna fonte discorre di filosofi
nominati e stipendiati da Antonino Pio, dall’elenco dei
retori, i quali insegnarono in Atene, per tutta l’età degli
Antonini, che si ricava dalla Biografie dei sofisti
di Filostrato — opera tanto più attendibile della Historia
Augusta — noi apprendiamo che il primo insegnante,
il quale, stipendiato dall’imperatore, abbia salito
la cattedra di retorica in Atene, fu il sofista Teodoto,
nominato, non già da Antonino Pio, ma dal suo
successore, Marco Aurelio.[369]




Tale notizia contraddice categoricamente al passo
della Historia Augusta dianzi citato. Se non che, quasi
tale contraddizione non bastasse, lo stesso Filostrato,

altrove, informa che il primo a salire la cattedra di
retorica in Atene fu invece Lolliano di Efeso[370], il
quale fiorì sotto Antonino Pio — essendo stato scolaro
di Iseo, sotto Traiano,[371] e maestro di Teodoto — e raggiunse
la pienezza della sua gloria sotto Marco Aurelio[372].




Per uscire da questa e dalle precedenti difficoltà, si
sono tentate parecchie vie. Non si è certamente potuto
supporre che, a proposito di Lolliano, si parli di una
cattedra privata, giacchè, in tal caso, non lo si sarebbe
detto «il primo maestro di retorica in Atene», ma
si è pensato che egli ricoprisse una cattedra ufficiale
senza stipendio, e che Marco Aurelio avesse per primo
applicato in Atene delle disposizioni, che Antonino Pio
avrebbe emanate per tutte le provincie, relative agli
stipendi dei retori e dei filosofi[373].




La prima parte dell’ipotesi è per se stessa risibile: una
cattedra ufficiale senza stipendio è un non senso, e, in
ogni modo, essa contraddice all’introduzione dei salaria,
vantata dal biografo di Antonino Pio. Nè più valida
è la seconda. O il provvedimento di Antonino Pio fu
tradotto parzialmente in pratica, e nessuna città poteva
essere da lui presa in considerazione prima di
Atene, o non lo fu, ed allora tanto la dizione della
Historia Augusta, quanto il passo di Filostrato contraddicono
all’assunta interpretazione.




Eppure, è assai più difficile pensare che Filostrato,

avendo sott’occhio fonti abbastanza prossime agli avvenimenti
illustrati, abbia errato e si sia grossolanamente
contradetto, anzichè ammettere che noi ci sbagliamo
nell’interpretare la sua compendiosa esposizione,
tanto più facilmente intelligibile ai suoi contemporanei.
E, se Filostrato non ha errato, la soluzione, o mi
inganno, non può essere che quella sola, la quale parmi
risulti anche dal confronto dei suoi due passi in
discorso: il sofista Teodoto fu il primo ad ascendere
una cattedra ufficiale, istituita e stipendiata dall’imperatore,
dietro nomina imperiale; Lolliano, invece, fu
il primo a salire una cattedra, anch’essa ufficiale, ma
non di fondazione imperiale, bensì di fondazione comunale[374].




Così noi siamo in grado di conciliare i due passi di
Filostrato fra loro e con quello della Historia Augusta,
interpretando da un lato che fu solo Marco Aurelio il
primo a istituire delle cattedre sovvenute dallo Stato,
e sulle quali più direttamente si esercitò l’ingerenza
del principe; dall’altro, che Antonino Pio impose a
talune città il dovere, o concesse la facoltà, di istituire
un certo numero di cattedre e di stipendiare all’uopo
dei retori e dei filosofi, come ci dicono e la sua biografia
e la biografia di Lolliano in Filostrato.




Cotale imposizione di cattedre, in qualche municipio,
era certamente nelle normali attribuzioni dell’imperatore,
ma spettava egualmente a lui concedere ai municipii

di istituirne delle altre. Come troveremo più
tardi chiaramente formulato per legge,[375] i comuni non
erano autorizzati a spese, che non fossero consentite
dal governo centrale. Siffatta impacciante tutela era
per essi cominciata fin dal regno di Traiano, e il suo
sistema si affinò ancor più sotto Antonino Pio. Quando
per ciò gli storici lodano questo imperatore di avere,
nei rispetti della pubblica istruzione, praticato, per le
provincie, gli stessi criteri che per Roma e di avere
conferito stipendi ai retori ed ai filosofi colà residenti,
essi fanno uno dei migliori elogi dell’amministrazione
provinciale di Antonino Pio, che per la prima volta
avrebbe iscritto, come spese obbligatorie, nei bilanci comunali,
quelle relative al mantenimento delle scuole.




Ma la nostra interpretazione ci conduce a risolvere
un altro problema, che il succinto e fugace accenno
della Historia Augusta poneva: i salaria, istituiti fin
da Antonino Pio, furono prelevati sul fisco imperiale — come
un tempo, sotto Vespasiano, lo stipendio ai retori
di Roma — o sul bilancio delle singole città?




Le due opinioni sono state ugualmente sostenute.[376]
Ma ciascuna di esse risponde soltanto a una parte della
verità. I salaria furono, attraverso la loro non breve
istoria, prelevati ora sul fisco imperiale, ora sull’erario
delle singole città. Ma, nell’età di Antonino Pio, non
ci troviamo ancora di fronte a delle istituzioni imperiali,
onde, a sopportare il peso di quegli stipendii, dovettero
essere appunto gli erarii comunali. Tutt’al più,

specie dato il grande interessamento del principe per
il benessere delle provincie e per la cultura dell’impero,
egli potè, con le risorse del fisco, sovvenire talora
i bilanci, esigui o stremati, dei singoli municipii.



XII.



Ciò che Vespasiano aveva appena iniziato, ciò, a cui
taluno ha creduto che Adriano e Antonino Pio avessero
dato mano, in Roma e nelle provincie, o in qualcuno
dei centri più notevoli dell’impero, ha la sua piena
attuazione con Marco Aurelio.




Di lui narrano i suoi biografi com’egli ripetesse sovente
il detto di Platone che le città sarebbero state
fiorenti solo quando avessero regnato i filosofi, o quando
i principi fossero stati filosofi[377]. Come tutte le anime
profondamente intellettuali, egli nudrì infatti una
grande fiducia, e una più grande illusione, nella potenza
della ragione, nell’opera educativa della scienza,
nell’efficacia pratica del magistero dell’insegnamento.
Questa sua fede è anzi tutto palese dal culto, ch’egli
ebbe per coloro, che l’avevano educato ed istruito. Egli
amò di un amore infinito il suo maestro Frontone, spirito
mediocre, moralmente e intellettualmente, e a lui,
come segno tangibile di quel ricordo, consacrò una statua
nei locali del Senato. Elevò Procolo alle supreme
cariche del governo, e onorò di ricordi marmorei Giunio
Rustico, altro suo intimo, spirituale confidente. Di tutti
Marco Aurelio custodiva le immagini fra quelle dei suoi

Penati, e a loro, quando essi non furono più, offeriva voti
e sacrifici.[378] Ma il più durevole monumento, in loro
onore, è consegnato nelle pagine dei suoi Pensieri, ove
egli scolpì nell’oro della prosa, moralmente più bella
di tutta l’antichità classica, le virtù e gl’insegnamenti,
di cui essi gli erano stati esempio e maestri[379].




Di un principe, che così fortemente sentiva la virtù
dell’insegnamento, dovevano attendersi grandi rinnovamenti
nel campo della pubblica istruzione. Nè l’aspettativa
dei contemporanei rimase delusa.




Sino a Marco Aurelio, dall’età gloriosa di Atene,
l’insegnamento superiore era quivi rimasto cosa privata,
in mano di privati scolarchi, nel cui magistero
lo Stato entrava solo per offrire il luogo di convegno
necessario alle lezioni. Ma nel 176, narra lo storico
Dione Cassio, Marco Aurelio, venuto in Atene, dopo
essersi iniziato nei Misteri Eleusinii, vi istituì cattedre
ufficiali, con docenti pubblici per ogni disciplina, retribuiti
di regolare stipendio annuo[380]. La data è forse
inesatta. Nel 176, Marco Aurelio aveva certamente istituito,
già da tempo, una cattedra di retorica, ed egli,
venuto in Atene, aveva potuto intrattenersi in dotte
dispute col retore, che allora l’occupava, e che non
era il primo. La cronologia va dunque spostata a qualche
anno innanzi[381]. Ma non è neanche esattissimo

il riferimento di cattedre istituite per ogni disciplina
(ἐπὶ πάσης λόγων παιδείας), di cui è fonte lo stesso Dione.




Noi sappiamo in verità di cattedre imperiali di retorica
e di filosofia, inaugurate in Atene da Marco Aurelio
e continuate dai successori. Ma nè di lui nè degli
altri ci rimane menzione alcuna di cattedre di grammatica,
di medicina, di musica etc., quali noi aspetteremo
dalla dizione dello storico romano. Sebbene non sia
sempre prudente concludere da un argomento ex silentio,
è tale, nel caso presente, la copia delle circostanze
favorevoli, e la natura delle altre fonti sussidiarie, che
noi possiamo essere sicuri che quelle due soltanto furono
le discipline, per cui Marco Aurelio ebbe ad istituire
in Atene delle cattedre imperiali.




La cattedra di retorica, istituita dall’imperatore, fu
una sola, e primo titolare, da lui direttamente nominato,
fu il sofista Teodoto. Ma ebbe questi l’incarico
di insegnare tutta la materia, che vi si atteneva,
o non piuttosto una parte di essa, la materia pertinente
all’oratoria civile e giudiziaria, a quello, che si
diceva il λόγος πολιτικὸς e δικανικὸς?[382]




Questa seconda opinione, accolta dai più, è, secondo
il mio modo di vedere, l’effetto di un equivoco nell’interpretazione
di Filostrato. Filostrato, invero, dice che
l’imperatore «propose ai giovani Teodoto per la sua
celebrità, dichiarandolo atleta τῶν πολιτικῶν λόγων», ma
lo dice anche «decoro dell’arte retorica»[383], e soggiunge

che Teodoto visse altri cinquanta anni, tenne
la cattedra per due, e, quanto all’arte del dire, riuscì
pari così nel genere giudiziale (τοῖς δικανικοῖς) come nel
più alto genere sofistico (καὶ τοῖς ὐπερσοφιστεύουσιν). Or
bene, da questo — o io m’inganno — consegue chiaramente
che la cattedra, il θρόνος, occupato da Teodoto,
non fu soltanto un θρόνος λόγων πολιτικῶν, ma un θρόνος
σοφιστικὸς nel più largo senso della parola.




Ma la cattedra di retorica non fu la sola, nè la più
importante tra quelle istituite dal secondo degli Antonini.
La vera, la grande innovazione riguarda invece
l’insegnamento della filosofia. Marco Aurelio istituì parecchie
cattedre di questa disciplina; quante con precisione
non è noto; ma la cifra più ragionevole è ancora
quella di otto,[384] due per ciascuno dei quattro principali
indirizzi filosofici del tempo, il peripatetico, il platonico
l’epicureo, lo stoico. Ed invero, poichè, per queste
scuole soltanto, noi sappiamo che furono nominati dei
docenti ufficiali,[385] poichè sappiamo che di peripatetici
ve ne furono precisamente due,[386] non è possibile pensare,
come si è fatto, che Marco Aurelio avesse reso
ai restanti indirizzi filosofici (tra cui era anche lo stoico,
quello al quale egli stesso aveva consacrato la sua vita)
meno onore che al peripatetico. Se anzi una diversa
illazione fosse da ricavare, essa sarebbe questa: che le
cattedre imperiali di filosofia, in Atene, potevano magari,
per qualche scuola, essere superiori a due, e,
nella loro cifra totale, superiori ad otto.









Era ben difficile che il regno di Marco Aurelio, quel
suo governo, che fu definito di filosofi, avesse una più
tangibile espressione della sua intima essenza. L’Università
ateniese, così come egli ebbe a concepirla, fu
quasi interamente una facoltà filosofica. Secondo il suo
pensiero, i giovani dovevano essere anzitutto largamente
istruiti nelle discipline filosofiche; solo in via secondaria,
nelle discipline puramente letterarie; lo scopo professionale,
poi, non doveva trovarvi, come non vi trovava,
quartiere.




Gli stipendi assegnati dall’imperatore furono, per la
cattedra di retorica, 10.000 dramme,[387] e 10.000 dramme
ancora per ciascuna delle varie cattedre di filosofia[388].
Indubbiamente, queste somme venivano prelevate
dal fisco imperiale, e di ciò, non solo ci avverte la
natura particolare dell’istituto, che è tutta una personale
volontaria creazione dell’imperatore, ma lo dichiarano
eziandio le fonti da noi conosciute, e in una
maniera così esplicita da non dar luogo a discussioni
o a diversità d’interpretazione[389].



XIII.



La prima nomina dei docenti di retorica e di filosofia
in Atene era stata fatta dall’imperatore, o direttamente
o per mezzo di persona di sua fiducia, che, in quel caso

speciale, fu il celebre sofista Erode Attico, a cui appunto
era stata delegata la scelta dei primi maestri
ufficiali di filosofia[390]. Ma subito dopo erano state redatte
delle norme definite, il primo regolamento per le
prime ammissioni nell’insegnamento superiore, la cui
importanza è, fra l’altro, notevole, per essere rimasto,
nei secoli di poi, la pietra angolare di tutti i giudizii
del genere, e perchè i suoi criterii fondamentali restano
saldi ed immutati ancor oggi.




Di tutto questo ci informa un brillante dialogo di
Luciano; ma nè questo, nè altro ci specifica quale sia
stato l’atto imperiale, che quelle norme aveva fissate
ed imposte. Era stato un editto, un rescritto, una circolare
(mandatum)? Di ciò non possediamo, pur troppo,
nessuna particolare indicazione, e sappiamo solo che,
vivente ancora Marco Aurelio, in seguito alla morte di
uno dei due filosofi peripatetici, erano già state iniziate
le operazioni per la nomina del successore, ed era stato
bandito quello che precisamente si dice oggi un concorso.




La commissione giudicatrice — informa Luciano — era
composta «dei migliori fra i personaggi più anziani
e più sapienti di Atene».[391] Si trattava dunque
di tutti «i migliori» (nel senso classico della parola)?
O, in caso diverso, quali ne erano le limitazioni, e chi
aveva regolato, e regolava, la cernita?




È legittimo presumere che la lista degli ἄριστοι, i cittadini,
cioè, in quel tempo, in Atene, eleggibili alle

pubbliche cariche, non coincidesse perfettamente con
l’elenco dei membri della commissione giudicatrice, alla
quale spettava il giudizio in merito al valore dei concorrenti.
Una cernita tra gli ἅριστοι ateniesi era probabilissima,
e la condizione dell’età e della capacità dei
giudicanti (πρεσβύτατοι καὶ σοφώτατοι) è proprio — o io mi
inganno — nel passo di Luciano, il criterio limitativo
del numero degli ottimati. Ma, se questo imponeva una
riduzione, mi sembra ancor più probabile che il loro
numero venisse d’altra parte accresciuto con quello di
tutti i competenti, che risiedevano da tempo nella città
(σοφώτατοι τῶν ὲν τῆ πόλει) e ch’erano ormai considerati come
degni e capaci di portare i loro lumi nel giudizio[392].




La Commissione giudicatrice sarebbe stata dunque
formata dei cittadini più anziani dell’aristocrazia del
censo e dell’intelligenza ateniese e avrebbe compreso
anche i pubblici e privati professori della città. Vi era,
fra quelli e questi, fra i cittadini non docenti e gli altri,
una diversità o un diverso grado di funzioni, diremo
così, giudicatrici?




Un acuto storico delle scuole filosofiche ateniesi, lo
Zumpt,[393] ha pensato che i secondi non avessero che
un voto meramente consultivo perchè, in caso contrario, — egli
ragiona — ci troveremmo dinnanzi all’assurdo

di filosofi, giudicanti candidati di scuole contrarie
alla loro.




Tale obbiezione è, in verità, infondata, prima di tutto
perchè a scuole contrarie potevano appartenere anche
i σοφώτατοι non docenti; in secondo, perchè tale appartenenza
non mutava il valore del giudizio, in quanto — come
vedremo a momenti — nel concorso, non si trattava
di valutare il merito delle dottrine di una scuola
in confronto di quelle d’un’altra, ma solo il merito di
ciascuno dei concorrenti di una stessa scuola. Ma ciò
che decide in modo assoluto è il testo medesimo di Luciano.
Per l’umorista greco, i δικαστα ψηφοφοροῦντες sono
tutti insieme οί ἅριστοι καὶ πρεσβύτατοι καὶ σοφώτατοι[394], e
i diritti dell’intero corpo giudicante non vengono menomamente
graduati in due ordini diversi.




Ma chi fissava, volta per volta, il numero e le persone?
A chi spettava il diritto della scelta? Chi presiedeva
la commissione giudicatrice? Neanche di tutto
questo siamo direttamente informati. Ma, se la scelta
delle persone doveva dipendere da uno di questi tre
enti, o il governatore della provincia o l’Areopago o il
Senato, dal primo, come rappresentante l’imperatore,
dagli altri, come delegati dal primo, in grazia di una
tradizione, che ne faceva i due corpi cittadini, supremi
sorveglianti della educazione e della istruzione pubblica
ateniese,[395] la presidenza della commissione giudicatrice
di un concorso, per ogni cattedra imperiale, non
poteva spettare che al governatore della provincia.









Passando ora dai giudici ai giudicandi, notiamo subito
che la schiera di questi soggiaceva ad assai minori
limitazioni dei primi. Anzi non ne conosceva che una
sola: l’omogeneità delle dottrine con il filosofo estinto
da surrogare. Non limiti di età, non limiti di condizioni
sociali, neanche forse di sesso,[396] e neanche, per ora,
requisiti morali e fisici imprescindibili.[397] Tutto questo
poteva essere un elemento negativo o positivo, che entrava
a pesare, favorevolmente e sfavorevolmente, nel
giudizio dei commissarii, non mai condizione assoluta
d’incapacità, d’indegnità, d’inammissibilità. E di tanta
liberalità è anche prova il comico caso, che dà materia
al dialogo di Luciano, la fonte precipua di queste
nostre informazioni.




La prova pubblica del concorso consisteva in una
discussione tra i candidati, interrotta probabilmente da
interrogazioni ed osservazioni dei commissarii, nella
quale ciascuno dimostrava la propria perizia nelle dottrine
di quella scuola, per cui si ricercava il titolare.[398]
Finita la prova, la Commissione discuteva, e alla discussione
seguiva il voto. Non doveva essere necessaria
la unanimità, ma, qualora i giudici si fossero trovati
dinanzi a casi e a condizioni impreviste, qualora
i pareri fossero stati molto varii e divisi, o, insieme
con i due fondamentali dell’approvazione e della disapprovazione,
altri minori se ne fossero tenacemente

manifestati, il giudizio veniva sospeso e rimesso in definitiva
all’imperatore.[399]




La esposizione del processo, che abbiamo tentato, è, nonostante
le inevitabili lacune, abbastanza completa. Solo
ci rimane qualche lieve dubbio. Anche in caso normale
di giudizio compiuto e di proposte concrete della Commissione,
era riserbato all’imperatore un ulteriore giudizio
e piena libertà di scegliere e di deliberare, anche
in senso contrario alle designazioni della Commissione
giudicatrice? Aveva, oltre l’imperatore, anche la città
dei diritti sulla nomina del titolare a qualche determinata
cattedra, fondata dal governo centrale? Le norme,
che finora abbiamo esposte, erano limitate ai filosofi, o
si adattavano, anche in quest’età, ai sofisti? E quali
variazioni subivano in tal caso? A queste domande,
per quanto la tradizione taccia, noi possiamo fornire
risposte abbastanza sicure e definitive.




Il giudizio ultimo dell’imperatore è da ammettersi
assolutamente. In realtà, la Commissione non ha poteri,
se non in quanto essa ne è, volta per volta, investita.
L’imperatore potrebbe anche farne a meno (i successori
di Marco Aurelio, anche i più costituzionali, faranno
talora così), e nulla impone il convincimento che
Marco Aurelio, appena agli inizii della pratica dei
concorsi, dovesse rinunziare a cotale sua prerogativa.
Viceversa, per queste cattedre di fondazione imperiale,
noi ignoriamo assolutamente, e potremmo anzi escluderla,
l’esistenza di diritti speciali della città.




D’altra parte, le clausole fissate da Marco Aurelio,
fermo restando ogni privilegio dell’imperatore, devono

potersi applicare anche ai sofisti. Astrazion facendo
dalla analogia con l’età immediatamente successiva[400],
ce lo suggerisce la verisimiglianza intrinseca della cosa.
Perchè un concorso per i filosofi e non anche per i sofisti?
Come avrebbe altrimenti l’imperatore potuto giudicare
e scegliere, ove le domande fossero venute anche
da concorrenti stranieri, di pari grido e valore, o
magari da ateniesi a lui ignoti? Per i sofisti però,
stante la diversa natura dell’insegnamento, non doveva
trattarsi di una discussione fra i candidati, ma di una
o più prove oratorie su temi determinati da svolgere,
estemporaneamente o in seguito a preparazione, esperimento
questo, per cui gli ἄριστοι πρεσβύτατοι σοφώτατοι ateniesi
erano allora, a dir vero, più competenti che non
a giudicare di dibattiti filosofici[401].



XIV.



Tutto questo, e cioè l’istituzione di cattedre imperiali,
la regolarizzazione delle nomine dei docenti, fu
fatto solo in Atene, o fu da Marco Aurelio ripetuto in
altre città, già fiorenti e gloriose per studii, tanto quanto
la capitale della Grecia? Ad onta della verisimiglianza
di questa seconda ipotesi, a noi non è rimasta la menoma
menzione di un tal fatto. Ciò che di certo sappiamo
si è che, parallelamente alla gloria della scuola
ateniese, s’accresce in questo tempo il prestigio e l’importanza
dell’Athenaeum romano. Esso è ormai il luogo,

dove impartiscono regolarmente lezioni i docenti
di Roma e, con uguale frequenza, docenti venuti, talora
chiamati, dall’estero, specie dalla Grecia, i quali
ultimi non si può perciò dubitare che godessero ormai
di uno stipendio fisso da parte dell’imperatore.




Dobbiamo quindi supporre, anche nell’Athenaeum, una
costellazione di cattedre ufficiali. Quante per adesso, e
con quali stipendii, l’ignoriamo. Certo, quelle cattedre,
almeno per la retorica, sono considerate come superiori
alle corrispondenti ateniesi, e, dei migliori insegnanti,
che di là, o d’altrove, sono chiamati a coprirle, si dice
appunto che si recano a occupare una cattedra «superiore»
(ὁ ἄνω θρόνος). Non sappiamo però se anche per
Roma occorresse alle varie nomine un concorso, o se
queste della capitale dell’impero dipendessero, per ora
almeno, direttamente dall’imperatore. Nell’assoluta mancanza
di dati, ogni soluzione sicura è impossibile.
Forse però, non soltanto il luogo di residenza dell’istituto,
che si trovava sotto la diretta sorveglianza del
principe e dei suoi ministri, ma anche il fatto che quelle
cattedre venivano occupate da insegnanti già sperimentati
in concorsi, e, per lo più, già provetti nell’insegnamento
ufficiale, rende maggiormente probabile l’ipotesi
di una diretta e immediata nomina dell’imperatore.




Grande dunque è stata la via percorsa fin da Vespasiano,
e dallo stesso Adriano, a Marco Aurelio. Da uno
o più stipendi largiti in Roma a determinate persone,
i due principali centri di cultura dell’impero possono
ora vantare cattedre d’istituzione imperiale o municipale,
insegnanti di retorica, di filosofia, di giurisprudenza,
forse di grammatica. Abbiamo, in Atene e in
Roma, tutta una serie ufficiale di cattedre, anzi, in

Atene, una vera e propria facoltà filosofica, e nell’una,
se non nell’altra città, un apposito istituto per il libero
insegnamento, superiore o medio-superiore. Possiamo
con questo dire di trovarci dinnanzi al fatto compiuto
di una statizzazione dell’istruzione pubblica?
Nulla di più errato di tale affermazione. Dall’insegnamento
ufficiale sfuggono interamente e l’insegnamento
medio inferiore e il primario. Lo stesso insegnamento
superiore e il medio-superiore contano un numero esiguo
di cattedre ufficiali, rispetto all’abbondanza degl’insegnanti
e delle cattedre private[402]. Mentre oggi, nel
nostro paese, le Università libere e le così dette Università
popolari rappresentano l’eccezione, queste, nell’età
di Marco Aurelio, sono ancora la regola. Solo l’imperatore,
scegliendo dalla grande folla, ha assegnato dei
docenti di più scrupolosa elezione e godenti la sua fiducia,
a una serie di cattedre, le quali recavano seco
la stabilità, che proveniva dalla loro natura e dalla
loro origine.




Ma, a rigore di termini, non si può neanche, per ora,
parlare di Università, e neanche, forse, di vere Facoltà
universitarie. Cotali nostri istituti presuppongono necessariamente
un piano didattico e amministrativo, che
presieda al loro funzionamento, un insegnamento integrale
ed organico, un vincolo collegiale. Nulla di tutto
questo troviamo, almeno per adesso, in Atene od in
Roma. Ci sono cattedre, ci sono insegnanti; manca
la scuola; o, se scuola c’è, la determina la tradizionale,
non l’ordinamento imperiale. Nessun rapporto lega
fra loro i maestri, nessun obbligo gli scolari. La scuola

pubblica, in quanto organicamente costituita, non esiste,
e la sua impronta ufficiale si farà attendere ancora
per oltre un secolo.



XV.



Questo per l’insegnamento superiore e medio superiore.
Meno liete rimanevano ancora le condizioni dell’insegnamento
primario. Ma, se l’impero non vi imprime
ora, come non vi imprimerà mai, alcun suggello ufficiale,
se anzi avrà quasi cura di tenerlo lontano da
ogni contatto di ufficialità, gli Antonini proseguono a
favorirlo indirettamente, calcando le tracce dei due
immediati predecessori in quella parte della loro amministrazione,
che riguardò le fondazioni alimentari.




Sotto Adriano, Antonino Pio e Marco Aurelio, quest’istituto
riceve un assai notevole incremento.[403] Si
fondano speciali corporazioni di fanciulli beneficati,[404]
se ne avvantaggiano numerosi municipii italici, se ne
regola con maggiore studio il funzionamento e si creano
all’uopo speciali magistrati[405].




Troviamo così fondazioni alimentari in Liguria, in
Lombardia, nel Veneto, nel Piceno, nell’Umbria, nel
Lazio, nei Bruzii, in Lucania, in Apulia, nel Sannio,
in Campania e altrove. Adriano assegna l’ufficio di
praefectus alimentorum ai curatores viarum Italiae, dando

così a vedere che di pueri alimentarii ve n’era per
tutte le regioni della penisola. Marco Aurelio nomina
dei praefecti alimentorum di rango consolare e dei
procuratores ad alimenta, risedenti in Roma, creando
così un’amministrazione centrale per quel ramo[406],
mentre, sin dal suo regno, altri procuratores appaiono
come funzionari subordinati e coadiutori dei prefetti distrettuali[407].
L’esempio, che veniva così copioso e così
efficace dall’alto, è ora più che mai fecondo di benefiche
conseguenze. Di quest’età noi abbiamo tracce di
vistose fondazioni private in Grecia[408] in Spagna,[409]
in Africa[410]. E il buon volere riceve un grande impulso
dalle nuove garanzie e dalle nuove disposizioni,
relative all’amministrazione dei municipii, che tendono
altresì a salvaguardarne gli interessi e ad assicurare
loro i beneficii dei doni e dei lasciti per istituzioni alimentari
fatti da ricchi cittadini.[411]




Ma quanto grande sia la importanza e il peso di
cotali norme legislative, nei rispetti dell’istruzione
primaria, lo prova ancor più il fatto che i lasciti
dei ricchi privati, non soltanto andavano a favorirne
la diffusione, indirettamente, per mezzo delle istituzioni
alimentari, ma più volte vi concorrevano direttamente
col mantenimento di scuole municipali primarie
e secondarie. Talora essi sono indirizzati, come

è detto, a vantaggio della istruzione dei fanciulli
(eruditione puerorum)[412]. Ed anche questi lasciti, con
siffatta speciale destinazione, ricevono fin d’ora, e solo
da questo momento, il beneficio della sicurezza e della
tutela dello Stato.



XVI.



In questo periodo, in cui così forti sono gli scambi
spirituali col mondo greco, in cui noi vediamo, in assai
maggior misura che nei secoli trascorsi, trapiantati in
Roma metodi e istituti di istruzione ellenica, in questa,
che è l’età di Adriano e di Marco Aurelio, noi non
possiamo non aspettarci — quello che realmente si ebbe — un
più vigoroso incremento dell’istruzione musicale.
Il II. secolo di C. è veramente l’età più gloriosa
della musica romana. Le compagnie liriche e drammatiche — i
così detti sinodi dionisiaci — raggiungono ora
il culmine della gloria e della considerazione universale.
Le epigrafi esibiscono, in questa età la maggior copia
di agoni, di giuochi e di premii. I concorsi Pitici ed
Olimpici divengono universali; ogni città di mediocre
importanza ha i suoi; ne sorgono di nuovi, si fregiano
dei nomi degli imperatori o dei loro favoriti: Traiani,
Adriani, Antinoi. La mania universale invade anche
i privati, che dispensano alle città grandi somme per
giuochi in proprio onore.[413] Si dispiega alla luce della

storia tutta una ricca, inaudita fioritura di studii musicali,
e questi sono gli anni, che tramandano la maggiore,
e la miglior parte dei trattati teorici di musica
dell’evo antico[414].




Ma dal giorno, in cui gli autori lirici, o drammatici,
avevano cessato di essere anche autori della musica,
che accompagnava le loro opere, lo sviluppo di quest’arte,
ormai indipendente da ogni altra, era stato rapidissimo.[415]
Era quindi divenuto urgente e difficile il problema
di un’istruzione musicale, che valesse a creare
dei virtuosi, che avrebbero poi dato prova di sè, avanti
al gran pubblico, ed in ampie rappresentazioni.




A risolverlo, avevano, fin dall’età alessandrina, cercato
di provvedere i su riferiti sinodi dionisiaci, divenendo
ogni giorno più scuole pratiche, sia pure ametodiche,
di musica e di recitazione[416]. Uno dei più
famosi fu allora quello numerosissimo di Teo, che, ai
primi dell’età imperiale romana, trasporterà la sua
sede in Lebedo[417]. E non senza rapporti fra loro debbono
essere state la presenza del sinodo in quel paese
e l’accurata istruzione musicale, che troviamo impartita
ai fanciulli ed agli efebi del luogo. Noi conosciamo
ciò che oggi si direbbe il programma di
questa educazione. Si insegnava ai fanciulli e ai giovani
a suonare gli istrumenti musicali, salvo (strana
eccezione!) gli istrumenti ad aria; si insegnava il
canto, la composizione musicale e l’arte della recitazione.

E, insieme con questo, si impartivano loro nozioni
di coltura generale, di letteratura, di pittura etc.[418].




Questo di Teo non restò l’unico sodalizio del genere[419].
Or bene, gl’imperatori cosidetti senatorii, che furono
grandi fautori e suscitatori di celebri compagnie drammatiche,[420]
erano implicitamente, e necessariamente,
portati a essere promotori, e protettori, delle scuole
professionali di musica, che in quelli si venivano, o si
erano venute, nel progresso dei tempi, formando.




Ma il culto della persona degli Augusti, che in questo
periodo si diffonde per tutto l’impero e che così
largamente è provocato dall’azione individuale degli
imperatori, suscita al tempo stesso una vasta fioritura
di speciali collegi di artisti lirici, che, più naturalmente
e direttamente dei sinodi dionisiaci, ricordano le antiche
corporazioni degli aedi vaganti, e d’insegnamenti musicali
prodigati a giovani ed a fanciulli. Ne abbiamo in
Asia minore, a Smirne, a Pergamo, ad Efeso, in Tracia,
in Roma,[421] con appositi maestri di musica, di canto, di
danza, cose tutte che dovevano certamente a loro volta
sollecitare un incremento grande della istruzione musicale,

diretta a scopi meramente professionali. E non si
può quindi fare a meno di pensare che la larga messe
dei teorici studi di musica di questo e del secolo successivo
fiorisse da un terreno regolarmente apparecchiato,
nella cui preparazione l’opera e la politica degli
imperatori avevano avuto non piccola parte.



XVII.



Ma della istruzione musicale, promossa, non già per
iscopi professionali, sibbene quale elemento necessario di
cultura generale, segno preciso è ora la rigogliosa fioritura
dei collegia iuvenum, che, fin da Traiano dopo aver
popolato tutta l’Italia, penetrano anche nella vicina
Gallia,[422] e il cui sviluppo, per quanto possa magari
ritenersi di autonoma origine municipale, pure non
avrebbe mai raggiunto tanto rigoglio senza il favore
del governo.




Parecchi monumenti artistici e numismatici del tempo[423]
ci mettono sott’occhio iuvenes e ludi iuveniles;
Antonino Pio inaugura dei periodici ludi decennales,[424]
e tutto l’ingranaggio dinastico degli Antonini richiama
l’ordinamento Augusteo della gioventù equestre nei
suoi rapporti con la famiglia imperiale[425].









Ma questa età, così feconda in provvedimenti, che,
direttamente o indirettamente, influirono sui vari rami
dell’istruzione pubblica, vide compiersi un che di più
nuovo, di più significativo e di più singolare. Fu dessa
l’età, in cui, nella nuova estrema rinascenza dell’arte
antica, trovò posto, fra gl’ingranaggi dell’amministrazione
imperiale, qualcosa che oggi corrisponderebbe a
una sovrintendenza generale delle belle arti.




La cura delle opera pubblica, si era, fino a questo
tempo, tradotta in un insieme di funzioni indistinte,
sia che riguardassero costruzioni e lavori pubblici, non
escluse le aedes sacrae, sia che riguardassero antichità
e belle arti. Ora essa comincia per la prima volta a
differenziarsi nei suoi varii elementi. Due epigrafi del
regno di Antonino Pio parlano esplicitamente, l’una, di
un procurator Augusti a pinacothecis[426], l’altra, di un
procurator moniment[or]um terra (?) imaginum[427]. I due
procuratori avevano alle loro dipendenze un personale
subalterno, degli adiutores destinati a coadiuvarli nell’ufficio,[428]
forse anche appositi operai e laboratori per
la costruzione, la riattazione, la riproduzione delle opere
d’arte poste sotto la loro sorveglianza[429]. Su che cosa
invero il procurator a pinacothecis e il procurator monimentorum
terra imaginum dovessero esercitare il loro

ufficio, a me par chiaro. Per certo, sulle opere architettoniche,
le statue, le pitture, collocate nei palazzi
imperiali od esposte in luoghi pubblici, al cui riguardo
quelli dovevano avere buona parte delle attribuzioni,
che ora, presso di noi, possiede, ad esempio, la direzione
generale delle belle arti. Essi venivano così, come
dicemmo, a gerire la sovrintendenza generale delle pubbliche
gallerie, dei musei, delle opere di plastica o di
pittura, contenute nei templi ed altrove, dei monumenti
artistici, in una parola, della capitale del mondo; e, probabilissimamente,
non solo in quello che riguardava la
loro custodia, la loro collocazione, o la relativa conservazione,
ma eziandio in tutto ciò che riguardava la ricerca,
l’acquisto, la riproduzione delle opere d’arte.




Ma le sollecitudini di Antonino Pio non si limitarono
alla capitale dell’impero. In quella copia di disposizioni,
che l’imperatore emise per concorrere all’incremento
della vita municipale, noi ne troviamo
talune, che riguardano precisamente le opere d’arte in
Italia e nelle provincie. Gli abitanti dei municipii solevano
spesso legare o donare per fidecommisso dei fondi
destinati a lavori d’arte (statuas vel imagines ponendas).
Ebbene, Antonino Pio stabilisce delle norme assai severe,
perchè il malvolere degli eredi non venga a defraudarne
le città: «Se il testatore non ha fissato il
giorno per la consegna delle statue e delle imagines
lasciate in eredità, il governatore della provincia ne
fisserà uno, e, se gli eredi non soddisferanno al loro
obbligo, pagheranno, per i primi sei mesi, un interesse
inferiore al 6%. Se invece il testatore ha fissato
il giorno della consegna, gli eredi dovranno soddisfare
puntualmente al loro obbligo, e, se essi pretendono

di non trovare le statue, o fanno difficoltà
per il loro collocamento, dovranno pagare subito
gli interessi del 6%»[430].




Spesso i privati s’impegnavano di concorrere, a profitto
dello Stato o di una città, alla manutenzione e
all’abbellimento di opere esistenti. Antonino Pio prescrive:
«Se una città ha monumenti artistici in copia,
ma denaro non sufficiente alla loro manutenzione, i
fondi lasciati in eredità per opere nuove debbono
impiegarsi alla manutenzione di quelle esistenti»[431].




Così la sorveglianza imperiale sulle opere d’arte si
estende, da Roma, all’Italia; dall’Italia, alle provincie,
e si costituisce la prima molecola di organismi, che
tanto maggiore sviluppo assumeranno negli Stati più
civili del mondo moderno. Così, ancora una volta, i nostri
migliori istituti, in fatto di pubblica istruzione,
tornano a collegarsi alla politica degli ottimi fra gli
imperatori romani del I. e del II. secolo.




Da questa stessa età, e precisamente del governo di
Antonino Pio, ha origine anche una complicazione nel
servizio delle biblioteche.




Fin ora, a capo di queste, noi conoscevamo solo il
procurator bibliothecarum, o procurator Augusti a bibliothecis,
funzionario della seconda o della terza classe
dei procuratori[432]. Adesso cominciamo a conoscere anche
un procurator bibliothecarum sexagenarius[433], funzionario
di quarta classe, stipendiato cioè con soli 60,000

sesterzi (L. 15,000) annui, ch’è un impiegato inferiore[434],
probabilmente addetto soltanto alla parte amministrativa
dei singoli istituti[435].




Possiamo ora giudicare tutto il valore dell’opera
degli Augusti, che tennero l’impero da Nerva a Marco
Aurelio, in fatto d’istruzione pubblica. Esso può dirsi
semplicemente inestimabile. Se l’impero romano non
avesse avuto quei principi, le successive vicende politiche
avrebbero ritardato di oltre un secolo quelle forme,
che l’istruzione pubblica andò con loro assumendo.
Ma essi non si limitarono a creare gli organi materialmente
adatti; essi posero eziandio le condizioni necessarie
per il lavoro dell’intelligenza; essi, con le loro
opere e le loro iniziative, diffusero dappertutto l’amore
della cultura e la cultura stessa. «L’impero è tutto
pieno di scuole e di discenti», esclamano insieme
il retore greco Aristide e il poeta romano Giovenale[436].
La letteratura, la filosofia, la scienza, cessano
di essere proprietà riservate di cenacoli e di spiriti
colti, e divengono popolari. La coltura non è la più profonda,
ma è la più universale; l’attività dello spirito,
non la più ferace, ma la più diffusa; la scienza, non
la più pura, ma la più popolare[437]. Assai di rado,

nella storia del mondo, ricorse l’esistenza di una società
così appassionata di tutte le manifestazioni dell’intelligenza.
Questo per certo non si deve esclusivamente
all’opera del governo; ma ben di rado un governo
interpretò, con altrettanta fedeltà, le condizioni
del secolo che passava, e tutti i mezzi, di cui disponeva,
tutte le condizioni favorevoli offerse alla soddisfazione
dei vari bisogni intellettuali, o quei bisogni suscitò
dove e quando essi sonnecchiavano latenti o inconsapevoli.









CAPITOLO IV.
Lo Stato e l’istruzione pubblica da Commodo
all’abdicazione di Diocleziano.

(180-305)






I. La cultura e l’istruzione pubblica in questo periodo. — II. Il
nuovo carattere militare dei collegia iuvenum sotto i Severi. — III.
La nuova legislazione a tutela dei maestri e degli studenti.
Il governo centrale e l’istruzione pubblica nei comuni. — IV.
Le nuove istituzioni scolastiche di Alessandro Severo. — V. La
decadenza delle istituzioni alimentari nel III. secolo. La politica
del governo e l’istruzione pubblica da Alessandro Severo
a Diocleziano. La imposta municipalizzazione delle scuole di
Antiochia. — VI. Diocleziano e l’insegnamento del diritto.
L’editto de pretiis rerum venalium e gli onorari degli insegnanti. — VII.
La soppressione delle cattedre di astrologia. La distruzione
delle biblioteche cristiane. — VIII. Costanzo Cloro e
l’istruzione pubblica nelle Gallie. Le Gallie nel III. e nel IV.
secolo. La nomina del retore Eumenio in Augustodunum.





I.



Fu veramente il III. secolo, come suole di consueto
giudicarsi, un periodo di regresso per la coltura nelle
varie provincie dell’impero?




Per chi guardi senza preconcetti la storia della civiltà

dei popoli, che componevano l’impero romano, codesta
domanda deve avere una risposta negativa. Con la serie
degli imperatori senatorii, non muore la virtù spirituale
del mondo romano; muore soltanto una sua fase
contingente, quella della cultura esclusivamente greco-romana.
D’ora innanzi le varie provincie assumono
coscienza del proprio genio civile, e questo s’impone, e
riesce a farsi valere, nella vita ufficiale dello Stato. Antiche
forme di pensiero e di espressione, con cui usavamo
identificare la civiltà romana si esauriscono; se ne disegnano
altre, nuove, inattese, cui sarà riserbata la
conquista dell’avvenire.[438] E tutto ciò si opera, non
solo a dispetto delle contingenze politiche del secolo,
ma in parte con il loro ausilio. L’avvento al trono
delle nuove dinastie di principi africani ed orientali
può ben contrariare la lunga serie dei laudatores temporis
acti, ma queste hanno, nella storia della civiltà
dell’impero romano, anzi nella storia della civiltà umana,
un peso e un merito non minore di quelle dei principi,
che le avevano preceduto.




Ed invero, limitandoci, come è nostro compito, ai
rapporti del governo con l’istruzione pubblica, dobbiamo
notare anzitutto che nessuno degli elementi di
progresso, tramandatici dal passato, viene ora meno o
cade in dimenticanza.




L’insegnamento pubblico in Roma e in Atene permane,
sì che Dione Cassio, discorrendone verso il 229,
non ha bisogno (come sarebbe certamente avvenuto nel
caso contrario) di deplorarne la fine o la decadenza;

anzi esso riscuote sollecitudini non minori del passato,
e noi conosciamo dei sofisti, che sono al tempo stesso
docenti imperiali nell’una o nell’altra città, e possiamo
anzi rilevare, la diretta, talora eccessiva e personale,
ingerenza dei principi nel fatto della loro scelta[439].
La protezione, gli onori e le agevolezze ai pubblici
e privati insegnanti, di cui, fra l’altro, sono segno le
così dette immunità, vengono prodigati con larghezza
pari a quella degli anni trascorsi,[440] e, come altrove
accennammo, noi conosciamo una delle fondamentali
leggi di Adriano in proposito, solo in grazia di una
costituzione di Commodo, che la riproduce[441]. L’impulso,
dato dagl’imperatori del II. secolo alla coltura
musicale, prosegue con l’antico vigore. Caracalla tiene
a continuare il mecenatismo degli Antonini verso le
compagnie drammatiche[442]; Commodo istituisce nuovi
concorsi musicali,[443] e i privati gareggiano nell’assecondare
le iniziative, che vengono dall’alto[444]. La
coltura giuridica acquista ancora nuovo incremento,
dopo la nuova riforma, che, fin da Commodo, si opera
del concilium principis, i cui membri della sezione permanente
si trasformano in funzionarii stipendiati,[445]
e dopo la instaurazione, da parte di Diocleziano, di
nuovi vasti congegni burocratici. Commodo stesso[446]

e Gordiano I. — quest’ultimo anche innanzi la sua
assunzione all’impero[447] — rinnovano i iuvenalia di
Nerone e di Domiziano, il che equivale a proseguire,
intensificandola, quella forma di educazione e di istruzione
della gioventù, per cui i primi imperatori romani
vanno benemeriti. L’amore e la consuetudine della educazione
fisica si diffondono nelle province, che più n’erano
rimaste estranee, e i privati vi prodigano tutto
il favore, che da loro poteva attendersi[448]. Persino
la filosofia continua a ritrovare, sul trono, dei Mecenati.
Plotino vanterà, fra le sue più illustri amicizie,
quella dell’imperatore Gallieno, che, se non
fosse stata l’avversione di qualche cortigiano, avrebbero
dato vita all’eterno sogno platonico di una città di
filosofi, da edificare in Campania, ove maestri e discepoli
avrebbero potuto vivere insieme, e dove ad altre
leggi non si sarebbe obbedito fuor che a quelle emanate
dal Divino Maestro ateniese[449].




Talora, a tratti, tanta prosecuzione di iniziative è interrotta
dalla stranezza di qualcuno dei bizzarri imperatori,
di cui il secolo III. di Cristo non andò privo. Così Caracalla,
un giorno, per un suo fatto personale con gli alessandrini,
e in modo speciale con gli aristotelici, brucia i
libri di Aristotele e sopprime a quei filosofi tutti i beneficii
del Museo di Alessandria, di cui essi godevano[450].

Così egli stesso, un altro giorno, ferito dalla incapacità
oratoria di un retore ateniese, priva senz’altro, delle
immunità da lustri godute, lui e tutti i retori dell’impero[451].
Ma come tale divieto veniva, dal suo stesso
autore, poco dopo, revocato, così questo ed altri atti
consimili rimangono opera personale — tosto cancellata — di
singoli imperatori. La politica generale dei principi
del III. secolo, nei rispetti dell’istruzione pubblica,
è invece tutta sulla grande via maestra dei loro predecessori
immediati, la cui opera, spesso, o rimaneggiano
secondo vedute proprie, o completano e perfezionano
con istituti, che sono nuove creazioni.




Gli imperatori, sotto i cui nomi possiamo riassumerla
sono tre, due della dinastia dei Severi, Settimio ed
Alessandro, e il vero fondatore della monarchia assoluta
nell’impero romano, Diocleziano, così come la loro
attività può compendiarsi:




1. nei nuovi ritocchi all’indirizzo dei collegia iuvenum
e, quindi, della educazione giovanile;




2. nella varia opera legislativa a tutela dei docenti;




3. nell’istituzione di nuove cattedre e nella largizione
di nuovi ausilii all’istruzione pubblica.



II.



Cominciamo dall’illustrare il primo punto.




Sotto i Severi, l’educazione fisica dei giovani e la
natura dei collegia iuvenum subiscono un ricorso verso
l’originario indirizzo augusteo, o, piuttosto, una intensificazione

della parte propriamente militare dei loro
vari caratteri, riforma questa, che era invocata a gran
voce dalle nuove sorti dell’impero e dalla politica della
casa regnante. I giuochi militari, che Settimio Severo
dava nella ricorrenza del natalizio di Geta,[452] non possono
certamente, come talora è stato creduto, considerarsi
quale segno del nuovo allenamento militare della gioventù.
Essi non riguardavano la gioventù romana, ma
soltanto i soldati. Se non che quella singolare celebrazione
natalizia fa presupporre tutta una serie nuova di
consuetudini di governo e fa pensare a nuove istituzioni,
tendenti a identico scopo, o alla trasformazione in questo
senso di antichi istituti. Infatti, l’altro figlio di Severo,
Caracalla, aveva, come pochi principi ereditari, ricevuto
una perfetta istruzione ginnico-militare[453]. E, poichè,
nella qualità di erede al trono, i rapporti suoi con l’aristocrazia
equestre romana sono, come sempre, durante
i primi tre secoli dell’impero, intimissimi; e poichè
egli, come, del resto, anche l’infelice fratello suo, fu
princeps iuventutis[454], la gioventù equestre romana non
potè esimersi dal seguirne le tendenze e i metodi di
educazione.




Ma, se questo accadeva in Roma, un più chiaro indizio
della riforma accennata dànno i collegi giovanili
provinciali. Essi, in questo tempo, si tramutano in vere

e proprie milizie del territorio[455], entrano a far parte
degli eserciti locali in piede di guerra, e di essi pigliano
tutti i costumi e tutti i caratteri.



III.



Ma la prima metà del III. secolo, da Settimio ad
Alessandro Severo, è tanto ricca di operosità militare,
come di operosità giuridica. Da questo tempo provengono
gli scritti degli autori più famosi, che fornirono
materia al Digesto giustinianeo, Ulpiano, Paolo, Modestino,
i quali tutti avevano occupato a corte uffici notevoli.
In questo periodo, quindi, noi abbiamo una più
completa elaborazione delle norme precedenti, relative
alle immunità, e l’emanazione di norme nuove su questa
materia e su altre affini, concernenti gli insegnanti
e l’insegnamento nell’impero romano.




Secondo infatti c’informa il giureconsulto Modestino,
nella prima metà del III. secolo, la serie delle immunità,
concesse dai Giulio-Claudii, e le limitazioni numeriche,
fissate da Antonino Pio, che sono ancora pienamente
in vigore,[456] vengono, dal governo dei Severi,
integrate con ulteriori disposizioni, che saranno più tardi
ribadite da Diocleziano e dal suo collega. Viene così
stabilito che non si poteva godere della immunità nei

varii municipii, se non dietro decreto del Senato, il
quale anche (e questo criterio morale è veramente nuovo)
avrebbe indagato se il docente adempieva o no con
diligenza al proprio ufficio[457].




Ma l’importanza di questo ritocco è certamente inferiore
a quella di qualche altra disposizione, che troviamo
in vigore sin da questo tempo. I retori, che professano
in Roma l’insegnamento, sia stipendiati pubblicamente,
sia liberi professionisti, sono, da Settimio
Severo e da Caracalla, esentati da ogni onere, anche
se non romani; Roma anzi non soggiace più alle limitazioni
numeriche fissate dal primo degli Antonini[458].
Era questa una vera e propria eccezione alle norme di
Antonino Pio, che legavano strettamente l’utile dell’immunità
al corrispettivo servizio, che il retore forniva alla
propria patria, ed un notevole ampliamento della eccezione
ai dotti più cospicui, che Antonino stesso aveva
formulata. La ragione pratica della cosa deve ricercarsi
in una liberalità speciale, che l’imperatore intendeva largire
ai suoi sudditi nella capitale del mondo, ove tanti
retori si affollavano, ove si poteva non guardare per il
sottile alle necessità dell’erario, ove i postulanti avevano
più diretta possibilità di sollecitare l’imperatore.
La ragione teorica è indicata da Modestino stesso:
Roma è la patria comune dei sudditi dell’impero, e
chi vi fornisce degli utili acquista diritti pari a chi li
rende alla patria propria.[459]




Analogamente, chi insegna in Roma diritto civile, è

ora esente da ogni onere, mentre non lo è invece chi
insegna in provincia[460]; la quale disposizione, oltre a
riuscire di giovamento ai giureconsulti, doveva più specialmente
tendere a richiamare in Roma i migliori maestri
di diritto dell’impero e a mettervi l’insegnamento
della giurisprudenza in una condizione assoluta di favore.




Viceversa, ora, per la prima volta, vengono apportate
delle limitazioni alla sconfinata immunità serbata ai
filosofi, al confronto dei medici e dei professori di arti
liberali. Nel III. secolo, infatti, i filosofi sono dichiarati
immuni dal carico delle tutele e da ogni onere personale,
ma non più dagli oneri, che avrebbero gravato
sulle loro sostanze. «Infatti», spiega, o ripete, un
giureconsulto di questa età, «i veri filosofi disprezzano
il danaro, e, qualora mostrassero di tenervi, dimostrerebbero
eziandio che le loro affermazioni teoriche
non sono che vuota ipocrisia»[461].




Le immunità ai maestri vengono ora estese — fatto
assai significativo — anche agli studenti, e, nell’età dei
Severi, sono privilegiati gli studenti, venuti in Roma
a frequentarvi i corsi di giurisprudenza,[462] il che ribadisce
l’interpretazione, che testè demmo delle ragioni
dell’analoga liberalità ai loro maestri.




Insieme con tutto questo è, ai maestri, riconosciuto
diritto a ricorso contro i compensi mancati, che a loro
si dovessero per prestazione di opera; anzi codesto diritto
a ricorrere è formulato come un privilegio ammesso
soltanto per talune categorie di maestri e per pochi

altri professionisti. Autorità competente all’uopo è fatto
il governatore della provincia[463]. I maestri, che possono
esperirne il tribunale, sono quelli delle arti liberali:
i retori, i grammatici, i matematici (geometrae) e
con essi i medici. Ne sono invece esclusi gli insegnanti
di filosofia e quelli di diritto; gli uni, perchè il primo
merito della loro opera è — si dice — l’esercizio gratuito;
gli altri, perchè — si soggiunge — la controversia
e i calcoli di un pubblico giudizio ne degraderebbero
il ministero.[464] Agli insegnanti primarii poi,
sebbene — si osserva — non professori, pure, in ossequio
alla consuetudine, è fatta ugualmente grazia del
diritto di ricorso, per mancato compenso, al governatore
della provincia. E analoga concessione si ripete
per due categorie di maestri, il cui insegnamento aveva
uno scopo specialmente professionale, i maestri di calligrafia
(librarii) e quelli di stenografia (notarii)[465].




Con questa serie di norme, che completano e regolano
la materia delle immunità e quello che oggi si
direbbe il contratto di impiego o di lavoro dei maestri,
altre, pure di questo periodo, segnano le prime tracce
di una diretta ingerenza del governo nel funzionamento
delle scuole municipali.




Anzi tutto, nel nuovo sistema di intervento dell’autorità
imperiale per entro l’amministrazione finanziaria
dei comuni, che datava dai primi anni del II. secolo,
era stato stabilito, come norma generale, che i loro Consigli
non potessero disporre a piacimento delle pubbliche

finanze. Or bene, adesso, è, a questo, fatta una esplicita
e nobile eccezione, ed essa riguarda gli stipendi
dei maestri e le cattedre delle discipline liberali[466]. In
secondo, un rescritto di uno dei tre Gordiani informa
che i consigli municipali, che avevano nominato i maestri
del luogo, grammatici o retorici, sono, in caso di
legittimi motivi, investiti anche della facoltà di sospenderli
o, semplicemente, di revocarli dall’ufficio[467]. Per
ultimo, al pari dei privati, i comuni, che non corrispondono
ai maestri gli stipendi dovuti, sono giudiziariamente
tenuti a rispondere del loro fallo dinnanzi al
governatore provinciale[468]. Più tardi, vedremo che il
governo centrale, per mezzo dell’autorità provinciale,
si curerà di richiamare in anticipazione al proprio dovere
i municipi cronicamente insolventi[469], ma ora — gli
è evidente — abbiamo un primo accenno verso
cotesto metodo, che, se non previene, mira certamente
a reprimere, quando fosse occorso, la loro noncuranza
o il loro mal volere.



IV.



Ma gli atti più notevoli del governo dei Severi, nei
rispetti della pubblica istruzione, riguardano la parte
propriamente scolastica di questa materia. Il merito è
tutto del più greco di quegli imperatori, Alessandro
Severo. I suoi biografi, con l’iperbole che è loro consueta,

ma a cui pure risponde una grande parte di
verità, ce lo descrivono come un nuovo Adriano: latinista
e grecista anche lui, prosatore e poeta, provetto
nella musica e nel canto, pittore, matematico, dotto in
astrologia e in aruspicina[470]. E da tanta pienezza di
cultura, che lasciava anche supporre un pari apprezzamento
del merito di questa, derivò, in assai maggior
copia che in Adriano, l’ispirazione a curare la scuola
e le condizioni pratiche della sua efficacia. Le cattedre
di fondazione imperiale erano finora, in Roma, limitate
alla retorica, e, sull’analogia di Atene, possiamo supporre,
ve ne fossero anche di filosofia. Ora, Alessandro
ne istituisce altre di grammatica, di medicina, di aruspicina,
di astrologia, di ingegneria e di architettura[471].
Queste ultime discipline non facevano parte delle arti
liberali, e questa sola infrazione alla tradizionale politica
scolastica romana, come è segno dei tempi nuovi,
è anche indice della importanza della riforma di Alessandro
Severo. Specie per ciò che riguarda l’aruspicina
e l’astrologia. Gli astrologi erano stati fin allora tanto
ansiosamente ricercati in segreto, quanto ufficialmente
perseguitati[472]. Contro di loro, la giurisprudenza aveva
foggiato apposite disposizioni punitive[473], e fin nell’età

più recente, Settimio Severo, che pure di quelle scienze
era stato un caldo amatore e un profondo conoscitore[474],
aveva sigillato nella tomba di Alessandro Magno tutti
i libri di astrologia del suo tempo, e aveva avuto mano
in quelle sanzioni penali a carico degli studiosi di aruspicina
e di astrologia, di cui un suo illustre prefetto
del pretorio ci ha lasciato menzione[475].




Alessandro Severo si dimostra invece di opinione affatto
contraria, ed egli innalza quelle due discipline
alla dignità di scienza e agli onori dell’insegnamento.
Agirono in lui due diversi moventi: la sua coltura intellettuale,
non che lo spirito del secolo, tutto dedito
a questioni trascendenti la materia; ma dovette ugualmente
influirvi la preoccupazione di avere un’aruspicina
e un’astrologia controllate e disciplinate dallo Stato
e di potere riserbare a questo il monopolio di tutti i
loro pericolosi segreti[476]. Gli aruspici, gli astrologi e
le rispettive scienze costituivano una perenne minaccia,
politica e dinastica, un eccitamento a sedizioni e a congiure[477].
Come sarebbe stato opportuno creare un’aruspicina
e un’astrologia ufficiale, con cattedre e docenti
propri agli stipendi e alla dipendenza del principe!
Era stato il sogno segreto, dormiente in fondo
alla contradittoria politica astrologica degli imperatori.
E questo, insieme con la grande voga di quelle discipline,
e con la grande richiesta di quella speciale coltura,
di che era prova vivente la persona del principe,

sospinse, nel III. secolo di C., il governo romano alla
sua rivoluzionaria innovazione.




Non meno significativa è la istituzione di scuole di
Stato per la medicina e per l’architettura.




Fino a quel giorno, l’esercizio dell’una e dell’altra
disciplina era stata prerogativa degli stranieri, e, precisamente,
dei Greci e degli Orientali[478]. In questo
momento, invece, lo Stato fonda apposite scuole, cui convengono
insieme schiavi, liberti, clienti, liberi di ogni
paese, ma, naturalmente, in modo speciale, di Roma e
d’Italia.




Tutta la riforma poi è d’ispirazione greca. Alessandria
era uno dei centri di studii di medicina e di matematica
più famosi dell’antichità, e lo Stato ne favoriva
e sovvenzionava le scuole; Atene aveva cattedre
semiufficiali di medicina, di astronomia e di astrologia;
Efeso aveva medici stipendiati da un Museo cittadino,
e tutte in genere le numerose scuole di medicina,
esistenti nelle province orientali, facevano parte di più
larghi istituti di cultura, mantenuti dai Comuni o dallo
Stato[479]. Onde è evidente come siano stati questi i
paesi, da cui Alessandro Severo, il più ellenizzante
dei principi romani, abbia tratto l’esempio ed i suoi
modelli.




Alessandro però non dovette porre gli insegnamenti,
per cui istituiva nuove cattedre, alla pari con gli altri,

più antichi, delle tradizionali arti liberali romani. E di
tale distinzione si trova, a mio avviso, conferma nella
erezione in Roma di nuovi locali scolastici[480]. Noi conoscevamo
soltanto l’Athenaeum, sede dell’insegnamento
della retorica, del diritto, della filosofia; adesso invece
si erigono nuovi auditoria, e questi, naturalmente, sono
la sede delle scuole, nelle quali cominciano a impartirsi
le nuove discipline.




Ma la più importante tra le riforme scolastiche di
Alessandro Severo fu quella, tutta pervasa di spirito
moderno, che riguardò la fondazione di un certo numero
di borse di studio, da corrispondere in natura (annonae)
ai discepoli poveri di qualsiasi disciplina, purchè di
nascita libera[481]: innovazione, la quale veniva a favorire
il diffondersi della coltura media e superiore (cui
si concedeva per ciò un beneficio, fin allora riservato
alla istruzione primaria) e che era segno preciso della
grande importanza, che il suo possesso aveva per le
menti dei contemporanei, nonchè del grande interessamento
del principe a suo riguardo.



V.



Uno solo dei mezzi, con cui gli imperatori del II. secolo
avevano promosso le sorti della pubblica istruzione,
rimase talora gravemente negletto dai principi, che loro
immediatamente succedettero nell’età, di cui, in questo
capitolo, ci occupiamo. Intendo accennare alle fondazioni
alimentari. Commodo infatti trascurò per ben nove

anni di destinarvi la rendita che vi spettava, e il
successore, ritenendo impossibile, od oneroso, mettersi
in pari, interruppe senz’altro quella liberalità[482]. L’istituto
viene ristabilito, e con generosa larghezza, da
Didio Giuliano[483]. Ma, ecco, subito dopo, Settimio Severo
e Caracalla sottoporre i lasciti privati per istituzioni
alimentari al diffalco della legittima agli eredi[484],
e le iscrizioni continuare, ancor sotto Eliogabalo, a
menzionare rarissimamente funzionarii con uffici connessi
all’istituto degli alimenta. Solo con Alessandro
Severo, questi ripigliano l’antico vigore. Vengono fondati
nuovi ordini di puellae e di pueri alimentarii;[485]
vengono richiamate in vigore le migliori disposizioni
dell’età di Adriano e dei primi Antonini,[486] e le epigrafi
tornano, come per incanto, a ripopolarsi di accenni
relativi a quel genere di fondazioni[487].




Ma la morte di Alessandro Severo segna, come è
noto, un ritorno all’anarchia politico-militare, che aveva
caratterizzato i trent’anni immediatamente precedenti
al governo dei Severi. All’anarchia interna si aggiungono
anzi le pericolose aggressioni barbariche. Tale
crisi si prolunga sino all’ultimo quarto del secolo III.,
sino all’avvento di Diocleziano. Fino a quel giorno, l’attività
politica dell’impero non può, salvo rari momenti, che
rivolgersi ad imprese di guerra, e le opere della pace e

l’istruzione pubblica esulano dalle preoccupazioni dei governi,
successivamente e rapidissimamente alternantisi.




Noi non abbiamo nessun elemento per pensare all’abbandono
o alla soppressione di qualcuno degli istituti
e delle riforme scolastiche dei due ultimi secoli;
ma abbiamo motivo di sospettare che gravi danni derivassero
indirettamente dal nuovo stato di cose[488], e
che poco di nuovo, o di utile, la politica dei nuovi imperatori
abbia aggiunto all’edifizio del passato.




E di questi sparsi frammenti dell’opera loro, che richiamano
in modo speciale alle glorie passate, noi dobbiamo
segnalarne uno, che, quantunque isolato, è di
importanza veramente eccezionale. Noi troviamo registrato
da un cronista bizantino come l’imperatore Probo,
il quale regnò tra il 276 e il 282, ordinasse, con un
editto imperiale, le già fiorenti scuole di Antiochia.




Questa città era allora uno dei principali centri di
studio dell’Oriente ellenizzato, e contava numerosi docenti
di lingua e letteratura greca, di eloquenza, di filosofia
e di diritto[489]. Ma tali scuole non erano mantenute
dalla città, e le condizioni economiche dei maestri
ne erano assai tristi[490]. L’imperatore Probo volle
che della spesa necessaria all’istruzione media e superiore,
fin allora impartita, si incaricasse la città, e
che questa fornisse degli stipendi in natura ai maestri,
nonchè un’istruzione gratuita agli scolari[491].

Fissò anch’egli la misura di tali stipendi, come da
altri imperatori vedremo praticare fra non molto? Noi
non lo sappiamo, e non è forse probabile; giacchè
anche più tardi udremo le lamentele dei retori contro
l’insufficienza delle condizioni economiche, il che non
accadde in nessuna parte dell’impero per stipendii fissati
dal governo centrale. La misura, in cui questi sarebbero
stati corrisposti, dovette dunque, con maggiore
probabilità, essere lasciata interamente alla coscienza
degli amministratori locali. Ma l’iniziativa di Probo
non ha per questo un minor valore; essa prosegue la
politica, a cui, nelle pagine precedenti, abbiamo accennato,
e che trovammo per la prima volta documentata
in sullo scorcio della metà di questo stesso secolo, politica
fatta di una sempre maggiore ingerenza dello Stato
nell’amministrazione dell’istruzione pubblica spettante ai
comuni, e questa consuetudine noi potremo seguire, in
tutte le sue fasi, negli anni di poi.



VI.



Nuove condizioni favorevoli di vita tornano a riaversi
con l’età di Diocleziano e col nuovo ordinamento,
che questi volle dare all’impero.




Una delle tendenze più significative del nuovo governo
è il favore accordato allo studio della giurisprudenza,
l’insegnamento professionale maggiormente richiesto
dall’assetto politico, che ha principio appunto
con Diocleziano.




I Severi avevano esentato dagli oneri pubblici i giovani,

che frequentavano i corsi di diritto in Roma. Diocleziano
curerà l’altro centro di studii giuridici dell’impero,
la siria Berito, che solo ora vediamo venire in
piena luce, e concederà che i giovani dell’Arabia, colà
studenti, specie se di diritto, non ne siano distolti fino
al venticinquesimo anno di età, e vengano, fino a quel
tempo, esentati da ogni carico personale[492]. La quale
concessione mostra quanta importanza l’imperatore assegnasse
alla frequenza degli studii, da parte della gioventù,
al confronto del loro obbligo verso il disimpegno
dei pubblici doveri.




Ma il provvedimento più notevole, per quanto vano
e fugace del governo di Diocleziano, e che — insieme
con tante altre cose — riguardò anche l’istruzione pubblica,
fu il suo Editto del 301, sui prezzi delle cose
venali, nel quale era anche ufficialmente tassato l’onorario
dei pubblici docenti[493].




Il compilatore dell’Editto distingueva le seguenti
categorie di insegnanti:




1. insegnanti di ginnastica (ceromatitae);




2. pedagoghi (paedagogi);[494]




3. maestri elementari di lettura e scrittura (magistri
institutores litterarum);




4. maestri elementari di aritmetica (calculatores);[495]









5. insegnanti di stenografia (notarii);




6. insegnanti di calligrafia (librarii sibe antiquarii);[496]




7. insegnanti di lingua e letteratura greca e latina
(grammatici graeci sibe latini);




8. insegnanti di geometria (geometrae);




9. insegnanti di retorica (oratores sibe sophistae);




10. insegnanti di architettura (architecti magistri).




Oltre dunque a un insegnamento apposito per l’educazione
fisica, e oltre al pedagogo, l’editto considerava
una e, forse, due specie di maestri appartenenti alla
istruzione elementare (gli institutores litterarum e i calculatores);
ne considerava due per l’istruzione media
(i grammatici e i geometrae); due per l’insegnamento
superiore (gli oratores o sophistae e gli architecti), e
due per insegnamenti speciali (i notarii e i librarii).




L’onorario di questi insegnamenti, espresso nell’editto,
in denarii dioclezianei, era, tenuto conto del valore
di quella moneta[497], rispettivamente, per mese e
per alunno, il seguente:




 
  	1. 	insegnanti di ginnastica 	L. 	1,00 	ca.
 

 
  	2. 	pedagoghi 	» 	1,00 	»
 

 
  	3. 	maestri di lettura e scrittura 	» 	1,00 	»
 

 
  	4. 	maestri elementari di aritmetica 	» 	1,50 	»
 

 
  	5. 	insegnanti di stenografia 	» 	1,50 	»
 

 
  	6. 	insegnanti di calligrafia 	» 	1,00 	»
 

 
  	7. 	insegnanti di lingua e letteratura greca e latina 	» 	4,00 	»
 

 
  	8. 	insegnanti di geometria o di matematica 	» 	4,00 	»
 

 
  	9. 	insegnanti di retorica 	» 	5,00 	»
 

 
  	10. 	insegnanti di architettura 	» 	2,00 	»
 










Un insegnante di lingua e di letteratura latina avrebbe
così, per una scolaresca di 50 alunni, percepito
L. 200 mensili; un insegnante di retorica, L. 250, e
così via, onorarii questi di entità media, che, confrontati
con quelli dei secoli precedenti, dànno (e fu questo
merito del legislatore) l’impressione di segnare cifre
proporzionali al fabbisogno dei docenti.




Gl’insegnanti, considerati dall’editto, prestano un
servizio in iscuole aperte al pubblico. Di questo ci avverte
il fatto che a tutti, non escluso il paedagogus,
era fissato un onorario mensile per discepolo, il che
impone si presupponga una collettività di discepoli[498].
Se non che la tassazione non doveva valere soltanto
nei rispetti delle scuole di fondazione privata, ma eziandio
(o specialmente?) in quelli delle scuole municipali
e delle scuole dello Stato. Tale convinzione discende
dal carattere di universalità dell’editto stesso, dall’equità
dello stipendio calcolato, nonchè dalla mancanza,
pur fra tanta cura di dettagli, di un capitolo speciale
per le retribuzioni degli insegnanti municipali e imperiali,
che invece dovevano essere state le prime a fermare
l’attenzione del governo. In tal caso, i pagamenti avrebbero
dovuto farli, non più i privati, ma il governo o

gli enti municipali, e il metodo della liquidazione degli
stipendi, proporzionali al numero dei discepoli, sarebbe
dovuto essere molto simile a quello che oggi si adotta
per le libere docenze universitarie. Ciò, evidentemente,
avrebbe, alla prova, portato delle complicazioni e la
necessità, fino ad allora non sentita, di una più numerosa
burocrazia addetta a quel servizio. Ma l’editto,
come accennammo, venne, subito dopo la sua promulgazione,
abrogato,[499] onde le sue clausole rimasero senza
nessuna pratica influenza sulle sorti della istruzione
pubblica nei secoli successivi.



VII.



Ciò non ostante, il governo di Diocleziano palesa eziandio
chiari segni di reazione contro l’indirizzo di qualcuno
dei principi, che più avevano curato le vicende
dell’istruzione pubblica nell’impero; nè manca di un
rovescio, che ne attenua gravemente i meriti verso le
sorti della cultura in quell’età e nei secoli successivi.
Diocleziano e Massimiano riprendono l’antica tradizione
di provvedimenti contro l’astrologia e le scienze
affini. Essi vengono così a demolire buona parte dell’opera
di Alessandro Severo: «È d’interesse pubblico» — suona
un loro editto — «apprendere ed applicare
la matematica; è al contrario  condannabile ed
interdetto l’apprendimento dell’astrologia»[500].




Contemporaneamente, Diocleziano faceva bruciare tutti
i libri egiziani e persiani, che trattavano di alchimia,

non tanto forse perchè quell’insegnamento non aprisse — come
fu detto — filoni di nuovi tesori ai popoli
che ne usavano,[501] quanto per obbedire a un’ostile
prevenzione comune al suo tempo. Ma evidentemente,
così legiferando, Diocleziano e Massimiano, mentre ribadivano
la necessità e la dignità delle cattedre ufficiali
di matematica, sopprimevano recisamente le altre
di astrologia, nonchè di aruspicina, istituite da Alessandro
Severo. E tale soppressione sarà, pur troppo,
definitiva.




Ma più gravi certamente furono le conseguenze di un
altro provvedimento di Diocleziano, che, nella mente del
suo autore, doveva tuttavia avere uno scopo meramente
politico. Intendo accennare alla grande persecuzione
del 303 contro i Cristiani. Uno degli articoli dell’editto,
che l’ordinava, portava, questa volta, la clausola
della distruzione di tutte le biblioteche cristiane.[502]
Noi possiamo da vari indizi arguire quale fosse il contenuto
di queste collezioni. Le biblioteche cristiane possedevano
gli scritti del Nuovo e del Vecchio Testamento,
notevoli sovratutto per i voluminosi commentari che li
accompagnavano, lunghe serie di libri necessari alla
liturgia, le opere dei primi autori cristiani, biografie di
santi e di martiri, scritti didascalici, panegirici, inni
religiosi,[503] tutte copiose e interessantissime collezioni,
che venivano ora sacrate allo sterminio.









La persecuzione fu universale, sebbene non esercitata
dovunque con eguale rigore. Ma fierissima essa fu là
dove, a prescindere dalle intenzioni, più gravi si potevano
prevedere gli effetti, negli Stati cioè del secondo
Augusto, che comprendevano la Spagna, l’Italia e l’Africa:
l’Italia, con Roma, sede delle più importanti biblioteche
cristiane, che vi erano proprietà del governo
centrale della Chiesa, e l’Africa, nelle cui città si conservavano
i manoscritti biblici più preziosi e più copiosi,[504]
i quali, in parte rintracciati dai funzionari imperiali,
in parte consegnati dai proprietari o dai depositari
infedeli, vennero, senza eccezione, rigorosamente
distrutti[505].




Noi possediamo ancora taluni resoconti di quelle perquisizioni
e di quelle consegne, e vogliamo qui riferirne
dei brani, che più ci interessano e che fanno parte del
verbale redatto da un Munazio Felice, flamine perpetuo
e Curatore della Colonia di Cirta in data del 19 maggio
303: «Quando — riferisce quel verbale — si fu arrivati
alla casa, nella quale si riunivano i cristiani,
Felice, flamine perpetuo e curatore, disse al vescovo
Paolo: — Portateci le Scritture della vostra legge e
tutti gli altri scritti che qui avete, e obbedite così
agli ordini dell’imperatore. — Il vescovo Paolo

rispose: — Le Scritture non le abbiamo; le hanno i lettori;
ma noi vi daremo tutto quello che abbiamo. — Il
flamine Felice replicò: — Indicaci i lettori o
manda a cercarli. — Il vescovo Paolo disse: — Voi li
conoscete tutti.... — Si recarono quindi nella biblioteca,
ma gli armadi erano vuoti.... Il flamine perpetuo e
curatore Felice disse: — Portaci le Scritture, che tu
possiedi, e obbedisci così agli ordini imperiali. — Catulino
consegnò un grosso volume. Il flamine perpetuo
e curatore Felice chiese a Marcuclio e a Silvano: — Perchè
avete dato un solo volume? Portate le
Scritture che possedete. — Catulino e Marcuclio risposero: — Noi
non ne abbiamo altri perchè siamo subdiaconi;
i volumi li hanno i lettori. — Il flamine perpetuo
e curatore Felice disse allora a Marcuclio e a
Catulino: — Indicateci i lettori. — Marcuclio e Catulino
risposero: — Noi non sappiamo dove abitano. — Felice
replicò: — Se non sapete dove abitano, dateci almeno
i loro nomi. — Catulino e Marcuclio risposero: — Noi
non siamo dei traditori; facci piuttosto uccidere. — E
il flamine perpetuo e curatore: — Che essi
siano tratti in arresto! —




«Quando furono arrivati alla casa di Eugenio [uno
dei lettori], il flamine perpetuo e curatore Felice gli
disse: — Dacci le Scritture che tu possiedi, e mostra
così la tua obbedienza. — Questi gli portò quattro
volumi. Il flamine perpetuo e curatore Felice disse
a Silvano e a Caroso: — Fate conoscere gli altri lettori! — Silvano
e Caroso risposero: — Il vescovo vi
ha già dichiarato che gli uscieri Edusio e Giunio li
conoscono tutti; fatevi indicare da costoro le loro
case. — Gli uscieri Edusio e Giunio dissero: — Noi

te le indicheremo, signore. — E, quando si fu alla casa
del mosaicista in marmo, Felice, questi consegnò cinque
volumi. Quando si fu arrivati a quella di Proiecto,
questi mise insieme cinque grossi volumi e due
piccoli. Quando si fu alla casa del grammatico Vittore,
il flamine perpetuo e curatore Felice gli disse: — Dacci
le Scritture, che tu possiedi, e mostrati
così ossequente. — Il grammatico Vittore consegnò
due volumi e quattro quaderni. Il flamine perpetuo
e curatore Felice disse: — Porta le Scritture; tu ne
hai ancora. — Il grammatico Vittore rispose: — Se
ne avessi ancora, le avrei consegnate. —




«Quando si fu giunti alla casa di Euticio di Cesarea,
il flamine perpetuo e curatore Felice gli disse: — Obbedisci
e consegna le Scritture, che tu possiedi. — Euticio
rispose: — Io non ne ho. — Il flamine
perpetuo e curatore Felice disse: — La tua risposta
sarà messa a verbale. — Quando si fu alla casa di
Codeone, la di lui moglie portò sei volumi. Il flamine
perpetuo e curatore disse: — Cercate, se ne avete
altri ancora e portateli. — La donna rispose: — Io
non ne ho più. — Il flamine perpetuo e curatore Felice
disse allora a Bos, schiavo pubblico: — Entra e
cerca se essa ne possiede degli altri. — Lo schiavo
pubblico disse: — Ho cercato e non ne ho trovati. — Il
flamine perpetuo e curatore Felice disse a Vittorino,
Silvano e Garoso: — Se voi non avete fatto
tutto ciò che avreste dovuto, ne sarete tenuti responsabili — »[506].









Questi pochi brani di un processo verbale forniscono
una chiara idea della diligenza e della durezza della
ricerca, nonchè del danno, che alla cultura del tempo e a
quella dei secoli successivi dovette arrecare la persecuzione
di Diocleziano. Si salvarono le sole biblioteche di
Gerusalemme e di Cesarea, e, per l’astuzia del vescovo,
un po’ quella di Cartagine[507]. Altrove la devastazione
fu ovunque gravissima, e tutto il patrimonio della cultura
cristiana dei primi tre secoli, insieme con quello
delle civiltà, che vi avevano attinenza, andarono miseramente
perduti.



VIII.



Ma, se così tristi furono le sorti della cultura cristiana,
la mancanza di guerre estere e la nuova tranquillità,
che, col governo della Tetrarchia, si era andata
ovunque diffondendo, non avevano mancato, e non
mancavano, di produrre, come sempre, i loro benefici
effetti, specie in quelle provincie dell’impero, che godevano
dei principi più tolleranti e più illuminati.




Un altro sopravvenuto motivo di bene era adesso il
frazionamento dell’impero in quattro governi sufficientemente
autonomi. Questa nuova condizione politica si
traduce in un vivo stimolo ad occuparsi, ciascuno, dei
territori, sottoposti alla sua giurisdizione, con quella
sollecitudine, che mai non aveva potuto usare l’accentrato
governo di Roma. Da questo momento perciò si
hanno i più significativi indizi della cura imperiale,
intesa ad estendere in Oriente e in Occidente la lingua

latina e a far fiorire ovunque tutti i più svariati generi
di studi[508].




Il mezzo è triplice: l’assunzione, quasi esclusiva, di
dotti e di letterati alle supreme magistrature; l’eccitamento
ai singoli comuni alla fondazione di nuove scuole;
l’invito a maestri famosi di trasferire colà le loro cattedre.
Così il retore Eumenio è subito nominato magister
memoriae del reggente delle Gallie;[509] così Diocleziano
chiama a Nicomedia il grammatico Flavio e il retore
Lattanzio;[510] così Costanzo Cloro, vero «princeps iuventutis»,
come lo definisce un suo apologista,[511] sceglie
ufficialmente per Augustodunum, il maggior centro
intellettuale delle Gallie, quello stesso Eumenio, che
già aveva chiamato al suo gabinetto imperiale.




Ma questa ultima nomina ha per noi assai più valore
di quello che l’atto materiale non possa significare.




Le Gallie toccavano ormai, nel IV. secolo di C., la
pienezza della loro civiltà e della loro romanizzazione.
L’opera, iniziata fin da Augusto, aveva maturato i suoi
frutti migliori. In circa tre secoli, esse si erano dappertutto
popolate di scuole famose, da Autun (Augustodunum)
a Vienne, da Arles a Tolosa, da Lione, a Bordeaux,
da Poitiers ad Angoulème, da Besançons a Treveri.




Ma a questa germinazione spontanea, nella quale, se
facili a supporsi, difficili a precisarsi erano, fino ad ora,
i meriti ufficiali, si aggiungono, nel IV. secolo, gli sforzi
assidui e diretti del governo imperiale.









La Gallia aveva molto sofferto durante il secolo precedente:
era stata teatro di guerre civili fra gli autocandidati
a l’impero, teatro di invasioni di Franchi e
di Alemanni, aveva subito gli assedii e la distruzione
di parecchie città, era stata devastata da insurrezioni
di contadini e da scorrerie di briganti. Essa ben meritava
dunque le cure speciali del nuovo governo, di
cui, per giunta, era divenuta una delle residenze privilegiate.
E quelle cure, come a tutto il resto, si volsero
alla restaurazione degli istituti scolastici.




Augustodunum aveva più di ogni altro sofferto dei
torbidi precedenti. Le sue scuole e i suoi monumenti
erano stati devastati e saccheggiati; il titolare di quella
cattedra di eloquenza, che l’aveva sin allora resa la
regina delle Gallie, era morto, e Costanzo Cloro, intervenendo
per la prima volta in un campo di amministrazione,
che, fino a questo momento, era rimasto, in
Gallia, dominio privato o municipale, sceglieva uno dei
più insigni maestri del tempo, allora addetto alla sua
cancelleria imperiale, il retore Eumenio[512].




La lettera di nomina, che noi conosciamo, è uno dei
documenti più significativi dell’interessamento del principe
verso gli uomini di studio e le cose dell’intelligenza,
e, se fa onore a chi la ricevette, ne fa altrettanto
a chi ebbe ad inviarla[513]. Ma Eumenio stesso,

che più ne era in grado, come quegli, il quale avea occupato
uno dei più eccelsi uffici a corte, illustra, in una
sua orazione, gli intenti sociali e politici, che ispirarono
quella manifestazione della politica imperiale. «Gl’imperatori»,
egli dice, «si sono curati della sorte delle
lettere, con sollecitudine pari a quella fino ad ieri
usata nell’amministrazione militare. Essi hanno stimato
loro obbligo provvedere a che la scuola avesse
un maestro, affinchè coloro, i quali occorreva formare
all’arte della parola o alle cariche delle sacrae cognitiones
o ai magisteria Palatii», «ricevessero una
acconcia preparazione»[514].




Secondo Costanzo, dunque, spettava alla scuola media
e superiore del tempo preparare alle professioni liberali
e ai più alti uffici nello Stato. Ma lo studio delle
lettere, non ha — per lui — soltanto uno scopo professionale;
ne ha uno più elevato e spirituale.




«Le lettere, spiega l’antico magister memoriae di
Costanzo, sono la base di tutte le virtù; sono maestre
della continenza, della vigilanza, della pazienza.
Esse, allorquando hanno piegato lo spirito fin dalla
più tenera età, lo rendono atto a tutti gli uffici della
vita, anche a quelli della milizia, che ne sembrano
in più categorica opposizione...... Esse preparano le
menti dei giovani ad amare un genere migliore di
vita....»[515].




L’insegnamento è dunque una scuola di morale civile.
Ma è anche scuola di patriottismo. I giovani imparano
dai maestri «a celebrare le gesta dei Principi

più illustri — (quale ufficio migliore potrebbe infatti
spettare all’eloquenza?)». «Essi, nei locali scolastici,
vedono, e ammirano, ogni giorno, le carte, in
cui sono segnati tutti i paesi, tutti i mari, tutte le
città, le genti, le nazioni, che gl’invitti Principi romani
proteggono con il loro amore, avvincono con la
loro virtù, tengono schiave col terrore»[516].




Per tali motivi, o anche per essi, è bene che l’istruzione
sia impartita pubblicamente, e non privatamente.
«Importa molto alla gloria dei Principi romani» «che
i giovani, i quali sono istruiti per celebrarne le virtù,
sentano il grande palpito, che li accompagna dal cuore
di tutta la nazione»[517].




Ma non sono questi soltanto i particolari, che interessano
di quella elezione. Fatto, per noi egualmente
notevole, è che l’imperatore destini un pubblico docente
ad una cattedra istituita, non già dal governo
centrale, ma dalla città, e che tale circostanza non gli
vieti di nominarvi egli stesso il titolare, nè di fissare
il suo stipendio. Continuiamo, secondo si vede, a
procedere per la china delle ingerenze imperiali nella
istruzione pubblica municipale. Già dai Severi era
stato concesso — come qualcosa che s’aveva diritto
a concedere — la facoltà di destinare una parte dei
redditi locali agli stipendii dei maestri; con i Gordiani,
il principe stesso deferisce ai Consigli dei municipi
le attribuzioni disciplinari su quei docenti; quaranta
anni di poi, l’imperatore Probo municipalizza le

scuole di uno dei centri più notevoli dell’impero; ora,
il principe stesso impone il titolare di una cattedra
comunale, e ne fissa il relativo stipendio.




Uno stipendio tutt’altro che trascurabile e il cui
ammontare ha un ben alto significato! Esso fu di sexcena
milia nummum,[518] pari, giacchè l’atto è posteriore
alla riforma monetaria dioclezianea, a L. 15.000[519]. Or
bene, quando noi pensiamo che Eumenio aveva, fino
a quel momento, occupato uno dei maggiori uffici dello
Stato, quello di magister memoriae[520], il quale era retribuito
in misura elevata al confronto di parecchi altri;[521]
e che, ciò non ostante, il suo stipendio di insegnante
di retorica ad Augustodunum ne rappresenta
una cifra precisamente doppia, possiamo ben farci un’idea
del favore, di cui Costanzo volle circondare la restaurazione
della scuola di Augustodunum, e, in buona
parte anche, dell’importanza, che, nella società e nella
politica del tempo, riscoteva il ministero dell’insegnamento
medio e superiore.




Tuttavia è bene subito soggiungere che lo stipendio
di Eumenio, a cui raramente si accostarono quelli dei
suoi colleghi dell’Oriente e dell’Occidente, deve pur
sempre considerarsi come un’eccezione, anzi propriamente

come uno stipendio ad personam. Egli aveva
occupato un ufficio notevolissimo nel gabinetto imperiale;
e, quando aveva abbandonato quel posto per fare
la volontà del suo sovrano, andando a dirigere una modesta
scuola di provincia, era ragionevole, non solo che
egli non vedesse assottigliato il proprio utile, ma che
ricevesse un’indennità compensatrice. Ciò che, naturalmente,
fu, a suo vantaggio, ordinato.









CAPITOLO V.
L’istruzione pubblica nell’impero romano,
Costantino il Grande e i suoi figli.

(312-361)






I. La monarchia Dioclezianea — Costantiniana e il trasporto della
capitale a Costantinopoli. Ripercussione di ciò sulle sorti della
istruzione pubblica nell’impero. — II. Costantino e la coltura.
L’Università Costantinopolitana. — III. Una nuova biblioteca
pubblica. Costantino e l’istruzione professionale. L’istruzione
primaria; fine delle fondazioni alimentari. — IV. Privilegi
e garanzie ai docenti privati e pubblici nelle città di provincia. — Ampliamento
delle immunità e suoi motivi. Immunità
ai professionisti delle arti edilizie e industriali. — V.
Costantino e la cura delle opere d’arte. — VI. I figli di
Costantino ne continuano la politica; gl’imperatori, il Senato
e i governatori nella scelta dei maestri. Riforme nell’Università
Ateniese. Dichiarazione dei nuovi criterii di governo in
fatto d’istruzione pubblica. — VII. I figli di Costantino e probabile
limitazione delle immunità.





I.



La nuova riforma dello assetto politico dello Stato,
che, iniziata sotto Diocleziano, ebbe a consolidarsi definitivamente
con Costantino, e la fondazione di una

seconda capitale in Oriente, la quale veniva ad accrescere
il lustro e le esigenze di quest’altra vasta porzione
dell’impero, sono le due grandi determinanti di
quel meraviglioso progresso delle sorti dell’istruzione
pubblica, di cui il primo imperatore cristiano si rese
benemerito nella storia della civiltà. Queste due condizioni
bastarono perchè quest’uomo, che consacrò la
nuova fede con la più solenne delle approvazioni, dovesse
poi, in tutta la sua vita, in tutta la pratica di
ogni giorno, negarne il principio fondamentale: il regno
degli uomini non essere di questo mondo, e il regno
di questo mondo volesse adorno di tutte le grazie più
squisitamente pagane.




Già avvertimmo che la nuova e macchinosa burocrazia,
le cui sorti andavano strettamente connesse alle
recenti riforme politiche, richiedeva, in modo indispensabile,
un più diretto e palese intervento dello Stato
nelle cose dell’istruzione pubblica. Il governo ormai,
per funzionare, aveva bisogno di uomini, che sapessero,
e potessero, starne a capo[522]; meglio ancora, aveva bisogno
di produrli. La responsabilità di questa produzione
come del funzionamento dello Stato, era passata, da un’anonima
classe sociale, nella persona stessa del dirigente
supremo. Onde tutta quella serie di insegnamenti, che,
fin allora, parevano risolversi soltanto nell’utile di privati,
e di cui solo i più chiaroveggenti scorgevano l’intimo
rapporto con la vita pubblica e sociale, diventavano
ora insegnamenti professionali di prima necessità. E
fra essi il posto di onore doveva toccare all’insegnamento

indispensabile per dei buoni amministratori: la
giurisprudenza. Tutto ciò — ripetiamo — maturava da
tempo, senza aver potuto determinare una crisi risolutiva
di effetti; ma ecco, avvenire con Costantino, la
fondazione della nuova città, che doveva essere anche
la città capitale. Tutto quanto in Roma, od altrove,
l’opera dei secoli aveva lentamente formato, dovea
quivi essere creazione immediata del governo centrale.
Onde, come tutto il resto, bisognava — e bisognò — suscitare
nella nuova metropoli, sin dai più elementari,
tutti gli organi della pubblica istruzione; il che bastava
a far sì che questa creazione ex novo non fosse
ritardata dalla tradizione, ma si adattasse immediatamente
ai sopravvenuti bisogni, alle sopravvenute influenze
dell’ambiente sociale.




Ma il fatto stesso della nuova città, che si fondava,
si popolava e si abbelliva, richiese tutta un’altra serie
di cure per altri ordini di insegnamenti, esclusivamente
professionali, a cui, fino a quel giorno, quasi nessun
imperatore aveva pensato. Bisognò all’uopo evocare
tutte le energie delle industrie del tempo; e questo,
Costantino, nei limiti delle sue forze, e a seconda delle
circostanze, non esitò a tentare gloriosamente.




I nuovi rivolgimenti dovevano provocare altri effetti
sull’equilibrio della cultura nell’impero romano. Ed
essi furono gli stessi, che, nell’ordine politico, avrebbe
arrecato la fondazione di Costantinopoli e la residenza,
che ivi, stabilmente, fisseranno, gl’imperatori. Il
mondo civile avrà ora due soli, uno, pallido, del tramonto,
l’altro, luminoso e fulgido, dell’oriente; ed esso
si volgerà con preferenza a quest’ultimo. In Costantinopoli,
e non più in Roma, preferiranno d’ora innanzi

accorrere i più illustri dottori del tempo; in Costantinopoli,
dove essi, sotto gli occhi imperiali, potranno più
facilmente sperare onori e ricompense. Ma il danno, che
per ciò stesso ne consegue all’antica metropoli, torna
eziandio a vantaggio di altre città di provincia. L’incantesimo
del suo monopolio intellettuale è rotto, e la
nuova capitale irradia della sua luce anche altri centri
di cultura. Gli studii, fino ad ora ristretti e raccolti in
una sola città, si spargono intorno. I dotti non disdegnano
rimanere nella breve patria provinciale; onde, insieme
con la decadenza di una città, si assiste allo spettacolo
di altri fari luminosi, che le si accendono intorno — da
presso e da lungi — effetti imprevisti di cause inconsapevoli
e di atti compiuti con intendimenti diversi.



II.



Costantino il Grande, che aveva iniziato la sua carriera
imperiale tra le battaglie e le vittorie, non fu
solamente un guerriero valoroso; non soltanto quel grande
uomo politico, che ebbe agio di rivelarsi in parecchie
delle più difficili circostanze; fu egualmente — ed
in pari misura — persona colta ed amante d’ogni
disciplina intellettuale. Il padre suo Costanzo Cloro,
aveva cominciato a praticare, nel seno della sua stessa
famiglia, quel culto dell’istruzione, che aveva ispirato
buona parte della sua amministrazione. E Costantino
adolescente aveva frequentato un corso regolare di studii
letterari e vi si era distinto fra i coetanei. Gli amori
dei primi anni non lo abbandonarono facilmente. E
adulto e glorioso, aveva proseguito a coltivare le lettere,
aveva amata la compagnia dei filosofi, aveva, come

Augusto, gradito la conversazione delle Muse e
gli omaggi dei poeti, e, come Augusto, s’era compiaciuto
di asserire (e di darne la prova!) che i poeti e
gli scrittori del suo secolo avevano sempre trovato presso
di lui il più benevolo ascolto, come gli studiosi,
l’adeguata ricompensa del loro valore.[523]




Nè le tempestose vicende del primo periodo della
sua vita avevano mancato dal confermarlo in questa
tendenza politica. Il suo più fiero avversario, Licinio,
era stato un barbaro infesto alle lettere,[524] onde un’elementare
opportunità di governo obbligava l’antagonista
a brillare per qualità opposte.




Così Costantino, primo imperatore cristiano, il quale
teneva mostrarsi soltanto alla Croce debitore di ogni
suo trionfo, e che alla gloria di questa aveva innalzato
una nuova capitale nell’impero, non tralasciò per tutta
la vita di onorare al tempo stesso quell’Atene, che
rimaneva ancora l’invitta e sdegnosa cittadella del disprezzato
Paganesimo, dichiarando che egli, imperatore
universale, preferiva a tutti gli onori e a tutte le cose
l’umile carica di stratego ateniese e il modesto ricordo,
che di lui quella città aveva voluto scolpire nella pietra.[525]
Così le virtù della guerra e la saviezza dell’opera
legislativa egli aveva voluto alternare con le opere
della cultura, e fare in modo che gli imparziali avessero
a tramandare ai posteri il suo nome come quello
di uno dei principi romani, che più, e meglio, avevano

favorito il progresso delle lettere e delle discipline liberali[526].




Grandi cose erano dunque da aspettarsi da quest’uomo,
appena le cure materiali e più urgenti del governo
gli avessero dato pace. Il che doveva avvenire (ed
avvenne) subito dopo la guerra con Licinio e la edificazione
di Costantinopoli.




Alessandria aveva il suo Museo, Roma il suo Ateneo;
era pur necessario, e non soltanto per desiderio di simmetrie
architettoniche, che la nuova capitale del mondo
possedesse qualche cosa di corrispondente all’uno od
all’altro, od all’uno ed all’altro insieme. E Costantino
vi provvide. Non certo con l’erezione di quell’edifizio,
che dal numero de’ suoi portici venne denominato
Ottagono, e che i cronisti bizantini[527], insieme
con la maggior parte degli storici moderni, s’accordano
ad attribuire a Costantino ed anche a definirlo un istituto
pubblico destinato all’istruzione superiore dei cittadini
constantinopolitani[528]. Questo locale, ove — secondo
ci si informa — abitavano, mantenuti a spese
pubbliche, un collegio di religiosi, non era che un seminario
teologico[529] e, quindi, una scuola, espressione di

assai più matura fase della civiltà cristiana ed orientale[530].
Ma la vera e propria Università constantinopolitana
doveva sorgere altrove.




E sorse, infatti, in quella, che le fonti bizantine denominano
la Basilica, e che noi rimaniamo dubbiosi se sia
da identificare con la Βασιλικὴ Κινστέρνα o non piuttosto con
altro edifizio omonimo, situato sul Campidoglio, nell’ottava
Regione costantinopolitana, là dove, più tardi, una
costituzione di Teodosio II. ci additerà la sede ufficiale
dei docenti le principali discipline, che, al suo tempo, si
impartivano alla gioventù della metropoli[531]. Ma, al pari
della Κινστέρνα[532], è quasi certo che la seconda Basilica
sia stata costruita da Costantino il Grande,[533] sì che
l’uno o l’altro edifizio troviamo destinato al pubblico insegnamento
già fin dalla giovinezza dell’imperatore Giuliano,
che lo frequentava coi suoi condiscepoli e col suo
pedagogo, durante il suo primo, breve soggiorno a
Costantinopoli[534].




I docenti, che vi insegnavano, non erano certamente

dei privati. Ce lo dice, oltre l’analogia con Roma e
la universale consuetudine del tempo, il fatto che noi,
sin da questo momento, troviamo dei professori ufficiali
a Costantinopoli e anche la succennata costituzione di
Teodosio II. — la quale regolava definitivamente un
assetto di cose, che esisteva da molti anni[535] — da
cui si desume come i maestri di discipline liberali,
nell’apposito pubblico edifizio sul Campidoglio, fossero
degli stipendiati del governo.




Quali discipline insegnassero, noi lo ricaviamo da
varie fonti. Giuliano vi cominciò i corsi di grammatica
(lingua e letteratura) greca e di retorica;[536] un epigramma
dell’Antologia parla a chiare note dell’insegnamento
del diritto;[537] i docenti ufficiali, che noi andiamo
fin d’ora conoscendo in Costantinopoli, sono maestri di
retorica latina;[538] e dal ruolo dei professori, fissati da
Teodosio II., come da qualche altra minore disposizione,[539]
si desume l’esistenza di cattedre di lingua e
letteratura greca e latina, di retorica, di filosofia e di
giurisprudenza, di cui almeno quelle fondamentali dovevano
avere avuto principio con Costantino.




Chi nominava questi insegnanti?




Sotto Teodosio II. sarà investito di tale diritto ed

ufficio il senato;[540] ma tale consuetudine, che già da
tempo troviamo in vigore nelle città di provincia, si
deve, nella nuova capitale, ritenere sincrona della prima
istituzione di quella Università, sincrona quindi del
governo del primo Costantino.



III.



Abbiamo così un corpo organico d’istituti imperiali
per l’istruzione media e superiore della gioventù. È,
dopo questo, supponibile che Costantino non avesse
pensato a edificare, in Costantinopoli, almeno una pubblica
biblioteca, che facesse degno riscontro alle ventotto,
che in quel tempo adornavano la consorella dell’Occidente?[541]
Può anzi supporsi che, a Costantinopoli, i
giovani, i quali subito vi accorsero numerosi,[542] riuscissero
a dedicarsi alle varie discipline, e i vari ordini di
docenti, ad attendere al culto della scienza, senza l’ausilio
di biblioteche? E poichè una pubblica biblioteca[543] esisteva
nella Basilica antonomastica, di cui discorrono le
fonti, e che oggi noi non sappiamo se identificare con la
Basilica Cisterna, o con i locali dell’Università, sul Campidoglio,
e poichè, come in Roma, essa era annessa al
massimo istituto cittadino di istruzione, la sua origine
si lascia facilmente ricondurre al primo fondatore di
quell’edificio e di quell’istituto.




.









Fin qui noi troviamo le sollecitudini di Costantino
quasi esclusivamente limitate agli insegnamenti tradizionali
nell’impero romano, cioè a quella cultura umanistica,
che tutti i secoli precedenti e tutti i centri
principali dell’impero avevano conosciuta. Ma, come
accennammo, il solo fatto della fondazione di Costantinopoli
mise subito in evidenza le lacune di un tale
ordinamento, e — maggiore fra tutte — quella degli
insegnamenti professionali, pressochè ignorati nell’impero
romano. E in verità, l’impero, che sapeva dare al mondo
filosofi ed oratori, non era in grado di fornire, o di fornire
a sufficienza, uomini, che potessero dirigere e compiere
il lavoro di edificazione e d’ornamentazione di
una sola città. Perciò, in una sua lettera al Prefetto
d’Italia, la cui giurisdizione si estendeva anche all’Africa,
Costantino raccomanda di tentare ogni mezzo,
perchè, nella grande deficienza d’architetti, si stabilissero,
nelle provincie africane, delle scuole con appositi
professori e vi si istituissero premii e privilegi, che
valessero ad eccitare allo studio dell’architettura quanti
più giovani, già istruiti nelle discipline liberali, si potesse.
Uno dei mezzi, atti a raggiungere tale scopo, doveva essere
perfino lo stanziamento di annue borse di studio.[544]




Tale circolare non fu forse l’unica diramata a tale
scopo, nè l’Italia, o l’Africa, le sole regioni, in cui
Costantino ebbe a curare la fondazione di vere e proprie
scuole professionali.[545] Viceversa, come sempre,

come sotto i precedenti imperatori, il governo centrale
continuò, anche adesso, a trascurare le sorti della
istruzione elementare, e tale condizione viene forse con
Costantino ad aggravarsi, in quanto con lui si chiude
la tradizione delle istituzioni elementari, così felicemente
inaugurate da Traiano.




Costantino — è noto — compie a tale proposito
una radicale riforma, inaugurando un’opera di sovvenzione
universale dell’indigenza, i cui particolari furono
profondamente pervasi di spirito cristiano[546]. Ma appunto
per questo, la sua opera benefica divorzia — nei
risultati e negli scopi — quasi interamente, dalle sorti
dell’istruzione elementare. Costantino non offre, a una
parte qualsiasi della società romana, costantinopolitana,
o di altre città, i mezzi per educare e istruire la propria
prole. Egli, invece, con i nuovi provvedimenti,
disperde per tutto l’impero, nei mille rivoli di una saltuaria
beneficenza individuale, gran parte delle pubbliche
entrate. Per tal guisa, la sua opera porta seco tutte
le caratteristiche, tutta la vanità, tutti i disinganni
di quelli che ora possono dirsi i vecchi sistemi della
carità cristiana, i quali nè elevavano le classi sociali,
nè assicuravano l’avvenire dei singoli, ma fugacemente
sanavano le occasionali strettezze — e, fra queste, le

peggiori soltanto — di qualche individuo, in qualche
ora del tempo.



IV.



La legislazione di Costantino non poteva andare disgiunta
da provvedimenti speciali, che riconfermassero
gli atti degli imperatori precedenti o regolassero i nuovi
emergenti rapporti amministrativi e sociali. E le costituzioni
sue su questa materia furono animate da uno
spirito veramente rivoluzionario.




Una legge del 321[547] conferma anzitutto le immunità
godute dai medici, dai grammatici e dai restanti
professori di lettere nelle città dell’impero; viene quindi
a porre le persone dei docenti al riparo da eventuali
procedimenti giudiziarii, sancendo ch’essi non possano
venir tradotti in giudizio, al riparo da qualsiasi ingiuria
avesse mirato colpirli, sia per parte di schiavi che di
liberi, fissando all’uopo delle gravi pene contro i colpevoli
e contro i magistrati, che non avessero ottemperato
alla legge; e richiama, infine, i privati ed i
municipii alla osservanza del pagamento degli onorarii
o degli stipendii (mercedes et salaria) ai docenti, professanti
nelle varie città.




Con questa legge, il principe, se, da una parte, vuole
sottrarre le persone, in essa nominate, ai munera publica
e civilia, nonchè ai pubblici soprusi, dall’altra, vuole che
le città e i privati, oltre che a pagare i maestri, siano
tenuti a rispettarli: alle quali due cose si doveva da
tempo, spesso, mancare, forse anche a motivo della sopravvenuta

intolleranza dei municipii cristiani contro i
docenti, che erano in genere pagani o usciti da scuole
pagane[548].




Ma una seconda legge di Costantino del 326[549] largisce,
e specifica, una nuova serie di immunità — forse
implicite nelle antiche formule generiche, certo non
mai così solennemente dichiarate — a favore dei medici
e agli ex-medici di corte, nonchè — fatto più notevole — delle
famiglie dei privilegiati. E, finalmente,
un’ultima legge del 333,[550] confermando i precedenti
beneficii ai medici e ai professori di lettere, li estende,
anche per queste due categorie, alle loro mogli ed ai
loro figliuoli.




Le tre leggi dànno luogo a qualche non trascurabile
osservazione. La immunità infatti, largita da Costantino,
è la più ampia che si conosca nelle serie delle concessioni
imperiali. Essa per la prima volta oltrepassa
le persone stesse dei docenti e si estende ai componenti
le loro famiglie. Meglio ancora, essa abroga le gravi
limitazioni fissate da Antonino Pio, e rimaste in vigore
fino a questo tempo, e parifica i diritti delle città di
provincia con quelli delle capitali, ove i maestri da
tempo non soggiacevano più alle restrizioni imposte
al loro privilegio fin dalla metà del II. secolo di C.




Se non che, ad osservare con attenzione, tali leggi
impressionano meno per il grande numero di persone,
che esse beneficano, di quello che per la loro intima
liberalità. Infatti, secondo le clausole della prima costituzione,

sono, fra l’altro, concesse, ai medici e ai docenti,
una forma e una misura d’inviolabilità, che oggi, nei
nostri regimi costituzionali, non godono neanche i rappresentanti
politici della nazione, ed è forse unicamente
riservata al sovrano: l’inviolabilità cioè da ogni procedimento
giudiziario, concretata nel divieto di tradurre
i privilegiati in giudizio.




Evidentemente, se questa è la esatta interpretazione
di una delle clausole della legge, noi ci troviamo al
cospetto di un beneficio — il così detto privilegio del
ἱερᾶσθαι — che pel passato era stato concesso solo in
via eccezionale a qualcuno dei più illustri maestri dell’impero,[551]
e che, reso così universale, sembrerebbe
dovesse abbattersi contro la impossibilità di una pratica
applicazione. O la legge dunque doveva, sia nel pensiero
dei delegati ad applicarla, sia nella parola di
altre disposizioni, essere temperata da consuetudini e
da norme complementari; o essa doveva rispondere a
una straordinaria condizione del momento. Ma può
darsi anche che noi non siamo più in grado di interpretare
rettamente il passo, e che si tratti dell’antico
diritto dei medici e dei docenti di non fungere da giudici,
o di una nuova facoltà di non comparire personalmente
in giudizio, e di potervisi fare rappresentare
da procuratori — un che di simile ai privilegi concessi
per le testimonianze giudiziarie ai nostri così detti
grandi ufficiali dello Stato — nel quale caso, Costantino
o nulla di nuovo, o nulla d’incredibile avrebbe accordato.









Ma, a parte codesta clausola, impressiona il fatto
che in quelle leggi, anche nelle due (la prima e la terza)
in cui più si sarebbe attesa, manca una esplicita
menzione dei docenti di filosofia, sebbene costoro godessero
da tempo gli stessi privilegi dei grammatici,
dei medici e dei retori. L’omissione è difficilmente concepibile,
e bisogna ben ammettere che con la dizione
generica di professores litterarum artium si accenni anche
agli insegnanti di filosofia. Infatti, nella più tarda
legge del 333, in cui si dichiarava di confermare i
beneficii largiti dai predecessori, le litterae sono identificate
con gli studia liberalia, e, in una costituzione di
Teodosio II.,[552] la quale ripristina questa di Costantino,
i filosofi sono esplicitamente elencati insieme con
i loro colleghi.




Ma la soluzione, relativa ai professori di filosofia,
non può adottarsi, come forse si attenderebbe, per quelli
di giurisprudenza: i giurisperiti, i quali non possono
comprendersi fra i professores litterarum artium, rimangono,
non ostante tutto, esclusi ancora dal beneficio di
ogni immunità,[553] e tali rimarranno sino a Giustiniano.




Quali furono intanto i motivi delle nuove, e certo
gradite, liberalità?









Ce li illustra la chiusa della terza legge. Essa spiega
che tanta generosità era mossa dal desiderio che i
beneficati si dedicassero largamente all’insegnamento,
e formassero quindi il maggior numero di discepoli.[554]
Il che, mentre da un lato avverte che i medici, gli
archiatri e gli ex-archiatri, a cui Costantino si riferisce
sono favoriti delle immunità, non solo in quanto medici
curanti, ma altresì in quanto docenti di medicina,
dimostra che lo scopo delle tre leggi rientra interamente
nei rapporti del pubblico insegnamento, e che, favorendo
i docenti, si voleva appunto favorire la più grande
diffusione della coltura e rendere più frequente l’esercizio
di carriere determinate.




Tutto questo per i docenti di arti liberali. Ma come
Costantino aveva curato con provvedimenti diretti l’insegnamento
professionale, così altri beneficii escogitò a
favore di coloro, che avrebbero dovuto esserne i promotori
ed i maestri.




Una sua legge, promulgata dopo la di lui morte,
largisce l’immunità dai pubblici oneri a tutta una
lunga serie di professionisti, specie di arti edilizie,
perchè — dice il dispositivo — coloro che avranno
a goderne, abbiano agio di dedicarsi a quelle arti,
«e ne diventino più esperti essi stessi, ed esperti ne facciano
i propri figliuoli».[555] La lunga serie dei beneficati,
che avrebbero potuto risiedere in qualunque città
dell’impero, riguarda i seguenti ordini di persone: architetti,
costruttori di soffitte, stuccatori e

intonicatori,[556] falegnami, medici (?),[557] tagliapietre, lavoratori
dell’argento, muratori, veterinari, scalpellini, inargentatori
e indoratori,[558] costruttori di pavimenti o di scale
(scasores o scansores), pittori, scultori, trapanatori, di
pietre e di metalli preziosi, intagliatori, statuari, mosaicisti,
lavoranti in bronzo, ferro, marmo, doratori,
fonditori di metalli, lavoranti in fino di metalli o tintori
in rosso di seta (bractearii o blattiarii), lastricatori
di pavimenti, orafi, costruttori di specchi, carpentieri,
conduttori d’acque, vetrai, lavoratori dell’avorio, lavandai,
stovigliai, lavoratori del piombo, pellicciai.[559]




La portata della legge è chiara. Costantino, che aveva
dovuto sperimentarlo nella costruzione della nuova
metropoli, aveva notato nell’impero romano una grande
deficienza di esercenti professioni speciali, segnatamente
professioni meccaniche, e voleva ad ogni costo provvedervi.
Il suo editto al Prefetto del pretorio d’Italia,
circa le nuove scuole d’architettura, ne era stato un
primo segno. Adesso, egli trovava necessario formare,

non soltanto degli architetti, ma tutta la serie di
artisti, di meccanici e di artefici, richiesta da una società
civile, e agli uni e agli altri largiva, per la prima
volta, una serie di immunità, come, fino a quel
tempo, si era solo usato verso i rappresentanti le professioni
liberali. E questo era il primo vigoroso affermarsi
di quelli, che oggi si direbbero i diritti dell’insegnamento
professionale.



V.



L’opera di Costantino a vantaggio della coltura e
dell’istruzione pubblica è coronata da nuovi provvedimenti,
tendenti alla difesa e alla conservazione delle
opere d’arte, ch’erano state tramandate dall’evo antico.




Già notammo come, fin da Adriano e dai primi due
Antonini, alla cura semplicemente edilizia delle città si
era accompagnata l’altra delle loro opere d’arte. Ma
adesso ci troviamo in un tempo, in cui più vivi e numerosi
dovevano essere i motivi di una tale preoccupazione.
La storia del periodo, che adesso s’inizia, segnala
il disastro di demolizioni inconsulte, per opera
di privati o di imperatori, gli uni e gli altri, sospinti
da zelo religioso, da ignoranza, da misoarcaismo. La
preoccupazione degli eccessi di tale andazzo è palese
nelle costituzioni de operibus publicis, che si succedono
fin da Costantino, e in esse è degno di rilievo l’insensibile
sfumare della cura edilizia in quella delle antichità
e delle belle arti, sì che difficile riesce segnarne il
preciso confine.




Ma, in questa medesima età, dopo i lunghi torbidi di
oltre un secolo, riappare altresì quella forma specifica

di sorveglianza delle opere d’arte, che, creata dagli Antonini,
assume via via nuove denominazioni. Troviamo ora,
in Roma, un curator statuarum, addetto alla erezione e
alla manutenzione delle statue urbane,[560] e, poco dopo,
ma quale magistratura già da tempo in vigore, un centurionato
rerum nitentium, a cura e tutela degli oggetti
d’arte, nonchè dell’abbellimento dei pubblici monumenti
della città[561]. E tutte queste non piccole preoccupazioni
di un imperatore, sospinto dall’ironia della
sorte a difendere, contro le ingiurie del tempo e le
intransigenze dei seguaci della religione favorita, i
segni superstiti del passato, che così vigorosamente egli
aveva cooperato ad abbattere, devono andare, non soltanto
a discarico di quella minima parte dell’opera sua,
che fu accusata di irriverente iconoclastia artistica,[562]
ma a merito grande — e positivo — della sua amministrazione.



VI.



I figli e gli eredi di Costantino proseguono, con diligenza
unica più che rara, l’opera del padre nel campo
della pubblica istruzione, e, sebbene, nel loro legiferare
su questa materia, nulla di caratteristico li distingua
dai predecessori, pure le disposizioni particolari,
da essi emanate, sono la più meritoria esecuzione di ciò
che quelli, fin allora, avevano creato e immaginato.









Verso il 342 o 343, Costante chiamava a insegnare
a Treviri — uno dei maggiori centri di studio della
Gallia — il più celebre sofista del tempo, Proeresio, e lo
faceva suo commensale. Di qua, per esaudire un di lui
desiderio, lo manda a Roma a impartire il suo insegnamento
dalla maggior cattedra del mondo. E da Roma
il fratello suo e collega, Costanzo II., colui che tra breve
raccoglierà ancora una volta tutto l’impero nelle
sue mani, gli concede di trasferirsi in Atene, e lo colma
di doni regali, e lo nomina stratopedarca, incaricando
al tempo stesso il prefetto dell’Illiria di celebrare il
giorno del conferimento di tanta dignità con una solenne
gara di eloquenza nella Università ateniese.[563]




Nel 344, Costanzo II. e Costante insieme largiscono
una serie di immunità agli ingegneri, agli architetti,
agli aquae libratores, e, per la prima volta, ai matematici,
i quali, benchè la loro disciplina rientrasse nel
circolo delle arti liberali, erano, fin a quel tempo, rimasti
esclusi da ogni esenzione.[564]




E la determinante della liberalità — si dichiara — è
ancora una volta quella, che aveva sospinto Costantino
il grande: il bisogno di persone adatte alle
professioni edilizie, cui quei beneficati attendevano, e,
quindi, il desiderio di moltiplicarne il numero e di migliorarne
la specie,[565] come in verità doveva essere
richiesto dal nuovo incremento edilizio di Costantinopoli,
di Antiochia e di altre città orientali.









Lo stesso Costanzo si cura di rifornire copiosamente,
ed a proprie spese, la pubblica biblioteca di Costantinopoli,
che sembra solo ora assurgere a quel grado di
importanza, che nella nuova capitale si richiedeva,[566]
non che di fornire Costantinopoli dei migliori maestri
del mondo. Ed invero, nel 342, noi vi troviamo un
retore di Cappadocia, fattovi appositivamente venire
dall’imperatore,[567] e, nel 351, questi vi chiamava da
Nicomedia, Libanio — uno tra i più insigni maestri di
retorica di quell’età — nominandolo pubblico docente
di sofistica con uno stipendio vistosissimo, e facendolo
segno alle maggiori dimostrazioni di stima.[568]




E, come sempre avviene in questi casi, l’esempio
del principe provoca l’emulazione fra le maggiori autorità
dello Stato. Vediamo, in questo tempo, e il Senato
e i governatori gareggiare di zelo per le sorti della
istruzione pubblica nelle varie città e nelle varie province.
Ciò che una volta era stato detto a carico del
governo romano: ch’esso non si curava d’altro se
non dei porti, degli edifici e dei pubblici passeggi,
non solo sarebbe adesso contrario a verità, ma suonerebbe
come audace calunnia. Per decidere sui problemi,
relativi alla pubblica istruzione, le città si rivolgono
ora ai governatori, che dispensano consigli, avanzano
proposte e intervengono con le loro iniziative. Il retore

di Cappadocia, che noi troviamo nel 342 a Costantinopoli,
era stato, prima che dal principe, richiesto insistentemente
dal Senato;[569] Libanio stesso si era recato a professare a
Nicomedia, invitatovi dal pretore di Bitinia,
che n’era stato sollecitato dalle preghiere di quella popolazione[570].
Nel 351, l’anno del ritorno di Libanio,
quale pubblico docente a Costantinopoli, vive pratiche
del Senato e del pretore di Bitinia avevano preceduto
l’intervento imperiale.[571] E poco dopo, agli Ateniesi,
preoccupati della decadenza della loro Università, il
luogotenente imperiale della Grecia, Strategio, rispondeva,
formulando acconce proposte, e consigliandoli a
invitarvi sofisti valorosi di altre città. Libanio ci ha
conservato un passo di quella risposta: «Voi», aveva
detto Strategio, «che avete fama universale di inventori
e di maestri dell’agricoltura, non trovate nulla
di disonorevole a cibarvi di grano importato dall’estero;
se faceste lo stesso per la istruzione pubblica,
credete forse che la vostra gloria ne sarebbe compromessa?»[572]
Ed anche ad Atene era stato chiamato
Libanio.




«I Romani volevano», scrive uno degli antichi
espositori della vita scolastica ateniese in questa età,
«i Romani volevano che ad Atene ci fossero numerosi
sofisti e numerosi scolari.»[573] E noi abbiamo

gravi motivi per non dubitare di una riforma, quivi
compiuta dal governo, verso il 340, alla morte di un
altro fra i titolari di quella cattedra di retorica, il
sofista Giuliano. Quando questi spirò, si ebbe una
vera e propria ressa di concorrenti alla successione.
Le brighe fra i candidati e le lotte tra i commissarii
giudicanti e i senatori ateniesi dovettero essere vivacissime.
Ne seguì la proposta di ben sei titolari, e il
governatore romano non esitò a ratificarla. Così, invece
di una, si ebbero sei cattedre ufficiali di eloquenza
greca.




Per tal guisa, Atene potè godere largamente della
munificenza dei dominatori. E non Atene soltanto. Accorreva
quivi tutta la gioventù della Grecia, dell’Oriente,
dell’Asia, dell’Asia Minore, dell’Arabia e
dell’Egitto. Atene era il maggior centro intellettuale
di una buona metà dell’impero, e su tutto questo paese,
nella pienezza della sua civiltà, venivano adesso a diffondersi
i benefici della innovazione del governo romano.




Ma, assai più significativa di queste indicazioni isolate,
noi possediamo di Costanzo una lettera ufficiale, concernente
la nomina di un filosofo, Temistio, a membro
del senato di Costantinopoli, in cui si contengono
quelli che oggi si direbbero i criteri informatori di un
programma di governo nei rispetti dell’istruzione pubblica,
lettera, per cui può affermarsi che da questo
momento, non solo nella tacita pratica di ogni giorno,
ma nelle più solenni teoriche ufficiali, bandite dai
gradini del trono, le armi hanno definitivamente ceduto
alle toghe.




«L’uomo — scrive l’imperatore — che queste mie
parole esaltano, non professò una filosofia insocievole;

ma quella dottrina, che egli apprese con fatica,
ora, fattosi banditore dell’antica sapienza e sacerdote
dei sacrarii e dei templi della filosofia, con maggior
fatica impartisce a chi la ricerca». «Egli, per
quel che può, guida ciascun uomo, affinchè curi di
vivere secondo ragione e sapienza».




«Niuna, invero, tra le cose umane, può riuscire a
buon fine senza l’ausilio della virtù, nè nella vita
domestica, nè in quella cittadina; onde i filosofi, che
educano ed esercitano in questa i giovani, potrebbero
bene essere detti padri comuni. Essi, ai padri
appunto, insegnano i compiti della educazione, ai figli,
quali cure debbano avere verso i padri. Ma son queste
piccole cose; la verità è che giudice e rettore universale
è il filosofo. Egli è colui che insegna quali
siano i doveri verso il popolo, quali verso i governanti:
è insomma la regola infallibile di tutta la vita civile.
Così che, se accadesse che tutti gli uomini sapessero
operare da filosofi, la loro vita sarebbe liberata da
ogni malvagità, verrebbe a togliersi ogni pretesto alla
iniquità e cesserebbe il bisogno delle leggi, giacchè quelle
cose, da cui ora gli uomini si rattengono per timore,
essi allora abborrirebbero spontaneamente.»




«Io, essendomi sempre adoperato con zelo perchè
la filosofia risplenda dovunque, voglio che essa fiorisca
sopratutto nella nostra città. Questo io so
appunto che le tocca ora per merito di Temistio, e
che per lui Costantinopoli va gloriosa del concorso
di tanti giovani, amatori della filosofia, ed è già divenuta
sede universale della dottrina, così che tutte
le altre accordano ad essa di buon grado la palma
del sapere e riconoscono che dalla nostra città, come

da pura fonte, si diffondono per ogni dove i dettami
della virtù». «E se circondare la città di mura,
se adornarla di edifizi, se la sua popolosità sono segni
dell’affetto del principe, quanto non ne sarà segno
maggiore accrescere il Senato di un tanto uomo,
che renderà migliori le anime di quelli che vi abitano,
e, fra gli altri edifici, innalzerà il Ginnasio della
virtù! Chi a una città appresta gli altri doni, largisce
i beni migliori, ma chi ha cura della sua saggezza
e della sua coltura, quegli le porge il bene più prezioso,
che molti agognano e che soltanto pochi conseguono.»[574].




Così, ispirandosi a Platone ed a Marco Aurelio, scriveva
al senato di Costantinopoli Costanzo II., in onore
di Temistio. E questi, che, sebbene di opposta fede
religiosa, fu il migliore interprete del di lui pensiero
e della di lui politica, così, in altra occasione, commentava,
sia pure con l’enfasi e con l’iperbole consuete
alla letteratura del suo tempo, i meriti di Costanzo verso
l’istruzione pubblica in Costantinopoli: «Fin ora, in
questa città, gli uomini godevano solo della sua bellezza,
perchè vi si portavano i prodotti di tutta la
terra, ma niente se ne poteva esportare, salvo che
sabbia e immondizie. Ora invece si può trafficare ed
esportare da Voi, non oro o legname, o porpora, come
da una miniera o da una foresta, o da una tintoria,
e neanche vino, o legumi, o frutta (tutte queste cose,
io penso, anche gente migliore può convenientemente
ritrarle da gente peggiore), ma le due grandi mercanzie

del nuovo emporio, che il principe volle a
Voi fornire: la virtù e la saggezza.»




«E qui verranno a Voi, o cittadini di Costantinopoli,
non già mercatanti o marinai, o volgare plebaglia,
ma gli eletti, i cittadini d’ogni città, i più
amanti della dottrina, il fiore della Grecia, e saran
merci solo la dottrina e l’istruzione. Credete dunque
che a torto le Muse si compiacciano di andare
al campo, a fianco del nostro imperatore, e di procacciargli
luminose vittorie, nelle quali nulla Marte
ebbe che vedere?»[575].



VII.



Nonostante così largo e così illuminato mecenatismo,
è pure probabile che i tre figli di Costantino abbiano
infirmato quell’ampiezza di esenzione dai pubblici oneri,
goduta da professori e da medici, che noi vedemmo
concessa dal padre loro con la più sconfinata liberalità.
Ce ne fa nascere il dubbio il confronto di una legge
del successore, Giuliano l’Apostata,[576] la cui politica
fu sostanzialmente una reazione al governo precedente,
il confronto — dico — di quella legge con parecchie altre
dei figli di Costantino.[577]




In essa, come è stato osservato,[578] Giuliano, riconfermando
le immunità largite ai medici dal fondatore
di Costantinopoli, invoca il precedente, non già dei

figli di Costantino, ma dei veteres principes, mette in
vistoso rilievo la equità e la liberalità sua di donatore,
e conclude, facendo notare che così i beneficiati
avrebbero potuto passare tranquillamente «il resto della
loro vita.»




La legge, come si vede, ha una intonazione polemica,
e sembra accennare a una ripresa, più che alla semplice
stereotipa conferma di un privilegio. E in tale opinione
veniamo a confermarci, quando consideriamo che le altre
costituzioni, testè richiamate, dei figli di Costantino,
escludono assolutamente dall’esenzione degli oneri pubblici
tutte le persone fornite di dignità onorarie, fossero
quella di curiale, di senatore, di conte, di preside o di
perfettissimo. E poichè queste dignità erano, più o meno
strettamente, legate alla persona dei medici e dei professori,[579]
s’impone la probabilità dell’ipotesi che,
per ragioni a noi ignote (forse anche perchè degli uomini
d’intelletto e di valore non mancassero di prestare l’illuminata
opera loro nell’esercizio delle pubbliche cariche)
i figli di Costantino avessero ristretto, a loro danno,
i privilegi concessi dal padre.




Il governo di Costanzo II. ha fine con l’autunno del
361. Ancora pochi mesi, e il mondo assisterà, se non
alla più grande, certo alla più tempestosa riforma scolastica,
che mai imperatore romano aveva fin allora
intrapreso.









CAPITOLO VI.
Le innovazioni scolastiche di Giuliano l’Apostata.

(361-363)






I. Giuliano e gli atti più notevoli della sua legislazione scolastica.
Reintegrazione dell’antica larghezza di immunità; sua bibliofilia.
La legge del 362 su l’insegnamento pubblico e privato. — II.
L’editto circa l’insegnamento classico. Un secondo editto? — III.
Giudizio sulla legge del 362. Gli antichi e l’editto; l’approvazione
dei cristiani intransigenti; la disapprovazione dei cristiani
moderati, dei pagani e degli indifferenti. — IV. Giudizio
dei moderni. — V. Il merito e la portata de l’editto. — VI. L’applicazione
e gli effetti. — VII. Disegni di nuove scuole e di riforme
a vantaggio dell’istruzione classica e musicale. Giuliano
e il favore accordato ai retori e ai filosofi. Il valore dell’opera
dei Constantiniani nei rispetti della istruzione pubblica.





I.



L’ultimo dei discendenti della casa di Costantino,
Giuliano l’Apostata, è uno dei pochi imperatori di
questa estrema età, che siano riusciti a divenir popolari;
certo è il solo, di cui oggi — anche all’infuori
della breve cerchia degli studiosi — si conoscano i
tratti più caratteristici della politica scolastica.









L’opera scolastica di Giuliano appartiene al secondo
anno del suo impero. Di questo tempo ci è anzi
tutto pervenuta una legge, in cui Giuliano conferma
ai medici il privilegio, concesso dai predecessori, di
non essere tenuti all’obbligo di gerire i pubblici uffici
e di subirne gli oneri conseguenti.[580] Ma, se è soltanto
probabile che, con tale legge, egli volesse eliminare
una restrizione imposta dai figli di Costantino
il grande,[581] è certo che egli mirò con essa a favorire,
non solo l’arte della medicina, ma anche l’insegnamento
di questa, che aveva già assunto una notevolissima
importanza, e di cui grande è la stima che Giuliano
dimostra di fare.[582]




Forse, in quello stesso anno, Giuliano fondava in Costantinopoli,
nel Portico regio, una nuova biblioteca,
nella quale trasferiva tutti i libri di sua privata proprietà,
ma che non pare egli abbia aperta al pubblico.[583]




L’amore di Giuliano pei libri, pur fra le logoranti
cure del suo governo, fu indicibile. Secondo la sua
stessa espressione, il suo amico migliore era lo schiavo
bibliotecario,[584] e noi abbiamo delle informazioni sui
mezzi, forse eccessivi, cui talora egli dette di piglio,
per impedire che talune collezioni di opere andassero
sperdute, e affinchè venissero invece raccolte nelle pubbliche
biblioteche dell’impero.[585]









Ma fin qui nulla di rivoluzionario e di caratteristico.
Noi siamo sull’antica via, battuta dai predecessori. Gli
atti caratteristici del suo governo, e che tanto incendio
di odii e di entusiasmi destarono tra i contemporanei,
e, più di censure che di lodi, tra i posteri, riguardano
un’altra cosa; riguardano l’insegnamento pubblico e
privato. La prima disposizione in proposito è contenuta
in una legge, anch’essa del 362. Questa stabiliva, per
chiunque avesse voluto professare l’insegnamento, la
necessità dell’autorizzazione, sia da parte delle autorità
municipali, sia da parte del potere centrale; autorizzazione,
per rilasciare la quale si sarebbero dovute pigliare
in considerazione così le qualità morali, come i
meriti scientifici e didattici del richiedente. La legge
diceva con precisione: «È necessario che i maestri
eccellano prima per costumi, poi per eloquenza.
Ma giacchè Io non posso trovarmi a giudicare nelle
singole città, ordino che chiunque voglia insegnare
non vada d’un tratto, e audacemente, a quell’ufficio,
ma ottenga l’approvazione dell’ordine dei curiali e
ne sia autorizzato da un loro decreto, dietro parere
d’una Commissione di competenti. Il decreto sia
quindi passato a Me, per un ulteriore esame, affinchè
l’interessato acceda all’insegnamento, rivestito — dopo
il Nostro giudizio — di un più alto onore.»[586]




La prima questione, che tale legge solleva è relativa
alla qualità delle persone, cui essa si indirizzava. Si

indirizzava ai docenti d’ogni grado, o, soltanto, a quelli
dei gradi superiori dell’insegnamento?




Il quesito a me sembra venga sciolto dal primo periodo
della legge stessa, per cui i docenti avrebbero dovuto
eccellere, oltre che per costumi, «per eloquenza».
È noto come tale requisito non poteva ricercarsi negli
insegnanti primarii, i litteratores. La legge dunque non
poteva riferirsi ad essi, ma ai grammatici, ai retori, ai
filosofi; e tale ipotesi viene confermata dalla idea, che
ormai possiamo esserci formata, della varia cura, che
lo Stato nutrì verso i tre gradi dell’istruzione impartita
ai fanciulli ed ai giovani.




D’altra parte, si riferiva la legge a tutti i docenti
pubblici e privati, o a quelli soltanto? La più comune
è — inesplicabilmente — la prima delle due ipotesi.[587]
Se non che essa riesce, a mio parere, insostenibile.
Che i docenti pubblici, i docenti cioè nelle cattedre
comunali venissero nominati dietro giudizio e decreto
dei curiali era norma antica, consueta e costante. Ma,
nella legge di Giuliano, la novità, che si impone, è appunto
tale decreto, giacchè la ratifica del principe — per
chi legga senza preconcetti — rimane come un’aggiunta
trascurabile, sulla quale non si mostra neanche
l’intenzione di calcare. Basterebbe questo solo per convincere
che la legge doveva riguardare anzi ogni altro
i docenti privati. Ma non è tutto: se si volesse vedere,

come s’è veduta, un’intenzione malevola nella tinta
anodina dell’ultima clausola; se si volesse supporre la
legge creata apposta per quell’epilogo, che avrebbe
nascosto nelle pieghe un tranello — l’espulsione dei
Cristiani dall’insegnamento — e se si connettesse perciò
alla legge come anche è stato fatto — [588] un
editto dello stesso imperatore, che esamineremo più innanzi,
il quale illustra l’incompatibilità della fede cristiana
con l’ufficio d’insegnante nelle scuole a tipo
classico, la nostra opinione sui riferimenti della legge
ne verrebbe assolutamente confermata, in quanto l’editto
parla di docenti in genere, non di pubblici docenti
soltanto, e stabilisce una contraddizione, non già
tra la qualità di Cristiani e i doveri verso lo Stato pagano,
ma fra la fede Cristiana e una certa forma d’insegnamento.




Per ultimo, noi sappiamo che la legge di Giuliano
venne indubbiamente abrogata da un’altra di due anni
dopo, a firma degli imperatori Valentiniano e Valente.
Or bene, la dizione di quest’ultima è tale da escludere
ogni volontà di riferirla alle sole scuole municipali:
«A coloro, i quali, vuoi per dignità di vita come per
eloquenza, sono pari all’ufficio di istruire i giovani,
si dà facoltà di aprire una nuova scuola, o di riaprire
l’antica, che eventualmente avessero dovuto
chiudere»[589].




Si trattava dunque di scuole tenute da privati e da

Comuni, e, quindi, di una misura, che non aveva precedenti.
Fino a quel tempo, l’insegnamento era stato libero,
e solo la legge della concorrenza aveva regolato la buona
o la cattiva sorte delle numerose scuole dell’impero. Certo,
violazioni di questa libertà c’erano state, anzi — l’abbiamo
visto — non così di rado come taluni storici
hanno amato supporle; ma erano rimaste misure straordinarie
di repressione, non mai forme legali di prevenzione,
con cui si fossero applicate agli insegnanti privati le specie
di autorizzazione, allora in uso per le cattedre mantenute
a spese pubbliche, e per cui si fosse riservata ai
consigli comunali ed al principe la facoltà di dispensarle.
Ora siamo appunto a questo;[590] l’insegnamento privato
è colpito, e l’unica sua forma, che poteva rimanere,
e che certo rimase, immune da tale controllo, sia
per la difficoltà della verifica, sia perchè ad essa non
sembra abbia mirato una legge del tenore, che abbiamo
riferito, era ormai solo quella dell’insegnamento privato
domestico.



II.



La costituzione di Giuliano non dovette dunque mancar
di produrre la generale impressione di una novità
rivoluzionaria. Ma, oltre ad essa, ce n’è pervenuta una
seconda, che suole impropriamente chiamarsi, e chiameremo
anche noi, editto, che i successori esclusero dai
codici ufficiali e che ci è quindi unicamente serbata
nella raccolta delle lettere di lui,[591] con cui si vieta

ai Cristiani, e pel presente e per l’avvenire, l’insegnamento
nelle scuole di retorica e di grammatica. È desso
un documento polemico di tale importanza, che mette
ben conto riferirlo per intero: «Noi pensiamo che una
sana istruzione ed educazione non consistano nell’accurata
euritmia dalle parole o dell’eloquio, ma nella disposizione
di una mente sana e che abbia un verace
concetto del bene e del male, dell’onesto e del disonesto.
Per la qual cosa chi ha un’opinione e ne insegna un’altra
diversa è tanto lontano dall’impartire ciò che si
dice una educazione, quanto dall’essere una persona
dabbene. Se il disaccordo tra il pensiero e la parola
si limita a cose di piccola importanza, egli arrecherà
del male, sebbene in misura tollerabile. Ma, se, in
questione di grandissima importanza, egli pensasse
in un modo e insegnasse il contrario di quello che
pensa, il suo sarebbe certamente un agire da mercanti,
non dico onesti, ma pessimi. Infatti, al pari
di costoro, tali maestri insegnerebbero specialmente
ciò che specialmente giudicassero falso, ingannando
e adescando coloro, ai quali vogliono — o io m’inganno — vendere
le loro cattive merci, che coprono
di elogi.[592]




«Occorre perciò che tutti coloro, i quali aspirano
all’insegnamento siano di retti costumi, e non nutrano

opinioni in contrasto con quelle professate in
pubblico. Ma io penso ciò imprescindibile per quelli
che insegnano ai giovani, illustrando le opere degli
antichi, in qualità di grammatici, di retori e, più ancora,
di sofisti, i quali ultimi tengono, al confronto
degli altri, ad essere, non solo maestri di eloquenza,
ma eziandio di morale, e sostengono che spetti ad
essi la filosofia del vivere civile. Se questo sia vero
o meno, io ora non discuto; ma, pur lodandoli per
le loro aspirazioni a così nobili dottrine, li loderei
di più se non mentissero, e se non si condannassero
da sè, insegnando cose diverse da quelle che realmente
pensano.




«Ma come? Omero, Esiodo, Demostene, Erodoto,
Tucidide, Isocrate e Lisia stimano che gli Dei debbano
ispirare e guidare tutta la educazione; di essi,
taluni si credevano sacerdoti di Mercurio, altri delle
Muse, e non sarà dunque assurdo che coloro, i quali
ne illustrano le opere, vituperino gli Dei da quelli
onorati?




«Tuttavia, non perchè giudico assurdo tutto questo,
io dico necessario ch’essi mentiscano dinanzi ai giovani,
ma io li lascio liberi di non insegnare ciò che
non reputano conveniente, e richiedo che, se vogliono
insegnare, insegnino prima con l’esempio e convincano
i discepoli che nè Omero, nè Esiodo, nè alcuno
di quegli autori, ch’essi illustrano, e dei quali
hanno condannato l’empietà, la stoltezza e le aberrazioni
religiose, sono realmente empii o stolti. Altrimenti,
poichè essi sono, come maestri, alimentati dai
salarii, che ricavano in grazia degli scritti di quelli,
confesserebbero di essere sordidamente ingordi e capaci

di subordinare tutto a poche dramme di guadagno.




«Fino ad oggi molte cause impedivano di frequentare
i tempii, e il terrore, che incombeva d’ogni parte,
li scusava di nascondere le loro vere opinioni in fatto
di religione. Ma poichè gli Dei ci concessero la libertà,
mi sembra assurdo che s’insegnino dottrine
giudicate erronee. Se i maestri pensano che furono
sapienti gli autori, che essi ora illustrano e di cui
quasi seggono interpreti, li imitino anzi tutto nella
pietà verso gli Dei. Ma se invece pensano che quelli
abbiano errato circa le Divinità, che dovrebbero essere
più sacre, vadano nelle chiese dei Galilei e interpretino
Matteo e Luca, i quali impongono — e Voi, maestri
cristiani, ne ripetete il precetto — che si debba astenersi
dalle cerimonie sacre pagane. Quanto a me, io
vorrei che le Vostre orecchie e la Vostra lingua — userò
di una delle Vostre espressioni — si rigenerassero
in quelle dottrine, alle quali io mi auguro sempre
di rimanere fedele, come lo auguro a chiunque pensa
e opera cose a me gradite.




«Questa legge riguarda gli educatori e i maestri;
chiunque invece dei giovani vuol frequentare le scuole
non ne è escluso. Infatti non è ragionevole chiudere
la via migliore ai fanciulli, ancora ignari dell’indirizzo
da scegliere, o condurli, per timore, nolenti, alle
patrie consuetudini. Forse sarebbe logico curarli, anche
contro lor voglia, come si curano i deliranti; ma
noi tollereremo in tutti questa malattia, giacchè io
penso che sia d’uopo istruire, non mai punire, coloro
che riteniamo in errore.»




Tale il famoso editto di Giuliano sulle scuole pubbliche

e private dell’impero, editto repressivo e preventivo
ad un tempo, in quanto esso riguardò i maestri
in funzione ed i maestri futuri. Vi seguì qualcosa
di più grave?




Tutti gli scrittori cristiani delle cose di questo tempo
affermano, con quasi invariata stereotipia, che Giuliano
vietò anche ai Cristiani di apprendere le lettere
greche e latine e di frequentare le scuole pagane.[593]
Se non che, nonostante l’ampiezza della testimonianza
non si può con tranquilla coscienza pensare ad una
seconda legge, od editto, di quest’imperatore, che avessero
il contenuto che vi si attribuisce.




Quel contenuto anzitutto sta in categorica contraddizione
con la parola e con lo spirito delle disposizioni
precedenti. Il primo editto invero concludeva: «Questa
legge riguarda gli educatori e i maestri; chiunque
invece dei giovani vuol frequentare le scuole
non ne è escluso. Infatti non è ragionevole chiudere
la via migliore a fanciulli, ancora ignari dell’indirizzo
da scegliere, o condurli, per timore, nolenti, alle
patrie consuetudini. Forse sarebbe giusto curarli, anche
contro lor voglia, come si curano i deliranti;
ma noi tollereremo in tutti questa malattia, giacchè
io penso che sia d’uopo istruire, non punire, coloro
che riteniamo in errore.»




Ma non basta: un divieto del genere supposto dagli
oratori e dagli storici ecclesiastici è per sè stesso inammissibile.




Giuliano bramava che la cultura classica raggiungesse

tutta la sua piena efficacia; era questo uno dei suoi
pensieri dominanti; per questo egli la voleva impartita
da credenti pagani; ma egli, per ciò stesso, non poteva
volerne esclusi i giovani cristiani, anzi aveva motivo
di volere ch’essi accorressero numerosi a riceverla.




Infine, il silenzio di tutte le fonti di ogni altro genere
(che non siano le cristiane) sul divieto, imputato
all’imperatore, dell’istruzione classica ai giovani cristiani,
mentre sappiamo che esse sono assai ben informate
intorno all’attività politica di lui, deve gravemente
impensierire. E significativa sopratutto è la
mancanza, nelle stesse fonti cristiane, di un diretto
accenno a due leggi, o a due editti distinti, di cui il
secondo contenga le disposizioni incriminate, che pur
si desidererebbe conoscere. Le fonti cristiane accusano
in genere l’imperatore del tenore dell’opera sua, ma
passano assolutamente sotto silenzio il testo, anzi la
sola specificazione, di un secondo editto, che le loro
accuse lascerebbero supporre[594]. È chiaro dunque come
debba trattarsi di un equivoco e di una infedele relazione
del contenuto dell’unico divieto esistente. E di
tale fatto noi siamo in grado di rintracciare la genesi.
Giuliano aveva vietato ai maestri cristiani l’insegnamento;
e gli oratori sacri del tempo tuonarono che i
cristiani venivano perciò esclusi dal diritto comune di
apprendere le lettere e l’eloquenza greca e latina.
Tutti gli altri ripeterono quella imaginosa informazione,
e la calunnia amara traversò i secoli, divenendo
l’arme peggiore ai danni della reputazione dell’imperatore
filosofo.








III.



Le più notevoli disposizioni di Giuliano circa l’insegnamento
si possono quindi limitare a due: il controllo
dell’autorità municipale e imperiale sui titoli di
coloro, che aspiravano ad insegnare, e il divieto relativo
ai Cristiani. Ma la vivacità delle polemiche, che
intorno vi si sono agitate, impone ora anche a noi di
riandarle ampiamente e di esprimere in proposito un
qualunque giudizio.




La prima legge di Giuliano non ha nulla di men che
ragionevole. La quasi sconfinata libertà d’insegnamento,
lasciata fin allora dal governo romano ai singoli docenti,
se era un bene, in quanto — teoricamente almeno — non
insidiava, nè meccanizzava, il contenuto o i
metodi dei singoli docenti, poteva tradursi in un danno
pubblico tutte le volte che l’insegnamento veniva accaparrato
da maestri ignoranti od inetti. Ed invero, il
fatto della concorrenza, che in parte valeva ad impedire
ciò, si combatteva, non soltanto nel campo del merito,
ma anche in quello dell’economia, e il maestro
di minor merito, ma più a buon mercato, poteva conseguire
maggior fortuna e maggior numero di scolari
di altri, più degni e più meritevoli. Riusciva quindi,
nell’interesse pubblico, necessaria una disamina preventiva
della capacità dei docenti, e, siccome dubitare
della imparzialità dei Consigli municipali non era certamente
cosa temeraria (ne aveva dubitato anche l’insospettabile
Costantino con una sua citata legge del
321), l’imperatore poteva ben a ragione volervi aggiunto
il controllo del governo centrale. L’una e l’altra

di queste due ingerenze corrispondono perfettamente a
quanto oggi si pratica nella maggior parte delle nazioni
civili.




Rimane l’editto, che — si è detto — veniva a limitare
la libertà d’insegnamento.




Le censure della grande maggioranza dei cristiani
di quel tempo sono in verità assai poco persuasive;
tradiscono anzi la propria debolezza, rivolgendosi,
come esse fanno, non contro l’editto, ma contro
una sua equivoca interpretazione, secondo cui Giuliano
avrebbe vietato, non già ai maestri Cristiani, l’insegnamento,
ma ai giovani di quella fede, l’apprendimento
delle lettere e dell’eloquenza greca e latina.
Certo, in tal caso, il provvedimento di Giuliano sarebbe
stato gravemente deplorevole; per fortuna, si
trattò di ben altra cosa, e questa soltanto sarebbe bisognato
discutere, e, se fosse stato d’uopo, censurare.




Non è però da credere che i più che rari scrittori
cristiani, i quali con maggior verità accennano al provvedimento,
che fu realmente adottato da Giuliano, lo
definiscano in modo benevolo. Tutt’altro! Essi, come
era costume di quel tempo, agitato da grandi passioni
politiche e religiose, corsero all’eccesso opposto, e S.
Giovanni Crisostomo, che non fu l’ultimo tra quei
Cristiani, rendendo il pensiero, che doveva essere della
maggioranza, definisce senz’altro l’editto «una mala
azione»[595].




Ma non tutti i credenti nella nuova religione accolsero
con egual sentimento i divieti imperiali. Una piccola
parte tra essi ne fu soddisfatta. Questi — erano

i più intransigenti — approvarono, esultanti. Finalmente
veniva rotto ogni pericoloso contatto con la coltura
classica, diffonditrice dell’aborrito politeismo! Finalmente
il Cristianesimo si sarebbe servito di mezzi e di
forme proprie, nè più si sarebbe contaminato con il
pensiero e con il sentimento pagano![596]




Ma, se così esplicito fu il giudizio dei cristiani, transigenti
ed intransigenti, non altrettanto possiamo dire
dei pagani. Esultarono essi dell’editto? Non v’ha, nelle
nostre fonti, nessun elemento, nessuna traccia che ci
autorizzi ad affermarlo. Ma questo silenzio è di quelli,
che recano in se stessi un grave significato. È infatti
impossibile immaginare che, in tanto fervore di polemiche,
i Cristiani avessero obliato quella, che certamente,
se ci fosse stata, avrebbero definito con le frasi
più atroci: la demoniaca esultanza degli avversarii
trionfatori; è inconcepibile che questi, se tale esultanza
avessero provata, non fossero anch’essi entrati in polemica.




Ma della noncuranza, anzi forse del biasimo dei pagani,
noi abbiamo una diretta riprova nel giudizio aspro,
che Ammiano Marcellino dà dell’editto, ch’egli definisce
«misura degna d’essere sepolta sotto un perenne silenzio».




Come assai giustamente è stato notato, Ammiano
Marcellino fu un onesto ed imparziale narratore, ma
uno spirito mediocre, il quale non prese interesse, non
che alle questioni religiose, ad alcuna delle grandi questioni
ideali del tempo, di che la sua Storia ci fa fede

piena. Egli, specie dopo l’insuccesso, non poteva quindi
non deplorare che un principe, tanto prode come Giuliano,
si fosse impelagato nei flutti insidiosi delle dispute
teologiche[597]. Se non che, tale stato di animo,
tale indifferenza, tale mediocrità di pensiero e di sentimento
dovevano essere comuni alla grande maggioranza
dei pagani del tempo, come sono, del resto, in
ogni tempo, comuni alla grande maggioranza degli uomini.
Da siffatta constatazione ebbe anzi a provare le
maggiori amarezze l’imperatore filosofo, nella sua vanamente
tentata riforma spirituale. Il suo editto aveva
parlato di cristiani; ma quanti maestri pagani non tradivano
ugualmente, dalla cattedra, la loro missione rigeneratrice,
quale la concepiva Giuliano! E che veniva,
per essi, ormai blaterando costui, in un editto, odiosa
preparazione, e conseguenza insieme, di tante altre sue
fastidiose riforme e velleità? Cotale irritazione sorda,
cui l’insuccesso diede la baldanza e l’insolenza della
viltà, è consegnata nella frase di Ammiano Marcellino,
e risponde all’atteggiamento spirituale della grande
maggioranza dei pagani.




Solo qualche spirito eletto intese il pensiero imperiale:
qualcuno di quei nobili sognatori, che insieme
con lui si affaticavano invano a fermare l’ora del tempo,
che mai non s’arresta; qualcuno dei migliori tra
i filosofi o i retori, in corrispondenza con lui, forse
Massimo, forse Prisco, l’amico, più che il protetto di
Giuliano, che alla fine di lui e del suo sogno di risurrezione
del paganesimo, nascose l’infinita amarezza dell’anima,
e seppellì, come si esprime un suo biografo,

la lunga vecchiezza negli antichi templi della Grecia;[598]
forse Libanio, che con grande finezza spiegava come
l’imperatore «ritenesse indissolubili l’eloquenza e il
culto degli Dei.»[599] Ma che valor politico poteva
avere, che efficace conforto poteva arrecare la tacita o
aperta approvazione di qualche isolato?



IV.



Gli storici moderni non sono potuti essere, nè sono
stati, più imparziali o più benevoli degli antichi. Per
inevitabile caso, la maggior parte di coloro, che hanno
studiato l’opera del grande Apostata, sono stati dei
cristiani; taluni, dei ferventi cristiani. Questa condizione
vietava loro di essere imparziali, e li sospingeva
a precipitare là, dove conduce la più triste delle cecità,
la cecità di parte religiosa. Ma sarebbe ciò stato possibile
anche nel caso, non dirò di un opposto indirizzo,
ma di una maggiore remissività di tendenze? È pur
troppo da disperarne! La Chiesa, il Cristianesimo sono
cose troppo intime, troppo connesse con la civiltà di
cui viviamo, occupano troppa parte nella nostra vita
d’ogni giorno, perchè con tutto il buon volere possiamo
giudicare all’infuori delle nostre passioni e delle nostre
prevenzioni. Specie poi in argomento come questo, che,
con facile equivoco, tende a risuscitare le preoccupazioni
di tutta la civiltà moderna pro o contro l’insegnamento
così detto confessionale, pro o contro l’insegnamento

così detto laico. In tali condizioni, la vantata
imparzialità dello storico si riduce a ben piccola
cosa: alla sua onestà nel servirsi delle fonti, alla cautela
e al valore delle sue personali opinioni. Questo è
tutto quanto gli si può richiedere. Ma è di questo,
pur troppo, che gli storici di Giuliano hanno, nella
grande maggioranza, mancato!




Spigolando infatti tra i giudizii meno remoti e più
autorevoli, troviamo anzitutto che gli ortodossi espositori
delle relazioni fra la Chiesa e lo Stato, nel IV.
secolo di C., hanno definito con frasi durissime l’atto
legislativo di Giuliano. L’editto, le cui parole apparirebbero
imbevute di fiele e di vanità letteraria, rappresenta
per loro, addirittura, il denudarsi sfacciato
del suo odio anticristiano.[600] L’editto, ciecamente intollerante,
sarebbe un misto di violenza e di astuzia
settaria[601], il cui fine era soltanto quello di precipitare
nell’ignoranza e nel disprezzo i Cristiani[602]. C’erano
state persecuzioni più brutali, non mai persecuzione
più irritante[603].




I tiepidi hanno scritto che l’editto fu un’iniquità,
una misura insidiosa, illegale (??), intollerante, ben meritevole
dell’aspra censura ch’ebbe a colpirla; che il
moralista vi si appalesa un cavilloso azzeccagarbugli,
e che il lettore non può non associarsi alla giusta ira di

Gregorio Nazianzeno.[604] Hanno scritto che le vedute
pedagogiche dell’editto di Giuliano sono da condannarsi
da un punto di vista semplicemente umano, e
che il diritto alla cultura ellenica è diritto sulla lingua
e sull’eloquio greco, ma che esso è indipendente da
qualsiasi più intima connessione con quella civiltà....[605]
Giuliano avrebbe detto brutalmente, sia pure in veste
filosofica: «O la mia scuola, o l’ignoranza», e avrebbe
dato il primo crudo esempio di ulteriori dilemmi, coi
quali altri Stati cercheranno di imporre la propria
scuola ed i propri maestri.[606]




Finalmente, i più benevoli nel giudicare l’opera di
Giuliano, quando non si sono accodati alle due categorie
precedenti di censori,[607] non hanno sempre osato
giudicare l’editto, e giustificarlo, senza reticenze, senza
ambagi, parlando come forse pensavano. Hanno detto
invece che l’opinione di Giuliano sul diritto degli studiosi
e dei maestri a servirsi della cultura greca era,
per il suo tempo, tanto giustificata quanto l’opinione
degli avversarii; ma che oggi noi possiamo dire che

la ragione stava dalla parte di questi ultimi, e che il
giudizio di Ammiano Marcellino può ben meritare di
essere a cuor tranquillo confermato.[608] Hanno spiegato
che Giuliano concepiva la lotta fra la civiltà greca e
la cristiana così come i cristiani più intransigenti, sicchè
per lui nessuna conciliazione poteva supporsi fra
l’una e l’altra, e bisognava che, in quel duello, ciascuna
si avvalesse delle risorse e dei mezzi proprii e
non tentasse trionfare con le armi dell’avversaria.[609]
Ma hanno al tempo stesso avuto cura di premettere
che, solo da tale punto di vista, tutto sociale dell’imperatore,
e nel cui merito essi si sono ben guardati di
entrare, i suoi provvedimenti potevano dirsi logici e
giustificabili. Hanno soggiunto che Giuliano era più
chiaroveggente dei suoi censori, giudicando impossibile
l’uso equo e rispettoso degli autori pagani nelle scuole
tenute da Cristiani, ma che sarebbe stato ancor più
chiaroveggente, qualora avesse compresa, e non già
respinta, la inevitabile, graduale infiltrazione di elementi
ellenici nel cristianesimo. Che, ad ogni modo, si
può disapprovare la sua politica, ma non disapprovare
la sua indignazione contro i tentativi operati dai Cristiani
a danno delle letterature classiche[610].




Solo fra i moderni, quasi ricollegandosi, non nel tenore
dei giudizii, ma nelle audacie dell’indipendenza,
agli Enciclopedisti e ai filosofi del secolo XVIII., i

quali si erano sforzati di rivendicare il pensiero e la
figura dell’imperatore Apostata, un italiano, Gaetano
Negri, non storico di professione, ma fine osservatore
ed uomo politico, ha discusso la non difficile questione
con maggiore originalità e senno di ogni altro; e, movendo
da considerazioni indubbiamente più elevate,
ha giudicato che Giuliano era nel suo pieno diritto,
allorchè esigeva il consenso dei maestri alle opinioni
degli autori classici, oggetto del loro insegnamento.
E poichè, dopo questo, egli rimandava i Cristiani
ai libri genuini del Cristianesimo e i Pagani, ai libri
del Paganesimo, egli non veniva con ciò — menomamente — ad
infirmare la libertà religiosa dei suoi
sudditi, nè tanto meno ad offendere quella che suol
dirsi la libertà dell’insegnamento. Giuliano avrebbe,
nella sua legislazione scolastica, applicato quella stessa
teorica, che, nel grave dibattito dei diritti e dei doveri
dello Stato, il Negri sceglie e fa, per suo conto,
propria, la teorica, la quale riconosce che, in fatto di
disciplina sociale, lo Stato è un interessato, il quale,
come ha il diritto di difendere la propria organizzazione,
ha anche il dovere di imporre — ai docenti che
esso istituisce — una propria dottrina morale.[611]




Come avremo a vedere, le giustificazioni del Negri
non sono sempre esattissime, ma egli è certo, fra i moderni,
l’unico che abbia cercato di giudicare con criteri,
che non fossero nè frutto di volgare empirismo,
nè stereotipe ripetizioni di perifrasi altrui.








V.



Esaminiamo ora, per nostro conto, pacatamente, l’editto
nelle motivazioni, che il suo autore ce ne porge,
e nella sua intima essenza.




In esso, noi possiamo anzi tutto costatare che, se c’è
qualcosa, da cui Giuliano mostra di rifuggire con tutte
le forze dell’animo, qualcosa, anzi, che egli avversa con
tutto lo sdegno della sua passione, è quella che noi
diciamo la scuola secondaria neutra, quella scuola, in
cui, pur aspirandosi alla educazione morale e intellettuale
dei giovani, non si formano nè convinzioni, nè
sentimenti determinati circa la vita ed il mondo, quella
scuola, in cui le discipline che si insegnano, gli autori
che si illustrano hanno il più estrinseco valore formale,
e non solo nessun valore scientifico, ma nessun valore,
nessuna efficacia formativa. La scuola è, per lui, generatrice
o rigeneratrice di anime, e, per lui, «una sana
istruzione ed educazione non consistono nella accurata
euritmia delle parole e dell’eloquio, ma nella disposizione
di una mente, che abbia un verace concetto del
bene e del male, dell’onesto e del disonesto». E questa
condizione, se egli riteneva opportuna per ogni forma
e grado dell’insegnamento, diceva di ritenere «imprescindibile» — richiamo
le sue stesse parole — per
coloro che insegnano ai giovani, per coloro, che dicono
di voler essere, non solo maestri d’eloquenza, ma
eziandio di morale e di vita civile. È noto quali per
gli Elleni si fossero il bene ed il male, il lecito e l’illecito,
l’onesto e il disonesto. Il mondo classico nutriva
fede indomita nella potenza della ragione, esaltava

il valore della bellezza sensibile, la giocondità
della vita, la energia superba dell’azione. Tutto ciò
costituiva la sua caratteristica, la sua forza, la sua
gloria, ciò che bisognava amare, e far amare, ed apprezzare.




Era questo il compito dei professori di letteratura.
Esercitare un’azione morale sui giovani, dirigerne lo
spirito, ciò che, a detta del grande Platone, i genitori
richiedevano più ancora della scienza delle lettere e
dell’arte della cetra[612], spettava agli illustratori della
poesia e dell’arte antica, la grande, e, per lungo tempo,
unica scuola del dovere, l’istitutrice per eccellenza
della vita. Ma tutto ciò, come gli ideali dell’anima
pagana, come la legittimità di dirigere a tale scopo la
lettura dei poeti, dei prosatori, dei filosofi antichi,
era — ed è stato in ogni momento della storia — recisamente
negato dalla Chiesa cristiana.




Se però la censura e il pensiero di Giuliano riguardavano
direttamente la scuola media del tempo, quella
che appunto si diceva scuola del grammatico, essi non
ismarrivano alcun che della loro efficacia, quando venivano
ad applicarsi — come era pur detto — a uno
degli insegnamenti superiori dell’antichità, quello della
retorica. Non solo, invero, le differenze costitutive fra
questi due gradi di istruzione, per cui oggi la prima
si vuole essenzialmente educativa, la seconda, essenzialmente
scientifica e professionale, non trovano esatta
rispondenza nell’antichità, in cui, per limitarmi a un
solo esempio, la scuola del retore continuava ad essere

per buona parte una scuola formativa del gusto e del
pensiero del discente. Ma, come se questo non bastasse,
le esercitazioni, che la occupavano, erano,
per loro essenza, le più lontane dallo spirito cristiano.
La retorica, maestra della scienza oratoria, non poggiava
infatti sulla verità assoluta, o su quella che tale
si fosse creduta, ma sulla minore o maggiore capacità
polemica degli argomenti, che essa porgeva a seconda
delle circostanze. Suo punto d’onore era fornire
gli espedienti, per cui si riesce a imporre, non già la
convinzione del vero e la confutazione del falso, ma,
indifferentemente, l’accoglimento dell’uno o dell’altro. Il
retore, in quanto tale, non ha perciò opinioni o passioni;
tutte le passioni e tutte le opinioni gli rimangono estranee.
Egli non va a fondo di nessuno dei problemi del
mondo e della vita; per lui, tutto sta nella maniera, con
cui abbellire, e far passare, qualsiasi opinione; ed è noto,
infatti, come il culto della forma per la forma, e la negligenza
del contenuto, in quanto contenuto, sono giunti
a noi dalle scuole di retorica dell’antichità.[613] Or bene,
questo, nel piano generale della vita e dell’educazione
pagana, aveva il suo scopo, il suo merito, come aveva
anche i suoi pericoli. Ma che di più antitetico, di più
contradditorio con lo spirito cristiano, e come mai dei
Cristiani avrebbero potuto farsene maestri?




Ma, a parte tali considerazioni, come non sentire, e
non prevedere, che il grammatico e il retore, che di

cristiano non avessero soltanto il nome, erano naturalmente
portati a opporre un’altra teologia a quella dei
filosofi, che facevano studiare, a dare un senso nuovo
alle leggende dei poeti, ad attenuare con delle riserve,
a neutralizzare, non soltanto l’efficacia logica di quell’insegnamento,
ma la stessa sua efficacia educativa, a
spianare ad ogni istante le pieghe, ch’esso imprimeva
nell’animo dei discenti. Tutto ciò equivaleva a cancellare
il più che si poteva, a distruggere forse, l’efficacia di
quella stessa scuola, di cui i docenti erano i ministri
e i sacerdoti.




Ma se a questo si fosse limitato, il loro metodo avrebbe
potuto costituire un male rispetto alle finalità della
scuola, in cui insegnavano, ma in fondo, entro modestissimi
confini, esso avrebbe pure potuto dar vita ad
altre forme d’insegnamento e di educazione spirituale.
Ma tutto ciò non facevano, nè potevano fare, che i
migliori; i più dovevano vuotare la scuola classica di
tutto il suo spirito, senza nulla collocare al suo posto;
dovevano farla degenerare, come più tardi degenerò,
in un esercizio, in una meccanicità, non si sa bene,
se più risibile, o più colpevole. Sarà questo infatti il
carattere generale dell’insegnamento classico in tutte
le scuole cristiane, specie in quelle rette da religiosi;
di qui avrà origine l’idea delle edizioni espurgate degli
autori antichi[614], e Giuliano era perfettamente nel vero,
quando voleva fin da principio impedire il consolidarsi
di una tale deformità didattica.









L’insegnamento, dunque, che egli condannava, subiva
la sorte meritata, non in quanto era impartito da una
certa categoria di persone, più che da una altra; non
in quanto contraddiceva alle idealità della società pagana,
ma in quanto esso contraddiceva agli elementi
oggettivi fornitigli dalla scuola, in cui s’impartiva, in
quanto repugnava agli istrumenti, di cui si serviva,
in quanto — peggio ancora — si tramutava nella negazione
di se stesso. E la condanna di Giuliano, quali
che ne fossero stati i primi eccitamenti personali, conteneva
in sè un alto valore didattico ed educativo, come
la tendenza, a cui le volute riforme rispondevano,
era la sola capace di restituire alla scuola la virtù del
docente, la sua efficacia, quale plasmatore di anime e
di intelligenze, tutto ciò, infine, per cui la parola e
il concetto di scuola han valore. Richiamando e grammatici
e retori alla coerenza con se stessi, Giuliano
restaurava l’uomo nel docente, e in quel suo richiamo
era tanto di verità quanto difficilmente si sarebbe potuto
trovare in una concezione opposta, magari liberata
dagli errori, di cui l’imperatore avea potuto macolare la
propria.




Non basta! Quest’idea centrale, profondamente sana,
dell’illustrazione, che Giuliano premette al dispositivo
del suo editto, non induce Giuliano, come si è pensato,
al divieto assoluto dell’insegnamento ai Cristiani; lo fa
invece concludere con la imposizione che esso sia da loro
tentato con mezzi e con ispirito proprio. «Se [i maestri]
pensano che furono sapienti gli autori, ch’essi ora
illustrano, e di cui quasi seggono interpreti, li imitino
anzi tutto nella pietà verso gli Dei. Ma, se invece pensano
che quelli abbiano errato circa le Divinità, che

dovrebbero essere più sacre, vadano nelle chiese dei
Galilei e interpretino Matteo e Luca, i quali impongono,
e Voi, maestri cristiani, ne ripetete il precetto,
che si debba astenersi dalle cerimonie pagane.» E
quanto ai giovani scolari, essi sono, nell’editto, dichiarati
esplicitamente liberi di frequentare le scuole dei
Cristiani o pure quelle dei grammatici e dei sofisti pagani,
«chè non è ragionevole — continua l’editto — chiudere
la via migliore a fanciulli, ancora ignari dell’indirizzo
da scegliere, o condurli per timore nolenti alle patrie
consuetudini»; «occorre, infatti, istruire, non punire,
coloro che riteniamo in errore».




Dell’esigenza di una conformità tra le opinioni dei
maestri e lo spirito pubblico non v’è dunque alcuna
traccia; e così l’accusa, rivolta a Giuliano, di avere, con
la sua legge e col suo editto, offeso la libertà dell’insegnamento,
e di avere formulato l’una e l’altro solo
allo scopo di apparecchiare la cieca e partigiana esclusione
dei Cristiani dalle scuole, può dirsi tranquillamente,
e in modo assoluto, infondata e suggerita o da
partigianeria, o da esagerato ossequio alla tradizione,
o da incompiuto esame dei fatti.[615]









Ma, se la libertà d’insegnamento non riceve nessuna
violenza, è forse l’editto ispirato a una determinata
teorica, concernente il diritto dello Stato d’imporre le
proprie dottrine morali, e di escludere le altre, come
taluno dei migliori fra i critici moderni ha pensato?[616]




Neanche questo. Giuliano non faceva una questione
di privilegio per le dottrine dello Stato, ma una questione
sostanzialmente pedagogica, quali che ne fossero
state le ispirazioni politiche e morali, che ve lo avevano
determinato, quali le ripercussioni, sociali e politiche,
che potevano attendersene. O, se esercizio di prerogative
dello Stato è nel suo editto a riconoscere, si tratta di
ben altra cosa, non sufficientemente constatata; si tratta
di una più intima ingerenza del potere centrale nelle
faccende relative all’istruzione pubblica. Ma, per questo
rispetto, l’imperatore nulla innovava; continuava
bensì la politica, ormai da circa un secolo e mezzo
inaugurata dai predecessori, politica che, incensurati
o lodati, i suoi successori cristiani spingeranno a più
estreme conseguenze[617], e che, in ogni modo, a torto o
a ragione, è, dal progresso della civiltà, riconosciuta
ovunque legittima.




Tutto questo non intesero gli scettici del tempo, anche
se pagani; questo non volle intendere, o non intese,
la maggior parte dei Cristiani, vuoi perchè le leggi
emanate dai principi, debbono sempre, a ragione od a
torto, combattersi dai loro avversarii, vuoi perchè la
società cristiana si trovava allora già avviata in una
pericolosa china di adattamento con la massa, o pagana

o incredula, dei contemporanei, adattamento, da cui non
ebbe mai più la possibilità di ritrarsi. Questo invece — l’abbiamo
visto — intesero i pochi Cristiani intransigenti
superstiti[618]. Nella loro ignoranza, essi forse non ricordavano
che il problema dell’educazione, anzi il problema
della incompatibilità dell’insegnamento pagano
con la fede cristiana, era stato già dibattuto fin dalle
origini del Cristianesimo, e che allora appunto i Cristiani
l’avevano risolto come ora lo risolveva Giuliano.
Ma la fede viva e pura fece loro intravedere ugualmente
la occasione propizia di una rottura completa
con le vecchie ideologie, e la continuazione, nella scuola,
di una propaganda spirituale, che avrebbe ricollocato
il mondo su nuove basi morali. Ed essi soltanto resero
giustizia all’Apostata.[619]




Ma i critici antichi e recenti di Giuliano sono in
certo modo giustificabili pel fatto che neanche l’imperatore
intese tutta la portata del principio, da cui
moveva, o, se la intese, non l’applicò in tutta la sua
pienezza e in tutte le sue conseguenze.




Nell’editto, invero, il consenso intimo, che si richiede
tra docenti e insegnamento, si limita solo alla fede dei

primi e alle opinioni teologiche degli autori, strumenti
del loro ministero. E mentre la scuola deve, non già
infondere delle nozioni teologiche, ma determinare, in
chi apprende, uno stato morale nei rispetti della vita,
che ogni giorno si vive; mentre il difetto, constatato
dall’imperatore — l’assenza dell’uomo nel maestro — inquinava
la educazione del tempo, che s’era andata
vuotando di qualsiasi contenuto spirituale e — peggio
ancora — sterilmente meccanizzando, le perturbatrici
prevenzioni religiose arrestarono e limitarono i provvedimenti
di Giuliano a qualcosa, che parve, e in minima
parte potè essere, rappresaglia religiosa e politica.
Ciò che l’avrebbe — irrimediabilmente — perduto nel
giudizio dei futuri.



VI.



Quali furono, intanto, o si possono calcolare, le conseguenze
pratiche della legge del 362 e dell’editto?




Uno storico, dianzi citato, scriveva: «Il colpo ebbe
una grande eco. Non ci fu una città di studio, con
scuole, che non entrasse d’un subito in orgasmo.
Dappertutto erano professori cristiani. Cosa avrebbero
fatto? E gli allievi si sarebbero costretti a
non ascoltare e a non seguire che un insegnamento,
condannato ormai, senza contrasto, all’errore?»[620]




Anzitutto — è bene metterlo ancora in rilievo, poichè
non è mai stato fatto a sufficienza — il divieto di
Giuliano non riguardava tutti gli ordini e tutte le specie
di scuole. L’insegnamento elementare rimaneva estraneo

alle considerazioni dell’editto. E non questo solo.
Le scuole di filosofia, di giurisprudenza, di scienze esatte,
le scuole professionali, già incoraggiate da Costantino
I. e dai suoi figli, rimanevano anch’esse aperte a
maestri cristiani e a pagani. Tutta l’istruzione primaria,
quella professionale e una buona parte dell’insegnamento
superiore non avevano dunque conosciuto ancora
alcun limite alla propria indipendenza. L’editto era stato
la traduzione del preciso intendimento di Giuliano di sottrarre
ai Cristiani le scuole aventi come precipuo scopo
la formazione spirituale dell’uomo e del cittadino nella
società pagana, le scuole cioè di cultura media e media superiore
a tipo esclusivamente classico, e non si era
occupato di altro. Or bene, che, nelle scuole di grammatica
e di retorica, stessero ad insegnare dei Cristiani
è noto, ma essi costituivano una piccolissima frazione
del corpo dei docenti.




Si dovette dunque trattare di poche dimissioni e di
qualche destituzione. Gli storici rammentano le due
più famose. A Roma, il retore Vittorino preferì abbandonare
quella scuola, com’egli la diceva, smerciatrice
di ciarle, anzichè la fede di quel Dio, che rende
eloquenti i fanciulli appena nati e vuole ch’essi sappiano
fare a meno dell’insegnamento della retorica.[621]
Tali dimissioni furono certamente un atto lodevole; ma
il volgare concetto, che quel maestro aveva dei fini e
dei mezzi del proprio ufficio, bastano da soli a fare
gravemente meditare sull’opportunità dell’editto imperiale,
che liberava la scuola di uomini, i quali spiritualmente
l’avevano da tempo disertata e da tempo

avevano smarrito la divina virtù del proprio magistero.
Più vivaci commenti della dimissione di Vittorino dovette
destare quella di Proeresio, il retore, che abbiamo
visto chiamato in Gallia e poi a Roma, ove una statua,
innalzatagli nel foro, recava la scritta: «Al re dell’eloquenza,
Roma, regina del mondo.»[622] Egli, nel
362, insegnava in Atene, dove, insieme con due tra i
più illustri Padri della Chiesa, S. Gregorio Nazianzeno
e S. Basilio, aveva già avuto discepolo anche l’imperatore
Giuliano. Giuliano altra volta aveva esaltato l’eloquenza
di lui, l’aveva proclamato rivale di Pericle
e l’aveva invitato a divenire suo storiografo[623]. E,
memore del passato, egli tentò di usare verso il maestro
tutte le indulgenze, di cui, nonostante l’editto,
la sua potestà imperiale era capace. Gli concesse infatti
di continuare a insegnare retorica ai giovani cristiani[624].
Ma Proeresio rifiutò la concessione ed abbandonò
sdegnosamente la cattedra[625].




Nessun altro nome ci viene fatto dagli antichi. Questo
non vuol dire che i destituiti e i dimissionarii si
limitassero a due soli. La schiera dei colpiti dovette
essere più numerosa, e ad essa va aggiunta l’altra — che
le fonti cristiane amano dire insignificante — [626]degl’imbelli,
che dichiararono di convertirsi, pur di

serbare la cattedra. Ma, dato il complesso di tutte le
nostre informazioni, sebbene questa volta ci troviamo
dinnanzi a dei narratori, interessati alla parzialità, possiamo
ben affermare che le conseguenze di questa così
detta persecuzione furono assai minori di quelle, che
sotto altri principi, avevano per l’innanzi subìto, non
dirò i Cristiani, ma gli stessi filosofi pagani. L’esempio
inoltre della generosità, voluta usare nei riguardi di
Proeresio, è assai significativo, e poichè il giudicare
spettava, volta per volta, al principe, noi possiamo
pensare che la sua pratica dovette informarsi al criterio
di escludere dall’insegnamento solo quei Cristiani,
che l’incapacità e l’intransigenza, o l’una e l’altra
insieme, rendevano inconciliabili col loro ministero[627].




Un gravissimo turbamento, dunque, nel personale insegnante
dell’impero, non dovette avvenire. Se ne verificò
uno tra i giovani cristiani, che sino ad allora
avevano seguito le lezioni di grammatica e di sofistica
dei maestri cristiani? Il divieto di insegnare si tradusse,
direttamente, e maggiormente — come è stato
asserito — [628] in una morale impossibilità, da parte dei
giovani, di frequentare le scuole dei pagani?




Questa seconda ipotesi è ancor meno ammissibile della
precedente. E prima e dopo i divieti di Giuliano, i giovani
cristiani frequentavano indifferentemente maestri cristiani
e maestri pagani, o, se una scelta essi fecero,

fu soltanto tra maestri celebri e maestri ignoti. I più
famosi oratori e teologi del tempo si erano sobbarcati
a lunghi viaggi, a strettezze e a dispendii, pur di ascoltare
i più rinomati maestri pagani del tempo. S. Gregorio
Nazianzeno e S. Basilio erano andati, dimorandovi
per parecchi anni, a studiare e perfezionarsi in
quel centro di cultura pagana, che era Atene. Giovanni
Crisostomo e Teodoro di Mopsuesto seguivano, in Antiochia,
le lezioni di Libanio, l’apologista per eccellenza
della reazione politica di Giuliano. Diodoro di
Tarso, il fondatore della scuola ascetica di Antiochia,
frequentò, e qui e in Atene, le scuole dei maestri pagani.
E tutto ciò era perfettamente conforme alla bizzarra
teorica dei Cristiani del tempo, secondo cui lo
studio delle letterature classiche non doveva avere più
di un semplice valore formale: insegnamento di parole,
di bei costrutti e di null’altro.




I divieti di Giuliano, se dunque poterono irritare
delle suscettibilità o sollevare delle indignazioni, non
produssero praticamente alcun effetto deleterio nella
cultura dei Cristiani, e i giovani allievi non ne subirono
alcun sensibile turbamento. Ma noi, se ben guardiamo
a fondo e scorriamo tutti i fatti, che sono indizio
delle vicende del tempo, abbiamo anche la prova
di due altre circostanze, trascurate dagli storici moderni:
l’una, che l’editto, se chiuse le scuole dei Cristiani,
docenti discipline classiche, non chiuse punto le altre
dei Cristiani, docenti discipline cristiane, o, meglio, quelle
scuole, in cui, attraverso la letteratura cristiana, si
intendeva conseguire quegli identici effetti, che altri
Cristiani dicevano di attendere dallo studio degli autori
classici; l’altra, che, se la legislazione di Giuliano non

fosse stata di così breve durata, avrebbe dato luogo a
tutta una nuova letteratura scolastica e a una completa
istruzione cristiana.




Ed infatti gli storici ecclesiastici narrano che due
cristiani del tempo, uno, insegnante di retorica, l’altro,
di grammatica, vollero attingere alle Sacre Scritture
la materia di un insegnamento scolastico, e rifecero i
Salmi in odi pindariche, i libri di Mosè, in esametri,
e composero comedie e tragedie d’argomento sacro[629],
tutti strumenti di una nuova scuola e di una nuova
cultura. Certo, il metodo dei loro tentativi era sbagliato
e doveva mettere capo a lavori, che sarebbero precipitati
nell’oblìo, appena, con l’abrogazione dei divieti di
Giuliano, essi fossero entrati in concorrenza con i modelli
delle letterature classiche. Ma non per questo il
criterio ispiratore era meno vero, e, sopra tutto, non
perciò quei tentativi ci avvertono meno della libertà,
rimasta inviolata, dell’insegnamento cristiano, purchè
fosse stato condotto con mezzi e con ispirito proprio,
purchè non venisse alla contraffazione della parola e
dello spirito delle antiche letterature classiche, quale
appunto non lo voleva Giuliano.



VII.



L’editto, che si legava alla legge del 362, rappresentava
la parte negativa, il rovescio — diremo così — dell’opera,
che Giuliano intendeva dedicare alla istruzione
e alla educazione pubblica. Vedemmo come suo

criterio dominante fosse quello di ridurre la scuola classica,
da maestra di parole, come il tempo e gli uomini
l’avevano resa, a diffonditrice di determinate ideologie.
Un divieto non bastava a raggiungere tale scopo;
occorreva un’azione positiva, e Gregorio di Nazianzo
informa che Giuliano «aveva in mente di edificare
conventi e monasteri», luoghi di ritiro e di studii
religiosi, lontani dal mondo e dalle sue impurità. Meglio
ancora, egli «si era accinto a fondare scuole in
ogni città e a istituire cattedre di vario genere, dalle
quali si spiegassero e si bandissero i principii fondamentali
del Paganesimo e di cui talune avessero, come
contenuto, un insegnamento morale; altre, delle
materie più difficili e di indole specialmente teorica»[630].




È ben difficile, da una fonte, quale, a tale proposito,
è la nostra — la violenta requisitoria di S. Gregorio
di Nazianzo contro Giuliano — che accenna, più che
non chiarisca, e la quale, per gli scopi che animavano
il suo autore, tende, non tanto a spiegare, quanto ad
annebbiare e a screditare i progetti di Giuliano; è ben
difficile — dico — formarsi una chiara idea delle istituzioni
vagheggiate da quest’ultimo. Tuttavia sembra
che egli, per mezzo di un’istruzione, per natura sua
più intima o meno esteriore di quella delle scuole del
tempo, abbia pensato di tentare un ravvicinamento spirituale
dei contemporanei all’anima della religione, della
filosofia e della morale ellenica. Dalla scuola, così rinnovata,
sarebbero dovuti escire i migliori sacerdoti e i

maestri migliori delle nuove generazioni. Alla propaganda
spirituale del Cristianesimo Giuliano intendeva
contrapporre una propaganda spirituale dell’Ellenismo.
Ed egli preparava le persone acconce a tale ufficio e
s’accingeva a mandarle fra gli uomini, apostoli di un’idea,
di una certa concezione della vita.




Quale che sia la fede religiosa dell’osservatore, è
d’uopo convenire che il disegno era veramente nobile
e grande e non meritava davvero le derisioni e le invettive,
di cui il Nazianzeno l’ha ricoperto. Forse, anzi,
la sua stessa bellezza era tanta da costituire una tra
le condizioni negative della sua attuabilità; certo, la
brevità del governo di Giuliano impedì che se ne sperimentassero
i primi effetti.




Ma qui non si arresta la serie delle riforme vagheggiate
da Giuliano.




Ammiano Marcellino e Giuliano stesso ci segnalano,
in questa età, una vera e propria frenesia per
la musica, ma insieme una decadenza del buon gusto
e di quest’arte medesima. «Le poche case — scrive
quello storico — un tempo celebrate per serietà
di studi, ora sono invase dal gusto dei piaceri
proprii della torpida ignavia, e risuonano senza interruzione
di canti e del dolce tinnir delle cetre......
Non si fabbricano che organi idraulici e lire enormi
come carrozze, tibie e strumenti di sesquipedali dimensioni,
che servono ad accompagnare le pantomime»[631].
Giuliano, discorrendo di Antiochia, la città
ellenistica per eccellenza, ribadisce queste accuse[632].

Ed egli stesso pensò, nei limiti delle sue forze, di ricondurre
la musica verso la buona scuola del buon
tempo antico. Esiste in proposito una ufficiale lettera
di lui al prefetto d’Egitto, Edicio: «Conviene — scrive
l’imperatore — se di cosa alcuna, curarsi della musica
sacra. Tu dunque scegli, tra gli Alessandrini,
fanciulli di buona famiglia, e ordina che siano loro
fornite ogni mese due artabe[633] di frumento, olio e
vino, e che i sovrintendenti dell’erario forniscano
loro anche una veste. Questi fanciulli siano scelti per
la loro voce, e quelli, che conseguiranno la perfezione
nell’arte del canto e della musica, sappiano che Noi
abbiamo stabilito per essi ricompense non piccole....
Quanto poi ai discepoli del musico Dioscoro, fa che
apprendano con cura la musica: Noi siamo pronti
ad aiutarli in tutto ciò che essi vorranno.»[634] Giuliano,
dunque, e proponeva sussidii, e istituiva borse
di studio, e prometteva premii ai giovani, che si fossero
resi provetti nell’arte del canto e della musica,
materia, della cui cura egli faceva ai monarchi un preciso
dovere. Ebbe egli la fortuna di vedere realizzato
il suo sogno? O la brevità del suo governo troncò
insieme e la sua vita e le sue speranze?




Anche questa volta noi restiamo nella più assoluta

incertezza. Ma è così per la massima parte dell’opera
di quel principe disgraziato. Se un simbolo volesse tutta
esprimerla con un segno solo, non potrebb’essere che
quello stesso, che gli uomini pongono sulle tombe di
coloro, i quali morirono giovani, perchè cari al cielo:
il tronco di una breve colonna infranta; onde ciò che
di vivo e di perenne resta di lui è solo, per noi, il
senso dell’ardore, non mai placato, col quale egli amò
quegli ideali, di cui non era destinato a vedere la
gloria.




E di questo amore l’unica forma tangibile, in cui
egli riuscisse a tradurlo praticamente, fu il favore largamente
accordato ai dotti del tempo. Tornò con lui — si
disse — il regno dei retori e dei filosofi, e gli uomini
della città, che Giuliano amò di amore umano,
i rappresentanti dell’Università di Atene — sentinelle
morte di un passato irrevocabile — egli volle, nei brevi
mesi della sua vita di monarca, colmare di ogni favore
ed innalzare a suoi ispiratori quotidiani. «Fratello desideratissimo
ed amatissimo», scriveva un giorno a
Prisco, «io ti giuro, per l’Autore e per il Conservatore
di tutti i miei beni, che, se io desidero vivere,
è solo per essere a Voi utile; e, quando io dico Voi,
intendo i veri filosofi, tra i quali sei tu[635].»




E attorno a sè egli chiamò, appena imperatore, il
retore Mamertino, il sofista Imerio, i filosofi Massimo,
Crisanzio, Eustazio, Aristosseno e Prisco stesso. Di simili
inviti sono piene quelle sue lettere, che documentano
l’attiva sua corrispondenza con gli uomini maggiori
per intelletto e per cultura del tempo, con i succitati,

con Temistio, con Sallustio, con Proeresio, con
Evagrio, con Ermogene, con Libanio, con Eugenio, con
Oribasio, con Elpidio, forse con Giamblico,[636], e con
altri ancora. E come sono calde le sue esortazioni!
Come egli, ch’è pur l’imperatore, mostra di sentirsi
al disotto degli scalini del trono, che innalzano a ogni
lor fedele la cultura e la scienza! Come sono teneri
gli accenti, ch’egli trova per i suoi genitori spirituali,
per i suoi maestri d’elezione! Libanio è «il suo fratello
amatissimo.»[637] A Giamblico scrive: «Allorchè
riconobbi il tuo messo, io corsi di un balzo a
lui, lo abbracciai e piansi dalla gioia di avere tue
lettere.... O nobile anima, tu, che sei il salvatore riconosciuto
dell’ellenismo, tu devi scrivermi spesso,
tu devi sorreggermi, eccitarmi, incoraggiarmi quanto
più puoi.... Una tua lettera vale per me tutto l’oro
della Lidia.»[638] Ad Aristosseno scrive: «Alcuno
chiederà come mai noi possiamo essere amici, pur
non conoscendoci di persona. Ma io chiedo a mia
volta come mai amiamo quelli, che vissero mille o
due mila anni prima di noi. Certo, li amiamo perchè
furono valenti ed ottimi. Desideriamo dunque di essere
tali anche noi, sebbene dall’esserlo realmente,
almeno per parte mia, siamo le mille miglia lontani....

Ma a che mi perdo in parole? Se, perchè tu
venga, occorre che non ti chiami, tu verrai certamente;
se attendi una mia esortazione, ecco, io ti
esorto. Vieni dunque a me!....»[639].




A Massimo scrive: «Se vuoi che la tua conversazione
epistolare mi tenga luogo della tua presenza,
scrivi, scrivi spesso, o, piuttosto, in nome degli Dei,
vieni, e tieni per fermo che, fino a che starai lontano,
io non potrò dire di vivere, se non in quanto
mi è concesso di leggere le tue lettere.[640]».




Ecco in qual modo Ammiano Marcellino racconta
l’episodio dell’arrivo di Massimo a Corte. Giuliano era
intento a giudicare taluni processi, quando fu annunziato
l’arrivo del filosofo. Egli balzò improvvisamente
dal suo seggio, dimentico d’ogni riguardo, e gli corse
incontro, fuori dal vestibolo, ad abbracciarlo e a baciarlo,
e lo condusse seco trionfalmente nella sala[641].




E, come Massimo, tutti i retori, i sofisti, i filosofi,
i dotti del tempo, sia che venissero a lui, sia che preferissero
rimanere lungi dalla corte, ricevettero gli onori
attesi e promessi. Mamertino, in un solo anno, percorse
la scala di tutte le onorificenze; e fu intendente del
tesoro, prefetto del pretorio d’Illiria, console; Temistio
è prefetto; Aurelio Vittore è nominato consolare della
seconda Pannonia e onorato di una statua di bronzo;
Imerio, Prisco, Massimo occupano a Corte il primo posto
tra gli amici e i consiglieri del principe. Crisanzio,
che preferì non venire, è nominato gran sacerdote

della Lidia; la sua consorte, sacerdotessa. E, quando
Proeresio, in forza di un editto del principe, che non
riguardava la sua persona, ma la classe in genere
dei sofisti cristiani, rischiò di essere deposto dalla sua
cattedra. Giuliano, memore, volle — sia pure invano — stabilire
per lui un’eccezione. La religione li aveva
divisi; l’amore della scienza antica li univa ancor più
indissolubilmente.




La gioia di prodigare il suo amore alla cultura e
agli uomini, che la impersonavano, la gioia di esserne
ricambiato fu una delle poche, che Giuliano godesse nel
triste viaggio della sua esistenza, l’unica, che lo accompagnasse
fino all’ultimo respiro. E, nella notte tragica,
in cui egli moriva sulle sabbie ardenti dell’Asia
inospitale, il suo letto di morte era circondato dagli
amici filosofi, coi quali egli s’intrattenne a lungo, conversando,
come Socrate fra i suoi discepoli. E le ultime
sue parole furono raccolte ed incise sulle tavolette
di cera da colui, che doveva essere il suo futuro storico,
Ammiano Marcellino; e l’anima sua, che fuggiva,
sfiorò, passando, le fronti di Prisco e di Massimo, veglianti
tra la febbre e lo spasimo a un capezzale, ove
si spegneva infranta la vita dell’ultimo degli Elleni[642].




Così, nonostante il gran discutere degli antichi e dei
moderni, chi adesso abbracci con uno sguardo tutta
l’opera scolastica di Giuliano, deve rilevare che le sue
riforme, come non sono macolate dalle colpe, che si è
amato ascrivervi, nè ebbero il valor pratico di altre,
che le avevano precedute o che le seguiranno, nè lasciarono
traccia durevole nella storia dell’istruzione

pubblica nell’impero romano. La morte interruppe l’esecuzione
dei suoi disegni migliori, e il poco, che egli fece
o tentò, si spense con la sua vita.




Ma chi da Giuliano volga lo sguardo a tutti i principi,
che ressero lo Stato romano durante la seconda
metà del IV. secolo di C., non può non convenire che
questi furono anni veramente meravigliosi. Noi assistiamo
alla creazione di un nuovo centro di studii medii
e superiori, a una nuova germinazione degli studii
liberali nell’Oriente, a nuovi impulsi, dati a tutti gli
indirizzi della cultura, anche a quelli più remoti dall’antico
pensiero classico, a un nuovo elevamento delle
condizioni sociali dei maestri, ciò che costituisce l’indice
migliore della civiltà d’uno Stato.




A tutto questo, che fu merito precipuo della casa
di Costantino, corrispose un periodo di splendore nelle
produzioni dell’ingegno greco e romano. Ma, poichè il
ciclo di tale fenomeno si compirà alla fine del IV. secolo,
noi attenderemo quel momento per considerarlo
e descriverlo con ampiezza maggiore del cenno fugace,
che qui, adesso, ne facciamo.









CAPITOLO VII.
La dinastia valentiniana e l’istruzione pubblica
nell’impero romano.

(364-383)






I. La reazione alla politica scolastica di Giuliano — II. Un regolamento
disciplinare per gli studenti stranieri in Roma — III.
Valentiniano riconferma le immunità; nuove immunità ai
maestri di pittura — IV. Valente e la biblioteca costantinopolitana;
Valente contro l’astrologia; distruzione di opere
scientifiche classiche; giudizio che di lui fa Temistio — V. Le
riforme scolastiche di Graziano; l’ordinamento delle scuole in
Gallia — VI. Valentiniano, Graziano e i medici di Roma e della
Corte; la cura dei monumenti antichi e delle opere d’arte — VII.
La rinascita intellettuale in tutto l’impero.





I.



Le sorti dell’istruzione pubblica nell’impero romano
non ebbero a risentire grave danno del trapasso dei
Costantiniani. La nuova dinastia, cui fu capostipite
un generale, acclamato imperatore durante la seconda
sosta funebre di quello stesso esercito, che Giuliano
aveva condotto alla infelice spedizione persiana, segue
fedelmente la tradizione dei predecessori.









Era tuttavia prevedibile che l’indirizzo, propugnato
da Giuliano in fatto di istruzione pubblica, dovesse,
alla sua morte e all’avvento dei nuovi principi cristiani,
subire una vigorosa reazione. Il breve regno di Gioviano
non aveva potuto iniziarla; ma, tostochè il successore
ebbe dato assetto agli affari maggiori del governo,
appena ne ebbe divise le attribuzioni con il fratello
Valente, venne, dal proprio volere, da quello della
corte, dall’opinione pubblica, sospinto a portare le necessarie
innovazioni anche nel campo della scuola.




I bersagli della reazione cristiana furono la legge
e l’editto del 362. Contro l’una e contro l’altro tuonavano
gli oratori sacri, scrivevano e parlavano i retori,
brigavano gli uomini politici. Ad essi dovevano
dunque mirare i primi atti dell’imperatore. Esiste tuttavia — ed
è troppe volte a constatarsi nella storia
e nella vita politica — una muta solidarietà tra gli
uomini, anche di parti opposte, che assumono il potere;
essi si contraddicono, ma non si smentiscono clamorosamente.
E tipico esempio di un tale fenomeno fu la
legge di Valentiniano I., con la quale si abrogava l’altra
aborrita di Giuliano del 362 e l’editto relativo. La
concisione è ivi pari alla misura e alla circospezione
necessaria a non trascurare alcun riguardo verso l’imperatore
estinto. La legge, indirizzata al prefetto del
pretorio dell’Italia, e, quindi, dell’Illirio e dell’Africa,
dice: «A coloro, i quali, vuoi per dignità di vita,
vuoi per eloquenza, si dimostrano pari all’ufficio di
istruire i giovani, viene data facoltà di aprire una
scuola, o di riaprire l’antica, che eventualmente
avessero dovuto chiudere.»[643] È questa l’abrogazione
della legge di Giuliano? È l’abrogazione di altra legge?

È un provvedimento estraneo a qualsiasi abrogazione?
Sarebbero tutte domande lecite e dubbii assillanti, se
noi, per valutare ed intendere, non dovessimo tener
conto delle ferree esigenze della ragion di Stato, e cogliere,
non solo ciò che il documento dice, ma, più
ancora, ciò che esso accenna.




La nuova legge, dunque, voleva essere la cassazione
pura e semplice dei due atti più notevoli di Giuliano,
in fatto di istruzione pubblica. Ma, a chi ben guardi,
la reazione di Valentiniano non fu così radicale come
il carattere anodino delle parole potrebbe fare supporre.
Noi possediamo, di qualche anno dopo, un’altra
costituzione dello stesso imperatore, che si riferisce agli
insegnanti di filosofia, ed essa ci parla, come di norma
in vigore, dell’approvazione dei «competenti» (a probatissimis
adprobati), cui quelli sarebbero da tempo
costretti a soggiacere. Ma, poichè tale approvazione
non poteva essere chiesta direttamente, nè tali commissioni
di competenti funzionare all’infuori dell’iniziativa
della locale autorità, noi dobbiamo ritenere che
essa corrispondeva a quel parere, che, secondo la legge
di Giuliano, i Consigli comunali invocavano prima di
rilasciare le autorizzazioni all’insegnamento. In tale
forma, la legge di Giuliano rimase infatti in vigore
sino a più tarda età;[644] onde l’abrogazione di Valentiniano
ne riguardò solo una parte: non quella, concernente
l’autorizzazione dei Consigli municipali, ma l’altra, che
si riferiva alla ulteriore conferma del principe, in cui,

a torto o a ragione, il passato lasciava temere si annidasse
il veleno politico della precedente riforma.




Ma arrecava inconvenienti più gravi un’altra condizione
di cose, che, se si era originata via via durante
l’impero, si era specialmente acuita sotto il governo
di Giuliano,[645] l’eccessivo numero di coloro, che, spacciandosi
per maestri di filosofia, venivano a godere
della esenzione delle pubbliche cariche e dei pubblici
oneri.




Noi vedemmo a suo tempo quali norme Antonino
Pio avesse introdotte riguardo agli altri ordini di
docenti; quali limitazioni avesse arrecate al numero di
coloro, che delle immunità avrebbero goduto, e notammo
ancora come egli avesse escluso da tali restrizioni i
filosofi, contando sulla loro scarsità e sulla autoefficacia
delle loro dottrine morali. Vedemmo le nuove limitazioni,
poste al diritto di insegnare da Giuliano, con la
legge del 362. Ma la copia dei docenti di filosofia si era
andata spaventevolmente accrescendo, sì che il regno
di Giuliano, come quello di Marco Aurelio, era stato
detto, e sul serio, e per derisione, l’impero dei filosofi,
e le inibizioni morali non avevano impedito gli abusi
nella caccia audace dei privilegi. Valentiniano I. volle
provvedere, e forse, provvedendo, cedette, anche in
questo, alla reazione cristiana del suo tempo, e scrisse
al prefetto del pretorio d’Italia, Illirio ed Africa, ordinando
che «chiunque, indebitamente e sfrontatamente,
dichiarasse di professare l’insegnamento della filosofia,
venisse tosto rimandato in patria», giacche «è

vergognoso che chi si vanta di tollerare anche i colpi
della fortuna dica di non potere sottostare agli oneri
imposti dalla propria patria». Una sola eccezione
era fatta — l’abbiamo dianzi accennata — e riguardava
i docenti di filosofia, i quali, su parere di commissioni
competenti, fossero stati autorizzati all’insegnamento.




Non si trattava con ciò, come malamente anche questa
volta è stato detto, di una statizzazione dell’insegnamento;
ma per certo, con codesta disposizione, si abrogava,
o limitava, qualche altra da tempo in vigore, e
si poneva termine ad una consuetudine trionfante, che
aveva finito per risolversi in un abuso. Si abrogava
cioè la disposizione, per cui non esistevano limiti nel
numero dei filosofi dell’impero, aventi diritto al godimento
delle immunità, e si limitava la consuetudine
di considerare costoro come una classe privilegiata dalla
saggezza, e perciò esente dagli obblighi della vita
municipale.



II.



Fin qui i ritocchi e gli emendamenti al passato; ma,
nei rispetti dell’istruzione pubblica, il regno di Valentiniano
è ancor più notevole per un regolamento disciplinare,
emanato nel 370, che riguardò i giovani, i
quali dall’estero accorrevano a studiare nell’Ateneo
romano,[646] e della cui applicazione venne incaricato il
prefetto di Roma.




Valentiniano stabiliva che chiunque si fosse recato

nella Città eterna per istudiare, dovesse anzi tutto presentarsi
al magister census, e presentargli la relativa
autorizzazione, rilasciatagli dal governatore della provincia,
donde veniva. Tale autorizzazione doveva contenere,
chiaramente specificati, il luogo di provenienza,
il nome della città natale e gli eventuali titoli onorifici
della famiglia dello studente. In secondo luogo, la nuova
legge richiede che i giovani facciano una immediata
dichiarazione del genere di discipline, a cui intendono
dedicarsi, e dell’abitazione, in cui vanno ad installarsi,
affinchè l’ufficio del magister census possa agevolmente
sorvegliarli, consigliarli, e verificare se, e come, attendano
agli studi dichiarati. Lo stesso ufficio doveva curare:
1) che, nelle pubbliche riunioni, i giovani si dimostrassero
persone dabbene; 2) che rifuggissero dal far
parte di associazioni, la cui natura e i cui intendimenti
fossero in certo modo sospettabili[647]; 3) che non frequentassero
eccessivamente pubblici spettacoli, e non
partecipassero intempestivamente a pubblici banchetti.
Qualora gli studenti avessero contravvenuto a tali prescrizioni,
e si fossero comportati in modo diverso da quello
richiesto dalla dignità degli studii, era concesso al magister
census, o ai suoi agenti, di infligger loro la pena
della pubblica flagellazione, e, magari, di rimpatriarli.
Gli studenti, invece, i quali avessero diligentemente seguito
il corso degli studii, avrebbero avuto facoltà di
dimorare, a tale scopo, in Roma, fino al ventesimo anno.
Ma, scaduto questo termine, sarebbero dovuti tornare

sollecitamente in patria, a meno che non si fossero inscritti
in qualcuno dei corpora romani[648]; e chi avesse
contravvenuto a questa disposizione, o non si fosse
così garantito, avrebbe potuto essere rimpatriato d’ufficio,
per ordine del prefetto della città. Affinchè poi
tutte queste prescrizioni fossero osservate diligentemente,
l’imperatore incaricava il prefetto della città
di sollecitare l’ufficio censuale a tenere appositi, ordinati
registri mensili, in cui si segnassero i nomi degli
studenti, che arrivavano, la loro provenienza, non che
i nomi di quelli, che, scaduto il termine concesso al
soggiorno in Roma, erano in obbligo di ripartire. I
varii registri sarebbero ogni anno dovuti inviarsi al
gabinetto dell’imperatore, affinchè questi avesse avuto
notizia delle buone o cattive note degli studiosi e avesse
potuto servirsi di loro per le eventuali necessità di
governo.[649]




Risalta facilmente agli occhi del lettore il carattere
poliziesco del nuovo regolamento.




Questa sorveglianza così intima sulla vita degli studenti
e, per giunta, sugli studenti forestieri, quali che

siano stati i motivi, con cui la si sia voluta dissimulare,
era in buona parte una sorveglianza politico-religiosa,
e le pene minacciate erano quelle stesse, in cui
incorrevano i colpevoli di manifestazioni politiche, le
quali turbassero ciò che soleva, e suole in ogni tempo,
dirsi l’ordine pubblico. Meglio ancora lo provano le
gelose e sicure informazioni, che l’imperatore richiede
di tutta la carriera degli studenti. Certo, uno degli
scopi di tali richiesta era il bisogno di scegliere tra
essi, in modo illuminato, i funzionari dell’impero, i
pubblici insegnanti, gl’impiegati del suo gabinetto. Ma,
in tale scelta, è evidente, avrebbero dovuto pesare le
informazioni riservate del prefetto della città e ad esse,
quindi, oltre ai meriti, non sarebbero potuti rimanere
estranei gli elementi della religione e della politica.




Ultimo, ma pur significativo, particolare, il limite di
età, già consentito ai giovani, come termine massimo,
per attendere alla loro istruzione superiore, è ridotto
di ben cinque anni. Dai Severi gli studenti di giurisprudenza
in Roma erano stati esentati dalla tutela,
carico, che colpiva i cittadini venticinquenni. Da Diocleziano,
tutti gli studenti di Berito, e, quindi, a potiori,
di Roma, furono in modo identico riservati agli studii
fino ai 25 anni e, fino a questa età, esentati da ogni
gravame personale. Adesso si vuol tagliar fuori dalle
Università il corpo migliore, gli studenti maggiorenni,
che avevano formato la gloria degli antichi Atenei,
come lo formeranno di quelli medievali, ma che certamente
erano anche la popolazione meno maneggevole e
più ribelle dei grandi centri di studio. E questa — gli è
chiarissimo — non era una previggenza scolastica, ma
una precauzione di politica o, forse meglio, di polizia.









Tutto questo però non vuol dire che le intenzioni
inquisitorie fossero state le sole a determinare il pensiero
del legislatore. Non è questa l’occasione per intrattenerci
diffusamente su la vita e su la condotta
degli studenti nel mondo antico; ma noi abbiamo su
ciò, da altre fonti, informazioni, che riguardano i principali
centri di studio della Grecia, dell’Africa e dell’Oriente,[650]
e possiamo ben giudicare come fosse veramente
nell’interesse, così dell’ordine pubblico, come
degli stessi giovani, disciplinare le loro troppo spesso
eccessive manifestazioni. Or bene, tutto quello che avveniva
ad Atene, a Cartagine, a Costantinopoli, doveva
ripetersi, poco più, poco meno, a Roma, città cosmopolita
per eccellenza, ove affluivano, e si mescolavano
insieme, genti di ogni ceto, di ogni paese, di ogni intenzione,
per cui anche molte volte la qualifica di studenti
doveva essere una simulazione legale. Tenere il
più che possibile i giovani lontani da costumanze torbide,
da distrazioni pericolose, non significava soltanto
provvedere all’ordine pubblico; significava giovare agli
studiosi stessi, alla loro istruzione, e il meccanismo,
escogitato dai funzionarii del gabinetto imperiale a disciplinare
l’anarchia precedente, fu certo — e i fatti lo
provarono — in buona parte — acconcio a raggiungere
un tale scopo. Allorquando, circa un lustro di poi, S.
Agostino lascerà Cartagine per venire ad insegnare a

Roma, dichiarerà di averlo fatto solo a motivo dell’assai
maggiore disciplina, che era fama contenesse gli studenti
della capitale del mondo, e che in realtà regnava
tra loro.[651]



III.



Ma Valentiniano stesso ripete, come oramai da tempo
era in uso, le concessioni di immunità dei precedenti
imperatori. In una legge del 370,[652] forse emanata
durante i preparativi militari di una spedizione all’estero,
egli dichiara di riconfermare le concesse immunità
ai docenti di Roma «perchè le loro consorti siano
esenti da ogni preoccupazione, essi stessi, liberi di
tutti i pubblici oneri, nè mai tenuti al servizio o all’obbligo
dell’acquartieramento militare».




La legge non ha alcun valore speciale: o essa è una
ripetizione pura e semplice, o forse, come la sua dicitura
farebbe sospettare, essa conferma, con qualche restrizione,
le precedenti liberalità di Costantino il Grande,
che aveva esteso la esenzione del servizio militare dalla
persona dei privilegiati a quella dei loro figliuoli.




Ma la concessione di privilegi veramente notevole
del regno di Valentiniano I. riguarda i maestri di pittura
africani.[653] Una sua legge del 374, con audacia

di novità non mai tentata, stabilisce che i professores
picturae di nascita libera siano esenti: 1) dalla capitatio,
imposta, che colpiva la loro persona e quella dei
componenti le loro famiglie; 2) dalla dichiarazione censuale
dei propri servi barbari; 3) dalla negotiatorum
collatio[654], qualora fondamento ne fosse il traffico delle
loro opere; 4) da ogni fitto per le botteghe e i così detti
studii di pittura in luoghi pubblici, che avessero dovuto
adibire per la loro professione; 5) dall’obbligo dell’hospitium;
6) dalla soggezione all’autorità dei giudici pedanei;
7) dall’obbligo di un domicilio fisso e determinato;
8) dall’obbligo di soggiacere alle requisizioni di cavalli,
per esigenze militari; 9) dall’obbligo di fornire gratuitamente
l’opera propria per determinati lavori, attinenti
alla professione e che i governatori solevano
imporre.




Questa legge ha un’importanza e un significato veramente
eccezionali. Essa è, con qualche altra di Alessandro
Severo e di Costantino, una delle pochissime
emanate dagli imperatori romani, le quali stiano a significare
un interessamento dello Stato per rami dell’istruzione
pubblica diversi dalle classiche tre o quattro
discipline liberali. E certamente, per ispiegare l’iniziativa
di Valentiniano, che in tutta la sua legislazione, se dà
prove di coerenza alla tradizione, non ne dà veramente
di grande audacia novatrice, fa d’uopo richiamare le
sue speciali attitudini in pittura e scultura, di cui è
testimone qualcuno degli storici del suo tempo[655].




Ma la legge porge occasione ad altri rilievi. Essa

è diretta al governatore dell’Africa. Si tratta dunque
di un nuovo favore largito a quella provincia, che, come
sembra, dava all’impero anche i migliori, e più
numerosi, professionisti e maestri di pittura. E poichè
i suoi privilegi riguardano solo i liberi, noi possiamo
scoprirvi l’altro intendimento di promuovere, presso
costoro, lo studio e l’esercizio di quell’arte.




Ma, poichè gli artefici erano già esenti ab omnibus
muneribus, la speciale esenzione ai pittori, come quelle
precedenti in favore degli ingegneri, degli architetti e
degli aquae libratores sotto Costanzo significa solo che si
voleva esentare questi da carichi speciali o che, ad
essi, in rapporto alla loro professione, riuscivano soverchiamente
gravosi. Le solite immunità sono perciò
accompagnate da altre non mai concesse. Così i pittori
non avrebbero più soggiaciuto alla negotiatorum collatio;
non più all’obbligo, tassativo nella legge romana, di
un domicilio fisso e determinato, che contrastava con
le esigenze della professione. Non più sarebbero stati
costretti a fitti gravosi per provvedersi di uno studio o
di una bottega, ove attendere alle loro occupazioni, ove
esporre e smerciare le proprie opere. Non più sarebbero
stati tenuti a compiere lavori notevoli, per ordine
del governatore, senza congruo compenso, e così via.
Ma con i privilegi, che si traducevano immediatamente
in utili materiali, se ne notano degli altri, che rialzavano
moralmente il credito e la dignità della professione,
mettendola alla pari delle più onorate dell’impero.
E tra queste sono significative le due concessioni,
che ritroviamo soltanto a questo proposito, la prima
dalle quali rendeva i maestri di pittura indipendenti
dalla giurisdizione dei iudices pedanei — una specie di

giudici conciliatori del tempo — [656] e li sottoponeva
esclusivamente all’autorità dei magistrati maggiori,
mentre l’altra esentava i maestri di pittura dall’obbligo
di denunciare i barbari trapiantati sul suolo romano e
impiegati in qualità di loro coloni, perchè, come tutti
gli altri cittadini romani, soggiacessero al controllo esercitato
dallo Stato sugli schiavi, posseduti da ciascun
proprietario[657].




Ma più notevole ancora è, riguardo alla considerazione
morale, che i maestri di pittura venivano ad acquistare,
la natura della pena minacciata a coloro, che
la legge e i conferiti privilegi avessero violato: la pena,
senz’altro, del sacrilegio. Ciò non ostante, non può non
apparirci strano il silenzio sullo scopo della legge stessa.
Allorquando Costantino aveva privilegiato gli architetti,
egli aveva dichiarato il suo intendimento, ch’era di
promuovere la produzione professionale; allorquando
aveva privilegiato tutta un’altra serie di professionisti
di varie arti, egli aveva ripetuto la ragione del suo
atto[658]. Questa volta, non una parola di tutto ciò. L’imperatore
benefica una certa categoria di persone, ma
non esprime i motivi, che avevano determinato la sua

volontà. I quali, tuttavia, non rimangono per questo meno
chiari come non meno evidente ne riesce il nesso con le
sorti dell’istruzione pubblica del tempo. Promuovere la
pratica della pittura non era soltanto promuovere un mestiere
od un’arte mercenaria; era far convergere verso
quell’attività, con effetti inattesi, energie distratte altrove,
era elevare la dignità degli studii dei pittori,
tramutarli in focolari di arte pura, era farvi accorrere,
assai più che nel passato, giovani volenterosi di seguirne
le tracce e raggiungere la gloria; era creare la scuola
d’arte, dove prima non aveva dominato che il mestiere.




La legge è del 374. Un anno dopo, Valentiniano I.
moriva improvvisamente, interrompendo così la sua
politica scolastica, come la sua tenace difesa dell’impero
Occidentale dalle sempre incalzanti scorrerie dei
Germani. Ma di lui rimane imperituro l’elogio, che,
dirigendosi al giovane successore, ebbe a dettarne Temistio:
«Sotto quale imperatore — egli esclamerà — le
Muse ebbero tanto splendore e tanto fiorirono,
come sotto il tuo genitore? Chi altrettanto sollecitò
gli animi dei giovani verso l’istruzione e verso la
cultura? Chi vi propose eguale copia di premi? Chi,
come lui, onorò gli illustri per eloquenza tanto quanto
gli illustri in armi? A chi la filosofia — arditamente — rese
più insigne testimonianza di onore?»[659].
Parole, che, toltene le iperboli consuete al genere di
componimento adottato, ben si attagliano a l’opera di
un principe, che aveva avuto la fortuna, o la sciagura,
di vivere, e, insieme, il merito di saggiamente regnare,
in un’età agitata da grandi passioni sociali.








IV.



Insieme con Valentiniano I. era, nel 364, salito al
governo dell’impero il fratello di lui, Valente. Egli
aveva con lui sottoscritto tutte le leggi, che riguardavano
l’Occidente, come altre ne sottoscriverà, che discenderanno
dall’iniziativa del suo futuro collega; ma la
sua opera personale, si riguardi nel suo complesso, o
in ciò che specialmente concerne i problemi della pubblica
istruzione, ci appare, al confronto, assai più fiacca
e più scarsa. Ed invero, quantunque più zelante del
fratello per le sorti della religione cristiana, egli non
ha l’energia di abrogare, nella sezione dell’impero affidata
alle sue cure, la legge e l’editto di Giuliano, relativi
ai maestri di discipline liberali, ch’egli preferisce
lasciar cadere in dimenticanza, e l’atto di lui più notevole,
di cui ci sia rimasta menzione, può dirsi sia una
breve costituzione riguardante la biblioteca Costantinopolitana.




Vedemmo infatti come Costantino il grande e il figlio
di lui Costanzo avessero lavorato a formare, nella capitale
dell’Oriente, ampie raccolte di libri classici. Valente
stabilisce, per la pubblica biblioteca costantinopolitana,
un ruolo apposito di antiquarii (trascrittori e curatori di
codici) quattro per la sezione greca, e tre per quella latina,[660]
da stipendiarsi in natura[661] sul fondo destinato
alle annonae populares di Costantinopoli, consistenti in

forniture di pane, olio, carne, vino, vesti e frumento.[662]
Contemporaneamente, provvede alla custodia della biblioteca
ed ordina che vi siano adibiti dei conditionales,
cioè degli schiavi, legati per la vita alla loro
condizione ed al loro ufficio.




Se non che, mentre in tal guisa Valente curava la
conservazione delle opere degli antichi, riusciva fatale
alla cultura del tempo, anzi, un poco, alle sorti di tutta
la cultura avvenire, attraverso una serie di eventi, che
sembrò dapprima nulla vi avessero di comune. Valente
non era un imperatore tollerante, come Costantino e
come qualche altro dei successori del primo principe
cristiano. Era un seguace della dottrina di Ario, e come
perseguitò spietatamente l’ortodossia cristiana, non
palesò una meno vivace ostilità contro i seguaci dell’antico
culto e delle antiche ideologie. Un episodio,
avvenuto durante il suo regno, bastò a farlo prorompere
in eccessi veramente deplorevoli. Nel 371, s’imbastiva
un enorme processo a carico d’individui, denunziati
come rei di magia, per aver tentato di sapere chi
mai sarebbe stato il successore di Valente. Le prigioni
rigurgitarono per lungo tempo di accusati; poi, dopo
il processo e la conseguente condanna, si ebbe un’esecuzione
in massa degli indiziati e, insieme, dei complici,
diretti e indiretti, nonchè di coloro, che l’operazione
magica avrebbe lasciati supporre eredi del trono di
Costantinopoli. Gli accusati e gli uccisi furono, com’era
naturale, per la più parte, dei neoplatonici, anzi dei
filosofi pagani in genere.[663] Una strage così grande

fece per lunghi anni vuote le cattedre e le aule delle
scuole dell’impero. Ma il principe e i suoi ministri non
si limitarono ad infierire sulle persone. Essi istituirono,
in quel triste quarto d’ora, in Costantinopoli, dei veri
e propri tribunali di inquisizione, sequestrarono nelle
biblioteche private, e a maggior ragione in quelle pubbliche,
le opere più sospette dell’antica cultura, e tutte
abbandonarono alla distruzione. Si trattò, dice, forse
esagerando e con qualche inesattezza, uno storico pagano,
di mucchi di codici e di volumi di discipline
scientifiche e di opere giuridiche[664], bruciati in enormi
falò, sotto gli occhi impassibili dei giudici.[665] Era la
scienza la forma più odiata dell’antica cultura, quella
che racchiudeva e sviluppava le più stridenti dottrine
teologiche e cosmologiche, ed era ormai scoccato per
essa l’istante della persecuzione.




Tuttavia, la intransigente ortodossia non spinse l’imperatore
ad avversare a priori ogni forma della cultura
classica. Il filosofo pagano Temistio, che fu uno dei
suoi favoriti e che più volte enumera i principi, che
a loro volta avevano giovato al progresso della filosofia,
pone anche Valente tra i primi insieme con Valentiniano
I. e con Costanzo II. «Tu apprezzi», aveva
detto una volta, rivolgendosi a lui, «la filosofia più
della retorica»; «tu chiami a Te i filosofi dubitosi,
e Tu occupi in esercizi di cultura la parte dell’anno,
nella quale sei costretto a rimanere presso di noi.
Tu tieni in pari onore gli uomini di guerra e gli

uomini di pensiero; sì che ti cinge della migliore
difesa, non la sola scorta della potenza, ma, insieme
con essa, quella della saggezza».[666]




E gli elogi di quest’uomo, che non era nè un ariano,
nè un cristiano, nonostante la consueta esagerazione
ufficiale e personale che li inquina, hanno tuttavia un
peso che non può essere misconosciuto.



V.



Ma le deficienze e le mende, che noi siamo costretti
a notare nel governo di Valente, nei rispetti della pubblica
istruzione, vengono largamente colmate dal suo
collega dell’Occidente, il figlio e successore di Valentiniano
I., Graziano. L’opera di costui, nella sezione
dell’impero assegnata alle sue cure, è veramente di
prim’ordine.




A una sua prima legge del 376,[667] diretta al praefectus
praetorio delle Gallie, va legato tutto l’ordinamento
e l’incremento della pubblica istruzione in quel
paese durante i secoli successivi. In tale legge, Graziano
prescriveva che, nelle città principali della Gallia, venissero
nominati dei maestri di grammatica e di retorica
latina e greca, stipendiati dagli enti locali. La
elezione di tali maestri è dall’imperatore lasciata ai
Consigli municipali delle varie città; ma la sua legge
ha cura di soggiungere che tale libertà non si estendeva
alla misura degli stipendi. Questi, a parte la regolarità,
con cui dovevano essere corrisposti, sono fissati

in ragione di 24 annone per i retori, e di 12 per
i grammatici greci e latini, in ciascuna delle città in
cui esistevano, o si istituivano, le nuove scuole municipali.
In Treviri poi, capoluogo della provincia e sede
della casa regnante, Graziano crede opportuno stabilire
un trattamento speciale. Il maestro di eloquenza
avrebbe dovuto percepirvi 30 annone; il grammatico
latino, 20 annone; il grammatico greco, «se qualcuno
degno se ne poteva trovare», 12 annone.[668]




Siamo già, come si vede, nel cuore di quel periodo
della storia romana, in cui le imposte e gli stipendii
non si pagano più in denaro, ma in natura, e in cui il
regresso materiale dell’impero riconduce a forme da tempo
trapassate di economia naturale.[669] Come che sia, l’annona
rappresentava il fabbisogno individuale d’una persona,
e comprendeva pane, frumento, olio, vino etc. Ma,
se questo è fuori dubbio, non è cosa facile stabilire a
quanto con precisione ascendesse, in questo tempo,
un’annona in Gallia. Nel 445, per una metà dell’Africa
settentrionale, l’imperatore aveva fissato un’annona militare
in 4 solidi annui (L. 60 circa).[670] Ma le circostanze,

in cui tale provvedimento venne preso, furono
eccezionali, e non è lecito generalizzare a tutto l’impero
quella equivalenza. Un secolo dopo, per l’Africa settentrionale
in genere, il Codice Giustinianeo fisserà l’equivalenza
di un’annona annua in 5 solidi (L. 75 circa)[671],
secondo cui 12 annone annue sarebbero state pari ad
uno stipendio di L. 900; 24, a uno di L. 1800; 20, a
uno di L. 1500, e 30 annone, ad uno di L. 2250. Ma,
a parte che non sappiamo affatto quali rapporti di somiglianza
intercedessero fra le condizioni economiche
della Gallia, in sulla fine del IV., e dell’Africa, in
sulla prima metà del VI. secolo di C., un semplice
calcolo matematico, che poggi su un diverso procedimento,
mostra quanto incerta debba essere l’attendibilità
di ogni equivalenza fondata su così fragili e fuggevoli
elementi.




Noi sappiamo infatti che, secondo l’Editto dioclezianeo
de pretiis rerum venalium, un moggio ordinario di
frumento doveva, nei primi del quarto secolo, costare,
ed essere, in tutto l’impero, venduto, per circa L. 1,00[672].
Sappiamo ancora che, nell’età imperiale romana, l’annona
frumentaria mensile era di 5 modii,[673] e, calcolando su
questi elementi, abbiamo, per 12 annone annue di solo
frumento, L. 720; per 24, L. 1440; per 20, L. 1200;
per 30 L. 1800. A queste bisogna aggiungere le annone,
che non si percepivano in frumento. Di esse le
più onerose, quelle che realmente portavano un aggravio
allo Stato, erano le annone di olio. Temistio,

che è proprio di questa età e che in una sua orazione
discorre dei contemporanei pagamenti in natura, usati a
Costantinopoli, informa che, per un medimno di frumento,
si dava un’anfora di olio.[674] Per un moggio, quindi,
(pari a 1﻿⁄﻿6 circa di medimno) si sarà corrisposto solo
1﻿⁄﻿6 di anfora (l. 4. o poco più), e perciò, per 12; 24; 20;
30 annone annue, rispettivamente, l. 2880; l. 5760;
l. 4800; l. 7200. Il prezzo dell’olio comune, secondo
l’Editto dioclezianeo, era di 12 denarii (L. 0,25) per
un sextarius italico[675] (l. 0,546), cioè di L. 0.45 circa
al litro. Calcolando su codesto prezzo, abbiamo una
spesa annua per fornitura d’olio alle quattro categorie
di docenti stipendiati dallo Stato di circa L. 1300,
L. 2600, L. 2150, L. 3350, secondo che quelli percepivano
12, 24, 20, 30 annone. Sommando tali cifre a
quelle ricavate pel frumento, è facile avvedersi come
si pervenga a resultati di gran lunga diversi dagli
altri, conseguiti, ragguagliando, per la Gallia del IV.
secolo, un’annona a 5 solidi. Tutto ciò, senza tener
conto delle annone vinarie, il cui importo non doveva
essere esiguo,[676] e delle elargizioni accessorie.




Ma, non ostante la impossibilità di raggiungere cifre
concrete, noi siamo sempre in grado di formarci una
idea generale del valore di quegli stipendii. I resultati
dianzi esibiti, anche se incompleti, assicurano che
essi rappresentano cifre inferiori allo stipendio, fissato
da Vespasiano per il professore di eloquenza latina in

Roma, cifre inferiori a quelle, fissate da Marco Aurelio,
pei docenti di filosofia in Atene, cifre inferiori all’ammontare
dello stipendio di Eumenio in Augustodunum.
Ma ciò non vuol dire che quegli stipendi debbano considerarsi
come insufficienti. Infatti, nel passo dianzi
citato, Temistio, dichiarava di percepire, non s’intende
bene a quale titolo,[677] l’emolumento privilegiato di
200 medimni l’anno, cioè di 1200 modii di grano. Ma
1200 modii stanno a rappresentare 20 annone annue,
quante ne spettavano al professore di lingua e di letteratura
latina a Treviri, e poco meno di quante avrebbero
dovuto percepire i professori di eloquenza nelle
altre città. E, se a quest’argomento si aggiunge la testimonianza
di uno dei docenti stessi della Gallia, il
retore e poeta Ausonio, il quale, nelle sue commemorazioni
dei professori di Bordeaux (Burdigala) non
accenna mai a tristi condizioni economiche dei suoi defunti
colleghi, noi possiamo dire di possedere una riprova,
sufficientemente valida, della nostra opinione.




Ma Ausonio medesimo ci previene di non errare, generalizzando
eccessivamente, che la condizione dei
grammatici greci, retribuiti con sole 12 annone annue,
non doveva essere lieta.




Discorrendo infatti di questa categoria di docenti,
egli accenna alla modestia dei loro utili e alla ingloriosa
arte loro.[678] Accenna ancora alla indifferenza
della gioventù gallica verso l’apprendimento della lingua
e della letteratura, di cui essi tenevano cattedra.
I redditi dunque dei grammatici greci, non arrotondati

da alcun privato provento, dovevano limitarsi alle 12
annone annue dei municipii, e queste, secondo Ausonio,
erano uno stipendio esiguo per una vita mediocremente
agiata. Se poi i grammatici latini, anch’essi retribuiti
dovunque, salvo che in Treviri, in pari misura, non
versavano in eguali strettezze, ciò si doveva a compensi
estranei al loro insegnamento ufficiale.




In ogni modo però l’ammontare degli stipendii, fissati
dall’imperatore, non può concepirsi che come la
designazione di un minimum invalicabile, e senza dubbio
i singoli municipii potevano, a seconda delle proprie
risorse, elevarli a cifre maggiori, ed è a credere
che qualcuno di essi abbia tradotto in realtà una così
gradita aspettazione.



VI.



Il governo dei Valentiniani è notevole ancora per
qualche provvedimento di minore importanza, che, direttamente,
o indirettamente, può dirsi in relazione con
le sorti della pubblica cultura.




Valentiniano I., con due successive leggi, del 368 e
del 370, regolò e migliorò le condizioni economiche e
morali dei medici condotti in Roma[679], ed egli stesso
e Graziano riconfermarono, specificandole, le antiche
immunità, e di nuove ne concessero, ai medici di Roma
e della Corte[680].









Gli è evidente come questi favori dovessero al solito
promuovere l’esercizio della medicina e, quindi, diffondere
tra i giovani il desiderio e l’interesse del suo studio.
Ma alle su citate si accompagnano ancor più notevoli
disposizioni, riguardanti la conservazione degli
antichi monumenti artistici dell’impero.




Già con Valentiniano I. si era, nel 365, avuta una
costituzione, comminante delle pene ai magistrati dell’impero,
i quali avessero seguito la mala consuetudine
di abbellire le maggiori città, non solo trasportandovi
statue di altre minori (il che sarebbe stato un lieve
inconveniente) ma adoperando ad altri scopi la materia
prima di antiche opere d’arte[681].




Graziano redige, in forma di missiva al senato, una
nuova legge, che si limita a Roma, ma che è assai più
energica e più decisa della precedente. Essa, dopo aver
ripetuto che nè ad alcun prefetto di Roma, nè ad alcun
prefetto del pretorio, era d’ora innanzi lecito costruire
edifici o monumenti nuovi, dovendo curare invece la
conservazione degli antichi, soggiunge — ed è questa
la clausola più notevole — che chiunque tra i privati
voglia in Roma costruire possa farlo, ma a patto di
rispettare scrupolosamente le tracce dell’arte antica.
«Chiunque — si esprime testualmente l’imperatore — vuole
costruire in Roma, lo faccia a sue spese e con
materiali propri, senza invadere gli edifici antichi,
senza demolire le fondamenta di costruzioni celebri,
senza servirsi di materiali venuti in luce, senza spogliare
altri edifici e asportarne via i marmi»[682].









Nella storia di questo tempo, i due divieti di Valentiniano
I. e del figlio suo sono una nobile eccezione,
ed essi riescono per noi ancora più interessanti quando
si riflette che non erano stati determinati da quello
zelo religioso, che aveva guidato, e guiderà, le precedenti
e successive demolizioni ordinate dagli imperatori
cristiani, o che avrebbe potuto guidare le ricostruzioni
di principi pagani, ma da uno schietto intendimento
d’arte e di coltura. Ed invero, l’ultimo provvedimento
di Graziano era, come del resto tutte le sue leggi, relative
a cose dell’istruzione pubblica, uscito dalla ispirazione
di un letterato, di un poeta, e, quindi, di un
estimatore dell’antichità classica, il suo maestro Ausonio,
colui che, chiamato da Valentiniano I. alla corte
quale precettore del principe ereditario, venne da costui
elevato alla prefettura d’Africa, d’Italia e delle Gallie;
e, quindi, agli onori del consolato; colui, che Graziano
amò dell’amore più squisito e più tenero di discepolo.[683]



VII.



Con Graziano noi siamo ormai al colmo della rinascita
intellettuale, iniziatasi fin da Costantino. «Nel
IV. secolo» scrive un moderno storico della letteratura
greca «appare d’un tratto come una nuova rinascenza.
Di nuovo noi incontriamo, nella società classica,
degli oratori famosi». «Accanto all’eloquenza pagana,
e ad essa di gran lunga superiore, sorge una

potente eloquenza cristiana, quella degli Atanasio,
dei Basilio, dei Gregorio di Nazianzo, dei Crisostomo.
E se noi guardiamo intorno ad essi, l’aspetto
dell’Oriente greco è ben diverso che nel secolo precedente.
Mentre allora il movimento delle idee sembrava
nullo fuori delle scuole, ora al contrario l’agitazione
è dappertutto. Grandi dibattiti eccitano e
appassionano gli spiriti; grandi correnti di opinioni
si formano e poi si urtano fragorosamente. La parola
e il pensiero ritornano ciò che da secoli avevano
cessato di essere, gli strumenti del pensiero e dell’azione.»[684]




Nè tale fenomeno è limitato alla cultura greca. È
questa l’ora, in cui veramente la lingua e la cultura
latina conquistano l’Europa occidentale,[685] e sembrano
vincere la gara di concorrenza con le lettere greche,
che da gran tempo sembrava irrimediabilmente perduta.[686]
«Da Costantino» «il deserto comincia a ripopolarsi»;
«le lettere si rianimano; gli scrittori
di prose e di versi divengono più copiosi, e un gran
secolo letterario incomincia». Sorgono «poeti, come
Ausonio, Paolino da Nola, Prudenzio, Claudiano;
poligrafi, come Simmaco e S. Girolamo; oratori, come
S. Ambrogio e S. Agostino». «Le lettere profane
sono in progresso come le sacre: è un risveglio universale
della letteratura»[687].




Da circa sessant’anni gli oratori, quali che siano le

simpatie e gli attaccamenti personali, sono costretti a
celebrare l’amore che gl’imperatori del tempo dimostrano
verso la coltura. Perciò Temistio celebra Costanzo,
Gioviano, Valentiniano, Valente, e proclama che la dottrina
e le lettere riscuotono ormai a Corte un favore
eguale a quello delle armi.[688] Non è stereotipa e insignificante
adulazione, come taluno ha pensato; è
constatazione di un nuovo indirizzo. L’amore della coltura
trionfa ancora di ogni divario di fedi e di opinioni
religiose.




Per certo, tale risveglio non fu, neanche questa volta,
opera esclusiva della scuola o dello Stato. Il risorgimento
intellettuale di un popolo non è mai elaborazione
burocratica od aulica. Ma lo Stato può porgerne o
contrastarne i mezzi, può favorirlo od avversarlo. E i
principi romani dei primi quattro quinti del IV. secolo
furono — sia gloria a loro! — tra i più consapevoli, che
la storia rammenti, dei proprii doveri verso l’istruzione
e verso la pubblica coltura.









CAPITOLO VIII.
La dinastia dei Teodosii e la istruzione pubblica.

(383-450)






I. La reazione cattolica di Teodosio I. e l’istruzione pubblica: la
soppressione degli stipendi ai docenti pubblici in Roma e in
Atene. — II. Eccezioni a favore dei medici; cura delle opere
d’arte. Ripresa della decadenza intellettuale del III. secolo. — III.
I due figli di Teodosio continuano la politica del padre. — IV.
Teodosio II. riconferma le immunità ai maestri. I provvedimenti
di Teodosio relativi alla Università Costantinopolitana. — V.
Carattere di quest’opera. L’università Costantinopolitana
e quella ateniese. La distribuzione delle cattedre. L’abolizione
dell’insegnamento privato pubblico. VI. — Il nuovo ordinamento
e le altre scuole medie e superiori, create dallo
Stato. — VII. Teodosio conferma di nuovo le immunità ai maestri.
La compilazione del Codex Theodosianus; la scienza e l’insegnamento
giuridico.





I.



La prima interruzione di tanto favore, che per oltre
mezzo secolo era disceso dall’alto del trono imperiale
sulle sorti della cultura dell’impero, si ha con Teodosio
il grande.




Teodosio I. inizia l’allegra vendetta di Giuliano. Egli

incarna la prima grande reazione cristiana, anzi cattolica,
contro la società pagana del tempo, le sue passioni,
i suoi gusti, i suoi amori. Si era fatta colpa a
Giuliano di aver voluto ridar vita a un grande passato,
che tramontava, ed ecco ora Teodosio sospingere, con
pari violenza, fino alla vittoria più schiacciante il presente,
che già aveva trionfato. Si era accusato Giuliano,
o i suoi governatori, di avere demolito qualche tempio,
cristiano e Teodosio ordina una sistematica e regolare
crociata contro i templi e i monumenti dell’antichità
pagana. Si era accusato Giuliano di avere rotto, a favore
del paganesimo, la perfetta equanimità dell’Editto di
Milano, e Teodosio, assai più violento, la distrugge
senz’altro a favore del cristianesimo, anzi del solo cattolicesimo.
Si era accusato Giuliano di legare le sorti
della cultura a quelle della sua religione preferita, ed
ecco Teodosio far coincidere la politica più antipagana[689]
con la negligenza più palese e con l’avversione,
più manifestamente dichiarata, alla buona sorte
della istruzione pubblica nell’impero romano!




Il suo regno quasi ventennale — quello di Costantino
I. aveva in realtà toccato appena i tre lustri — ebbe
dei periodi di guerra, come ognuno dei brevi
governi dei predecessori aveva avuti, ma godette eziandio
di lunghi periodi di pace incontrastata, e Teodosio I.
fu, con Teodosio II. e con Giustiniano, uno degli ultimi
imperatori, che di fatto, oltre che di diritto, riunirono
ancora una volta nelle proprie mani le due sezioni

dell’impero. Ma, durante così felice governo, non un
solo atto di lui viene segnalato, che promuova le sorti
dell’istruzione pubblica, non una scuola che si apra,
non una biblioteca che si eriga, non un docente o una
classe di docenti che si favorisca.




Noteremo anzi qualche provvedimento di tenore e di
effetti opposti. Ma la politica di Teodosio, anche considerata
nelle sue linee più generali, doveva, nei rispetti
della pubblica coltura, andare incontro a degli
effetti  disastrosi. Noi abbiamo infatti con Teodosio I.
il tentativo della distruzione di ogni traccia superstite
del culto antico. Forse sin dal 384 egli aveva ordinato
la chiusura di tutti i santuari pagani; ma già, nel 391,
egli proscriveva assolutamente ogni sacrificio, ogni atto
di adorazione degli antichi Dei, e iniziava una guerra
regolare contro la incolumità dei loro templi, per applicare,
poi, nel 392, ai violatori del suo editto, le gravi
pene dei reati di lesa maestà.[690]




Era la fine della religione, delle feste, dei giuochi,
delle processioni, delle cerimonie, dei teatri, delle immagini
degli Dei, in cui viveva tanta parte della poesia
e dell’arte antica. Come avrebbe il tronco potuto reggere,
colpito così fieramente nei rami, nelle fronde,
nelle radici?




Ma agli effetti imprevisti si accompagna un’opera meditata
contro la coltura. Nel 383, una legge, diretta al
prefetto dell’Oriente,[691] viene a limitare le immunità
dei docenti. Già con altre sue disposizioni Teodosio I.,
da quel zelante e rude amministratore ch’egli fu, aveva

più volte cercato di limitare o il numero delle persone,
aventi facoltà di sottrarsi ai pubblici oneri e alle pubbliche
cariche, o la portata della loro immunità,[692]
movendo dal criterio che l’immediato interesse pubblico
doveva prevalere su quello individuale[693]. Ma, fino al
383, dei maestri non si era fatta esplicita menzione.
Adesso, il loro nome viene pronunziato; i maestri vengono
sottoposti alla regola comune, che imponeva di
ottemperare ai munera civilia, e, insieme con essi, i
loro figli, già esentati dalle leggi di Costantino.




Ma — fatto ancora più grave — noi rileviamo da una
lettera di Simmaco, che, in un certo anno del regno
di Teodosio I., gli stipendi ai maestri dell’Ateneo romano
vennero improvvisamente soppressi[694]. «La tua partenza — scrive
Simmaco a un amico — porta con sè
un seguito di coorti di letterati, e come taluni sogliono
recarsi in Atene, o visitare i luoghi, sacri
alle Muse, così, tratti dal desiderio, essi seguono le
tue peregrinazioni. Nè a te, cui affluiscono copiosi
gli appannaggi, che si legano alla tua carica militare,
riesce gravoso tanto accompagnamento di amici. Sii
lieto dunque di mantenere i dotti con le ricchezze,
che ti provengono dal tuo ufficio, e spera che più
numerosi accorrano tosto a te gli ospiti, dacchè sono

stati soppressi gli stipendii ai maestri della gioventù
romana....»




E, dopo questa constatazione, dopo avere cioè rilevato
come, sotto Teodosio I., venissero rotti i vincoli, che
legavano la prima Università del mondo alle iniziative
dello Stato, riesce forse troppo cervellotica — come
potrebbe a prima vista apparire — l’ipotesi,[695] che
altrettanto fosse accaduto a qualche altra, pur famosa,
Università dell’impero, la quale, agli occhi del principe
intransigente, doveva apparire ancor più macchiata
di paganesimo, che non quella di Roma? È cervellotico
supporre che Teodosio I. abbia soppresso il contributo
imperiale, corrisposto fin da Marco Aurelio all’Università
ateniese, abbandonandola alle sole risorse delle sue
rendite private? O, piuttosto, non è ragionevole ammettere
che la sorte di questa dovette essere identica
all’altra di Roma?




Sola, fra tutte, l’Università costantinopolitana, sia per
la natura speciale di scuola, in cui le tinte classiche erano
notevolmente sfumate, sia per il rispetto verso la città, in
cui sorgeva, potea attirare gli sguardi e le sollecitudini
imperiali. Ma Teodosio, in altre faccende affaccendato,
non ebbe agio o volontà di curarsi neanche di quella,
e preferì trapassare ai posteri trionfante per gloria di
armi e per fede di cristiano, anzichè per eccellenza di
amore verso la pubblica coltura.



II.



Due soli atti di lui noi possiamo lodare come giovevoli

alla coltura del tempo: tre leggi, concedenti
nuovi favori ai medici di corte (gli archiatri sacri Palatii),[696]
e una quarta, che coincide, secondo che sembra,
con un fuggevole, lucido intervallo delle tendenze politico-religiose
del governo di Teodosio, relativa alle
antiche opere d’arte dell’impero[697].




Le tre prime leggi, anzi, poichè coloro, che ne vennero
favoriti, vi si denominano medicinae professores, sono
state da taluno considerate[698] come riguardanti veri
e propri docenti di medicina. Ma, pur troppo, codesta
seducente interpretazione non è che un inganno. La
qualità di medici di Corte basterebbe ad escludere la
possibilità della loro condizione di pubblici o privati
docenti di medicina; ma ancor più, agli scopi della
nostra dimostrazione, giova il confronto tra quelle leggi
e un passo di una lettera di Simmaco,[699] in cui lo
scrittore chiama medicinae professore, i medici condotti
di Roma, significando con ciò che tale denominazione
si attagliava, oltre che a dei docenti, a dei comuni
professionisti della medicina. Ad ogni modo, questi
nuovi privilegi, accrescendo onori ed utili a quell’arte,
dovevano, come al solito, invogliare molti al suo apprendimento,
e, quindi, concorrere indirettamente a
intensificarne la cultura e lo studio.




La quarta legge, da noi segnalata ad onore di Teodosio
I., riguarda, come accennammo, la cura delle
opere di arte. Pur troppo, non ostante i divieti di

Valentiniano e di Graziano, le provincie romane continuavano
ad essere bersaglio della meno perdonabile devastazione
artistica per opera, e questo, per eccitamento,
di privati, di sodalizi, di autorità. Ma sembra che lo
zelo dei credenti sia stato ancora maggiore di quello del
nuovo monarca, che pur non era piccolo, e che i loro
eccessi abbiano, come sempre, oltrepassato i limiti di
ogni discrezione e provocato una reazione nel seno
stesso del concilium principis. Certo, nel 382, Teodosio I.,
pur ripetendo gli antichi divieti circa il culto pagano,
ordinava la riapertura al pubblico di uno dei più famosi
templi dell’Oriente, un tempio nella Mesopotamia, e,
più precisamente, nella Ostroena,[700] ricchissimo di
preziose opere d’arte. Teodosio stesso ha cura di far
rilevare che tale deliberazione, la quale abroga ogni
altra precedente, era stata presa dietro ampia discussione
e maturo consiglio (publici consilii auctoritate); che
anzi ogni disposizione precedente doveva considerarsi
come carpita alla distrazione del potere esecutivo (obreptivum
oraculum). Ed egli stesso sentenzia altresì che
le opere d’arte debbono essere apprezzate per il loro
intrinseco valore, e non già per il culto, a cui si riferiscono,
e che si ha quindi il diritto di volerle esposte
pubblicamente.




Era questo per certo un atto veramente encomiabile.
Ma esso, che risale ai rosei esordi del governo di Teodosio,

fu subito dopo sopraffatto da disposizioni di
tenore diverso od opposto, nè poteva, in ogni modo,
avere la forza di contrastare alla generale decadenza,
la quale ora ripiglia trionfalmente il suo fatale andare.
A questa età infatti, e non ad altra, si riferisce Ammiano
Marcellino in quel suo quadro delle condizioni morali
e intellettuali di Roma, da lui conosciuta solo dopo il
regno di Valente, e che è disegnato nel libro decimoquarto
delle sue Istorie[701]. Egli vi deplora la decadenza
degli studii di filosofia e di eloquenza: «Le poche
case, un tempo celebrate per la serietà degli studii,
che vi si coltivavano, ora sono affaccendate nelle
occupazioni più molli e più oziose.... Ai filosofi si
preferiscono i cantanti; agli oratori, i maestri di
musica. Le biblioteche[702] sono chiuse a mo’ di sepolcri»,
«e a tal punto di indegnità s’è arrivati,
che, recentissimamente, nell’imminenza d’una carestia,
sono stati espulsi precipitosamente gli stranieri, e,
quindi benchè pochi, tutti coloro che coltivavano le
discipline liberali, senza neanche lasciare ad essi il
tempo di pigliar fiato».[703]




Così, per la prima volta, dopo Augusto, gli studiosi
e i maestri tornano, nella capitale dell’impero romano,
ad essere considerati quale materiale ingombrante, quale
zavorra da buttar via, a cautela della sicurezza annonaria
dei dominatori del mondo!








III.



I primi tredici anni del regno dei figliuoli di Teodosio
non hanno, per l’argomento che c’interessa, maggiore,
o diversa, importanza del regno paterno.




I soli tra i loro atti, che fermino in certo modo la
nostra attenzione, riguardano anch’essi quella che noi
abbiamo definito la cura dei monumenti e delle antiche
opere d’arte.




In due editti dei primi del 398,[704] Onorio ripete,
per tutta la prefettura delle Gallie,[705] il divieto ai
governatori — già emanato da Valentiniano I. e da
Graziano — con cui si comminavano loro determinate
pene, se avessero asportato le opere di arte o gli ornamenti
della città alla loro dipendenza, o li avessero
semplicemente accolti in dono dalla servilità adulatrice
dei Consigli municipali, che si dichiara di ritenere in
ugual misura responsabili.




E l’anno successivo, con due nuovi editti, concernenti,
oltre le Gallie, l’Africa e la Spagna,[706] Onorio riconferma
la sua intenzione di salvare dalla rovina universale
gli antichi templi insieme con le opere d’arte,
che essi custodivano.




Questa tendenza dell’imperatore romano appare in
categorico contrasto con la politica del collega e fratello
suo in Oriente. Quivi, infatti, ove tuttavia erano i maggiori

tesori dell’arte ellenica, nè Arcadio emana alcun
editto, che mostri di volerli salvaguardare, o, se qualcuno
di sua iniziativa ne venne pubblicato, esso fu lungi
da ogni pietà per i monumenti del culto antico[707].




Tale differenza di vedute politiche doveva, fra l’altro,
dipendere dalle opposte influenze, che gravavano sulle
due Corti e sugli uomini, che ne guidavano l’azione.
E di ciò, se ve ne fosse bisogno, abbiamo una prova
in quella polemica in versi di Prudenzio contro Simmaco,
composta, per ragioni politiche, proprio in questo giro
di tempo,[708] nella quale il poeta riferisce, o formula
lucidamente, la teorica, che la custodia dei resti dell’arte
antica debba considerarsi come un pubblico dovere.




Marmora tabenti respergine tincta lavate,

o proceres, liceat statuas consistere puras,

artificum magnorum opera; haec pulcerrima nostrae

ornamenta fuant patriae nec decolor usus

in vitium versae monumenta coinquinet artis.[709]






Questi e simili concetti Prudenzio aveva dovuto
molte volte udire, o leggere, espressi dagli uomini politici
contemporanei, dal cui circolo d’influenza dovevano
essere usciti i citati provvedimenti di Onorio. Ma
l’Oriente non aveva avuto la fortuna di tanta moderazione.
Quivi, ove la civiltà e lo spirito pagano si
erano dispiegati con maggior fasto ed orgoglio, la reazione
cristiana, come era più vigile, voleva eziandio
essere più crudele, e la Corte di Costantinopoli non può,

in questo breve giro di anni, vantare, agli occhi dei
posteri, neanche le piccole glorie, di cui, non ostante
tutto, il governo imperiale romano riusciva a farsi
benemerito in Occidente.



IV.



Nel 408, saliva al trono il figliuolo di Arcadio, il
giovane Teodosio.




Teodosio II. è, tanto nella storia politica, come in
quella dell’istruzione pubblica del V. secolo, uno dei
personaggi più notevoli dell’età sua.




Egli aveva ricevuto a Costantinopoli una educazione
e un’istruzione accuratissime, nelle quali, nonostante
le prevenzioni religiose della Corte, dovettero — come
richiedevano la prammatica e la necessità del tempo — occupare
il primo posto le discipline liberali dell’antichità
classica.[710] La sua cultura e il suo amore agli
studii sono iperbolicamente celebrati da Sozomeno nella
dedica, che questi gli fece della sua Historia ecclesiastica.
E la buona memoria di tale insegnamento e degli
uomini, che glielo avevano impartito, fece sì che,
appena salito al trono, egli tornasse a rinnovare, in favore
dei docenti, quei privilegi, che i suoi predecessori
erano stati soliti concedere o ribadire.




Noi abbiamo infatti del 414, e dello stesso giorno,
due sue leggi, le quali trattano appunto di questo,[711]

ed esse sono o una piena e vigorosa conferma delle
immunità precedentemente accordate ai medici, ai grammatici,
ai retori e ai filosofi, in genere a tutti i professori
di arti liberali, o una specificazione di determinati
casi particolari, in cui quelle immunità dovevano
applicarsi — e non sempre venivano applicate — conforme
al testo del loro dispositivo.




Ma i buoni genii ispiratori di Teodosio II. non furono
soltanto, come per il primogenito di Valentiniano I.,
i suoi maestri. Nel 421, egli celebrava un ben bizzarro
matrimonio: sposava una greca, Atenaide, figliuola
di un sofista dell’Università Ateniese, giovane tanto
bella e colta, quanto modesta di fortuna. La influenza
di un così intellettuale coniugio doveva tosto manifestarsi
nell’amministrazione dell’impero, e se, quattro
anni dopo, vediamo Teodosio II. dar mano a una delle
opere più nobili, alla più notevole, forse, delle sue iniziative,
noi dobbiamo pensare che ciò non accadde senza
la cooperazione o l’ispirazione dell’Augusta consorte.




Nel 425, infatti, egli assegnava nuovi locali, e dava
un nuovo regolare assetto, alla Università costantinopolitana.
Di ciò si occupano due sue costituzioni, una del
febbraio 425, pervenutaci in due diversi titoli del Codice
Teodosiano, e una del marzo,[712] le quali, adoperando
un termine consueto alle Università medievali, si
potrebbero definire come i fondamenti statutarii di
quell’Ateneo. Con la prima legge, Teodosio II. assegna
ai pubblici docenti costantinopolitani nuove sale (exedrae)
nei portici del Campidoglio. Queste egli distingue in due

gruppi: le exedrae del portico settentrionale, vaste, arieggiate
e luminose, per le quali non sarebbe occorso alcun
restauro, e le exedrae dei lati orientale e occidentale,
anguste e mancanti di sbocco, che avrebbero dovuto
essere ampliate, aggregandovi i vani delle abitazioni e
delle botteghe limitrofe. A tale scopo la costituzione
ordina che questi locali siano espropriati a spese pubbliche
e per la pubblica utilità.




Assegnato per tal guisa un edificio, quale richiedeva
l’incremento della Università Costantinopolitana, Teodosio
II., viene a stabilire un punto, che è fondamentale
nel nuovo ordinamento della medesima. Egli prescrive
che cotali locali debbano esclusivamente considerarsi
riservati ai professori pubblici, regolarmente
eletti, e che a ciascuno, per evidentissime ragioni
disciplinari, si assegni un’aula distinta e speciale.
L’Università, quindi, avrebbe dovuto avere il seguente
ruolo d’insegnanti: 1) tre professori di eloquenza
latina; 2) dieci professori di lingua e di letteratura
latina (grammatici); 3) cinque professori di eloquenza
greca (sophistae); 4) dieci di lingua e di letteratura
greca; 5) un professore di filosofia; 6) due professori
di giurisprudenza.




Tali disposizioni fondamentali vengono accompagnate
da altre, non meno notevoli, sebbene contenute poco
ordinatamente nella stessa costituzione e nell’altra successiva
del marzo, che può dirsi formino il breve nucleo
di una legge sullo stato giuridico dei professori
dell’Università Costantinopolitana.




Teodosio infatti dispone: a) che la nomina degli insegnanti
ufficiali della Università venga fatta dal Senato,
che avrebbe proceduto all’esame dei titoli e della

condotta morale dei candidati, e quindi — se lo avesse
creduto — alla proposta della nomina;[713]




b) che i docenti così nominati debbano sottostare al
divieto assoluto dell’insegnamento privato, sia pubblico,
sia domestico, pena l’esclusione dai privilegi per loro
appositamente stabiliti;




c) che, dopo venti anni di lodevole insegnamento e
di lodevole condotta morale, i docenti della Università
ricevano il titolo di conti — la onorificenza della così
detta Comitiva primi ordinis — che li avrebbe, senz’altro,
fatti entrare nei quadri della nobiltà dell’impero;




d) che ogni insegnamento pubblico, impartito da altri
maestri, anche se in locali estranei a quelli universitarii,
sia severamente proibito, pena la nota d’infamia
e persino l’espulsione dei contravventori;




e) che, viceversa, sia ai professori, estranei alla Università,
consentito l’insegnamento privato, ma nella sola
forma d’insegnamento domestico.



V.



I provvedimenti, adottati da Teodosio II., dànno luogo
a parecchie considerazioni.




Anzi tutto, dall’insieme delle due costituzioni, risulta
confermato che non si tratta, come talora si è creduto,
di una fondazione ex novo, ma solo di un riordinamento.

E questo si desume in modo indubitabile dalla struttura
delle due leggi, le quali accennano per incidenza
a disposizioni, che sono veramente fondamentali, anzi
ne tralasciano alcune importantissime (ad esempio quelle
relative allo stato economico fatto ai docenti), e invece
pongono in rilievo, come disposizioni, che delle
due leggi formino l’obbietto precipuo, altre, assolutamente
secondarie. Il che, mentre significa che l’innovazione
si limitava a queste ultime, significa eziandio
che l’Università non si istituiva allora — il fondatore
invero n’era stato Costantino I. — ma soltanto si riordinava,
moralmente e materialmente.




Ma, se la prima fondazione dell’Ateneo costantinopolitano
può sollevare il dubbio di pregiudizi, indirettamente
arrecati all’antica Università ateniese, il grandioso
riordinamento, escogitato da Teodosio II., ritorna a imporci
più insistentemente tale quesito. Veniva ora a
costituirsi una concorrenza pericolosa per quell’altra
Università, ove aveva insegnato e forse — (chi sa?) — insegnava
tuttora il padre dell’imperatrice? Anzi, la
riforma era stata forse tentata per affrettare la rovina
di quel glorioso centro di studii, che era Atene?




Queste due opinioni, condivise da parecchi storici,[714]
riescono, a mio parere, assolutamente insostenibili. Anzi
tutto, le Università di Atene e di Costantinopoli avevano
caratteri assolutamente diversi. In Atene preponderavano
le cattedre di filosofia; mancavano quelle di

letteratura e di eloquenza latina; le altre di giurisprudenza
erano tenute in una considerazione assai scarsa,
e, in compenso, vi erano dei corsi di discipline speciali,
come la medicina, l’astronomia etc. A Costantinopoli,
invece, la cura per lo studio delle lettere e della eloquenza
latina pareggia all’incirca quella per l’eloquenza
e per le lettere greche; si hanno ben due cattedre di
giurisprudenza, e minima è l’importanza data all’insegnamento
della filosofia, cui si riserbava una sola cattedra.




Nessuna possibilità, dunque, di concorrenza. E, se tale
presunzione non bastasse, noi ne abbiamo la riprova
nel fatto. In questo tempo, non si ribadisce la decadenza,
che, da qualche secolo, travolgeva l’Università
ateniese; questo tempo coincide invece col culminare
della rinascita di quell’istituto nella così detta Seconda
scuola ateniese, la cui esistenza prosegue fino a Giustiniano.[715]




Ma, se il riordinamento di Teodosio II. non potè esercitare,
ai danni di Atene, l’influenza deleteria, che vi
si attribuisce, tanto meno è possibile che siffatta influenza
vi si fosse voluta consapevolmente esercitare.




A parte il grave dubbio che l’esecuzione dell’Università
ateniese non si sarebbe potuta compiere senza
il consenso e la complicità dell’imperatrice, Teodosio II.
non aveva creato un nuovo istituto; ne aveva semplicemente
riordinato uno antico, e tale riordinamento, come
era obbligo di principe oculato, rimaneva estraneo a

qualsiasi velleità di rappresaglia o di reazione cristiana,
escludeva ogni malevola idea di concorrenza distruttrice.




A considerazioni di maggior rilievo dà luogo la natura
e la distribuzione delle cattedre. Quella che si è
detta la Università Costantinopolitana era in realtà un
istituto unico di istruzione media di secondo grado e
d’istruzione superiore. Noi vi notiamo infatti, oltre alle
discipline, attinenti oggi all’insegnamento superiore,
tutte le numerose cattedre di lingua e di letteratura
latina e greca, che allora facevano parte dell’insegnamento
secondario più elevato. D’altra parte, se l’istituzione
di cinque cattedre di eloquenza greca, contro
tre di eloquenza latina, corrispondeva esattamente alla
preferenza, fatta alla lingua greca, come strumento della
vita pubblica,[716] la parità delle cattedre delle due lingue
e delle due letterature, fondate nella capitale dell’Oriente,
rilevava la ferma volontà imperiale che il
latino fosse uno degli elementi essenziali della cultura
degli uomini di governo e della burocrazia.




Passando ora agli insegnamenti propriamente superiori,
colpiscono subito l’attenzione di chi osserva i
ruoli degli insegnanti di filosofia e di scienze giuridiche.




La filosofia è quasi abolita: l’Università costantinopolitana
non ne conta che una sola cattedra, e questo
era atto di pieno ossequio ai dettami della religione
cristiana, per cui l’insegnamento filosofico o doveva
essere conglobato con quello teologico, o doveva considerarsi
come nemico della vera sapienza[717].









Viceversa, il numero delle cattedre di giurisprudenza
è raddoppiato,[718] e la scienza del diritto, fino a ieri
relativamente trascurata come insegnamento superiore,
viene adesso a tenere, nel nuovo ordinamento, un posto
di onore e di privilegio.




Ma ecco un carattere nuovo dell’Ateneo costantinopolitano.
Noi altrove, d’istituzione imperiale, abbiamo
trovato solo delle cattedre, o, al più, qualcosa, che
oggi si potrebbe paragonare alle nostre Facoltà universitarie,
accanto alle quali altre cattedre si reggevano
o per virtù della iniziativa cittadina, o per volontà degli
studiosi. Il pieno organismo di una intera Università
non era mai stato concepito dal governo imperiale. Ciò
accade ora, per la prima volta, in Costantinopoli. Qui
solo si ammira una completa Università, tutta proporzionata
nelle sue parti, foggiata secondo un certo disegno
pedagogico, senza Facoltà ipertrofiche, ma senza
dannose deficienze. Erano questi i vantaggi arrecati
dalla sua origine, che non era stata elaborata dalle
cieche energie della storia, ma affidata al diretto intervento
di un’intelligenza consapevole; ma, pur troppo, a
motivo di tale sua natura, quell’istituto, insieme con
il valore, avrà tutti i difetti, che sono propri delle costruzioni
artificiali: la mancanza di rigoglio e la brevità
della vita.




Ma il particolare più notevole delle due costituzioni
teodosiane, il particolare, che segna un vero e proprio
rivolgimento della politica scolastica dell’impero, è la
fine decretata dell’insegnamento privato-pubblico.









Questo è il primo momento, in cui, può dirsi, si
inaugura, sia pure per una sola città, il monopolio ufficiale
dell’insegnamento medio e superiore, e in cui,
per la prima volta, lo Stato reclama per sè il diritto
esclusivo della pubblica istruzione. È difficile dire quali
fossero le cause di tanta risoluzione. Si potrebbe — con
un po’ di malevolenza — intravedervi la volontà
dell’imperatore di scegliere maestri di sentimenti consoni
agli spiriti religiosi suoi e della Corte. Ma tale
ipotesi, io credo, non regge al cimento dei fatti. Nonostante
l’imperversare della reazione cristiana, che si
esercitava sui templi, sugli idoli, sulla pratica dei sacrifizi,
anche sotto Teodosio II., come sotto il suo grande
omonimo, la erudizione e l’ingegno ebbero sempre
piena tolleranza e reverenza. Ed infatti, qualcuno dei
nomi di docenti pubblici, onorati nella legge del marzo
425, ci richiama a dei fedeli credenti nel paganesimo,
a dei profughi di terre, donde li aveva scacciati l’intransigenza
cristiana,[719] che pure, in Costantinopoli,
erano divenuti docenti ufficiali e venivano ora, da Teodosio
II., rivestiti di una delle maggiori dignità dell’impero,
nonchè riconosciuti uomini di vita lodevole e di
costumi immacolati.




Non dunque, a tali considerazioni, aveva dovuto ispirarsi
quel principe. Ma è più probabile che il suo divieto
mirasse unicamente a salvaguardare la dignità e
la serietà stessa dell’insegnamento. I metodi, infatti,
consueti ai docenti pubblici e privati per accaparrarsi

discepoli — lo deplorano tutti gli scrittori del tempo[720] — costituivano
un avvilimento quotidiano della
dignità del maestro agli occhi dei suoi scolari ed è possibilissimo
che Teodosio II. abbia voluto eliminare questa
iattura, dettando i suoi voleri in quella forma aspra,
che la sua prima legge palesa e proibendo ai docenti
ufficiali dell’Ateneo costantinopolitano di attendere a
procacciarsi discepoli, da cui avessero potuto ritrarre
privati guadagni.




Gl’inconvenienti deplorati, e cercati di evitare, si
sarebbero al certo ripetuti presso gl’insegnanti privati,
ma Teodosio, questa volta, provvede, riducendone
al minimo l’importanza nell’insegnamento cittadino e
limitando la loro eventuale attività a quella di ripetitori
domestici.




Il trionfo dell’insegnamento ufficiale era assicurato.
Se non che la liberalità di questo nuovo monopolio
emerge luminosa dal fatto che esso si riduce alla scelta
dei maestri e al divieto dell’insegnamento privato-pubblico.
Ma gl’insegnanti ufficiali conservano piena la
libertà di dettare ciò che vogliono e come vogliono.
Non programmi, non norme costrittive, non sorveglianze
più o meno rigorose. L’imperatore non legifera
in alcun modo per menomare la indipendenza dell’insegnamento
ufficiale. E anche questo può dimostrare
che non erano stati dei motivi politici o religiosi a consigliare
il rivolgimento, di cui egli si rese responsabile
dinanzi al giudizio dei contemporanei, e a quello, di
consueto assai più grave e inappellabile, della storia.








VI.



Le norme generali delle due costituzioni, riguardanti
l’ordinamento interno della Università costantinopolitana,
di cui la prima, nella collezione legislativa pubblicata
da Teodosio II., si ritrova fra le misure relative
all’ordinamento degli studii in Roma, oltre che in Costantinopoli
(De studiis liberalibus Urbis Romae et Costantinopolitanae),
si riferiscono solo a questa seconda
città, e non anche all’antica capitale del mondo, la
metropoli dell’Italia?




Il motivo, che ha indotto qualche studioso[721] a sostenere
questa seconda opinione, poggia forse sur un
equivoco, giacchè la identità della rubrica del titolo, sotto
cui l’una e l’altra sono elencate, si può spiegare anche
col fatto che la sua prima parte contiene la costituzione
di Valentiniano I. sulla disciplina degli studenti, che
si riferiva appunto a Roma[722].




Ma vi è qualche altro particolare, il quale ci induce
a sospettare che più tardi taluna delle norme, emanate
da Teodosio II. per l’Università costantinopolitana, si
applicasse anche all’Ateneo romano. Quivi, infatti, in
questo e nel secolo successivo, sarà in vigore il conferimento
della Comitiva primi ordinis, la quale — vedemmo — era
un’onorificenza che Teodosio II. concedeva
ai professori di Costantinopoli, dopo un ventennio di

lodevole insegnamento. Noi possediamo anzi il documento
della prima concessione di codesta dignità in
Roma, in un’epigrafe, che anche altri indizii palesano
del secondo quarto del secolo V., secondo la quale il
felice privilegiato fu un cristiano insegnante di retorica.[723]
Codesto punto delle innovazioni di Teodosio
II. o trovò dunque la sua applicazione in Occidente dopo
il 438, allorchè il Codice teodosiano cominciò ad entrare
in vigore anche in questa parte dell’impero, o Roma
ne godette nello stesso tempo che Costantinopoli.




Ma tale rivelazione, che concerne una delle riforme
scolastiche di Teodosio, solleva in noi il sospetto che altrettanto
fosse avvenuto di parecchie delle rimanenti.




Chi infatti si dia la pena di scorrerle trova manifesto
che la maggior parte non hanno nulla di peculiare
per la giovane capitale dell’Oriente. La forma della
nomina ufficiale dei maestri, il divieto fatto loro dell’insegnamento
pubblico ai maestri privati, sono tutte norme,
di cui talune — la prima ad esempio — troviamo
più tardi osservate anche fuori di Costantinopoli, e
le altre, nulla esclude lo siano state, egualmente, altrove.
Nella tendenza, che ormai aveva assunto l’impero
romano, di disciplinare e di accentrare ogni cosa, e
nell’occasione, che si porse, per l’ultima volta, a Teodosio
II., di reggere nelle sue mani i destini di ambedue
le sezioni, orientale ed occidentale, tutto lascia
agevolmente supporre che l’ordinamento, da lui imposto

agli studi medii e superiori di Costantinopoli, fosse,
subito dopo, applicato anche a Roma.




E, forse, non a Roma soltanto. Non le sole due capitali
dell’impero ebbero scuole di Stato. L’impero altra
volta statizzò determinati insegnamenti, affidandoli
a determinate città.[724] Perchè mai non si sarebbero,
anche per queste, ripetute le misure preventive, che,
nel pensiero del governo, valevano a salvaguardare la
serietà e la dignità dell’insegnamento secondario e superiore
di Costantinopoli? Come si vede, tutti i criterii
di verisimiglianza ci inducono a propendere verso quest’ultima
opinione.



VII.



Nel 427,[725] Teodosio II. riconfermava gli antichi privilegi,
già confermati ai maestri con la costituzione del
414. Era il periodico bisogno di richiamare in vita disposizioni
obliterate o male applicate. Ma, due anni
dopo, egli si accingeva ad un’opera ancor più duratura
nei riguardi della civiltà, e che indirettamente,
ma in modo decisivo, si sarebbe ripercossa sur una delle
varie forme d’insegnamento impartito nelle scuole del
tempo, l’insegnamento giuridico.




Dall’età repubblicana a quella imperiale, grande era
stato il rivolgimento subìto dalla pura scienza del diritto.
Fino al primo secolo di Cristo, il diritto aveva avuto,
come suo esclusivo fondamento, le Dodici Tavole, qua e
là lievemente ritoccate o dalla consuetudine, o da deliberazioni

popolari, o da senatus consulta, o dagli editti dei
pretori. Ma, con l’impero, si erano introdotte nuove
classi di fonti giuridiche: le costituzioni del principe
sotto forma di edicta, mandata, decreta, rescripta, e fino
al secolo IV.,[726] i responsa dei giuristi. Anzi, col procedere
del tempo, le costituzioni imperiali erano moltiplicate
di numero e di importanza, e, nel secolo IV.,
in quel notevole mutamento, che la religione cristiana,
salita per la prima volta al trono, arrecò nelle antiche
consuetudini civili, e in cui, a parte la religione, era
scoccata l’ora critica del distacco di un nuovo mondo
da quello antico pagano, esse erano divenute profondamente
novatrici, anzi, addirittura, rivoluzionarie.




Giungiamo così all’età di Teodosio II., nella quale
lo stato delle fonti giuridiche era il seguente. In teoria,
avevano vigore i dispositivi degli antichi plebisciti, i
senatus consulta, gli editti dei magistrati; le costituzioni
imperiali, e la consuetudine; in pratica, si ricorreva
solo alle opere dei giureconsulti, o alle costituzioni imperiali,
trascurando affatto le fonti prime ed originarie.
Se non che, gli scritti dei giureconsulti erano numerosissimi,
rari, costosi, peggio ancora contradittorii;
le costituzioni, infinite, emanate in circostanze e in
tempi diversi, sperdute per gli archivi dei Prefetti del
Pretorio e dei governatori delle provincie, difficili a
possedere in raccolte complete[727].




Appunto per ciò, nonostante le due collezioni, che
allora esistevano — un Codex Gregorianus e un Codex

Hermogenianus[728] — il bisogno di un testo unico, che
fissasse e ordinasse, in forma definitiva e ufficiale, tutte
le leggi e le loro interpretazioni fin dall’età repubblicana,
era, al tempo di Teodosio II., vivissimo. Ne risentivano
la necessità, non solo i funzionari dell’impero,
non solo i giudici, ma gli studiosi di giurisprudenza.
Dove attingere tutta la materia da consultare? Come
avere tra mano, senza inutili pleonasmi, senza ripetizioni,
senza lacune, e in un testo unico, tutto quanto
occorreva al magistero giuridico?




In questo disordine del materiale, gli scrittori del
IV. secolo credevano appunto di ritrovare la cagione
della incontrastabile decadenza della scienza giuridica[729].
Essa da tempo veniva stimata mestiere degno
solo di liberti.[730] Da tempo, gli studiosi, atterriti dalla
inestricabile confusione e dalla copia delle leggi — «un
carico da cammelli» — si volgevano a discipline,
il cui apprendimento riescisse più tollerabile, ragione
per cui la giurisprudenza restava in mano di maestri
ignoranti e di volgari azzeccagarbugli, di cui Ammiano
Marcellino, nel IV. secolo,[731] e Giustiniano, nel VI.,
faranno il giudizio che essi meritavano[732].




Ma il rapporto, che intercedeva fra tale stato di cose

la scienza e la scuola, non isfuggiva neanche all’imperatore.
«Perchè — si chiede egli, nella costituzione,
che sanzionerà l’autorità del nuovo Codice — perchè,
pur essendo proposti tanti premi a coloro, che coltivano
le arti e le scienze, sono tuttavia solo pochi
quelli, che si possono veramente dire ricchi di sapienza
giuridica? Perchè, in tanta miseria di questo
genere di produzione, appena uno o due è lecito
giudicare realmente forniti di solida dottrina?»[733]
Ed anch’egli crede di trovare la ragione del fatto
nel gran disordine del materiale legislativo, anch’egli
pensa che, da un generale riordinamento, grande vantaggio
sarebbe derivato alla scuola e al progresso delle
scienze giuridiche. Fu appunto a tale impresa che si
accinse Teodosio II.[734].




Il 16 marzo 429, egli nominava una commissione,
composta di magistrati, di addetti al gabinetto imperiale,
di giuristi, con l’incarico di raccogliere in un
corpo unico le costituzioni emanate degli imperatori,
fino dall’età di Costantino il grande[735].




La Commissione incaricata non aveva ancora, nel
decembre 435, ultimato i suoi lavori, e l’imperatore,
con una seconda ordinanza, investendola di poteri maggiori
di quelli che non convenissero a semplici raccoglitori,
colmava le lacune, in quel frattempo operatesi
tra i commissarii, e ne accresceva notevolmente il numero
e l’autorità.[736] Questa seconda commissione pare

avesse nel suo seno un professore di diritto (doctor
iuris), un Erozio. Così ampliata, essa era, due anni dopo,
in grado di fare prevedere imminente la pubblicazione
del nuovo Codice, che veniva poi fatta nelle due sezioni
dell’impero, entro il 438, dieci anni dopo l’inizio
dell’impresa.




Non può essere questo certamente il luogo per un
esame critico del valore letterario, giuridico e politico
dell’opera. Essa fu certamente, sotto tali rispetti, notevolissima,
e Teodosio stesso ebbe cura di metterlo
in evidenza[737]. Ma a noi basta far notare la sua grande
efficacia nei riguardi della scienza e dell’insegnamento
giuridico. Era quella la più completa e la prima
ufficiale collezione delle leggi e dei decreti, emanati
nell’impero romano, da oltre un secolo.




Forse, anzi, il paragone, che noi abbiamo invocato,
non riesce a rendere con esattezza la natura dei Codici
ufficiali del tempo. Le nostre raccolte di leggi e decreti
rispondono solo a una parte di ciò che il Codice
Teodosiano fu, giacchè in esso rientrava anche quanto
oggi siamo costretti a ricercare nelle raccolte di sentenze
emanate dai supremi corpi giudicanti.




In un paese, ed in un’età, in cui il commercio intellettuale
era ostacolato fortemente dall’assenza di
mezzi rapidi di trasmissione, è facile intendere l’efficacia
e l’impulso, che l’opera di Teodosio dovette esercitare
sulla diffusione della cultura giuridica. Eppure,
essa non rispondeva certamente a tutto il complesso
genere di lavoro, cui si sarebbe dovuto dar mano. Circa
un secolo dopo, noi udiremo dalla bocca stessa di un

successore di Teodosio, dalla bocca di Giustiniano,
la enumerazione di tutto quello che ancora sarebbe stato
necessario fare, delle lacune che sarebbe stato d’uopo
colmare, e vedremo quanto egli stesso tenterà.




Sarà questo il compito di un altro tempo e di altri
uomini. Ma l’opera di Giustiniano nè cancellerà l’importanza
di quella di Teodosio II., nè può, ai nostri
occhi, menomarla. Nonostante il futuro Codice Giustinianeo,
quello Theodosiano, che lo precede di circa un secolo,
rimane per noi il più saldo e il più sicuro contrafforte,
tra le cui difese la scienza e la cultura giuridica del
mondo antico seppero sfidare i secoli per giungere fino
a noi.









CAPITOLO IX.
L’impero e l’istruzione pubblica dalla
morte di Teodosio II. alla fine del governo di Giustiniano.

(450-565)






I. Necessità di estendere il presente studio fino VI. secolo. — II.
Il governo di Teodosio, la coltura e l’istruzione pubblica
in Italia. — III. Prosecuzione della politica di Teodorico sotto
Atalarico e Teodato. Atalarico e le scuole di Roma. — Rinascita
intellettuale. — IV. Giustiniano, la sua reazione cristiana;
il divieto d’insegnamento ai pagani. — V. Soppressione dell’università
ateniese. — VI. Sospensione degli stipendii ai docenti
di arti liberali. — VII. La compilazione del Codex iustinianeus,
del Digestum e delle Institutiones. — VIII. Scopi e vantaggi
di tale opera rispetto alla scuola e all’insegnamento. — Riduzione
delle scuole di giurisprudenza; aumento del personale
insegnante in Costantinopoli e in Berito; immunità ai professori
di giurisprudenza; prolungamento del corso; la disciplina
degli studenti. — IX. I nuovi programmi per l’insegnamento
della giurisprudenza. — X. Giustiniano e l’istruzione
pubblica negli ultimi anni del suo governo.





I.



Teodosio II. moriva nel 450. In quell’anno stesso,
spirava l’ultima figliuola di Teodosio il grande, colei,
che, per circa cinque lustri, aveva, quale reggente di

Valentiniano III., tenuto il governo della sezione occidentale
dell’impero. Nel 451, Attila invadeva coi suoi
Unni l’Europa; nel 452, penetrava in Italia, e non è
del tutto inaccettabile la tradizione che, in quella sua
corsa rovinosa attraverso la penisola, egli vi abbia vagheggiato
un piano radicale di distruzione del romanesimo[738].
Nel 455, invadevano l’Italia e Roma stessa
i Vandali d’Africa. Dal 455 al 476 si susseguivano
otto imperatori, eletti e deposti, con alterna ironia, da
generali barbari — figure senza energia, strumenti di
volontà non proprie. Così si giunge al 476, l’anno in
cui suole segnarsi la fine dell’impero romano d’Occidente.
Ma questa data, che ha un mero valore cronologico,
non può essere quella, a cui debbono arrestarsi
le nostre ricerche sui rapporti tra lo Stato e l’istruzione
pubblica nell’impero romano. Allorquando Odoacre
assumerà il governo d’Italia e rimanderà la porpora e
il diadema all’imperatore dell’Oriente, tacito invito a

un governo nominale sull’Occidente, l’autorità di questo
principe, su questa parte dell’Europa, non cesserà, ma
continuerà nella identica misura, in cui da parecchi lustri
essa si esercitava. E, subito dopo, Teodorico, re degli
Ostrogoti, venuto a spodestare Odoacre, dichiarerà di
compiere l’impresa in nome dell’imperatore di Oriente,
e lascerà intatto l’ordinamento dell’Italia, e gl’imperatori
lo nomineranno loro luogotenente, confermandone
gli atti suoi e dei successori, e continueranno a legiferare
per l’una e l’altra sezione dell’impero, come su
proprio immutato possesso[739]. Meglio ancora, qualcuno
tra essi tornerà a tenere, per non brevi anni, nel suo
pugno, le sorti di tutto l’impero.




Fino a Giustiniano, dunque, l’unità ideale e politica
dell’impero romano non è rotta teoricamente, e, praticamente,
essa lo è tanto, o tanto poco, quanto sin
dalla morte di Teodosio il grande. Ancora nei secoli
V. e VI., Roma è uno dei due centri, donde irraggia,
sui resti dell’impero occidentale romano, tutta l’autorità,
di cui un tempo disponevano gl’imperatori; e i
re barbari, soggiornanti in Italia, avranno cura di proseguirne
scrupolosamente la politica.




Ma se questo si può dire dell’Occidente, ancora più
forti sono le ragioni, che ci inducono a inoltrarci fin
nel secolo VI. della storia dell’Oriente. Il regno di
Giustiniano è l’ultimo grande atto della portentosa
trilogia della vita ideale di Roma, e le sue vicende
scolastiche vi assegnano un’importanza capitale nella
storia dell’insegnamento. Giustiniano, come vedremo,

applica, anche a questo campo dell’amministrazione,
tutti i criterii dominanti la politica generale dello Stato
e porta alle estreme conclusioni quelle tendenze, che,
nei rapporti della istruzione pubblica, si erano da
tempo manifestate e avevano, con Teodosio II., avuto
una così significante espressione. Riesce dunque impossibile
allo storico, che si occupi dei fenomeni, che noi
andiamo in queste pagine rievocando, arrestarsi alle
soglie del secolo VI. Ma, se così evidenti sono i motivi
che ci sospingono a penetrare fin nel cuore del VI.
secolo della storia dell’impero romano d’Oriente, non
altrettanto invincibili sono quelli, che ci inducono ad
arrestarci a questo momento. La barriera cronologica,
che si suole fissare alla morte di Giustiniano, non poggia
sulla realtà dei fatti; essa corrisponde solo a una
inveterata distinzione fra storia del pensiero greco e
storia del pensiero bizantino, anch’essa sprovvista di
ogni valore ideale[740]. Ma la forza della consuetudine
e le sue esigenze sono ormai troppo grandi, perchè sia
lecito violarle in una trattazione d’argomento così particolare,
e questa ragion pratica è la sola ad impedire
che la nostra esposizione prosegua, per l’Oriente, oltre
la seconda metà del VI. secolo di Cristo, oltre cioè la
fine del governo di Giustiniano.








II.



È noto il grande rispetto, che agli istituti del passato
portarono i due re barbari, i quali governarono
l’Italia innanzi la restaurazione di Giustiniano. E tale
tendenza, ch’è in germe nella politica e nel fugace
governo di Odoacre, si dispiega intera con Teodorico.
Tutta la parte più intellettuale della politica di questo
principe fu ispirata da uno dei più grandi dotti romani
del tempo, il senatore Cassiodoro, figlio di un altro
Cassiodoro, che Odoacre aveva levato alle più alte dignità
e nipote di uno dei personaggi più illustri dell’età
immediatamente precedente[741]. Ed egli stesso ce
ne lasciò documento in quelle sue preziose Variae, che
sono una delle fonti più notevoli della storia del governo
di Teodorico.




Alla corte del monarca ostrogoto, Cassiodoro percorse
tutta la scala degli onori: fu questore, patrizio, console,
senatore, magister officiorum[742]. Ma più delle dignità
esteriori, è per noi significativa la natura dei suoi rapporti
col principe. Cassiodoro stesso ci informa come,
non ostante la rozzezza della sua cultura, il re aveva
colloqui frequenti con i dotti; colloqui, che volgevano
spesso su problemi di filosofia, di scienze naturali, di
astronomia. «Teodorico — scrive Cassiodoro — libero
dalle cure del suo governo, ascoltava i dotti, perchè
voleva, con le proprie opere, uguagliare gli antichi,

e si informava del corso degli astri, della configurazione
dei mari, delle sorgenti meravigliose, con tanto
zelo, che, a vederlo così scrutare nei misteri della
natura, l’avresti detto, non un monarca, ma un filosofo
rivestito della porpora»[743].




Interpretando il desiderio e la volontà del re, Cassiodoro,
nelle lettere e negli editti, che stendeva in suo
nome, non tralascia occasione per lodare i letterati e
i filosofi dei tempo e per mettere in rilievo i meriti
intellettuali di coloro, che il principe nominava ai più
alti uffici dello Stato.[744] Tanto pregio della cultura e
dei dotti fa sì che Teodorico intervenga a curare direttamente
le scuole del paese ch’egli governa. È stato
scritto e ripetuto ch’egli vietasse ai Goti di frequentare
le pubbliche scuole. Probabilmente, si tratta di una
esagerazione o di un equivoco,[745] in fondo ai quali,
di vero non c’è che l’adulazione di un settatore del
generale greco, futuro trionfatore dei Goti, e la volontà
di Teodorico che la grande massa del suo popolo custodisse
un vigoroso allenamento militare[746]. Diversa
è invece l’educazione, che egli volle per i figliuoli e
per i congiunti. La figlia Amalasunta è da lui fatta
diligentemente istruire in tutte le discipline liberali,[747]
ed il nipote Teodato, riceve un’istruzione romanamente

perfetta[748]. Non si poteva attendere nulla di
diverso da un principe, che tanto sospirò il possesso
di quella cultura, di cui egli mancava. E quando Amalasunta
volle educare il proprio figliuolo alle arti liberali
romane, il che doveva — disgraziatamente — fruttarle
buona parte della sua sciagura, si può ritenere
ch’ella seguisse, e interpretasse, il più sincero sentimento
del padre suo.




In ogni modo, qualunque sia stato il pensiero di
quel principe circa l’educazione da impartire ai Goti,
i suoi intendimenti, nei riguardi della popolazione romana,
non si scostarono di un pollice da quanto avevano
giudicato i migliori tra i suoi predecessori imperiali.




Egli infatti, più benevolo e più zelante di Valentiniano
I., pose sotto la sorveglianza speciale del prefetto
di Roma — «la città delle lettere», «la madre feconda
dell’eloquenza», «il tempio di tutte le virtù»,
com’egli soleva chiamare questa metropoli — i figliuoli o
i congiunti di quegli stranieri, i quali amavano che i
loro giovani connazionali frequentassero le scuole della
Città eterna[749]. E, per giunta, il re accompagnava il
suo permesso con la clausola che nè i giovani lasciassero
Roma, nè i parenti li ritirassero, finchè quelli non
avessero ultimato gli studii e non ne avessero realmente
profittato, il che, come egli stesso aggiungeva, non
sarebbe dovuto spiacere ai maggiori interessati[750].




Oltre che agli studiosi, Teodorico pensa ai docenti.

Quegli stipendii o quelle annone, che da Adriano si
solevano corrispondere ai professori dell’Ateneo romano,
e che vedemmo soppressi sotto Teodosio I., sono da Teodorico
ripristinati, e corrisposti, con lodevole precisione
amministrativa. I beneficati sono i docenti di grammatica,
di retorica, di giurisprudenza, di medicina. E ad
informarcene è precisamente un paragrafo della Prammatica
Sanzione di Giustiniano,[751] il quale, a Teodorico
appunto dovrà ispirarsi per mitigare le sue leggi contrarie
alla diffusione dell’istruzione classica nell’impero.




Ma di un altro ramo della pubblica istruzione ebbe
anche a curarsi Teodorico, come di rado si erano curati
i suoi predecessori. Intendo accennare alla conservazione
delle antiche opere d’arte. Nelle Variae di
Cassiodoro si discorre spesso di tale soggetto. «Assai
acerbo è pel nostro animo», scrive una volta Teodorico,
«constatare che, mentre noi cerchiamo ogni giorno
di accrescere la bellezza della città, i monumenti
antichi vengano quotidianamente a perire.»[752] «A
nulla giova fermare i principii delle cose, se poi si
distrugge ciò che si è incominciato». «Solo è durevole
ciò che la prudenza incomincia e la cura custodisce;
maggiormente perciò si deve badare a conservare,
anzichè ad iniziare.»[753]




E in Roma e in Italia egli ripara, a proprie spese,
mura, edifici pubblici, canali, terme, teatri[754]; nomina
appositi architetti[755], crea la carica della comitiva romana,

che richiama la cura statuarum del II. secolo
e il tribunato rerum nitentium del IV., con l’incarico di
invigilare sulla sicurezza e sulla incolumità delle opere
d’arte esposte pubblicamente in Roma[756]. E uno scrittore
del tempo nota, pieno di maraviglia e di ammirazione,
che con Teodorico risorgono a nuova vita Roma e l’Italia
intera[757].



III.



L’opera e l’indirizzo politico di Teodorico non si
interrompono con la sua morte. Atalarico e Teodato
continuano nella via tracciata dal nonno e dallo zio[758].




Con essi anzi, il mecenatismo di Teodorico si fa
più intenso e più frequente: Cassiodoro assurge alla prefettura
del pretorio;[759] l’«eloquente» Aratore viene
nominato Conte dei Domestici;[760] il retore Felice, questore
del sacro palazzo[761]. E, durante il loro governo,
le sorti dell’istruzione pubblica nella capitale del regno
vengono prese a cuore in modo ancora più energico
che nel passato.




Ebbe, invero, Atalarico la fortuna, non comune, di
Graziano e di Teodosio II. insieme, di avere al suo
fianco due rari genii ispiratori, la madre Amalasunta
e il ministro Cassiodoro[762]. E di lui noi possediamo

il testo di una relazione al senato, che vale la pena di
riprodurre per apprendere dalla sua stessa bocca come,
pur esprimendosi ne l’orribile prosa del tempo, pensava
quest’ultimo fra i Romani: «È noto, — egli scrive — che
Noi lasciamo a buon diritto ai padri le questioni,
che riguardano i figliuoli, perchè essi sentano il dovere
di curare il profitto di questi, ai quali interessa
il sempre migliore ordinamento degli studii in Roma.
Non è perciò da credere che Voi possiate non essere
solleciti verso le cose, da cui deriva e ornamento alla
Vostra stirpe, e, con l’assiduo insegnamento, consiglio
a tutta la società. Or bene, recentemente (poichè le
cure Vostre toccano anche Noi) abbiamo appreso che
i professori di eloquenza in Roma non riscuotono le
ricompense fissate all’opera loro, e che, per il mercanteggiare
di taluni, accade spesso che essi vedano
ridursi le somme destinate ai pubblici docenti. Ora,
poichè è chiaro che le varie discipline sono alimentate
dalla speranza dei relativi compensi, noi giudichiamo
sommamente colpevole sottrarre alcunchè ai
maestri della gioventù, i quali invece sono piuttosto
da eccitare alla gloria degli studii, con l’accrescerne
gli agi, di cui ora godono.




«La scuola di grammatica è infatti il fondamento
migliore delle lettere, la madre gloriosa della eloquenza,
ciò che insegna a nobilmente pensare e a
parlare impeccabilmente. La scuola di grammatica
insegna ad aborrire gli errori del discorrere, nella
stessa guisa, in cui il buon costume aborre dalla
colpa. E come il musico sa foggiare una dolcissima
melodia con cori fra di loro intonati, così il grammatico
sa recitare, disponendo convenientemente i

varii accenti. La grammatica è maestra della parola,
abbellatrice del genere umano; essa, mettendoci in
grado di leggere le opere mirabili degli antichi, viene
ad offrirci l’ausilio della loro saviezza. De’ suoi beneficii
non godono i re barbari; essa — è noto — rimane
esclusivo privilegio dei principi legittimi. Qualunque
persona infatti può possedere le armi: solo l’eloquenza
favorisce i re dei Romani. Con essa contendono
gli oratori civili; da essa procede la nobiltà
del dire, per cui vanno onorati tutti i sommi, e, volendo
omettere il resto, è per essa che noi siamo in
grado di parlare.




«Per questo, o senatori, Noi deferiamo volentieri a
Voi e la cura e l’autorità necessaria perchè coloro,
che via via succedono all’insegnamento, quando vengano
riconosciuti idonei all’ufficio, e in questo confermati
da un decreto del senato, siano grammatici,
siano retori, siano giuristi, riscuotano, da chi spetta,
senza alcuna menomazione, gli utili goduti dai predecessori,
nè alcuno di loro abbia a correre il rischio
di vedersi le annone stornate e ridotte, ma tutti,
dietro Vostro ordine e con la Vostra garanzia, godano
sicuramente quello che loro compete.




«Il prefetto della città è incaricato dell’esecuzione
di ciò che Voi avrete stabilito. E affinchè nulla debba
restare alla mercè di chi è deputato al pagamento[763],
Noi ordiniamo che, appena scorso il primo semestre

dell’anno, i maestri riscuotano la metà dello stipendio
fissato, e il secondo semestre non si chiuda senza il
dovuto saldo delle annone». «È tanto Noi vogliamo
che tali norme siano osservate rigorosissimamente,
che, se qualcuno di coloro, a cui tocca, stimerà di
differire questa funzione, che gli incombe come l’adempimento
di un dovere, se, per deplorevole cupidigia,
egli defrauderà dei dovuti vantaggi coloro che
lavorano meritoriamente, soggiaccia al pagamento degli
interessi secondo le norme consuete. Se Noi largiamo
le nostre ricchezze in spettacoli teatrali, per diletto del
popolo, e ne facciamo con ogni scrupolo godere persone,
che non sono stimate così necessarie, quanto
maggiormente, e senza indugi, non dobbiamo far ciò
a vantaggio di coloro, che alimentano gli onesti costumi
e forniscono gli uomini dell’intelletto e di eloquenza
alla nostra corte?




«Quest’altro Nostro proposito ordiniamo che Voi comunichiate
alla benemerita classe degli attuali docenti
di lettere: sappiano essi che Noi siamo solleciti del
loro utile, ma siamo assai più esigenti del profitto
dei giovani. Non abbia ormai più ragion d’essere
quell’opinione, ripetuta da queruli poeti satirici, che
cioè l’umano intelletto non deve essere impegnato in
due cure diverse. Oggi essi godono di un trattamento
non disprezzabile; abbiano dunque un’unica cura e
si dedichino con tutto l’animo agli studii delle arti
liberali.»[764]




Così, romanamente, nel 534 di C., parlava Atalarico
al senato di Roma, e l’ascoltavano i superstiti di quello,

che per dieci secoli era stato il più grande consesso
del mondo.




Una traccia, così dei nuovi provvedimenti, come del
nuovo benessere, di cui, per circa mezzo secolo, ebbe a
godere tutta la nazione (che fu anch’esso merito dei
principi seguìti all’ultimo imperatore romano) noi possiamo
ritrovare in quella estrema rinascita della cultura
italica, che è contemporanea ai primi lustri del VI. secolo
di C.




Il regno di Teodorico e dei suoi successori immediati
è l’età di Boezio e di Cassiodoro, due nomi che basterebbero
da soli a onorare tutta un’età, ed è anche
quella di Ennodio, di Massimiano, di Fausto, di Avieno,
di Aratore, di Simmaco, Festo, Probino, Cetego,
Agapito, Probo, Olibrio[765]. Adesso si coltivano con
ardore gli studii classici di ogni specie,[766] e la società
colta romana è invasa da una vera e propria febbre di
umanesimo. Si trascrivono e correggono codici greci e
latini, si fanno nuove edizioni di vecchi testi[767]. Cassiodoro,
ritirandosi dal mondo e abbracciando la vita
monastica, impone, come una delle principali regole
ai suoi confratelli di clausura, l’illustrazione, la ricerca
e la trascrizione dei codici antichi[768]. Sì che,
quando di lì a otto secoli, la Rinascenza leverà alla
luce del giorno tutta la gloria dell’antichità, reagendo,
o credendo di reagire, contro la secolare barbarie medievale,

essa non avrà fatto che ripigliare il lavoro cominciato
sotto il secondo dei principi barbari in Italia.




Ma Teodorico era morto nel 526; Atalarico moriva nel
534, e già, nel 536, la dominazione, o la luogotenenza
degli Ostrogoti in Italia agonizzava. Un tentativo di
reazione antiromana da parte di quei barbari aveva
pôrto la sospirata occasione, perchè l’imperatore d’Oriente,
Giustiniano, intervenisse, e ordinasse al suo miglior
generale la conquista dell’Italia. Ventisette anni
dopo, questa era già un fatto definitivamente compiuto,
e un legittimo imperatore aveva ripreso nelle sue mani
il governo di tutto l’orbe conquistato dall’antica capitale
del Lazio.



IV.



Giustiniano assomma nella propria persona il tipo
ideale di monarca cristiano assoluto,[769] che l’impero
e la nuova religione erano andati insieme creando. Il
concetto della potestà imperiale non ha per lui confini,
ed egli crede a sè riserbato il diritto, anzi il dovere,
di fondere in una massa unica tutto l’impero, di cancellarne
le varietà, di creare uno Stato, in cui i sudditi
non professino che due soli culti: quello dell’autorità
del principe e l’altro della religione ufficiale. Dell’antico
impero romano Giustiniano non ammira, e non vuol
restaurato, che il potere delle armi e l’autorità delle
leggi. Anche nel riconoscimento di queste ultime, egli

formula, per vero, delle riserve, e la sua giurisprudenza
non sarà precisamente quella repubblicana o dei primi
secoli dell’impero. Ma di tutto il resto egli pensava
dovesse farsi senz’altro man bassa, specie della religione.
Tutti i membri del gran corpo dovevano essere
pervasi da un solo spirito, da una sola fede.




Tutto quello, che ricordava l’indipendenza o le incertezze
del passato, doveva essere distrutto. Così Giustiniano
fu, quale era voluto essere, il Luigi XIV. dell’Oriente
e dell’impero romano, nel VI. secolo di Cristo;
così il suo governo segnò l’ultima grande persecuzione
contro i resti del paganesimo sopravvissuto.




Giustiniano, infatti, interdice ogni riunione di dissidenti,
ogni atto di religione pagana, pena la morte;
esclude i pagani e i loro figliuoli da tutte le pubbliche
funzioni, anche dalle più libere, come l’avvocatura; destituisce
dai varii impieghi i sudditi tenaci nell’antica
eresia, e istituisce pei funzionari il giuramento sull’Evangelo.




Come se ciò non bastasse, esclude i pagani da ogni
atto della vita civile. Il pagano non può amministrare
i propri beni, non disporne; i suoi figliuoli, se seguono
la fede del padre, sono privati della eredità e sostituiti
con i discendenti ortodossi. Il pagano non può testimoniare,
non possedere uno schiavo pagano. I suoi figli,
che si convertono al cristianesimo, sono sottratti alla
sua potestà di padre e privilegiati in confronto dei loro
fratelli non ortodossi. Tutte le donazioni e i legati, fatti
allo scopo di sostenere l’antico culto, sono nulli, e quelli,
che tentassero simulatamente di raggiungere un tale
scopo, soggetti a confisca.




Era molto, ma non era tutto. Il paganesimo resisteva

ancora. Bisognava raggiungerne e stroncarne le
estreme radici. Così ogni pagano convertito, che tornava
alla fede dei padri, venne senz’altro predestinato alla
pena capitale; gli altri furono invitati a darsi in nota
ai poteri dello Stato, per fare pubblica professione di fede
ortodossa e battezzarsi al più presto, a meno che non
avessero voluto incorrere in pene gravissime, specificate.
Il cittadino non fu più soltanto responsabile di se stesso,
ma anche della fede della propria moglie, dei propri
figliuoli, dei propri servi. Egli deve convertire anche
questi, pena la destituzione, se è pubblico ufficiale, o
la confisca dei beni, se è un privato. I pagani non possono
avere diritto che a una sola cosa — e anche questa
è graziosa liberalità del principe — alla vita.[770]




Tanta reazione è portata nella scuola. La vendetta
di Giuliano può dirsi ora completa. E come questi
aveva proibito ai retori e ai grammatici cristiani l’insegnamento
nelle scuole classiche del tempo, così Giustiniano
proibisce qualsiasi forma d’insegnamento, da
parte dei pagani superstiti. Noi possediamo il testo
preciso del divieto: «Coloro, i quali sono affetti dalla
insania del paganesimo, nè entrino nella milizia, nè
godano di alcuna pubblica carica, nè, sotto l’apparenza
di insegnare una qualche disciplina, sia loro
lecito trascinare le anime semplici ai propri errori, e
renderli in tal modo più tepidi verso la vera e pura
fede ortodossa»[771]. E, in altra occasione, l’imperatore

ripete: «Noi proibiamo che l’insegnamento di alcuna
disciplina sia impartito da coloro, che sono travagliati
dalla insania del paganesimo, affinchè in tal guisa
simulando di istruire coloro, che, pur troppo, li frequentano,
non corrompano le anime dei discepoli.
Nè alcuna annona ricevano essi dal fisco, essi, che,
nè in virtù delle lettere sacre, nè delle forme prammatiche,
hanno alcun che di simile a reclamare. E,
se taluno, nella capitale o nelle province, si troverà
in tali condizioni, e, insieme con la moglie e coi figliuoli
non si affretterà a recarsi nelle nostre sante
chiese, egli andrà soggetto alle pene sopra specificate,
le sue sostanze saranno confiscate, ed egli stesso verrà
mandato in esilio.»[772]



V.



Eppure era entro i confini dell’impero una cittadella
inviolata del pensiero antico, un istituto di istruzione
pubblica, cui non avevano attentato, od osato attentare,
nè i figli di Costantino, nè i Valentiniani, nè i Teodosiani:
l’Università ateniese. Ma ora l’intransigenza religiosa
di Giustiniano la vince trionfalmente su ogni
scrupolo.




Narra Zosimo che, nella sua invasione in Grecia, Alarico,
dinanzi alle mura di Atene, la Città eterna dell’Ellenismo,
era stato colpito dalla visione della vergine
Pallade in armi, quale la statua colossale dell’Acropoli
la figurava, pronta a piombare sugli assalitori e a sterminarli,
e che, a quella vista, egli si sarebbe

arrestato[773]. Ma il fascino che l’antichità greco-romana aveva,
od avrebbe, secondo il racconto dello storico pagano,
esercitato sul barbaro invasore, nulla potè contro l’imperatore
romano. Nel 529, due anni dopo il suo avvento
al trono, Giustiniano iniziava la esecuzione dell’Università
ateniese, sopprimendo l’insegnamento della filosofia[774],
che, in quel giro di anni, costituiva la sola sua
gloria, anzi la sua ragion d’essere; e, forse, devolveva
ad altri usi le rendite private, destinate al mantenimento
di quelle cattedre[775].




Ma ormai non si trattava soltanto di una soppressione
d’insegnamenti. Rotto l’incantesimo, che aveva fin allora
cinto della sua difesa la grande città, i docenti di
Atene si trovarono esposti a tutti i colpi della nuova
reazione religiosa. Come altri loro connazionali, come
altri fedeli osservanti del culto antico, essi ora avrebbero
corso il rischio della confisca dei beni, dell’arresto, dell’esilio,
della morte. Su di loro incombeva l’interdizione
dai pubblici uffici, l’interdizione dal diritto comune dei
cittadini; incombeva, anche se la legge ne taceva, il
divieto di avere libri, di produrre, di studiare, di pensare[776].
Essi erano ormai insidiati nei loro possessi più
cari e più gelosi. Era la fine della loro vita. Parte di

quei filosofi emigrarono, e le vicende di quell’esilio volontario
hanno qualcosa che stringe il cuore.




Nel 531, il re Cosroe era salito al governo della lontana
Persia. Si diceva che egli amasse le lettere e
conoscesse Aristotele meglio di un greco, che leggesse
quotidianamente i dialoghi di Platone, che fosse esperto
in tutte le arti e in tutte le scienze, che fosse anzi il
più sapiente e il più saggio di tutti coloro, i quali
avevano coltivato la filosofia. In quell’impero di principe-filosofo,
i sudditi erano buoni e modesti. Non furfanti
o predoni battevano le vie; non si commettevano
reati; ognuno poteva lasciare ovunque incustodite le
masserizie sue più preziose: era il regno della giustizia,
della moderazione, della virtù. Fu allora che l’ultimo
dei neoplatonici della Università ateniese, Damascio di
Siria, con i suoi colleghi, un Simplicio, un Eulamio, un
Prisciano, un Ermia, un Diogene e un Isidoro, «il fiore
dei filosofi del tempo», venne, per sè e per i suoi compagni,
a invocare dall’erede dei Sassanidi, dal monarca
dei soli invitti nemici dello Stato romano, quella protezione,
che essi più non trovavano nell’impero e nella
patria loro. Furono ben ricevuti, ma l’Eldorado platonico,
che avevano sognato, differiva assai dalla realtà. I nobili
del paese erano — come dovunque — superbi; i cortigiani,
adulatori e servili; i magistrati, iniqui; i sacerdoti bacchettoni
e intolleranti; il saggio principe, un uomo vano,
crudele, ambizioso. Disillusi e scoraggiati, essi domandarono
di partire. Meglio chiudere gli occhi nel paese
natale, che restare, colmi di onori e di doni, fra stranieri,
egualmente disistimati! E Cosroe condiscese al
loro desiderio, e fece anche di più: impetrò — ed ottenne — per
essi, da Giustiniano, la concessione di

poter custodire la fede avita e di morire indisturbati
nel suo seno[777].




Ciò accadeva nel 532 o 533[778]. In quello stesso anno,
una nuova ordinanza di Giustiniano sopprimeva la facoltà
giuridica di Atene[779], abbattendo in tal guisa
l’ultimo angolo della superstite grandezza intellettuale
della vetusta metropoli.




Era la fine di quella Università ateniese. L’astro della
scienza, che, secondo l’iperbole di Giuliano, non avrebbe
potuto mai tramontare dal cielo purissimo della Grecia,
come giammai le fonti del Nilo possono esaurirsi e disseccarsi,[780]
fuggiva, oscurando la sua patria terrena,
per tanti secoli illuminata. Costantinopoli poteva finalmente,
e sul serio, vantare il monopolio incontrastato
dell’insegnamento delle discipline liberali nella sezione
orientale dell’impero, e un epigrammista avrebbe potuto
ben irridere: «Voi altri Ateniesi avete sempre
in bocca i vostri filosofi antichi, i Platoni, i Socrati,
i Senocrati, gli Epicuri, i Pirroni, gli Aristoteli, ma
in realtà non avete che l’Imetto e il suo miele, le
tombe dei vostri morti e le ombre dei vostri saggi.

È qui a Costantinopoli che ormai albergano la fede
e la sapienza.»[781]



VI.



Si ebbe ancora di peggio? La reazione antipagana,
sotto Giustiniano, si congiunse ad una vera e propria
persecuzione contro qualsiasi forma dell’insegnamento
classico? È quello che noi siamo costretti a chiederci,
scorrendo qualcuno dei più notevoli storiografi contemporanei
di quelle vicende. Secondo infatti la Historia
arcana di Procopio, Giustiniano avrebbe ordinato la soppressione
di tutte le annone corrisposte dallo Stato e dai
municipii ai medici e ai professori di discipline liberali[782].




Noi abbiamo oramai un’idea esatta circa l’attendibilità
di quell’anonimo pamphlet, che fu il su citato
scritto di Procopio, con cui il suo autore credette di
pigliarsi vendetta allegra di un imperatore, che aveva
altrove, anche smaccatamente, elogiato, e che riteneva
forse fallito alle sue migliori speranze. È dunque da
ammettere a priori ch’egli, in questa parte del suo
racconto, abbia esagerato, come esagerò in molte altre[783].
Tuttavia l’esagerazione ha anch’essa bisogno
di un appiglio, nè, guardando con attenzione, è difficile
rintracciare la realtà, che questa volta vi corrisponde.

Ed invero ciò che, secondo Procopio, Giustiniano
avrebbe tentato non sarebbe un fatto nuovo: sarebbe
la continuazione dell’opera del più ortodosso fra
i suoi predecessori, Teodosio I. Per l’uno e per l’altro, la
cultura a tipo classico si confondeva con il paganesimo;
il filosofo, il retore, il maestro d’ogni arte liberale, con il
pagano. Che vi sarebbe di assurdo se, intendendo colpire
quest’ultimo, l’uno e l’altro avessero colpito anche
i primi, come infatti vedemmo farsi da Teodosio? Che
di strano se, per estirpare i riti del paganesimo, Giustiniano
avesse estirpato, o tentato di estirpare, le
scuole dei retori, dei filosofi, tutte in una parola, le
scuole romane tradizionali, tanto più che, di fatto, in
un gran numero di casi, forse nel maggiore, i titolari
delle cattedre, relative a queste discipline, erano ancora
pagani? Che di strano nel pensare e nell’affermare che
Giustiniano preferisse, fin dove poteva, che le risorse
dello Stato e dei municipi andassero prodigate, e consacrate,
a scopi più utili che a lui non parevano quelli
dell’insegnamento classico?




E che Procopio dica il vero noi ne abbiamo conferma
in quel capitolo degli Annali di un più tardo storico
bizantino, Zonara, ove si discorre di Giustiniano e del
suo governo. Anche Zonara parla della soppressione
degli stipendi ai docenti di arti liberali e della seguìta
decadenza delle scuole dell’impero. Ma egli dimostra,
dal contesto del suo racconto, di seguire una fonte diversa
di Procopio, fonte a noi sconosciuta, ma che, da
altri particolari, sembra essere stata veramente ottima[784].
Or bene, egli spiega che Giustiniano ebbe, per

la riattazione e la fabbrica di nuove chiese, bisogno di
danaro, di molto danaro, e che perciò, dietro consiglio del
prefetto di Costantinopoli, soppresse le annone dei maestri
in tutte le città,[785] abbandonando le scuole al loro destino.
La narrazione di Procopio non può dunque essere rigettata
o trascurata, come, pur troppo, hanno fatto anche
storici autorevolissimi. L’esagerazione sua sta solo nel
non avere — per vieppiù colorire le tinte del racconto — voluto
distinguere tra la soppressione degli stipendi ai
maestri pagani e quella degli stipendi a tutti gli altri;
sta — più ancora — nell’avere generalizzato il provvedimento
così nello spazio come nel tempo.




Gli ordini di Giustiniano, infatti, non dovettero esser
tanto universali quanto il nostro storico ce li farebbe
temere. Noi non possiamo concepire che tutte le scuole
pubbliche dell’impero, ove s’impartivano discipline liberali,
fossero state soppresse. Lo potevano mai essere
quelle di Costantinopoli? Ed esiste un documento, il
quale, forse, comprova in modo diretto come tale eccezione
non sia stata l’unica. Nel 554, Giustiniano, riconfermando,
con la sua Prammatica Sanzione, gli atti di
Teodorico e del suo immediato successore, non che gli
stipendi ai grammatici, agli oratori, ai medici e ai professori
di giurisprudenza, in Roma, che quei principi
solevano pagare loro, lascia intravedere che tale encomiabile
consuetudine rispondeva a un privilegio da lui
stesso accordato. «L’annona — egli s’esprimerà — che
Teodorico era stato solito dare, e che Noi consentimmo
ai Romani, ordiniamo che sia anche data per l’avvenire,
come del pari gli stipendi, che si era soliti corrispondere

ai grammatici, ai retori, ai medici e ai giurisperiti.»[786]
Questo dunque, che egli concedeva a
Roma, città regia sì, ma cittadella anch’essa del paganesimo,
perchè non dobbiamo supporlo concesso anche
ad altre città e ad altre scuole? Ad ogni modo, la
soppressione non dovette oltrepassare i confini di una
misura transitoria; e di questo convince il racconto,
veramente prezioso, di Zonara, secondo cui gli stipendi
e le immunità sarebbero state sospese perchè, in vista
di determinati scopi, occorreva temporaneamente del
denaro.




La cronologia del provvedimento non si può desumere
che per via indiretta. La ricostruzione o la edificazione
ex novo delle chiese, di cui parla, avvenne
poco dopo la tremenda insurrezione del 432, che distrusse
buona parte di Costantinopoli. La sospensione
delle annone ai maestri delle arti liberali dovette dunque
accadere verso quegli anni. Ma, comunque, ciò che
Giustiniano ebbe per tal guisa a tentare non fu cosa
di piccolo momento.




Da quando lo Stato romano aveva concesso ai comuni
il privilegio di disporre delle proprie entrate, anche a
vantaggio dell’istruzione pubblica, il suo diritto d’ingerenza
nelle amministrazioni comunali non si era mai
esercitato a loro danno, a loro deminuzione. E l’istruzione
comunale si era diffusa largamente in ogni luogo.
Per giunta, una società ricca, fiorente, vigorosa può
fare a meno della iniziativa pubblica, può crearsi essa
stessa le scuole che le occorrono, ma una società, come
quella dell’impero romano, nel VI. secolo di Cristo, era

mestieri venisse, dalla soppressione di Giustiniano, condannata
all’ignoranza e alla estinzione spirituale. Per
buona fortuna, ripetiamo, come gli ordini di Giustiniano
non dovettero essere tanto universali quanto il suo storico
ce li fa temere, così non era facile imporne dappertutto — e
violentemente — la esecuzione; meno facile
ancora, impedirne la contravvenzione.



VII.



Ma vi era un altro insegnamento, un insegnamento
penetrato un po’ tardi nel programma dell’istruzione
pubblica dei cittadini dell’impero, una disciplina non
contemplata nel novero delle arti liberali romane: la
giurisprudenza. Ad essa rimangono estranee la maggior
parte delle ordinanze precedenti, e alla riforma di questo
insegnamento si lega la sola opera positiva, un’opera
veramente grandiosa, compiuta da Giustiniano nei
rispetti della pubblica istruzione.




Egli cominciò col proseguire l’iniziativa di Teodosio
II. La deficienza di coltura giuridica era ancora la
regola del tempo, ed essa era tanto manifesta, anche
presso coloro, che, per ragioni di ufficio, meno avrebbero
dovuto esserne colpevoli, che il Governo aveva, sino
dalla seconda metà del V. secolo, dovuto provvedere in
via legislativa. Noi possediamo infatti due costituzioni
imperiali, rispettivamente del 460 e del 505, nelle quali si
prescriveva che niuno potesse esercitare l’avvocatura
senza che si fosse ufficialmente constatato avere egli
compiuto il corso legale degli studi,[787] e senza che

egli avesse superato un esame speciale presso un’apposita
commissione di giurisperiti[788].




Il bisogno di un più razionale e più completo riordinamento
del materiale legislativo era di bel nuovo
grandissimo, e grandissimo il bisogno di uno svolgimento
e di una interpretazione teorica, che rendessero
quel materiale praticamente e scientificamente utilizzabile.




A soddisfare tali esigenze Giustiniano ordinò, e condusse
a termine, fra il 528 e il 533, la compilazione
del Codice, che portò il suo nome — opera ancora più
grandiosa di quello Teodosiano — nonchè di quel mirabile
trattato di scienza giuridica dell’antichità, che fu
il Digesto[789]. Se però il Codice Giustinianeo conservava
tutto ciò, che ancora valeva la pena di conservare delle
costituzioni imperiali fin dall’epoca di Adriano; se il
Digesto era, come si espresse l’imperatore, «il tempio
sacro della giustizia romana,»[790] nè l’uno nè l’altro
potevano davvero dirsi quell’agevole manuale pratico,
che i giovani studenti di giurisprudenza, come gli studenti
di ogni tempo, desideravano[791]. Ma anche il manuale
per la scuola aveva voluto apprestare Giustiniano
e aveva anche di questo incaricato il suo ministro, il
giureconsulto Triboniano, e due tra i professori, che
avevano collaborato alle raccolte precedenti. E tale opera,

intrapresa col Digesto, ultimata un mese prima, veniva
pubblicata insieme con questo, in quattro libri, i libri
delle Istituzioni.



VIII.



Giustiniano ebbe invero piena coscienza dei varii scopi,
che egli avrebbe raggiunto con l’opera propria: uno
scopo propriamente giuridico, in quanto sostituiva dei
testi precisi all’arbitrio dei magistrati; uno scopo scientifico,
in quanto salvava tutta la scienza antica, raccogliendola
come in un’arca santa, capace di traversare
l’oceano del tempo; uno scopo pratico, in quanto,
in luogo della farraggine disordinata dei vecchi testi,
egli offriva leggi brevi, precise, accessibili a tutti,[792] e
che, quindi, ogni cittadino poteva, in ogni occasione, recarsi
comodamente sotto occhio. Ed egli intese anche
perfettamente il valore, che la nuova legislazione recava
nei rapporti della scuola e dell’insegnamento. Le sue
Istituzioni sono dedicate ai giovani e, nell’Avvertimento
che vi precede, Giustiniano, dopo avere anzi tutto affermato
che «la maestà imperiale romana deve essere,
non solo ornata di armi, ma anche armata di leggi»,[793]
soggiunge di avere ordinato la compilazione
di quel manuale affinchè i giovani «possano apprendere
i primi rudimenti della giurisprudenza, non dalle
antiche favole, ma da un solenne testo ufficiale e
affinchè gli animi e le orecchie loro non ascoltino
dissertazioni inutili e disordinate, ma discussioni, che

riguardino il nocciolo stesso dei varii problemi».
«Quelle costituzioni imperiali — egli continua — che i
Vostri antenati riuscivano appena a leggere in un
quadriennio, Voi ora potete apprendere in sull’inizio
dei vostri studii. Voi avete avuto la fortuna e l’onore
di veder procedere dalla voce del principe il principio
e la fine dell’istruzione legale.»[794] «Accogliete
pertanto con fervore e con alacre studio queste nostre
leggi, e mostratevi tanto dotti, da potere lietamente
sperare che, compiuto il corso di giurisprudenza, abbiate
a governare il nostro impero negli uffici, che
a Voi si dovessero un giorno affidare.»[795]




Anche nella prefazione al Digesto, Giustiniano torna
a rivolgersi agli studenti, dichiarando di avere fornito
loro i mezzi per diventare eloquenti oratori, insigni
giuristi, ottimi avvocati e magistrati.[796] Ma non era
tutto; questa volta egli accompagnava la sua opera
giuridica con notevoli provvedimenti, relativi all’insegnamento
del diritto, che sarà opportuno passare singolarmente
in rassegna.




Anzi tutto, Giustiniano sopprime le scuole giuridiche,
vigenti in parecchie città dell’impero, e prescrive che
scuole ufficiali, o, almeno, riconosciute, di giurisprudenza
sono da considerare soltanto quelle delle due città regie:
Roma e Costantinopoli, nonchè quella di Berito «altrice
di leggi.»[797]









Così egli prescriveva nel 533, allorchè Roma, sebbene
fuori del suo governo effettivo, veniva considerata in
diritto come l’altra capitale dell’impero. Ed egli specifica
le ragioni del nuovo divieto: «Noi abbiamo saputo»
«che alcuni ignoranti si sono sparsi anche
nella splendida città di Alessandria, in Cesarea e
in altri luoghi,[798] e che insegnano ai discepoli una
scienza adulterata. Noi vietiamo assolutamente un
siffatto tentativo, ordiniamo che i colpevoli, i quali
oseranno persistervi e insegnare fuori delle due
città regie e di Berito, siano condannati a una multa
di dieci libbre d’oro e siano espulsi da quella città,
nella quale non insegnano, bensì violano le nostre
leggi.»[799]




Ma tale limitazione circa il numero delle scuole nell’impero
portò seco un aumento nel numero delle cattedre
e dei professori. Noi dobbiamo ritenerlo provato
dal proemio al Digesto, quella costituzione così detta,
dalla sua parola introduttiva, Omnem, la quale si rivolge
ai professori di diritto dell’impero, che sono elencati
appunto in numero di otto. E poichè non si deve
ammettere — ciò che non sembra punto verosimile — che
Berito ne avesse da sola sei, per riserbarne appena
due a Costantinopoli, e poichè la distribuzione dei programmi

era tale da richiedere, nell’una e nell’altra
università, almeno tre professori per i primi tre anni
di corso,[800], è mestieri pensare che i docenti di diritto
in Costantinopoli fossero ora saliti almeno a quattro,
a un numero cioè uguale a quello, che se ne suppone
per Berito.[801]




Non basta: il numero di quattro, per quest’ultima
città, sembra che segni anch’esso un aumento sulla
serie delle cattedre, ivi, fin allora, esistenti. Dall’elenco,
infatti, dei professori di diritto chiamati in ciascuna
delle svariate Commissioni, di cui Giustiniano ebbe a
valersi, noi rileviamo che essi furono scelti in pari numero
tra Berito e Costantinopoli[802]. Questa parità numerica
dei Commissarii, tratti dalle due Università, fa
pensare a un egual numero di cattedre in esse esistenti;
e poichè, prima del VI. secolo, in Costantinopoli, ve
n’erano solo due, due soltanto deve supporsene fin allora
anche in Berito, che Giustiniano avrà, durante il
suo governo, raddoppiate, nell’una e nell’altra città.




Ottennero ora tutti questi docenti le immunità e i
privilegi, di cui già godevano i professori di diritto in

Roma, e da cui tutti gli altri erano rimasti esclusi per
lo specioso pretesto, recato da Ulpiano, che la cultura
giuridica è cosa troppo sacra, perchè si debba degradarla,
valutandola in denaro? Sotto un governo, non
più di retori o di filosofi, ma di giureconsulti, con un
ispiratore quale era Triboniano, non sarebbe dovuto accadere
diversamente, nè diversamente consentiva accadesse,
la nuova condizione di Costantinopoli, capitale
privilegiata dell’impero, e la perfetta equiparazione dei
diritti di Costantinopoli e di Berito a quelli di Roma,
rispetto al magistero della giurisprudenza. Ma, pur troppo,
non abbiamo nessun dato positivo, che risponda
alla nostra aspettativa, se ne togli una variante, da noi
a suo luogo citata, che si ritrova in qualche manoscritto
del Codice Giustinianeo, a un passo di un editto
di Costantino, la quale può interpretarsi come una
delle non sempre scrupolose, ma sempre intenzionate,
interpolazioni di Triboniano e dei suoi colleghi alle
antiche costituzioni imperiali. Se tale, infatti, fu il
loro arbitrio, noi possiamo constatare ed indurre che essi,
riproducendo, nel Codice giustinianeo, la terza delle costituzioni
costantiniane sulle immunità dei medici e dei
professori, aggiunsero a questi i «doctores legum», volendo
così creare una progenitura a una novità, ch’era
propria del loro tempo, e di cui essi erano stati certamente
gli ispiratori.




Ciò stabilito per le cattedre e per i maestri, Giustiniano
veniva ad occuparsi degli studenti.




Le innovazioni per questa parte non erano numerose.
L’imperatore cambia anzi tutto la consueta denominazione
degli studenti del primo anno. Essi erano, fino a
quel tempo, chiamati Dupondii. Ma questo titolo sembra

a lui «frivolo e ridicolo», nè confacente alla serietà
del nuovo materiale legislativo,[803] ed egli lo vuole,
non solo, rigorosamente abolito ma mutato in un altro,
che ricordi quello del principe; egli vuole che, per ora
e per l’avvenire, gli studenti del primo anno portino
il nome di Iustiniani novi.




Con maggiore serietà di osservazione e d’intendimenti,
il corso degli studi giuridici è da lui accresciuto
di un anno e fatto perciò di cinque. Cominciava esso
allora, come in Berito, ai tempi di Diocleziano, a 21
anni, oppure, come l’aveva ridotto Valentiniano I., per
Roma, a 17, sì che ora l’ingresso nelle facoltà di giurisprudenza
sarebbe stato consentito appena a 16 anni?
È problema, su cui la parola dell’imperatore non riesce
ad illuminarci.




È chiaro invece che gli studii dell’ultimo biennio non
erano più, come, per l’innanzi, quelli del quarto anno,
degli studii privati. Fin allora — secondo Giustiniano si
esprime — gli studenti di quell’ultimo corso «studiavano
da sè» i Responsa del giureconsulto Paolo;[804]
adesso, invece, persino la materia del quinto anno doveva
essere illustrata dalla parola stessa degli insegnanti,[805]
sì che all’apprendimento e alla iniziativa personale
privata dei giovani non rimanevano che le due ultime
parti del Digesto.[806]









Ma nella citata costituzione, Giustiniano, come già,
un secolo e mezzo innanzi, Valentiniano I., regola anche — e
con maggiore severità che pel passato la disciplina
degli studenti, e sopra tutto mira a reprimere, e
a prevenire, gli abusi, consuetudinarii nel mondo antico,
e un po’ in quello moderno, degli studenti anziani contro
i loro compagni matricolini: «A nessuno di coloro — egli
scrive — che si dedicano agli studii del diritto,
sia lecito tentare giuochi e scherzi indegni o di pessimo
gusto, che unicamente si converrebbero a degli
schiavi, e il cui solo effetto è di fare il male o commettere
altri reati, contro i professori e i loro compagni,
specialmente contro quelli, che, ancora inesperti, si
accingono allo studio delle leggi.» «Noi non tollereremo
ciò a nessun patto, sia perchè vogliamo stabilire il
buon ordine negli studii, per il presente e per l’avvenire,
sia perchè siamo convinti che, innanzi di
essere dotti, occorre essere moralmente degni.[807]»
E di tale sorveglianza sulla scolaresca Giustiniano
incaricava, per Costantinopoli, il prefetto della città,
e, per Berito, il prefetto della Fenicia marittima, nonchè
il vescovo e lo stesso corpo accademico di quella
Università.[808]



IX.



Ma la grande, la rivoluzionaria novità della sua riforma
è la pubblicazione — che avviene ora per la prima

volta — di un corpo di istruzioni e di programmi relativi
all’insegnamento universitario del diritto, che
vale la pena di riferire largamente.




La costituzione che li contiene, è sempre quella, che
testè menzionammo, rivolta, e dedicata, ai professori di
diritto in Costantinopoli e in Berito, e la breve introduzione
ne illustra la ragione e lo scopo. «Poiché — essa
s’esprime — a Voi, pubblici professori di diritto,
era mestieri conoscere quali cose, e in qual tempo,
Noi pensiamo sia necessario insegnare ai giovani studiosi,
perchè possano divenire onesti ed eruditi, reputiamo
opportuno rivolgervi il presente discorso, affinchè
tanto Voi, quanto i Vostri successori, osserviate
le Nostre norme, e tutti possiate così gloriosamente
percorrere le vie della giurisprudenza.




«Per il passato, come Voi ben sapete, della grande
moltitudine di opere giuridiche[809] esistenti — circa
duemila volumi e tre milioni di righi — gli studenti
non apprendevano, dalla viva voce del maestro, che
sei libri soltanto, i quali, per giunta, peccavano di
confusione, e solo di rado contenevano nozioni giuridiche
utili. I rimanenti, caduti in desuetudine, venivano
da tutti trascurati.




«Fra questi sei libri, erano le Institutiones del nostro
Gaio e quattro libri singulares, il primo, famoso,
de re uxoria, il secondo, de tutelis, il terzo e il quarto
de testamentis e de legatis, i quali però non si studiavano
per intero, ma se ne tralasciavano molte
parti reputate superflue. Per giunta, questa materia,

che si svolgeva nel primo anno, veniva impartita,
non secondo la progressione dell’Edictum perpetuum,
ma disordinatamente e confusamente, mescolando l’utile
all’inutile, anzi assegnando maggior tempo alle
cose inutili.




«Nel secondo anno, senza ordine fisso, si insegnava
la Prima pars legum, salvo taluni titoli, poichè sarebbe
stata cosa enorme che, dopo le Institutiones,
si leggesse qualcosa di diverso di ciò che, per la sua
natura, ebbe il nome di Prima parte. E dopo questo
insegnamento, che anch’esso non si faceva continuatamente,
ma in esposizioni staccate, e che s’indugiava
in questioni per gran parte inutili, s’illustravano
ai giovani altri titoli, tra cui quelle parti del
comentario dell’Editto,[810] che si denominano de iudiciis,
i quali del pari non si esponevano di seguito,
ma saltuariamente (come se tutto il resto del volume
fosse costituito da informazioni inutili), e i sette libri
de rebus, omettendo anche di questi molte parti, che
gli insegnanti trascuravano, in quanto non acconce alla
cultura giuridica. Nel terzo anno, poi, i giovani apprendevano
quanto di questi due libri non era stato fin
allora insegnato, e ciò, secondo l’alternazione dei due
volumi, che questa materia contengono. Si apriva così,
per i giovani, la via al sommo Papiniano e ai suoi Responsa.
Ma di questa materia dei Responsa, che si
conteneva in 19 libri, essi apprendevano otto libri
soltanto, e neanche per intero, ma pochi e brevi
frammenti, sicchè ne venivano staccati, ancora desiderosi

di apprendere. «Delle altre opere di Papiniano
gli studenti leggevano, nel terzo anno, solo
poche parti, tra le molte, e, per giunta, saltuariamente.»[811]




«Apprese solo queste cose dai professori, i giovani
studiavano da sè i Responsa di Paolo, ma neanche
questi per intero (appena 18 libri in tutto),[812]
imperfettamente e, secondo la mala consuetudine,
inorganicamente. Tale era, nel quarto anno, la fine di
tutta l’antica sapienza giuridica. Chi vorrà fare il
conto di tutto quello che si insegnava troverà che,
di tanta copia di opere giuridiche, i giovani apprendevano
a mala pena solo circa 60 mila righi; il resto
era da loro trascurato, o ignorato, e solo si pensava
che si dovesse studiare, in piccolissima parte, qualora
a ciò avessero costretto le esigenze dei procedimenti
giudiziarii, o Voi stessi, o Maestri, Vi foste affrettati
a scorrerne qualche punto, per avere una cultura
un po’ superiore a quella degli scolari.




«Questa era la condizione della vecchia istruzione
giuridica, siccome anche Voi potete testimoniare.»[813]




Dopo questa vivace critica dei metodi e dei vecchi
programmi, relativi a l’insegnamento superiore della
giurisprudenza, Giustiniano viene a parlare dei proprii
meriti e delle proprie innovazioni.




«Noi, avendo trovato tanta penuria di raccolte di
leggi, e stimando questa, cosa veramente miserevole,
abbiamo aperto ai volenterosi i tesori della giurisprudenza,

che, distribuiti con misura dalla Vostra
sapienza, potranno fare i Vostri discepoli dottissimi
oratori e valorosi giurisperiti.




«Nel primo anno, dunque, apprenderanno i giovani
le nostre Institutiones, che sono state raccolte da
quasi tutto il corpo delle vecchie Institutiones e, come
in liquido stagno, derivate da molte torbide fonti.
Nel resto dell’anno, poi, secondo l’ordine migliore,
Noi vogliamo che sia insegnata quella prima pars legum,
che con vocabolo greco si chiama πρῶτα, cui
nulla può precedere, perchè quello che è primo non
può avere altro innanzi a sè. Questo sia tutto il programma
del primo anno».




«Nel secondo anno, poi, Noi decretiamo che i giovani
apprendano i sette libri de iudiciis e gli otto
de rebus, e ciò, secondo la consuetudine, che vogliamo
conservare immutata. Ma questi libri apprendano per
intero, e organicamente, senza alcuna omissione, poichè
la nuova redazione è bella e non vi è nulla di
inutile, nulla di vieto. All’uno o all’altro di codesti
libri de iudiciis o de rebus, Noi vogliamo che, nel
programma del secondo anno, siano aggiunti quattro
libri singulares, che abbiamo ricavati da quattordici
libri, cioè uno dai tre volumi che abbiamo composto
sulla materia delle doti, uno dai due, che abbiamo
composti sulla tutela, uno dai due volumi sui testamenti,
uno dai sette sui legati, sui fidecommessi e
questioni analoghe. Solo dunque questi quattro libri,
che si trovano in principio di ciascuna delle opere
succitate, Noi ordiniamo che siano da Voi insegnati
ai giovani; gli altri dieci saranno da riserbarsi per
un tempo più opportuno, essendo impossibile lo studio

e la spiegazione scolastica di questi quattordici
libri nel solo secondo anno.




«Nel terzo anno, si tenga l’ordine seguente: si facciano
studiare i libri de iudiciis o quelli de rebus,
secondo richiederà l’alternarsi delle materie, insegnate
precedentemente. Contemporaneamente, si studino tre
trattati di leggi speciali e, anzi tutto, il libro, che
riguarda la formula ipotecaria, che Noi abbiamo posto
a suo luogo, dove si discorre delle ipoteche, perchè,
avendo la formula ipotecaria grande affinità con
le azioni dipendenti dal contratto di pegno, che stanno
nei libri de rebus, vertendo l’una e le altre pressochè
sulla stessa materia, quella non doveva starne discosta.




«Dopo questo libro, venga impartita la materia
del l’altro libro dell’Editto degli edili intorno all’azione
redibitoria, alle evictiones, nonchè sulla
stipulatio dupla. E, poichè le garanzie legali delle
compere e delle vendite sono contenute nei libri de
rebus e tutti poi i capitoli, di cui parlammo, erano
stati posti nell’ultima parte del primo editto, abbiamo
dovuto metterlo più innanzi, affinchè non fossero
troppo discosti dal contratto di vendita, di cui sono
quasi come gli strumenti.




«E abbiamo messo l’insegnamento di questi tre libri
con quelli dell’acutissimo Papiniano. Il sommo Papiniano
somministrerà materia notevolissima d’insegnamento,
non solo dai suoi 19 libri di Responsa, ma
anche dai 37 libri di Quaestiones, dai due intorno
alle Definitiones, dal trattato De adulteriis e da quasi
tutto ciò che di lui abbiamo riportato in varii luoghi
dei nostri Digesta.









«Con lui, dunque, si chiuda il programma del terzo
anno.




«Gli studenti del quarto, invece dei Responsa del
sapientissimo Paolo, curino di studiare i dieci libri
singulares, superstiti dei quattordici, che dianzi abbiamo
elencato, e siano certi di conseguire, dallo
studio di questi, molto maggiore e più vasta cultura,
che dai Responsa. Così sarà loro impartita
la materia dei libri singulares, da noi rielaborati e
distribuiti in diciassette libri, e in due parti del Digesto,
cioè nella quarta e nella quinta, seguendo la
divisione in sette parti. Così apparirà vero ciò che
Noi dicevamo con le prime parole di questo Nostro
discorso, che cioè, con lo studio di 36[814] libri dei
Digesta, i giovani possono istruirsi completamente ed
essere preparati a qualunque lavoro giuridico e riuscire
non indegni del nostro secolo. Le due altre parti,
cioè la sesta e la settima dei nostri Digesta, divise
in quattordici libri, sono state qui aggregate, non
perchè siano illustrate pubblicamente, ma perchè i
giovani possano studiarle da sè e citarle nei giudizi.




«Dopo aver bene assimilato i Digesta, gli studenti
del quinto anno, cureranno di conoscere e di analizzare
il Codice delle costituzioni. Così ad essi non
mancherà la nozione di alcuna parte della giurisprudenza,
ma le avranno tutte percorse e abbracciate.
Così, tra le restanti discipline, le quali, anche se di
molto inferiori, mancano tuttavia di confini, questa

sola scienza, per opera Nostra, potrà ora vantare dei
limiti fissati invariabilmente.»[815]



X.



Tutto ciò veniva ordinato e compiuto nel 533. Il governo
di Giustiniano, che aveva determinato una grave
crisi nelle antiche scuole di retorica e di filosofia dell’impero,
erigeva invece, alla istruzione e alla cultura
giuridica, il più grandioso monumento, che principe abbia
mai concepito. Ma degli ultimi anni di quel regno, noi
possediamo il testo di un curioso documento, relativo agli
affari della istruzione pubblica in Costantinopoli, che ci
dà indirettamente la prova di qualcos’altro: la prova del
mutato atteggiamento dell’imperatore nel considerare
il valore sociale di quelle discipline, così fieramente
avversate in su gli esordii del suo governo.




Si tratta del decreto di nomina di un pubblico insegnante
a Costantinopoli, in persona di quel mediocre
autore di opere storiche, astronomiche, ed antiquarie,
che fu Giovanni Lorenzo Lido. Il documento[816] risale
al 551 circa[817], e in esso l’imperatore, dopo avere
esaltato il valore letterario del nominato, continua, dicendo
essere sua ferma intenzione che questi possa attendere
con pieno agio agli studii, e proclamando che
sarebbe indegno dei tempi lasciare inonorato un uomo
così meritevole. Sì che, mentre promette maggiori ricompense,

gli assegna un pubblico stipendio, e dichiara che
sarebbe molto lieto, se egli volesse dedicarsi a comunicare
altrui la propria cultura. In osservanza di questa
lettera, narra il beneficato medesimo, il prefetto di Costantinopoli
dispose che gli venisse assegnato un locale
nella Università, ove pare egli abbia tenuto cattedra di
lingua e letteratura latina[818].




Adesso, dunque, l’imperatore dichiara essere indegno
di sè e del suo secolo lasciare senza onore i meriti
letterarii e la cultura dei sudditi più eminenti. Siamo
dunque dinanzi a una concezione parecchio lontana da
quella, con cui egli aveva inaugurato il suo regno. Gli
anni e l’esperienza avevano, anche a lui, insegnato
quello, di cui, già da tempo, i suoi predecessori si
erano convinti,[819] che, se nessun governo si regge,
trascurando le sorti della pubblica cultura, o partendo
in guerra contro di essa, tanto meno lo poteva il governo
romano in Oriente; ed egli, al pari dei rappresentanti
la religione cristiana, di cui era voluto essere il
braccio secolare, aveva dovuto fare dei notevoli strappi
alle estreme conseguenze del suo pensiero di credente.




Ancora tre anni, e, nella Prammatica Sanzione, riguardante
l’Italia, l’imperatore si compiacerà, e ne sarà lieto,
di mantenere gli stipendii per tutte le cattedre dell’Ateneo
romano. Era la smentita di tutto il suo remoto
passato, e ad essa non possiamo assistere senza provare

un senso di amarezza e (perchè non dirlo?) anche d’esitanza.
Erano questi atti conformi a una rinnovata
opinione teorica o si trattava di un nuovo espediente
di governo?




Frattanto le rovine del passato non si risollevavano.
L’ultima gloria ateniese era precipitata, le scuole dell’impero
erano intristite, gli ultimi argini contro il Medioevo
irrompente erano stati strappati e travolti. Chi
avrebbe avuto cuore di assolvere il responsabile, anche
dopo la conversione?









CONCLUSIONE






I. La politica scolastica della repubblica e dell’impero. Il governo
centrale e le scuole di Stato. — II. Il governo e le
scuole municipali e private. — III. Lo Stato, i maestri, gli
studenti; la libertà dell’insegnamento. — IV. Lo Stato e gli
insegnamenti professionali. — V. Le biblioteche pubbliche e loro
amministrazione. — VI. Lo Stato, le Accademie, i Musei; la
cura delle opere d’arte. — VII. L’imperatore, il Senato e la
suprema direzione della istruzione pubblica. — VIII. L’amministrazione
centrale e provinciale. — IX. Gli impulsi indiretti
del governo alla istruzione pubblica; il tentativo d’una educazione
ufficiale; lo Stato e l’educazione fisica. — X. La decadenza
intellettuale, e la vanità effettiva dell’opera dello Stato.





I.



Io mi propongo di tracciare, in questo capitolo, le
linee generali della politica dello Stato romano verso
l’istruzione pubblica durante i primi secoli dell’êra
cristiana, e, fondandomi sugli elementi successivamente
sottoposti all’intelligenza del lettore, esporre in una sintesi
conclusiva, e in modo sistematico, il meccanismo — (e
i principii direttivi del suo funzionamento) — in quegli
anni messo in opera, a vantaggio della pubblica istruzione.

La politica dell’impero verso l’istruzione pubblica
è un naturale svolgimento di quella dell’età repubblicana,
e, come questa, non mira all’attuazione di
un piano determinato a priori, ma procede a tentoni,
per mille imprevisti casi ed atti, fino a terminare, nei
secoli V. e VI., con l’inaugurazione di una vera e propria
scuola di Stato.




Ma se la pratica è conseguente, le teoriche espresse
dalle due età sono l’una diametralmente opposta all’altra.
Si voglia codesta teorica, per il primo periodo della
storia romana ritrovare tutta intera, e in modo assoluto,
nelle parole de La repubblica di Cicerone, là dove
si afferma che nelle buone tradizioni nazionali romane
non trovava posto alcun sistema di educazione pubblica
ed uniforme per tutti i fanciulli di nascita libera;[820]
o si vogliano le parole di Cicerone, come è forse più
probabile,[821] interpretare con discrezione e cautela
maggiori del consueto, l’impero può in ogni modo contrapporre
ad esse una molto diversa teorica. Che, se
Costanzo II, in un documento ufficiale dirà, che il primo
merito di un governo e di un principe è quello ch’egli
si conquista verso la pubblica istruzione,[822] Simmaco,
uno dei più grandi personaggi del secolo IV. ribadirà,
rivolgendosi al primo magistrato romano, che «la prova
della floridezza di uno Stato si desume dallo stanziamento
di cospicue retribuzioni ai pubblici docenti»[823].









Ci troviamo dunque, come si vede, in aere e dinnanzi
a concepimenti assai diversi. Per l’impero romano,
lo Stato ideale è quello che largisce a sue spese
la pubblica istruzione; per la repubblica, ogni paese
civile poteva serenamente prescindere da siffatte preoccupazioni.




Per quali vie s’era compiuta tanta rivoluzione? La
risposta non riesce difficile a chi con noi ha seguito,
passo passo, lo svolgersi dell’amministrazione scolastica
dello Stato romano.




Questa parte della sua attività si esplica sotto tre
forme: creazione di scuole pubbliche ed ufficiali; regolamenti
sull’istruzione municipale; vigilanza sull’istruzione
privata.




Quanto alle scuole di Stato, duplice fu la via, che
noi abbiamo vista seguire dal governo romano. Da un
canto, esso istituisce delle cattedre di discipline, preferibilmente
attinenti all’insegnamento superiore. Ciò
avvenne dapprima nella capitale del mondo, nella città
regia per eccellenza, in Roma; poscia, nelle città più
notevoli per il loro passato, letterario e scientifico, e
perciò più degne delle cure imperiali, quale, ad esempio,
Atene.




Tale istituzione non importava di necessità che lo
Stato si arrogasse il diritto della nomina del docente. In
genere — almeno nel rito esteriore — essa era lasciata al
Consiglio municipale, cioè al senato del luogo; importava
bensì che lo Stato si addossasse l’onere dello stipendio
del docente. Ma insieme con questo procedimento l’impero
amò seguirne un altro. Esso preferì talvolta avocare
a se stesso determinati insegnamenti, designando una
città come loro sede officiale, imponendovi, più o meno

rigorosamente, i suoi programmi, facendone la depositaria
responsabile, spesso liberandola da ogni concorrenza.
Fu il caso della facoltà giuridica di Berito con Giustiniano
e coi suoi predecessori, sin forse da Diocleziano.[824]
Questa volta siamo dinnanzi ad un’investitura
morale, non già ad una creazione ex novo di cattedre,
e lo Stato rimane estraneo sia alla nomina dei
docenti, sia alla retribuzione dell’opera loro.




Fra l’una e l’altra forma di scuola di Stato, fra le
due età, in cui ciascuna viene incarnata, noi assistiamo
al primo sorgere, su modello appositamente scelto
di una completa Università, che raccoglie nel suo seno
l’insegnamento delle varie discipline, ritenute fondamentali
e necessarie. È questa l’ora della fondazione
dell’Ateneo Costantinopolitano, e sarà anche questo il
momento, in cui l’autorità del potere centrale, così solennemente
affermatasi, libererà l’Università ufficiale da
tutte le altre forme di insegnamento, che fino allora
le erano fiorite accanto, e ne darà a quella l’assoluto
monopolio. Ancora un altro secolo, infatti, e ciò che
Teodosio II., integrando l’opera di Costantino I., aveva
disposto per la sola Costantinopoli, sarà da Giustiniano
ripetuto per altre scuole o cattedre dell’impero — private,
municipali, imperiali — e dell’organismo dell’istruzione
dello Stato, saranno, pur disciplinandole scrupolosamente,
mantenute solo quelle parti, che il governo
riterrà opportuno mantenere.




Ma tanta operosità non riguarda tutte le forme dell’antico
insegnamento; l’istruzione elementare rimane
ancora estranea a ogni iniziativa dello Stato, e le cattedre,

che questo curò e raccolse, quali sedi di insegnamenti
ufficiali, corrisposero invece alle sole contemplate
dal nostro insegnamento superiore e dal nostro insegnamento
medio di secondo grado.




Le discipline fondamentali — qua e là ce ne poterono
essere anche delle altre — oggetto del primo, furono la
eloquenza greca e latina, la filosofia, più tardi, la giurisprudenza;
le discipline, oggetto dell’insegnamento
secondario superiore: la lingua e la letteratura latina.
E se, come taluno ha asserito, la denominazione di
Università non si attaglia perfettamente agli istituti
d’istruzione pubblica, sorti in Roma, in Atene, in Costantinopoli
e nelle altre città, che quegli insegnamenti
raccolsero in un corpo unico, l’eccezione ha valore sopra
tutto, in quanto dei programmi di codeste scuole
facevano parte anche quelle discipline, che oggi costituiscono
il nostro insegnamento secondario superiore.




Ma la cura e la sorveglianza del governo centrale
sulle scuole di Stato non si limita a largire uno stipendio
ai docenti, a raccogliere questi ultimi in un
istituto unico, a pareggiare, a quelle di fondazione imperiale,
alcune scuole, che tali non erano state, a coordinarne
l’opera, sia pure entro gli incerti confini, che
abbiamo segnati. Vedemmo, dall’esempio di Roma e di
Costantinopoli, come lo Stato fornisse i locali; ma esso
curava ancora la disciplina degli studiosi, sì che l’autorità,
che oggi viene divisa fra il rettore dell’istituto,
il corpo accademico e l’autorità politica, veniva dal governo
centrale assegnata solo a quest’ultima. Era questa
la conseguenza necessaria dell’acefalia della scuola, ove,
se c’erano degli insegnanti, non c’era un ufficio direttivo.
E noi vediamo che, sotto Valentiniano I., nella

mancanza dell’organo necessario per la disciplina, le
scuole venivano governate dal prefetto della città, in
Roma e — si può presumere — anche in Costantinopoli,
e dalle altre autorità provinciali più immediate,
nelle quattro prefetture dell’impero, come, più tardi,
insieme con queste, dalle supreme autorità ecclesiastiche
del luogo.[825] Un dirigente d’istituto di nomina imperiale
non esiste,[826] e il collegio dei professori o non è investito
di alcun potere, o ne ha uno assolutamente subordinato,
e solo sussidiario, a quello dell’autorità civile
e religiosa.




Ma tale delegazione all’autorità politica dei poteri
disciplinari, che non è un male, come potrebbe temersi,
giacchè quella si limitava esclusivamente a sorvegliare
la parte più esteriore, e meno intima, della condotta
degli studenti, dipende anche dalla concezione dell’insegnamento,
che lo Stato romano ereditò — e mantenne
fedelmente — dalla repubblica. Per esso, fu l’insegnamento
un’attività liberissima tra le libere; per esso,
l’insegnante dovea farsi valere con la sua capacità; lo
scolaro apprendere per il bisogno intellettuale o professionale,
che lo sospingeva[827]. Il fallo scolastico non è
quindi contemplato; esistono solo dei reati comuni, e
di reprimerli è, naturalmente, incaricata l’autorità civile
o giudiziaria.




Questo è il fondo teorico della pratica seguita dall’impero
romano in fatto di disciplina scolastica. Va

da sè che esso era troppo bello, per tradursi senza alterazioni
nella realtà; e, infatti, provvedimenti speciali
di questo o di quell’imperatore ne ombrarono la classica
purezza. Ma essi non riuscirono mai a intaccare vitalmente
il sistema, che rivivrà più tardi, attraverso i più
celebri istituti d’istruzione pubblica del Medioevo.



II.



Tali le norme, che regolarono le scuole di Stato. Ma
queste non furono, nel concetto, che i Romani ebbero
della loro importanza, paragonabili alle nostre scuole
regie, secondarie e superiori. Per i Romani, fino almeno
a Giustiniano, la scuola di Stato fu un istituto di lusso,
una speciale degnazione del superiore governo verso
determinate città; fu una scuola modello, non la scuola
ministra quotidiana e ordinaria del sapere e della cultura.
Quella invece, che, per valor sociale, nel concetto
degli uomini politici di quel tempo, avrebbe potuto paragonarsi
alle nostre, fu la scuola municipale, ed a
questa si deve la romanizzazione del mondo conquistato.




Delle sue sorti, vedemmo, il governo imperiale comincia
ad occuparsi fin da Antonino Pio. Quest’imperatore
inscrive, per il primo, fra le spese obbligatorie
di parecchi Comuni dell’impero, anche quella per il
mantenimento di determinate cattedre, ed autorizza
altri, che lo chiedevano, ad aprire pubbliche scuole. E
la sua iniziativa è proseguita ininterrottamente fino all’ultima
età. Il governo imperiale investe ufficialmente
i Consigli comunali della nomina dei maestri, stabilisce
appositi concorsi, li fa sorvegliare e, in taluni casi, infligge,
o fa infliggere loro, punizioni determinate e

perfino la destituzione[828]. Viceversa, impone ai Comuni
dei privilegi a favore dei maestri, non che l’esenzione
dai carichi locali, e richiede da essi la scrupolosa osservanza
del pagamento degli stipendi[829].




Vi è un certo momento anzi — fu questo il biennio
del governo di Giuliano — in cui lo Stato giunge ad
arrogarsi il diritto di conferma delle nomine dei maestri
municipali, di cui vuol controllare il merito scientifico
ed il valore morale. Ma, se questa particolare ingerenza
cessa con la morte di quel principe, lo Stato
non consente mai che si rallenti la sorveglianza dei
Comuni sulle loro scuole, e sempre si conduce come se
pensasse che quelli non fanno che operare in nome ed
in rappresentanza del governo centrale[830].




Appunto per questo, esso crede talora di potere senz’altro
nominare direttamente gl’insegnanti comunali — è
il caso di Proeresio a Treviri, di Flavio e di Lattanzio
a Nicomedia, di Eumenio ad Augustodunum —; esso
crede di poter fissare, ed imporre, la misura degli stipendii — è
il caso dell’ordinamento dato da Graziano
all’istruzione pubblica nelle Gallie —; esso crede di poter
direttamente destituire dei maestri, o sopprimere,
sia pure temporaneamente, delle scuole; così fanno
Giuliano e Giustiniano. Solo, da tanta cura, rimane,
anche sotto l’impero, di bel nuovo, esclusa ogni forma
di istruzione primaria.




Verso l’istruzione privata le pretese, gli atteggiamenti,
del governo centrale sono assai più rimessi e modesti,

nè le condizioni, in cui tale forma d’istruzione
suole in ogni tempo vivere, consentono che sia fatto
in modo diverso. Tutto l’insegnamento privato domestico
fu dunque libero da ogni sorveglianza e da ogni
controllo. Anche quando Giustiniano opererà i suoi tagli
cesarei nell’organismo delle scuole dell’impero, egli non
colpirà che l’istruzione impartita pubblicamente, e
con lui, e dopo, perfino in Atene, l’insegnamento domestico,
se non prospererà, non cesserà di sopravvivere.




Non basta. Nella stessa istruzione privata, impartita
pubblicamente, lo Stato non cura, nè sorveglia, che
una sola forma: l’istruzione media e superiore a tipo
classico, quella, che metteva capo alla così detta scuola
di grammatica, greca e latina, a quella di retorica, di
filosofia e delle restanti discipline, contemplate nel
quadro dei programmi scolastici consuetudinari.




Quasi tutte le altre specie di insegnamento, che non
riguardavano le discipline canonizzate dalla tradizione — come
le scuole professionali, le scuole cristiane, catechetiche,
teologiche etc. — rimangono estranee all’invadenza
del governo centrale.




Ben diversamente procedevano le cose nei rispetti dell’istruzione
privato-pubblica di tipo classico. Giuliano
vuole che gli insegnanti abbiano la ratifica dei Consigli
municipali e la propria. I successori si contenteranno
della prima soltanto, ma talora, per evitare una spesso
temibile concorrenza, seguiranno l’esempio di Teodosio
II., e preferiranno vietare in modo assoluto, sotto
la minaccia di gravi pene, ogni insegnamento pubblico-privato.




Ma, com’è nella sua natura, questa forma d’insegnamento,
sfidò anche allora, ogni controllo e contravvenne

ad ogni divieto. Morto Giuliano, si constata che l’impero
è pieno di docenti di filosofia, sprovvisti di autorizzazione,
e, sotto Giustiniano, i volontari docenti di giurisprudenza
riescono ugualmente pericolosi sia per la
loro ignoranza come per il loro numero.[831]



III.



Ma chi voglia frugare in fondo ai criteri, che ispirarono
lo Stato romano nei riguardi dell’istruzione; chi
voglia intenderne compiutamente il principio animatore
non può sottrarsi ad un’assai significativa constatazione,
che s’impone al confronto delle cure e della sorveglianza,
che lo Stato antico ebbe, ed esercitò, con quelle, avute
ed esercitate, dagli Stati moderni.




Noi ci occupiamo della scuola e crediamo di operare
al suo effettivo incremento, sovvenendola, o correggendola,
nei suoi elementi oggettivi e impersonali; l’impero
romano si occupò sovra tutto dell’elemento soggettivo,
del maestro e dello scolaro, e fu elevandone la condizione,
materiale e morale, ch’esso credette giovare alla
scuola e agli studii. Perciò noi ritroviamo, fino dai
primi tempi dell’impero, quella copia di immunità dai
pubblici carichi e di altri privilegi, di cui ad ogni passo
sono onorati gl’insegnanti — persino, qualche volta,
gli eterni dimenticati, i maestri elementari. Perciò noi
li vediamo, nelle costituzioni imperiali del IV. secolo,
parificati, in onorificenze, ai più grandi dignitari dello
Stato. Perciò il loro ufficio, riguardato dapprima con

disdegno e con diffidenza, tocca rimunerazioni elevatissime,
come, ad esempio quella assegnata ad Eumenio in
Gallia. Perciò, poco a poco, i maestri divengono gli ispiratori
della politica imperiale, e si dànno dei lunghi periodi,
come sotto Marco Aurelio, sotto Alessandro Severo,
sotto Giuliano, in cui essi possono ben dirsi i principi
dello stato, dopo l’unico principe effettivo. Perciò, dal
II. secolo ai primi anni del IV., si suscita, e fiorisce,
quell’ampia distesa di istituzioni alimentari, che costituiranno
il terreno fecondatore della istruzione pubblica
in questa età, nella quale, allorchè non infieriranno
eventi contrari, la coltura pubblica raggiungerà
il massimo della sua diffusione. Perciò, sin dal III. secolo,
noi vedremo assegnati dei privilegi e delle borse
di studio ai giovani studenti di questa o di quella disciplina,
o di tutte le discipline insieme. Conforme a
tali criterii, conforme cioè al criterio che il bene della
scuola non si raggiunge con riforme di programmi e di
ordinamenti scolastici, ma con il merito e l’eccellenza
dei maestri, con il benessere degli scolari, l’insegnamento
rimane libero da ogni imposizione ufficiale. Il
controllo dello Stato, o che lo Stato richiede dai Comuni,
si limita alla verifica della capacità, della diligenza e
della dignità della vita degl’insegnanti. Tutto il resto,
programmi, orarii, metodi, tutto, nello Stato antico, è
di esclusiva spettanza del maestro. E come l’insegnante,
esente da ogni imposizione, è responsabile solo degli
effetti dell’opera sua, così manca ogni responsabilità
collettiva ed ogni forma di accordo didattico fra i vari
docenti di un unico istituto. Le scuole dell’antichità, che
non conferivano diplomi o attestati, che non conoscevano
l’umiliante soggezione degli esami, non avevano neanche

bisogno di imporre e di promuovere con artifici la
diligenza dei maestri e l’efficacia del loro insegnamento.
La scuola allora poteva bene avere un’anima, e fu vero
peccato che, per la mancanza di questa intima virtù,
che non infondono nè la scienza, nè l’ufficio, ma l’indole
personale dei maestri e la vita storica circostante;
per questa deficienza spirituale, che tanto faceva fremere
Giuliano, i docenti abbiano, da così grande libertà, ritratto
una copia sempre minore di vantaggi effettivi.




Venne l’ora, in cui tutto questo ebbe termine, o si
volle almeno che avesse termine. Quando, in una grigia
giornata invernale, Giustiniano fissò schematicamente
i programmi delle poche scuole riconosciute di
giurisprudenza, inaugurò quell’obbligo, di cui grandissimi,
sono, insieme con i pregi, i difetti, e che impera
tuttavia nelle scuole pubbliche dei paesi latini e degli
altri che hanno avuto la malinconia di imitarli, l’obbligo — dico — di
una scuola, la cui essenza più intima
e più gelosa si sia voluta ufficialmente plasmare.



IV.



Come abbiamo dianzi affermato, quasi tutti gli insegnamenti
di discipline, che non fossero quelle giudicate
fondamentali, rimasero nell’impero romano estranei ad
ogni cura ed a ogni ingerenza imperiale. Qualche tentativo
in senso contrario ebbe tuttavia luogo, e fu più
o meno audace, a seconda dei tempi e dei principi.




Il momento più propizio fu il regno di Alessandro
Severo. Egli istituì — lo vedemmo — in Roma, cattedre
ufficiali di medicina, di astrologia, di aruspicina, di ingegneria,
di architettura, cattedre cioè di discipline,

scientifiche o pseudoscientifiche, attinenti all’insegnamento
superiore e improntate all’esempio di altre esistenti,
per iniziativa privata o municipale, nelle provincie,
nonchè cattedre d’insegnamenti schiettamente
professionali. È nota la miseranda fine delle scuole d’astrologia,
e, da quanto noi conosciamo, è facile dedurre
eziandio l’abbandono, in cui i successori lasciarono precipitare
le cattedre di materie scientifiche, istituite da
Alessandro Severo, che rimasero interamente escluse
dal quadro tipico della Università costantinopolitana.




Ma l’insegnamento professionale venne allora favorito
con altri mezzi, che non fossero quelli diretti della istituzione
di scuole apposite in qualche città dell’impero.
Le scuole vennero lasciate all’iniziativa privata; soltanto,
esse furono, più o meno interrottamente, protette
e sussidiate, i giovani vennero eccitati con vantaggi
tangibili, e per essi vennero posti in condizione privilegiata
coloro, che tali scuole avrebbero tenute. Furono
questi i criterii seguiti per le scuole di musica da Adriano;
poi, per queste e per altre professionali da
Costantino I., da Giuliano, dai Valentiniani; e, se è
soltanto probabile che essi siano riusciti più proficui di
quelli, che avevano ispirato Alessandro Severo, è certo
che la loro applicazione ne fu più continua e più duratura.



V.



Le esigenze della pubblica istruzione furono, dal governo
dell’impero, non soltanto soddisfatte con la creazione
di un più perfetto organismo scolastico, ma altresì
con la istituzione di biblioteche, e con l’istituzione,
e il mantenimento, di accademie, di musei, di gallerie.









La fondazione di pubbliche biblioteche fu una lodevole
iniziativa, che rimonta al I. secolo di Cristo. Essa,
come le scuole di Stato, venne dapprima limitata a
Roma, ma più tardi, si eressero e si fondarono biblioteche
pubbliche e semipubbliche anche altrove, ad esempio,
in Alessandria, in Atene e in Costantinopoli. E, se
dapprima il loro unico tipo fu quello di istituti di
coltura generale, in cui si accoglieva tutta la produzione
letteraria, greca e latina, allora esistente, è probabile
che, in seguito si siano andate man mano specializzando.
Così, se noi non siamo sicuri di imbatterci in raccolte
speciali di libri scientifici, le antiche collezioni giuridiche
delle biblioteche greco-latine dovettero col tempo trasformarsi
in biblioteche autonome o in sezioni di biblioteche
quasi indipendenti.




Le nostre notizie sul personale e sul reggimento delle
biblioteche pubbliche, se non tali e così copiose come
le desidereremmo, non sono però eccezionalmente scarse.
Dall’età di Claudio — potrebbe anche dirsi da Augusto — e
certamente per tutto il primo secolo, l’amministrazione
delle biblioteche imperiali romane fu affidata
ad un procurator bybliothecarum o ad un procurator
Augusti a bibliothecis.[832]




I procuratores erano in genere degli affrancati, addetti
al servizio personale dell’imperatore, e questo li
soleva contraddistinguere dai procuratores Augusti, membri
dell’ordine equestre e depositarii di una più larga
e diretta autorità dello Stato nel disimpegno dei pubblici
servizi.[833] Noi troviamo infatti, nell’amministrazione

delle biblioteche, taluni procuratores, che sono
esplicitamente detti liberti imperiali,[834] ma, poichè di
altri questo deve escludersi[835] e poichè ci furono veri
e proprii procuratores Augusti, deve inferirsi che la procura
delle biblioteche, e, perciò, il servizio ad esse relativo,
siano da considerarsi quali uffici e servizi di Stato,
e non già impieghi o servizi privati della Corte imperiale.
Nel II. secolo, i procuratores sono due, di diverso
ruolo, uno, l’antico procurator bybliothecarum, l’altro,
un procurator sexagenarius, stipendiato cioè con soli
60.000 sesterzii annui, e, forse, addetto soltanto alla
parte amministrativa dei singoli istituti. Ebbe tutto ciò
a mutare nel III. secolo, nel quale un’epigrafe ci addita
un procurator rationum summarum privatarum bybliothecarum
Augusti nostri,[836] secondo cui il servizio
delle biblioteche imperiali parrebbe tornato a carico
della cassa privata dell’imperatore? Questa ipotesi, che
pure ha avuto dei sostenitori, non è certo la più probabile.
Anzi tutto, l’epigrafe può comportare interpretazioni
e riferimenti diversi dai consueti: essa può intendersi
riferita alla biblioteche private dell’imperatore,
che neanche in Roma o in Costantinopoli alcuna sufficiente
ragione riesce ad escludere[837], e può il nostro

procurator del III. secolo essere stato soltanto l’amministratore
di quella parte di patrimonio privato, con
cui l’imperatore avrebbe accresciuto il non lauto fondo
destinato alle biblioteche, specie a costituirne di nuove.
Ma la considerazione più grave, che vale ad escludere
l’ipotesi di un regresso delle biblioteche, da istituti
pubblici a proprietà private del principe, muove dall’indirizzo
generale dell’amministrazione dell’impero,
che coi secoli andò, in tutti i suoi rami, perdendo ogni
carattere di servizio personale per convertirsi man mano,
più saldamente, in servizio di Stato.




Questo per il personale superiore delle biblioteche.
Quello subalterno appare, fin dal I. secolo di C., composto
di liberi, di liberti imperiali e di schiavi, che,
nel IV. secolo e in Costantinopoli, si preferirono pubblici,
e furono, come tanti altri funzionari, stipendiati
su le annonae populares[838].



VI.



Di Accademie, fondate dagli imperatori, non ve n’è
che una sola, il Museo Claudio, sede di studio, laboratorio
di scienze e di letteratura, auditorium destinato
a pubbliche conferenze. Ma gl’imperatori romani continuarono
nel mantenimento e nella direzione dell’antico
Museo alessandrino, di cui, a suo tempo, notammo
i tratti caratteristici. Noi vedemmo, anzi, come gli imperatori
abbiano col tempo reso più universali i benefici
di quella Accademia, facendone partecipi i dotti di

altre provincie dell’impero, e fornendo loro, ovunque
risiedessero, delle congrue pensioni, che ne garantissero
l’agio dell’esistenza.




Ma certo assai più interessante ed efficace, nei riguardi
della cultura pubblica, fu la sollecitudine del
governo imperiale pei monumenti antichi ed artistici
di Roma, di Costantinopoli e di altre città d’Italia e
delle provincie, che contribuì non poco a formare quel
gusto della scultura, della pittura e dell’architettura,
così esiguo durante il periodo repubblicano, e a salvare
più tardi, al culto dei posteri, gli ormai pericolanti resti
dell’arte greco-romana.




Ed infatti, nell’età imperiale, noi assistiamo alla ordinata
conversione in pubblici di parecchi musei e gallerie,
esistenti nella capitale del mondo, e alla formazione
di un primo nucleo di amministrazione centrale
e provinciale delle belle arti. La serie dei magistrati,
che l’avrebbero costituita, porta nomi diversi attraverso
i tempi. Da un procurator a pinacothecis e da un procurator
moninentum terra (?) imaginum dell’età degli Antonini
noi passiamo, nel IV. secolo, a imbatterci in un
curator statuarum e in un centurio o tribunus o comes
rerum nitentium. Noi non siamo sempre in grado di distinguere
le attribuzioni di ciascuno; non siamo neanche
in grado di distinguere cronologicamente il tempo, in cui
il loro ufficio si volgeva soltanto alla città capitale, da
quello, in cui cominciò a esercitarsi nella città di provincia.
Ma sappiamo tuttavia di essere certamente dinanzi
a una consuetudine e a un ordinamento così notevoli,
che, attraverso le disavventure dei tempi, rimarranno
ancor saldi durante il governo del secondo Re barbaro
in Italia. E sappiamo ancora che cotali magistrati,

quando non dipendevano direttamente dall’imperatore,
stavano alle dipendenze delle varie autorità provinciali
(praefecti praetorio, vicarii, duces) o della suprema autorità
cittadina delle due metropoli regie, il praefectus
urbi, e che essi furono altre volte, da apposite costituzioni
imperiali, direttamente incaricati della custodia,
della manutenzione, dell’esposizione e dell’apertura al
pubblico di opere e di edifici, considerati monumenti
nazionali[839].



VII.



Le due autorità, che, durante l’impero, quasi sino
all’ultimo, si ripartirono la direzione degli affari concernenti
la pubblica istruzione, furono l’imperatore e
il senato, ciascuno, naturalmente, con il diverso, effettivo
potere, di cui disponeva, nelle nuove invalse consuetudini
della politica generale dello Stato. E può
dirsi recisamente che i poteri del senato, infinitamente
minori di quelli dell’imperatore, andassero man mano
assottigliandosi, per restare da ultimo limitati all’ordinamento
della istruzione pubblica in Roma e in Costantinopoli.
Fu questo un processo di involuzione,
analogo a quello, che le attribuzioni del senato ebbero
a subire in tutti i campi dell’amministrazione; onde
quel consesso, che, sotto Augusto, aveva cominciato
col largire l’immunità a tutti i medici e i docenti
dell’impero, terminò, nei secoli V. e VI. di Cristo, con

l’assumere il modesto carattere di minuscola, subordinata
autorità municipale.




In Roma e in Costantinopoli, dunque, il senato sceglie
i pubblici docenti,[840] ne fissa gli stipendii,[841]
conferisce loro nuove immunità[842] e propone per essi
le onorificenze contemplate dalla legge,[843] provvede
alla custodia dei monumenti e delle opere d’arte,[844]
mantiene, in una parola, la generale sorveglianza sulle
cose attinenti alla cultura e alla pubblica istruzione,
ed è tramite necessario tra il pensiero o il volere imperiale
e i maestri delle due città[845].




Ben altra, conforme alla natura del nuovo regime,
fu l’autorità legale ed effettiva dell’imperatore!




Come monarca assoluto, come responsabile di ogni
atto e di ciascuna delle norme regolatrici del suo governo,
egli, nell’àmbito della pubblica istruzione, non
soggiace ad alcuna norma superiore, che diriga o limiti
la sua potestà. Le regole generali e particolari della
sua amministrazione egli le crea saltuariamente, volta
per volta, e l’unico termine di appello a qualche cosa
di costante è la tradizione dei predecessori.




Così l’imperatore fonda cattedre, stipendia pubblici
insegnanti, crea ex novo, o sopprime, interi istituti di
istruzione, riordina le scuole provinciali, legifera sull’insegnamento
privato, conferisce immunità e privilegi
ai docenti e ai discenti, fonda biblioteche, musei, accademie,

stabilisce le norme fondamentali dell’educazione
dei giovani, promuove speciali rami d’istruzione, investe
di tutte coteste competenze la burocrazia dell’impero,
ha, in una parola, potere sovrano su tutte le cose,
dalle massime alle minime, che alla pubblica istruzione
si riferiscono. Ma non solo egli può tutto quello, che
gli altri insieme non riescono a potere; egli è altresì
ognora in diritto di strappare oggi quello che ieri poteva
aver voluto e fissato. Così, ad esempio, benchè la
scelta dei docenti, anche nelle scuole di Stato, tocchi
ai Comuni, dove esse risiedono, il principe, talora, tralasciando
di consultarli, non si fa scrupolo di arrogarsene
direttamente la facoltà, e non già solo in circostanze
eccezionali, per soddisfare a urgenti necessità di servizio,
come può dirsi avvenisse per le prime cattedre di filosofia
in Atene, ma anche in tempi normali, anche per
rendere dei favori[846] o soddisfare il capriccio personale,
il che non viene punto giudicato un arbitrio, ma un
atto di legittimo imperio, spesso un segno solenne di
sovrana degnazione. Così, benchè le leggi, via via emanate,
stabiliscano e specifichino le immunità e i privilegi
consentiti, i principi son sempre in facoltà di conferirne
motu proprio, a singoli maestri, di nuovi e di speciali,[847]

perfino di ereditarii,[848] come di togliere loro quelli
conferiti dalle leggi comuni[849]. Così, sebbene nessuna
legge generale ne dia loro il diritto, gli imperatori possono
mettere a riposo maestri in servizio, come possono,
qualora lo vogliano, destituirli improvvisamente, ciò che,
ad esempio, vedemmo avvenire sotto Adriano[850] e sotto
Giuliano.



VIII.



Dietro il Senato e l’imperatore, che rappresentano
i due poteri dirigenti, noi ne aspetteremmo ancora altri,
quali esecutori della loro rispettiva volontà, nel campo
della pubblica istruzione. Se non che, a reggere il nuovo
organismo amministrativo, che si era venuto formando,
lo Stato non sentì vivo il bisogno di destinarvi un apposito
congegno burocratico.




I nuovi uffici, creatisi a corte in quell’età dell’impero
romano, in cui l’autorità assoluta del principe
cominciò a farsi valere anche nelle forme esteriori, differiscono
dai nostri, in quanto riguardano, non un
genere di lavoro determinato, ma la forma comune di
lavori diversi, non assolutamente separati nè distintamente
assegnati. È questo il motivo, per cui noi non
troviamo, in questo tempo, un nucleo di amministrazione
centrale, che degnamente risponda al nuovo servizio
e, meno ancora, delle apposite amministrazioni provinciali
per la pubblica istruzione.









L’unico ufficio infatti, che, nella vecchia capitale
dell’impero, ci apparisca fornito di tali caratteri, è
quello dell’a studiis, ma, se l’oscurità, che avvolge le
sue funzioni direttive scolastiche, è prova della sua
scarsa importanza, almeno al confronto delle nostre
aspettative, è altresì degno di rilievo il fatto che l’a
studiis non incombeva soltanto sulle cose della pubblica
istruzione, nè la durata della sua carica oltrepassò il
regno di Costantino[851]. Nel momento cioè, del maggiore
sviluppo della politica scolastica dell’impero, l’unico
ufficio, che direttamente la riguardava, dispare[852]
o si confonde con altri di specie diversa,[853] e la direzione
suprema delle cose della pubblica coltura rimane
alla mercè dei mutevoli suggerimenti e dell’opera di
questo o di quel ministro, qualunque carica essi rivestano,
sì che, allorquando Giustiniano sopprimerà buona
parte delle scuole dell’impero, noi apprenderemo con
meraviglia che consigliere di quel gravissimo provvedimento
era stato soltanto il prefetto di Costantinopoli[854].




In modo analogo, fuori della Corte ci troviamo dinanzi
a una serie di attribuzioni scolastiche, assegnate
a questo o a quel magistrato civile, non dinanzi a una
vera e propria amministrazione scolastica. Le persone,
incaricate della cura e della trattazione degli affari,
relativi all’istruzione pubblica, furono i praefecti urbi,
coi loro dipendenti nelle due città regie, esecutori tanto

della volontà dell’imperatore come di quella del senato[855],
i governatori, col personale loro dipendente, nelle
provincie, o, più tardi, nelle prefetture; talora, anche,
in qualche sede speciale, per l’ultima età dell’impero,
le autorità ecclesiastiche[856].




Questi sono i naturali destinatari, delle numerose costituzioni
imperiali, relative ai professori, agli studenti
e alle cose dell’istruzione pubblica in genere. Ma una
distinzione di attribuzioni tra il praefectus urbi e le
autorità provinciali o il prefetto del pretorio non esiste.
Ciò che determina la differenza delle loro funzioni
è solo il diverso àmbito territoriale, su cui si esplicano
le rispettive competenze amministrative. Il praefectus
urbi si incarica della sorveglianza disciplinare sui maestri,
di Roma e di Costantinopoli, cui ha facoltà di
infliggere pene determinate;[857] si incarica della manutenzione
degli edifici scolastici di proprietà dello Stato;
dell’assegnazione a ciascun docente di un determinato
locale nell’università cittadina;[858], e, forse, dopo Giustiniano,
del regolare svolgimento dei loro programmi.
Consiglia l’imperatore nei suoi provvedimenti scolastici;[859]
sorveglia il pagamento degli stipendi;[860] cura
che i maestri siano informati delle onorificenze[861] e delle

immunità concesse, o ridotte, o negate; esegue e garantisce
l’applicazione delle leggi relative, sia per parte
dello Stato che dei municipi; invigila sulla condotta
degli studenti, dentro e fuori la scuola, per il che
mette in opera l’attività del dipendente ufficio censuale.
Infine, come governatore di ciascuna delle due metropoli,
che sono anche i centri maggiori della pubblica
istruzione, provvede talora di pubblici docenti le città
di provincia, che ne abbisognano[862], e, almeno fin dal
IV. secolo, raccoglie nelle proprie mani l’amministrazione
generale delle biblioteche di ciascuna delle due
città[863].




Analogamente, i governatori provinciali o i prefetti
del pretorio, ciascuno nel proprio àmbito territoriale,
sorvegliano l’apertura e la chiusura delle scuole pubbliche
e private ed i maestri che le dirigono;[864] ne
impongono di nuove, o ne regolano il mantenimento
insieme con la nomina, lo stipendio dei docenti[865] e,
dopo Giustiniano, forse anche l’insegnamento. Al pari
del praefectus urbi, informano i docenti delle immunità
concesse, o ridotte, o negate, e ne eseguono e garantiscono,
l’applicazione, non solo per parte dello Stato,
ma anche per parte dei municipi; rimpatriano i docenti,
che aspirano a torto a determinate immunità, cercando
così di sottrarsi ai loro obblighi sociali[866]; curano che
i municipi osservino gli altri privilegi, dall’imperatore

stabiliti pei maestri, sia di arti liberali che di altre
discipline, e infliggono ai violatori le penalità comminate;[867]
bandiscono e corrispondono borse di studio
agli studiosi; sorvegliano la disciplina, e la condotta
extrascolastica, degli scolari, rilasciano loro il
permesso di recarsi altrove a studiare[868]. Nè questo è
tutto. Le notizie pervenuteci sulle scuole ateniesi, che
sono le più abbondanti, ci dànno qualche altro particolare
prezioso. I governatori provinciali nominano, o
fanno nominare dai Consigli municipali, le Commissioni
di concorso, le presiedono, decidono sulle loro proposte,
sui reclami dei candidati, convocano i professori e gli
studenti a gare solenni, premiano i vincitori, propongono
quesiti, sentenziano nelle contese, sospendono, destituiscono,
reintegrano, richiamano al dovere i maestri, che
disertano la cattedra, inducono le città a determinate
scelte, inviano all’imperatore rapporti sullo stato delle
scuole; sono in una parola, fin dal IV. secolo, i veri e
propri curatori dell’andamento delle scuole, almeno delle
principali, collocate entro la loro giurisdizione[869].



IX.



Oltre al nuovo organismo scolastico creato dallo Stato
e all’assoggettamento dell’istruzione municipale e privata

al governo centrale; oltre, e all’infuori di ciò che
questo poteva operare per tal via, noi abbiamo dovuto
notare come ugualmente grandi — sebbene meno direttamente
apprezzabili — fossero gli impulsi, che, da varie
forme dell’attività, o del capriccio imperiale, derivarono
a parecchie e corrispondenti forme della cultura sociale.
L’incremento degli studi filosofici, musicali e giuridici
non si deve ad altro. Ma di questi impulsi indiretti,
venuti dallo Stato all’istruzione e alla educazione pubblica,
è sovra ogni altra cosa degna di rilievo la concezione
di quel piano generale di educazione delle classi
dominanti, che Augusto elaborò e che, per circa due
secoli, s’impose in Italia e nelle provincie.




Noi vedemmo a suo luogo quali ne fossero stati i
criterii ispiratori — criterii morali, politici, civili e religiosi — e
indicammo anche, con sufficiente ampiezza,
quali istituti e quali consuetudini si fossero creati o
fatti rivivere. Ma occorre che ora c’indugiamo alquanto
a chiarire i rapporti dei collegi giovanili italici e provinciali
(che dell’esecuzione di tale disegno furono lo
strumento migliore) coi poteri centrali e locali dello
Stato.




Che quelli fossero associazioni meramente private fu
opinione un tempo divisa dagli studiosi, ma che è oramai
da abbandonare definitivamente[870]. Esse invece
costituirono uno degli ingranaggi della vita dello Stato
romano nei secoli II. e III. di C. L’effigie dell’imperatore
che ritroviamo in talune tessere plumbee, non
prova in modo incontrastabile, il carattere ufficiale

dell’istituto,[871] ma è, ciò non ostante, fuori dubbio
che, come quei collegi furono più volte fondati dagli
imperatori, la loro vita rimase sempre sotto gli auspici
dell’unico o del maggiore magistrato dell’impero[872].
Altra volta, gli stessi municipii domandano il riconoscimento
legale di un collegio giovanile. Verso il 130,
Cizico ne chiede l’autorizzazione al Senato romano,[873]
segno questo evidentissimo del loro carattere pubblico,
e, nella stessa Africa, la corporazione giovanile è una
suddivisione della curia municipale[874]. Egualmente significativa
è la considerazione, di cui essi godono nella
vita dei municipii: i collegi giovanili vantano il primo
posto tra gli altri della città, e lo cedono soltanto, e
di rado, agli Augustales e ai Seviri. I loro magistrati
poi hanno strette relazioni con le autorità municipali,
talora con le autorità militari, e queste — come se si
trattasse di collegia propriamente militari — vanno
ad istruirvi i giovani e a sorvegliarne la disciplina[875].
I collegia iuvenum non furono dunque istituzioni private,
ma istituti pubblici, voluti e favoriti dallo Stato
romano, che ne ebbe tutto il merito; e, sia per la loro
importanza come per l’efficacia sociale, esercitata durante
tre secoli, possono ben definirsi la più originale
e fortunata creazione della politica scolastica imperiale
romana.




E con impulsi indiretti, più che con le sollecitudini,

usate verso quelli, che si consideravano gli elementi
integranti dell’istruzione scolastica, noi ritroviamo favorito
dal governo di Roma ciò che, nel mondo ellenico,
era stato il primo punto dei programmi scolastici: l’educazione
fisica degli adolescenti e dei giovani.




Noi non sappiamo se in Roma (o anche altrove) lo
Stato stipendiasse all’uopo dei maestri; noi ignoriamo
affatto la condizione dei magistri dei ludi Troiae e dei
magistri iuventutis, esistenti fra i giovani dei vari
collegi giovanili dell’impero; ma noi sappiamo che dallo
Stato erano, per l’educazione fisica della gioventù, assegnati
locali appositi, e che ivi i maestri potevano
insegnare e i giovani esercitarsi ed allenarsi.



X.



Ebbero la progrediente cura dello Stato, verso l’istruzione
pubblica, e il perfezionarsi degli istituti ufficiali
d’insegnamento una efficacia decisiva sulle opere dell’intelletto?
La risposta, per chi scorra la produzione
letteraria della repubblica e dell’impero, non può essere
che negativa, e la constatazione, a cui si è costretti,
rompe contro un vecchio pregiudizio della chiesa cattolica
e, insieme, della democrazia moderna, che cioè la
scuola abbia la virtù di creare la società e la vita, più
di quanto non ne sia essa medesima influenzata e soggiogata;
che sia insomma la scuola, e non la società
tutta, a determinare il valore dell’insegnamento e a
renderlo operoso e fecondo. Pur troppo, la scuola ufficiale
non è sempre, o soltanto, un mezzo d’apprendimento
e di diffusione della cultura; non soltanto lo strumento
di preparazione a determinati uffici o professioni, reclamato

da una società, che si trova al colmo della
sua floridezza intellettuale e materiale; essa è, assai più
spesso, l’espediente escogitato per sanare un male, arrestare
un regresso, promuovere artificialmente una serie
di effetti, che, per altra via, non sembrava possibile conseguire.
La scuola ufficiale è dunque, assai di consueto,
l’indice di una società, che organicamente decade. E,
se essa può, per un certo tempo, reagire contro questo
fatale andare, ne è a sua volta, alla fine, sopraffatta e
soffocata. La società male assestata, la società, distratta
da altre cure, inquina e corrompe la scuola, la disordina,
la piega, la deforma a scopi, che quella non può
avere, la isola, la diserta, ne isterilisce ogni buon effetto.
È ciò che noi vediamo seguire negli ultimi secoli
dell’impero, ciò che noi vedremo ripetersi nell’ultima
fase delle Università medievali.[876]




Durante questo periodo, la scuola, che ammanisce
tutte le specie del sapere, che prepara a tutte le attività
intellettuali, non produce più nè prosatori, nè
scienziati, nè filosofi, nè giuristi, nè letterati; nè riesce
a fermare l’ignoranza, che sale, o a chiudere le porte
all’invadente Medioevo dell’intelletto.




Ma la specifica vanità dell’opera della scuola ufficiale,
dell’opera dello Stato, rispetto alla produzione intellettuale,
è forse ancora più sensibile nei periodi felici
dell’impero romano, ad esempio, nell’età degli Antonini.
La società ci offre allora il curioso spettacolo di un
appassionarsi a tutte le manifestazioni dell’intelligenza,
per cui la letteratura, la filosofia, la scienza si diffondono
per le varie classi sociali e si fanno popolari. Ma

quella società ha acquistato in cultura tutto ciò che
ha perduto in qualità e in potenza di pensiero, e la
scienza e l’arte vi hanno guadagnato in estensione e in
diffusione tanto quanto hanno perduto in virtù ed in
profondità. Non è più questa, pur troppo, l’êra della
grande arte e della grande speculazione. Mancano all’uopo
la capacità individuale e la collettiva, che non
si possono creare per sapienza di reggimento scolastico.
Ciò che il retore Materno aveva, con profondo pessimismo,
sostenuto nell’immortale dialogo Degli oratori,
è, in tesi generale, intimamente vero, per la sorte di
tutte le discipline dell’intelletto: «L’arte, della quale
parliamo non è amica del riposo e della pace, non
ama la probità e la moderazione..... Essa è figlia
della licenza, che gli stolti chiamano libertà, è compagna
e ispiratrice dei rivolgimenti pubblici: senza
rispetti, incapace di servire, ribelle, temeraria, arrogante,
tale da non poter fiorire in una città bene
ordinata..... La vegetazione più vigorosa è figlia della
terra, che non ha mai subìto l’aratro...»[877].










SOMMARIO



 
  	INTRODUZIONE 	pag. 5
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO I. — Gli imperatori di casa Giulio-Claudia e l’istruzione nell’Impero Romano (30 a. C. — 68 d. C.) 	11
 

 
  	 
 

 
  	I. La politica scolastica degli Imperatori di casa Giulio-Claudia. I privilegi di Augusto ai praeceptores. Una scuola di Stato per la nuova aristocrazia imperiale — II. Le biblioteche pubbliche augustee. — III. Il governo di Augusto e la custodia delle opere d’arte. — IV. Augusto e l’immunità dai carichi pubblici ai medici e ai docenti di medicina. — V. Augusto e la nuova educazione della gioventù. — VI. Contenuto religioso e morale di questa educazione. — VII. Augusto istituisce un ufficio di sovrintendenza generale su l’istruzione e l’educazione della gioventù romana. — VIII. Augusto e l’istruzione pubblica nelle provincie: la biblioteca del Sebasteum; l’impero assume l’amministrazione e la direzione del Museo alessandrino. — IX. L’istruzione pubblica e il governo centrale da Augusto a Nerone. Caligola e i concorsi di eloquenza. Il Museum Claudium. — X. La Corte e la sua influenza sulla nuova aristocrazia. I concorsi di eloquenza istituiti da Nerone e l’incremento degli studi di retorica. Il governo di Nerone e gli studi di filosofia. — XI. Le immunità agli insegnanti datano probabilmente da Nerone. — XII. Rassegna e ampiezza di queste immunità. — XIII.  Casi di immunità speciali a favore degli insegnanti primarii. — XIV. Nerone e l’ellenizzarsi della educazione fisica in Roma. — XV. Nerone e l’incremento dell’istruzione musicale. XVI. — I successori di Augusto e le organizzazioni giovanili a Roma e in Italia. — XVII. Nerone ricompone le biblioteche perite nell’incendio del 64. — XVIII. Gli imperatori di casa Giulio-Claudia e gli studii di giurisprudenza. — XIX. Il nuovo regime e l’istruzione pubblica. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO II. — Gl’imperatori di casa Flavia e l’istruzione nell’Impero romano (69-96) 	81
 

 
  	 
 

 
  	I. Vespasiano e la fondazione di nuove biblioteche. Riconferma delle immunità ai maestri di grammatica, di retorica e di filosofia. Stipendio ai principali insegnanti di retorica in Roma. Non si tratta di una statizzazione delle scuole di retorica. — II. Motivi della innovazione. Condizioni economiche dei maestri di retorica. Il provvedimento di Vespasiano quale misura della considerazione sociale dei retori. — III. Trascuranza del governo imperiale verso i grammatici e gli insegnanti elementari; loro condizioni economiche. — IV. Rapporti amministrativi e giuridici dei retori stipendiati con lo Stato. Giudizio dei contemporanei. — V. Quintiliano primo retore stipendiato, come maestro e come pedagogista. — VI. Tito rimane fedele alla politica scolastica del padre. Domiziano riedifica le biblioteche distrutte. La ripercussione della operosità imperiale sulla diffusione e sul regime delle biblioteche. — VII. Domiziano inaugura nuovi concorsi di eloquenza. — VIII. Domiziano e il trionfo della educazione fisica a tipo ellenico. Vespasiano, Domiziano e l’istruzione musicale. Il nuovo indirizzo dei collegi giovanili. — IX. Il rovescio della medaglia: Vespasiano contro le scuole filosofiche ateniesi. — X. Il governo dei Flavii e l’istruzione pubblica nell’impero romano. 	 
 

 
  	 	 
 

 
  	CAPITOLO III. Gli imperatori da Nerva a M. Aurelio e l’istruzione pubblica nell’Impero romano (96-180) 	113
 

 
  	 
 

 
  	I. Reazione di Nerva e di Traiano alla politica dei Flavii; gli stipendi ai retori interrotti; esitanze nella riconferma delle immunità. — II. Reazione all’educazione fisica e musicale ellenizzante. — III. La biblioteca Ulpia Traiana. — IV. I pueri alimentarii e i provvedimenti relativi in Roma, in Italia e nelle province. — V. Traiano e i maestri; rifiorimento della coltura. — VI. P. Elio Adriano — VII. Adriano, le immunità, gli onori e i benefici largiti ai maestri. — VIII. L’Athenaeum e la biblioteca Capitolina. Adriano e gli studii di giurisprudenza. — IX. Adriano e l’istruzione pubblica nelle provincie: in Atene; riforme nella scuola degli Epicurei; innovazioni nel Museo alessandrino. — X. Le nuove norme di Antonino Pio circa le immunità dei maestri. — XI. Antonino Pio non inaugura scuole di Stato in provincia, ma vi promuove l’istituzione di scuole municipali di retorica e di filosofia. — XII. Marco Aurelio e la fondazione delle prime cattedre imperiali universitarie in Atene. — XIII. I concorsi universitarii. — XIV. Le cattedre di fondazione imperiale nell’Athenaeum romano. — XV. Gli Antonini, le istituzioni alimentari e la istruzione primaria. — XVI. Gli imperatori da Traiano a Marco Aurelio e l’istruzione musicale. — XVII. Il governo ed i collegi giovanili. La cura delle belle arti. L’amministrazione delle biblioteche. L’età degli imperatori da Nerva a Traiano, la scuola e la coltura nell’impero romano. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO IV. — Lo Stato e l’istruzione pubblica da Commodo all’abdicazione di Diocleziano (180-305) 	177
 

 
  	 
 

 
  	I. La cultura e l’istruzione pubblica in questo periodo — II. Il nuovo carattere militare dei collegia iuvenum sotto i Severi. — III. La nuova legislazione a tutela dei maestri e degli studenti. Il governo centrale e l’istruzione pubblica nei comuni. — IV.  Le nuove istituzioni scolastiche di Alessandro Severo. — V. La decadenza delle istituzioni alimentari nel III. secolo. La politica del governo e l’istruzione pubblica da Alessandro Severo a Diocleziano. La imposta municipalizzazione delle scuole di Antiochia. — VI. Diocleziano e l’insegnamento del diritto. L’editto de pretiis rerum venalium e gli onorari degli insegnanti. — VII. La soppressione delle cattedre di astrologia. La distruzione delle biblioteche cristiane. — VIII. Costanzo Cloro e l’istruzione pubblica nelle Gallie. Le Gallie nel III. e nel IV. secolo. La nomina del retore Eumenio in Augustodunum. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO V. — L’istruzione pubblica nell’Impero romano, Costantino il Grande e i suoi figli (312-361) 	211
 

 
  	 
 

 
  	I. La monarchia Dioclezianea-Costantiniana e il trasporto della capitale a Costantinopoli. Ripercussione di ciò sulle sorti della istruzione pubblica nell’impero. — II. Costantino e la coltura. L’Università Costantinopolitana. — III. Una nuova biblioteca pubblica. Costantino e l’istruzione professionale. L’istruzione primaria; fine delle fondazioni alimentari. — IV. Privilegi e garanzie ai docenti privati e pubblici nelle città di provincia. Ampliamento delle immunità e suoi motivi. Immunità ai professionisti delle arti edilizie e industriali. — V. Costantino e la cura delle opere d’arte. — VI. I figli di Costantino ne continuano la politica; gl’imperatori, il Senato e i governatori nella scelta dei maestri. Riforme nell’Università ateniese. Dichiarazione dei nuovi criterii di governo in fatto di istruzione pubblica. — VII. I figli di Costantino e probabile limitazione delle immunità. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VI. — Le innovazioni scolastiche di Giuliano l’Apostata (361-363) 	239
 

 
  	 
 

 
  	I. Giuliano e gli atti più notevoli della sua legislazione scolastica. Reintegrazione dell’antica larghezza di immunità; sua bibliofilia. La legge del 362  su l’insegnamento pubblico e privato. — II. L’editto su l’insegnamento classico. Un secondo editto? — III. Giudizio sulla legge del 362. Gli antichi e l’editto; l’approvazione dei cristiani intransigenti; la disapprovazione dei cristiani moderati, dei pagani e degli indifferenti. — IV. Giudizio dei moderni. — V. Il merito e la portata dell’editto. — VI. L’applicazione e gli effetti. — VII. Disegni di nuove scuole e di riforme a vantaggio dell’istruzione classica e musicale. Giuliano e il favore accordato ai retori e ai filosofi. Il valore dell’opera dei Costantiniani nei rispetti della istruzione pubblica. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VII. — La dinastia Valentiniana e l’istruzione pubblica nell’Impero romano (364-383) 	281
 

 
  	 
 

 
  	I. La reazione alla politica scolastica di Giuliano. — II. Un regolamento disciplinare per gli studenti stranieri in Roma — III. Valentiniano riconferma le immunità; nuove immunità ai maestri di pittura. — IV. Valente e la biblioteca costantinopolitana; Valente contro l’astrologia; distruzione di opere scientifiche classiche; giudizio che di lui fa Temistio. — V. Le riforme scolastiche di Graziano; l’ordinamento delle scuole in Gallia; gli stipendii dei maestri. — VI. Valentiniano, Graziano e i medici di Roma e della Corte; la cura dei monumenti antichi e delle opere d’arte. — VII. La rinascita intellettuale in tutto l’impero. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO VIII. — La dinastia dei Teodosii e la pubblica istruzione (383-450) 	309
 

 
  	 
 

 
  	I. La reazione cattolica di Teodosio I. e l’istruzione pubblica: la soppressione degli stipendi ai docenti pubblici in Roma e in Atene. — II. Eccezioni a favore dei medici; cura delle opere d’arte. Ripresa della decadenza intellettuale del III. secolo. — III. I due figli di Teodosio continuano la politica del padre. — IV. Teodosio II. riconferma le immunità ai maestri. I provvedimenti di Teodosio relativi  alla Università costantinopolitana. — V. Carattere di quest’opera. L’Università costantinopolitana e quella ateniese. La distribuzione delle cattedre. L’abolizione dell’insegnamento privato-pubblico. — VI. Il nuovo ordinamento e le altre scuole medie e superiori, creato dallo Stato. — VII. Teodosio conferma di nuovo le immunità ai maestri. La compilazione del Codex Theodosianus; la scienza e l’insegnamento giuridico. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CAPITOLO IX. — L’impero e l’istruzione pubblica dalla morte di Teodosio II. alla fine del governo di Giustiniano (450-565) 	337
 

 
  	 
 

 
  	I. Necessità di estendere il presente studio fino al VI. secolo. — II. Il governo di Teodorico, la cultura e l’istruzione pubblica in Italia. — III. Prosecuzione della politica di Teodorico sotto Atalarico e Teodato, Atalarico e le scuole di Roma. Rinascita intellettuale. — IV. Giustiniano, la sua reazione cristiana, e il divieto d’insegnamento ai pagani. — V. Soppressione dell’Università ateniese. — VI. Sospensione degli stipendi ai docenti di arti liberali. — VII. La compilazione del Codex iustinianeus, del Digestum e delle Institutiones. — VIII. Scopi e vantaggi di tale opera rispetto alla scuola e all’insegnamento. Riduzione delle scuole di giurisprudenza dell’impero; aumento del personale insegnante in Costantinopoli e in Berito; immunità ai professori di giurisprudenza; prolungamento del corso; la disciplina degli studenti. — IX. I nuovi programmi per l’insegnamento della giurisprudenza. — X. Giustiniano e l’istruzione pubblica negli ultimi anni del suo governo. 	 
 

 
  	 
 

 
  	CONCLUSIONE 	379
 

 
  	 
 

 
  	I. La politica scolastica della repubblica e dello impero. Il governo centrale e le scuole di Stato. — II. Il governo e le scuole municipali e private. — III. Lo Stato, i maestri, gli studenti, la libertà dell’insegnamento. — IV.  Lo Stato e gl’insegnamenti professionali. — V. Le biblioteche pubbliche e loro amministrazione. VI. Lo Stato, le accademie, i musei; la cura delle opere d’arte. — VII. L’imperatore, il senato, e la suprema direzione dell’istruzione pubblica. — VIII. L’amministrazione centrale e provinciale. — IX. Gli impulsi indiretti del governo alla istruzione pubblica; il tentativo di una educazione di Stato; l’educazione fisica. — X. La decadenza intellettuale e la vanità effettiva dell’opera dello Stato. 	 
 














INDICE ANALITICO — ALFABETICO





A censibus, 31; 32-33; (V. Census).




Adriano, A. e l’istruzione pubblica in genere, 124-126; 127;
A. e le immunità agl’insegnanti, 49-50; 50 sgg.; conferisce stipendii
agli insegnanti di Roma e delle province, 129-130; fissa
per loro dei limiti di età e delle pensioni, 127-128; 130; costruisce
in Roma un edifizio per il pubblico insegnamento, 130
sgg.; fonda la Biblioteca Capitolina, 133; A. e lo studio del diritto,
133-135; A. fonda un Ginnasio in Atene, 136; A. e la scuola
Epicurea di Atene, 136-137; A. e il Museo alessandrino, 138-139.




Agone capitolino, 103; 105; 106-107.




Agrippa (M. V.), Suo amore per la coltura, 19; esorta l’aristocrazia
romana ad aprire al pubblico i suoi Musei e le sue pinacoteche,
20.




Agricola, e l’istruzione pubblica in Britannia, 5.




Alessandria, Scuole di medicina, 22; di musica, 275; di giurisprudenza,
365; il Museo di A. 34 sgg.; 131; 138-139; il Museo
Claudio, 39 sgg.; il Sebasteum, 34.




Alessandro Severo, Sua coltura, 187-188; fonda in Roma cattedre
di grammatica, medicina, aruspicina, astrologia, ingegneria,
architettura, 188-191; 390-391; erige in Roma nuovi edifici scolastici,
191; istituisce borse di studio per gli alunni poveri, 191;
A. S. e le istituzioni alimentari, 192.




Alimentari (Istituzioni), (V. Pueri alimentarii).




Annonae (borse di studio), 191; 275; 403; (V. Stipendi).




Antiochia, Scuole di A., 193.




Antiquarii, (V. Librarii).




Antonini, Gli A., e le istituzioni alimentari, 165-167; e l’istruzione
musicale, 167-170; e i collegia iuvenum, 170; e la cura delle
opere d’arte, 171-173; gli A. e l’insegnamento medio-superiore,

163-165; la politica scolastica degli A., 174-175; (V. Antonino
Pio; Marco Aurelio; Caracalla).




Antonino Pio, e le immunità agli insegnanti, 50 sgg.; 140
sgg.; e l’insegnamento municipale, 150-152; 385; e la cura delle
opere d’arte, 171-173; e il governo delle biblioteche, 173-174.




Architetti, 188, n. 2; 196; immunità agli A., 226; 230; Architecti
magistri (professori di architettura) e loro onorario, 196-197.




Architettura, Scuole di A. in Roma, 188; 188, n. 2; 390;
391; in Africa, 220-221; professori di A. (V. Architecti magistri).




Areopago, L’A. ateniese e l’istruzione pubblica, 158, n. 1; 159.




Aruspicina, L’A. e la politica romana, 189; Scuole di A. in
Roma, 188; 390-391.




Asia Minore, Scuole di medicina, 22.




Astrologia, L’A. e la politica romana, 188-189; Settimio Severo
e l’A., 189; pene contro l’esercizio dell’A., 188-189; Alessandro
Severo e l’A., 189-190; scuole di A. in Roma, 188; 390-391.




A Studiis, 30 sgg.; 400.




Atalarico, Sua politica scolastica, 345-348; A. e le scuole di
Roma, 346 sgg.




Atene, Scuole di medicina, 22; 190; di astronomia e di astrologia,
190; le scuole filosofiche di A. e Vespasiano, 108-110; Adriano
e la Scuola Epicurea, 136-138; locali scolastici universitari, 130-131;
Adriano fonda in A. una biblioteca e un Ginnasio, 136; M.
Aurelio vi fonda cattedre di retorica e di filosofia, 153-156; A. e
Costantino, 215; l’Università di A. nel IV. secolo di C., 232-233;
Giuliano e l’Università di A., 276; Teodosio I. e l’Università di
A., 213; L’Università di A. e quella di Costantinopoli, 323 sgg.;
fine dell’Università di A., 353-357.




Athenaeum, 130-133; 135; l’A. sotto gli Antonini, 162-163;
l’A. e Teodosio I., 312-313; e Teodosio II., 329-331; e Teodorico, 343.




Attila, e l’insegnamento del gotico in Italia, 338, n. 1.




Augusto, Privilegi concessi ai maestri, 12-13; fonda in Roma
una scuola per la nuova aristocrazia dell’impero, 14-16; fonda
le biblioteche Palatina e Ottaviana, 16-18; fa aprire al pubblico
taluni privati Musei e Pinacoteche, 18-21; A. e le immunità ai
medici, 21-22; e i collegia iuvenum, 23 sgg.; e l’a studiis, 30 sgg.;
e l’istruzione pubblica nelle province, 34 sgg.; e il Museo alessandrino,
37-38; e l’arte musicale, 67; A. patenta dei ius respondentes, 76.









Augustodunum Autun, Scuole, 5; 204; 205; 208; 386.




Aurelio (Marco), Sua fede nella efficacia della scuola, 152-153;
fonda cattedre di retorica, 153-156; norme pei concorsi alle cattedre
di filosofia e di retorica in Atene, 157-162.




Ausonio, 302; 305.




Belle Arti, Augusto e la cura dello opere d’arte, 18-21; gli
Antonini, 171-173; Costantino, 228-229; magistrati preposti alla
cura delle opere d’arte, 395-396; il Senato e le B. A., 397; (V.
Valentiniano I; Onorio; Arcadio; Teodorico; Comitiva romana;
Curator statuarum; Procuratores; Vicarii; Duces; Praefectvs).




Berito, Scuole, 195; sede ufficiale per l’insegnamento della
giurisprudenza, 364; 382; numero dei professori di giurisprudenza,
360-366.




Biblioteche, G. Cesare e le B. pubbliche, 16; Asinio Pollione
rende pubblica la sua B., 16; Augusto e le B. romane, 16 sgg.;
la Palatina, 16-17; 73; la Ottaviana, 17; 101; la B. del Sebasteum,
34-35; del Museo alessandrino, 35; del Nuovo Tempio di
Augusto, 39; 73; la B. Domus Tiberianae, 39, n. 1; 73; le B. pubbliche
e le scuole di giurisprudenza, 77-78; Biblioteca Pacis, 82; Domiziano
fa ricostruire le B. romane incendiate, 101; le B. municipali
e private dopo Domiziano, 101-102; il servizio interno delle B.,
102; Traiano fonda la B. Ulpia-Traiana, 119-120; Adriano fonda
la B. Capitolina in Roma e una B. pubblica in Atene, 133; 136;
distruzione delle B. cristiane nel 303, 199 sgg.; B. di Costantinopoli,
219; 231; 295-296; B. privata di Giuliano in Costantipoli,
240; B. generali e speciali, 392; Personale delle B., 173-174;
392-394; le B. private sulla fine del IV. secolo di C., 316; B. imperiali
private, 393 e n. 4; le B. pubbliche e il Praefectus Urbi, 402.




Borse di studio, (V. Annonae).




Burdigala (Bordeaux), I professori delle scuole di B., 6; loro
condizioni economiche, 302.




Calculatores, 195; 195, n. 4; 196.




Caligola, istituisce a Lione un concorso di eloquenza, 39;
protegge l’arte musicale, 67; patenta dei ius respondentes, 76.




Capitolina (Biblioteca), 133.




Caracalla, Sua educazione ginnico-militare, 182; suo mecenatismo
verso le compagnie drammatiche, 179; brucia i libri di

Aristotile ed esclude gli Aristotelici dal Museo Alessandrino, 180;
C. e le immunità, 181; 184; e le istituzioni alimentari, 192.




Cassiodoro, 341; 345; 349.




Census, a censibus, 31; 32-33; magister C., 286.




Centurio rerum nitentium, 229.




Ceromatitae, 195; 196.




Cesare (C. G.), La politica scolastica di C., 12-13; C. e la
prima idea delle pubbliche biblioteche in R., 16.




Cesarea, Scuole di giurisprudenza, 365.




Cirene, scuole di medicina, 22.




Claudio, e l’a studiis, 31; 33; il Museum Claudium, 39 sgg.;
C. protegge l’arte musicale, 67.




Codex Gregorianus, 332.




Codex Hermogenianus, 332-333.




Codice Giustinianeo, 362; 366.




Codice teodosiano, 334-336.




Collegia Iuvenum, sotto Augusto, 23 sgg.; da Augusto a Nerone,
70; nel Lazio, 70-71; sotto Nerone, 71-72; sotto Domiziano,
107-108; nel II. secolo di C., 170; nel III. secolo, 181-183; sono
istituti pubblici, 404-405; i C. I. e le autorità municipali e militari,
405; (V. Magistri).




Comitiva romana, 344-345.




Comitiva primi ordinis, 322; 329-330.




Commodo, C. e le immunità degli insegnanti, 50 sgg.; istituisce
nuovi concorsi musicali, 179; rinnova i Iuvenalia, 179-180;
C. e le istituzioni alimentari, 191-192.




Concorsi, di eloquenza, 39; 103-104; di poesia e musica, 43-44;
67-69; 103-104; 179; C. per l’insegnamento superiore, 157-162;
i C. e le autorità provinciali, 159; 403.




Conditionales, 296.




Consigli Municipali, I C. M. e la nomina degli insegnanti,
159; 159, n. 2; 241; 250; 283; 381; 385; e la concessione delle
immunità agli insegnanti, 146; 183-184; e le spese per l’istruzione
pubblica, 186-187; e il governo delle scuole, 187; 385-386;
I C. M. responsabili degli stipendii non pagati agli insegnanti, 187.




Cornuto (A.), Sua scuola, 46.




Costante, C. e Proeresio, 230; C. elargisce l’immunità agli
ingegneri, architetti etc., 230.









Costantiniani, Gl’imperatori C. e l’istruzione pubblica, 229
sgg.; probabile limitazione delle immunità degli insegnanti,
236-237.




Costantino, e l’istruzione pubblica, 211 sgg.; fonda l’Università
Costantinopolitana, 216-217; fonda una biblioteca pubblica
in Costantinopoli, 219; C. e gl’insegnamenti professionali, 220;
226-228; abolisce le istituzioni alimentari, 221-222; C. e le immunità
degli insegnanti, 222-228; e le belle arti, 228-229.




Costantinopoli, La fondazione di C. e l’istruzione pubblica,
211-212; 213-214; l’Ottagono, 216-217; l’Università, 217-219; 320
sgg.; 323-326; la biblioteca pubblica, 219; 231; C. sede ufficiale
dell’insegnamento della giurisprudenza, 364.




Costanzo Cloro, nomina Eumenio professore di retorica ad
Augustodunum, 204; 205; C. C. e l’istruzione pubblica, 205-208.




Costanzo II., e Proeresio, 230; C. largisce l’immunità agli
ingegneri, architetti etc. 230; rifornisce la biblioteca di Costantinopoli,
231; sue dichiarazioni circa i doveri dello Stato verso
l’istruzione pubblica, 233-235.




Cristiani, Gli insegnanti C. e Giuliano, 243; 247; 248; 268-270;
i giovani C. e Giuliano, 248-249; 270-271; giudizii dei C. su l’editto
di Giuliano circa l’insegnamento classico, 251-252; i giovani
C. e le scuole pagane, 270-271.




Curator statuarum, 229.




Didio Giuliano, e le istituzioni alimentari, 192.




Diocleziano, e le scuole di Berito, 195; e gli onorari e gli
stipendi degli insegnanti, 195-198; D. sopprime le cattedre di
astrologia e di aruspicina di Roma, 198; D. e i libri egiziani di
alchimia, 198-199; distrugge le biblioteche cristiane, 199 sgg.;
chiama a Nicomedia il grammatico Flavio e il retore Lattanzio,
204.




Domiziano, e Quintiliano, 100; fa ricostruire le biblioteche
romane incendiate, 101; istituisce in Roma l’Agone capitolino,
103-104; istituisce in Albano dei concorsi oratorii e poetici, 104;
promuove l’educazione fisica a tipo greco, 104-105; D. e l’istruzione
musicale, 106-107; D. e i collegi giovanili, 107-108.




Donne, Le D. e l’educazione fisica al tempo di Nerone, 65;
e l’istruzione musicale, 69; Le D. possono aspirare all’insegnamento,
160.









Diritto, (V. Giurisprudenza).




Duces, I D. e la cura delle belle arti, 396; e il regime dell’istruzione
pubblica, 402-403.




Educazione fisica, in Roma e in Grecia, 62-63; l’E. f. e Nerone,
63 sgg.; l’E. f. sotto i Flavii, 104-105; nel III. secolo
di C., 180; 181-182; (V. Palaestrici; Ceromatitae).




Eliogabalo, e l’a studiis, 31.




Epicurei, La scuola filosofica degli E. e Vespasiano, 109-110;
e Adriano, 136-137.




Eumenio, E. magister memoriae di Costanzo Cloro, 204; professore
di retorica ad Augustodunum, 204; 205; Suo stipendio, 208-209; 389.




Filosofia, Insegnanti di F. in Roma, 45-46; incremento degli
studii di F. sotto Nerone, 45-46; sotto M. Aurelio, 43; le scuole di
F. in Atene, 108-110; 136-138; 155-156; 325; 354; concessione dello
immunità agl’insegnanti di F., 185; gli insegnanti di F. e il diritto
a ricorso, 186; Valentiniano I. e gli insegnanti di F., 284-285.




Flavii, Gli imperatori F. e la loro politica scolastica, 110-112.




Gallerie, (V. Musei; Pinacoteche).




Gallie, (V. Augustodunum; Burdigala; Lione; Marsiglia;
Treviri); Scuole nelle G., 5; 204; Ordinamento dato da Graziano
all’istruzione pubblica nelle G., 298 sgg.; 386.




Gallieno, e la filosofia, 180.




Geometrae, (V. Matematici).




Ginnasio, Il G. di Nerone, 64; di Traiano, 118; di Adriano
in Atene, 136.




Ginnastica, (V. Educazione fisica).




Giuliano, e le immunità degli insegnanti, 236-237; 240; G.
fonda una biblioteca imperiale privata in Costantinopoli, 240;
sua legge circa l’insegnamento pubblico e privato, 241-244; 250-251;
387; suo editto circa l’insegnamento classico, 244 sgg.; 259
sgg.; giudizi degli antichi e dei moderni su l’editto, 251-258;
nessun divieto ai giovani cristiani di apprendere le lettere greche
e latine, 248-249; conseguenze dell’editto, 267 sgg.; disegni
di G. per la propaganda dell’Ellenismo, 273-274; G. e le scuole
di musica, 274-275; G. e i maestri, 276-279; la politica scolastica
di G., 279-280.




Giulio-Claudii, Gl’imperatori G. C. e la loro politica scolastica,
78-80.









Giurisprudenza, Insegnamento della G. nella repubblica romana,
74-75; 77; l’insegnamento della G. e gl’imperatori Giulio-Claudii,
76 sgg.; scuole di G., 74; 75-77; gli studii di G. nel
I. secolo di C., 76-77; Adriano e di studii di G., 133-135; lo studio
della G. sotto Commodo e Diocleziano, 179; nel III. secolo di C.,
183; immunità ai professori di G. in Roma, 184-185; i professori
di G. esclusi dal diritto di ricorrere per compensi mancati, 186;
studenti di G. in Berito, 195; le fonti del diritto nella repubblica
e nell’impero, 331-333; collezioni giuridiche, 333 sgg.; 361-363;
la G. nel IV. secolo, 333-334; nei sec. V.-VI., 370-372; riforme
di Giustiniano nelle scuole di G., 363-376.




Giustiniano, Carattere del suo governo, 350-351; politica religiosa,
351-353; politica scolastica, 339-340; 352-353; 376-378;
G. sopprime l’Università ateniese, 353-357; riduce le scuole municipali
dell’impero, e ne incamera le rendite, 357-361; G. e le
collezioni giuridiche del VI. secolo, 361-363; G. e l’insegnamento
della giurisprudenza, 363 sgg.




Gordiano I., rinnova i Juvenalia, 180.




Grammatici, (V. Insegnanti secondari; Grammatica; Immunità;
Scuole).




Grammatica, Scuole di G. in Roma, 13; 188; l’Ateneo romano
e l’insegnamento della G. 132; cattedre di G. nell’Università
costantinopolitana, 218; 325.




Graziano, e l’istruzione pubblica nelle Gallie, 298 sgg.; 386;
G. e i medici di R. 303; e la cura delle opere d’arte, 304-305.




Gregorio di Nazianzo (S.), 256; 256, n. 2; 269; 271; 273; 274; 306.




Immunità agli insegnanti secondari e superiori, 47 sgg., ai medici,
21-23; 49; 222-223; 240; 303; 320; Vespasiano, Adriano, e le I.,
49-50; Antonino Pio limita le I. degli insegnanti, 140 sgg.; le I.
nel III. secolo di C., 183-185; Costantino e le I., 222 sgg.; I. ai
professionisti di arti meccaniche, 226-228; agli ingegneri etc., 230;
riduzione delle I. dei maestri sotto i figli di Costantino, 236-237;
Giuliano e le I., 240; Valentiniano I. e le I., 290; I. ai maestri di
pittura africani, 290-294; Teodosio I. limita di nuovo le I. degli
insegnanti, 311-312; Teodosio II. riconferma le I. degli insegnanti,
319-320; I. ai professori di giurisprudenza, 366-367; chi conferisce
le I. 397; 398-399; I. del ἱεράσθαι, 224; 398, n. 2; chi garentisce
l’osservanza delle I., 401-402; 402-403.









Imperatore, Poteri dell’I. nel campo della istruzione pubblica,
397-399.




Impero, La politica scolastica dell’I. romano, 379-381; l’I. romano
e le scuole di Stato, 381-383; e le scuole elementari, 382-383;
e le scuole medie e superiori comunali, 385-386; e l’istruzione
privata, 386-388; e l’istruzione scientifica e professionale,
390-391; l’I. e i maestri e i discepoli, 388-389; e la coltura in
genere, 404; e l’educazione fisica, 405; l’I. non ha una speciale
amministrazione per l’istruzione pubblica, 399 sgg. (V. a Studiis);
suo metodo di amministrare le cose relative all’istruzione pubblica,
400-403.




Ingegneri (Mechanici), 188, n. 2.




Ingegneria, Scuole di I. in Roma, 188; 188, n. 2; immunità
agli ingegneri (mechanici), 230.




Insegnamento, I. professionale, (V. Librarii; Notarii; Calculatores;
Matematici; Astrologia; Aruspicina; Pittura; Professionisti;
Scuole professionali); Libertà d’I., 384-385; 389.




Insegnanti, privilegiati da Augusto, 12-13; onorati da Traiano,
123-124; onorati e beneficati da Adriano, 127-130; autorizzati a
ricorrere contro i compensi mancati, 185-186; 187; gli I. pubblici
e privati e Teodosio II., 321-322; 326-328; onorificenze agli I.,
322 (V. Stipendii; Immunità); I. di ginnastica, 64-65; 195; 196;
I. primarii (litteratores; ludi magistri); numerosi in Roma, 13,
esclusi in genere dalle immunità, 49; casi in cui ne venivano
beneficati, 56-61; gli I. primari e il procurator metallorum, 58 sgg.;
condizioni economiche, 92; 196; I. secondari (grammatici) numerosi
in Roma, 13; condizioni economiche, 90-92; 197; nomina, 381; 386;
397; 398; gli I. secondari, lo Stato, e i Comuni, 385-386; e il
Praefectus Urbi, 401-402; e il Praefectus praetorio, 402-403; e i
governatori provinciali, 402-403; (V. Impero; Consigli Comunali;
Senato); I. superiori di retorica (rhetores; sophistae) numerosi in
Roma, 13; condizioni economiche, 86-90; stipendiati da Vespasiano,
83 sgg.; abolizione degli stipendii degli I. di retorica da
Nerva ad Adriano, 114-115; I. di giurisprudenza, (V. Giurisprudenza);
di filosofia, (V. Filosofia); di architettura, (V. Architettura);
Adriano e gli stipendi agli I. superiori, 127-130; altri
beneficii di Adriano, 127-130; gli I. superiori dell’Università costantinopolitana,
321-322; nomina degl’I. superiori, 381; 385;

386; 307; 398; gli I. superiori, lo Stato e i Comuni, 385-386; e il
Praefectus Urbi, 401-402; e il Praefectus praetorio, 402-403; e i
governatori provinciali, 402-403; (V. Impero; Pittura; Consigli
municipali; Senato).




Institutiones, Le I. di Giustiniano, 363-364.




Istruzione, I. privata, 322; 327-328; 386; 386-388; (V. Impero;
Insegnanti; Praefectus; Vicarii; Duces; Scuole).




Ius Respondentes, prima e dopo Augusto, 75-76; Responsa dei
I. R., 134; 332; Stationes dei I. R., 134.




Iuvenalia, 68-69; 71; 108.




Iuventus, 23 sgg.; 27; (V. Collegia iuvenum; Ludii Magistri;
Princeps Iuventutis).




Libanio, 231; 232; 254; 271; 277.




Librarii (= Antiquarii), 142; 186; 196; 295.




Lido (G. L.), professore a Costantinopoli, 376-377.




Lione, concorso di eloquenza greca e latina, 39.




Litteratores, (V. Insegnanti primarii).




Lolliano, 149; 150.




Ludi magistri, (V. Insegnanti primarii).




Ludi, sevirales, 26; iuventutis, 70; 170; decennales, 170; (V. Lusus).




Lusus Troiae, 26; 27; 70; iuvenalis, 71.




Maestri, (V. Insegnanti).




Magna Grecia, Scuole di medicina, 22.




Marsiglia, Scuole di medicina, 22.




Magistri, dei lusus Troiae, 27; 405-406; iuventutis, 27; 405-406;
census, 286; (V. Ludi magistri).




Matematica (Geometria), 132; (V. Matematici).




Matematici (Geometrae), 186; 196-197.




Mechanici, 188, n. 2.




Medici, Privilegiati da Augusto, 13; 226; non stipendiati da
Vespasiano, 84, n. 1; immunità ai M., 21-22; 141; 222-223; 226;
236-237; 240; 303-304; 314.




Medicina, Scuole di M., 22; 190; in Roma, 188; 190; 390-391.




Metronatte, Sua scuola di filosofia, 46.




Musei, I M. privati in R., 19; Augusto e i primi M. pubblici,
18-20; M. V. Agrippa e i primi M. pubblici, 20; Asinio Pollione
apre al pubblico il proprio M., 20; gli Antonini e la cura dei M.,
171-172; lo Stato romano e i M., 391; 396-396.









Museo Alessandrino, 35 sgg.; 394-395; i Tolomei e il M. A.,
36-37; Augusto e il M. A., 37-38; riforme di Adriano, 138-139.




Museo Claudio, 39 sgg.; 394.




Musica, La M. greca in Roma, durante l’età repubblicana, 65-66;
nel primo secolo di C., 66-67; 69; concorsi poetico-musicali, 43-44;
67-69; la M. e i collegia iuvenum, 71-72; scuole di M., 69; 72;
168-170; 275; la M. sotto i Flavii, 106-108; coltura musicale sotto
gli imperatori senatorii, 167-170; 391; la decadenza della M.
nel IV. secolo, 274; Giuliano e la coltura musicale, 275.




Nerone, e i concorsi di eloquenza, di poesia e di musica,
43-44; e gli studii di retorica, 44-45; di filosofia, 45-46; e le
immunità agli insegnanti, 46-49; e l’educazione fisica romana,
61 sgg.; istituisce le Neronee, 44; 63-64; fonda in Roma un Ginnasio,
64; N. e l’istruzione musicale, 67 sgg.; e i collegia iuvenum,
70 sgg.; e le Biblioteche pubbliche, 72-74.




Neronee, 63-64.




Nerva, Abolisce gli stipendii ai retori di Roma, 114-116; N.
e le istituzioni alimentari, 122.




Notarii, 186; 196.




Onorio, e la cura delle opere d’arte, 317-318.




Onorarii, (V. Stipendi).




Onorificenze, agli insegnanti, 237; 397; 401; (V. Comitiva
primi ordinis).




Ottaviana, la biblioteca O., 17-18; 101.




Palaestrici, 64-65.




Palatina, La biblioteca P., 16-17; 73; collezione giuridica in
essa contenuta, 77.




Pedagoghi, 13; 195; 195, n. 3; 196; 197.




Pinacoteche, Le P. private in Roma, 19; Augusto e le prime
P. pubbliche, 18-20; Asinio Pollione apre al pubblico la propria
P., 20; gli Antonini e la cura delle P., 171; Procurator Augusti
a pinacothecis, 171-172; 395; lo Stato romano e le P., 391; 395-396.




Pittura, Costantino e i maestri di P., 226-227; Valentiniano
I. e i maestri di P., 290 sgg.




Pollione (C. A.), apre al pubblico la sua biblioteca, 16; il
suo museo e la sua pinacoteca, 20.




Praeceptores, (V. Insegnanti).




Praefecti, Il P. Urbi e gli studenti stranieri, 287; 343; e gli

studenti in genere, 369; e i professori 347; 377; 400-402; e la
cura delle belle arti, 396; il P. praetorio e il governo delle scuole,
402-403; e la cura delle belle arti, 396.




Princeps Iuventutis, 27.




Probo, municipalizza le scuole di Antiochia, 193-194.




Procuratores, Il P. metallorum e gli insegnanti primari, 58
sgg.; il P. Augusti a pinacothecis, 171-172; il P. monimentorum
terra (?) imaginum, 171-172; i P. bibliothecarum, 173-174; 392-394;
(V. Curator; Pueri alimentarii).




Proeresio, 230; 269; 270; 277; 386.




Professionisti, I P. di arti meccaniche e loro immunità, 226-227;
Avvocati, 361-362; (V. Medici).




Pueri alimentarii, in Roma, 120-121; fondazioni alimentari
imperiali, 122; 165; 389; private, 122-123; 166; 192; sotto gli Antonini,
165-166; praefectus alimentorum, 165-166; procuratores ad alimenta,
166.




Quintiliano, 84; 94; 95; 96; 100; Q. maestro, 96-99.




Repubblica, La politica scolastica della R. romana, 379-381.




Responsa, 75-77; 134; (V. Ius Respondentes).




Retori, (V. Immunità; Insegnanti superiori; Scuole).




Rodi, Scuole di medicina, 22.




Roma, Scuole di grammatica, 13; 188; di retorica, 13; 83; di
medicina, 22; 188; di aruspicina, astrologia, ingegneria, architettura,
188; biblioteche, 16-18; 72-73; 82; 101-102; 119; 133;
pinacoteche e musei pubblici, 18-21; i pueri alimentarii romani,
120-121; R. sede ufficiale dell’insegnamento giuridico, 364;
(V. Ateneo).




Scuole, elementari, 13; 56 sgg.; 268; 382-383; S. di grammatica
e di retorica in Roma, 13, 188; S. pei principi istituita
da Augusto, 14-15; S. di medicina, 22; 188; di filosofia, 46; di
ginnastica, 71, n. 4; 72 (V. Palaestrici); di musica, 69; 72;
275; di giurisprudenza, 74 sgg.; 168-170; di aruspicina, di astrologia,
di architettura, 188; S. di Stato, 381-385; S. comunali,
385-386; S. private, 386-388; S. scientifiche e professionali, 390,
391; S. cristiane, 271-272; della S. non c’è un ufficio direttivo, 383-384; governo delle S.,
384; fondazioni scolastiche, 166-167; la S. e la politica romana, 1-2.




Sebasteum, Biblioteca del S., 34.









Senato, (V. Consigli municipali); Il S. di Costantinopoli e
l’istruzione pubblica, 231-232; e la nomina degli insegnanti della
Università costantinopolitana, 321-322; il S. di Roma e gli insegnanti
nell’Ateneo, 346-348; poteri del S. di Roma e di Costantinopoli
nei rispetti dell’istruzione pubblica, 396-397.




Settimio Severo, e l’istruzione pubblica, 181 sgg.; e l’immunità
dei retori, 184; e l’astrologia, 188-189; e le istituzioni alimentari,
192.




Severi, L’educazione fisica e i collegia iuvenum sotto i S., 181-182;
la tutela giuridica dei professori e degli studenti, 183 sgg.;
(V. Alessandro e Settimio Severo).




Seviri equitum, 27.




Sinodi dionisiaci, I. S. d. e l’istruzione musicale, 167 sgg.




Sophistae, (V. Insegnanti superiori).




Stipendi e ONORARI, degli insegnanti, 14; 83; 88; 91; 92; 127-130;
156; 195-198; 208-209; 301-302; 397; in natura (annonae), al
personale della biblioteca di Costantinopoli, 295-296; 394; agli
insegnanti, 299 sgg.; 344; 359-360; Teodosio I. sopprime gli S. agli
insegnanti delle Università romana e ateniese, 312-313; Teodorico
li ripristina agl’insegnanti di Roma, 344; Atalarico e gli stipendii
dei professori dell’Ateneo romano, 346-348; il Praefectus; Urbi, i
Praefecti praetorio e gli S., 401-402.




Stoici, in Roma, 45-46.




Studenti, Immunità agli studenti, 185; 195; borse di studio,
191; 275; gli S. cristiani e l’editto di Giuliano, 248-249; 270-271;
e le scuole pagane, 270-271; regolamento disciplinare per gli S.
di Roma, 285 sgg.; Teodorico e gli studenti stranieri in Roma,
343; il regime disciplinare degli S., 383-384; gli S. e i Praefecti
Urbi, i Praefecti Praetorio, e le restanti autorità provinciali, 402;
403; consociationes di S., 286; 286, n. 1; scarsa disciplina degli
S. universitari, 289-290; Giustiniano e gli S. in giurisprudenza,
363-364; 367-369; gli S. e gli studii di giurisprudenza nei secoli
V.-VI, 370 sgg.




Teodorico, e la coltura, 341; e la istruzione dei Goti e dei
membri della sua famiglia, 342-343; T. e gli studenti stranieri
in Roma, 343; ripristina gli stipendi agli insegnanti dell’Ateneo
romano, 344; T. e la cura delle opere d’arte, 344-345.




Temistio, 233-236; 277; 294; 297-298; 300-301; 302; 307.









Teo, Il Sinodo dionisiaco di T., 168; l’istruzione musicale in
T., 168-169.




Teodosio I., Reazione cristiana, 309-311; T. limita le immunità
degli insegnanti, 311-312; sopprime gli stipendii ai professori
delle Università romana e costantinopolitana, 312-313; T. e i medici,
314; e la cura delle opere d’arte, 314-315; decadenza della
coltura sotto T., 315-316.




Teodosio II., Sua educazione, 319; riconferma le immunità
agli insegnanti, 319-320; 331; T. e il riordinamento della Università
costantinopolitana, 320 sgg.; T. e l’insegnamento privato-pubblico,
322; istituisce la Comitiva primi ordinis, 322; le riforme
di T. nelle scuole medie e superiori dell’impero, 329-331; il Codice
teodosiano, 334-336.




Teodoto, 149; 154.




Tirones, 26.




Tito, favorisce l’arte musicale, 67; segue la politica scolastica
del padre, 100.




Tiberio, fonda in Roma una biblioteca, 38-39; nomina senatore
un maestro elementare, 39; patenta dei ius respondentes, 76.




Traiano, Abolisce gli stipendi ai retori di Roma, 114-117; reagisce
contro l’educazione fisica a tipo greco, 117-118; contro
l’istruzione musicale, 118; fonda la biblioteca Ulpia-Traiana, 119-120;
T. e le istituzioni alimentari, 120-123; T. e le sue cure per
l’istruzione pubblica, 123-124.




Treviri, Scuole, 204; 303; 386.




Ulpia-Traiana, La biblioteca U.-T., 119-120.




Università, Caratteri delle U. antiche, 164; 325; 383; 389-390;
(V. Roma; Atene; Costantinopoli).




Ὑποτιμητής, 31.




Valente, e la biblioteca di Costantinopoli, 295-296; V. contro
l’astrologia e la coltura classica, 296-297; la politica scolastica di
V., 295; 297-298.




Valentiniano I., Abroga la legge e l’editto di Giuliano sulle
scuole, 282-283; V. e i professori di filosofia, 284-285; regolamento
disciplinare relativo agli studenti di Roma, 285 sgg.; V. e le
immunità degl’insegnanti, 290; e i maestri di pittura, 290-294; e
i medici di Roma, 303; e la cura delle opere d’arte, 304-305;
l’opera scolastica di V., 294.









Valentiniani, Gl’imperatori V. e l’istruzione pubblica, 305-307.




Verrio Flacco, 14; 15.




Vespasiano, e le immunità degl’insegnanti, 49-50; 82; fonda
la Biblioteca Pacis, 82; fissa una retribuzione annua ai più illustri
retori di Roma, 83 sgg.; motivi di tale provvedimento, 85 sgg.;
sua portata, 93-96; V. e l’istruzione musicale, 106; e le scuole
filosofiche ateniesi, 108-110.




Vestino (G.), 32; 138.




Vicarii, I. V. e la cura delle Belle arti, 396; e l’amministrazione
della istruzione pubblica, 402-403.




Vipascum, 57 sgg.




Vittorino, 268-269.









ERRATA — CORRIGE





Segno qui taluna delle sviste tipografiche più gravi, nelle
quali si è incaduto durante la stampa e che rischiano di alterare
il senso. Le altre correggerà da sè, benevolmente, il lettore.




 
  	p. 	39, 	r. 	1, 	seconda biblioteca 	leggi: 	terza biblioteca
 

 
  	» 	39, 	n. 	1, 	Tiberiana 	» 	Tiberianae
 

 
  	» 	148, 	n. 	1, 	Scluhz 	» 	Schulz
 

 
  	» 	180, 	r. 	16, 	avrebbe 	» 	avrebbero
 

 
  	pp. 193-194. La n. 1 di p. 194 va apposta come n. 4 all’ultimo rigo di p. 193.
 

 
  	pp. 282-283. La n. 1 di p. 283 risponde al richiamo [1] di p. 282.
 

 
  	p. 	284, 	r. 	ultimo, 	rimandando 	leggi: 	rimandato
 

 
  	» 	333, 	n. 	3, 	lat. 11 	» 	LAT. 11, 20
 

 
  	» 	349, 	r. 	1, 	di più 	» 	il più
 

 
  	p. 352, La prima annotazione rimasta senza numero è richiamata al r. 14.
 

 
  	p. 	354, 	n. 	3, 	Ἔλλ. ἔθους 	leggi: 	Ἔλλ. ἔθνους
 

 
  	» 	393, 	n. 	2, 	CIL. 10, 75. 848 	» 	CIL. 7580
 

 
  	» 	403, 	n. 	1, 	CI. 10, 53, 6, 4, 1) 	» 	C. I. 10, 53, 6) 4, 1; 2
 






DELLO STESSO AUTORE




 
  	1. 	Il Senatus consultum ultimum; studio di storia e di diritto pubblico romano, Roma, E. Löscher, 1900, pagine IX-137 	L. 3
 

 
  	2. 	Le relazioni politiche di Roma con l’Egitto dalle origini al 50 a. C., Roma, E. Löscher, 1901, pp. IX-195 	4
 

 
  	3. 	La fine della Grecia antica, Bari, G. Laterza, 1905, pp. XVI-531 	5
 

 
  	4. 	Contributo alla storia economica dell’antichità, pp. VII-87, Roma, E. Löscher, 1907 	3
 












NOTE:




1.  Boissier, La fin du paganisme, Paris, 1891, I, 228 sgg.





2.  Cito ad esempio Lazic, Ein Blick auf die Schule und die
Stellung d. Lehrer bei den Römern, Karlovitz, 1901 (progr.) — Szabo,
L’educazione presso i Romani, Raab, 1877 (progr.) (in ungherese).





3.  È questo il difetto fondamentale dello studio, anch’esso
fondamentale, del Grasberger, Erziehung u. Unterricht im klass.
Alterthum, Würzburg, 1864-81.





4.  «Man muss sich nicht scheuen die Wahreit auch zum
Nachtheile seiner Achtung zu suchen, und Einige müssen irren
damit Viele richtig gehen» (Winkelmann, Gesch. d. Kunst d.
Altertums, in Werke, VI, 1825, p. 366.)





5.  Lucan. Phars. 7, 404-405.





6.  Horat. Epist. 2, 1, 156-157. Pel cinquantennio di poi cfr.
Iuv. 3, vv. 60 sgg.





7.  Svet. Aug. 42.





8.  Cfr. pp. 21 sgg. del presente scritto.





9.  Svet. de gramm. 17.





10.  Duruy, Hist. des Romains, Paris, 1843-1885, IV, 183, n. 3.





11.  Svet. Vesp. 17-18; cfr. Cap. II, § I sgg. del pres. scritto.





12.  Svet. Aug. 48; cfr. CIL. 6, 8980 e Friedländer, Darstellungen
aus der Sittengeschichte Roms in d. Zeit von August bis zum
Ausgang d. Antonine, I6, pp. 147-148.





13.  Svet. Caes. 44 — Isid. Orig. 6, 5, 1 — Langie, Les bibliothèques
publiques dans l’ancienne Rome et dans l’empire romain, Fribourg,
1908, pp. 40-41.





14.  Plin. N. H. 7, 115 — Isid. Orig. 6, 5, 2.





15.  Svet. Aug. 29.





16.  Ihm, Die Bibliotheken in alten Rom, in Centralblatt für Bibliothekswesen,
1893, p. 510. Tale cronologia non è però sicurissima;
cfr. Langie, o. c. 54-55.





17.  Svet. de gramm. 21.





18.  Cfr. Langie, o. c. pp. 137 sgg.





19.  CIL. 6, 2347; 5192: i suoi impiegati sono servi publici.





20.  Plin. N. H. 35, 26 — Curtius, Kunstmuseen, Berlin, 1870,
pp. 14-15 Primo esempio tipico del genere fu il tempio di Apollo
sul Palatino.





21.  Plin. l. c.





22.  Hirt, M. Agrippa als Kunstfreund in Musaeum d. Alterthumswissenschaft,
I 1807, pp. 233 sgg. — Frandsen, M. V. Agrippa,
Altona, 1836, pp. 139, sgg. — Gardthausen, Augustus u. seine Zeit,
I, 2, Leipzig, 1896, 749 sgg.





23.  Gardthausen, o. c. I, 2, 750.





24.  Plin. l. c.





25.  Plin. N. H. 36, 33.





26.  Dio Cass. 53, 30 — Zonar. Ann. 10, 30 (P. I. 534).





27.  Digest. 50, 4, 18, 30.





28.  Fuchs, Gesch. d. Heilkunde bei den Griechen, in Handb. d.
Gesch. d. Medic. di Neuburger u. Pagel, Jena, 1902, pp. 192-193 — Bloch,
Ubersicht über d. ärztl. Ständesverhältnisse in d. west-und öström.
Kaiserzeit, ibid. I, 571. — Reinach, Medicus, in Daremberg et
Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, III, 2, 1673
sgg. — Neuburger, Gesch. d. Medicin, Stuttgart, 1906, I, pp. 164 sgg.





29.  Svet. Caes. 42.





30.  Haeser, Gesch. d. Medicin, Jena, 1875, I3, 85-86 — Puschmann,
Geschichte d. Medicinischen Unterrichts, Leipzig, 1889, p. 83.





31.  Friedländer, o. c. I6, 347-348.





32.  Dio. Cass. 53, 30.





33.  Il Bozzoni (I medici e il diritto romano, Napoli, 1904, p. 140)
e il Pohl (De graecorum medicis publicis, Berolini, 1905, p. 40)
opinano si tratti solo dei medici di Roma, ma tale restrizione
non poggia su nessun fatto e su nessun argomento.





34.  Carm. 3, 24, vv. 51 sgg.





35.  Carm. 3, 2, 1 sgg.





36.  Non mi pare che l’accenno ai maestri stipendiati dallo
stato debba necessariamente interpretarsi (come fa ad es. il Meyer,
De Maecenatis oratione a Dione habita, Berolini, 1891, p. 6)
come un suggerimento, che lo storico accoglie dalla pratica del
secondo secolo di C.





37.  Dio Cass. 52, 26, 1 sgg.





38.  Aen. 7, vv. 160 sgg.





39.  Aen. 9, vv. 603 sgg.





40.  Aen. 9, vv. 614 sgg.





41.  Virg. Aen. 4, vv. 156 sgg.





42.  Svet. Aug. 43 — Dio Cass. 49, 43. 51, 22. 53, 1. 54, 26.
I ludi puerorum, descritti da Virgilio (Aen. 5, vv. 548 sgg.) come
avvenuti in età preistorica, hanno rapporto con le riforme di Augusto
(Norden, Vergils Aeneis im Lichte ihrer Zeit, in N. Jahrb.;
für klass. Altert., 1901, 1, 263).





43.  Svet. Aug. 43 — Dio Cass. 53, 1 — Rostowzew, Römische
Bleitesserae, Leipzig, 1905, p. 62.





44.  Svet. Aug. 43 — Dio Cass. 53, 1. 54, 26. 55, 10.





45.  Cicer. Pro Coel. 11.





46.  Horat. Carm. 1, 8, rr. vv. 3 sgg.; Ep. 2, 3, vv. 161 sgg.; 379-381 — Strab.
5, 3. 8.





47.  Rostowzew, Tesserar. plumbear. Romae et suburbi Sylloge,
Petersbourg, 1903, n.ri 834-836; 838.





48.  Saranno tali, fin da Augusto, Caio e Lucio Cesare.





49.  Rostowzew, o. c. 68; 71.





50.  Boissier, La religion romain d’Auguste aux Antonins, Paris,
1874, I, 75 sgg.





51.  Boissier, o. c. I, 248 sgg.





52.  Boissier, o. c. I, 258 sgg.





53.  Jullian, Iuventus in Daremberg et Saglio, o. c. III, 1,
783 e fonti ivi citate.





54.  Horat. Carm. saec., vv. 57 sgg.





55.  Dio Cass. 55, 10.





56.  Cfr. Rostowzew, o. c. 90-91.





57.  Dio Cass. 52, 21: cfr. 33.





58.  Herodian. 5, 7, 7.





59.  Friedländer, o. c. I6, 109. — Hirschfeld, Kaiserliche Verwaltungsbeamte
bis auf Diocletian, 2ª ed., 333-334. Il Mommsen,
in Gebhardt u. Harnack, Texte u. Untersuchungen zur Gesch. d.
altchristlichen Litteratur, N. S. 1903 (9) 3, pp. 112, crede che, sebbene
nessuna notizia ce ne informi direttamente, quell’ufficio sia
proseguito anche oltre il IV. secolo.





60.  Cfr. Cuq, Le Conseil des empéreurs, in Mémoires de l’Academie
des Inscriptions et Belles lettres, Paris, 1884, pp. 373 sgg. — Hirschfeld,
o. c. Iª ed., pp. 210-11, n. 2; 2ª ed., p. 333, n. 1. — Liebenam,
Beiträge zur Verwaltungsgeschichte d. röm. Kaiserreichs,
Jena, 1886, p. 57, n. 3. — Friedländer, o. c. I6, 109 e n. 10. — Mommsen,
in Gebhardt u. Harnack o. c. pp. 111-12.





61.  CIG. 5900 (=IG. 14, 1085).





62.  IG. l. c.; cfr. Friedländer, o. c. I6, 186.





63.  Cfr. CIL. 6, 8637. Se nel passo di Filone (Legat. ad Caium
39 = 591 M.) si potesse con sicurezza vedere un accenno a una
carica di a studiis, si avrebbe una prova positiva della tesi, che
qui sosteniamo, che cioè essa datava dal regno di Augusto.





64.  Phil. Legat. ad Caium, 22. Sulla cronologia del tempio, che
l’accoglieva, cfr. Lumbroso, L’Egitto dei Greci e dei Romani,
Roma, 1895, pp. 187-188.





65.  Sul Museo alessandrino, cfr. Parthey, Das alexandrinische
Museum, Berlin, 1838. — Matter, Hist. de l’école alexandrine, Paris,
1840-1848, specie il vol. I. — Lumbroso, Recherches sur l’économie
politique de l’Égypte sous les Lagides, Turin, 1870, pp. 276-277. — Göll,
Kulturbilder aus Hellas u. Rom, Leipzig u. Berlin, 1880,
II, 242 sgg. — Couat, La poésie alexandrine sous les premiers
Ptolémées, Paris, 1882, 9 sgg. — Bouché-Leclerq, Hist. des Lagides,
Paris, 1903, I, 128 sgg.; 217 sgg.





66.  Strab. 17, 8. Sulle varie opinioni intorno all’ἐπιστάτης del
Museo, cfr. Letronne, Recueil des inscriptions grecques et latines de
l’Égypte, Paris, 1842, I, 278 sgg. — Lombroso, L’Egitto dei Greci
e dei Romani, 2ª ed., pp. 129 sgg. — Otto, Priester u. Tempel im
hellenistischen Aegypten, Leipzig u. Berlin, 1905, I, p. 58 sgg.; 166 sgg.





67.  Bouché-Leclerq, o. c. I, 217 sgg.





68.  τάλαρος Μουσέων, in Athen. I, pp. 22 d.





69.  Cfr. Letronne, o. c. I, 361-362. — Lumbroso, o. c. 130-131.





70.  Marquardt, Röm. Staatsverwaltung, I2, 443.





71.  Strab. l. c.





72.  Svet. Tib. 74. — Plin. N. H. 34, 43; cfr. Garbelli, Le
biblioteche in Italia all’epoca romana, Milano, 1894, pp. 146 sgg. — Ihm,
o. c. 519. — Langie, o. c. 63. Essa forse costituì più tardi
il fondo della biblioteca così detta Domus Tiberianae, su cui cfr.
Gell. N. A. 13, 19, 1. — (H. A.) Vita Probi 2, 1.





73.  Tac. Ann. 3, 66.





74.  Svet. Cal. 20 e le osservazioni del Lafaye, De poëtarum et
oratorum certaminibus apud veteres, Lutetiae Parisiorum, 1883,
pp. 93 sgg.





75.  Svet. Claud. 42. Cfr. Iuv. Sat. I, 44 — Matter, o. c. I, 64 — Ziegler,
Die politische Seite d. Regierung Kaisers Claudius I, Linz,
III (1881), p. 21 (progr.).





76.  Svet. Claud. 42 — Matter, o. c. I, 257-258.





77.  Cfr. Matter, o. c. I, 258 sgg.





78.  Athen. 6, p. 240 c. — Matter, o. c. I, 262-263.





79.  Cfr. Baumstark, Museum in Pauly, Realencyklopädie etc., V,
271 sgg. — Couat, o. c. 12-13, non che Weinberger, in Jahrbücher
f. class. Philol. 1892, pp. 268 sgg.





80.  Claudian. Paneg. de IV cons. Honorii, vv. 296-302.





81.  Plin. Paneg. ad Traian. 45.





82.  Tac. Ann. 3, 55.





83.  (H. A.) Pertin. 8, 10-11.





84.  (H. A.) Ant. Phil. 23, 9.





85.  Lafaye, o. c., pp. 49 sgg.





86.  Svet. Nero 12; de rhet. 1.





87.  Tac. Ann. 14, 20-21.





88.  Schiller, Nero, Berlin, 1872, p. 549.





89.  Tac. l. c.





90.  Svet. de rhet. 1.





91.  Tac. Ann. 14, 16.





92.  Tac. Ann. 14, 59; Hist. 4. 10.





93.  Cfr. Rénan, Marc Aurèle, Paris, 1882, 40 sgg.





94.  Schiller, o. c., p. 566.





95.  Hieron. ad. a. 67 p. C. (II, p. 157 ed. Schöne) — Vita
Persii, in Svet. Reliquiae, p. 73, ed. Reifferscheid.





96.  Sulla scuola di Musonio Rufo, cfr. Fronto, Ad Verum ep.
I, 1 p. 115, ed. Naber — Musonii, Reliquiae, ed. Hense, XXIII sgg.





97.  Cfr. Sen. Ep. 76, 1 sgg.





98.  Sen. Ep. 108, 5 sgg.





99.  Iuven. Sat. 2, 65 e scolio.





100.  Cfr. Gentile, Studii sullo stoicismo romano nel I. secolo di C.,
Trani, 1904, pp. 32-33.





101.  Dig. 50, 4, 18, 30.





102.  Cfr., su questa teorica, Kuhn, Die städtische u. bürgerliche
Verfassung d. röm. Reichs, Leipzig, 1864, I, 40 sgg. e il bellissimo
studio del Platon, La démocratie et le droit fiscal à Athènes,
à Rome et de nos jours, Paris, 1899, pp. 189 sgg. e passim.





103.  Nel Dig. 50, 4, 18, 30 è detto: magistris qui civilium munerum
vacationem habent, item grammaticis etc. L’item deve essere
un idest, o equivalervi; cfr. Kuhn, o. c. I, 83.





104.  Dig. 50, 4, 18, 30.





105.  Dig. 27, 1, 6, 8.





106.  Dig. 27, 1, 6, 8.





107.  Böckh — Fränkl, Staatshaltung d. Athener, I, 548 sgg — Dumont,
L’éphébie attique, Paris, 1876, I, 219 sgg. — Glotz,
Gymnasiarchia in Daremberg et Saglio, o. c. II, 2, 1675.





108.  Glotz, o. c. in Daremberg et Saglio, o. c. II, 2, 1676 sgg.





109.  Kuhn, o. c. I, 105-106.





110.  Vaglieri, Aedilis, in De Ruggiero, Diz. epigr. I, 241.





111.  Vaglieri, o. c. I, 262.





112.  De Ruggiero, Curator, in o. c. II, 1329; 1341.





113.  Vaglieri, o. c. I, 259 sgg. — De Ruggiero, Annona, in
o. c. I, 485.





114.  Kuhn, o. c. I, 106 sgg.





115.  Kuhn, o. c. I, 61. — Lecrivain, Hospitium, in Daremberg
et Saglio, o. c. III, 1, 299.





116.  Cagnat, Hospitium militare, in Daremberg et Saglio,
o. c. III, 1, 302-303.





117.  Böckh-Fränkel, o. c. I, 111 sgg. e n. 153. — Gilbert,
Handbuch d. griechischen Staatsalterthümer, Leipzig, 1881, 205.





118.  Gilbert, o. c. I, 250; 183. — IG. 3, 1, 38 ll. 9-11; cfr.
Plin. Ep. ad Traian. 23, 1-2.





119.  Humbert, Curatores annonae in Daremberg et Saglio,
o. c. I, 2, 1614.





120.  Lecrivain, Munus in Daremberg et Saglio, o. c. III, 2,
2041; 2042-2043.





121.  Kuhn, o. c. I, 35 sgg. — Daremberg et Saglio, o. c. III,
2, 2041 seg.





122.  Dig. 27, 1, 6, 8.





123.  Cod. th. 13, 3, 1; 3.





124.  Dio Cass. 53, 30: «οὐκ ὄτι τοῖς τότε οὖσιν, ὰλλὰ καὶ τοῖς
ἔπειτα ἐσομένοις.»





125.  Svet. (Tit. 8) mette a riscontro l’età precedente il governo
di Tito con quella successiva, in cui gl’imperatori avrebbero
ritenuto validi i privilegi, anche se non esplicitamente riconfermati.
Come vedremo, tale diversità di criteri non risponde
a realtà.





126.  Dig. 50, 4, 11, 4. 50, 5, 2, 8.





127.  Dig. 50, 6, 6, 1.





128.  CIL. 2 suppl. 5181, l. 57.





129.  Soromenho, La table de bronze d’Aljustrel; rapport adressé
à M.r le Ministre par l’Intérieur, Lisbonne, 1877, p. 5 — Hübner,
in Eph. ep. 3, 170 — Re, La Tavola vipascense, in Archiv. giuridico,
1879 (23), p. 334.





130.  Cagnat, in Journal des Savants, 1906, p. 671.





131.  Re, o. c. 335; cfr. Hübner, in Deutsche Rundschau, III,
fasc. 11, 201 — Mispoulet, Le régime des mines à l’époque romaine
etc. in Nouv. revue hist. du droit français et etr. 1907, p. 350.





132.  Hübner, in Eph. ep. 3, p. 185 — Mommsen, in Eph. ep.
3, 187-188 — Flach, in Nouvelle revue hist. du dr. français et
étranger, 1878, p. 686.





133.  Re, o. c. pp. 385-386.





134.  12, 27: «..... ex Fontei calamitate in qua illa provincia prope
suam immunitatem et libertatem positam esse arbitratur.»





135.  Flach, o. c. 686.





136.  Flach, o. c. 686. Si potrebbe tuttavia pensare che fosse il
procurator imperiale ad applicare nel distretto gli onera publica
stabiliti dalla legge provinciale o a garantirne la esenzione.





137.  Flach, o. c. 278-279.





138.  Cfr. Cic. Tusc. 4, 70.





139.  Cic. de rep. 4, 4.





140.  Plut. Q. R. 40.






141.  Cic. de offic. 1, § 130; de fin. bon. et mal. 5. § 35.





142.  Sen. Ep. 15, 4 — Plin. Ep. 3, 1, 4 sgg.; cfr. Krause, Die
Gymnastik u. Agonistik d. Hellenen, Leipzig, 1811, 293-294.





143.  Quint. Inst. orat. 1, 11, 16-17.





144.  Tac. Ann. 14, 20 — Svet. Nero 12; cfr. Dio Cass. 61, 21
e Friedländer, o. c. II6, 480.





145.  Svet. Nero, 12 — Tac. Ann. 14, 47. Sul gymnasium neroniano,
cfr. Richter, Topographie d. Stadt Rom, München, 1901, 246.





146.  Sen. Ep. 15, 3 — Quint. Inst. or. 1, 11, 15 — Juv. 2,
53 — Mart. Epigr. 7, 32, 5 sgg.





147.  Sen. Ep. 88, 18.





148.  Sen. Ep. 88, 18. 15, 2-3 — Tac. Ann. 14, 20 — Plin. N.
H. 35, 168 — [Tac.] de orat. 29.





149.  Grasberger, o. c. III, 493.





150.  Macrob. Sat. 3, 14 (= 2, 10), 6 sgg. — Gevärt, Hist. et
théorie de la musique dans l’antiquité, Gand, 1875-81, II, 601-602.





151.  Gevärt, o. c. II, 605. Sulle pantomine romane, cfr. Friedländer,
o. c. II6, 450 sgg.





152.  Gevärt, o. c. 607-608.





153.  CIG. 3208 — Gevärt, o. c. II, 586.





154.  Zosim. 2, 5, 1.





155.  Il programma di quella festa ci è conservato in una lunga
epigrafe (Eph. ep. 8, pp. 227 sgg.), che il Mommsen (ibid.,
pp. 234 sgg.) ha illustrata.





156.  Gevärt, o. c. II, 610-611 e fonti ivi cit.





157.  Plin. N. H. 7, 159.





158.  Friedländer, o. c. III6, 356.





159.  Svet. Nero, 12 — Tac. Ann. 14, 20; cfr. Lafaye, o. c. 56 sgg.





160.  Svet. Nero, 20.





161.  Tac. Ann. 16, 4 — Dio Cass. 62, 29. — Svet. Nero, 21.





162.  Svet. Nero, 22. sgg. — Gevärt, o. c. II, 613.





163.  Svet. Nero, 54.





164.  Tac. Ann. 14, 15.





165.  Sen. Qu. Nat. 7, 32, 3; cfr. Sen. Contr. 1 praef. 8.





166.  Colum. De re rust., praef. 5.





167.  18, 22.





168.  Cfr. Rostowzew, Sylloge, nu. 836, 837, 870, 874, 875, e,
con minor sicurezza, Rostowzew et Prou, Catalogue des plombs
de la Bibliothèque nationale, Paris, 1900, p. 92, n. 8.





169.  Rostowzew, Bleitesserae, 72 — Svet. Cal. 17.





170.  Svet. Cal. 18.





171.  Svet. Claud. 21; Nero, 7 — Tac. Ann. 11, 11.





172.  CIL. 14, 2592, 2631, 2635, 2640 e 2121 (cfr. Rostowzew,
Bleitesserae, pp. 81-83) — Tac. Hist. 2, 62.





173.  Tac. Ann. 14, 14-15; Hist. 3, 62 — Svet. Nero, 20 — Rostowzew,
Bleitesserae, 74 e note; 78; Sylloge, nu. 839, 847.





174.  Rostowzew, Bleitesserae, 87 sgg.





175.  Dio Cass. 61, 19, 2: «Infatti tutti si esercitavano in ciò che
potevano e come potevano, e furono aperte scuole, che frequentarono
gli aristocratici, uomini, donne, fanciulle, fanciulli, vecchie, vecchi.»





176.  Dio Cass. 61, 19 — Tac. Hist. 3, 62.





177.  Dio Cass. l. c.





178.  Dio Cass. 61, 20.





179.  CIL. 6, 2051, vv. 14-15.





180.  Plin. N. H. 31, 43. Plinio compose la sua grande opera
dal 41 al 71, pur continuando a ritoccarla qua e là fino alla
sua morte, che del resto precede il regno di Domiziano.





181.  Tac. Hist. 1, 27.





182.  Langie, o. c. 63-64.





183.  Svet. Dom. 20.





184.  Un elenco di codesti incendii è in Werner, De incendiis
urbis Romae aetate imperatorum, Lipsiae, 1906, pp. 28-32.





185.  Dig. 1, 2, 35-38 — Jörs, Rom. Rechtswissenschaft zur Zeit
d. Republik, Berlin, 1888, pp. 29 sgg.; 76 sgg.





186.  N. A. 13, 13, 1 — Puchta-Krüger, Institutionen, 19, 274 sgg.





187.  Jörs, o. c. pp. 231 sgg. Per l’impero, cfr. anche le savie
osservazioni del Bremer, Die Rechtslehrer u. Rechtsschulen, Berlin,
1868, pp. 47 sgg.; 7 sgg.





188.  Cuq, Instit. jurid. des R., Paris, 1902, II, 35-36.





189.  Dig. 1, 2, 49.





190.  Dig. 1, 2, 50 sgg.





191.  Dig. 1, 2, 50 — Bremer, o. c. 48.





192.  Dig. 1, 2, 37.





193.  Cfr. § IX. del Cap. III. del pres. scritto.





194.  Bremer, o. c. 13 — Friedländer, o. c. I6, 21.





195.  Gell. N. A. II, 17, 1.





196.  Schol. ad Iuv. 1, 128: «bibliothecam iuris civilis...... in
templo Apollinis Palatini dedicavit Augustus.»





197.  Karlowa, Römische Rechtsgeschichte, Leipzig, 1885, I, 673.





198.  Meiners, Storia della decadenza dei costumi, delle scienze e
della lingua dei Romani nei primi secoli dopo la nascita di Cristo,
(trad. it.), Milano, 1833, pp. 315 sgg.





199.  Gell. N. A. 5, 21, 9; 16, 8, 2 — Galen. de compos. farm.
1, 1; de antid. 1, 13 (XIV, ed. Kuhn).





200.  Garbelli, o. c. 152-153. — Ihm, o. c. 520; cfr. Jordan-Hülsen,
Topographie der Stadt Rom im Altertum, Berlin, 1907, I,
3, p. 4, n. 8; 6, n. 12 — Langie, o. c. 68-69.





201.  Dig. 50, 4, 18, 30.





202.  Cfr. pp. 49; 53 del pres. scritto.





203.  Svet. Vesp. 17-19.





204.  Svet. Vesp. 18 — Zonar. 11, 17 e (= P. I. 577) — Hieron.
ad a. 88 (ed. Schöne, II, 161).





205.  11, 17 c: διδασκάλους ὲν τῆ Ρώμη κτλ. Il Reinach (Medicus
in Daremberg et Saglio, Dictionnaire etc. III, 2, 1674), il
Briau, il Jacquey (De la condition juridique des médecins privés
et officiels dans l’empire romain, Nancy, 1877, p. 112) e altri hanno
opinato che Vespasiano retribuisse anche i docenti di medicina,
e ne allegano a prova il passo del Dig. 50, 4, 18, 30, in cui
essi sono, coi grammatici, coi retori e coi filosofi resi immuni
dai carichi pubblici. Ma da questa comunanza di immunità non
è lecito inferire una comunanza di pubblica retribuzione.





206.  Così la definisce il Peter, Die geschichtliche Litteratur über
die römische Kaiserzeit, Leipzig, 1897, I, 41.





207.  Peter, l. c.





208.  I versi, di Giovenale, che qui riferiamo, riguardano uno
stato di cose anteriore al governo di Adriano; cfr. l’edizione
di Giovenale del Friedländer, Introd. 10-11 — Dürr, Die zeitgeschichtlichen Beziehungen in den Satiren Iuvenals, Cannstadt, 1902,
pp. 20-21.





209.  7, v. 150 sgg.





210.  Sui prezzi del grano a Roma nel I. secolo dell’impero, cfr.
Barbagallo, in Riv. di st. ant. 1905, pp. 39 sgg. Una tessera
importava 5 modii di frumento.





211.  È la tariffa dell’editto di Diocleziano de pretiis rer. ven.
7, 71, ed. Mommsen-Blümner.





212.  Hirschfeld, o. c., 433-434.





213.  Hirschfeld, o. c. 439-440 — Cagnat, Procurator, in Daremberg
et Saglio, o. c. IV, 1, 664.





214.  7, 216 sgg. Ho, nella traduzione, sostituito ad aurum (mercede)
del v. 241 del testo, il suo riferimento, acconcio alla circostanza — cinque
aurei (L. 125 ca.) — dato dallo scolio; cfr. anche
(H. A.) Anton. phil. 11, 4. Evidentemente, qui non si tratta di un
onorario annuo per alunno, ma del provento annuo medio complessivo
del grammaticus.





215.  Svet. de gramm. 3.





216.  Lucian. de merc. cond. 38. Sulle condizioni economiche dei
grammatici, cfr. Bergmann, Zur Gesch. d. socialen Stellung d.
Elementarlehrer u. Grammatiker, Leipzig, 1877, pp. 45 sgg.





217.  7, 70.





218.  Hor. Sat. 1, 6, 75, ove, secondo i migliori codici, si legge:
pueri..... ibant octonos referentes Idibus aeris; cfr. anche Becker-Göll,
Gallus, II, 88 sgg.; 91-92.





219.  Ed. de pretiis, etc., 7, 66.





220.  Mart. Epigr. 10, 62, 6 sgg.





221.  Cfr. CIL. 10, 3969, l. 5. Sulle condizioni economiche dei
maestri elementari, cfr. Bergmann, o. c. 8 sgg.





222.  Dig. 50, 13, 1, 6.





223.  Inst. orat. 1 prooem.





224.  Plin. Ep. 4, 11, 2.





225.  Auson. Gratiar. actio, 7, 31.





226.  Iuv. Sat. 7, 189-198.





227.  Cucheval, L’éloquence romaine depuis la mort de Cicéron etc.,
Paris, 1893, I, 230 sgg.





228.  Inst. or. 2, 1, 8; 5, 2, 10-11; 8, 6; 10, 3; 11, 1 e passim.





229.  Kämmel, Quintilianus in Schmid, Encyklopädie d. gesamten
Erziehungs- u. Unterrichtswesen, VI2, 565 sgg.





230.  Loth, Die paedagog. Gedanken d. Inst. orat. Quintilians,
Leipzig, 1898, pp. 13-15 — Cucheval, o. c. II, 187 sgg. Sull’indirizzo
pedagogico di Quintiliano confronta anche le sensate osservazioni
del Monroe, Source book of the history of education for the
greek and roman period, London, 1902, 447 sgg. È nota poi la straordinaria
influenza di Quintiliano sulla pedagogia del Rinascimento.





231.  Svet. Tit. 8 — Dio Cass. 66, 19.





232.  Hieron. ad a. 88 (ed. Schöne, II, 161).





233.  Quint. Inst. or. 4 prooem. 2.





234.  Auson. Gratiar. actio 1, 31.





235.  Svet. Dom. 20.





236.  Dio Cass. 66, 24.





237.  Così opinano anche il Garbelli (o. c. p. 131), l’Ihm
(o. c. 518), il Werner (De incendiis urbis Romae, p. 32). il Langie
(o. c. 55).





238.  Svet. Dom. 20.





239.  Cfr. Heberdey, in Jahreshefte d. österreich. arch. Institutes
in Wien, 1905, p. 234.





240.  Plin. Ep. 1, 8, 2 — CIL. 5, 5262, ll. 14-15.





241.  CIL. 11, 2704.





242.  Suid. Epaphr. — Senec. de tranquill. animi, 9, 4 sgg. — Lucian.
Adversus indoctum, passim.





243.  Cfr. Langie, o. c. 150 sgg.





244.  Friedländer, o. c. II6, 481.





245.  CIG. 2810 b., l. 29.





246.  Svet. Dom. 4, 4 — Lafaye, o. c. 64-69; 70 sgg.





247.  Visconti, Il sepolcro del fanciullo Q. Sulpicio Massimo, Roma,
1871, p. 7.





248.  Friedländer, o. c. III6, 426 sgg. — Lafaye, o. c. 87 sgg.





249.  Cfr. Jahn, in Berichte d. sächs Ges. d. W. 1856, p. 299.





250.  Svet. Dom. 4 — Mart. Epigr. 4, 1, 5. 9, 23; 24; 35, 9 — Stat.
Silvae 3, 5, 28. 4. 2, 62. 5, 3, 227 — Lafaye, o. c. 62-64. — Friedländer,
o. c. III6, 428.





251.  Friedländer, l. c.





252.  Svet. Dom. 5 — Chronograph. del 354, ed. Mommsen in
Abh. d. sächs. Gesellschaft, I, 646.





253.  Svet. Dom. 4 — Friedländer, o. c. II6, 481 sgg.





254.  Mart. Epigr. 7, 32, 6 sgg.; 7, 57 — Iuv. Sat. 6. 352 sgg. — Friedländer,
o. c. II6, 489-90.





255.  Svet. Vesp. 19.





256.  Svet. Dom. 7.





257.  Gevärt, o. c. II, 614, n. 4.





258.  Dio Cass. 67, 13.





259.  Svet. Dom. 4 — CIG. 1720. l. 9; 2810 b. add. l. 29;. cfr.
Gevärt, o. c. II, 614-615.





260.  Chronogr. l. c. — Svet. Dom.





261.  Iuv. Sat. 7, vv. 175-177 e prec.





262.  Mart. Epigr. 3-4, vv. 7-8.





263.  5, 56, 3 sgg.





264.  Rostowzew, Bleitesserae, p. 75, n. 2.





265.  Idem, o. c. p. 75; Sylloge, n. 847.





266.  Svet. Dom. 4 — Dio Cass. 67, 14 — Fronto, Ad M. Caes.
5, 22-23 (37-38).





267.  Zumpt, Über Bestand d. philosophischen Schulen in Athen u.
die Succession d. Scholarchen, in Abhandl. d. Konigl. Akademie d.
Wissenschaft zu Berlin, 1842, pp. 30 sgg.





268.  CIL. 3, 2 suppl. 12283, ll. 4 sgg. L’epigrafe parla solo degli
Epicurei, ma il divieto si può supporre esteso alle altre scuole.





269.  Tale sistema troviamo indicato dalla epigrafe stessa (ll. 8-10)
ed era in vigore in altre età; cfr. Index Academ. philos., col.
6-7 (pp. 38-39 ed Mekler).





270.  Cfr. Svet. Dom. 23.





271.  Cfr. Gräfenam, Gesch. d. klas. Philolologie, III, 134; 137 sgg.





272.  Così ad es. il Rossi, L’istruzione pubblica nell’antica Roma,
Siena, 1892, p. 50.





273.  Plin. Ep. 10, 66, 7 sgg.; 10.





274.  Cfr. Plin. Ep. 10, 58; 60.





275.  Plin. Ep. 10, 58, 2.





276.  Plin. Ep. 10, 60.





277.  Plin. Ep. 4, 22.





278.  Plin. Pan. 46. Le pantomime, di cui Plinio parla altrove
(Ep. 7, 24, 4 sgg.), sono spettacoli privati. D’altra parte, la
reazione contro l’istruzione musicale è limitata al mondo romano.
A Smirne, Traiano fondava agoni musicali (CIG. 3208, ll. 11).





279.  Dio Cass. 69, 4.





280.  Richter, Topographie d. Stadt. Rom, München, 1901, p. 246-247.





281.  Garbelli, o. c. 157-159.





282.  Gell. N. A. 11, 17, 1 — Francke, Gesch. Trajans, Leipzig,
1840, p. 615 e fonti ivi cit.





283.  Svet. Aug. 41; cfr. Cardinali, Frumentatio, in De Ruggiero,
Diz. ep. 3, 254 sgg.





284.  Plin. Pan. 26; 28. A fanciulli beneficati del publicum frumentum
si riferiscono le epigrafi CIL. 6, 10220; 10221; 10222;
10224 b; 10226 e qualche altra. Sulla loro cronologia non abbiamo
però alcuna precisa informazione.





285.  Plin. Pan. 26.






286.  Plin. Pan. 28.





287.  Sulle istituzioni alimentari di Traiano, cfr. Francke, o. c.
377 sgg. — De La Berge, Essai sur le règne de Trajan, Paris,
1877, pp. 110 sgg. — Hirschfeld, o. c. 212 sgg. — De Marchi,
La beneficenza in Roma antica, Milano, 1899, pp. 34 sgg. — Lallemand,
Hist. de la charité, Paris, 1902, I, 162 sgg.





288.  CIL. 11, 1127.





289.  CIL. 9, 1455.





290.  De Ruggiero, Diz. ep. I, 406 sgg.





291.  CIL. 10, 5056.





292.  Plin. Ep. 48; 7, 18 — CIL. 5, 5262.





293.  CIL. 11, 1602.





294.  CIL. 10, 6328.





295.  CIL. 14, 350.





296.  CIL. 2, 1174.





297.  CIL. 8, 1641.





298.  Plin. Pan. 47 — Philostr. V. S. 1, 25, 5. 2, 25, 5.





299.  Plin. Pan. 47: «quid vitam, quid mores iuventutis, quam
principaliter formas!»





300.  Sulla varia cronologia, che vi è stata assegnata, cfr. Schanz,
Gesch. d. röm. Litteratur, II2, 2, 273.





301.  1, 10.





302.  Plin. Pan. 47.





303.  Sui gusti intellettuali e su l’atteggiamento spirituale di
Adriano, cfr. il saggio, sempre vivo e vero, del Sainte-Croix, Sur
le goût de l’empéreur Hadrien pour la philosophie, la jurisprudence,
la littérature et les arts in Mémoires de littérature tirées des Régistres
de l’Académie Royale des Inscriptions et Belles-lettres, 1808 (49),
pp. 405 sgg.





304.  È la definizione, di cui lo contrassegna il suo successore,
Giuliano (Caesares, p. 311 d).





305.  Caes. 14, 1-3.





306.  Cfr. pp. 49 sgg. del pres. scritto.





307.  (H. A.) Hadr. 16, 10 — Gell. N. A. 13, 22 (21). 1 — Iuv.
Sat. 7, 1 sgg.





308.  Si guardi solo alla serie degli a libellis di Adriano, elencati
in Friedländer, Sittengesch. etc. I6, 185 sgg.: lo storico
Svetonio, i retori Eliodoro, Vestino, Celere, il procurator bibliothecarum
Eudemone.





309.  Zumpt, o. c. 44 — Weber, De Academia litteraria atheniensi
seculo secundo p. C. constituta, Marburgi, 1858, pp. 3-4 — Zeller,
Phil. d. Griechen, III3, p. 683-684 e n. 3.





310.  «omnes professores et honoravit et divites fecit»; «doctores
qui professioni suae inhabiles videbantur dilatos honoratosque a
professione dimisit».





311.  1, 24, 5.





312.  (H. A.) Hadr. 16, 10.





313.  Phil. V. S. 1, 24, 5; 25, 5 sgg.





314.  Plut. de exil. 14 — Strab. 8, p. 396; cfr. Ahrens, De
Athenaeum statu politico et litterario, Gottingae, 1829, p. 76 — Dumont,
o. c. I, 241; 207 sgg.





315.  Aur. Vict. Caes. 14, 3.





316.  Sidon. Apoll. 9, 14, 2.





317.  Jordan, o. c. I, 2, 61 — Gilbert, Gesch. u. Topographie
d. Stadt Rom im Alterthum, 33, 337.





318.  (H. A.) Pertin. 11, 3; Al. Sev. 35, 2; Gordian. 3, 4.





319.  Senec. Ep. 88, 10. sgg; cfr. Müller, Quam curam respublica
apud Graecos et Romanos literis doctrinisque colendis et promovendis
impenderit, quaeritur, Gottingae, 1837, pp. 43-44. — Boissier,
Fin du paganisme, I, 183.





320.  Quint. Inst. or. 1, 10, 35 agg.





321.  Allorchè, nel V. secolo, Teodosio II. riordinerà l’Ateneo
Costantinopolitano, noi vi troveremo delle cattedre ufficiali di
grammatica, che probabilmente erano state istituite da Costantino.





322.  Eus. Chron. (II, p. 174, ed. Schönk) — Oros. Adv. paganos,
7, 16, 3.





323.  Cfr. Tiraboschi, Storia della letteratura italiana, Milano,
1822-1826, II, 370 — Preller, Die Regionen d. Stadt Rom, Jena,
1846, p. 220; 170 e nota — Gilbert, o. c. III. p. 340.





324.  Gaius, I. 7, ed. Krüger-Studemund — Cuq, Le Conseil des
empéreurs, pp. 335-336; Les institutions juridiques des Romains,
II, p. 37.





325.  Cuq, Le Conseil des empéreurs, pp. 328 sgg.





326.  N. A. 13, 13, 1.





327.  Karlowa, o. c. 1, 673.





328.  Appoll. Tyan. Ep. 54. ed. Kayser.





329.  Sul ginnasio e la biblioteca di Adriano, cfr. Pausan. 1, 18, 9 — Eus.
Chron. II., 166; Hieron. Chron. II, 167, ed. Schöne. Sugli
scavi recenti eseguiti nei locali, che ne furono sede, cfr. Athen.
Mittheil. 1896, pp. 463-464 — Judrich, Topographie von Athen, München,
1905, pp. 334 sgg.; 337; 373 — Wachsmuth, in Pauly-Wissowa,
RE. (suppl.): Athenai, pp. 186-187.





330.  Cfr. Dumont, o. c. I, pp. 240 sgg.





331.  CIL. 3, 2 suppl., 12283. Cfr. anche gli Oesterr. Jahreshefte,
II. 271-272.





332.  Cfr. il. §. IX del prec. capitolo.





333.  ll. 7-8: «ut illi permittatur a te graece [t]estari circa ha[n]c
partem iudiciorum suorum, quae a[d] diadoches ordinationem pertinet»;
cfr. Dareste, in Nouv. Revue du droit français et étr., 1892,
p. 623. Il graece testari può però — a mio avviso — interpretarsi
anche come facoltà di testare a seconda del diritto etnico del
testatore.





334.  l. 9: «s[i i]ta suaserit profectus personae»; cf. Dareste, o. c.,
p. 624.





335.  Cfr. ad esempio il Diels, in un suo interessante studio sull’epigrafe
(in Archiv für Geschichte d. Philosophie, 4, (1891), p. 490)
e il commento all’epigrafe in CIL. 3, 2 suppl., p. 2078.





336.  Suid. Vestinus — CIG. 5900 (= IG. 14, 1085).





337.  Phil. V. S. 1, 25, 5.





338.  Phil. V. S. 1, 22, 5.





339.  Athen. 15, p. 677 e.





340.  BCH. 4, pp. 405-406.





341.  Cfr. Parthey, o. c. 93-94.





342.  Cfr. Phil. l. c.





343.  Dig. 27, 1, 6, 2 sgg.





344.  Kuhn, o. c. I, 90-92.





345.  Dig. 27, 1, 6, 7.





346.  È però possibile che il chiarimento non sia di Antonino
Pio, ma di Modestino (cfr. Lacour-Gayet, Antonin Le Pieux, Paris,
1888, 315 n. 4).





347.  Cfr. Inst. 1, 25, 15 — Dig. 27, 1, 6, 9. In questo passo,
la disposizione è attribuita a Settimio Severo o a Caracalla, ma
tutto il contesto mostra che essa rimonta ad Antonino Pio. Forse
ciò che si attribuisce a S. Severo e a Caracalla è solo l’applicazione
o l’esemplificazione di quella norma generale.





348.  Dig. 27, 1, 6, 10.





349.  Dig. 27, 1, 6, 8; cfr. pp. 50 sgg. del pres. scritto.





350.  Dig. 50, 4, 11, 4 — C. I. 10, 58, 4; questa costituzione
si riferisce ai calculatores (insegnanti primari di aritmetica).





351.  Dig. 50, 6, 7. Il giureconsulto, che ci informa di tale disposizione,
è Tarrunteno Paterno, vissuto sotto Marco Aurelio
e Commodo.





352.  Dig. 27, 1, 6, 2; cfr. Kuhn, o. c. I, 83.





353.  Weber, o. c. p. 8, e n. 51 — Wachsmuth, Die Stadt Athen
im Alterthum, Leipzig, 1874, I, 699 — Rauschen, Das griechisch — römische
Schulwesen zur Zeit des ausgehenden antiken Heidentums,
Bonn, 1900, p. 21.





354.  Phil. V. S. 1, 23, 1; cfr. il paragrafo seguente del pres.
capitolo.





355.  Phil. V. S. 2, 2, 1-2.





356.  Dig. 27, 1, 6, 10.





357.  Weber, o. c. 34-35 — Zumpt, o. c. 53 e n. 2.





358.  Phil. V. S. 2, 2, 2. — Lucian. Eun. 3 — Porph. Vita
Plot. 20.





359.  A identica conclusione viene recisamente il Mommsen, Röm.
Gesch. (Berlin, 1885), V, 303, n. 1.





360.  Marquardt, Staatsverwaltung, I2, 343-344 — Lacour-Gayet,
o. c. 229-230.





361.  Kuhn, o. c. I, 520.





362.  Dig. 27, 1, 6, 3.





363.  Cfr. Dig. 27, 1, 6, 4.





364.  Cic. In Verr. 1, 42 — Cod. th. 1, 1, 3 — C. I. 1, 11, 7.





365.  Aristid. Orat. 50. 75, ed. Keil. Sulla cronologia, cfr. Letronne,
Recherche pour servir à l’histoire de l’Égypte, Paris, 1823,
p. 253.





366.  Cfr. Phil. V. S. 2, 25, 5 insieme con 1, 25, 5.





367.  Ant. Pius. 11, 3.





368.  Quella fonte è sempre sospetta, ma sui dubbi, che questo
speciale paragrafo solleva, cfr. Schulz, Das Kaiserhaus d. Antonine
u. der letzte Historiker Roms, Leipzig, 1907, p. 21.





369.  Phil. V. S. 2, 2, 1-2.





370.  Phil. V. S. 1, 23, 1.





371.  Suid. Lollianus.





372.  Phil. V. S. 2, 2, 2; cfr. Zumpt, o. c. 47-48.





373.  Weber, o. c. 19, n. 38.





374.  Su tale questione e risoluzione, cfr. Zumpt, o. c. 48-50 — Bernhardy,
Grundriss d. griech. Litteratur, I4, 608 — Kuhn, o. c.
1, 91 — Rohde, Der griechische Roman, 2ª ed. (1900), p. 324.





375.  Cod. th. 12, 2, 1, (= C. J. 10, 37); Dig. 50, 9, 4, 1-2.





376.  Müller, Quam curam etc. p. 14 e n. 30 — Zumpt, o. c. 45.





377.  (H. A.) M. Ant. phil. 27, 7.





378.  (H. A.) Ant. phil. 2, 2 segg. — Phil. V. S. 2, 10, 7. Sui
rapporti tra il giovane Marco Aurelio e i suoi maestri, cfr.
il bel saggio del Boissier, La Jeunesse de Marc Aurèle, in Revue
des deux mondes, 1868, pp. 671 sgg.





379.  1, 5 sgg.





380.  Dio Cass. 71, 31, da cui derivò Zonara, 123 (=P. I. 596 c.).





381.  Ahrens, o. c. p. 71 — Zumpt, o. c. 51.





382.  Ahrens, o. c. p. 72 — Kayser, P. H. Lollianus, Heidelberg,
1841, p. 10. Sulla differenza tra il λόγος πολιτικὸς e il λόγος
σοφιστικὸς, cfr. Brandstätter, De notionum πολιτικὸς et σοφιστὴς
usu rhetorico, in Leipz. Stud. 15 (1893), Cap. 1 (pp. 133 sgg.).





383.  Phil. V. S. 2, 2, 2.





384.  Ahrens, o. c. 70 — Müller, o. c. p. 15; 42 — Gräfenhan,
o. c. III, 29 — Zeller, o. c. III3, 1, 686.





385.  Phil. V. S. 2, 2, 2 — Lucian. Eun. 3.





386.  Lucian. l. c.





387.  Phil. V. S. 2, 2, 1.





388.  Lucian. Eun. 3, 8 — Tatian. Orat. ad Graecos 19, ed. Otto.
Quest’ultimo, che, con certezza, si riferisce a Marco Aurelio,
parla, in cifra approssimativa, di 600 aurei.





389.  Tatian. l. c. — Lucian. l. c. — Phil. V. S. 2, 2, 2.





390.  Phil. V. S. 2, 2, 2.





391.  Lucian. Eun. 2; δίκη δὲ ὅμως συνειστήκει καὶ δικασταὶ
ψηφοφοροῦντες ἧσαν οί ἄριστοι καὶ πρεσβὺτατοι καὶ σοφώτατοι τῶν
ἐν τῇ πόλει.





392.  L’Ahrens (o. c. 74), distingue gli ἅριστοι, che, secondo il
suo pensiero, sarebbero stati gli Areopagiti o i Buleuti, dai
σοφώτατοι (i professori e gli studiosi di filosofia e di letteratura).
Ma, se la sintassi, del periodo imponesse una distinzione, questa
dovrebbe essere triplice: ἅριστοι; πρεσβύτατοι; σοφώτατοι.





393.  o. c. p. 52.





394.  Luc. Eun. 2; 11.





395.  Su queste attribuzioni dell’Areopago, cfr. Plut. Cie. 24, 3 — Actus
Apost. 17, 19 — Diog. Laërt. 5, 38. In occidente, nomineranno
i maestri pubblici, i Consigli municipali.





396.  Luc. Eun. 7. Cfr. Chiappelli, in Saggi e note critiche, Bologna,
1895, pp. 105 sgg.





397.  Luc. Eun. 5-6; 10.





398.  Luc. Eun. 4.





399.  Luc. Eun. 12.





400.  Cfr. Ahrens, o. c. p. 74.





401.  Il procedimento dei concorsi per le cattedre di sofistica è
ricostruito ampiamente in Hertzberg, Geschichte Griechenlands
unter d. Römern, Halle, 1875, 3, 315 sgg.





402.  Cfr. Ahrens, o. c. p. 68.





403.  Desjardins, De tabulis alimentariis, Parisiis, 1854, pp. 28
sgg. — De Champagny, Les Antonins, Paris, 1875, 3, 422-423.





404.  IG. 14, 1127; cfr. Lacour-Gayet, Antonin le Pieux, p. 212.





405.  De Ruggiero, in Dis. ep. 1, 406 sgg.





406.  Hirschfeld, o. c. 217 sgg.





407.  Idem, o. c. 221-222.





408.  IG. 3, 1, 61.





409.  CIL. 2, 1174.





410.  CIL. 8, 1641.





411.  Mancini, Curator reipublicae in De Ruggiero, Diz. ep. II, 1347.





412.  Dig. 30, 117.





413.  Foucart, De collegiis scenicor. artificum apud Graecos, 1873,
pp. 93 sgg. — Poland, De collegiis artificum Dionysiacorum, Dresden,
1895, pp. 19-21; Gesch. d. griechischen Vereinwesens, Leipzig,
1909, 47; 143 sgg.





414.  Gevaert, o. c. I, 57; II, 615.





415.  Plut. de musica 30 — Reisch, De musicis graecorum certaminibus,
Vindobonae, 1885, pp. 28 sgg.





416.  Cfr. Horat. Epist. 2, 3, 414-415 — Gevärt, o. c. II, 583.





417.  Strab. 14, 29 (= p. 643); cfr. Lüders, o. c. pp. 85 sgg.





418.  CIG. 3088; cfr. 3059; 3060. — Dittenberger., Sylloge inscr.
graec. II2, 523, ll. 15 sgg. Taluni hanno creduto che qualcuna di
queste epigrafi si riferisca appunto alla scuola del sinodo (Lüders,
o. c. 135 sgg. — Gevaert, o. c. II, 583-584); per l’opinione opposta,
cfr. Müller, Griechische Bühnenalterthümer, Freiburg, 1886,
p. 395, n. 4 — Poland, De collegiis etc. p. 13, n. 68.





419.  Poland, o. c. 8 sgg.; Gesch. d. Wereinsw. 129 sgg.





420.  Poland, De collegiis, etc. pp. 20 sgg.





421.  Poland, Griechische Vereinswesen, 46 segg. — Österr. Jahresh.
1908, p. 106.





422.  Rostowzew, o. c. 82 e n. 10 con le fonti ivi citate.





423.  Sono elencati e illustrati in Rostowzew, o. c. 69 sgg. Cfr.
anche Petersen, L’arco di Traiano a Benevento, in Rom. Mittheil.,
1892, pp. 248 sgg.; 259 sgg. — Dressel, Ludi decennales in Hirschfelds
Festschrift, pp. 280 sgg.





424.  Dressel, loc. cit. — Cohen, Médailles impériales, II2, 337,
nn. 667 R; 673 R.





425.  Dio Cass. 71, 35 — (H. A.) Ant. phil. 6, 3.





426.  CIL. 6, 10.234, l. 2.





427.  CIL. 6, 9007, ll. 3-4. Si è pensato ad emendare in procurator
monument[or]um [statuarum] imaginum ma non pare vi si possa
contar troppo. Sarebbe audace pensare a un terra[e] imaginum?





428.  CIL. 6, 10.234, ll. 2-3 e fors’anche CIL. 6, 31053, l. 4
[adi]u[tor] rat[ionis] stat[uarum].






429.  CIL. 6, 2270, ll. 2-3 (a. 199), che dà anche un libertus Augusti
officinator a statuis.





430.  Dig. 50, 10, 5.





431.  Dig. 50, 10, 7.





432.  Hirschfeld, o. c. 439-440.





433.  CIL. 10, 7580.





434.  Infatti, a differenza di altre iscrizioni precedenti, il titolo
di procurator bibliothecarum viene questa volta in coda a parecchi
altri.





435.  Lacour-Gayet, o. c. 318.





436.  Sat. 15, vv. 110-112. È questa una delle ultime satire del
poeta, certo posteriore al 127; cfr. Friedländer, o. c. pp. 573-574
nella sua edizione di Giovenale.





437.  Lacour-Gayet, o. c. 351 — De Champagny, o. c. II, 215.





438.  Réville, La réligion à Rome sous les Sévères, Paris, 1886,
11 sgg.





439.  Phil. V. S. 2, 12, 4. 2, 30, 1 e passim.





440.  Cfr. Phil. Apoll. 1, 3; V. S. 2, 30, 1-2.





441.  Dig. 27, 1, 6, 8.





442.  CIG. 6829, l. 12 e il commento del Böckh.





443.  CIG. 1720, l. 10.





444.  Foucart, De collegiis etc., pp. 98-99.





445.  Cuq, Le Conseil des empéreurs, pp. 352 sgg.





446.  Dio Cass. 72, 17, 1 sgg. — (H. A.) Commod. 8, 5.





447.  (H. A.) Gordiani tres, 4, 6.





448.  CIL. 8, 895; 1353; 1577 e, forse anche, 1501 e 1858.





449.  Porph. Vita Plot. 12.





450.  Dio Cass. 77, 7. La persecuzione di Caracalla non involse,
come in genere si è pensato, tutti i dotti del Museo, o, tanto
meno, tutti gl’istituti di istruzione pubblica alessandrini (cfr.
Matter, o. c. I, 295 sgg.).





451.  Phil. V. S. 2, 30, 2.





452.  (H. A.) Maxim. duo, 2, 4 sgg.





453.  Schiller, Gesch. d. Kaiserzeit, Gotha, 1883-1887, I, 2, 740
e fonti ivi cit.





454.  Cohen, Médailles impériales, IV2: Geta 156 — Eckhel, Doctrina
nummorum, 7, 229 — De Foville, in Revue numismatique,
1903, p. 275.





455.  Mommsen, Die Schweiz in römisch. Zeit, pp. 20-21 — Cagnat,
De municipalibus et provincialibus militiis, Lutetiae-Parisiorum,
pp. 81-82 — Kornemann, Zur Städteentstehung in den ehemals
keltischen u. germanischen Gebieten des Römerreichs, 1898, pp. 51-52 — Rostowzew,
Bleitesserae, pp. 77; 90.





456.  Si rileva dal Dig. 27, 1, 6, 1 sgg.





457.  Dig. 27, 1, 6, 4 — C. I. 10, 53, 5.





458.  Dig. 27, 1, 6, 11.





459.  Dig. 27, 1, 6, 11; cfr. Kuhn, o. c. 1, 120-121.





460.  Dig. 27, 1, 6, 12.





461.  Dig. 50, 5, 8, 4.





462.  Fragm. vat. 204, ed. Mommsen.





463.  Dig. 50, 13, 1.





464.  Dig. 50, 13, 1, 4-5.





465.  Dig. 50, 13, 1, 6.





466.  Dig. 50, 9, 4, 1-2.





467.  C. I. 10, 53, 2.





468.  Dig. 50, 13, 1.





469.  Cod. th. 13, 3, 1-2.





470.  (H. A.) Al. Sev. 27, 5-9.





471.  (H. A.) Al. Sev. 27, 5. 44, 4-5. Traduco con ingegneria ed
architettura le denominazioni delle due cattedre, che il biografo
di Alessandro Severo fa, rispettivamente, tenere, da mechanici e
da architecti. Su queste due denominazioni, cfr. Promis, Gli architetti
e l’architettura presso i Romani, Torino, 1871, pp. 7 sgg.;
12 sgg. Analoga distinzione fa il Cod. th. 13, 4, 3.





472.  Meiners, o. c. 343 sgg.





473.  Berthelot, Origines de l’alchimie, Paris, 1885, pp. 13-14 — Bouché-Leclerq,
L’astrologie grecque, Paris, 1899, 560 sgg.





474.  Maas, Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen, Berlin,
1902, pp. 142 sgg.





475.  Paul. Sententiae, 5, 21, 1-3.





476.  Bouché-Leclerq, o. c., pp. 559, n. 4.





477.  Paul. Sententiae 5, 21, 3.





478.  Promis, o. c. 7 sgg. — Albert, Les médecins grecs à Rome,
pp. IX-X.





479.  Weber, o. c. 34-35 — Häser, Lehrbuch d. Gesch. d. Medicin,
I3, 391 sgg. — Keil, Arteninschriften aus Ephesos, in Oesterr. Jahreshefte,
1905, 135 sgg. — Bloch, Übersicht über d. ärzt. Standesverhältnisse
etc. in Handb. d. Medicin I, 571.





480.  (H. A.) Al. Sev. 44, 4.





481.  (H. A.) Al. Sev. 44, 4.





482.  (H. A.) Pertin. 9, 3.





483.  (H. A.) Did. Iul. 2, 1.





484.  Dig. 35, 7, 89.





485.  (H. A.) Al. Sev. 57, 7.





486.  Dig. 34, 1, 14, 1.





487.  Sulle vicende degli istituti alimentari nel III. secolo, cfr.
Desjardins, o. c. 30-31.





488.  Gravi, ad esempio furono i danni subìti da tutti gl’istituti
di coltura in Alessandria (Amm. Marc. 22, 16, 15 — Euseb.
Chron. ad. a. 272 (II, p. 182 ed. Schöne) — Euseb. H. E. 7, 21 — Matter,
o. c. I, 300 sgg.)





489.  Bernhardy, Grundriss d. griech. Litteratur, I4, 662-664.





490.  Cfr. Sievers, Libanius, Berlin, 1868, pp. 38 sgg.





491.  Malal. 12O 400 cd.





492.  C. I. 10, 50, 1.





493.  7, 64; 65; 66; 67; 68; 69; 70; 71; 74, ed. Mommsen-Blümner.





494.  Anche il pedagogo, che non solo accompagnava gli alunni
in classe, ma assisteva alle lezioni, rivedeva i loro compiti, e li
riprendeva e castigava, partecipava all’ufficio della istruzione.





495.  In verità, quello dei calculatores, era un insegnamento
intermedio fra l’elementare, il secondario ed il professionale
(cfr. Isid. Orig. 1, 3, 1).





496.  Essi, come i loro discepoli, erano richiesti per uffici di
segreteria, per trascrizione di documenti, di codici etc. etc.





497.  Il denarius dioclezianeo valeva poco più di L. 0,02 (cfr.
Mommsen, Das diocletianische Edict über die Waarenpreise, in Hermes,
1890, p. 26).





498.  Il pedagogo doveva perciò prestare servizio presso parecchie
famiglie.





499.  [Lactant.] De mortib. persec. 7 A.





500.  C. I. 9, 18, 2.





501.  Suid. Diocletianus — Acta S. Procopii, Bollandisti, Iulii,
II, 557 A; cfr. Berthelot, Les origines de l’alchimie, Paris, 1885,
pp. 47; 72-73.





502.  Eus. H. E. 8, 2.





503.  Cfr. Marin, Les moines de Constantinople, Paris, 1897,
pp. 403 sgg.





504.  De Rossi, La biblioteca della sede Apostolica, in Studi e documenti
di storia e diritto, 1884, p. 334 — Allard, La persécution
de Dioclétien, Paris, 1890, I, 183-185 — Grisar, Le bibliotheche
nell’antichità classica e nei primi tempi cristiani, in Civiltà cattolica,
1902 (8), pp. 464-465.





505.  Allard, o. c. I, 191 sgg. — Leclerq, Bibliothèques in Dom
Cabrol, Dictionn. d’archéol. chrétienne, de liturgie etc. fasc. XIV,
col. 859-860.





506.  Gesta apud Zenophilum consularem, (seguito di S. Aug. Opera,
IX, 1106-1107, ed. Gaume).





507.  Leclerq, o. c. col. 859; 862 — Allard, o. c. I, 201-202.





508.  Paneg. lat. 4, 5.





509.  Paneg. lat. 4, 11.





510.  Hieron. de vir. ill. 80 — Lact. div. Inst. 5, 2.





511.  Paneg. lat. 4, 6.





512.  Eumen. Pro rest. schol. (in Paneg. lat. 4) 6; 11. Su Eumenio
e gli scritti suoi, o a lui attribuiti, cfr. Brandt, Eumenius von
Augustodunum, Freiburg, 1887.





513.  Eumen. o. c. 44. Il Seek (Studien sur Gesch. Diocletians u.
Constantius, in Jahrbücher für classische Philologie del Fleckeisen,
1888 (137) p. 720) opina a ragione che il documento fosse controfirmato
dagli altri tre imperatori del tempo.





514.  Paneg. 4, 5; cfr. 7, 23.





515.  Paneg. 4, 3; 14.





516.  Paneg. 4, 10; 20.





517.  Paneg. 4, 9. Cfr. su tutto ciò anche Pichon, Les derniers écrivains
profanes dans les Gaules, Paris, 1906, pp. 27 sgg.; 74 sgg.





518.  Eumen. o. c. 11; 14.





519.  Il nummus è pari al nuovo denarius di rame (Eumen. o. c.
5; 11; 14), che valeva poco più di L. 0,02. Non si può tentar di
ridurre, come pare è stato fatto, la somma a sexaginta milia nummum,
perchè essa, dice Eumenio, era doppia del suo stipendio
di magister memoriae, pari a 300.000 nummi (Eum. o. c. 11). Cfr.
su questo anche Mommsen, in Hermes, 1890, p. 27.





520.  Eumen. o. c. 6.





521.  Cuq, Le Conseil des empereurs, 473.





522.  Lo notarono anche i contemporanei; cfr. Eumen. o. c. 5 — Ioann.
Chrys. De vita monast. 3, 5.





523.  Cfr. le due lettere di Ottaziano Porfirio e di Costantino
in Optat. Porfir. Carmina, ed. Müller, pp. 3, 4.





524.  Aur. Vict. Epit. 41, 8.





525.  Iulian. Orat. 1, 8 c., ed. Hertlein.





526.  Aur. Vict. Epit. 41, 14.





527.  Codin. Antiqu. const. P. 42 d. — Anon. Ant. const. 1, 31
(in Bandurius, o. c. I, 3, p. 12). Veramente; l’uno e l’altro
dicono soltanto che la successione dei maestri, adibitivi all’insegnamento,
durò 414 anni, fino al 10º dell’impero di Leone Isaurico.
La fondazione sarebbe dunque avvenuta nel 313 di C., innanzi
cioè quella di Costantinopoli.





528.  Gräfenhan, o. c. III, 30 — Christ. Griech. Litter. 809,
(4ª ed.) — Bysantios, Κωνσταντινόπολις, Atene, 1890, I, 458.





529.  Anon. o. c. I, 31 — Codin. o. c. P. 42 d. — Zonar. 15, 3,
13-16 (= P. II. 104 b. c.) — Cedren. P. 454 c. d.





530.  Cfr. Manso, Ueber das rhetorische Gepräge d. römischen Litteratur,
in Vermischte Abhandlungen u. Aufsätze, Breslau, 1821,
p. 83, n. x.





531.  Notitia urbis constantinopolitanae, 9, 10 (in Notitia dignitat.
ed. Seek). — Cod. th. 14, 9, 3. Sulla Basilica Capitolina, cfr.
Anth. pal. 9, 660 — Bandurius, o. c. II, 853 — Bysantios, o. c.
I, 283.





532.  Anon. Enarr. Chronogr. antiqu. Constant. 296 (in Bandurius
o. c. I, 103).





533.  Cfr. Hertzberg, Die Geschichte d. Griechenland unter d.
Herrschaft. d. Römer, Halle, 1875, III, 494. — Güldenpenning,
Geschichte d. öströmischen Reiches unter den Kaisern Arcadius u.
Theodosius II., Halle, 1885, p. 275.





534.  Socrat. H. E. 3, 1 b.





535.  Cfr. il cap. VIII del pres. scritto.





536.  Socrat. l. c.





537.  Anth. pal. 9, 660.





538.  Hieron. Chronicon (ed. Schöne, II, 195) — Auson. XVI, 2,
4 — Themist. Or. 23, p. 292 a sgg. Cfr. Monnier, De rhetoricae
discipulis atque magistris per Orientem in IV. Cristiani aevi saeculo,
Parisiis, 1866, pp. 41-42.





539.  Cod. th. 14, 9, 3. 6, 21, 1.





540.  Cod. th. 6, 21, 1.





541.  Curiosum Urbis e Notitia (in Richter, Topographie d. Stadt
Rom, p. 375)





542.  Themist. Orat. 23, p. 294 b.





543.  Suid. Malchus.





544.  Cod. th. 13, 4, 1.





545.  Se noi fossimo sicuri che non ci sia errore materiale in
una delle nostre fonti, potremmo anche discorrere di una vera
e propria biblioteca di libri di meccanica raccolta da Costantino
in un apposito edificio, i Μάγγανα, ch’era altresì un arsenale di
macchine e di materiali di guerra (Glyc. Ann. 3, P. 252 o un
codice de l’Anon. Antiqu. constant. 2, 69 in Bandurius, o. c. II,
606). Ma è lecito sospettare che il testo originario, in luogo
di βίβλοι μηχανικαὶ, abbia discorso di ὕλαι μηχανικαὶ (cfr. Bandurius,
l. c.).





546.  Cfr. Cod. th. 11, 27, 1-2.





547.  Cod. th. 13, 3, 1.





548.  Cfr. il commento del Gothofredus alla legge.





549.  Cod. th. 13, 3, 2.





550.  Cod. th. 13, 3, 3.





551.  Cfr. Phil. V. S. 2, 25, 5 e Gothofredus (V, 29) nel suo
commento al Cod. th. 13, 3, 1. — Keuffel, Historia originis ac
progressus scholarum inter Christianos, Helmstadi, 1743, pp. 41 sgg.





552.  Cod. th. 13, 3, 16.





553.  Di tale fatto ci fornirebbe un’indiscutibile riprova una
variante, che del passo della legge ci è offerta in alcuni mss.
del C. I. 10, 53, 6, dove essa verrà riprodotta e dove, insieme
con gli altri beneficati, si elencano i doctores legum, se però
quella variante potesse sicuramente interpretarsi come una meditata
interpolazione dei giurecousulti compilatori del C. I. Cfr.
Dernburg, Die Institutionen d. Caius, Halle, 1869, p. 8, n. 14.





554.  quo facilius liberalibus studiis et memoratis artibus multos
instituant.





555.  Cod. th. 13, 4, 2 (= C. I. 10, 66, 1).





556.  Il Cod. th. ha albarii; il C. I., albini e dealbatores.





557.  I codici hanno medici, ma l’inclusione dei medici tra questi
professionisti non si spiega, e deve trattarsi di un errore.





558.  Per indicare gli indoratori, il testo adopera barbaricarii e
deauratores. Sulla differenza di significato tra questi due sinonimi,
cfr. Böcking, Adnot. ad Notit. dignitat., Bonnae, 1839-1853, II,
1, pp. 364-365.





559.  Il C. I. (l. c.) aggiunge: gli scavatori di pozzi (o lectarii,
fabbricatori di letti?), i magnani, i cocchieri (o costruttori di quadrighe?),
i fabri (meccanici?), i sarti, i piumai (o ricamatori?), i
coniatori, i lavoratori di lino. Ma sul valore e la paternità di
queste aggiunte del C. I., data la grande libertà e varietà di
criteri, cui si attennero i compilatori, non possiamo dire nulla di
sicuro.





560.  CIL. 6, 1708 — Notitiadignit. occid. 4, 14; cfr. Hirschfeld,
o. c. p. 272 — De Ruggiero, Diz. ep. II, 1327.





561.  Amm. Marc. 16, 6, 2; cfr. Winckelmann, Gesch. d. Kunst,
in Werke, Donaueschingen, 1825, VI, 346-348.





562.  Cfr. Bernhardy, Grundriss der griech. Literatur, I4, 656.





563.  Eunap. V. S. p. 492, ed. Boissonade.





564.  Fragm. vat. 150, ed. Mommsen.





565.  Cod. th. 13, 4, 3 (= C. I. 10, 66, 2) e commento del
Gothofredus.





566.  Themist. Or. 4, 59 d. sgg. Non si tratta di una nuova pubblica
biblioteca, come pure è stato creduto. Il passo di Temistio
non autorizza in nessun modo a ritenerlo, e il Cod. th. 14, 9, 2,
come Suid. Malchus, parlano di una sola pubblica biblioteca
costantinopolitana.





567.  Liban. Or. 1, p. 27, ed. Reiske.





568.  Liban. Or. 1, pp. 52-54; 58; 126.





569.  Liban. Or. 1, p. 27.





570.  Liban. Or. 1, p. 36.





571.  Liban. Or. 1, p. 52 sgg.





572.  Liban. Or. 1, p. 58.





573.  Eunap. V. S. p. 487 — Petit de Iulleville, L’école
d’Athènes, Paris, 1868, pp. 29; 33-34.






574.  Constant. Oratio ad Them. (in Themist. Orationes, ed. Dindorf,
p. 21 sgg.) pp. 20 a-21 c.





575.  Themist. Or. 4, 61 a-b.; cfr. anche p. 54 d.





576.  Cod. th. 13, 3, 4.





577.  Cod. th. 12, 1, 36; 41; 42; 44.





578.  Cfr. il commento del Gothofredus a Cod. th. 13, 3, 4.





579.  Cod. th. 13, 3, 2; cfr. 6, 21, 1.





580.  Cod. th. 13, 3, 4; cfr. il commento del Gothofredus — Iulian.
Ep. 26, ed. Hertlein.





581.  Cfr. pp. 236-237 del pres. scritto.





582.  Kuhn. o. c. I, 89 — Iulian. Ep. 45.





583.  Zosim. 3, 11, 3.





584.  Iulian. Epist. ad S. P. Q. Athen. p. 277 c.





585.  Iulian. Ep. 9; 36.





586.  Cod. th. 13, 3, 5. Nel C. I. 10, 53, 7, che la riproduce,
manca, grazie alla libertà dei compilatori, l’ultima parte, relativa
all’autorizzazione del principe.





587.  Negri, Giuliano l’Apostata, Milano, 1902, 2ª ed., p. 327 — Allard,
Julien l’Apostat, Paris, 1903; II, 354 e passim, e così la
maggior parte degli storici. Fra le poche eccezioni parmi debbano
annoverarsi il Mücke, Flavius Claudius Julianus, Gotha, 1867-1869,
2, 81 sgg. e il Gothofredus nel suo commento.





588.  Il Rode, Gesch. d. Reaction Kaiser Iulianus etc., Jena, 1877,
p. 64 — Largaiolli, Della politica religiosa di G. imperatore, Piacenza,
1887, pp. 110-111. — Negri, o. c. p. 329.





589.  Cod. th. 13, 3, 6.





590.  Mücke, o. c. 2, 81.





591.  Iulian. Ep. 42; cfr. anche Amm. Marc. 22, 10, 7-25, 4, 20.





592.  Questa mi pare la più ragionevole interpretazione di questo
passo, che vedo invece reso da altri diversamente: πῶς οὐ τοῦτο
ἐκεῖνο καπήλων ἐστὶν, οὔτι χρησῶτν, ἀλλὰ παμπονήρων ἀνθρώπων,
οἴ μάλιστα παιδεύουσι ὄσα μάλιστα φαῦλα νομίζουσι, ἐξαπατῶντες καὶ
δελεάζοντες τοῖς ἐπαίνοις εὶς οὕς μετατιθέναι τὰ σφέτερα ἐθέλουσι
οἴμαι κακά.





593.  Greg. Naz. 4, 5-6; 101 sgg. — August. De civ. Dei, 18,
52 — Rufin. H. E. 10, 33, ed Mommsen — Socrat. H. E. 3,
16 c. — Sozom. 5, 18 b.





594.  Cfr. su ciò anche Rode, o. c. 66, n. 8.





595.  κακουργία (In Iuvent. et Maxim. 1).





596.  Socrat. H. E. 3, 16.





597.  Negri o. c. p. 335.





598.  Eun. V. S. p. 482, ed. Boissonade: τοῖς τῆς Ἑλλάδος ἱεροῖς
εῖς μακρὸν τι γῆρας ανύσας.





599.  Or. 18, p. 574.





600.  De Broglie, L’Église et l’empire romain au IV. siècle, Paris,
1862, IV, pp. 209-210; 213; 217.





601.  Allard, o. c. II, 357 agg.





602.  Hergenröther-Kirsch, Storia universale della Chiesa, (trad.
it.), Firenze, 1904, I, 14.





603.  De Broglie, o. c. IV, 217.





604.  Largaiolli, o. c. 110-111.





605.  Gibbon, The history of decline and fall of the roman Empire,
1829, IV, pp. 92 sgg. — Bartenstein, Zur Beurteilung d. Kaisers
Iulianus, Bayreuth, 1891 (progr.) 23-24. È questa la tesi ampiamente
svolta da S. Gregorio di Nazianzo (Or. 4, 5, sgg.), il teologo
di quel tempo più violento contro Giuliano. Ma — (singolare
contradizione!) — le due orazioni di S. Gregario contro Giuliano
sono per buona parte un attacco vivacissimo contro la cultura
classica e la immoralitè dell’insegnamento, che è possibile ritrarre
dagli scrittori pagani.





606.  De Marchi, La libertà di riunione; di associaz. etc. in Rendiconti
dell’Istituto lombardo di sc. e lett., 1900, p. 851.





607.  Ad es. il Martha, Études morales, Paris, 1883, p. 294.





608.  Mücke, o. c. 2, 84.





609.  Naville, Julian l’Apostat et sa philosophie du polythéisme,
Paris, 1877, pp. 170-172.





610.  Gardner, Iulian philosopher and Emperor, New-York, 1895,
p. 239-240.





611.  Negri, o. c. 344 sgg.





612.  Plat. Protag. 15.





613.  Sui criteri pedagogici, informatori delle scuole di retorica,
cfr. Boissier, Fin du paganisme I, 218 sgg. e le acute osservazioni,
di cui è cosparso uno scritto, che gli storici di solito non
leggono, Sorel, La ruine du monde antique, Paris, 1901, pp. 69 sgg.





614.  Per le scuole famose di Port-Royal, cfr. Carré, Les pédagogues
de Port-Royal, Paris, 1887, pp. XVII-XVIII; 60-61; 61,
nn. 1 e 2; 272 sgg.





615.  Si potrebbe dire di più: il passo dell’editto di Giuliano
(Ep. 42 c.), che richiedeva che i maestri non nudrissero opinioni
contrarie a quelle da loro professate in pubblico (μὴ μαχόμενα
τοῖς δηποσίᾳ τὰἐν τῇ ψυχῇ φέρεν δοξάσματα) è stato con cecità
partigiana, anche dai migliori (cfr. Allard, o. c. II, 357), interpretato
come recante l’imposizione di una conformità di vedute
tra i maestri e l’opinione pubblica. Tale interpretazione, se stenta
ad accordarsi con la grammatica, termina certamente per attribuire
a Giuliano il più illogico e il più sbagliato dei ragionamenti.





616.  Negri, o. c. 344 sgg.





617.  Cfr. i Cap. VIII e IX del pres. scritto.





618.  Socrat. H. E. 3, 16.





619.  È stato da più di un moderno ricordato che, anche ai nostri
giorni, degli ecclesiastici hanno chiesto il bando degli autori
classici dalle scuole (Boissier, o. c. I, 353). Ma essi non hanno
rilevata la singolare, ma non istrana, coincidenza, per cui le
scuole cattoliche, che sono tutte confessionali, e il cui grande
pregio è di inculcare una fede, e di farne il fuoco centrale ispiratore
dell’educazione e dell’insegnamento, ripetono, con le
opportune, o necessarie, mutazioni di mezzi e di fini, la loro natura
dal criterio fondamentale dell’editto di Giuliano.





620.  De Broglie, o. c. IV, 213.





621.  Aug. Confess. 8, 5, 10.





622.  Eun. V. S. p. 492.





623.  Iulian. Ep. 2.





624.  Hieron. Chron. ad. a. 366 (II, 196 ed. Schöne).





625.  Hieron. l. c. — Eun. V. S. p. 493. Non ho potuto vedere
il Lalanne, Influence des Pères de l’Église sur l’éducation, ove,
secondo trovo riferito, si sostiene che Proeresio non sarebbe
stato cristiano.





626.  Oros. 7, 30, 3 — Ioann. Chrys. In Iuv. et Maxim. 1.





627.  Mücke, o. c. 2, 82 — Bartenstein, o. c. 22.





628.  De Broglie, o. c. IV, 216 e n. 1 — Gibbon, Decline and
fall of the rom. empire, IV, 93 — Lasaulx, Der Untergang d.
Hellenismus, München, 1854, p. 64, n. 184 — Rode, o. c. 66 — Allard,
o. c. II, 363-364.





629.  Socrat. H. E. 2, 46, 3, 16 a — Sozom. H. E. 5, 18 c.





630.  Greg. Naz. Orat. 4, 111-112; cfr. Sozom. H. E. 5, 16.





631.  14, 6, 18.





632.  Cfr. anche Harrent, Les écoles d’Antioche, Paris, 1898,
114 sgg.





633.  pari a ca. l. 64. Sull’arruffata questione della capacità dell’artaba,
nell’età imperiale romana, cfr. Hultsch, Beiträge zur
Aegyptischen Metrologie, in Archiv f. Papyrusforschung etc. II,
283 sgg. — Grenfell-Hunt, in Tebt. Pap. I, 232-233 — Barbagallo,
Contributo alla storia economica dell’antichità, Roma, 1907,
pp. 57-59.





634.  Ep. 56.





635.  Ep. 71.





636.  Com’è noto, l’autorità delle lettere di Giamblico a Giuliano
è stata più volte posta in dubbio (Schwarcz, De vita et scriptis
Iuliani imperatoris, Bonn, 1888, pp. 23 sgg. — Zeller, o. c.
III4, 2, 736-8, n. 3); ma quei dubbi non hanno in verità fondamenta
troppo solide (Croiset, Hist. de la litter. grecque, Paris
1899, V, 888 e n. 1 — Negri, o. c. 451, n. 1).





637.  Ep. 3.





638.  Ep. 40.





639.  Ep. 4.





640.  Ep. 15.





641.  22, 7, 3, — cfr. Liban. Or. 18, p. 574.





642.  Amm. Marc. 25, 3, 15 sgg.





643.  Cod. th. 13, 3, 6.





644.  Così mutilata la ritroviamo nel C. I. 10, 53, 7.





645.  Amm. Marc. 23, 5, 11.





646.  Cod. th. 14, 9, 1.





647.  Queste consociationes debbono essere state le corporazioni
degli studenti, i cui atti — talora criminosi — sono più volte
censurati dagli scrittori contemporanei.





648.  I corporati erano persone, facenti parte di associazioni speciali,
riconosciute dallo Stato, le quali, nel IV. e nel V. secolo di
C., ebbero una importanza massima nella vita dell’impero, segnatamente
in Roma e in Costantinopoli, e vennero incaricate
di speciali servizi pubblici, in cambio dei quali godevano determinati
privilegi; cfr. Waltzing, Les corporations professionelles
chez les Romains, Louvain, 1896, II, 139 sgg.; 193 sgg. e passim.





649.  Cfr., oltre a quello del Gothofredus, il bel commento alla
legge del Conring, in De Sallengre, Novus thesaurus antiquitatum,
III, Venetiis, 1735, pp. 1199-1232, nonchè le osservazioni
del Kruffel, o. c. § 12-16 e del Vigneaux, Essai sur l’histoire
de la praefectura urbis à Rome, Paris, 1896, pp. 305; 118.





650.  Le fonti sono Libanio, S. Gregorio di Nazianzo, S. Agostino.
Per un quadro generale di quella vita e di quell’ambiente,
cfr. Hertzberg, o. c. III, 349 sgg. — Harrent, Les écoles d’Antioches,
pp. 205 sgg. — Monceaux, Les Africains, Paris, 1894,
66 sgg. — Rauschen, o. c. 29.





651.  Aug. Confess. 5, 8, 14: quietius studere adulescentes et ordinatiore
disciplinae coercitione sedari.





652.  Cod. th. 13, 3, 10.





653.  Cod. th. 13, 4, 4. Il testo dà picturae professores. Tale epiteto
non basterebbe a designare dei maestri. Ma la legge è richiamata
in un’altra di Teodosio II. (Cod. th. 13, 3, 18; cfr. C. I.
12, 40, 8), rubricata sotto il titolo de professoribus, che questa
volta sono realmente insegnanti pubblici e privati.





654.  Era un’imposta che gravava sui mercanti.





655.  Amm. Marc. 30, 9, 4.





656.  Mommsen, Röm. Strafrecht, Leipzig, 1899, 249-250.





657.  Questa è la più probabile interpretazione della seconda tra
le clausole da noi enumerate della legge di Valentiniano. Essa
dette luogo a un’interessante discussione tra il Savigny (Römische
Steuerverfassung unter d. Kaisern in Verm. Schriften, II, 83-84)
e lo Zachariak von Liedenthal (Zur Gesch. d. röm. Steuerwesen
in d. Kaiserzeit, estr. dalle Mémoires de l’Académie imper. des
sciences de S. Pétersbourg, 1863, pp. 5 sgg). Cfr. anche Platon,
o. c. 95 sgg.





658.  Cod. th. 13. 4, 1; 2.





659.  Orat. 9, p. 123 b.





660.  Cod. th. 14, 9, 2.





661.  Era questa la forma di rimunerazione, adottata ora anche
per i pubblici docenti; cfr., ad es., Themist. Or. 23, p. 292 a sgg.





662.  Cardinali, in De Ruggiero, Diz. ep. III, 282 sgg.





663.  Zosim. 4, 14-15.





664.  Amm. Marc. 29, 1, 41. Perchè, ad es., i libri di diritto?





665.  Cfr. anche Sozom. H. E. 6, 35 e Bernays, Ueber die Chronik
d. Sulpicius Severus in Gesammelte Abhandlungen, Berlin, 1885, II, 102.





666.  Orat. 10, p. 129 d-130 a.





667.  Cod. th. 13, 3, 11.





668.  Questa singolare modestia di stipendio del grammatico
greco di Treviri si può spiegare col fatto che, in questa città,
l’uso del greco era raro, l’apprendimento svogliato (cfr. Auson.
16, 9 ed. Schenkl) e l’insegnamento, quindi, negletto come cosa
superflua.





669.  Bucher, Die Diokletianische Taxordnung vom Jahre 301, in
Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft. 1894, p. 197 — Meyer,
Die wirtschaftl. Entwickelung etc. in Jahrb. f. N. Ö. 1895,
p. 742 e nota.





670.  Leges novellae ad Theodosianum pertin.; Val. 13, 3, ed Mommsen-Meyer;
cfr. Barbagallo, in Vierteljahrschrift für Social — u.
Wirtschaftsgesch. 1906, pp. 659 sgg.





671.  I, 27, 1, 22 sgg.





672.  CIL. 3 suppl. 2, p. 235828, l. 1 a.





673.  Gran. Lic. p. 34, ed. Flemisch.





674.  Themist. Or. 23, p. 292 a.





675.  Edict. de pretiis etc. 3, 3, ed Mommsen-Blumner.





676.  Secondo l’Edictum de pretiis (2, 1 sgg.), il vino, nell’impero
romano, era uno dei prodotti più costosi.





677.  Cfr. Cardinali, in De Ruggiero, Diz. ep. III, 285 sgg.





678.  16, 9, 6: fructus exilis tennisque sermo.





679.  Cod. th. 13, 3, 8 (= C. I. 10, 53, 9); 9 — Symmach. Ep.
10, 27 (= 10, 40= 10, 47) 2 sgg. — Vercouter, in Revue arch.
1880 (39) p. 355 sgg.





680.  Cod. th. 13, 3, 10; 12.





681.  Cod. th. 15, 1, 14. Cfr. Amm. Marc. 27, 3, 10.





682.  Cod. th. 15, 1, 19.





683.  Auson. Gratian act. 17 e passim. Su Ausonio precettore di
Graziano, cfr. Iullian, Ausone et son temps, in Revue histor.
1891 (47) 256 sgg.





684.  Croiset, Hist. de la litt. grecque, V, p. 863.





685.  Boissier, Fin du paganisme, II, 209-210.





686.  Così suona il lamento degli Ellenofili; cfr. Liban. Orat. 1,
p. 133.





687.  Boissier, o. c. II, 437.





688.  Themist. Or. 5, p. 63 c; 9, p. 123.





689.  Sulla reazione religiosa di Teodosio, cfr. Lasaulx Der
Untergang d. Hellenismus, München, 1854, pp. 98 sgg. — Schultze,
Gesch. d. Untergangs d. Heidentums, Jena, 1887, I, 257 sgg.





690.  Schultz, o. c. I, 259; 276 sgg. e fonti ivi cit.





691.  Cod. th. 12, 1, 98 (= C. I. 10, 32, 35).





692.  Cod. th. 12, 1, 86; 87; 90; 91; 93; 94.





693.  Cod. th. 12, 1, 98: ne quid patriae periisse videatur.





694.  Symmach. 5, 35 (= 33). Noi conosciamo il destinatario solo
attraverso le poche lettere indirizzategli da Simmaco, che vanno
dal 382 al 389. D’altra parte, fino al 380, il diritto a cotali
stipendii non era stato messo in discussione (cfr. Symm. 1, 79
(= 73).)





695.  Cfr. Petit de Julleville, L’école d’Athènes, p. 128.





696.  Cod. th. 13, 3, 13; 14; 15.





697.  Cod. th. 16, 10, 8.





698.  Ad es. il Müller, o. c. p. 47.





699.  Ep. 10, 27 (= 40 = 47).





700.  Il Gothofredus e, sulla sua fede, anche lo Schultze
(o. c. I, 256 e n. 1) pensa sia stato un tempio della metropoli
di quella regione, Edessa, quello stesso, che Libanio celebra nella
sua orazione Pro templis, 10. Il Duchesne (Hist. ancienne de
l’Église, Paris, 1906-07, II, 631, n. 2) pensa che si tratti invece
della città di Harran, l’antica Charrae.





701.  Amm. Marc. 14, 6, 12 sgg. Ammiano compose le sue Istorie
verso il 390; cfr. Teuffel, Gesch. d. röm. Litt., II5, 1093.





702.  Intendi le biblioteche private, come il testo chiarisce.





703.  Amm. Marc. 14, 6, 18-19.





704.  Cod. th. 15, 1, 37 (= C. I. 8, 11, 13) — C. I. 1, 24, 1.





705.  I due editti sono indirizzati a un Teodosio, allora praefectus
praetorio delle Gallie (Claudian. 17, vv. 50 sgg.).





706.  Cod. th. 16, 10, 15; 18 (= C. I. 1, 11, 3). Circa i paesi,
cui il primo si riferirà, cfr. il commento del Gothofredus.





707.  Cod. th. 16, 10, 16.





708.  Ebert, Histoire générale de la littérature du Moyen âge en
Occident (trad. fr.) Paris, 1883, I, 298.





709.  Advers. Symmachum. I, vv. 501-505.





710.  Gregorovius, Atenaide, storia di un’imperatrice bisantina
(trad. it.), Torino, 1882, pp. 47 sgg.; 55 sgg. — Guldenpenning,
Geschichte d. öström. Reiches, II, 223.





711.  Cod. th. 13, 3, 16 (= C. I. 10, 53, 11); 17.





712.  Cod. th. 15, 1, 53. 14, 9, 3 (= C. I. 11, 19, 1-2). 6. 21, 1
(= C. I. 12, 15, 1).






713.  Ciò è detto implicitamente nella legge del marzo (Cod. th.
6, 21, 1 — C. I. 12, 15, 1). Per la emendazione dei passi corrotti
di questo testo, ho seguito le ipotesi del Gothofredus,
accolte anche dal Mommsen, nella sua edizione del Codex Theodosianus.





714.  Hertzberg, Gesch. Griechenlands unter d. Herrschaft d.
Römer, III, 272 — Guldenpenning, o. c. 275 — Buty, A history
of later roman Empire from Arcadius to Irene, London, 1889, I,
128. Il Gregorovius (o. c. 120-121) oscilla fra le due opinioni.





715.  Simon, Hist. de l’école d’Alexandrie, Paris, 1845, II, 371 sgg. — Vacherot,
Hist. critique de l’école d’Alexandrie, Paris, 1846, II,
192 sgg. — Petit de Julleville, o. c. pp. 129 sgg. — Zeller,
o. c. III4, 2, 805 sgg.





716.  Guldenpenning, o. c. 278.





717.  Gregor. Turon. Mirac. 1 praef. — Ennod. CDXXXVIII,
10 (p. 301-302), ed. Vogel; cfr. Guldenpenning, o. c. 277-278.





718.  Si desume, confrontando il Cod. th. 6, 21, 1 con il Cod. th.
14, 9, 3.





719.  Tale infatti fu Elladio, un dotto, che aveva risieduto in
Alessandria fino al 381, ove, per giunta, era stato sacerdote di
Giove (Socrat. H. E. 5, 16 a).





720.  Harrent, o. c. 234-235; 240 sgg. e fonti ivi cit.





721.  Cfr. Preller, Die Regionen d. Stadt Rom, p. 170, n. *.





722.  Cfr. Savigny, Storia del diritto rom. nel M. E. (trad. it.),
Torino, 1854, I, 262, n. c.; 263, n. i.





723.  CIL. 6, 9858, illustrata in Boll. crist. 1863, p. 14. Sul retore
privilegiato nel VI. secolo, cfr. Jahn, in Berichte über die
Verhandlungen d. Königlich-Sächsischen Gesellschaft d. Wissenschaft
zu Leipzig, Phil.-hist. Classe, 1851, pp. 351-352.





724.  Cfr. il Cap. IX. del pres. scritto.





725.  Cod. th. 13, 3, 18 (= C. I. 12, 40, 8).





726.  Cuq, Institutions, II, 777, n. 2.





727.  Cfr. Savigny, o. c. I, 20 sgg. — Gibbon, o. c. VIII, 1 sgg. — Cuq,
o. c. II, 777 sgg.





728.  Su questi due codici, cfr. Karlowa, o. c. I, 941 sgg. — Krüger,
Hist. des sources du droit romain, trad. fr., Paris, 1894,
pp. 381 sgg. — Costa, Storia delle fonti del diritto romano, Torino,
1909, pp. 114-116 e la bibliografia ivi citata.





729.  Amm. Marc. 30, 4, 3 sgg.; 11: iuris professi scientiam repugnantium
sibi legum abolevere discidia.





730.  Paneg. lat. 11, 20.





731.  Amm. Marc. 30, 40, 8 sgg.





732.  (Digest.) Const. Omnem, 1 sgg.





733.  Nov. Theod. 1, 1 sgg.





734.  Su l’opera giuridica di Teodosio II., cfr. Karlowa, o. c.
I, 943 sgg.





735.  Cod. th. 1, 1, 5.





736.  Cod. th. 1, 1, 6.





737.  Nov. Theod. 1; cfr. Karlowa, o. c. 1, 943 sgg.





738.  Si tratta di una curiosa tradizione, che vale proprio la pena
di riferire. Pietro Alcionio, un letterato della prima metà del
sec. XVI., fa, in un suo scritto (De exilio, Lipsiae, 1707, pp. 213-214),
raccontare dal cardinal Giovanni de’ Medici, che, nella di
lui biblioteca, era un libro di autore greco de rebus a Gothis in
Italia gestis, in cui si diceva che Attila, allorquando ebbe invaso
l’Italia, ordinò che niuno adoperasse più il latino e chiamò anzi
dal suo paese maestri perchè insegnassero il gotico agli Italiani.
Il Tiraboschi (o. c. II, 587-588) obbietta che Attila non poteva
considerare l’Italia come cosa sua, e, quindi, legiferare secondo
l’Alcionio riferirebbe. In verità, l’obbiezione non è insuperabile.
Piuttosto, si potrebbe notare la stranezza del fatto che
Attila avrebbe imposto il gotico, anzichè l’unno, come lingua
ufficiale. Ma ne anche a questa seconda obbiezione è impossibile
replicare.





739.  Const. Omnem 7 — Cod. iust. 1, 17, 1, 10.





740.  Ha dato di ciò una magistrale dimostrazione il Krumbacher,
Gesch. d. byzant. Litteratur, München, 1897, 2ª ed., Einl. 1 sgg.
Sui problemi di classificazione cronologica dell’antichità e del
Medio Evo, discussi in questo breve paragrafo, cfr. Gutschmid,
Die Grenze zwischen Altertum u. Mittelalter, in Kleine Schriften,
Leipzig, 1894, V., 393 sgg.





741.  Usener, Anecdota Holderi, Bonn, 1877, p. 67 — Mommsen,
Prooemium alle Variae di Cassiod., senat. p. VIII.





742.  Usener, o. c. 68 sgg. — Mommsen, o. c. IX sgg.





743.  Var. 9, 24, 8.





744.  Var. 2, 3, 1 sgg.; 15, 4. 3, 33, 1 sgg. 10, 7, 2 sgg. etc.





745.  La fonte è Procopio (De bello goth. 1, 2), il quale però
non riferisce la cosa come un fatto, della cui constatazione egli
assuma la responsabilità, ma come un argomento dei nazionalisti
Goti contro la figlia di Teodorico, Amalasunta.





746.  Cfr. Cassiod. Var. 1, 24.





747.  Cassiod. Var. 10, 4, 6.





748.  Procop. de bello goth. 1, 3.





749.  Cassiod. Variae 1, 39, 4, 6 e, fors’anche, 2, 22. Cfr. Mauso,
Gesch. d. öst-gothischen Reiches in Italien, Breslau, 1824, p. 132, n. v.





750.  Cassiod. Var. 5, 22. 4, 6.





751.  in Nov. App. 7, 22.





752.  Cassiod. Var. 2, 35.





753.  Idem, Var. 1, 25.





754.  Cassiod. Chron. ad a. 500.





755.  Idem, Var. 1, 25; 28. 2, 7; 34; 39. 3, 29, 31. 4, 51. 7, 15.





756.  Cassiod. Var. 7, 13.





757.  Ennod. Paneg. Theod. 56 e CDXXXVIII; cfr. Mauso, o. c.
124 sgg.; 136 sgg.





758.  Cassiod. Var. 8, 29; 30, 10, 30.





759.  Cassiod. Var. 9, 24, 11.





760.  Cassiod. Var. 8, 12, 8.





761.  Cassiod. Var. 8, 18, 4.





762.  Procop. de b. g. 1, 2; cfr. Hodgkin, Italy and her invaders,
Oxford, 1885, III, 585 sgg.





763.  Debbono essere gli impiegati dell’officium a rationibus, cui
spettava la cura suprema del fiscus; cfr. Rostowzew, Fiscus in
De Ruggiero, Diz. ep. III, 133 sgg. — Hirschfeld, Untersuchungen
etc., pp. 29 sgg.





764.  Cassiod. Var. 9, 21.





765.  Ennod. CDLII, 18, sgg. Fra i personaggi più colti dell’aristocrazia
romana del tempo erano anche delle donne.





766.  Ennod. Paneg. Theod. 2; 76 — Cassiod. De inst. dir. praef.





767.  Tiraboschi, o. c. III, 51 sgg.





768.  Idem, o. c. III, 35 sgg. — Montalembert, Les moines d’Occident,
Paris, 1860, II, 79-81.





769.  Agath. (5, 14) si esprime testualmente: «Di quanti regnarono
in Costantinopoli egli fu il primo sovrano assoluto, così di fatto,
come di nome».





770.  Sulla politica religiosa di Giustiniano, cfr. Lasaulx, o. c.
144 sgg. — Schultze, o. c. I, 437 sgg. — Diehl, Justinien et la
civilisation byzantine au VI. siècle, Paris, 1901, 552 sgg.





771.  Cod. iust. 1, 5, 18, 4.





772.  Cod. iust., 1, 11, 10, 2-3.





773.  Zosim. 5, 5.





774.  Malal. 18, O 187 d-e.





775.  Su questo particolare, cfr. Gregorovius, Gesch. d. Stadt
d. Athen, I, 55-56 e 56, n. 1. Non mi è stato possibile avere
tra mano il Paperregopulos (Ἱστορία τοῦ  Ἔλλ. ἔθνους, 1887), ove,
secondo trovo indicato, si nega la realtà delle soppressioni avvenute
nel 529, tesi questa, che però non è stata accolta dai
più recenti storiografi di quell’età.





776.  Agath. 2, 30 — Mal. 18, O 237-238.





777.  Agath. 2, 28; 30-31. Sulla fine della Università ateniese,
cfr. anche Zumpt, o. c. 59 sgg.





778.  Zumpt, o. c. 63 — Zeller, o. c. III4, 2, 917, n. 1.





779.  Malal. 18, O 187 d-e. Il cronista fa tale divieto contemporaneo
all’altro dell’insegnamento della filosofia. Ma questo è
impossibile. Nel 529 Giustiniano aveva già riconosciuto quelle
scuole (Malal. 18, O 183). L’ordine della chiusura della facoltà
di giurisprudenza deve essere quindi contemporaneo alla pubblicazione
del Digesto (Const. Omnem 7).





780.  Iulian. Or. 3, p. 153.





781.  Cramer, Anecd. graeca e Codd. Paris. IV, 315.





782.  Procop. H. A. 26 (= P. 74 c-d).





783.  Su Procopio, quale fonte della storia di Giustiniano, cfr.
Haury, Zur Beurtheilung d. Geschichtsschreibers Procopius, Munich,
1896 — Brückner, Zur Beurtheil. Procopius, Ansbach, 1896,
Croiset, o. c. V, 1018-1019 — Krumbacher, o. c. I2, 230-237 — Bury,
o. c. I, 359 — Diehl, o. c. XII sgg.





784.  Krumbacher, o. c. I2, 373.





785.  Zonar. 14, 6, 31-32 (= P. 2. II. 63, b.)





786.  in Nov. App. 7, 22.





787.  Cod. iust. 2, 7, 22, 4-5; 24, 4-5.





788.  Cod. iust. 2, 7, 11, 1 sgg.





789.  Sull’opera giuridica di Giustiniano, cfr. Gibbon, o. c. VIII,
30 sgg. — Karlowa, o. c. I, 1003 sgg. — Kruger, o. c. p. 431 sgg. — Diehl,
o. c. 250 sgg. — Costa, o. c. 130 sgg., ove, assai più
del testo è pregevole il copioso apparato bibliografico.





790.  Const. Deo auctore 5.





791.  Const. Tanta, 11.





792.  Const. Tanta 13.





793.  Const. Imper. maiest., praef.; cfr. De Iust. cod. conf. praef.





794.  Const. Imper. maiest. 3.





795.  Ibid. 7.





796.  Const. Imper. maiest. 3.





797.  Const. Omnem 7. Giustiniano (ibid.) soggiunge che tale investitura
ufficiale fu, dai suoi predecessori, data anche a Berito,
a Roma e a Costantinopoli, ma non ad altri luoghi. Egli dimentica
però le costituzioni imperiali, cui si riferisce un passo del Digesto
(27, 1, 6, 12), secondo cui i principi riconoscono l’insegnamento
della giurisprudenza nelle province, pur non onorandone i maestri
delle consuete immunità: «qui ius civile docent in provincia vacationem
non habent, Romae docentes habent.»





798.  Cotali sedi di scuole giuridiche non dovevano essere poche;
cfr. Dig. 27, 1, 6, 12 e Bremer, Rechtslehrer u. Rechtsschulen, 71 sgg.





799.  Const. Omnem 7.





800.  Cfr. il § IX. del pres. capitolo.





801.  Cfr. Savigny, o. c. I, 263 n. a. — Karlowa, o. c. I, 1023.
A Berito dovevano esservene certamente più di due. Durante i
lunghi anni di compilazione delle Pandette, noi troviamo nella
Commissione due professori di Berito, i quali, naturalmente, erano
costretti a soggiornare a Costantinopoli. Se a Berito non ve ne
fossero stati altri, quella gloriosa facoltà giuridica sarebbe rimasta
senza maestri.





802.  Per la compilazione della prima edizione del Codice v’è
solo un professore di Costantinopoli; per la seconda, solo uno
di Berito; per le Pandette, due di Costantinopoli e due di Berito;
per le Istituzioni, uno di Costantinopoli e uno di Berito.





803.  Significava Dupondii studenti da due dramme? E in che modo
a codesto nome si convenivano le critiche imperiali? Cfr., su codesta
oscura, questione, Pernice, Miscellanea, I, 107 sgg. — Rudorff,
in Zeitschrift f. Rechtsgeschichte, III, 38.





804.  Const. Omnem 1.





805.  Const. Omnem 7.





806.  Const. Omnem 5.





807.  Const. Omnem 9-10.





808.  Const. Omnem 10. Non è inopportuno rilevare l’analogia di
queste disposizioni con quelle che regolano le Università medievali,
di cui fu modello Bologna (Savigny, o. c. I, 556-557).





809.  Il testo, come in altri punti della costituzione, ha leges, ma
sul significato della parola, cfr. Krüger, o. c. 468, n. 1.





810.  Giustiniano dice partes legum, ma cfr. Kruger, l. c. — Karlowa,
o. c. I, 1026.





811.  Const. Omnem, 1; 4.





812.  Ibid. 1; 5.





813.  Const. Omnem 1.





814.  Sul probabile valore simbolico di questa, come di parecchie
altre cifre, contenute in questi programmi, cfr. Bury, o. c. I,
368-369.





815.  Const. Omnem 2 sgg.





816.  Ioann. Lydus, De magistr. 3, 29.





817.  Hase, Commentarius de Ioanne Laurentio Lydo, p. IX, nell’edizione
Bonnense delle opere di Lido.





818.  l. c. L’Hase rimane incerto fra la lingua greca e la latina,
ma il testo del decreto fa propendere per quest’ultima: Giustiniano
lo lodava per la sua perizia nella ρωμαίων φωονὴ (Lyd. De
magistr. 3, 29).





819.  Cfr. Aur. Vict. Caes. 10, 1.





820.  Cic. De rep. 4, 3, 3.





821.  Cfr. Barbagallo, Scuola, Stato e politica in Roma repubblicana,
in Riv. di filol. class., 1910, fasc. 4º.





822.  Δημηγωρία etc. (in Themist. Orationes, ed. Dindorf) p. 21 b-c.





823.  Symmach. Ep. 1, 79.





824.  Const. Omnem, 7.





825.  Const. Omnem 10.





826.  Cfr. Harrent, o. c. 227 e sgg. — Grupp, Kulturgesch. d.
Kaiserzeit, Stuttgart, 1903, I, 141.





827.  Cfr. Petit. o. c. 84.





828.  C. I. 10, 53, 2.





829.  È tipica la legge del Cod. th. 13, 3, 1.





830.  Cfr. Cod. th. 12, 2, 1 (= C. I. 10, 37 (36)).





831.  Const. Omnem 7.





832.  CIL. 8, 20.684.





833.  Cfr. Cagnat, Procurator in Daremberg et Saglio, Dict.
d’ant. class. 4, 1, p. 662.





834.  CIL. 10, 1739.





835.  Cfr. in ispecie il CIL. 10, 7580; 14, 2916.





836.  CIL. 6, 2132.





837.  Così hanno opinato, contro il Mommsen (in Harnack u.
Gebhardt, Texte u. Unters. etc. 1903, 111-112), l’Hirschfeld,
o. c. 305 nota e il Langie, o. c. 140-141. Ma, fuori di Roma,
gli imperatori avevano certamente biblioteche private — ne è
prova quella greco-latina, collocata da Adriano nella sua villa
a Tivoli —, e, se questo accadeva fuori di Roma, doveva a potiori
avvenire in Roma e in Costantinopoli.





838.  CIL. 6, 4233; 5188; 5190; 5884; 8679; 8743 — Cod. th. 14, 9, 2.





839.  Cod. th. 15, 1, 14. 16, 10, 15 ( = C. I. 1, 11, 3); 10, 18 etc.
Circa la sorveglianza del praefectus urbi sui monumenti pubblici,
cfr. Vigneaux, o. c. 323 sgg.





840.  Cod. th. 6, 21, 1; cfr. Liban. 1, pp. 27; 51-52, ed. Reiske.





841.  Cfr. anche Symm. 1, 79.





842.  Cfr. Dio Cass. 53, 30.





843.  CIL. 6, 9888.





844.  Cod. th. 15, 1, 19.





845.  Cassiod. Variae, 9, 21, 9.





846.  Philostr. V. S. 2, 12, 4; 30, 1-2.





847.  Traiano e Adriano dànno al sofista Polemone e ai suoi
successori la facoltà di viaggiare in franchigia, il diritto di portare
la praetexta, il privilegio del ιερασθαι (Phil. 1, 25, 5. 2,
25, 5); Marco Aurelio dà al sofista Adriano, oltre a doni ricchissimi,
mensa quotidiana a spese dello Stato, un posto riservato
in pubblico, il privilegio del ιερασθαι e tutti gli onori, cui può
ambirsi da un libero (Philostr. 2, 10, 7). Cfr. su ciò anche
Weber, o. c. 21 sgg.





848.  Philostr. V. S. 2, 25, 5.





849.  Philostr. V. S. 2, 20, 2; 30, 1.





850.  H. A. Hadr. 16. 11.





851.  CIL. 6, 1704 e Mommsen, in N. Memorie dell’Istit. di corr.
arch., 1865, pp. 328-329.





852.  Hirschfeld, o. c. p. 334.





853.  Mommsen, in N. Memorie, 1865, p. 329, in Harnack u.
Gebhardt, o. c. 1903(9) 3, p. 112.





854.  Zonar. 14, 6, 31-32 (= P. II 63 b).






855.  Cfr. Symm. 1, 79 — Cassiod. Variae, 9, 21.





856.  Cfr. Const. Omnem 10.





857.  Cod. th. 14, 9, 3 (= C. I. 11, 19, 1-2) — Const. Omnem 7.
L’esecutore di questa clausola non può, in Costantinopoli, essere
altri che il praefectus urbi, così come, nelle città di provincia, i
governatori del luogo.





858.  Cod. th. 16, 1, 53. 14, 9, 3 — Ioann. Lyd. De magistr. 3, 29.





859.  Symmach. Ep. 10, 5 — Zonar. 14, 6, 31-32 (= P. II 63 b).





860.  Symmach. 1, 79 — Cassiod. 9, 21.





861.  Cod. th. 6, 21, 1 (= C. I. 12, 5. 1).





862.  August. Confess. 3, 13, 1.





863.  Cod. th. 14, 9, 2; cfr. Mommsen, in Harnack u. G. Texte
u. Unters. 1903, 3, 111.





864.  Cod. th. 13, 3, 6 — Const. Omnem 7.





865.  Cod. th. 13, 3, 1; 11.





866.  Cfr. Cod. th. 13, 3, 7 (= C. I. 10, 53, 9).





867.  Cod. th. 13, 3, 1 (= C. I. 10, 53, 6) 4, 1; 2 (= C. I. 10,
66, 1); 3 (= C. I. 10, 66, 2).





868.  Cod. th. 13, 4, 1. Circa il destinatario, cfr. il commento
del Gothofredus al Cod. th.





869.  Cfr. Weber, (o. c. 7-8; 15), che tuttavia non ha sempre
inteso rettamente le fonti consultate e riferite — Petit, o. c.
30; 33 sgg.; 39; 41; 70 — Hertzberg, o. c. III, 312 sgg.





870.  Rostovzew et Prou, o. c. 91.





871.  Così pensarono il Rostowzew et Prou, o. c. 94; 100 e lo
stesso Rostowzew, R. Bleitesserae, pp. 59; 86.





872.  Cfr. Rostowzew, o. c. 59; 86.





873.  Eph. epigr. 3, 156 — CIL. 3 suppl. 7060.





874.  Cagnat, in Année épigr. 1896, N. 32 — Rostowzew, o. c. 92, n. 2.





875.  Rostowzew et Prou, o. c. 94-95; 97 — Rostowzew, o. c. 86.





876.  Cfr. Savigny, o. c. I, 546-547.





877.  [Tac.] De orator. 40.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Le correzioni indicate a pag. 431 (Errata-corrige) sono state riportate nel testo.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LO STATO E L'ISTRUZIONE PUBBLICA NELL'IMPERO ROMANO ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7876515275806684206_cover.jpg
CORRADO BARBAGALLO

LO STATO

E
L'TSTRUZIONE PUBBLICA

NELLIMPERO ROMANO

CATANIA
1911





