
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Moral social

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Moral social

        apreciación de Hostos


Author: Eugenio María de Hostos


Contributor: Rufino Blanco-Fombona



Release date: February 27, 2024 [eBook #73064]


Language: Spanish


Original publication: Madrid: Editorial-América, 1917


Credits: Richard Tonsing and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MORAL SOCIAL ***







Transcriber’s Note:


New original cover art included with this eBook is granted to the public domain.









    BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES

    EUGENIO MARÍA DE HOSTOS

    PROFESOR DE SOCIOLOGÍA EN LA REPÚBLICA DOMINICANA Y DE DERECHO CONSTITUCIONAL EN LA UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE

  





  Moral Social






    Apreciación de Hostos, por R. BLANCO-FOMBONA

    EDITORIAL-AMÉRICA

    MADRID

    CONCESIONARIA EXCLUSIVA PARA LA VENTA:

    SOCIEDAD ESPAÑOLA DE LIBRERÍA

    FERRAZ, 25

  









    EDITORIAL-AMÉRICA

    Director: R. BLANCO-FOMBONA

  




PUBLICACIONES:



  
    
      I

    

    
      Biblioteca Andrés Bello (literatura).

    

    
 II

    

    
      Biblioteca Ayacucho (historia).

    

    
 III

    

    
      Biblioteca de Ciencias políticas y sociales.

    

    
 IV

    

    
      Biblioteca de la Juventud hispano-americana.

    

    
 V

    

    
      Biblioteca de obras varias.

    

  





  
    De venta en todas las buenas librerías de España y América.

    Imprenta de Juan Pueyo, Luna, 29, teléf. 14–30.—Madrid.

  








    MORAL SOCIAL

  









    Publicaciones de la EDITORIAL-AMÉRICA

    BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES

  




Obras de los más ilustres prosistas americanos.



  	SE HAN PUBLICADO:

  
    	I.—Orestes Ferrara:

Profesor de Derecho público en la Universidad de la Habana.
    	La guerra europea. Causas y pretextos.—Precio: 3,50 pesetas.
  

  
    	II.—Alejandro Álvarez:

Consultor del ministerio (chileno) de Relaciones Exteriores.
    	La diplomacia de Chile durante la emancipación y la sociedad internacional americana.—Precio: 3,50 ptas.
  

  
    	III.—Julio C. Salas:

Profesor de Sociología en la Universidad de Mérida (Venezuela).
    	Etnología é Historia de Tierra-Firme. (Venezuela y Colombia.)—Precio: 4 pesetas.
  

  
    	IV.—Carlos Pereyra:

Profesor de Sociología en la Universidad de México y Miembro del tribunal permanente de Arbitraje, de La Haya.
    	El Mito de Monroe.—Precio: 4,50 ptas.
  

  
    	V.—José de la Vega:

Miembro del Centro de Historia, de Cartagena (Colombia.)
    	La Federación en Colombia.—Precio: 3,50 pesetas.
  

  
    	VI.—M. de Oliveira Lima:

De la Academia brasilera.
    	La Evolución histórica de la América Latina.—Precio: 3,50 pesetas.
  

  
    	VII.—Ángel César Rivas:

De la Academia de la Historia, de Venezuela.
    	Ensayos de historia política y diplomática.—Precio: 4 pesetas.
  

  
    	VIII.—José Gil Fortoul:

De la Academia de la Historia, de Venezuela.
    	El hombre y la historia. (Ensayo de Sociología venezolana.)—Precio: 3 ptas.
  

  
    	IX.—José M. Ramos Mejía:

Presidente del Consejo Nacional de Educación en la República Argentina.
    	Rosas y el Doctor Francia. (Estudios psiquiátricos.)—Precio: 3,50 pesetas.
  

  
    	X.—Pedro M. Arcaya:

Miembro de la Academia de la Historia, de Venezuela, y Ministro de Relaciones Interiores.
    	Estudios de sociología venezolana.—Precio: 4 pesetas.
  

  
    	XI–XII.—J. D. Monsalve:

Miembro de número de la Academia de Historia, de Colombia.
    	El ideal político del libertador Simón Bolívar.—Dos gruesos vols. á 4,75 cada uno.
  

  
    	XIII.—Fernando Ortíz:

Profesor de Derecho público en la Universidad de la Habana.
    	Los negros brujos. (Apuntes para un estudio de Etnología criminal.)—Precio: 4,50 pesetas.
  

  
    	XIV.—José Nicolás Matienzo.:

Profesor en las Universidades de Buenos Aires y la Plata.
    	El Gobierno Representativo Federal en la República Argentina.—Precio: 5 pesetas.
  

  
    	XV.—Eugenio María de Hostos:

Profesor de Sociología en la República Dominicana y de Derecho Constitucional en la Universidad de Santiago de Chile.
    	Moral Social.
  

  	DE VENTA EN TODAS LAS LIBRERÍAS DE ESPAÑA Y AMÉRICA







    BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES

    EUGENIO MARÍA DE HOSTOS

    PROFESOR DE SOCIOLOGÍA EN LA REPÚBLICA DOMINICANA Y DE DERECHO CONSTITUCIONAL EN LA UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE

    Moral Social

    Apreciación de Hostos, por R. BLANCO-FOMBONA

    EDITORIAL-AMÉRICA

    MADRID

    CONCESIONARIA EXCLUSIVA PARA LA VENTA:

    SOCIEDAD ESPAÑOLA DE LIBRERÍA

    FERRAZ, 25

  








  
  EUGENIO MARÍA DE HOSTOS
 
 (1839–1903)




I
 
 HOSTOS, FIGURA REPRESENTATIVA


El nombre de Eugenio María de Hostos nunca fué
muy popular en América. ¿Por qué? Porque no lo
repiquetean consonantes de villancicos, sino que repercute
en la región de las ideas, menos frecuentada que
aquella otra región donde el vulgo se extasía en la música
de fútiles rimas, de rimas que, naturalmente, nada
tienen que hacer con el Parnaso y que horrorizarían
á las Piérides.


Aunque fué maestro, porque tuvo qué enseñar, no
lo siguen parvadas intonsas y bullangueras de discípulos.
Los leones andan solos. Los leones son raros hasta
en África. Como en América no existen semejantes cuadrúpedos
crinados, ¿qué mucho que ignore el vulgo á
ese león de Borinquén, espécimen desacostumbrado, y
que lo tome, á lo sumo, por un gato montés?


Pero el nombre de Eugenio María de Hostos, aunque
no muy difundido, aunque conservado en penumbra,
como el nombre de Cecilio Acosta, sirve hoy á la América
pensadora, como el nombre de Cecilio Acosta, de
valiosísimo adorno. Ambos nombres deben también servirle
de orgullo. Ambos nombres pertenecen á ciudadanos
íntegros, á paladines del ideal, á caballeros sin
miedo y sin tacha, á escritores de primera línea, á pensadores
de primera fuerza, á hombres buenos, á personajes
de diez y ocho quilates.


El nombre de Eugenio María de Hostos y el nombre
de Cecilio Acosta bastarían para enseñar á esta Europa
que nos denigra y á esos yanquis que nos calumnian,
cómo la América no es sólo fragua de revoluciones, ni
palenque de motines, ni paraíso de especuladores políticos
criollos y ladrones comerciales del extranjero.


Verán, por obra de ambos ejemplos, que en medio de
los alborotos democráticos y gestatores de sociedades todavía
sin coherencia ni sanción, entre politiqueros sin
escrúpulos, comerciantes sin decoro y arrivistas sin pudor,
hubo, en la América del siglo XIX, virtudes eminentes,
apóstoles encendidos, sabios auténticos, artistas de
oro puro, directores de opinión incorruptibles, varones
de consagración, vidas de cristal, hombres dignos del
mármol.


Verán, tanto los yanquis como los europeos, que en
el torbellino de una América en formación, de donde
surgen, improvisados, pueblos, instituciones, fortunas,
surgen también lentos, pétreos, luminosos, esos hombres
que hacen el papel de montañas. Y advertirán, ya
que tienen ojos y si saben y quieren ver, que desde la
cima de esas montañas, en medio de la pampa rasa y
los ríos en ebullición, se columbra un vasto horizonte...


II
 
 HOSTOS ROMPE CON ESPAÑA


Hostos vivió sesenta y cuatro años. Nació en una de
las Antillas en 1839 y murió en otra de las Antillas
en 1903.


Como nació en Puerto Rico cuando Puerto Rico pertenecía
á España, y como nieto de español españolizante,
fué enviado á educarse en la Península desde los
trece años. Se levantó en las Universidades de la madre
patria. Sus condiscípulos fueron hombres que iban á
llenar buenas páginas de la historia española y á figurar
en los Congresos, en los Ministerios, en el Ejército,
en la Prensa.


¿Empleó Hostos su influencia con figuras y figurones
de la política para medrar? ¿La empleó para ascender á
posiciones del Estado, á que lo llamaban sus méritos?
No. La empleó para acordarse de que había nacido en
América. La empleó para pedir la independencia de
Cuba y Puerto Rico. Pero ningún pueblo se amputa
voluntario. Hostos confundió el empeño de la unidad
nacional ó posesional de España, patriótica y razonable
en sí, con intransigencias de la Monarquía. Desiluso,
conspiró contra el Trono y á favor de la República española
con Castelar, con Salmerón, con Pi y Margall.


«Primero soy español que republicano», exclamó Castelar
cuando, ya presidente de la República española,
Hostos y algunos republicanos de la Península instaron
sobre independencia para Cuba.


Desiluso de nuevo, aquel apóstol de libertad se convenció
de que la independencia no se mendiga, sino se
merece, y, si se puede, se conquista.


Era en 1868. Abandonó á Madrid, negándose á aceptar
una curul en el Congreso español. Fué á la capciosa
Nueva York y se consagró en alma y vida á la revolución
cubana, recién prendida por Céspedes. Pero no
se alejó de Madrid sin agotar sus esfuerzos y sin luchar
con el león á brazo partido, en el mismo antro de la
hermosa fiera dorada. Aquel «Hostos, talentudo y corajudo»,
de que habla Galdós en alguno de sus Episodios
Nacionales donde evoca, si no recuerdo mal, el destronamiento
y platanazo de Isabel II, luchó su última
lucha en la tribuna española y dijo donde podían oirlo,
en el Ateneo de Madrid, valientes verdades.


«Señores: Las colonias españolas están hoy en un
momento crítico. Víctimas de un despotismo tradicional,
una y mil veces engañadas—¡engañadas!, señores,
lo repito—, no pueden, no deben seguir sometidas á la
unidad absurda que les ha impedido ser lo que debieran
ser, que les prohibe vivir.»


Basta. Por la zarpa se conoce el león; y por la audacia
convencida y la sed de justicia, y por aquellas palabras
que lo divorciaban para siempre de la madre patria,
á Hostos. Rompiendo con España rompía con sus
amigos, rompía con sus valedores, rompía con sus ambiciones,
rompía con su juventud, rompía con su porvenir.
Hostos no vaciló.


III
 
 HOSTOS COMIENZA SU ODISEA BENEFACTORA


Al pie de esa tribuna del Ateneo español empezó la
odisea de este Ulises hambriento de ideales. Esa odisea
no terminó sino al caer Hostos, exánime, en el hoyo de
la tumba.


De Madrid sale para Nueva York. De Nueva York,
desde donde ha difundido por la Prensa sus libertadoras
ideas, se embarca, dos años después, para Cuba, que
arde en guerra y en anhelos de libertad. Va á pagar su
tributo de sangre, va á dar el ejemplo de Martí, va á
regar con sus venas su idea. El mar lo salva: naufraga.


Partiendo del principio boliviano de que América,
nuestra América, es úna aunque en fragmentos, y que
esa América úna y múltiple debe ser solidaria de todas
y cada cual de sus partes; pensando, como Bolívar, que
á la solidaridad de 1810 debe América el sér y que se
perderá ó se salvará conjuntamente, el joven tribuno de
Madrid, el periodista independiente de Nueva York, el
náufrago de Cuba, se convierte en legado voluntario
de la revolución Antillana y se va por toda la América
latina predicándola, rediviviendo el ejemplo de aquellos
monjes exaltados y convencidos que se iban por
Europa preconizando la necesidad de las cruzadas.


Fué de país en país. No tenía dinero: escribió, peroró,
trabajó, ganó la vida. Las puertas se le cerraban en
las narices. Los miopes no veían. Los Rivadavia de
entonces, los Santander de entonces, los Páez de entonces,
no alcanzaban otro horizonte sino el que se divisa
desde los campanarios de sus natales aldeas respectivas.
¡No importa! Hostos continúa su prédica. ¡Cerca de cuatro
años duró aquella cruzada de la libertad!


Este es uno de los genuinos caballeros del ideal.
Recuerda á Colón, implorando de corte en corte el apoyo
que le falta para realizar el sueño más grande que
hubo en cabeza humana, si es verdad que el descubrir
un mundo ignoto y presentido fué el sueño de Colón.
Recuerda á Miranda, mendigando también de corte en
corte apoyo para sus quimeras libertadoras. Es, en verdad,
como dijo Michelet de Miranda, un Don Quijote de
la libertad. En 1872 está en Santiago de Cuba, en 1873
en Brasil, en Buenos Aires; en 1876 en Nueva York,
en 1877 en Caracas, donde se casa, en 1879 en Santo
Domingo.


Y por donde va, va haciendo bien. Un día llega al
Perú: aquel apóstol de la dignidad humana abre campaña
á favor de los emigrados chinos, sumergidos en esclavitud
por los criollos. Otro día llega á las Repúblicas
del Plata: aquel apóstol del progreso proclama el primero
en la República Argentina la importancia del ferrocarril
trasandino. El reconocimiento le rinde homenaje:
la primera locomotora que escala los Andes lleva por
nombre «Eugenio María de Hostos». Otro día va á Chile:
aquel apóstol de la igualdad aboga por que se abran las
carreras científicas á la mujer. Por Cuba y Puerto Rico
escribe, viaja, perora, combate, se multiplica.


Fué durante su vida entera un benefactor de América.
Llevó en América de país en país la luz de la enseñanza,
como en Grecia llevó Homero, de villa en villa,
la luz del canto. En Venezuela comienza á difundir, en
el colegio de Soteldo, lo que aprendió en España, lo que
la vida y el cotidiano estudio le fueron enseñando. Es
profesor de Derecho constitucional, por una serie de
años, en la Universidad de Santiago de Chile; por otra
serie de años es profesor de Sociología, Derecho internacional
y Derecho penal en la República Dominicana.


Y cuando no enseña desde la cátedra, enseña desde
la Prensa ó por medio del libro. Y su mejor enseñanza
la dió viviendo una vida pura, austera, de deposición,
de sabiduría, de bondad, de utilidad, de amor.


IV
 
 HOSTOS, MAESTRO


Hostos, hombre múltiple en la producción y los conocimientos,
es filósofo, moralista, sociólogo, tratadista
de Derecho constitucional, de Derecho penal, de Derecho
de gentes. Es también crítico literario y novelador. Es
además maestro.


Considerémoslo por algunos de tan varios aspectos.


Como maestro puede decirse que la cátedra fué para
Hostos otro vehículo de su pensamiento, nueva forma
de producción. Algunos de sus libros, y no de los menos
profundos, fueron la enseñanza oral, la palabra y el
espíritu vivificantes del profesor, cogidos al vuelo y escritos,
no quiero decir redactados, según el prospecto,
la metodología de Hostos, por discípulos de talento, de
gratitud y devoción. Hostos se parece á Bello en que
desechando métodos viejos y textos ajenos, inició á
varias generaciones en la ciencia, por medio directo,
transfundiendo su espíritu en obras personales. No es
lo común ni en Oxford, ni en Bonn, ni en París, ni en
Salamanca, ni menos en centros universitarios de Hispano-América,
que pensadores iniciales, mentes primarias,
hombres que hayan sabido arrancar á la esfinge
una parcela ó varias parcelas de secreto y verdad, ejerzan
el profesorado. Ejercen el profesorado por lo común
hombres muy beneméritos, pero muy adocenados, repetidores
de ciencia ajena, que son depósitos, no pozos
artesianos. On peut être professeur et avoir beaucoup de talent,
podría decirse parodiando una frase cáustica. Un
Hæckel, un Renán en Europa; un Bello, un Hostos en
América, son excepciones. Por eso dejan rastros de luz,
y el calor de sus espíritus se difunde en el tiempo.


Cuando parte de la Tierra, en el mes de Noviembre,
se envuelve en pasajera onda cálida y uno mira desprenderse
como lluvia de oro, fina lluvia de estrellas
errantes y vertientes, las Leonidas, es porque la Tierra
tropieza en su viaje con un antiguo cometa desagregado.
Hæckel, Renán, Bello, Hostos, son también antiguos
cometas. El calor de su espíritu se difunde, no en el espacio
sino en el tiempo. Sus discípulos, su pensamiento,
sus obras, que de cuando en cuando topamos en
nuestro camino, resplandecen como lluvia de estrellas.


Hostos no se limitó á enseñar lo que él mismo aprendiera;
enseñaba lo que tenía por dentro, lo que el estudio
hacía fructificar. Daba sus propios frutos. Fué como
Sarmiento, un educador; pero con más preparación científica
que Sarmiento, con más disciplinas intelectuales y
con más equilibrio y profundidad de espíritu. Además,
la preocupación de Sarmiento, fué la de enseñar á leer
á la Argentina; la de Hostos, la de enseñar á pensar á
la América. En las obras de Sarmiento chispea un talento
de diamante. Hay adivinaciones magníficas. Hay
aciertos geniales. Pero al relámpago precede y sigue la
obscuridad. Se advierte que aquella súbita luz brota del
cerebro como de un choque de piedras; no es una claridad
constante de antorcha. Hay deficiencias; principalmente
de cultura. Aquel hombre lo aprendió todo por sí
y á la carrera. No supo nada bien, ni á fondo. Supo, sí,
ver ciertos aspectos sociales como son. No embotó su juicio
americano con el criterio de libros europeos; ni remedó
constantemente, para hablar de nosotros, el hablar
de otros hombres respecto de otros pueblos. Aun
cuando se inspiró á veces más de lo que hubiera sido
menester, en algún autor extranjero, Sarmiento, por lo
general, bebió en su vaso, que no era pequeño. Supo ver
y hablar. Esa es su gloria. Por ello es talento autóctono,
virgíneo.


Hostos le es superior en cuanto pensador, lógico y
moralista, con la ventaja, además, de una base escolar,
en el sentido inglés de la palabra, de que Sarmiento
careció. Hostos no es repetidor vulgar, ni acomodador
hábil de lo ajeno, ni abrillantador de piedras opacas, ni
chalán que engorda con arsénico el cuartago que va á
vender. No.


Hostos es pensador original y auténtico. Él conoce
los problemas sociales é institucionales de América. En
vez de criticarlos grosso modo, los descoyunta y analiza.
Y cien veces arroja luces nuevas. Y cien veces presenta
un nuevo aspecto de las cosas ó asoma nueva idea.
Su acierto y novedad son constantes. En él no existen
las intermitencias de Sarmiento. Su claridad es la del
sol. Y los eclipses, como se sabe, no son frecuentes.
Mientras Sarmiento arriba á la verdad de un modo brusco,
por un arranque de clarividencia, por una síntesis
brillante é instintiva, Hostos, como Andrés Bello, va
paciente, consciente, lógico, por una escala de raciocinios.
Su obra es más vasta, más metódica, más sólida,
más perdurable, que la del rioplatense.


Su método de enseñanza consiste en dictar al comienzo
de cada curso el plan que se propone seguir, el índice
de su texto no escrito, del texto que tiene en la cabeza
y que de allí sacará, en improvisaciones diarias, ciñéndose
al esquema ó índice inicial. La claridad, la precisión
de su espíritu y la precisión y claridad de su lenguaje
le servían para tanto.


Como era hombre de palabra flúida, conferencista, expositor
metódico, cosa muy distinta del vacuo palabrero
tronitante, Hostos cumple con facilidad su programa en
lecciones orales.


Va sacando á luz las ideas y desarrollando su plan,
sin que lo perjudiquen frondosidad y garrulería.


Así, varias de sus obras didácticas, como ya se indicara,
obras que él no se dignó escribir, las recogieron
buenos discípulos de labios del maestro; y de labios del
socrático maestro, por manos de discípulos, fueron al
papel y á la imprenta.


V
 
 HOSTOS, LITERATO


Como hombre de letras, Hostos debe ser considerado
con detenimiento. Cuando sus obras didascálicas, por
nuevos progresos de la ciencia, pasen de moda, sus estudios
literarios, de que él hizo tan poco caso, vivirán.
Tienen para justificar esta opinión condiciones de perennidad.


Hostos nació, como sabemos, en Puerto Rico.


Estas islas del mar Caribe, llenas de luz, rientes de
verdura, con ustorias perspectivas marinas, como las
islas del mar Jónico, producen temperamentos voluptuosos,
imaginativos, artistas, más que espíritus razonadores.


Hostos fué ante todo un espíritu crítico. En tal sentido,
como razonador y hombre de curiosidad ideológica,
fué excepción en sus Antillas. No lo fué como artista;
porque Hostos tuvo el sentimiento del arte en sumo
grado. No se demuestra el innato sentimiento artístico
de Hostos por el amor que profesó á la Música, á la manera
de Juan Jacobo; ni porque compusiera, como Juan
Jacobo, piezas de música. Basta á demostrar tal sentimiento
su misma prosa. Cuando produjo libros de ciencia,
el maestro borinqueño se empeñó en despojar su
estilo de galas, redactó siempre con sobriedad geométrica,
con decidido y manifiesto empeño de claridad, de
precisión científica. El comprender que obras didácticas
no se prestan á floreos de dicción, ¿no es ya prueba incuestionable
de gusto? La sobriedad verbal de sus obras
científicas es del mejor mérito. La sobriedad no excluye
en esas obras de Hostos la elegancia. Se advierte á veces
el arte de la poda. El autor quiere que su pensamiento
salga escueto, desnudo, ágil como un discóbolo
de Atenas, y no cubierto de velos y de ungüentos como
una cortesana de Alejandría, ó constelado de gemas y
con las pesadas telas suntuosas de una emperatriz de
Bizancio.


En sus trabajos exclusivamente literarios se descubre
la inclinación á la frase mórbida, coloreada, voluptuosa.
De los poetas habló en frases de poeta. Se comprende
que siente la poesía con intensidad. La explica buceando
en el corazón de los aedas y extrayendo la perla de
hermosura. Pero como le asiste constantemente una idea
de mejora humana, á veces, para explicar la perla, estudia
el mar. Condena «ese empeño de reproducir las
formas clásicas». De un poeta argentino dice: «es un
producto paleontológico de la cultura griega». Quiere en
América lo americano. Y preconiza sus ideales de arte
en frases de artista.


Á los veinticuatro años publicó su novela titulada La
Peregrinación de Bayoán. Aunque fruto de primavera,
aunque no se empleasen en ella los procedimientos de
novelar hoy en boga, cosa que no le daría ciertamente
más mérito, pero la haría más grata al paladar del vulgo,
baste recordar, para estimarla sin juzgarla, que Ros
de Olano, aquel brillante caraqueño que fué general y
literato español, decía de ella: «La Peregrinación de Bayoán
ha sido para mí algo que cae del cielo»; y que el
novelista hispano D. Pedro Antonio de Alarcón, célebre
en su tiempo, escribió: «hay en La Peregrinación de
Bayoán páginas que yo nunca olvidaré».


Pero, ¿qué es este libro? Es algo por el estilo de la
Uncle Tom’s Cabin, de Enriqueta Beecher Stowe. Es decir,
obra sugerida por una preocupación social, obra
escrita en obsequio de desvalidos, de explotados, de los
colonos españoles de las Antillas.


Y aquí era donde yo quería venir.


Contemplad á ese joven. Está en la flor de la juventud.
Sólo cuenta veinticuatro años. Reside en una hermosa
capital de Europa, en una ciudad de arte, de lujo, de placer.
Tiene relaciones sociales de primer orden, tiene
talento, tiene un porvenir rosado. La vida le sonríe.
Toma un día la pluma del novelador, y ¿qué escribe?
Escribe La Peregrinación de Bayoán: una obra americana,
una obra donde esgrime su talento en favor de
ideales que cree justos, en pro de gentes distantes, indiferentes,
semibárbaras. Pelea por ajenos dolores, por
dolores anónimos, con la seguridad de no alcanzar por
recompensa ni la gloria.


Obedecía á su instinto, á su ser moral. Así será Hostos
durante su vida entera: un enjugador del llanto
ajeno, un sembrador de bienes, un cosechero de aladas
quimeras humanitarias. El desinterés de su obra y de su
vida, aquella santa monomanía de arder y consumirse
como grano de mirra, ante altares de justicia, le dan á
Hostos, como á José Martí, su hermano en ideales, un
sello de grandeza que sólo tienen los apóstoles y los
héroes.


De crítico literario, intenso en el análisis, benévolo
sin contemporizaciones desprestigiosas que desautorizarían
su palabra sincera y proba, lo acreditan sus varios
estudios de ese género sobre autores de América:
el chileno Matta, el cubano Plácido, el argentino Guido
Spano, José María Samper, de Colombia, Salomé Ureña
de Henríquez, de Santo Domingo, etc., etc.


Y lo acredita principalmente como crítico zahorí y
analista de hondura psicológica, su minucioso, sesudo,
completo, insuperable estudio sobre Hamlet.


Nada existe en castellano, hasta ahora, á propósito
del Hamlet, que pueda parangonarse con la obra de
Hostos. Nada que se le acerque. El crítico americano
desmonta la maquinaria del inglés formidable; estudia,
analiza, disocia los caracteres antes de presentarlos en
acción. Nadie, ni Goethe, comprendió ni explicó mejor
el genio de Shakespeare, ni el alma de Hamlet. Voltaire,
tan perspicuo siempre, ¡qué pequeño luce junto á
Hostos cuando ambos discurren á propósito del dramaturgo
británico! Moratín, ¡qué microscópico! ¡Qué palabrero
y lírico Hugo!


Estas no son charlerías, ni aplausos á tontas y á locas.
Son verdades de fácil comprobación. En América estamos
acostumbrados á deslumbrarnos con lo ajeno, máxime
con lo europeo, y á no apreciar lo propio, porque no
sabemos juzgarlo. Sin obtusidad, ni ceguera, ni prejuicios,
pero tampoco sin alucinamientos, contemplemos,
comparemos y decidamos. Habituados á libros y juicios
europeos, nos miramos á nosotros mismos al través de
los anteojos que nos llegan del Viejo Mundo. Veámonos,
á ojo desnudo, cómo somos. No sólo juzguémonos, sino
impongamos, si podemos, nuestro juicio á los extraños.
Como este juicio sea probo, y, por tanto, digno de respeto,
será mejor que el de los extranjeros sobre nosotros,
ó el del pobre diablo criollo con gafas cisatlánticas.


Hostos, repito, el sabio, modesto y talentudo Hostos,
que escribió sobre Shakespeare en un rincón de los Andes,
desde una distante y pequeña República del Pacífico,
ha arrojado más luz sobre la obra inmortal de Shakespeare
que un Lessing, por ejemplo, y analizó con
más penetración el alma de Hamlet que la mayor parte
de los críticos y psicólogos en Inglaterra, Alemania y
Francia.


Treinta años después que Hostos publicó en Santiago
de Chile su análisis del Hamlet, un compatriota de Shakespeare,
sir Herbert Beerbohm Tree, actor como el
gran William, dedica en su obra Thoughts and Afterthoughts
un capítulo al estudio de Hamlet. Lo estudia
principalmente desde el punto de vista del actor; analiza,
sin embargo, la pieza y los caracteres. En su apreciación
hay lugares comunes con la apreciación de
Hostos.


Las similitudes entre Hostos y su copista inglés son
de concepto en cuanto al genio de Shakespeare y á la
psicología de Hamlet; y las hay asimismo de expresión,
es decir, el mismo pensamiento se ha expresado con las
mismas ó parecidas frases. Estas coincidencias tienen
un nombre en todas las lenguas.


Anotemos al vuelo algunas de dichas coincidencias.
Veamos lo relativo á la psicología de Hamlet, por
ejemplo.



  
    	Hostos se explica «el segundo período de su carácter» de (Hamlet), «este filosófico considerar la vida por lo que ella es en sí, no por lo que hacen de ella las exterioridades», por la siguiente frase del príncipe razonador: Nada hay bueno ni malo sino lo que así hace el pensamiento. Tales palabras, dice Hostos, «denotan en el espíritu de Hamlet aquel desarrollo de la idealidad que concluye por la indiferencia absoluta de la realidad y que no cuenta con ésta para nada».
    	Sir Herbert Tree también se explica por la transcripta (y subrayada) frase de Hamlet, el carácter de éste. 



«Es una frase—asegura Sir Herbert—en la cual toda la tragedia de su vida se encierra como en una cáscara de nuez.»
  




Las coincidencias, que no cesan, denotan por su número
y carácter que Sir Herbert conocía la obra de Hostos.
Sin embargo, no lo cita. Nombra á varios comentaristas;
á Hostos no, á Hostos lo calla. Hostos es un pobre
señor de Puerto Rico. ¿Quién va á conocerlo? ¿Quién
va á creer que un gran artista inglés se inspire, para
escribir sus obras, en un maestro de escuela portorriqueño?


En su análisis del príncipe, enseña Hostos:


«Hamlet es un momento del espíritu humano y todo
hombre es Hamlet en un momento de su vida.»


Ya, en su disección de Ofelia, había dicho: «Hay un
Hamlet en el fondo de todo corazón humano.»


El inglés opina de un modo semejante, treinta años
después:


«Hamlet es eternamente humano... Nosotros somos todos
Hamlets en potencia.»


Hostos opina que la locura de Hamlet es simulada;
Sir Herbert piensa otro tanto.


Hostos describe, con una profundidad psicológica de
que hay pocos ejemplos en la historia literaria universal,
las distintas y sucesivas revoluciones que se han
ido operando en el espíritu del príncipe.



  
    	«El mismo Hamlet se asombra (á un momento dado) del cambio que ha correspondido en su palabra al cambio operado en su interior, y decide utilizarlo fingiendo una locura... No está loco ni estará loco.»
    	Sir Herbert, por su parte, dice: 



«... encontramos á Hamlet poniendo por obra su proyecto de fingir la locura...»
  




¿Para qué finge locura, según Hostos? Porque es débil,
porque necesita armarse de una fuerza artificial, y
esa fuerza va á tenerla en rudezas, en sarcasmos, en
desdenes; “en el desprecio con que, desde su nuevo punto
de vista, va á considerar la vida, la sociedad, el hombre...”
“Hará el mal que no quiere y se COMPLACERÁ tanto más
en ese mal CUANTO MÁS SUFRA...”


Hamlet, concluye Hostos, se dirigirá á lo que más
ama, á Ofelia, para atormentarla, atormentándose.


Sir Herbert resume, exponiendo: “Hamlet evidentemente
encuentra UN PLACER intelectual y DOLOROSO en disparar
su ironía SOBRE LAS VÍCTIMAS DE SU LOCURA FINGIDA.”



  
    	Hamlet rebosa de piedad y amor hacia Ofelia; pero, según el comentario de Hostos, “por muy buena que sea Ofelia, ¿cómo no ha de ser frágil, si lo es su madre?” 



Por eso ofende el recuerdo de la purísima Ofelia, “al confundir en un mismo anatema á la fragilidad y á la mujer: Fragilidad, eres mujer.”
    	El comentario de sir Herbert no es muy diferente: 



“Hamlet rebosa de amor y de piedad hacia Ofelia. Pero, á sus ojos, todo el sexo femenino parece mancillado por el acto de su madre. ¿No exclamó en el primer acto: Fragilidad eres mujer?”
  




En el tercer acto hay un diálogo célebre entre Ofelia
y el príncipe.


Hostos comenta ese diálogo de manera deliciosa y
arroja chorros de luz sobre el estado de alma de Hamlet
en aquel momento.


Por la paridad de Ofelia con su madre, en cuanto
mujeres, Hamlet rechaza á Ofelia, amándola.


El psicólogo hispano-americano comenta:


“La fragilidad es condición esencial de la mujer. Si no
ha caído, caerá. Y para desecharla irremisiblemente supone
la caída: are you honest? ¿Eres honesta? ¿Por
qué la abruma con esa brutalidad? Porque es bella”.


—Y “¿puede—pregunta la inefable dulzura de Ofelia—tener
la belleza mejor compañera que la honestidad?”


Hamlet responde á la suave niña con una salida
brutal.


Hostos comenta así:



  
    	“Como al pronunciar esta cínica herejía no piensa en Ofelia y sólo se acuerda de su madre, dice, con amargura que desgarra: Esto era una paradoja en otro tiempo, pero hoy...” 



Yo te amé, declara el Príncipe á Ofelia poco después. 



Yo te amé,—comenta Hostos,—es yo te amo. En boca de Hamlet significa más: te amo, pero no debo amarte. 



“Es un combate á muerte entre el deber de vengar (á su padre) y la necesidad de amar, nunca tan imperiosa como entonces...” 



Hamlet se aleja, “fijos siempre los ojos en la ventura que abandona, maldiciéndose dos veces á sí mismo.” 



“Ofelia— continúa el comentador americano—,que en solo un momento ha pasado por todas las alternativas de la esperanza y la desesperación, de la alegría y del dolor, del amor y la piedad, ha perdonado todas las ofensas, todas las injusticias, todas las crueldades, todas las brutalidades de su amante... y quejándose del infortunio más que de Hamlet, exclama: 



—Haber visto lo que he visto para ver lo que veo.”
    	Sir Herbert, al comentar la escena entre Ofelia y el príncipe, no sólo copia grosso modo, sino que casi transcribe á la letra el comentario del gran crítico americano. 



Es imposible que las ideas coincidan á tal punto en hombres de razas y tiempos tan diferentes; es imposible que los aciertos de uno y otro psicólogo correspondan hasta confundirse en la expresión escrita. Es imposible argüir con el azar, ese dios de los tontos. 



Oigamos al artista inglés: 



“Hamlet, SEGÚN MI PARECER, al tomar á Ofelia por la mano y preguntarle ¿Eres honesta?... quiere decir: ¿Hay una mujer en quien yo pueda tener fe?” 



El comentarista cita, como Hostos, la salida brutal de Hamlet y sigue su explicación. 



“El verso: ESTO ERA UNA PARADOJA EN OTRO TIEMPO, PERO HOY... está claramente dirigido contra las relaciones entre el rey y la reina”. 



Como se ve, sir Herbert escoge los mismos pasajes que Hostos y los explica de igual modo. Adelante. 



“No te amo, dice Hamlet, arrancándose así el corazón. Ofelia cae sobre el sofá...» 



El comentador agrega que Hamlet ama á Ofelia, «pero no se atreve á mostrar su corazón». La piadosa, dulce Ofelia, considerando loco al príncipe, exclama: “La desgracia se abate sobre mí. Haber visto lo que he visto para ver lo que veo.”
  




No son las demostradas las únicas concomitancias, en
la explicación de la pieza shakespeariana, entre el artista
de Inglaterra y el crítico de América. «He hecho
cuanto he podido para familiarizarme con las obras de
los comentadores literarios del Hamlet», exclama sir
Herbert. Como vamos viendo, sus palabras no son una
mentira.


Continuemos con algunas similitudes, sorprendidas á
la buena de Dios.


Hostos expone el estado mental de Hamlet durante
el más célebre de sus monólogos, y comenta así:


«Ha decidido el mal y ese mal va á tener por expresión
la muerte... Y ¿qué es más digno del alma, de esa alma
humana tan poderosa en el pensar, en el sentir y en el querer:
sucumbir al dolor ó rebelarse contra él; matar ó
morir?


¿Morir?... dormir y nada más. (Hamlet.)


La muerte, que antes se le presentó como idea, se le presenta
ahora como realidad. Como idea, asusta. Como realidad,
atrae.


Y decir que en ese sueño va á acabar este acerbo
dolor mío. (Hamlet.)


Lejos de temerlo, lo desea. Y tanto lo desea (el sueño de
la muerte) que se olvida por completo de la determinación
anterior de su voluntad, desaparece de su espíritu el motivo
ocasional de la meditación. Y ya no piensa en el ser que
va á destruir EN SÍ Ó EN OTRO, sino en EL NO SER QUE ANHELA
con toda la devoción de su infortunio.»


Á su turno el artista inglés comenta el estado mental
de Hamlet, durante el monólogo. Oigámoslo:


«Hamlet anhela ese sueño de la muerte, que será término
de todos los males. Tan grande es su horror del deber impuesto,
que en este momento Hamlet PIENSA EN MORIR, para
no matar al rey.»


Las irresoluciones constantes de Hamlet dependen
de que es un enfermo de la voluntad, un razonador, un
analista.



  
    	«Todos menos él—expone Hostos—son activos para el bien ó para el mal y hacen el bien ó el mal porque no reflexionan lo que hacen. «Mientras que él, juguete de sí mismo, pierde el tiempo de la acción en meditarla... pasan, triunfadores de la actividad, contentos de sí mismos, como todos los que triunfan, los hombres que para conseguir lo que desean no necesitan más que abandonarse á su deseo.» 



De este número son Laertes, Claudio y, al fin del drama, «Fortimbras, un príncipe adolescente, una ambición naciente. Fortimbras se dirige con su ejército á Polonia, sacrificando sin vacilación y sin tristezas miles de hombres á su intento.»
    	Sir Herbert reconoce también qué rasgo principal de Hamlet es la irresolución, por exceso de reflexión, la falta de voluntad por sobra de razonamiento. Sus generalizaciones filosóficas á este respecto son demasiado parecidas á las de Hostos. 



«El hombre que va á triunfar en la vida—opina sir Herbert—es el que no ve sino un lado de las cosas. El hombre cuyo horizonte mental es vasto, que es capaz de ver lo bueno y lo malo de todo... no alcanzará su meta tan pronto como aquel que mira recto ante sí y se abandona á su deseo». «Fortimbras no ve sino un solo lado de las cosas y sabe con precisión lo que quiere.»
  




Continuar pescando similitudes sería cuestión de
nunca acabar. Las hay, como antes se dijo, y como se
observa por los ejemplos anotados á la ventura, de concepto,
en cuanto al genio de Shakespeare y al carácter
del príncipe, y las hay de expresión, hasta donde es posible
en lenguas tan desemejantes. Aunque sir Herbert
tal vez no ha leído el estudio crítico de Hostos en castellano,
sino en alemán, lengua en que fué traducido. Y
me baso para suponerlo en que el notable artista inglés
conoce la lengua alemana, como se advierte leyéndolo,
y porque cita en su estudio los mejores ensayos tudescos
sobre Hamlet: el de Goethe, el de Lessing, el de
Hazzlitt, el de Klein.


La circunstancia de no citar el de Hostos depone, por
razones de epidérmica psicología que los juristas conocen
á maravilla, contra el eminente artista inglés, autor
de Thoughts and Afterthoughts, sir Herbert Beerbohm
Tree.


Pero si aún quedasen dudas á alguien, añadiré tres ó
cuatro detalles que no admiten réplica.


Después de la escena de la comedia en Palacio, representación
que termina, en la realidad de Shakespeare,
con la fuga del rey, vendido por su horror, y la carcajada
de Hamlet, que es alborear de su resolución, preséntanse
los cortesanos Rosencrantz y Guilderstern, espías
del rey. Hamlet derrama sobre ellos sarcasmos y
sarcasmos. Los espiones se parten.


“Queda solo consigo mismo—observa Hostos—. Ni una
duda, ni una vacilación. El que antes dudaba si tenía derecho
de hacer mal; el que antes vacilaba, estremeciéndose
ante la idea de la muerte, piensa ahora con fruición que
bebería sangre caliente... Ya él está seguro de su resolución
y tiene calma para esperar...”


El escritor inglés dice:


“Á la vista de los cortesanos espías, Hamlet retorna á
sus sátiras tremendas... Despide á los falsos amigos y
queda consigo solo... perfectamente sano, reconoce la necesidad
de la acción.”


Hostos opina del monólogo: “el monólogo más profundo
que ha pronunciado jamás el labio humano.”


El señor Tree escribe, respecto de la célebre escena
del acto III: “cuadro el más terrible que el espíritu del
hombre haya jamás evocado.”


Hostos dice que Hamlet “pierde el tiempo de la acción
en meditarla”. Y el señor Tree: “malgasta en sátiras el
tiempo que pudiera emplear en matar al rey”.


Lo expuesto basta. Con semejantes premisas, la conclusión
se impone por sí misma. El lector, si es lógico y
de buena fe, llegará por su parte á la propia conclusión
que el autor de las presentes anotaciones.


VI
 
 Á PROPÓSITO DE HOSTOS, LITERATO, EL TUPÉ DE LOS EUROPEOS


Si á los ingleses les dijeran de sopetón que un artista
británico, de nota y campanillas, se había inspirado,
para escribir sobre Hamlet, en un autor de Puerto Rico,
los ingleses, desdeñosos é incrédulos, romperían la habitual
gravedad de su rostro con una sonrisa.


Si á los franceses se les dijera que sus filólogos de
más nombradía han descubierto orígenes de errores y
fijado el sentido y texto reales en literaturas de la Edad
Media, granjeando por ello fama, casi medio siglo después
de haber descubierto aquellas máculas y fijado
aquellos textos un venezolano, los franceses, desdeñosos
y sarcásticos, romperían en burlas agresivas.


Si á los españoles se dijera que uno de sus más bellos
poemas modernos había sido inspirado en la novela de
un colombiano, los españoles, desdeñosos y bravos,
romperían en refunfuños.


Tal es el cómodo é invencible menosprecio con que
miran los europeos, sin exclusión de país alguno, cuanto
no es europeo. En vano el Japón saca á relucir contra
Rusia elocuentes é inesperados argumentos de superioridad
en Mukden y Tushima; en vano hablan Boyacá,
Maipo, Carabobo, Pichincha y Ayacucho; en vano
austriacos y franceses recogen, pálida y cercenada, la cabeza
de aquel emperador que quisieron imponer á Méjico;
en vano la bandera de los Estados Unidos flota en
el Pacífico y el Atlántico sobre antiguas posesiones europeas;
en vano Buenos Aires cuenta entre las más bellas
y populosas ciudades del mundo; en vano Río de
Janeiro es cuna de la aviación moderna; en vano Australia
surge de los mares como un milagro del esfuerzo
humano... En vano todo. Europa no se pliega, ni desarma,
ni desmonta sus desdenes. No se allana á reconocer
ningún género de superioridad en hombres ni pueblos
no europeos. Fuera de Europa no existe nada digno
de mención.


Europa olvida, por ejemplo, que nosotros, americanos,
somos vástagos y prolongación, en el tiempo
y en el espacio, de pueblos y civilizaciones europeos.
Que á esta civilización heredada le estamos imprimiendo
carácter diferencial en sentido de perfeccionamiento,
y que los hombres de allende el mar pueden ser
y son, cuando no superiores, iguales en mentalidad y
esfuerzo á los hombres del Viejo Mundo. Olvidan los
europeos, pongo por caso, que el primer guerrero de la
antigüedad, aquel Alejandro que extendió por el mundo
asiático la civilización helénica, no era griego. Olvidan
que el primer filósofo de Grecia, el de más genio y prolongación
de su influencia en la historia del mundo,
Aristóteles, no nació en la madre Grecia, sino en la tracia
Estagira. Olvidan otras muchas cosas que no es
oportuno recordarles aquí.


Á los ingleses que rían cuando se les asegure que un
autor de la Gran Bretaña puede inspirarse en un crítico
portorriqueño, baste citarles el caso de sir Herbert
Beerbohm Tree. Á los españoles que refunfuñen cuando
se les informe que uno de sus más bellos poemas
modernos ha sido inspirado en la novela de un colombiano,
baste comparar el encantador Idilio, de Núñez
de Arce, con María, de Jorge Isaacs.


Cuanto á los franceses, que son los más insolentes y
despectivos para con lo no europeo, y los que más ignoran
cuanto no atañe á su país, baste citar el nombre
de Andrés Bello, y después, el nombre de Gastón Paris[1].



1. En vez de hablar nosotros, que hable por nosotros el europeo
Menéndez Pelayo, el mayor de los críticos españoles contemporáneos,
á quien nadie recusará por incompetente ni por benévolo, siendo como
es aquel sabio ilustre uno de los más ilustres sabios y exigentes críticos
de su época.


«En las cuestiones relativas á los orígenes literarios de la Edad Media
y á los primeros documentos de la lengua castellana—dice Menéndez
Pelayo—, Bello no sólo aparece muy superior á la crítica de su tiempo,
sino que puede decirse sin temeridad que fué de los primeros
que dieron fundamento científico á esta parte de la arqueología literaria.
Desde 1827 había ya refutado errores que persistieron, no sólo
en los prólogos de Duran, sino en las historias de Ticknor y Amador
de los Ríos...


Bello probó antes que nadie que el asonante no había sido carácter
peculiar de la versificación española, y rastreó su legítima filiación latino
eclesiástica en el ritmo de San Columbano, que es el del siglo VI,
en la Vida de la condesa Matilde, que es del siglo XI, y en otros numerosos
ejemplos. Lo encontró después en series monorrimas de los Cantares
de Gesta de la Edad Media francesa, comenzando por la Canción
de Rolando. Y por este camino vino á parar á otra averiguación todavía
más general é importante: la de la manifiesta influencia de la epopeya
francesa en la nuestra, influencia que exageró al principio, pero
que luego redujo á sus limites verdaderos.


Bello determinó, antes que Gastón Paris y Dozy, la época, el punto
de composición, el oculto intento y aun el autor probable de la Crónica
de Turpin...


La edición y comentario que Bello dejó preparados del Poema del
Cid, infinitamente superior á la de Damas Hinard, parece un portento
cuando se repara que fué trabajada en un rincón de América, con falta
de los libros más indispensables... Sin embargo, el trabajo de Bello,
hecho casi con sus propios individuales esfuerzos, es todavía á la hora
presente (1892), y tomado en conjunto, el más cabal que tenemos sobre
el Poema del Cid.




Don Andrés Bello es ejemplo que puede aducirse á
los franceses para probarles que un hijo de la América
fué precursor de trabajos literarios de que hombres célebres
de Francia se sirvieron, callando al nombre del
sabio americano. Y en el supuesto de que Dozy y Gastón
Paris ignorasen á Bello, que no lo ignoraban, sirve
siempre tal ejemplo para probar que en materias intelectuales
la luz puede venir de Occidente y un americano
ser precursor de los europeos.


Pero aún existe, respecto de los franceses, más reciente
ejemplo, y hasta más ilustre, por uno de los nombres
que á ese ejemplo se vinculan.


No hace mucho cierto diario parisiense, de cuyo nombre
no desearía jamás acordarme[2], publicó un artículo
titulado: “La doctrine de Monroe. Les Etats-Unis et le
Céntre-Amérique.”



2. Le Matin, 30 de Agosto de 1913.




Allí pueden ser leídos, al tratar de los cinco Estados
de la América Central, los conceptos que paso á transcribir:


“Hace largo tiempo, cerca de sesenta años, un gran
sabio francés, J. J. Ampère, ha podido escribir:


La ciudad desconocida se levantará un día en el punto
en que se reunen las dos Américas (Panamá) y será la
Alejandría del porvenir. Será también, como Alejandría,
el emporio del Oriente y del Occidente, de la Europa y del
Asia; pero en escala más vasta y en las proporciones del
comercio moderno.”


El diario de París se extasía, con razón, ante el genio
y la visión profética “del gran sabio francés”. Pero
aquel “gran sabio francés” tuvo, en la ocasión, más
memoria que genio.


El “gran sabio francés” no hizo, en efecto, sino transcribir,
ó casi casi, las palabras escritas por Bolívar
veinte años antes, á los comienzos del siglo XIX, en 1815.
Bolívar, en su maravillosa carta de Jamaica, opinó sobre
los cinco Estados de la América Central y sobre Panamá,
lo siguiente:


Esta magnifica posición entre los dos grandes mares podrá
ser, con el tiempo, el emporio del Universo. Sus canales
acortarán las distancias del mundo: estrecharán los lazos
comerciales de Europa, América y Asia y traerán á
tan feliz región los tributos de las cuatro partes del globo.
Acaso sólo allí podrá fijarse algún día la capital de la tierra,
como pretendió Constantino que fuese Bizancio la del
Antiguo Hemisferio.


Al «gran sabio francés», como se mira, le fué fácil
profetizar el porvenir de Panamá, veinte años después
que Bolívar. Le bastaba con saber leer. El «gran sabio
francés» ha probado que sabía. Ha probado también que
aprovechaba sus lecturas. Ha probado, por último, que
lo no europeo, aunque proceda de un Bolívar, no existe,
ó puede considerarse como no existente, sin dejar por
eso de copiarlo y apropiárselo, cuando la ocasión se presenta.


VII
 
 HOSTOS, FILÓSOFO MORALISTA


Hostos es uno de los más austeros y aun seductores
apóstoles contemporáneos de moral social y de moral
individual. Él crea ó echa las bases de una ciencia nueva:
la moral social, rama de la Sociología, y cuyo objeto
no es otro que la aplicación de leyes morales—que él
descubre—á la producción y conservación del bien
social.


Grande y generoso optimista, cree Hostos en el progreso
del hombre hacia el ideal de Bien y trata de acelerar
ese progreso. El hombre se elevará por el desarrollo
del espíritu, por el aumento de la conciencia, hasta
llegar á penetrarse de la esencia del mundo, que no está
por encima del conocimiento humano.


De ahí su afán redentorista por medio de la instrucción,
á la que consagró tan fecundos y transcendentales
esfuerzos. De ahí que este hombre augural, portador de
buenas nuevas al espíritu, descubra y enseñe cómo «el
problema de la moral consiste en hacer que el hombre
de esta civilización sea tan digno y tan bueno, tan racional
y tan consciente como de la íntima correlación de la
razón con la conciencia y de la conciencia con el bien,
resulta que debe ser y puede hoy ser».


La moral de Hostos carece de sanción ultraterrena.
¿Por qué? Porque Hostos imagina: «ni la razón ni la conciencia
necesitan para la práctica del deber y para la
busca reflexiva del bien, de otros estímulos que la excelsa
dignidad del bien y del deber». Debemos esclavizarnos
á la Moral, no por el menguado utilitarismo de
Franklin, sino por una superior y desinteresada conveniencia.
En su Tratado de Sociología indica el maestro
que las muchedumbres son incapaces de comprender
que los fines religiosos y morales son fines de bien social
y que, por tanto, «son dependientes, estrictamente
dependientes, de la Moral y de los fines morales de la
vida humana».


Carece también la moral de Hostos de fundamento
metafísico: es de orden natural. «La Moral—dice—no se
funda más que en realidades naturales, y no se nos impone
ni gobierna la conciencia sino en cuanto sus preceptos
se fundan en realidades naturales.»


Para comprender esto bien es necesario descubrir
la esencia íntima de la moral hostosiana, que se basa
en una armónica relación preexistente entre el hombre
y la Naturaleza, de la que aquél es parte integrante.


Descubrimos un orden en la Naturaleza, euritmia ú
orden natural, que la conciencia humana es capaz de
comprender y comprende. Ahora bien: «la Sociedad es
un aspecto de la Naturaleza», luego es de orden natural,
y como el hombre es componente de la Sociedad, no
puede salirse tampoco de ese orden: existe, pues, una
relación de la Sociedad con el hombre y del hombre con
la Naturaleza.


Esas relaciones se rigen: una por la moral individual;
otra por la moral social. Pero el universo moral,
como conexo con el hombre, que es producto de la Naturaleza,
resulta de orden natural y obedece á leyes
naturales. «Estamos ligados por nuestro organismo
corporal—dice Hostos—con la Naturaleza de que es
parte, y de ese vínculo natural entre todo y parte se
derivan las relaciones de la moral natural. Nos relaciona
de un modo más inmaterial con nuestros organismos
intelectivo, volitivo y afectivo la que llamamos naturaleza
moral ó humana, y en todas las relaciones de ese
orden se funda la moral individual...»


De una serie de relaciones con la naturaleza social
nace la moral social.


Pero social, individual ó natural, esta moral humana
es un acorde del concierto cósmico.


La Moral, es decir, la armonía, el orden del sér consciente,
está dentro de la Naturaleza y obedece á leyes naturales
como la armonía del cosmos, de la que es correlativa.


El cumplimiento del deber le parece al moralista americano
una nota estética, y por ello grata en sí y de delicioso
cumplimiento. Considera el deber como una deducción
espontánea de cuantas relaciones nos ligan con
el mundo externo, con el mundo interno y con el mundo
social. Existe para el hombre un deber máximo: el deber
de los deberes, que “consiste en cumplirlos todos,
cualquiera que sea su carácter, cualquiera el momento
en que se presente á activar nuestros impulsos ó á despertar
nuestra pereza, ó á convencer nuestra razón, ó á
pedir su fallo á la conciencia”.


Tan alto y tan noble resplandece el apóstol de esta
doctrina, tan desligado del polvo se cierne en los espacios
abiertos su generoso espíritu, que esa misma nobleza
inigualable y esa misma altitud inalcanzable son
el mayor reparo que pudiera oponerse á la ética hostosiana.


Esta ética, en efecto, parece concebida para un mundo
mejor; para un mundo de humanidad más fácilmente
perfectible. Pero el hombre que conocemos, desde
el cavernícola hasta Platón, ha necesitado siempre
para la busca del bien y el cumplimiento del deber, de
estímulos más eficaces que la exclusiva dignidad del
deber y del bien.


El hombre no es bueno ni acaso lo sea nunca; lo confirma
la Historia.


La barbarie desencadenada en Europa con motivo de
la guerra de 1914, los asesinatos en masa, la destrucción
de catedrales, el incendio de bibliotecas, el empeño de
unos pueblos en destruir naciones enteras y aniquilar
razas íntegras, porque estas razas y estas naciones demoran
más allá del Danubio ó los Vosgos, todas las
crueldades inútiles y sistemáticas que han quitado á Europa
el derecho de llamar bárbaro á ningún pueblo contemporáneo,
prueban que ni la Filosofía, ni la Ciencia,
ni el Arte, ni largos paréntesis de cultura pacífica logran
desterrar por completo la parte de bestia que hay
en el hombre. Á la primera ocasión propicia la bestia
resurge triunfante y feroz.


El hombre no es bueno ni acaso lo sea nunca: lo confirma
la Ciencia. El biólogo Ramón y Cajal, apoyándose
en Weisman, expone recientemente que “ninguna de
las adaptaciones culturales y sociales del hombre se ha
transmitido todavía á las células germinales ni ha adquirido,
por tanto, carácter hereditario”. El célebre biólogo
arriba á muy pesimista conclusión: “por imposición
fatal de la inercia nerviosa, nuestros descendientes serán
tan perversos como nosotros... Nadie ha logrado suprimir
ó corregir nada de esas células nerviosas, portadoras
de instintos crueles, legado de la más remota animalidad
y creados durante períodos geológicos de rudo
batallar contra la vida ajena”...


VIII
 
 HOSTOS, SOCIÓLOGO


Como sociólogo es también Hostos un pensador original.
No olvidemos, sin embargo, al decir original, la diferencia
que existe entre la originalidad creadora en Arte
y la originalidad compatible con la Ciencia.


El arte, que es todo emoción y traduce por medio de
la hermosura concreta las vibraciones de un temperamento
ante el espectáculo de la Naturaleza y en el roce
con la vida, puede alcanzar en la expresión un grado
máximo de originalidad, aunque dentro de ciertos límites.
Todo artista de raza tiende á ser original, personal,
inconfundible. La uniformidad es obra del hombre que
sabe imitar siempre y pocas veces crea. La Naturaleza
no obra así: ella es varia, multiforme, creadora, original
por excelencia. Aun dentro de lo genérico pone sello especial:
dos rostros, dos ríos, dos hojas no se asemejan
casi nunca; son originales.


El campo de la originalidad científica es estrecho.
Siendo la Ciencia una acumulación de experiencia, la
originalidad del científico sólo consiste en arrojar nuevas
luces sobre un punto conocido y estudiado, ó bien
en realizar experiencias nuevas y nuevos descubrimientos.
Galileo, Newton, son hombres de ciencia originales,
porque descubrieron verdades científicas desconocidas
hasta ellos. Colón también lo es. Y si entramos en el
terreno de las especulaciones filosóficas, encontramos
que Kant, por ejemplo, no es menos original que Colón,
que Newton y que Galileo. Su originalidad consiste en
la potencia cerebral, en la fuerza razonadora, en que
arroja nuevas luces sobre viejos problemas, en que desde
su observatorio se divisa un campo más vasto que
desde el observatorio de otros pensadores que lo precedieron.


La originalidad de Hostos como sociólogo consiste en
que, no contento con repetir á sus antecesores, aunque
valiéndose del depósito de experiencias legado, estudió
por sí las sociedades que tuvo á la vista, estudió las sociedades
históricas, y de su estudio sacó en limpio verdades
generales nuevas. Por lo menos sus verdades
tienen mucho de la verdad. Por ello Hostos pertenece,
aunque hasta ahora no se le haya reconocido así, á la
egregia minoría de pensadores primarios.


Desde que los antiguos estudios morales y políticos
empezaron á ser clasificados, según las palabras de
Comte, “como las ciencias positivas”, procedióse á establecer
sus bases y á darles, por consiguiente, carácter
científico. Es decir: se principió á convertir aquellos estudios
morales y políticos, de carácter metafísico, ó, si
se quiere, filosófico, en estudios experimentales, en ciencia
social, en Sociología.


De entonces acá muchos pensadores potentes han
contribuído con luces personales y personales observaciones
á fundar, desarrollar—no quiero decir fijar—la
Sociología. Se ha caminado poco á poco; pero adelantando.
Cada pensador ha contribuído con su piedra al
edificio. Muchas de estas piedras han rodado por tierra,
faltas de adaptación ó difíciles de asentar, ó por deleznables
se desmigajaron con la presión. Pero otros pensadores
vinieron después y la obra continúa sin interrumpirse.


Quetelet ve desmoronarse sus piedras estadísticas;
Lilienfeld, sus piedras biológicas; Stein, Carey, sus piedras
de economistas. Todos por exclusivismo y unilateralismo
de ideas. Pero ellos y cien otros han contribuído,
con más ó menos felicidad, á la fabricación del edificio.
Y los más eficaces arquitectos son aquellos que,
como Spencer, gracias á una mentalidad superior y á
un objetivismo riguroso, carentes de prejuicios, ú olvidándolos,
sistematizan y concretan en leyes generales
observaciones directas, confirmadas una y cien veces,
pasadas por todos los crisoles.


Hostos, juntando lo aprendido en los libros con lo
aprendido en la experiencia, las teorías ajenas y las observaciones
personales, los conocimientos adquiridos y
las ideas propias, lo que heredó de sus antecesores y lo
que obtuvo por sí mismo, llega á establecer una sociología
con caracteres novedosos, interesantes y fundamentos
sólidos.


Desde 1880, más ó menos, es decir, antes que la mayor
parte de los sociólogos de nombradía en Europa y
Estados Unidos, antes que el alemán Bastian, antes que
el inglés Summer Maine, antes que el francés Le Bon,
antes que el italiano Asturaro, antes que el yanqui
Ward, Eugenio María de Hostos, en nuestra distante
América, ya había formulado todo un sistema que, andando
el tiempo, reafirmó con observaciones propias y
ajenas[3].



3. Algunas obras de Bastian son anteriores á 1880; otras no. De
este número son Die Vorgeschichte der Ethnologie (1880), Grundzüge
der Ethnologie, 1884, etc. Los demás autores han publicado sus principales
obras después. La fijación de fechas es, como todos sabemos,
capital para el estudio de los autores, ya sean hombres de letras, ya
hombres de ciencia; lo mismo que para el estudio de sus obras.




La esencia de la filosofía social de Hostos surge tan
majestuosa como la audacia del edificio de ideas que
erige este pensador.


Por los fenómenos generales de la vida social se advierte
un orden á que obedecen las sociedades. Este orden
no puede existir sin leyes que lo fundamenten: esas
leyes son las leyes naturales de la sociedad.


Como ha observado y comprendido Hostos la actividad
funcional del sér social en cinco géneros de
fenómenos, las leyes naturales de la sociedad deben de
corresponder á esas cinco actividades genéricas de la
clasificación hostosiana.


Así es, en efecto.


Estas leyes funcionales se denominan: Ley de Trabajo,
Ley de Libertad, Ley de Progreso, Ley de Civilización
ó de Ideal y Ley de Conservación. Pero además
de esas cinco leyes funcionales existen las dos
leyes generales que él nombra: Ley de la Sociabilidad
y Ley de los Medios.


Veamos en qué consiste la ley de Sociabilidad.


Producto de la asociación de dos seres, el hombre en
ninguna época de su vida puede desarrollarse y prosperar
sino en asociación de otros seres. Lo que ocurre al
individuo ocurre también al grupo, desde el primer grupo
constituído á causa de las necesidades y debilidades
individuales, la Familia, pasando por el Municipio y la
Provincia, hasta la Nación. Al través de todas las escalas
evolutivas—desde la tribu hasta el Estado internacional—,
la Sociabilidad “es una ley natural á que obedecen
todos los seres de razón”. Hostos la define como
“la constitución natural de las sociedades humanas”.


La otra ley general, la de los Medios, no resulta menos
constante y eficiente. He aquí cómo la enuncia:
“toda fuerza social, al pasar de un medio á otro, se quebranta”.
Esta alteración de fuerza social puede producirse
en sentido de más ó en sentido de menos: en sentido
de más, cuando la traslación se efectúa en ciertas
condiciones favorables; en sentido de menos, cuando
ocurre lo contrario. En resumen: “el cambio de los medios
modifica la efectividad de los agentes”; y, por tanto,
no se puede esperar que se produzca el mismo fenómeno
social en distintas latitudes, en distintos tiempos
de la Historia, ni en distintos estados de la sociedad, ni
aun en el mismo tiempo en distinto estado ni aun en el
mismo estado en distinto tiempo.


En cuanto á las cinco leyes funcionales ú orgánicas,
no habría funciones sociales sin leyes sociales que preestablecieran
el método necesario á la finalidad de esas
funciones de orden colectivo.


Por lo demás, las siete leyes naturales que él ha descubierto
servirán á futuros exploradores para dar un
nuevo fundamento científico á las indagaciones de carácter
sociológico.


Parece, á primera vista, que Hostos incurriera en
contradicción entre su doctrina de sociólogo y su doctrina
de moralista. Como sociólogo, en efecto, descubre
leyes fatales, contra las que no puede el hombre insurgirse;
mientras que como filósofo moralista predica la
exaltación de la conciencia para la dignificación de la
vida humana.


Tenemos, pues, de un lado al hombre considerado
como juguete de leyes fatales, cogido en un engranaje
potente de que no puede librarse, y de otro lado tenemos
que se preconiza la eficacia de la educación,
el acrecentamiento de la inteligencia y la exaltación
de la conciencia para que (el hombre) cumpla mejor
su finalidad en el mundo. Pero la contradicción resulta
aparente si se recuerda que, según la ideología
hostosiana, el hombre, supeditado siempre á la sociedad,
tiende fatalmente hacia el bien, como la sociedad,
supeditada á la euritmia del Universo, tiende fatalmente
hacia el orden.


Así, pues, el hombre puede cumplir mejor su destino
comprendiendo, gracias á un grado superior de inteligencia
y de conciencia, el determinismo á que obedece.


Hay una parte de la sociología de Hostos interesantísima
de por sí, é interesantísima principalmente para
los hispano-americanos, por cuanto las sociedades
americanas sirven allí de materia de estudio y como
ejemplo ilustrativo. Se trata de la sociopatía hostosiana
ó tratado de enfermedades sociales.


Siguiendo el concepto de que la sociedad es un organismo,
apunta que todo sér tiene, desde su nacimiento,
que morir ó desarrollarse y vivir. Pero en la vida social,
como en la vida animal, suelen ocurrir enfermedades.
Estas enfermedades sociales pueden algunas ser
congénitas y hereditarias; otras proceden de inadecuación
del medio. El desconcierto económico, el desorden
jurídico, el raquitismo moral, que ya por sí son
males, engendran perturbaciones de linaje diverso.


Hostos disocia y estudia con su innata sagacidad filosófica
múltiples desequilibrios sociales, desde los de
carácter económico, carácter jurídico y carácter intelectual,
hasta los de origen moral y los de índole mesológica.
Expositor de innúmeras perturbaciones que aquejan
al organismo colectivo, Hostos formula preceptos
de higiene y promulga nociones de terapéutica social.


Así, pues, Hostos resulta el primer pensador que ha
descubierto y divulga la posible eficacia de una terapéutica
social.


Observa y estudia en las sociedades modernas enfermedades
económicas, enfermedades jurídicas y enfermedades
morales. Especifica la exacerbación del
sentimiento religioso, el neurosismo social, las pasiones
políticas, el anarquismo, y apunta cómo pueden
prevenirse y aun curarse esas y otras dolencias.


Pero circunscribiendo aquí las observaciones del sabio
á lo que más inmediatamente atañe á los pueblos de
Hispano-América, advertimos que Hostos encuentra en
ellos, mayormente en algunos de la región intertropical,
caracteres patogénicos, como la anemia fisiológica y el
sensualismo satiríaco; y en todos, “porque entre tantas
sociedades infantiles ni una sola nació con salud”,
el espíritu de imitación, la ineficacia del derecho, el politiqueo,
el militareo y el revolucionismo.


La mayor parte de sus observaciones son directas;
hechas por él, concienzudamente, en pueblos americanos
que conoce y estudia. En vano se buscarían páginas
extranjeras que reemplacen, desde el punto de vista
científico americano, á las del sociólogo de Puerto-Rico.
“Los Estados de origen español—asienta—siguen siendo
casos de sociopatía.”


El politiqueo, que es la única, por desgracia, de las
enfermedades de la sociedad americana á que dedica
análisis de alguna extensión, lo define así: «El politiqueo
es simple y sencillamente la costumbre de chismear
llevada á los asuntos de carácter público.» Y como
esas sociedades americanas se han desarrollado tradicionalmente
desde los días de Colón, fuera del Derecho,
agrega: “Para arraigar esa mala costumbre (de politiquear
en vez de establecer y seguir una política) en los
negocios del Estado, no tenían que hacer ningún esfuerzo
de voluntad ni de razón, y de la noche á la mañana
aparecieron las gentes políticas de estos países como
maestros consumados en el arte de la falsía, del embrollo
y de la intriga.” “La ignorancia de todos sirve perfectamente
al encumbramiento de los pocos que se dedican
á embrollarlo todo, con el objeto de ser ellos los
árbitros de la vida general.” Y termina su exposición
de patología política hispano-americana con estas terribles
palabras: “La función del Derecho (en tales pueblos)
no puede en ninguna manera ser regular. Esta
irregularidad constituye la más peligrosa de las enfermedades
jurídicas que pueden sufrir las sociedades humanas.”


Otra de las excelencias de la concepción hostosiana
de la Sociología consiste en que equidista de la teoría
“individualista”, que pospone la sociedad al hombre,
y de la teoría “socialista”, que anula el factor hombre en
provecho de la sociedad. Hostos, en efecto, armoniza
ambos extremos en una teoría sociocrática como la de
Comte, reconociendo la doble influencia de la sociedad
sobre el individuo y del individuo sobre la sociedad.


Esta teoría, que él llama orgánica, piensa Hostos que
va mucho más lejos que la de Comte en reconocer la
influencia social del elemento individual. Según esta
teoría de Hostos, “la Sociedad es una ley á que el hombre
nace sometido por la Naturaleza, á cuyos preceptos
está obligado á vivir sometido; en tal modo, que mejorando
á cada paso su existencia, contribuye á desarrollar
y mejorar la de la Sociedad”. Sin el individuo no
existe la sociedad; sin la sociedad no existe el individuo.
La dependencia es mutua. Sin embargo, este balance
no existe sino en apariencia; la reciprocidad no es
de idéntica entidad: el hombre, en la teoría de Hostos y
á pesar de lo que Hostos piensa, queda supeditado á la
sociedad.


La esencia de la sociología hostosiana se interna, lo
propio que la esencia de la ética del mismo sabio, en
regiones superiores del pensamiento desde las cuales
descubre—lo hemos dicho y repetido—una armonía
preexistente entre los fenómenos cósmicos y los fenómenos
sociales, como obedientes unos y otros á indefectibles
leyes de la Naturaleza.


Las ideas de Hostos, en este punto básico de su sistema
sociológico no son, como se supondrá, mera divagación
inútil ni desvarío de idealista.


Cree—repitámoslo por centésima vez—que existe
una estrecha y armónica relación entre los hechos socióticos
y los cósmicos; cree que la Sociedad es un aspecto
particular de la naturaleza, un fenómeno de orden
natural, y que estando la Naturaleza sometida á leyes, la
Sociedad no puede no estarlo. Esas leyes á que obedecen
las sociedades, leyes que el genio de Hostos descubre
y fija, sirven de hilo conductor á buena parte de la
sociología hostosiana. Ya las conocemos.


Al pensador colombiano Carlos Arturo Torres toca el
honor de haber insinuado, aunque dubitativamente, que
los estudios de Derecho, de Educación, de Moral, de
Historia á los cuales dedicó Eugenio María de Hostos
su actividad pueden considerarse—como las obras varias
que precedieron á la Sociología de Spencer—partes
componentes de la hermosa construcción sociológica á
que el pequeño y magnífico Tratado de Sociología sirve
de remate.


Descubriendo y comprendiendo la unidad de esa obra
y la unidad de esa vida resultan ambas más grandes;
resultan del tamaño que son.



  
  IX
 
 HOSTOS, TRATADISTA DE DERECHO CONSTITUCIONAL




Tratadista de Derecho constitucional, Hostos, que
siempre abrió por donde anduvo su propia vía, sepárase
en muchos puntos de sus antecesores y expone maneras
de ver personales y novísimas respecto á las funciones
del poder, la distribución de la soberanía, la organización
de la función electoral, etc., etc.


Vincula la soberanía en la sociedad.


La sociedad es un organismo natural, compuesto de
órganos que realizan funciones indispensables á la vida
del todo.


Esto no es tan rigurosamente cierto como Hostos imagina,
pues los órganos secundarios pueden ser necesarios
para el mejor funcionamiento del cuerpo social,
pero no todos igualmente indispensables para la existencia
de éste. La idea de confundir una sociedad con
un organismo es además demasiado simplista. Tal
idea encuéntrase difundida por eso, por simplista, no
por exacta.


Pero limitémonos, en vez de criticar, á exponer las
teorías del maestro. «Ningún obstáculo presenta la razón
á que reservemos el nombre de soberanía al poder
social, y á que demos á la capacidad del municipio y la
provincia el nombre de poder. Entonces tendremos poder
municipal, poder provincial y poder nacional, para
designar la suma de capacidades de cada uno de esos
órganos sociales; y soberanía social para indicar la
suma expresión de poder, de fuerza dispositiva de la
sociedad en sus actos como actividad completa que
abarca todos las demás actividades.»


La organización de la función electoral lo preocupa.
Analiza y critica la actual organización.


La primera función efectiva del poder de la sociedad
es el sufragio. Hostos pregona que no debe prescindirse
de las minorías, como hasta ahora, porque «el menor
número, no por ser menor deja de ser un componente
efectivo de todo soberano». El menor número puede ser
el derecho y la razón. Del sistema representativo deriva
Hostos lógicamente el derecho de las minorías. «Todo
lo dicho—agrega—en contra del sufragio femenino está
dicho en contra de la razón y la equidad. Desgraciadamente,
todo lo dicho en pro, dicho ha sido en pro de la
sinrazón y la discordia.»


La función electoral «es igual, en cuanto á su fin, á las
demás funciones del poder; pero superior en jerarquía,
en cuanto es anterior á toda otra y necesaria para toda
otra». Esa función es para el individuo un derecho y un
deber. Acogiendo la idea boliviana del Poder Electoral,
Hostos instituye un Electorado, órgano de la función
electoral. Preceptúa con detenimiento el principio del
Poder Electoral, ó Electorado, á fin de que se ponga por
obra con éxito; y aplaude, como un rasgo de genio del
Libertador, la creación de ese poder ó la idea de crearlo.


«Bolívar—dice—, á quien para ser más brillante que
todos los hombres de espada, antiguos y modernos, sólo
faltó escenario más conocido; y á quien para ser un organizador
sólo faltó una sociedad más coherente, concibió
una noción del poder público más completa y más
exacta que todas las practicadas por los anglo-sajones
de ambos mundos, ó propuestas por tratadistas latinos
ó germánicos. En su acariciado proyecto de Constitución
para Bolivia dividió el Poder en cuatro ramas: las tres
ya conocidas por el Derecho público, y la electoral. En
realidad, fué el único que completó á Montesquieu, pues
agregó á la noción del filósofo político de Francia lo que
efectivamente le faltaba.»


El Electorado de Hostos sería electivo y alternativo.
Habría un Electorado municipal, un Electorado provincial
y un Electorado nacional. Su nombre indica su objeto.
Señala Hostos la manera de ser elegidos estos
cuerpos, su duración, sus atribuciones, sus responsabilidades.


Es un proyecto audaz expuesto en páginas nervudas.


Podría, sin embargo, hacerse una objeción al proyecto.
El Electorado en el programa de Hostos «es delegado
y representante permanente de los electores», dura
tanto como los poderes legislativo y ejecutivo. Ahora,
preguntamos, su permanencia, ¿no complica la máquina
del Estado con la existencia de un cuerpo más? Cumplida
su misión electoral, ¿no podría desaparecer con ventaja
de todos, aun para reconstituirse, dentro del mismo
período legislativo y ejecutivo, cuantas veces lo requiriesen
las circunstancias? La vigilancia, las sanciones
de este Cuerpo, ¿serían de tal eficiencia que ameritase él
mismo vida larga, permanente?


Los aciertos hormiguean en la obra del jurista americano.
Las innovaciones, no de capricho, sino obra del
estudio, el raciocinio y la experiencia, á menudo salen
al paso, y marcan, como términos de luz, lindes de antiguos
errores ó de antiguas deficiencias. Puede citarse
como ejemplo de innovación el de la Antecámara, que
tanto llamó la atención al parlamentarista español don
Gumersindo de Azcárate.


El juicio que merece á las nuevas generaciones americanas
esta obra de Hostos puede expresarse con las
palabras del tratadista, hombre público y profesor chileno,
Angulo Guridi: “Es el mejor tratado de Derecho
constitucional que conozco en español, inglés é italiano.”


X
 
 HOSTOS, HOMBRE DE IDEALES Y HOMBRE DE HOGAR


Hemos considerado á Hostos, aunque á las volandas,
por varias faces de su múltiple personalidad: como
maestro, como crítico literato, como filósofo moralista,
como sociólogo, y como tratadista de Derecho constitucional.


Para esbozar la obra de su poderoso y fecundo espíritu,
basta. Por la garra se juzgará de ese león.


Hasta aquí lo que respecta al hombre de ideas. Por lo
que respecta al hombre de ideales, lo hemos visto renunciando
á todas las solicitaciones del interés para
consagrar su juventud inquieta y altruísta á un sueño
de libertad: al sueño de independencia para sus Antillas
natales. Y cuando vió derrumbarse la fábrica de un
pueblo, mientras él estaba ayudando á levantarla, consagró
su vida á una obra de cultura americana, creyendo
tal vez, con muy buen acuerdo, que la cultura es una
de las más firmes bases de la nacionalidad en todas
partes; pero sobre todo en nuestras repúblicas de América,
enfermas de barbarie.


Fué un civilizador como Sarmiento; pero le faltó lo
que tuvo el argentino: un pueblo que plasmar. Le faltó
una patria. Los celos de nuestras nacionalidades; las
pequeñeces locales de nuestros paisesitos, cada uno de
los cuales se cree el ombligo del planeta; el triunfo de
Páez, Rivadavia, Santander, y del ideal antiboliviano
de patrias microscópicas que éstos abrigaban, impidieron
á Hostos, á tan gran varón como Hostos, no digo
ya dirigir una república, pero ni siquiera influir directamente
en los negocios públicos de un pueblo desde la
curul de un Parlamento ó el sillón de un Ministerio. El
caso de Bello en Chile no se ha repetido. Habría, para
verlo repetirse, que dictar en cada república leyes de
excepción en favor de los demás hispano-americanos,
sin olvidar, naturalmente, aquellas limitaciones imprescindibles,
única fianza de no caer en la utopía.


Los hombres traducen su alma por actos ó por ideas.
El hombre que había en Hostos se ha ido diseñando por
sí mismo al través de estas páginas. Añadiremos algunos
rasgos que acentúen los contornos de la fisonomía
moral de Hostos.


Tuvo seis hijos. Cuenta quien está al tanto de las intimidades
de aquel varón bíblico, que, mientras pequeñuelos,
se complacía en dormirlos personalmente, cantándoles
canciones que él mismo compuso para ellos.
“Las Pascuas—escribe un discípulo de Hostos—, las
fiestas de familia, como los cumpleaños de sus hijitos,
eran celebrados por él con árboles de Navidad, retablos,
fuegos artificiales, guiñoles, audiciones musicales,
sombras chinescas y representaciones teatrales en que
los mismos niños hacían de actores y para los cuales él
escribió las comedias: ¿Quién preside?, El cumpleaños,
La enfermita y El naranjo.”


Otro rasgo va á acentuar la pintura.


Cuando estuvo por primera vez en el Perú predicando
su cruzada de independencia antillana, escribía diariamente
en los periódicos para irse ganando al mismo
tiempo la vida.


Estaba entonces en proyecto el ferrocarril de la Oroya.
Hostos se puso á analizar, en el periódico limeño
La Patria, los distintos contratos presentados al Gobierno.
Un día uno de los contratistas, llamado Meiggs,
se presentó á Hostos, proponiéndole un millón de francos
“para la independencia de Cuba” si recomendaba el
proyecto Meiggs á la opinión pública.


Aquel varón de Plutarco, heroico é íntegro, que nunca
admitió componendas con la irregularidad, estudió
el proyecto y no convino en echar el peso de su autoridad
moral y su pluma resplandeciente á favor del contrato.
Por el contrario, cuando analizó en La Patria el
contrato de Meiggs, lo presentó como perjudicial á los
intereses del Perú.


Aquel escritor pobre menosprecia un millón de francos.
Aquel apóstol de la independencia antillana renuncia
á contribuir á la realización de un noble sueño. Cierra
los oídos á todas las sirenas, ahoga sentimientos
carísimos y embiste contra lo que no cree justo, ni útil,
ni equitativo para el Perú. Es decir, obra según la conciencia
y no según el interés.


Ese es Hostos. Igualmente grande medido como
hombre moral, como hombre de pluma, como hombre
de pensamiento.


Fué tolerante al punto de que su mujer y su hija extremaban
la nota católica, á ciencia y paciencia del
sabio.


No le faltaron, cuando la ocasión lo requería, respuestas
agudas. El arzobispo de Santo Domingo, Merino,
brillantísimo orador, le decía una vez:


—Yo tengo un pie en la cultura clásica y otro pie en
la cultura moderna.


—Por eso está usted siempre vacilante—le repuso
Hostos.


Aunque vivió en pueblos chicos, es decir, en infiernos
de chismografía, su vida sin sombra salió ilesa de
los dientes del vecindario. Una vez sus discípulos le
informaron:


—Están hablando mal de usted, maestro.


Hostos respondió con una sentencia griega y siguió
viviendo su vida de santo laico.


En lo físico era de estatura media, con dos melancólicas
luces grises por ojos, una larga nariz, un si es no
es aguileña; una magnífica frente despejada; unas barbas
canosas y unos cabellos de plata y endrina, color
de acero por la mezcla, y largos.


Así lo conoció en Caracas, el año de 1899, el autor de
estas líneas. El autor ignoraba entonces quién era y qué
significaba para la América aquel hombre.



  
    
      R. Blanco-Fombona.

    

  





  
  PRÓLOGO DE LA PRIMERA EDICIÓN




Un día se levantaron alarmados mis discípulos.
Vinieron á mí, y me dijeron:


—Maestro, urge publicar la Moral.


—Y ¿por qué urge?


—Porque los enemigos de nuestras doctrinas
van por todas partes predicando que son doctrinas
inmorales.


—Mal predica quien mal vive, y mal vive quien
mal piensa y quien mal dice.


—Sí; pero no es tiempo de responder con comparaciones,
sino con pruebas.


—Bien predica quien bien vive.


—Pero no se trata de las pruebas de conciencia,
que siempre son ineficaces para los malignos.


—¿Entonces se tratará de pruebas de apariencia,
que siempre son eficaces para los benignos?


—No. Se trata de pruebas contundentes.


—Pues eso es inmoral: la Moral no contunde.


—Pero hunde y debe hundir á los que calumnian
las buenas intenciones.


—De ellas está empedrado el infierno, así como
de malas intenciones está pavimentado el mundo
de los hombres.


—Por eso mismo hay que desempedrarlo y recalzarlo
de buenas intenciones.


—Pues entonces no hay que publicar la Moral en
libros, sino en obras.


—Bien se ve que no basta, cuando nos calumnian.


—Son las calumnias de la propaganda en sentido
contrario. Dejémosla pasar, que eso no daña, pues
el mérito del bien está en ser hecho aunque no sea
comprendido, ni estimado, ni agradecido, y vivamos
la Moral, que es lo que hace falta.


—Bien está—afirmaron, con desidiosa afirmación—.
Bien está; pero cuando se pida á las doctrinas
calumniadas las pruebas de su moralidad...


—Y ustedes, ¿qué son, si no son pruebas vivas
de ellas? ¿Acaso no lo son? Porque si no lo son, á
pesar de los esfuerzos que se han hecho, una de
dos: ó ustedes no han acogido sino por su parte
externa las doctrinas, y en ese caso es inútil difundirlas,
ó la sociedad en que viven es por sí misma
un obstáculo, y en ese caso...


—En ambos casos es preciso publicarla: en el
primero, para que pasemos de fuera adentro de las
doctrinas; en el segundo, para que disminuyan los
obstáculos.


—¿Disminuir? Quizás aumenten. Á la verdad,
como las doctrinas más sinceras son las que resultan
más radicales, tal vez escandalicen las sencilleces
que yo les he dictado. Mejor, ya que tanto empeño
tienen los amigos de las buenas intenciones,
mejor será que sólo se publique aquella parte de la
Moral que se refiere á los deberes de la vida social.


—Pues bien: déjenos publicarla.


—Del país y de ustedes es. Tómenla y publíquenla.


Y por eso, después de mucho urgirme y de no
poco contrariarme, consiguieron los jóvenes, á quienes
se deberá, si vale algo y dice algo, que yo consintiera
en la publicación de la Moral Social.



  
    
      El Autor

    

  





  
  INTRODUCCIÓN



I


El hombre es ya adulto de razón, y hasta se le
puede considerar adulto de conciencia. Al menos,
hasta cierto punto; hasta el punto mismo en
que el desarrollo de la razón común ha contribuído
al desarrollo de la conciencia colectiva.


Bien se ve á cada momento, en todas partes, contrariada
esta afirmación por hechos tales, que denuncian
una prepotencia incontrastable de instintos
y pasiones sobre principios y deberes. Para que
sean más dignos de consideración y de compulsa,
esos hechos son tanto de origen individual como de
origen colectivo. Individualidades representativas
de su tiempo, colectividades representativas de la
civilización histórica y actual, incurren á cada paso
en irracionalidades tan contrarias á seres en progreso,
y en inconsciencias tan contradictorias del
grado efectivo de desarrollo á que ha llegado la Humanidad,
que motivan la honda tristeza de cuantos
tienen idea suficiente del destino del hombre en el
planeta.


Después de emancipada la razón, y cuando un
método seguro la guía en el reconocimiento de la
realidad y en el conocimiento de la verdad; después
de emancipada la conciencia, y cuando tiene por
norma infalible la fe en su propia virtud y potestad;
después de emancipado el derecho, y cuando tiene
en sus nuevas construcciones sociales la prueba experimental
de su eficacia; después de la emancipación
del trabajo, y cuando basta su reciente libertad
para fabricar un nuevo mundo industrial que todos
los días se renueva, surgiendo todos los días de la
fecunda, la prolífica aplicación de las ciencias positivas,
y cuando á la ciega fe en los poderes sobrenaturales
ha sucedido la fe reflexiva y previsora en
la potencia indefinida de los esfuerzos industriales,
multiplicados por los esfuerzos de la mente; en
suma, después de la conquista de todas las fuerzas
patentes de la Naturaleza, y cuando nos creemos, y
efectivamente estamos, en el primer florecimiento
de la civilización más completa que ha alcanzado en
la tierra el ser que dispone del destino de la tierra,
la divergencia entre el llamado progreso material y
el progreso moral es tan manifiesta, que tiene motivos
la razón para dudar de la realidad de la civilización
contemporánea.


Verdad es que el estudio de las civilizaciones
comparadas presenta al hombre de la civilización
contemporánea en un grado de racionalidad mucho
más elevado que el hombre de las civilizaciones
precedentes; verdad es que el europeo contemporáneo
puede más, porque sabe más, que el romano
del Imperio; y que el americano digno de América
vale más, porque tiene un derecho más orgánico
que el romano de la República; verdad es que los
americanos y los europeos de nuestros días son mejores
que los jónicos y los dóricos de Solón y de
Licurgo, porque son más humanos; verdad es que
la fábrica social de Egipto antiguo, con ser tan admirable,
es inferior á la fábrica social del mundo
europeo y americano, con ser tan rudimentaria; verdad
es que la savia vital de nuestros pueblos es más
poderosa, por ser más sana, que la de esa maravillosa
sociedad fósil que después de cincuenta siglos
de existencia se conserva á los pies de los Altai
con la misma fuerza de inercia con que en las
profundidades de los terrenos cuaternarios, los testimonios
mudos de la mil veces secular antigüedad
del hombre primitivo; verdad, en fin, que para ser
superior á toda otra basta á la civilización occidental
el ser la suma de todos los esfuerzos de las humanidades
extinguidas. Mas á pesar de todo eso,
y precisamente por todos esos méritos, duele en la
conciencia la incapacidad de la civilización contemporánea
para hacer omnilateral el progreso de la
Humanidad de nuestros días, y para hacer paralelos
y correspondientes su desarrollo psíquico y su
desarrollo físico.


Del uno al otro hay un abismo. Hay, comparando
lo máximo á lo mínimo, el mismo abismo que arredra
en muchas personalidades históricas del pasado
y del presente: admirablemente dotadas para realizar
el bien, pero siniestramente desviadas de él,
todo lo que tuvieren de superiores á su tiempo lo
tienen de inferiores á su destino.


Así la civilización occidental, cuanto tiene de superior
á todas las civilizaciones antepasadas, tanto
tiene de inferior al destino esencial de la civilización.


Civilización es racionalización, y no se racionaliza
una Humanidad como la actual, que por una
parte lleva el juicio hasta una concepción tan exacta
de su destino como la hoy intuitiva en todas las
generaciones que se levantan á recibir el legado del
pensar contemporáneo, y por otra parte lleva la locura
hasta no poderse guiar en la vida real ó práctica
ó concreta por la noción de su destino.


Civilización es más que racionalización: es conscifacción[4],
porque todo proceder de la razón de
menos á más, es proceder de menos conciencia á
más conciencia, y en vez de hacerse más consciente
á medida que se hace más racional, el hombre de
nuestra civilización se hace más malo cuanto más
conoce el mal, ó se hace menos bueno cuanto más
conoce el bien, ó se hace más indiferente al bien
cuanto mejor sabe que el destino final de los seres
de razón consciente es practicar el bien, para armonizar
los medios con los fines de su vida.



4. Sirva de excusa á estos dos neologismos la necesidad
de expresar la idea que contienen. Tal vez para
expresar el esfuerzo de hacerse cada vez más racional
(racionalización), y el conjunto de actos voluntarios para
hacerse más consciente (conscifacción), habrá vocablos
más eufónicos, pero no los he encontrado.




Ni el hombre individual, ni el hombre colectivo
de nuestro tiempo, acaricia ese ideal. Hay quienes
lo tienen, claro está, y esos, para estar á la altura
de su ideal, ó viven mártires de él ó son sus víctimas.
Pero esos mártires ó víctimas del ideal humano,
del destino ideal del sér humano, del verdadero,
del sumo ideal, del que consiste en realizar ó
sustentar todos los fines del sér, armonizándolos,
han podido vivir y han existido en civilizaciones inferiores,
y los que existen en el seno de la civilización
coetánea, aunque más que sus precursores, son
muy pocos. Los demás, lejos de mortificarse en el
afán del ideal, se atemperan á la civilización anormal,
que contribuyen con la propia anormalidad á
hacer más irregular y más incompleta cuanto más
inmoralmente legan á las generaciones venideras la
tarea de mejorar, completar, armonizar y moralizar
la civilización á que concurren.


Hombres á medidas, pueblos á medidas, civilizados
por un lado, salvajes por el otro, los hombres
y los pueblos de este florecimiento constituímos sociedades
tan brillantes por fuera, como las sociedades
prepotentes de la historia antigua, y tan tenebrosas
por dentro como ellas. Debajo de cada epidermis
social late una barbarie. Así, por ese contraste
entre el progreso material y el desarrollo moral,
es como han podido renovarse en Europa y en
América las vergüenzas de las guerras de conquista,
la desvergüenza de la primacía de la fuerza sobre
el derecho, el bochorno de la idolatría del crimen
coronado y omnipotente durante veinte años
mortales en el corazón de Europa, y la impudicia
del endiosamiento de la fuerza bruta en el cerebro
del continente pensador. Así, por esa inmoralidad
de nuestra civilización, es como ha podido ella consentir
en la renovación de las persecuciones infames
y cobardes de la Edad Media europea, dando
Rusia, Alemania, los Estados Unidos, los mismos
Estados Unidos (¡qué dolor para la razón, qué mortificación
para la conciencia!), el escándalo aterrador
de perseguir las unas á los judíos, de perseguir los
otros á los chinos. Así, y por esa inmoralidad constitucional
del progreso contemporáneo, es como se
ha perdido aquel varonil entusiasmo por el Derecho
que á fines del siglo XVIII y en los primeros días
del XIX, hizo de las colonias inglesas que se emancipaban
en América, el centro de atracción del mundo
entero; de Francia, redimida de su feudalismo, el redentor
de los pueblos europeos; de España, reconquistada
por sí misma, la admiración y el ejemplo
de los mismos pisoteados por el conquistador; de
las colonias libertadas por el Derecho contra España,
inesperados factores de civilización; de Grecia,
muerta, un pueblo vivo. Ese entusiasmo por el Derecho
ha cesado por completo, y Polonia, Irlanda,
Puerto Rico, viven gimiendo bajo un régimen de
fuerza ó de privilegio, sin que sus protestas inermes
ó armadas exciten á los pueblos que gimieron
como ellos.


El culto á la civilización, que de ningún modo
más efectivo y más digno de ella debería manifestarse
que civilizando los pueblos cultos á los que
están en el primer grado de sociabilidad, y ayudando
en su tarea de civilizarse á los que la han comenzado
con obstáculos, que, abandonados á sí mismos,
no pueden ó no deben superar, ni siquiera es
un deber á los ojos de los Estados. Se buscan acá y
allá, principalmente en América y en Oceanía, islas
estratégicas que gobiernen mares, estrechos y canales,
y que aseguren la primacía comercial, y en
caso de querella, la prepotencia militar del ocupante;
se rebuscan los escondrijos de nuestro Continente,
que se cree ó se aparenta creer que no tiene dueño;
se registra de Norte á Sur, de Este á Oeste, de
Guinea á Egipto, del Delta al Níger, el Continente
negro; en África, en América y en Oceanía, hoy,
como en los siglos XV y XVI, se ocupan territorios y
jurisdicciones con la misma llaneza con que Colón
ocupa las Antillas, con que Vasco Núñez de Balboa
toma posesión del mar del Sur; con que Vasco de
Gama declara portuguesa una población de más de
doscientos millones de hindús; con que Cortés y Pizarro
arruinan, en honor de España, dos civilizaciones
que hubieran podido y debido utilizarse.


Hoy como entonces, y como en los viajes de exploración,
aunque sean Cook y D’Urville los jefes
de las expediciones, y aunque sea científico el objeto
de ellas, el instrumento de civilización es el
alcohol, y el procedimiento es el engaño ó el pavor.


Sí; Liberia atestigua la altísima concepción del
deber de filantropía, y será honra perpetua de los
abolicionistas norte-americanos; el Congo es testimonio
del noble modo de concebir el deber de civilización,
y siempre será gloria de Bélgica, de Leopoldo
II y de Stanley; Australia es el hecho de colonización
más portentoso, y lo admirará la Historia,
loando la sabiduría de Inglaterra; las Hawaii
son prueba en favor del espíritu civilizador del
protestantismo; y la entrada del Japón en la vía seguida
por los pueblos civilizados de Occidente, obra
será que para siempre ilustre el nombre del pueblo
americano. Pero aunque la Moral acepte como
ofrendas á ella los actos interesados y el egoísmo
nacional ó individual que ella tiene la virtud de
concluir por hacer méritos suyos, ninguno de esos
servicios á la civilización han sido tributos á la Moral.
Á excepción del Congo, Liberia, el Japón y las
Hawaii, en donde la población indígena ha sido respetada,
en donde efectivamente es un experimento
de civilización el que en definitiva hará la Humanidad,
¿qué ha sido de los indígenas de Australia?
¿Qué ha sido de los indígenas de las Antillas? ¿Qué
ha sido de los indígenas del Perú, de México, del
Brasil, de la Argentina? ¿Qué de los pecuodes, de
los narragansets, de los natches? ¿Qué de aquellos
dulces, pacíficos, benévolos, inofensivos habitantes
de la Acadia canadiense, que ni siquiera eran salvajes,
que ni siquiera eran de raza distinta, puesto
que eran franceses, defensores de Francia y del
derecho de Francia en la despiadada guerra de desalojo
que contra ella hizo Inglaterra en el Canadá?


Los indiferentes al fin moral de la Historia, semejantes
á los católicos en la ecuanimidad con que se
aplican las verdades de la ciencia que han contradicho
y que los contradice, usufructúan la teoría
de la selección y atribuyen á la lucha biológica la
aterradora ruina de las mil sociedades que en todos
los grados de razón y de cultura ha destruído con
perseverante brutalidad el egoísmo nacional.


Pero el sofisma no prevalecerá contra la moral.
Si la ley de evolución es una ley de la naturaleza
física, tiene que ser una ley de la naturaleza moral,
y no ha sido ni ha podido ser instituída para el mal;
ha sido instituída, necesariamente ha tenido que ser
instituída para el bien. El mal que de ella se haya
deducido, culpa de los hombres será, obra de la
torpeza de los hombres habrá sido.


Culpa ha sido, torpeza ha sido de los hombres
que se tienen por civilizados, el estrago de sociedades
y civilizaciones incipientes. El continente
americano y el australiano, en donde más implacablemente
ha consumado su obra de exterminio la
civilización occidental, no tenían población proporcional
á su extensión; no opusieron resistencia sino
después de instigados por la ferocidad y la sensualidad
de los usurpadores; no entablaron competencia
de territorio porque lo cedían, ni de productos
porque les sobraban, ni de trabajo porque lo prestaban
de buen grado, ni de creencias porque fácilmente
conciliaban con las suyas las imbuídas por
los pocos invasores que se ocupaban de creencias.
El único punto de la tierra reclamado por la civilización
en donde se ha entablado la competencia por
la vida, y no al principio de la ocupación, sino en
los días de poderosas corrientes migratorias y de
tremendo empuje de la Industria, ha sido aquel
punto geográfico de los Estados Unidos de América,
conocido con el sobrenombre nacional de Far-West
(Lejano Oeste), especie de tierra de promisión de los
milenarios del progreso material, que la buscan
como el cumplimiento de las profecías que el deseo
de bienestar les ha hecho.


En esa tierra de promisión, única que hasta ahora
ha realizado en la Historia sus promesas, se planteó
el problema darwiniano; los pocos autóctonos
de la América del Norte que aún quedaban han ido
siendo, terruño tras terruño, despojados de los
que, según pactos previos, ocupaban; pero ahí se
puede decir que fueron despojados, porque era
necesario que los más fuertes despojaran á los más
débiles, pues efectivamente era y es formidable el
impulso del trabajo en esas comarcas positivas y
realmente reclamadas por el desarrollo de las fuerzas
civilizadoras. Pues ni aun ahí ha sido la lucha
biológica, sino la torpeza sociológica, quien ha
hecho el mal. Para evitarlo habría bastado que los
constituyentes hubieran incluído entre los casos de
intervención los de notoria violación del derecho
de los indígenas, según lo fijaban los tratados que,
antes que violables á necesidad y conveniencia de
los Estados federados por el hecho de ser pactos
con salvajes, debieron por eso mismo ser sagrados
é inviolables. Mas como las naciones sedicentes
civilizadas no han seguido, en sus relaciones con
las que consideran razas inferiores, otra que la
conducta ignominiosa de los bandoleros de mar,
para quienes el dolo, el engaño y la violencia son
medios necesarios en cada arribo á territorio de
salvajes, el Gobierno federal de los Estados Unidos
ha obtemperado fríamente con los brutales despojos
de derecho consumados por cada Estado de la
Unión cada vez que han necesitado de territorios
ocupados por los indios. No es la moral romántica,
moral empapada en las exageraciones de los varios
dogmas religiosos que piden al hombre lo que el
hombre no debe dar, la que vitupera y condena ese
innoble uso de la civilización; es la moral racional,
la fundada en principios necesarios de la naturaleza
humana, quien, poniéndose en el mismo punto de
vista de los que cohonestan esas atrocidades del
progreso con la necesidad de que se hagan y con la
fatalidad de la ley biológica á que vidas individuales
y colectivas están sujetas en su evolución del
ser al más ser, en nombre de esa ley declara que la
ley de competencia biológica no fué respetada en
ninguno de esos casos.


Pero concedamos que las fuerzas ciegas debieran
prevalecer sobre las fuerzas inteligentes de la civilización.
¿Es civilización la que así se deja vencer
por las brutalidades naturales? ¿La civilización no
es, al contrario, vencimiento de la fatalidad por la
libertad, dominio de la fuerza por la inteligencia,
apropiación de agentes naturales por agentes científicos
y económicos, aprovechamiento de todo para
mayor bien de todos, desarrollo tal de razón que
cada vez haga más dueño de sí mismo al hombre,
lo cual es hacerlo más consciente? Y hacerlo más
consciente, ¿no es hacerlo más moral? Y ser más
moral, ¿qué es sino ser más bueno, sino es evolucionar
de mal á bien, sino es entablar la lucha por
el bien, sino es realizar, cumplir, vivir la ley de
competencia de la vida, que así como transforma
los organismos por natural desarrollo y adaptación
de lo superior á lo inferior, así transforma las civilizaciones
en virtud del desarrollo natural de la
razón, por el esfuerzo continuo para ser más racional
y por la adaptación del mayor bien al menor
bien?


Desolan, y ya han civilizado. Pero, seres de razón,
civilizar no es desolar; civilizar no es sustituir la
población de un territorio con los advenedizos que
ponemos en lugar de ella. Civilizar es proceder con
alta razón, con entera y benévola conciencia, con
dominio completo de los recursos y el objeto del
progreso, y transmitir, para bien de ellos y para
nuestro bien, atrayéndolos á la vida civilizada, que
es vida de razón y de conciencia, á los seres que llamamos
inferiores por sólo ser más novicios en el
uso de los recursos de la asociación.


II


La inmoralidad total que resalta en la vida de relación
de las naciones y en la de cada pueblo culto,
causa por una parte, por otra parte es efecto de la
inmoralidad de los grupos inferiores y de la moralidad
pasiva, negativa ó pervertida del individuo
social. Es causa, porque el ejemplo del todo trasciende,
en forma de hechos persuasivos, á las partes.
Es efecto, porque la acción de las ideas individuales
asciende, de componente en componente, al
compuesto general.


De ese modo, y por una continua y simultánea
acción y reacción de los hechos sobre las ideas y
de las ideas sobre los hechos, toda vida social está
contaminada de la misma indiferencia moral, que es
mucho más peligrosa que la indiferencia religiosa,
porque ésta se refiere tan sólo á interpretaciones de
lo absoluto por los relativos, en tanto que aquélla
se refiere á la torpe concepción de sus relaciones
por el sér llamado á conocerlas, acatarlas y aplicarlas
á su vida esencialmente relativa.


En síntesis extrema, el problema de la vida social
es éste: desarrollar toda la fuerza de razón que corresponda
al período biológico, lógico y sociológico
en que se vive, para desarrollar toda la fuerza de
conciencia equivalente al desarrollo de razón, con
el fin de conocer la cantidad de bien ya realizado y
los medios del bien por realizar.


Sólo á ese precio se es Humanidad, sólo para eso
se es humano. Si ese no fuera el fin real de toda
vida particular y total, no valdría la pena de vivirse,
porque no sería una vida digna. Tanto valdría
ser individuos de tipos inferiores; valdría más, porque
la indiferencia moral de los tipos inferiores es
una característica y no una responsabilidad, un ser
lo que se puede ser, y no un dejar de ser lo que
se debe.


Ya la razón humana es adulta, puesto que puede
plantear el problema de la vida; ya la conciencia
tiene edad suficiente para reprobar los desvíos del
problema y para inducir á reformar el plan de conducta
irracional é inmoral que sigue el hombre civilizado
en el desarrollo de su vida.


Tan adulta es la razón, tan adulta la conciencia
humana, que se puede probar exactamente la superioridad
moral del hombre contemporáneo con respecto
al hombre antepasado. Pero si es superior al
pasado, no es igual á sí mismo; es decir, no es igual
á lo que debe ser, á lo que su actual desarrollo de
razón y de conciencia exige de él que sea.


El problema de la Moral consiste en eso: en hacer
que el hombre de esta civilización sea tan digno
y tan bueno, tan racional y tan consciente como de
la íntima correlación de la razón con la conciencia y
de la conciencia con el bien, resulta que debe ser y
puede hoy ser.


Por no serlo es por lo que se puede decir y decimos
que es más malo cuanto más conoce el mal,
pues claro es que si el conocimiento del bien es
proporcional al desarrollo de conciencia, y el de
conciencia al de razón, y ésta ha llegado ya al dominio
de las fuerzas naturales conocidas, de donde
se ha derivado la civilización superior en que vivimos,
ya debiera practicar el bien, no por acaso, no
por incidente, no como acción consecuencial de la
fuerza que ha adquirido la verdad, sino como efecto
buscado, como consecuencia premeditada, como
palpitante expresión del aumento de dignidad y del
conocimiento de ese aumento de dignidad humana
en cada hombre.


Mas para resolver su problema y conseguir que
el hombre sea tan bueno cuanto ya es consciente,
tan moral cuanto ya es racional, ¿qué ha de hacer
la ciencia de las costumbres y de los deberes?
Respondiendo de una vez: convertir los deberes en
costumbres.


Acostumbrar á la idea del deber; demostrar que
el deber no es tan austero ni tan repulsivo ni tan
incompatible como se cree con la abundancia y fecundidad
de recursos que están á disposición del
hombre, según su capacidad para conocerlos y emplearlos;
presentar en la idea del deber la fuente
más pura de moralidad; hacer de la práctica del deber
el modo normal de desarrollo individual y colectivo,
la norma, pauta, regla, y si es lícito ennoblecer
este vocablo, el comodín de nuestra vida
práctica; hacer ver con los ojos de la cara, palpar
con los dedos de las manos, sentir con los nervios
de la sensibilidad orgánica, que es más fácil, más
útil, más conveniente, más grato, más bello, más
bueno, más verdadero, más justo el ser hombre de
su deber en todo caso que el no serlo en caso alguno;
patentizar que el hombre es más hombre
cuanto más hace lo que debe, porque así prueba
que ha llegado á mayor conciencia de su racionalidad,
y porque, probándolo, es más digno; probar,
en fin, que ser civilizado y ser moral es ser lo mismo;
que civilización y moralización de la Humanidad
debe ser el mismo propósito, y que para cumplirlo
el modo más sencillo es atenerse al cumplimiento
del deber en cada una de las relaciones
sociales; tal ha de ser la idea de la moral.


Tal es la que aquí desenvolvemos.


Se presenta incompletamente desenvuelta, porque
la moral social supone conocidos los fundamentos
científicos de la Moral, y el por qué funciona
en ella el deber como elemento que naturalmente
la organiza, y como el único verdadero elemento
capaz de organizarla. Pero cuando se sigue
el curso de la idea aún incompletamente desarrollada,
como se presenta en la moral social aislada,
basta para vivificarla como vivifica la moral universal.


¿Qué otra idea puede tanto? Sin examinarla, para
rehuir ociosas discusiones, basta hacer pensar que
el deber reune, abarca y contiene cuantas ideas parciales
se han supuesto ó pueden suponerse fuente
de moral y origen de moralidad.


El mismo deber, concebido como ha sido, y presentado
como ha sido presentado, concepto artificial
deducido de ideas à priori y de principios también
artificiales, no tiene tampoco la virtud orgánica
que aquí le suponemos. Su fuerza de organización
moral resulta de hechos positivos, y su fuerza
científica dimana de ser el resultado de una inducción
exacta. Los hechos en que se basa la inducción
son estos dos: 1.º Que la conciencia, una
realidad orgánica en nuestro organismo moral, y no
una palabra, una idea ó un concepto, es susceptible
de un crecimiento proporcional al de la razón.
2.º Que las relaciones del individuo con la sociedad
y de los grupos con los grupos sociales y con la Humanidad
de todos los tiempos, son naturales, efectivas
y patentes en todos y cuantos motivos ó estímulos
tiene la existencia colectiva.


Partiendo de estos dos hechos se llega á este
principio: El conocimiento y acatamiento de nuestras
relaciones con la Naturaleza en general, y con
la sociedad en particular, es condición de desarrollo
para la conciencia, puesto que, reflejándose en
ella toda la actividad psíquica, y especialmente la
intelectiva, cuanto más activos sean los órganos
más activo es el organismo.


Ahora, como el conocimiento reflejo de una ley
lleva á quien lo adquiere, que es la conciencia, á someterse
á los preceptos de la ley, y el deber no es
más que sumisión de conciencia á las leyes y principios,
preceptos y reglas, mandatos y ordenanzas de
la Naturaleza en cualquiera de sus manifestaciones
y en cualesquiera fines y propósitos de vida, el deber
es una deducción espontánea de todas y cuantas
relaciones nos ligan con el mundo externo, con
el mundo interno y con el mundo social.


Este, que es el mundo en que directamente se
aplica la moral social, relaciona y liga al individuo
y á las entidades sociales con relaciones tan claras
y positivas, y de ellas se derivan tan sesgamente
los deberes del hombre social, que es imposible
confundir esta noción del deber con la que suele
entrar como una concausa de moralidad en la moral
dependiente de otras ideas.


Pero aunque importe precisar los límites propios
de la idea fundamental de un libro para así darle la
fuerza lógica que ha de manifestar, lo que más importa
aquí es obtener que se reconozca el poder
constructivo del deber, para hacer de la Moral el
complemento de la ciencia del derecho, la última
ciencia, la ciencia final, la que podría llamarse la
ciencia de todas las finalidades, puesto que no hay
fin de vida, derecho, ciencia, arte, industria que
no sea necesario realizar por medio del deber, en
los cuales no entre el deber como un medio esencial
de todos ellos.



  
  PRIMERA PARTE
 
 RELACIONES Y DEBERES





  
  CAPÍTULO PRIMERO
 
 LA SOCIEDAD Y SUS ÓRGANOS



Definición de sociedad.—Órganos del organismo social.—Descripción
de los órganos sociales: El individuo.
La familia. El municipio. La región. La nación. La
familia de naciones.


El fundamento de los deberes que la Moral impone
está en el conocimiento de las relaciones
que ligan al hombre con la Naturaleza general ó con
algunos de los aspectos particulares de la Naturaleza.
Y como la sociedad es un aspecto particular de
la Naturaleza, el conocimiento de los deberes sociales
se funda en el conocimiento de las relaciones del
individuo con la sociedad.


Ante todo es necesario saber qué es sociedad y
cuál es el objeto de la moral social; mas para saber
cuál es el objeto de la moral social, hay que saber
primero qué es la sociedad.


Sociedad es una reunión espontánea y natural de
individuos, con el objeto de satisfacer todas las necesidades
de su vida física, moral é intelectual, que
no podrían satisfacerse aisladamente por ninguno
de los seres organizados para esa triple vida.


Claro está que no pudiendo el individuo aislado
satisfacer las necesidades de su vida, y siendo la
sociedad el medio necesario para que el individuo
realice fines de su vida, la sociedad es un medio
que corresponde á un fin, y, por lo tanto, siendo
natural el medio, es claro también que la sociedad
está en el orden de la Naturaleza, es por sí misma
un aspecto de la Naturaleza, es un verdadero fenómeno
natural, un conjunto de hechos relacionados
entre sí que constituyen una parte de la Naturaleza
y que están, como los hechos del orden físico, constituyendo
un orden, y resultando de leyes inmutables.


No es ése, sin embargo, el único modo positivo
de considerar la sociedad. Además de ser y presentársenos
como una ley de procedimiento de la
Naturaleza, se nos presenta como una entidad biológica
que vive por sí misma y realiza por sí misma
los fines de su existencia. Con efecto: tan pronto
como tratamos de sumar las actividades del vivir
individual, hallamos en todas ellas, tanto en su motivo
como en su objetivo, una relación de dependencia
ó una relación de referencia á un sér más
universal ó menos efímero que nosotros y que
se nos presenta como un conjunto vivo de seres
que, viviendo cada uno para sí, contribuye á la actividad
del todo social. Ese todo social, compuesto de
esas partes individuales, manifiesta una vida y una
actividad, que aunque dependiente de la vida y actividad
de las partes, tiene por sí misma operaciones
y funciones propias. Bien se ve, pues, que la sociedad
es un todo orgánico ó un organismo compuesto
de órganos varios, de funciones varias y de una
multitud de operaciones, como sucede con cualesquiera
otros organismos. Ahora bien: siendo la sociedad
un organismo natural, evidentemente es una
vida; y bien podemos decir, sin que la apariencia
nos engañe, que toda sociedad es un ser viviente,
por más que no sea un ser individual, sino colectivo.


Órganos del organismo social.—Siendo la sociedad
un organismo, ya se sabe que ha de tener órganos.
Y los tiene. Son: 1.º, el individuo; 2.º, la familia;
3.º, el municipio; 4.º, la región; 5.º, la nación
ó sociedad particular; 6.º, la familia de naciones ó
sociedad internacional.


El conjunto de todos estos órganos es lo que llamamos
sociedad general ó universal, y la suma de
todas las sociedades en todos los tiempos de la
Historia, pasados, presentes y futuros, es lo que
constituye la Humanidad. Cuando las ciencias sociales,
como las morales, hablan de sociedad, se
sobreentiende Humanidad.


Descripción de los órganos sociales.—El primer
órgano es el individuo. Es un ser viviente, compuesto
de los órganos ya descriptos (en la moral individual)[5],
que compone por sí solo un organismo de
organismos. El individuo es á la vez causa y efecto
de la sociedad; causa, porque sin él no existiría ella;
efecto, porque sin ella no podría él cumplir sus
fines. Esta íntima correlación entre individuos y
sociedad, que es la fuente de los deberes sociales,
es también la razón de la inutilidad de aquellos sistemas
de filosofía política ó moral que pretenden
prescindir de uno de los dos términos de la relación.



5. Segunda parte del Tratado de Moral, inédito.—(N.
del E.)




El segundo órgano es la familia. La familia es la
primera evolución del individuo unido á otros individuos
por la Naturaleza, por los afectos, por la
ley y por intereses del orden económico y moral;
forma con sus congéneres la primera sociedad: de
modo que puede decirse que si la familia es la primera
evolución del individuo en su procedimiento
hacia los fines de su vida, es también la sociedad
elemental.


El tercer órgano es el municipio. Conjunto reflexivo
de individuos y familias reunidos para auxiliarse
mutuamente en la satisfacción de las necesidades
materiales, morales é intelectuales, el municipio
continúa la evolución de la familia.


El municipio es la segunda forma natural de sociedad.
Así como el individuo es una realidad viviente
que resulta de fuerzas combinadas de la Naturaleza;
y así como la familia es una reunión necesaria
de individuos, así el municipio es una sociedad
natural necesaria, que no resulta de artificio alguno,
sino de la fuerza natural del principio de asociación
y del reflexivo aprovechamiento del principio de
asociación.


La región es el cuarto órgano del organismo social.
La región, comarca, departamento ó provincia
es una sociedad natural, compuesta de municipios,
familias é individuos. Como el individuo se une al
individuo para cumplir los fines de su especie, y
forma la familia; y como la familia se une á la familia
y constituye el municipio, el municipio, unido al
municipio con las familias y los individuos que lo
componen, forma la región, comarca, departamento
ó provincia. Es una sociedad no menos natural que
las anteriores, pues está fundada en las mismas necesidades,
aunque, por más extensas y por lo mismo
menos intensas, son menos inmediatamente percibidas.


La nación, sociedad particular, es el quinto órgano
de la sociedad. La provincia se funda en necesidades
mucho más extensas que las del municipio,
la familia y el individuo, por ser también un órgano
más extenso de sociabilidad: por la misma causa,
la nación ó sociedad particular de una porción de
hombres reunidos en determinados límites geográficos,
se funda en la mayor extensión que toman
las necesidades del individuo y de los grupos anteriores,
dentro del espacio que abarca un territorio
poseído.


La nación es una sociedad general con respecto
á los grupos sociales ya descriptos, pero es una sociedad
particular con respecto á los grupos que
faltan por describir. La nación, que en su territorio
determinado abarca los seres y grupos de seres
racionales, asociados para fines más vastos, es un
individuo colectivo en el conjunto de sociedades
que forman la Humanidad.


Familia de naciones, ó sociedad internacional es
el sexto órgano social. Como hemos visto en los
grupos anteriores, cada uno de ellos es más extenso
en su actividad que el anterior, y según vimos
que la familia es la primera evolución del individuo,
así podemos ver que la sociedad internacional
es, con respecto á los grupos anteriores, mucho más
extensa en su actividad que todos ellos, y es comienzo
de una evolución superior en que cada grupo
nacional evoluciona hacia fines cada vez menos
concretos ó egoístas, y por lo mismo más humanos:
una reunión de sociedades equivale á una familia
de naciones. Por eso podemos comparar la sociedad
internacional á la familia, y decir de ella que
es, con respecto á una sociedad particular cualquiera,
lo que la familia natural es con respecto al
individuo.


CAPÍTULO II
 
 OBJETO DE LA MORAL SOCIAL.—EN QUÉ SE FUNDA


Según acabamos de ver, la sociedad es un organismo
viviente, que forma todo un aspecto de
la Naturaleza real, que es exponente de un orden
real, y que está sujeto á las leyes naturales. Por lo
tanto, si la Moral por sí misma es una ciencia, y si
la sociedad es el sujeto de otra ciencia, es indudable
que la moral social será también una ciencia, y
que su objeto no puede ser otro que el de aplicar
de un modo concreto las verdades abstractas de las
dos ciencias en que está fundada.


Ahora bien: como la Moral estudia aquel orden
fundado en leyes invariables que, aunque integrante
del orden universal de la Naturaleza, afecta de
una manera más directa á nuestra actividad psíquica,
y como las ciencias sociales estudian el orden
natural de las sociedades, el objeto de la moral social
no es otro que la aplicación de las leyes morales
á la producción y conservación del bien social.
En otros términos: el objeto de la moral social es
aplicar al bien de las sociedades todas aquellas
leyes naturales que han producido el orden moral.


Hablar de un orden moral es distinguirlo de un
orden físico, é implícitamente considerarlo determinado
ó producido por leyes distintas de las que
rigen el mundo físico, puesto que no pudiendo
existir orden sin leyes, debe haber y puede haber
leyes peculiares, de orden peculiar, que distinguimos
del orden general de la naturaleza.


Aunque esa, en el fondo, es una distinción de
mero método, pues siendo una la Naturaleza, uno
es el orden en que se manifiesta, importa sostener
la distinción, para, tomando como punto de partida
la diferencia establecida por el método entre la que
se llama naturaleza física y la que se nos presenta
ó tomamos como no física ó como totalmente independiente
y distinta de ella, fundar en esa afirmación
de que hay una naturaleza moral, las relaciones
que necesariamente han de unir á cuantos seres
participan de ella.


Ciencia como es, la Moral no se funda más que
en realidades naturales, y no se nos impone, ni gobierna
la conciencia, sino en cuanto sus preceptos
se fundan en relaciones naturales. Estamos ligados
por nuestro organismo corporal con la naturaleza
de que es parte, y de ese vínculo natural entre todo
y parte se derivan las relaciones de la moral natural.
Nos relaciona de un modo más inmaterial con
nuestros organismos intelectivo, volitivo y afectivo
la que llamamos naturaleza moral ó humana, y en
todas las relaciones de ese orden se funda la moral
individual. Pues de una serie de relaciones con la
naturaleza social nace la rama de la Moral que tiene
por objeto patentizar y hacer amables los deberes
que hacen efectivo el bien social.


Esas relaciones del hombre individual con el social,
de cada individuo con el grupo y del grupo
con la sociedad, son tan manifiestas como las que
ligan cada organismo corporal con la naturaleza
física y cada conciencia con la naturaleza moral
de que depende. Sería bueno exponerlas y enumerarlas,
y lo haremos; pero es ocioso establecerlas
por razonamiento: son hechos de la misma
naturaleza á que se refieren, y eso basta para que
se imponga á la Ciencia. Lo importante es fundar
la Ciencia en ellas, y demostrar que no hay moral
social sino en cuanto hay relaciones necesarias
entre individuo y sociedad, entre las fracciones
y el todo social, entre la Humanidad y sus fracciones.


En cierto modo, hasta esa demostración es innecesaria,
pues la crisis moral continua patentiza la
insuficiencia de los motivos que teólogos, metafísicos
y moralistas han atribuído á todas y cada una
de las ramas de la Moral. Patentizar esa insuficiencia
es demostrar la realidad de motivos diferentes.
Como esos motivos morales corresponden en toda
la serie histórica á relaciones efectivas, basta evidenciar
la insuficiencia de las unas para evidenciar
la suficiencia de las otras.


Y efectivamente: con estar por naturaleza relacionado
á la sociedad y á la humanidad le basta al
hombre para ser moral. Como esa es una realidad
patente en la historia de los tiempos, basta á la
Ciencia. No sólo basta, sino que limita. La ciencia
moral, para ser ciencia, no puede salir de ahí: sus
límites están precisamente dentro de las relaciones
que enlazan la vida orgánica, psíquica y social del
hombre con el orden cósmico, moral y social. Por
tanto, si la Moral general está fundada en las relaciones
del hombre con la Naturaleza general, la
moral social se funda en las relaciones particulares
del hombre con la sociedad.


Toda otra concepción del fundamento de la Moral
nos parece artificio indigno del grado de desarrollo
á que han llegado la razón y la conciencia
humanas. Ni una ni otra necesitan para la práctica
del deber y para la busca reflexiva del bien, de
otros estímulos que la excelsa dignidad del bien y
del deber. Y si necesitaren de otros, prueba será de
que no han llegado en su desarrollo al grado en
que toda moral es consecuencia del conocimiento
de nuestras relaciones positivas con la Naturaleza,
con nuestro propio sér y con el sér social.



  
  CAPÍTULO III
 
 EXPOSICIÓN DE LAS RELACIONES




El individuo humano está tan íntimamente relacionado
con todos y cada uno de los órganos
sociales que integra, y con la humanidad que personifica,
como el átomo con las moléculas, las partículas,
las masas y los mundos. Todo en él, vida
física, vida moral, actividad de voluntad y de razón,
sensibilidad psíquica y física, animalidad y
conciencia, el sér entero, es una relación.


Depende de otros individuos en cuanto la ley de
la generación, de la herencia y de los medios sociales
lo sujetan á la influencia biológica, fisiológica
y sociológica de sus generadores, de sus antepasados
y de sus contemporáneos.


Depende de la familia en cuanto á ella lo llaman
el instinto de reproducción y el de conservación, el
egoísmo y el altruísmo, las pasiones más perturbadoras
y las más ordenadoras, las fuerzas más indisciplinadas
de su naturaleza y las facultades á que
más inmediatamente encomendado está el cumplimiento
del destino individual.


Depende del municipio cuanto más capaz es de
apreciar en su valor propio la fuerza orgánica de
esa entidad social, con la cual está relacionado
como individuo aislado, como individuo en la familia,
como factor de producción y de consumo, como
elemento jurídico y moral, como hombre de su derecho
y como hombre de su deber.


Depende de la provincia porque el individuo está
ligado á la provincia por cuantas relaciones nacen
del interés individual, del egoísmo de familia y
de la vanidad local. La provincia es el primer escenario
de la actividad social del provinciano, y su
propio interés le dicta su conducta; la provincia es
un Estado en que el derecho de familia entra por
mucho, y el egoísmo de estirpe y de procedencia
liga al provinciano; la provincia es por sí misma
una entidad pareada por la vida y por la ley á otras
entidades provinciales dentro del todo nacional, y
el provinciano se liga á ella por vanidad y por orgullo,
con toda la fuerza de su personalidad: cuanto
más provincial, más provinciano. Eso en cuanto
á las relaciones por defecto; que en cuanto á las relaciones
por conocimiento suficiente de la potencia
integral de la provincia en el desarrollo general de
la sociedad, no hay móvil honesto, desinteresado y
puro que no sea un lazo de unión entre el provinciano
y su provincia.


Las relaciones de dependencia entre el individuo
y la nación son todavía más numerosas y más
poderosas: más numerosas, porque la sociedad nacional
es generalmente, para la inmensa pluralidad
de los individuos, el último término de la evolución
social, y en él agotan cuanta individualidad nativa
y adquirida pueden y les es dable consumir.


Los individuos que pueden pasar de ese último
término de la primera evolución, y están capacitados
por su fuerza de humanidad ó de cultura para
entrar en la segunda evolución, se hallan inmediatamente
ligados á la sociedad internacional por
cuantos vínculos inmateriales tiene la razón en el
espectáculo de la vida de la sociedad universal en
un momento dado de la Historia, y por cuantos estímulos
comerciales é industriales tiene la actividad
física en un momento dado de la civilización.


El hombre, ante todo, es ser humano. Orden de
un tipo, individuo de una especie, está ligado con
los indestructibles eslabones de la cadena fisiológica
á todos los individuos de la especie entera. Cualquiera
sea el lugar de nacimiento, la tradición de la
raza, la influencia de la familia, el carácter de la
nación, el sello de la civilización, está indudablemente
ligado por su naturaleza á todo hombre, porque
todo hombre es la misma viviente expresión
que él es de las mismas necesidades biológicas y
sociológicas.


De tal modo es esa relación necesaria entre los
seres humanos un hecho regular y normal, que en
él está basada por lo que respecta al pasado, la
historia de la Humanidad, y en él se basan la sociología
y la moral, por lo que respecta al porvenir.
La antropología está de tal modo segura de este hecho,
que todas sus inducciones, especialmente las
á veces formidables de la antropología ante histórica,
no tienen otro fundamento substancial. El hombre
es hombre, y como tal, humanidad; hombre de
ayer, de hoy, de mañana, del viejo y del nuevo
mundo, de la vieja tierra que produjo el último período
glacial, de la tierra nueva que producirá la
venidera marea polar, siempre idéntico á sí mismo
en necesidades de vida y de conciencia.



  
  CAPÍTULO IV
 
 CLASIFICACIÓN DE RELACIONES




En esta indagación de las relaciones que ligan al
hombre con el hombre en todos los grupos y
órganos de la sociedad, lo difícil no es descubrir
los vínculos: son tantos cuantos son patentes. Lo
difícil es establecer una clasificación sólida y sobria,
precisa y efectiva, que presente del modo más
obvio los grupos de relaciones reales que actúan de
continuo en la asociación natural de los conscientes
y de la cual se deriven espontáneamente los grupos
de deberes que ellas incluyan.


Esa, como cualquiera otra clasificación, ha de fundarse
en un análisis, y el análisis ha de referirse
puntualmente á las propiedades del objeto analizado.


El hombre social es aquí el objetivo del análisis.
¿Cuáles son las propiedades de ese todo? Las de
un compuesto de cinco elementos invariables de
sociabilidad.


Para que esta fuera una ley de la Naturaleza, era
preciso que el sér sometido á ella se sometiera por
la misma eficacia de sus condiciones naturales de
existencia y por el secreto ascendiente de los propios
fines de su vida. La ley, de otro modo, no hubiera
sido ley, no habría podido ser ley de la naturaleza
humana. Si lo es, no por imposición lo es,
sino porque las condiciones absolutas de la ley natural
concuerdan exactamente con las condiciones
del sér á quien rige, ó porque las condiciones del
sér regido por la ley de sociabilidad son tales cuales
convienen y conciertan con el orden universal á
que él concurre.


El hombre social es un sér de necesidad, y la ley
de sociabilidad es un medio propuesto por la Naturaleza
al hombre para que, realizando ese fin, cumpla
con una de las condiciones de su vida.


El hombre social es un sér de gratitud, y la ley
primordial que lo rige, al cumplimiento de esa condición
coadyuva.


El hombre es un sér de utilidad, y la ley de asociación
universal promueve la realización de ese fin
individual y colectivo.


El hombre es un sér de derecho, y la sociabilidad
es ley natural de las sociedades para determinar,
desarrollar y concurrir á realizar esa altísima condición
de la dignidad de nuestra especie.


El hombre es sér de deber, y la sociabilidad es
una ley natural de la sociedad para hacer posible
ese enaltecimiento de la personalidad, ese triunfo
de la naturaleza humana, esa solución del problema
de la vida individual y colectiva por el más poderoso
factor de la naturaleza humana: la conciencia.


En términos directos, el hombre, en cuanto sér
social, es un compuesto de esos cinco elementos infalibles:
la necesidad, la gratitud, la utilidad, el derecho,
el deber.


La necesidad lo obliga con las tres fuerzas de su
triple naturaleza, física, racional, consciente, á utilizar
y cumplir la ley de asociación. La gratitud lo
persuade, con todas las impulsiones de su sensibilidad
y con todos los resplandores de su imaginación,
á someterse á una ley de la Naturaleza, tan
eficaz en su propósito y tan armoniosa con el objetivo
de la Humanidad, que sin ella no podría el individuo
identificarse con la especie y reconocer en
ella su eterno bienhechor. La utilidad lo induce, con
todos los impulsos de su egoísmo y con todos los
atractivos de su cálculo y su ingenio, á aprovecharse,
en beneficio propio, y si es posible en beneficio
ajeno, de una ley natural que, sorprendiéndolo en
una de las realidades de su sér, se le muestra como
menos vergonzosa de lo que él temía, y lo solicita
á emplearla en bien de todos. El derecho y el deber,
inseparables resplandores de la conciencia, no
brillan nunca en la conciencia que no lucha; brillan
con el más puro, con el único puro destello de la
personalidad humana, cuando ésta se exalta con el
combate por el derecho y el deber, y se eleva por
la dulce, benévola y apacible conciencia de sí misma,
hasta el grado extremo y supremo de humanidad,
de racionalidad y de conciencia en que la relación
de los medios y los fines es patente, y en que
todas las relaciones que nos ligan con los hombres
se reducen á la más noble, más pura, más desinteresada,
y, por lo mismo, á la más penosa: la relación
de deber. Ahora, ¿de qué procedimiento más
eficaz hubiera podido valerse la Naturaleza para
exaltar la del hombre hasta ese altísimo grado de
humanidad, si no hubiera aplicado á su objeto la ley
de sociabilidad?


Solicitado, instado, urgido por ella, el individuo
satisface necesidades, paga beneficios con agradecimientos,
enlaza con la suya la utilidad general,
combate como héroe por su derecho y se sacrifica
como mártir al deber; pero lo hace, no tanto porque
la ley natural á eso lo llama, cuanto porque su propia
naturaleza encuentra en los procedimientos de
la asociación los medios relativos á sus fines de existencia.
Existencia que transciende involuntariamente
del individuo á la especie, consta de esos cinco
medios, instrumentos ó recursos naturales que, conjunta
y separadamente, constituyen cinco elementos
de sociabilidad.


Siendo, pues, propiedades distintivas del sér sociable
la necesidad, la gratitud, la utilidad, el derecho
y el deber, todas las relaciones que ligan entre
sí á los hombres de cada época histórica y á los de
tiempos actuales con tiempos venideros ó pasados,
tienen lógicamente que agruparse, según la dependencia
en que están, de alguna de las propiedades
naturales del sér social. Fuera de la necesidad, de
la gratitud, de la utilidad, del derecho y del deber,
ningún otro medio propio de la naturaleza humana
tiene la virtud de cooperar al propósito de asociación
universal y omnímoda á que aspira la ley de
sociabilidad. Por lo tanto, si hay relaciones naturales
entre el individuo y la sociedad, y todas ellas se
manifiestan en actos de necesidad, de gratitud, de
utilidad, de derecho ó de deber, es evidente que todas
las relaciones que ligan á los hombres entre sí,
á los grupos con los grupos sociales, á los órganos
con el organismo social, el individuo humano con la
especie humana, se han de clasificar según las propiedades
del sér social.


En consecuencia, sobre ese análisis se basa esta
clasificación de las relaciones que ligan el individuo
á la sociedad:



  
    
      Relación de necesidad;

      Relación de gratitud;

      Relación de utilidad;

      Relación de derecho;

      Relación de deber.

    

  




CAPÍTULO V
 
 ANÁLISIS DE LAS RELACIONES DEL HOMBRE CON LA SOCIEDAD: RELACIÓN DE NECESIDAD


El hombre individual se asocia al hombre individual
y constituye todos los grupos de asociación,
no porque quiera, sino porque tiene necesidad
forzosa de hacerlo así. Todos los hombres, por
enemigos que sean de las trabas que impone toda
asociación, necesitan urgentemente de la sociedad.


Tan urgentemente necesitan que, sin ella, ni aun
la familia existiría; y no existiendo la familia, no podría
tampoco existir la especie humana. Por tanto,
la familia, que es el primer grupo social, es también
la primera forma de relación entre el individuo y la
sociedad, y bien se ve que es esa una relación de necesidad.


Después de la familia, el individuo por sí mismo,
y por medio de la familia, está ligado al segundo
grupo social ó municipio. Y ¿qué relación es la que
liga con el municipio al individuo y la familia? Ante
todo, una relación de necesidad, pues notorio es que
individuos y familia se agrupan en municipio por
necesidad de su propia subsistencia.


También es relación de necesidad lo que liga al
individuo con todos los demás grupos, puesto que
con todos ellos funciona como elemento de vida y
para los fines de su propia vida individual.


No hay, pues, precisión de recorrer uno por uno
los grupos sociales para demostrar y probar que
esta relación de necesidad es la primera, aunque no
la única, que liga al individuo con la sociedad. Sin
embargo, puesto que el fundamento racional de los
deberes del hombre individual y colectivo está en el
fondo de las relaciones que los ligan, importa patentizarlas,
aunque de suyo sean tan patentes como
la relación de necesidad que liga á individuos, familias
y municipios con el órgano inmediatamente
superior.


La provincia, que es ese órgano, es principalmente
una resultante de la necesidad que dentro de
cada organismo nacional crea la distribución natural
de zonas orográficas é hidrográficas. Los individuos,
familias y municipios que constituyen un
todo provincial, están ligados á él por esa primera
fuerza de la necesidad natural que ha producido el
todo de que depende. La peculiaridad de la zona
determina la peculiaridad de necesidades, y la peculiaridad
de necesidades la de las satisfacciones; de
modo que es necesario ó prescindir de la provincia
y realizar en otro medio su existencia, ó concurrir
á la vida de la provincia, y dentro de ella satisfacer
las necesidades de municipio, de familia y de
individuo, según las condiciones físicas y morales
de la provincia misma.


Individuos, familias, municipios y provincias concurren
por necesidad á la existencia de la sociedad
nacional, puesto que todos y cada uno de esos órganos
necesita del organismo general, del cual son
partes.


Necesita de él en todas y para todas las manifestaciones
de su vida peculiar. Necesita el individuo,
porque completa en la nación su actividad orgánica,
afectiva y volitiva, consumando casi siempre en
ella su actividad intelectiva. La familia necesita de
la nación hasta para existir, pues la razón de su
existencia es la ley, y su existencia es tanto más
noble y elevada cuanto más noblemente está constituída
la nación y es más capaz de legislar conforme
á los fines reales de cada uno de sus integrantes.
El municipio necesita de la nación para realizar
la primera entre todas las condiciones de su
vida, que es la capacidad de regirse por sí mismo.
La provincia necesita de la nación hasta para ser
provincia, pues no basta que haya una constitución
geográfica peculiar, que haya producido peculiares
modos de ser en una porción del territorio nacional
y de la sociedad nacional, para que exista legalmente
tal provincia; es indispensable el reconocimiento
legal, y no puede hacerse sino en una ley
de la nación.


Toda nación, con todos los órganos que subordina,
está obligada por ley de necesidades naturales,
á toda nación organizada ó embrionaria, siempre
que esa otra nación produzca y consuma, sienta
y piense, se mueva y cambie. Aun no cambiando
se verá forzada á la relación; así entran en la vida
común de la civilización los pueblos primitivos.
Aun no moviéndose tendrán que concurrir á satisfacer
esa necesidad de vida: así, China, en Asia;
Paraguay, en América; Japón, entre las Islas; Africa,
entre los continentes, se han visto compelidos á
salir de su aislamiento para satisfacer necesidades
materiales é inmateriales de otros pueblos.


CAPÍTULO VI
 
 SEGUNDA RELACIÓN.—RELACIÓN DE GRATITUD


Á poco que se reflexione se verá que después
de nuestras propias necesidades, lo que más
nos liga á los demás hombres es la gratitud.


Con efecto: en nuestra calidad de miembros de
una familia estamos tan íntimamente ligados á ella
por la gratitud, que nos reconocemos hechura suya
desde la cuna hasta la tumba. Si nacemos, á la familia
lo debemos; si nos conservamos, por la familia
es; si nos educamos, por la familia lo hacemos;
presentes, por ella trabajamos; ausentes, por ella
anhelamos; felices, por ella y dentro de ella lo somos;
desgraciados, por ella lo sentimos; enfermos,
por ella tenemos la muerte; moribundos, á ella volvemos
la mirada.


En todos estos estados individuales el sentimiento
de la gratitud es el que tan íntimamente nos
liga á la familia.


Cuando la moral enseñe á cultivar de una manera
viva y activa este sentimiento, bien se puede
asegurar que se habrá salvado la civilización, porque
se habrá dado á la familia una fuerza de cohesión
que no en todas partes tiene, que tiene en pocas
partes.


Esa misma relación de gratitud, no tan intensa
ya, aunque más extensa, es la que liga al individuo
con el municipio. De ella es de donde nace el cariño
casi filial y el afectuoso interés con que los habitantes
de un municipio miran los asuntos comunes
de interés municipal.


El día en que la moral social se haya desentendido
de sus errores teológicos y metafísicos para
sólo ver la base de la moral pública, en donde efectivamente
está, la salvación política de los municipios
será un hecho; y no habrá habido, para realizarlo,
mejor auxiliar que la moral social.


La misma relación de gratitud liga al hombre
con la provincia en donde nace y á veces en donde
sólo vive. Y es que la provincia, como todos los
grupos sociales, es para cada individuo una familia,
cada vez más extensa, á la cual debe siempre beneficios
que agradecer.


Este sentimiento de gratitud provincial se suele
exagerar hasta convertirse en el defecto que se
llama provincialismo, así como suele exagerarse
con el localismo la gratitud debida al municipio, y
con el nacionalismo la gratitud debida á la nación.
En todos esos casos es un vicio contrario al deber
de gratitud. La gratitud relaciona al individuo con
la sociedad nacional, y constituye lo que ya veremos
que no es un simple sentimiento, sino un verdadero
deber de patriotismo.


Á medida que se extiende esta relación de gratitud
á la universalidad de los hombres va haciendo
más vigorosa la fuerza de la dignidad humana, de
tal modo que el hombre que más vivamente siente
la gratitud que á la Humanidad debemos por sus
incesantes beneficios, es el más humano.


CAPÍTULO VII
 
 TERCERA RELACIÓN.—RELACIÓN DE UTILIDAD


Como que la moral no es un cuerpo de preceptos
instituídos à priori por un propósito más
ó menos generoso, sino deducidos à posteriori del
examen experimental de la naturaleza efectiva del
hombre y de la sociedad, no hay por qué vacilar
en incluir entre las relaciones del hombre social
esta relación de utilidad.


Tanto menos se ha de vacilar, cuanto que el más
escrupuloso análisis nos demuestra que el sentimiento
y el instinto de utilidad, además de ser una
efectiva relación, son un medio positivo de compeler
al individuo á cumplir con los deberes que tiene
para con la sociedad.


Con efecto: así como la necesidad nos llama á ser
sociales, y así como la gratitud nos obliga á vivir
contentos en la sociedad de nuestros semejantes,
así la utilidad nos compele á concurrir con todas
nuestras fuerzas al sostenimiento y conservación de
la sociedad.


Vamos á verlo presentando esta relación de utilidad
en cada uno de los grupos sociales.


En el primer grupo, el individuo está ligado por
la utilidad á la familia: le es útil á la familia en la
triple actividad de su naturaleza y para cualesquiera
propósitos parciales de su vida. Es tan evidente
esa verdad, que basta comparar la vida de un huérfano
con la de un hijo de padres vivos para verlo;
ó basta comparar al adulto que ha constituído ya
familia con el que desatiende este fin de su existencia
social, para ver cuánto más poderoso en recursos
naturales y artificiales es el primero que el segundo.


La influencia que tienen el instinto y el sentimiento
de utilidad en la constitución y desarrollo de los
municipios es tan manifiesta, que sin ella no existiría
el municipio.


Y á medida que se extienden los grupos y se
hace menos apremiante el afecto del individuo para
con su grupo, se ve que la relación de utilidad se
hace más intima y compulsiva.


Así es como en el grupo provincial la utilidad es
todavía más compelente para el individuo que en el
grupo municipal.


En el grupo nacional, más todavía que en el anterior.
En el grupo internacional, más que en el nacional.
Y cuando se trata de la sociedad de todos
los tiempos y lugares, de la humanidad coetánea y
pasada, casi puede decirse que la mayor parte de
los hombres no reconocen para con ella más deberes
que los derivados de la relación de utilidad;
pues hasta la misma gratitud que se debe al esfuerzo
de nuestros antecesores para establecer una sociedad
cada vez mejor, se nos presenta por el prisma
de lo útil que fué para el hombre de hoy la humanidad
de ayer y la de antes de ayer para el
de ayer.


CAPÍTULO VIII
 
 CUARTA RELACIÓN.—RELACIÓN DE DERECHO


Á medida que vamos elevándonos en el examen
de las relaciones, éstas se van también
enalteciendo. Y ésta influye de tal modo en la moral,
que los hombres que mejor cumplen los deberes
que corresponden á las más altas relaciones,
son los más morales. Así es como la importancia de
la relación de derecho se debe hacer manifiesta para
quien haya comprendido que el objeto real y positivo
de la Moral consiste en ligar cada vez más y
mejor los fines de la vida individual con los fines de
la vida colectiva.


Como el derecho es por sí solo uno de los elementos
más efectivos de organización que existe,
la relación de derecho es también una de las más
transcendentales.


Lo es en el primer grupo, porque cuanto mejor
se conoce y practica el derecho en la familia, tanto
más íntima es la unión de la familia, y tanto mejor
cumple ella con su fin social.


En el segundo grupo transciende la relación de derecho
á los fines de la vida municipal, porque el individuo
funciona en el municipio de una manera
menos personal y más como hombre de su derecho
que en la familia.


Eso mismo sucede, pero en mayor escala, en el
grupo provincial; y por eso también la relación de
derecho es más transcendental en éste que en el
grupo anterior.


Todavía es mayor esta influencia del derecho en
la vida nacional, vida en la que el hombre se transforma
en ciudadano, es decir, en persona jurídica,
que ve, al través de su derecho, sus relaciones con
la sociedad y su facultad de exigirle lo que él cree
más ajustado á su derecho.


En el grupo internacional, la relación de derecho
llegará á ser más transcendental todavía que lo es
en el grupo nacional. Y si eso no sucede hoy mismo,
se debe á lo mal constituída que está todavía la
familia de naciones.


En cuanto á la capacidad del Derecho para ligar
el individuo con su especie, el hombre con la Humanidad,
el sumando con la suma, el destino personal
de cada uno con el destino específico de la
raza entera, es patente. Aun en los tiempos de crisis
moral vemos en los otros, y experimentamos en
nosotros, palpitaciones violentas de alegría, gritos
ahogados de varonil satisfacción, impulsos vehementes
de armarnos para la defensa del Derecho,
cada vez que una porción de Humanidad, civilizada
ó bárbara, propugna por su independencia ó por su
libertad ó por el mejoramiento de sus instituciones
jurídicas.


Ni aun el placer de la verdad es tan intenso como
el placer de la justicia. Cuando los chinos sucumben,
por no ceder á la injusticia de Francia é Inglaterra,
coligadas contra ellos; cuando Arabi-Bey
personifica contra fuerzas y poderes superiores el
derecho de una raza; cuando el Zulú se yergue con
toda la fiereza del salvaje y defiende con salvaje
derecho la posesión del suelo patrio; cuando Dinamarca,
débil, no vacila en medir sus armas con el
más poderoso de los ejércitos disciplinados; cuando
Tupac Amarú reivindica en las solitarias altiplanicies
de los Andes peruanos el derecho y el poder
de la raza malograda; cuando los natchez prefieren
ser exterminados antes que ceder de su derecho;
cuando Colocolo agita, con sublime inspiración del
derecho de su pueblo, los brazos mutilados para
azuzar á los suyos al combate; cuando Dessalines
prefiere deshonrarse con sus crueldades antes que,
por blando, dejar en peligro la independencia de
los negros; cuando Espartaco se arma inútilmente
contra Roma; cuando los Gracos personifican heroicamente
los derechos de la plebe; cuando el judío
de Venecia, aun siendo un alma sórdida, llora
y maldice la burla hecha á su derecho; cuando el
Dante imagina los tormentos de su infierno para los
tiranuelos de Pisa; cuando Don Quijote, en la aventura
de los galeotes interpreta, aunque demente, un
derecho superior al derecho escrito; cuando Ercilla
se levanta cien codos por encima de su patria y de
su tiempo, y engrandece á los vencidos aun á precio
de disminuir la grandeza de sus propios compatriotas;
cuando en la historia ó la novela, en la realidad
ó en el arte, en el pasado ó el presente, por
lejanos ó por afines, por ignorados ó por amigos,
por cultos ó salvajes, por hombres de la misma raza
ó de distinta raza, por débiles ó poderosos, por
pueblos ó individuos, vemos defendida y sostenida
la justicia contra la injusticia, palpita violentamente
el corazón, respiran ruidosamente los pulmones,
hierve la sangre, nos electriza el placer de la justicia,
y, sintiendo ese placer digno de hombres, proclamamos
la fuerza con que el derecho liga á los
hombres con los hombres.


CAPÍTULO IX
 
 QUINTA RELACIÓN.—RELACIÓN DE DEBER


Aunque los deberes se derivan de las relaciones
que nos ligan, ya con la naturaleza física, ya
con la naturaleza moral, ya con la naturaleza social,
y, por lo tanto, parece que no puede haber una
relación particular de deberes, la establecemos para
patentizar la íntima unión que hay entre los derechos
y deberes de los individuos en la vida de la
sociedad.


La relación de deber es evidente en cada uno de
los grupos sociales.


En el grupo de la familia se presenta por sí
mismo á completar el vínculo biológico con el sociológico;
á hacer más fuerte con el lazo moral el
lazo jurídico; á perfeccionar, por medio del afecto
meditado de la paternidad instituída, por medio de
la obediencia reflexiva, la dependencia natural y
legal de los inferiores á los superiores del hogar; á
hacer del trabajo no sólo un recurso, sino una
devoción; no sólo un esfuerzo, sino un estímulo
placentero; no sólo un modo de conservación, sino
un holocausto de cada día.


La relación de deber liga á los vecinos entre sí,
no ya tan sólo como secreta sugestión del egoísmo
para hacer más segura la vida del individuo y la
familia en un hogar más extenso, y para hacer más
fáciles las satisfacciones en una mayor esfera de
necesidades, en una más completa división del
trabajo común y en un mayor aliciente para la vida
por una mayor necesidad de esfuerzos y por el
desarrollo de una más varia actividad, sino también
porque la fuerza fisiológica de la sociedad de la familia
empieza á convertirse, dentro de la sociedad
municipal, en fuerza más reflexiva que instintiva, en
ente más de razón que de naturaleza, en obra de
voluntad más reflexiva.


El conjunto de deberes que relaciona y armoniza
la vida regional continúa de una manera más activa
el movimiento ascendente, la verdadera evolución
del principio de sociabilidad, puesto que, á medida
que la masa se dilata, la fuerza de cohesión se
debilita, y ya empezaría en la región á ser nula ó
negativa si el vínculo del deber, estrechando con la
fuerza eficaz de la cooperación los elementos sociales
que concurren á la personalidad de la región,
no afianzara el vínculo físico que de consuno constituyeron
las causas naturales que dan origen á la
región.


Con efecto: ni los caracteres físicos ni los históricos
bastarían en cada sociedad nacional para
la subsistencia del grupo regional si la relación de
deber no funcionara en él. En cada territorio poseído
por una familia étnica ó histórica la peculiaridad
misma de los caracteres físicos de la comarca sería
un motivo de especialización que haría de cada
comarca una sociedad particular, un grupo definitivo,
un estado de derecho, y en él acabaría la
evolución social. Si en la historia antigua más puntualmente
conocida y en los siglos medios de
Europa, cada peculiaridad física del territorio, corroborando
el esfuerzo de cada peculiaridad étnica
é histórica, hizo definitiva la evolución social en
cada grupo comarcano, produciendo estados regionales,
no nacionales, en el Atica, en el Peloponeso,
en la Fenicia, en el Asia Menor, en el Egipto, en la
Media, en la Persia, en la India, en la misma China,
y después del despedazamiento de Roma, que
nunca fué un Estado nacional, sino la suma incongruente
de cien estados regionales, en las sociedades
comunales de Italia y en las sociedades feudales
de toda Europa, sólo por la acción cada vez más
poderosa del deber que, vigorizando la fuerza del
derecho, construyó con las autonomías divergentes
de cada sociedad regional el Estado nacional, pudo
llegarse á la nación.


Cuando se hubo llegado, sólo esta poderosa relación
de deber pudo dar á la relación de derecho la
potencia orgánica con que ha conservado unidas en
una sola sociedad general los grupos y los elementos
sociales que en ella se unen y funcionan.


Por lo que respecta á la sociedad internacional,
el vínculo artificial con que las liga el imperfectísimo
derecho de gentes que la rige se rompería definitivamente
en cada uno de los conflictos que de
continuo lo violentan, si no fuera por la superior
relación de deber que, infundiéndose en las necesidades,
egoísmos, instintos, pasiones y comunidad
específica de los pueblos, maneja secretamente las
fuerzas comerciales, industriales, económicas, políticas,
científicas, artísticas, y las dirige hacia el fin
común de la asociación universal.


Del individuo para la Humanidad no habría relación
suficiente, á pesar de ser tan estrecha la establecida
por la relación natural de la parte con el
todo, si el deber, moralizando de continuo el individuo,
no fortaleciera de continuo el lazo específico
que cada día hace conocer mejor á la razón, sentir
más á la sensibilidad, estimular con más energía á
la voluntad y enfrenar á la conciencia individual.


CAPÍTULO X
 
 DEL DEBER Y SU FUNCIÓN EN LA ECONOMÍA MORAL DEL MUNDO


El deber es el freno de la conciencia. Sin él la
conciencia se desboca. Ya la estimule el instinto
capitaneando la legión de necesidades que él
concita y que lo excitan, ya la espolee el egoísmo
con el aguijón de la utilidad y la pasión, ya la persuadan
ó la engañen la sensibilidad y la imaginación,
aunque el generoso derecho la impulse, la
conciencia individual estaría desenfrenada sin descanso
y desviada sin remisión, si el deber no pudiera
dirigirla.


Pero la función del deber en el organismo espiritual
del hombre y en la economía moral del mundo
es tan ordenadora como necesariamente había de
ser para hacer del orden social un orden complementario
del de la Naturaleza; ó con mucha mayor
exactitud, para hacer de la sociedad humana uno
de los órdenes parciales de la Naturaleza.


Sin moral no hay orden y sin deber no hay moral.
Todos los preceptos de los moralistas, todos
los dogmas morales de las religiones positivas y
filosóficas, todas las persuasiones del ejemplo del
bien, todas las virtudes, nada son si no son expresiones
concretas de deberes cumplidos concienzudamente;
de nada sirven en la guía de la conciencia
individual y colectiva si no tienen la virtualidad
ordenadora, si, por lo tanto, no tienen la potencia
moralizadora del deber. Cuando él se apodera de
una conciencia, la hace buena; cuando la domina,
vence con ella todo mal; cuando la encamina, crea
un poder incontrastable; cuando la posee, posee el
imperio de la vida. Otros imperarán sobre intereses
y egoísmos, ella imperará sobre sí misma. La vida,
para ella, será el cumplimiento de un deber, y cumplirá
imperturbablemente con el deber de subordinar
los medios á los fines de la vida racional para
dar hombres completos.


Aunque todavía no ha llegado el deber á apoderarse
definitivamente de ninguna conciencia social,
cuando por un momento domina una, la vigoriza
con tan enérgica salud que la rejuvenece.


La causa de esa potencia esencial del deber es
obvia: es una fuerza natural que, operando sin obstáculos
en un momento de conciencia individual ó
colectiva, produce lo llamado por su propia naturaleza
á producir: la armonía de las fuerzas en la actividad
del individuo y la espontánea conciliación del
propósito característico de cada vida individual con
el propósito ideal de la existencia colectiva.


Esta función refrenadora, ordenadora y armonizadora
del deber no actúa intermitentemente ni en
razón de una actividad anormal del órgano del deber,
que es la conciencia, sino de una manera continua
y en virtud del desarrollo natural del órgano.
Cuando la conciencia crece, crece con ella la impulsión
del deber. Entonces, la idea de la responsabilidad
se hace más clara, porque la concepción de
los fines de la vida se hace más alta; y como á medida
que se eleva nuestro concepto de los fines se
eleva con ellos la idea de los medios, poco á poco
vamos desentendiéndonos primero de los inapropiados,
rechazando firmemente después los contrarios
á nuestra dignidad, cada vez más concienzuda,
y llega un momento de completo dominio de todas
nuestras fuerzas por la conciencia, que es el momento
de predominio del deber. Así, del modo más
natural, sin ninguna intervención de elementos que
no podamos dirigir ni manejar, se verifica en cada
existencia racional y consciente la función del deber.


Así es también, aunque de un modo un poco más
complejo, como funciona el deber en la economía
moral del mundo. Como á medida que se desarrolla
la razón se desarrolla también la conciencia individual,
cuando motivos de vida práctica inducen al individuo
á torcer la dirección y á contener el desarrollo
del núcleo de nuestra actividad moral, se establece
una lucha del individuo consigo mismo, que da
por resultado el malogro de su felicidad. El espectáculo
de esa lucha y de sus penosas consecuencias
tiene siempre algún testigo, sobre el cual opera como
un ejemplo compulsivo. Por evitar el dolor secreto
que presencia, evita la lucha que lo produjo. Siendo
muchos los que combaten en sí mismos el progreso
de la conciencia hacia el deber, muchos también son
los secretamente amonestados por esas vidas malogradas.
La observación y la experiencia de ese daño
causado por la violenta desviación de nuestras fuerzas
interiores va poco á poco formando y fortaleciendo
la conciencia colectiva, á cuyo desarrollo va
á la par favoreciendo el crecimiento de la razón común,
estimulada por la educación cada vez más racional
del individuo y por las pruebas cada vez más
eficaces de poder que da la razón humana en su busca
é indagación de la verdad y en su victoriosa aplicación
al mejoramiento de las condiciones materiales
y morales de la vida. Aunque lentísimamente, así se
va formando la idea de la transcendencia del deber
en el perfeccionamiento de los medios y los fines de
la existencia humana, y así es como él, enlazando
de continuo entendimientos, voluntades y conciencias,
va imperceptiblemente fortaleciendo los vínculos
sociales, haciendo cada vez más uno al sér social,
cada vez más ordenada la relación de los elementos
con la masa, cada vez más armónica la vida
de sociedades é individuos, cada vez más moral el
mundo de los seres de conciencia.


CAPÍTULO XI
 
 EN QUÉ SE FUNDAN LOS DEBERES SOCIALES


Si el deber rige el mundo moral, es porque rige
á la conciencia humana. Rige á la conciencia,
porque es su ley. Es su ley, porque es la expresión
lógica de su naturaleza, propiedades, caracteres,
dignidad y fines. Es expresión lógica de la naturaleza
racional y consciente, porque es la única condición
infalible de su desarrollo.


Sólo efectivamente por la acción del deber sobre
la íntima esencia de la naturaleza humana en cada
sér es como se consigue de ella la manifestación de
toda su fuerza, de toda su dignidad, de toda su superioridad,
de toda su alteza. Ningún hombre más
fuerte que el hombre que cumple con su deber;
ningún hombre más grande que el hombre que se
vence á sí mismo por cumplir con su deber; ningún
hombre sublime, sino el hombre que ha doblegado
tan eficazmente sus inclinaciones desordenadas, que
jamás falta á sus deberes. Testimonio viviente de
la virtud de la ley á que obedece, con su propia
vida muestra que, si á un cumplimiento excelso del
deber corresponde un excelso desarrollo de conciencia,
es porque el régimen de ella está fundado
en la satisfacción de su naturaleza. Conciencia es
conocimiento íntimo del sér por el sér mismo. Nada
que no corresponda exactamente á ese íntimo conocimiento
puede satisfacerla, y nada que no sea una
condición necesaria del aumento de esa noción de
sí misma puede ser para ella una necesidad satisfecha
ni un medio para satisfacerla. La virtud, lo que
consagran con ese nombre los idiomas, aquella
exaltación de la personalidad ó la impersonalidad
que lleva hasta el heroísmo ó el martirio, no es un
bien sino en el caso de ser un deber, ni es deber
sino cuando es un bien. En otros términos: la conciencia
no obedece á la virtud, ni la virtud es una
condición de la conciencia, sino en los casos en que
la virtud sea tal forma del deber, que sea deber.


Los insensatos sacrificios de los religionarios
en todos los momentos de exaltación de su creencia
no podrán jamás ser aprobados por la conciencia,
porque jamás ha sido ni será virtud el faltar al
deber de sér racional que tiene el hombre. Las
heroicidades atroces que á veces ha llevado á cabo
el desvarío jurídico en las grandes convulsiones
políticas, no serán jamás actos meritorios para la
conciencia, porque jamás ha sido para ella un mérito
el faltar al deber de confraternidad que impone
á todo hombre. Ninguna suma de motivos, por
exacta la suma y por altos que sean los motivos,
justificará jamás al estadista de buena fe que sacrifica
la libertad á la seguridad, porque jamás será
justificable el faltar al deber de conservar y salvar
la dignidad humana. Ningún pueblo logrará jamás
persuadir ni convencer de que el abandono de sus
derechos en un hombre ó en un grupo fué un sacrificio
virtuoso de los pacíficos en aras de la paz,
de los justos en aras de lo justo, porque jamás será
un deber el sacrificio del derecho colectivo. Ninguna
historia, ninguna crítica, ninguna filosofía política
podrá jamás justificar á Pisístrato, á Pericles, á
Mario, Sila, Pompeyo, César, Augusto, Cromwell,
Napoleón, porque jamás podrá justificarse la falta
de cumplimiento del deber de hacer bien, que sobre
nadie pesa con tan fuerte gravedad como sobre
aquellos que logran resumir el poder de todos en
el que ejercen discrecionalmente. Ningún grande
hombre podrá justificarse de no haber sido bueno,
porque no se puede ser grande ante la Historia sin
haber sido consciente, y el que tiene conciencia de
sus méritos intelectuales y morales tiene el deber
de cultivarlos por y en la práctica del bien.


Por el contrario, ningún deber, por obscura, por
humildemente que se cumpla, deja de ser jamás
norma de conciencia. La esposa que en el último
rincón de un dormitorio paga al esposo valetudinario
los esfuerzos sobre sí mismo que él hiciera por
sostener su hogar á la altura de su deber; el esposo
que, desentendiéndose de las torpezas de su
tiempo y de la iniquidad inmortal que hasta en el
cumplimiento del deber ha designado á los dos
sexos, cumple con el deber que exige de ser fiel; el
hijo que sacrifica sus triunfos en la vida á sus obligaciones
en el hogar; la familia que desdeña apariencias
incitantes por realizar fines constitutivos
de su vida; el hombre que trabaja con cuerpo y
alma por aumentar cada día sus bienes de fortuna
y su honradez; el ciudadano que ejercita de continuo
sus derechos; el patriota que siempre está
pronto al llamamiento de la patria; el nacional que
no sacrifica el bien de los otros pueblos al egoísmo
de su nación; el vecino que ajusta su conducta á la
pauta de la conveniencia y la ordenanza de su comunidad;
el provinciano que no antepone el fomento
de su región al de todas, pero se esfuerza
de continuo por cooperar al desarrollo de fuerzas
y bienes regionales; el hombre que en todo momento
cumple con el deber de representar en acto,
pensamiento y sentimiento á la especie de que es
individuo, cuanto más en silencio, con más desinterés
y con olvido más completo de sus méritos,
cumple con sus deberes generales ó excepcionales,
tanto más ejemplares, tanto más contribuye al desarrollo
de conciencia colectiva, tanto mejor prueba
viviente es de que el deber es la ley de la conciencia
humana.


Que es así, y por qué es así, ya lo hemos visto.
Pero cómo, qué es el deber, y cómo todos los deberes
sociales se originan en las relaciones del
hombre con la sociedad, no lo sabemos. Pero no es
difícil saberlo. Ya hemos visto que hay una relación
de deber, y que es la más elevada entre todas
las que ligan al individuo con la sociedad, porque
también es la más alta propiedad de la naturaleza
humana el someterse como á supremo guía, y único
poder capaz de gobernarla, á la noción de sí
misma, de su dignidad, de su responsabilidad y de
su destino. Esa sumisión es el deber.


Claro es que si nuestra conciencia está nativamente
sometida á la ley de sí misma, porque sólo
esa ley es condición del desarrollo suyo, la ley la
compelerá en todo caso, en cualesquiera casos, y
será su estímulo y motivo en cada uno de los casos
en que ella haya de concurrir á la efectividad y eficacia
de la ley de asociación en que se funda el
desenvolvimiento mejor de la existencia humana, y
por cuyo medio se resuelven mejor los conflictos
entre los egoísmos personales y los propósitos sociales.
Por consiguiente, si cada relación del individuo
con la sociedad es un caso de conciencia,
puesto que cada una de esas relaciones es una condición
de vida y bien, cada una de ellas será el
origen de uno ó varios deberes concretos, y los deberes
sociales se fundarán natural y necesariamente
en el conjunto de relaciones establecidas por la
Naturaleza entre todos los asociados de una sociedad
particular, y entre todos los humanos de los
tiempos actuales, pasados y futuros. Siempre que sea
verdad que, por ejemplo, la necesidad ligue á los
hombres, verdad es que es caso de conciencia individual
el anteponer ó el posponer la satisfacción
completa de necesidades colectivas á la incompleta
de necesidades personales, y también será verdad
que en esa contienda del egoísmo con el altruísmo
hay una lucha y un deber.


Si escogemos, para argüir, la relación del derecho,
los deberes que de ella se derivan son tan
obvios como obvio es el caso de conciencia que
ofrece cada uno de ellos al individuo.


Y como en todas las relaciones del hombre con
la sociedad se generan deberes sociales, podemos
concluir que los deberes concretos que nos impone
la sociabilidad se derivan inmediatamente de las
relaciones que tenga el hombre con el hombre.



  
  CAPÍTULO XII
 
 DEBERES DERIVADOS DE NUESTRAS RELACIONES CON LA SOCIEDAD




La moral, en toda su extensión, es un exponente
de relaciones naturales, cuyo conocimiento
es infalible auxiliar de perfeccionamiento individual
y colectivo, porque, haciendo más claros y patentes
los deberes que de ellos se derivan, los hace
más amables.


Por eso tiene tanta más importancia el análisis y
clasificación de esas relaciones cuanto más complejas
son ellas y más difíciles de cumplir, y aun percibir,
los deberes que originan. En la última y más
alta división de la moral hay, como hemos visto,
relaciones y deberes tan íntimamente ligados al
desenvolvimiento de la conciencia en individuos y
en sociedades, que hay innumerable cantidad de
aquéllos y desconsoladora mayoría de éstas, que
todavía no se han elevado al grado de razón y de
conciencia en que se manifiestan las relaciones más
excelsas y los deberes más augustos. De ahí la necesidad
de hacer un análisis minucioso de los deberes
sociales, refiriéndolos con metódica puntualidad
á las relaciones de donde doctrinalmente se
derivan. Así establecida la filiación de los deberes,
se harán cada día más orgánicas y más coherentes
las relaciones establecidas por la naturaleza de la
sociedad y por la del sér consciente entre una y otra;
y así serán cada vez más amables y más cumplidos
los deberes, porque, lejos de esclavizar la conciencia
humana á facultades, potestades y destino que
están fuera de su mundo, la hacen más libre cuanto
más á su opción y elección libre dejan el cumplimiento
del deber.


Los que inmediatamente se derivan de nuestras
relaciones con la sociedad se agrupan con la mayor
espontaneidad en dos grupos: el de los deberes
genéricos y el de los deberes secundarios.


Los deberes genéricos se deducen inmediatamente
de cada una de las relaciones sociales. La relación
de necesidad induce al deber de trabajo; la
relación de gratitud, al de obediencia; la de utilidad,
al deber de sacrificio; la relación de derecho funda
el deber de educación.


Una clasificación tan precisa no sería completa:
su misma precisión obstaría á la modificación de
esos deberes genéricos por el grupo social en que
han de funcionar, y lo que más urge á la moral
social es definir con tal puntualidad los deberes
referentes á la vida de relación en cada grupo, que
la generalidad del deber y la vaguedad de sus límites
no obscurezcan la relación ni debiliten el deber.
De ahí que al grupo de los deberes genéricos se
subordine el de los deberes secundarios, porque,
efectivamente, los primeros generan los segundos.
Cada deber genérico se modifica por la influencia
del medio social en que actúa: el trabajo es un
deber en toda la serie social; pero no actúa directamente
como trabajo, ni con el fin propio del trabajo
en toda ella: la gratitud es un deber para el
hombre con respecto á la Humanidad, como lo es
para el hijo con respecto al padre; pero no funciona
del mismo modo en esos dos términos extremos
de la serie social.


Lo mismo sucede en todo otro caso de deber: el
genérico se modifica por un deber concreto, que es
generado por aquél.


No sea, sin embargo, tan fatigosa la clasificación
de los deberes que los haga ingratos, y óptese por
una como la que seguimos, en que exponemos los
deberes según las relaciones que los modifican.


Examinemos el primer grupo de deberes deducidos
de la primera relación social:


Como la primera de nuestras relaciones con la
sociedad es la necesidad, y como necesidad es obligación
impuesta por la Naturaleza, ó medio coactivo
de que ella se vale para compulsarnos á realizar
nuestros fines individuales en el seno de la sociedad,
bastará reflexionar un poco para encontrar
que el trabajo es el primero de nuestros deberes
sociales, porque es el modo único, á la vez que
universal, de satisfacer todas y cualesquiera necesidades,
ya físicas, ya morales, ya intelectuales.


Siendo el trabajo el medio necesario de satisfacer
necesidades y encontrándonos relacionados por la
necesidad á todos y cada uno de los grupos sociales,
el trabajo es un deber que se nos impone de un
modo natural en nuestras relaciones con la familia,
con el municipio, con la provincia, con la nación,
con la sociedad internacional, con la Humanidad.


Mas como el trabajo no es meramente la aplicación
de nuestros músculos á una industria material,
sino que es también la aplicación de cualquiera
fuerza de nuestra mente, de nuestra voluntad y de
nuestro ánimo á la producción de un objeto de
vida, ya para nosotros mismos, ya para cualquiera
de los grupos sociales, el trabajo toma distintos
nombres y el deber del trabajo recibe tantas denominaciones
cuantas modificaciones experimenta.


Así, si llamamos deber de trabajo al modo único
de cumplir las obligaciones que la relación de necesidad
nos impone en la familia, tenemos que buscar
y dar un nombre más adecuado á ese deber en
cada una de las relaciones restantes.


Por eso llamamos deber de contribución al trabajo
ó esfuerzo que hacemos en pro de la sociedad
municipal; deber de fomento, al trabajo que hacemos
para contribuir al desarrollo de la sociedad
provincial; deber de patriotismo, á la serie de esfuerzos
que hacemos para conservar íntegra la
cuarta relación; deber de subordinación, á los esfuerzos
que intentamos en pro de la concordia en
la familia de las naciones, trabajando por subordinar
el bien de nuestra propia patria al bien de la
civilización universal. El deber de trabajar por el
progreso de la Humanidad se llama con el mismo
nombre que se da á la suma de esfuerzos por
desarrollarla.


El segundo grupo de deberes deducidos de la
segunda relación es tan natural como el primero.


Ya sabemos que la gratitud es la segunda de las
relaciones que nos ligan á la sociedad, y debemos
saber que gratitud es el reconocimiento del beneficio
recibido. Si, pues, estamos ligados por gratitud
á todos y cada uno de los grupos sociales en
que funcionamos, es evidente que de esa relación
se derivará un deber correspondiente á ella.


El deber correspondiente á la gratitud es la obediencia,
y ese es el deber general que esta relación
nos impone en nuestra vida de familia, de vecinos,
de provincianos, de nacionales y de hombres. Pero
también este deber tiene distintas denominaciones,
porque es distinto su modo de actuar en cada grupo
social. Con efecto: si como hijos ó miembros de una
familia obedecemos al superior, como miembros del
municipio, de la provincia, de la nación, de la sociedad
internacional y de la Humanidad, nuestra
obediencia á la ley y régimen de cada uno de esos
grupos no es la misma ni tiene el mismo carácter
que la obediencia á que estamos sujetos dentro del
hogar. De aquí que, dejando el nombre de obediencia
al deber que nace de esta segunda relación del
individuo en la familia, tengamos el nombre de
deber de sumisión para el segundo grupo social; el
deber de adhesión, para el tercer grupo; el de
acatamiento á la ley, para el cuarto grupo; el de
acatamiento á la civilización, para el quinto grupo;
el de acatamiento á la razón y la conciencia humana,
en el grupo más extenso.


El tercer grupo de deberes derivados de la tercera
relación es tan natural como necesario. Todo
lo que sirve para un uso es útil, y todo lo que tiene
la propiedad de ser útil contribuye al mejoramiento
de las condiciones de la vida. La utilidad, por lo
tanto, es la propiedad que los objetos físicos, morales
ó mentales tienen de ser aplicados á mejorar
las condiciones de la vida. En la capacidad de lo
útil para producir tal resultado se funda la relación
innegable y positiva que nos liga con todos y cada
uno de los grupos sociales. En esto también se
funda la realidad del deber que se deriva de esta
fecunda relación.


Cuando pensamos atentamente en lo que es la
utilidad, tal como acabamos de definirla, y vemos la
variedad de fines de asociación y reconocemos que
ninguna cosa material é inmaterial puede servirnos
para el mejoramiento de nuestra vida, si no relacionamos
lo que es útil para cada cual con lo que es
útil para todos, veremos que los deberes que se derivan
de la relación de utilidad son de los más elevados
y austeros que se nos presentan, por más
que, según concebimos generalmente esa noción, de
lo que tenemos por egoísta utilidad no se pueda
derivar ningún noble deber.


Á la verdad, si por útil no tenemos sino lo que
sirve para nuestro uso y redunda exclusivamente
en nuestro bien individual, de la utilidad no saldría
más deber que el de sacrificarlo todo á nuestro
bien individual. Pero siendo la utilidad una propiedad
natural de los objetos físicos y morales para
servir los fines todos, y no habiendo ningún fin individual
que se pueda cumplir fuera de la sociedad,
claro se ve que para que una cosa nos sea útil, es
necesario que nos lleve naturalmente al cumplimiento
de nuestros fines sociales.


He aquí por qué, en esta relación de utilidad, se
fundan deberes tan elevados como el de sacrificio,
en el primer grupo social; el de cooperación, en el
segundo grupo; el de unión, en el tercero; el de abnegación,
en el cuarto; el de conciliación, en el
quinto; el de coordinación, en el último.


Por distintos que sean los nombres, el deber, en
el fondo, es uno mismo, y consiste en utilizar cuantos
bienes hallamos á mano, siempre que concurran
al bien de la familia, del municipio, de la provincia,
de la nación y de la Humanidad.


El cuarto grupo de deberes derivados de la cuarta
relación es más evidente que cualquiera otro,
pero también es más complejo que otro alguno. La
relación de derecho, que sólo á la de deber es superior,
y ni aun á la relación de deber, porque, en
realidad, el derecho y el deber son inseparables
complementos lógicos é ideológicos, se ha de entender
con perfecta claridad, con más perfecta claridad
que cualquiera otro, porque es más transcendental.


Para que entendamos bien el carácter de esta relación,
sepamos bien lo que es derecho.


Podemos considerar el derecho desde tres puntos
de vista:


1.º Como acto con el cual reconocemos ó damos
á cada cual lo que es suyo.


2.º Como expresión estricta de la justicia estricta.


3.º Como conjunto de condiciones necesarias y
naturales que ligan al hombre individual con el
hombre colectivo, ó, lo que es lo mismo, al individuo
con la sociedad.


Desde el primer punto de vista, el derecho sirve
para relacionar los hombres con los hombres, porque
manifestando por medio de él la fuerza de la
justicia natural, facilita la unión y armonía de los
hombres. Con efecto: no hay nada que facilite más
la concordia y que disipe el furor de las discordias,
como aquella disposición benévola en favor de la
justicia que muestran, intuitiva ó reflexivamente,
aquellos hombres que cumplen y aman el deber de
ejercitar en todo caso sus derechos y de atenerse
en todo al principio de equidad y de justicia.


Desde el segundo punto de vista, el derecho tiene
también virtud y eficacia para ligar á los hombres
con los hombres, porque expresa, no ya el sentimiento
de justicia individual de que hablamos
poco ha, sino aquel sentimiento de justicia colectiva,
y, mejor se dirá, aquella noción y conciencia
colectiva de la justicia que se manifiesta organizada
en funcionarios públicos y en corporaciones instituídas
por la ley. Como que al juez y á los tribunales
toca el interpretar el sentimiento público y la
conciencia colectiva de lo justo, no se puede dar ni
hay una institución que más sirva para la alianza,
armonía y corporación de todos los elementos y
grupos sociales.


Desde el tercer punto de vista, el derecho se reconoce
como una condición para un objeto ó como
un medio necesario para un fin humano, porque, en
efecto, de ningún modo pueden hacerse en la vida
social una porción de actos necesarios si el derecho
no los legitima. De aquí su fuerza orgánica, ó, lo
que es lo mismo, la fuerza natural para organizar
que tiene el derecho; pues si, efectivamente, él es lo
que da legitimidad á actos que sin él no la tendrían,
es claro que la sociedad no sería el conjunto orgánico
que es, si el derecho no relacionara, en relación
de sus medios y sus fines, los componentes todos
de la sociedad.


Desde cualquiera de estos puntos de vista que
consideremos la relación del derecho, veremos que
viene á corroborar y confirmar la realidad y la eficacia
de las relaciones anteriores. Y así es; la necesidad
se confirma y corrobora por el derecho que
la limita y por la fuerza que da á los que la satisfacen
conforme á su derecho; la gratitud se confirma
y corrobora con el derecho, porque eleva el sentimiento,
que puede ser inconsciente é irreflexivo,
á la categoría de virtud y reflexión; la utilidad se
confirma y corrobora por el derecho, porque éste es
quien más efectivamente quita al instinto utilitario
su tendencia egoísta y da á la relación de utilidad
toda la fuerza que necesita para ligar lo que el
egoísmo desligaría.


Por lo demás, si el derecho es un conjunto de
condiciones que ligan á los asociados en cualquier
medio social, clara es la transcendencia de esta relación,
puesto que, en definitiva, el derecho es lo que,
por su propia virtud y por la del deber que lo estimula,
mantiene los vínculos sociales.


En la relación de derecho, como en todas las demás,
el nombre genérico del deber que corresponde
en todos los grupos sociales es el nombre mismo
de la relación. Así podemos decir: deberes de
derecho. Pero como esta locución es un poco alambicada,
la renunciamos, y diremos que el derecho
del individuo, como miembro de la familia, y en su
relación con ella, es deber de educación.


El derecho del individuo, como miembro del municipio
y en su relación con él, se llama deber de
instrucción fundamental; el derecho del individuo,
como miembro de la provincia, se llama deber de
educación profesional; el derecho del individuo y su
relación con la sociedad nacional, se rige y denomina
por los deberes constitucionales; el deber de
ejercitar el derecho en las relaciones internacionales
se rige por el respeto al derecho de gentes. El
deber de ejercitar el derecho en todo caso humano
lucha por el derecho.


CAPÍTULO XIII
 
 EL DEBER DEL TRABAJO.—SUS MODIFICACIONES EN LOS DIVERSOS GRUPOS SOCIALES


La idea del trabajo ha sido tan exclusivamente
recluída en la de esfuerzo muscular ó mecánico,
y con tan exclusiva limitación al fin legal de la
familia y al propósito social de la industria, que
apenas, y como simple concesión al lenguaje figurado,
se admite la realidad del trabajo intelectual y
del trabajo moral, no obstante la energía fisiológica
y la psicológica que se emplea en ambos, y á pesar
de que ambos, como el trabajo material, tienen por
contraprueba y testimonio un producto ó resultado.


Presentarlo, por tanto, como un deber positivo,
escrupulosamente deducido de relaciones evidentes,
es, en apariencia, sacar de sus límites racionales
al trabajo. Aún más lejos de ellos parecerá cuando
lo presentamos como deber genérico, capaz de
generar otros deberes, modificándose en forma y
fondo, en nombre y en objeto, según los diferentes
grupos sociales en que opera. Y sin embargo, puntualmente
exacto es, como ya hemos intentado
demostrarlo, que el trabajo es un deber fundado
en la necesidad, y que, como esta relación se extiende
desde el individuo hasta la Humanidad, el
deber del trabajo funciona en toda la serie de relaciones
y se modifica sucesivamente en cada una de
ellas, sin dejar nunca de ser el mismo esfuerzo con
la misma capacidad de dar un resultado. Mas para
que la moral social sea completamente positiva y
en los deberes que preceptúe nos muestre la correlación
de todos ellos y su íntima relación con la
naturaleza del individuo y de la sociedad, vamos á
insistir en exponer minuciosamente las ideas que
hayan podido parecer confusas.


Ante todo se ha de recordar que de cada relación
que se descubre entre el individuo y la sociedad
se deduce un deber ó un grupo de deberes, y que
la razón de que este deber ó grupo de deberes se
deduzca está en que la relación no es más que el
medio ó recurso, ó lazo natural para llegar al doble
fin individual y social; y que al mostrársenos
ese medio de llegar á un fin se nos muestra la
obligación moral de emplear ese tal medio para llegar
á ese tal fin. Valga un ejemplo: la primera relación
que descubrimos entre individuos y sociedad
es la de necesidad; relación tan positiva que es
indiscutible. No hay, pues, que discutir el principio
que podemos tomar como punto de partida, á saber:
que la necesidad, ya sea del orden fisiológico ó del
moral ó del intelectual, liga indisolublemente al
hombre con la sociedad. Por lo tanto, todo lo que
sea una necesidad real ha de ser un medio para
satisfacer el fin que el individuo tiene que realizar
de vivir dentro de la sociedad con una vida más
completa de la que tendría fuera de ella.


Ahora bien: si el medio común de satisfacer necesidades
es el trabajo, es obvio que el trabajo es
un verdadero deber genérico que abarca, en esa
primera relación, toda la actividad del individuo en
cada uno de los grupos sociales en que funciona.


Mas como ni el objeto del trabajo es idéntico en
todos los grupos, ni el resultado del trabajo es el
mismo, hay que dar á este deber el nombre, ya sea
de su resultado, que toma naturalmente por su mismo
modo de actuar.


Con efecto: cuando tratamos de satisfacer las necesidades
de la familia en el seno de la familia, el
esfuerzo muscular que hacemos para cumplir nuestro
propósito es efectivamente un trabajo directo
en vista de un objeto directo y de un resultado directo.
Mas cuando para cumplir con los deberes
que nos ligan al municipio hacemos cuantos esfuerzos
voluntarios y legales están á nuestro alcance,
lo que hacemos en realidad es contribuir á la
obra y beneficio general del municipio; ya directamente,
cuando tomamos una porción de nuestro peculio
para pagar cuotas ó impuestos municipales;
ya indirectamente, cuando produciendo mucho,
consumiendo mucho, circulando mucho nuestro capital,
pensando mucho en el bien del municipio,
dando ejemplo en el ejercicio de nuestro derecho
y en el cumplimiento de nuestro deber municipal,
coadyuvamos activamente al cumplimiento de los
fines de la vida municipal en sí mismos, y á los de
la vida individual dentro del municipio.


Por razones idénticas llamamos deber de fomento
el que tenemos de trabajar en favor del desarrollo
provincial, pues es claro que si el trabajo individual
de todos los comprovincianos es tan ordenado
que dé por fruto el mayor desarrollo de la
provincia, como el resultado del trabajo indirecto
ha sido el fomento, y como fomentando nuestra
provincia es como cumplimos con el deber de atenernos
á la relación de necesidad que con ella nos
liga, claro es también que el nombre de ese deber
es el mismo de ese resultado. Por eso lo llamamos
deber de fomento. Es lo mismo que si dijéramos
que la necesidad que nos relaciona á la provincia
nos obliga á favorecer ó fomentar del modo más
activo su desarrollo, porque ese es el único ó mejor
medio de satisfacer dentro de ella nuestras propias
necesidades.


Al llegar al tercer grupo social, el deber genérico
del trabajo se nos ha convertido en deber de patriotismo.
Á primera vista, esta modificación del
deber del trabajo es incongruente é incomprensible;
pero á segunda vista nada es más congruente
y comprensible. Porque si el patriotismo es puro
sentimiento, sentir mucho por la Patria es trabajar
mucho con el corazón por ella; esto es tan real, que
los verdaderos patriotas sufren enfermedades físicas
ó morales que se derivan inmediatamente del
constante anhelo en que el amor á su patria, y la
inquietud por ella, mantiene los nervios, los pulmones
y la sensibilidad moral de esas víctimas de sus
propios esfuerzos.


Si el patriotismo es pura acción de una voluntad
que se consagra al bien de una patria, continuo esfuerzo
de la voluntad, es decir, trabajo continuo de
ella, es esa uniforme actividad. Si el patriotismo es
pura idealidad empeñada en producir un tipo superior
de patria, trabajo de la mente es ese.


Si el patriotismo es un esfuerzo combinado de
esas actividades en dirección al bien de la Patria,
tanto más trabajo es cuanto mayor el esfuerzo
combinado.


Pero aún es más clara y más perfecta la correlación
entre trabajo y patriotismo, cuando concebimos
el patriotismo como es en realidad. Antes que
todo, y por encima de todo, el patriotismo es un
deber.


Y es un deber porque es el único ó mejor medio
de llegar el individuo, en la relación de necesidad,
á la satisfacción de todas las que tiene el hombre
en la sociedad nacional. Con efecto: el deber de
patriotismo no es, en definitiva, más que el deber
de trabajar asidua y concienzudamente, en cuerpo
y alma, con músculos y nervios, con razón y sentimiento,
y con toda la fuerza de la conciencia,
por el más alto desarrollo posible de la patria nacional.


Y ese deber está exclusivamente fundado en la
necesidad de mejorar la Patria, porque su mejoramiento
es el mejoramiento de las condiciones generales
de la vida social. De modo que este deber
positivo de amar á la Patria, trabajando por ella y
por nosotros, para ella y para nosotros, no tiene
nada de fantástico, ni de lírico, ni de épico, ni de falaz,
ni de ilusorio, ni sirve para halagar pasiones
populares, ni para explotar en beneficio propio las
alegrías ó las tristezas, ó los dolores ó los placeres,
ó los triunfos ó las derrotas de la Patria.


Uno de los esfuerzos más grandes, ó más bien
la serie de esfuerzos más poderosos que se ve precisado
á hacer el ánimo, son los que reclaman la
necesidad de conciliar nuestros deberes como patriotas
con nuestros deberes como hombres. De
aquí nace la común incapacidad que se tiene de ser
á la vez un buen hijo de la Patria y un buen hijo de
la Humanidad.


Pero si se piensa que el conjunto de naciones en
cuyo seno vive la nuestra es una verdadera familia
de pueblos en la que, como en la familia de individuos,
cada miembro depende de la mayor prosperidad
de todos; si se piensa en esto, se comprenderá
que no es incompatible el patriotismo con
aquella subordinación lógica y conveniente de los
afectos y deberes que nos ligan con la Patria, á los
afectos y deberes que nos ligan con la Humanidad;
debemos, por tanto, subordinar los unos á los otros,
considerar como un verdadero deber el de subordinación
y cultivar cada vez con más esmero nuestro
deber de patriotismo, no ya sólo por la Patria,
sino porque cuanto más firme sea nuestro patriotismo,
tanto más concienzuda será nuestra subordinación
al más vasto interés de la Humanidad.



  
  CAPÍTULO XIV
 
 DEBER DE OBEDIENCIA Y SUS MODIFICACIONES




Ya sabemos que el deber genérico del individuo
para con cada uno de los grupos sociales
en la segunda relación ó relación de gratitud,
es la obediencia; pero sabemos también que este
deber toma diferentes nombres, y ahora vamos á
saber por qué.


Á no dudarlo, acto de obediencia es el que rinde
el individuo al municipio, á la provincia, á la nación,
á la familia de naciones y á la Humanidad,
cuando cede á las disposiciones de la ley, ya sea
una ordenanza municipal, ya un precepto del gobierno
provincial, ya una ley nacional, ya una suprema
ley de la civilización. Tanto da obedecer en
cada uno de estos casos á la ley de cada uno de
esos grupos, como obedecer en el hogar á la ley de
la familia. Mas como no es precisamente el sentimiento
de sumisión del hijo á los padres lo que hace
que la voluntad del individuo ceda á la ley de
los demás grupos sociales, es conveniente buscar y
encontrar un nombre más apropiado para cada uno
de los deberes que, derivados de esta segunda relación,
tiene el individuo con cada uno de los
grupos.


Por eso, como el obedecer á una ordenanza
municipal es someterse voluntaria y concienzudamente
á una imposición legítima del gobierno del
municipio, con el fin de establecer, mejorar y completar
el orden vecinal, llamamos deber de sumisión
al de gratitud que tenemos para con la sociedad
municipal, dentro de la cual obtenemos beneficios
que sin ella no tendríamos, y á la cual nos es
obligatorio recompensar con nuestro reconocimiento,
sometiéndonos de buen grado á sus mandatos.


También es acto de obediencia el cumplir los
preceptos que la sociedad provincial nos dé por
medio de su legítimo gobierno; mas para caracterizar
mejor el deber que tenemos de adherirnos á
nuestro gobierno provincial, denominamos deber
de adhesión al conjunto de actos de obediencia que
hacemos para cumplir con la sociedad provincial,
con su gobierno y con nuestros comprovincianos.


Actos de obediencia son también los que hacemos
de continuo en la vida nacional cada vez que
sus poderes legítimos nos imponen legislativa, ejecutiva
y judicialmente alguna ley, algún decreto, alguna
sentencia. Como todos esos actos de obediencia
son actos de acatamiento á la ley, que es la
expresión de la voluntad nacional, es perfectamente
natural que el deber de obediencia tome en este
grupo el nombre de acatamiento á la ley.


Como además de las mencionadas, hay leyes naturales
ó no escritas, y entre éstas la que se impone
con más fuerza es la que podemos llamar ley de
civilización, acatar esta ley no escrita es un estricto
deber de moral social, porque el acatamiento á esa
ley es el modo mejor de concurrir á la concordia y
armonía de los pueblos entre sí.


Ahora bien: acatar esta ley de civilización no es
más, en resumidas cuentas, que obedecer al precepto
de la Naturaleza que ha dado por destino á
cada hombre el cumplimiento de sus fines individuales
y que ha hecho estribar ese destino individual
en el mismo destino impuesto á la sociedad
general y á la especie humana.


CAPÍTULO XV
 
 POR QUÉ NO SE DA SU NOMBRE Á LOS DEBERES DERIVADOS DE LA RELACIÓN DE UTILIDAD


En la relación de utilidad prescindimos del nombre
del deber genérico que de ella hemos derivado,
para denominar con nombres particulares
todos y cada uno de los deberes especiales que corresponden
á cada grupo social.


La razón que tenemos para proceder así y no
dar el nombre de deber de utilidad al que según
esta relación compele al individuo en el grupo de la
familia, es más una concesión que una razón.


Como que, á primera vista, el elevar la utilidad á
la categoría de deber es una cosa tan fuera del uso,
por más racional y positiva que sea, tenemos que
apresurarnos á demostrar que los deberes relacionados
con la noción de utilidad no sólo son reales
y positivos, sino también austeros y eminentemente
morales. Por eso, aunque pudiéramos llamar deber
de utilidad al que cumplimos en el seno de nuestra
familia viviendo para serle útil, y utilizando á la
vez los beneficios que nos vienen de ella, hemos
preferido, analizando del modo más profundo los
caracteres de este deber de utilidad, darle el nombre
que resulta efectivamente del análisis. Ese
nombre es sacrificio, y por eso llamamos deber de
sacrificio al que en esta relación de utilidad se nos
presenta en el primer grupo social.


Para que tengamos una firme convicción de la
realidad y efectividad de este deber de sacrificio,
vamos á hacer expresamente el análisis de la noción
de utilidad, en cuanto aplicada á conservar y
consolidar los vínculos de la familia.


Ya hemos dicho que la relación de utilidad, por
nacer de las condiciones reales de la naturaleza humana,
es tan positiva como la que más positiva nos
parece. Por lo tanto, el instinto, el sentimiento y la
noción de utilidad han de guiarnos por fuerza, queramos
ó no queramos, en nuestras relaciones con
la familia, como nos guían en nuestras relaciones
con los demás grupos sociales. Si, pues, es evidente
que existe esa relación, necesario será también
que ella por sí misma sea un deber genérico, y que
de ella se deriven deberes especiales.


Dada esta noble evidencia, sólo queda por fijar
y esclarecer esa misma noción de utilidad, con el
objeto de saber si el concepto vulgar que de ella se
tiene corresponde de algún modo á los deberes
que de ella derivamos, y si basta corregir lo que
haya de incorrecto en la noción vulgar, ó si es necesario
sustituir por completo á la noción errónea
la idea verdadera de utilidad.


Útil, para el vulgo, es todo aquello de que el
egoísmo deriva algún provecho: utilidad, en consecuencia,
es la propiedad que las cosas tienen de ser
aprovechables por los hombres. Fácil es comprender
que el uso de lo provechoso para el egoísmo
individual hará de esa propiedad de hacer útil las
cosas, no por cierto una fuente de deberes, sino un
manantial inagotable de instintos egoístas. Pero eso
no resulta de que la noción de utilidad sea inexacta,
ni de que lo útil sea malo por sí mismo; eso resulta
de que la noción vulgar de utilidad es incompleta
y de que la idea de lo útil es exclusiva.


La noción vulgar de utilidad es incompleta porque
no nos presenta más que una faz ó aspecto de
la idea; pues si utilidad es la propiedad de lo que
podemos aprovechar para nuestro egoísmo, es también
la propiedad de lo que no debe aprovechar
sino cuando beneficia por igual al individuo y á la
sociedad de que forma parte, ó al grupo social en
que funciona. Dicho de otra manera: la noción vulgar
de utilidad es incompleta porque nos presenta
lo útil como si nosotros fuéramos los únicos que
debiéramos aprovecharlo, cuando la realidad es que
no hay egoísmo tan exclusivo que pueda por sí solo
aprovechar para sí solo aquello que anhela por
ser útil.


La idea de lo útil es exclusiva, en el concepto
vulgar, porque excluye todo motivo social que se
oponga al personal, todo instinto genérico que se
oponga al instinto grosero, todo altruísmo que se
oponga á nuestro egoísmo, todo derecho que se
oponga á nuestro provecho.


Esa idea vulgar de lo útil no es tan inexacta
cuanto exclusiva. Si ha de ser completamente exacta
ha de incluir lo que no incluye el vulgo. Para
el vulgo, lo útil es lo que conviene á cada cual, y
ese es un error. La verdad es la que nos suministran
las ciencias económicas cuando nos hacen ver
la correlación que hay entre lo provechoso para el
individuo y lo provechoso para la sociedad. Según
las ciencias económicas, las cosas más útiles son
aquellas que empiezan por aprovechar á la sociedad
para, por medio de ella, aprovechar al individuo.
De tal modo es así que, en resumen, no hay
verdadera utilidad sino en la combinación inteligente
de los intereses públicos con los privados, de los
intereses generales con los particulares.


Pues bien: si la noción de utilidad, que sólo es
completa cuando combina el concepto del vulgo
con el de la lógica, y el del egoísmo con el de las
ciencias económicas; si la noción de utilidad nos
da, por una parte, la idea de un provecho personal,
y por otra parte la de un provecho social del que
es inseparable el otro, es evidente que todo lo que
sea útil para el individuo habrá por fuerza de ser
antes útil á la sociedad general y á cada uno de los
grupos sociales en particular.


Sea un ejemplo para esclarecer por completo lo
dicho y lo por decir. De las dos obras notables por
su transcendencia que se hacen actualmente en nuestra
América, la una es de utilidad exclusivamente
privada, y es mala, perniciosa, abominable, y menos
productiva de lo que pudiera, si el que la utiliza
tuviera una noción un poco menos torpe de lo
útil. La otra obra, por el contrario, es buena, benéfica,
laudable, porque es de utilidad principalmente
social y universal.


En la una empresa, el empresario es un explotador
que ni siquiera saca de su empresa infame todo
el partido que pudiera. En la otra obra, junto con
los beneficios universales que la Humanidad obtendrá
de ella, los empresarios y millares y centenares
de millares de individuos obtienen un beneficio
cien y mil veces mayor del que hubieran obtenido
si la utilidad de la empresa hubiera sido menos extensa
y menos social.


La obra mala es la que realiza en Venezuela el
usurpador de los derechos de esa sociedad, el consumador
de la inmoralidad pública en su patria, el
aprovechador del despotismo en beneficio propio.
Allí un déspota y unos cuantos cómplices del déspota
obtienen la utilidad negativa, en tanto que la
sociedad sufre los perjuicios económicos, morales ó
intelectuales, políticos y sociales, que resultan de la
brutal explotación de todos por un hombre.


La obra buena es el canal de Panamá. Es una
empresa económica que no tiene pretensiones de
otra cosa, y que no se ha intentado con otro objeto
inmediato que el de favorecer la utilidad del comercio
universal. Y sin embargo, el simple hecho
de beneficiar al mundo entero ha hecho de ella,
para hoy y principalmente para lo futuro, la más
útil de cuantas empresas hubiera podido intentar y
conseguir el egoísmo. Y como útil no es sólo aquello
que redunda en provecho de uno ó muchos, sino
todo lo que sirve para fines humanos, ya sean materiales
ó morales, ya sociales ó educacionales, la
empresa del Canal está produciendo, cada vez producirá
más beneficios, y más inapreciables, al presente
y al porvenir de la civilización humana. En
cierto modo se puede asegurar que esa empresa es
necesaria para la civilización universal, porque la
ha provisto del medio más pronto y más seguro
para comunicar los pueblos de Occidente con los
pueblos de Oriente, los intereses, las ideas, las instituciones,
los progresos materiales y morales de
los occidentales con la vieja sabiduría de los orientales.


El ejemplo que acabamos de presentar patentiza
lo que es la verdadera utilidad, y cómo, de la reciprocidad
del provecho particular sobre el general,
y viceversa, es de donde se obtiene la mayor utilidad
posible. Pero como todavía no hemos visto
cómo esa misma utilidad así entendida se convierte
para el individuo en uno de los deberes sociales
más austeros, vamos á presentarla funcionando en
la familia y determinando el deber de sacrificio.


Sacrificio es la consagración de una idea ó un
sentimiento con un acto de suprema utilidad para
otro, aunque sea un esfuerzo supremo para quien
lo hace. Sacrificarse es hacer sagrado (sacri fácere)
un acto concienzudo que tiene por móvil un interés
ilimitadamente superior á nuestro egoísmo.


Entre todos los grupos sociales el que más continuamente
impone al individuo mayor cantidad de
sacrificio, hasta el punto de que puede asegurarse
que la verdadera vida de familia es vida de comunes
y continuos sacrificios, es el primer grupo
social.


Ya hemos visto que la familia, lejos de excluir,
incluye de una manera perentoria el instinto, el
sentimiento, la idea y aun la necesidad de la utilidad.
Hasta tal punto, que á no ser por ella probablemente
no podría subsistir la noble institución del
matrimonio monogámico. Si éste es posible como
institución conservadora y ordenadora del primer
grupo social, se debe en mucha parte á la recíproca
utilidad que de ella reportan de continuo todos y
cada uno de los miembros de ese grupo social.
Pues bien: precisamente por ser la utilidad uno de
los medios de conservación y subsistencia de la
familia es por lo que el sacrificio se convierte allí
en deber. He aquí cómo:


Para ningún miembro de la familia que tenga de
ella y de la noción de utilidad un concepto exacto
y positivo, puede haber provecho en nada que aproveche
aisladamente á su egoísmo solo y que no
redunde en bien de los otros.


Ahora, como que éste realiza su propósito, que
es principalmente el de dar entidades virtuosas, y
tan cultas como sea posible, á la sociedad general
y á todos los grupos superiores á la familia, cada
uno de los miembros de ésta, principalmente los
miembros directivos, encamina toda su actividad á
realizar el fin del grupo. Para esto hay frecuente
necesidad de sacrificar objetos de vida de algún
miembro del grupo. Esto se hace exclusivamente
por convencimiento de la mayor utilidad que á la
sociedad familiar reporta el sacrificio; pero se hace
tan comúnmente, que hasta en las familias más vulgares
se presentan todos los días ejemplos de admirables
sacrificios. Una vez es una esposa que
sacrifica el peculio paterno á necesidades que de
otra manera no pueden satisfacerse en el hogar;
otras veces es una madre que sacrifica tiempo,
solaz, salud, reposo y vida á un hijo excluído del
mundo por una dolencia mortal ó por un crimen
tenebroso; otras veces es una hija que sacrifica
juventud, esperanzas, ilusiones, al padre ó á la
madre desamparados ó solitarios; otras veces es
una hermana que, en la edad de los ensueños juveniles,
se consagra á sustituir á los directores difuntos
de su hogar, dirigiendo ella á los menores;
otras veces es un hijo que sacrifica creencias, educación,
ambiciones, porvenir, al bien de la familia.


En casi ninguno de estos casos aparece la utilidad
como el móvil de esos sacrificios, y, sin embargo,
ningún otro caso produce más el convencimiento
de la suprema utilidad que hay para la
familia en sacrificios de esa especie, ninguna otra
idea mueve á los que así se sacrifican.


Por otra parte, en la vida de familia, vida de
intimidades y de incesante correlación de los individuos
que la componen, todos los días y todas las
horas y todos los momentos son momentos y horas
y días de sacrificio, de propósitos ó deseos, ó afectos
ó caprichos en bien del reposo de todos ó
algunos de los componentes de la familia. Y ese
reposo del hogar, ¿qué es sino la expresión de lo
eminentemente útil en el seno de la familia? De tal
manera concluyen por confundirse la idea de sacrificio
y la de utilidad en la familia, que bien puede
decirse que lo más útil en ella es el estar siempre
pronto al sacrificio. Esa disposición, convertida por
razonamiento en reflexiva, es lo que constituye el
deber de sacrificio.


Así visto, se presenta tal cual es: vale decir,
como un medio infalible de llegar al fin social de la
familia.


Y en ese sentido no sólo es un deber moral,
encargado de producir las mejores costumbres posibles
en la vida de familia, sino que es un deber
positivo en todas y cada una de las acepciones del
deber.


CAPÍTULO XVI
 
 (Continuación del anterior.)
 
 COOPERACIÓN.—UNIÓN.—ABNEGACIÓN.—CONCILIACIÓN


Expliquemos ahora cómo es que el deber de ser
útil á la sociedad municipal y el de utilizar los
beneficios de la vida vecinal en su propio bien se
convierte en deber de cooperación.


Cooperación, en la ciencia económica, quiere decir
el esfuerzo industrial hecho por muchos y de
común acuerdo para repartirse en proporción los
beneficios que de sus industrias hayan obtenido.
Como la sociedad municipal, lo mismo que cualquiera
otra, no es más, desde el punto de vista
fisiológico, que una asociación industrial cuyo régimen
son las necesidades físicas y cuyo fin es la
utilidad ó usufructo de los productos según la capacidad
de consumir, es notorio que todos y cada uno
de los asociados municipales coopera espontáneamente,
y debe cooperar por reflexión, á la mayor
prosperidad de los asociados comunales, no sólo
porque así obtiene mayor utilidad, en el sentido
vulgar de esta palabra, sino porque, en el sentido
que de su análisis hemos obtenido, la utilidad privada
será tanto mayor cuanto mayor sea la utilidad
pública.


Deber de unión es el nombre y la modificación
que sufre en el segundo grupo. Por muy distintas
que parezcan la noción de utilidad y la de unión,
á los ojos de la moral social se presentan como
correlativas, y es muy fácil de explicar cómo el
deber de ser útil á la provincia y de utilizarla en su
pro se convierte en deber de unirse y ligarse reflexivamente
los comprovincianos entre sí.


Ser útil á la provincia es darle, en su persona,
un instrumento eficaz de fomento, progreso, moralidad,
cultura y civilización. Utilizar para sí el
beneficio de la asociación provincial es lo mismo
que buscar y encontrar en ella los medios de que lo
que es útil para la sociedad provincial lo sea también
para nosotros.


Ahora bien: la unión íntima, cordial y reflexiva
de todos los instrumentos de moralidad y cultura
darán necesariamente un resultado, una fuerza, una
cohesión y un desarrollo tan normales á la provincia
que harán de esta sociedad un poderoso integrante
de la sociedad nacional. Por otra parte,
como de la unión de todos los elementos económicos
y progresivos resultará la mayor prosperidad
provincial, y de ésta la mayor utilidad, y de ésta el
mayor bien para los asociados provinciales, se deduce
que si la unión de los provincianos entre sí es
conveniente para la provincia, también lo es para
los provincianos; y, por lo tanto, la unión es un
deber; y, por lo tanto, ese deber está fundado en la
noción de utilidad.


Abnegación es el nombre del deber de utilidad
modificado en el grupo nacional. En general, los
que no viven más que para su propia utilidad están
de tal modo reñidos con la abnegación, que ésta
expresa el sumo abandono de la utilidad; para la
moral positiva es lo contrario: abnegación y utilidad
son términos convertibles, de modo tal, que la verdadera
utilidad se resuelve en abnegación y, la verdadera
abnegación se resuelve en utilidad. Esto,
diciéndolo en otros términos, es decir que todo
acto de abnegación es siempre útil, ya para sí, ya
para alguien, y que el uso legítimo de las cosas
provechosas en la vida general de la nación impone
abnegaciones de lo útil para los menos, y del servicio
y beneficio de lo útil para los más.


Para mejor explicación, reflexionemos que la
mayor utilidad que podemos sacar de la vida nacional
es la de que la nación nos provea de la mayor
suma de medios para la satisfacción de todas nuestras
necesidades, así físicas como morales. Como
esa capacidad de una sociedad nacional le da entre
las otras una importancia y un ascendiente poderosos,
y como de esta importancia y ascendiente se
derivan otra porción de beneficios para los asociados
nacionales, es indudable que todos ellos deben
estar dispuestos á hacer todo lo posible por obtener
ese resultado. Pues bien: entre lo posible y necesario
para que una nación llegue á satisfacer todas las
necesidades de sus nacionales, se presentan á cada
paso una porción de abnegaciones para hacer el beneficio
del progreso interior y del progreso exterior
de la nación. Siendo útil para todos y para cada uno
el resultado fiel de estas abnegaciones diarias é íntimas,
claro es que si esas abnegaciones son útiles
para la sociedad nacional, la abnegación es un deber,
y ese deber está fundado en la relación de
utilidad.


Deber de conciliación denominamos el que tenemos
de conciliar lo útil para nosotros con lo útil
para los otros pueblos. Conciliación de los intereses
de nuestra patria con los de todas las patrias relacionadas
con ella por el destino común de la Humanidad,
es un deber que no se cumple, pero que es
tanto más necesario cumplir cuanto que está fundado
en nuestro egoísmo nacional, ó, lo que es lo mismo,
en la relación de utilidad que liga todas las naciones
entre sí y á todos los individuos de cada
nación con los destinos de la patria humana.


El deber que tenemos de ser útiles á los hombres,
por ser hombres, y sin distinción de suelo, ó
patria, ó raza, es en el fondo una simple expresión de
nuestro instinto de conservación ó de una esperanza
de reciprocidad; sin duda que, cuando servimos
á otro hombre que ha menester nuestro servicio, no
nos guía siempre la idea de la utilidad que nos reportará
el servicio; á veces, ni aun la vemos. Sin
embargo, nada es más útil para un hombre que el
ser útil á otro hombre, pues además del beneficio
que algún día le traerá el haber servido, se hace á
sí mismo el propio bien, el verdadero bien, de darse
la dulce satisfacción de ser benéfico. Ahora, como
la unión de todos los servicios que los hombres se
hacen entre sí, con exclusión de toda idea de origen
ó nación, sirve más que nada para que las naciones
concilien entre sí sus intereses, es evidente que el
esforzarse por hacernos propicios á los demás hombres
de la tierra es cumplir con el deber de conciliarnos
los hombres con los hombres y las naciones
con las naciones.


CAPÍTULO XVII
 
 DEBERES DEDUCIDOS DE LA RELACIÓN DE DERECHO


Si atendemos á que el derecho emana directamente
de nuestra naturaleza racional y consciente,
ó, en otros términos, de nuestra racionalidad
consciente, ó, en términos más breves, es la propiedad
que nos da el tener conciencia, veremos que todos
nuestros derechos se derivan inmediatamente de
nuestro propio sér, y mediatamente del conjunto
de relaciones que ligan á cada sér con la sociedad.
Por tanto, la explicación de esta relación de derecho
está primordialmente en la naturaleza humana,
y en ella hay que buscar el por qué los derechos
que nos da nuestra naturaleza sirven de lazo, liga,
relación y medio de unión entre los seres de racionalidad
consciente.


La explicación es clara: por el mero hecho de estar
todos dotados de ciertas facultades necesarias
al cumplimiento de nuestro destino ó realización de
nuestros fines individuales, cada uno de nosotros
está obligado á respetar en los demás aquello que
en nosotros mismos es indispensable para nuestra
propia vida. Esto, por pequeños que sean los ojos
con que se miren las realidades y las verdades de
conciencia, es lo mismo que descubrir y reconocer
esta verdad: el derecho de otro es deber nuestro y
el derecho nuestro es deber de otro. Por otra parte,
además de tener la íntima razón de que así es, en
nuestra misma conciencia se manifiesta de una manera
todavía más clara esta interior relación entre
el derecho y el deber.


Con efecto: si somos seres de conciencia, tenemos
conocimiento íntimo de que nuestra vida tiene
tantos fines ú objetos definidos cuantas son las actividades
de ella; y tenemos también conocimiento
íntimo de que para cumplir ese destino ó realizar
esos fines ó utilizar esas actividades, se nos ha de
haber dado algún medio ó conjunto de medios naturales;
ó, de otra manera, la naturaleza habría fallado
en el plan que se propuso. Pero como la naturaleza
no impone nunca fines sin dar á la par los
medios de realizarlos, los seres conscientes tienen
en sí mismos los medios de cumplir sus fines. Así,
por ejemplo, si tenemos como fin de nuestra afectividad
lo bello bueno, lo cual es tener el deber de
realizar en nosotros ese fin, tenemos á la par medios
de realizarlo en nuestra capacidad de poder,
de sentir, querer, conocer ó juzgar lo bello bueno;
si tenemos el fin de realizar el bien, tenemos á la
par medios afectivos, volitivos y concienzudos de
realizarlos; si el fin de nuestra razón es la verdad,
todos son, en la razón, medios para llegar á ese fin;
si el fin de nuestra conciencia es conocernos íntimamente
y realizar en nosotros la justicia, todos, en
nuestra naturaleza, son medios para cumplir ese
deber.


Ahora bien: si reflexionamos un poco más, veremos
que todos esos medios son, cada uno de por sí
y todos juntos, medios educacionales ó modos de
educarnos ó conducirnos á nosotros mismos hacia
cada uno de nuestros fines, conduciéndonos según
la naturaleza de cada uno de nuestros medios ó facultades.


Por lo tanto, si los fines de nuestra naturaleza
son deberes que se nos imponen por ella misma,
los medios de que nos ha provisto para realizarlos
son derechos de que nadie puede despojarnos sin
violencia ó tiranía.


Ahora, como que somos seres sociales, y el derecho
sirve para relacionarnos los unos con los
otros y aumentar la eficacia de la asociación, es innegable
que podemos reclamar de la asociación, que
nos deje emplear libremente los medios que la Naturaleza
nos dió para realizar nuestros fines. Y como
esos medios son todos, según hemos visto, medios
de educación, la relación de derecho se nos manifiesta
en un conjunto de deberes educacionales. En
otros términos, la relación de derecho nos guía, en
todos y cada uno de los grupos sociales en que funcionemos,
á educarnos de modo que cumplamos del
mejor modo posible nuestro destino individual. Y
cuando cumplamos ó queramos cumplir con todos
y cada uno de estos deberes, y la asociación general
nos sea un obstáculo, tenemos el derecho de reclamar
que no lo sea; ó, de otro modo, tenemos el
derecho de exigirle que cumpla con el deber correlativo
de proveernos de aquellos medios sociales
que requiera el cumplimiento de nuestro destino.


De aquí que, si tenemos el derecho de realizar lo
bello, lo bueno, lo verdadero y lo justo, así en nosotros
mismos como en la familia, como en el municipio,
como en la provincia, como en la nación,
como en servicio y beneficio de la Humanidad entera,
tenemos también el deber de educarnos para
conseguir esos fines en cada uno de los grupos. Recíprocamente,
si tenemos el deber de cumplir nuestros
fines individuales en cada uno de esos grupos
sociales, porque cada uno de los grupos sociales
tiene el derecho de reclamar de nosotros que cumplamos
esos fines, tenemos el derecho de reclamar
de todos y de cada uno de esos grupos sociales que
nos ayude á educarnos, ó, lo que es lo mismo, á
cumplir nuestro destino.


Así es como, al cumplimiento de todos nuestros
deberes en el seno del hogar, corresponde el deber
que la familia tiene de guiarnos ó educarnos de
modo que conozcamos los fines y medios de nuestra
naturaleza y cumplamos con nuestro destino.


Así es como, por lo mismo que tenemos el deber
de ser ejemplares en nuestra vida municipal, tenemos
el derecho de exigir de la sociedad municipal
nos ayude á educar nuestra razón, nuestra sensibilidad,
nuestra voluntad y nuestra conciencia.


Y así es como, cuanto mejor conozcamos nuestros
deberes para con la sociedad provincial, con más
fuerza debemos reclamar nuestro derecho de exigirle
que nos dé los medios educacionales que nos
faltan para ser lo mejor que podamos dentro de la
provincia.


Así es como, cuanta más fuerza tenga en nosotros
el deber de contribuir al bien de nuestra patria, con
tanta mayor energía debemos ejercer el derecho de
reclamarle que prodigue en nosotros los medios de
cultura moral é intelectual.


Así es como, cuanto más acatemos el deber de ser
humanos y de hacer por todos los hombres lo que
queramos para nosotros, tanto más reclamaremos
de la Humanidad ó sociedad universal el cumplimiento
del deber que, para con nosotros, tiene de
darnos ejemplo continuo de civilización.


Ordenando ahora estos deberes, resulta que de la
relación de derecho se deducen:


1.º Deber de educación en la familia y por la familia.
Este deber se cumple en el Kindergarten y
por el Kindergarten, ó lo que es lo mismo, en la escuela
doméstica y por ella.


2.º Deber de educación en el municipio y por el
municipio. Este deber se cumple en la escuela fundamental
y por la escuela fundamental; ó, lo que es
lo mismo, la escuela encargada de suministrar á niños
y niñas, adultos y adultas, las nociones fundamentales
de las ciencias físicas y naturales.


3.º Deber de educación en la provincia y por la
provincia. Este deber se cumple en las escuelas
normales, en las de artes y oficios, en los institutos
profesionales, en las escuelas técnicas y politécnicas;
ó, lo que es lo mismo, en todas y cualesquiera
instituciones docentes que tengan por objeto proveernos
de una profesión ú oficio.


4.º Deber de educación en y por la nación. Este
deber se cumple en la Universidad y por ella; ó, lo
que es lo mismo, en aquella institución principalmente
dirigida á cultivar y favorecer los mayores
desarrollos de razón, sin otro fin que el desarrollo
mismo.


5.º Deber de educación en y por la sociedad internacional.
Este deber se cumple en y por el espectáculo
de la civilización universal.


CAPÍTULO XVIII
 
 EL DERECHO ARMADO.—DEBERES QUE IMPONE


Tan capitales son la importancia de la relación
de derecho y la transcendencia de los deberes
que de ella se deducen espontáneamente, que no
debe quedar contenta de sí misma la moral sino
cuando, agotando por completo el contenido de esa
relación, muestra con toda su fuerza los dos modos
organizadores de los derechos en sí mismos y de
los deberes de ejercitarlos como práctica y vida del
derecho.


Mientras de la naturaleza misma de los derechos
del hombre en sociedad se derivan los deberes sociales
de la familia, del municipio, de la provincia,
de la sociedad nacional y de la misma sociedad universal,
sólo se ve actuar los grupos sociales, el individuo
queda sumergido en ellos, y desaparece ó
se obscurece la eficacia de su intervención en esa
obra. Ese eclipse de la individualidad en empresas
de tanto momento como el cumplimiento del deber
de conquistar el Derecho, debilita á la Moral.


Para robustecerla hay que armar el Derecho, ponerlo
en lucha, como siempre está; presentarlo en
su perpetua evolución; infundirlo por medio del deber
en las raíces de la razón y la conciencia individual
y presentar el individuo viviendo, animando,
conquistando á sudor y sangre de sí mismo su derecho.


Bien poco habría que esperar de la conciencia
humana si, destinada por naturaleza á realizar como
su propio fin y razón de existencia la justicia, cuyas
dos faces visibles, palpables y estables en el
mundo de los hombres son el derecho y el deber,
se contentara con cultivar pasivamente su destino,
ó con arrobarse místicamente ante él. Así, ni el derecho
habría crecido, ni el deber se haría cada vez
más poderoso, ni la justicia habría pasado de noción
dormida, ni la conciencia humana habría traspuesto
el período de larva que, al fin y al cabo de
sus seculares esfuerzos, va cumpliendo.


Cumpliéndolos va por haberse esforzado en hacer
vivos y efectivos los derechos de su naturaleza
racional, y concluirá por cumplirlos hasta el extremo
de cumplimiento á que pueda llegarse en una
evolución tan vasta, á la par que tan compleja; pero
ha de ser con la condición de que el derecho se provea
de su única arma verdadera.


Esa única arma es el deber. Derecho no ejercitado,
no es derecho; derecho no vivido, no es derecho;
derecho pasivo, no es derecho. Para que él
sea en la vida lo que es en la esencia de nuestro
sér, hay que ejercitarlo. Ejercitarlo es cumplir con
el deber de hacerlo activo, positivo y vivo. Ejercitarlo
es armarlo. Armado del deber, el derecho no
necesita para nada de la fuerza bruta. Es seguro
que si en cada momento del derecho hubieran los
hombres cumplido con el deber de ejercitarlo, sostenerlo
y defenderlo, mucho más adelantado estaría
en su desenvolvimiento y no habría costado ni
diariamente costaría á individuos, familias, sociedades
municipales, regionales y nacionales, el raudal
de sangre que, para sostenerlo á última hora,
ha sido necesario derramar.


El que abandona en un momento de desidia su
derecho; el que no siente lastimado el suyo cuando
lastima el de otro; el que sordamente se promete
cobrar por medio de la fuerza, la justicia que se resiste
á pedir al tribunal; el que ve sin sobresalto la
violación de una ley; el que contempla indiferente
la sustitución de las instituciones con la autoridad
de una persona; el que no gime, ni grita, ni brama,
ni protesta cuando sabe de otros hombres que han
caído vencidos por la arbitrariedad y la injusticia,
ese es cómplice ó autor ó ejecutor de los crímenes
que contra el derecho se cometen de continuo por
falta de cumplimiento de los deberes que lo afirman.


Luchar por el derecho no es armarse de un arma
mortífera para conseguir por medio de la fuerza
lo que es categóricamente contrario á la fuerza. Si
la humanidad anterior, cuando se trata de la vida
general del Derecho, ha faltado sistemáticamente al
deber de ejercitarlo, hasta el punto de que se haya
creado contra el derecho natural, que abarca á todos,
un derecho artificial que privilegia á pocos, necesario
es entonces matar con armas homicidas el
privilegio consuetudinario que se ha erigido en
derecho positivo; si nuestros antepasados, cuando
se trata de una sociedad nacional, hicieron tal abandono
del derecho que pudo un usurpador extranjero,
ya en nombre de la conquista, ya en nombre
de la ocupación de hecho, dominarnos sin sujeción
á ningún pacto é imponiendo á nuestra vida la ley
de su interés ó su capricho, lícito es, y á veces importa
con urgencia á la civilización, que afirmemos
con el arma de la fuerza el derecho que de ningún
otro modo podemos vivir y realizar. Esos tres casos
son los únicos en que el derecho tiene que ser
fuerza bruta, porque son los únicos tres casos en
que es imposible cumplir el deber de ejercitarlo.


Las grandes revoluciones religiosas, tanto en el
mundo antiguo como en el moderno; las profundas
convulsiones político-sociales provocadas por el
privilegio tradicional contra el derecho natural, en
Inglaterra primero, en Francia después, durante todo
este siglo en toda Europa; las guerras de independencia
en los Países Bajos, en la América del
Norte, en la del Sur, en Cuba; la lucha armada por
la reconquista de la personalidad nacional en Grecia,
en Polonia, en Méjico, en la República Dominicana,
deberes cumplidos fueron en la única forma
en que el derecho podía cumplir con su deber.


Mas no es ese el único derecho, ni esa la lucha
que conviene al derecho común en la vida del individuo
y de los grupos. La lucha perseverante é incruenta
en que el arma es el deber, palenque el tribunal,
razón la ley; la lucha ardorosa y bulliciosa
en que el arma es el deber, palestra la opinión pública,
razón el libro, el opúsculo, el periódico ó el
diario; la lucha apasionada y tumultuosa en que el
arma es el deber, campo de batalla los comicios,
razón el voto; la lucha paciente y apacible en que
el arma es siempre el deber, liza la cátedra, razón
la ciencia, esa es la lucha que conviene al Derecho,
porque esa es la que se acomoda á su destino orgánico,
la que fabrica todos los días un pedazo del
edificio social ó lo reforma; cimentando el derecho
de todos en el de cada uno, el público en el privado,
el de gentes en el natural, el de la humanidad
presente en lo que tuvo de racional el de la humanidad
pasada, y el del hombre del porvenir en lo
que tenga de efectivamente humano el derecho del
hombre actual.


Esa lucha, que ha de hacer más incontrastable de
lo que es, la institución de los derechos connaturales
de la persona humana, que ha de completar con
una organización más justiciera la institución de la
familia, que ha de vigorizar con la autonomía la vida
de los grupos municipales y regionales, que ha
de hacer de cada nación una corporación de todos
los derechos integrantes que la forman, es lucha
por el derecho, á condición de que sea lucha del deber.
Tanto vale afirmar que si se ha de luchar en
pro del derecho, ha de hacerse por medio del deber.


El deber abstracto de hacer efectivo el derecho,
ejercitándolo, comprende tres deberes concretos:
el de ejercitar el derecho, el de sostenerlo, el de
defenderlo.


Se cumple el deber de ejercitar el derecho en
cuantos casos y circunstancias de la vida social é
individual somos llamados por la razón, por la
conciencia ó por la ley á afirmar una realidad ó una
verdad, un hecho íntimo ó externo, un precepto de
ley positiva ó un precepto de ley moral.


Se cumple con el deber de sostener el derecho,
cuantas veces y en cuantos momentos lo vemos negado,
zaherido ó perseguido en otro, guiándonos
entonces por el principio de que el derecho lastimado
en uno es derecho lastimado en todos.


Se cumple con el deber de defender el derecho,
cuando apelamos á la justicia organizada para reclamar
de ella el conocimiento del caso judicial en
que somos partes, y la aplicación estricta de la ley.


Se falta á esos deberes cuando preferimos el
empleo de la fuerza, y sustituímos el tribunal constituído,
con nuestra voluntad apasionada y ciega, y
el criterio de la ley con nuestro propio juicio. Entonces,
armando el brazo, desarmamos el derecho, y
preparamos con nuestro ejemplo y con la triste
irradiación de nuestras pasiones desligadas del deber,
revoluciones, convulsiones, guerras, tiranías y
anarquías como las que, desde el principio del Derecho,
lo han debilitado.


Como suele en el mundo físico, porque el mundo
moral no es más que la obra recóndita y abstrusa
de las mismas leyes que determinan el orden
universal, que el descuido de una fuerza constructora
de la Naturaleza se convierte por nuestra torpeza
ó nuestra negligencia, en causa de ruina y
destrucción, suele en el mundo moral convertirse
el derecho, por inercia del deber que ha de vivificarlo,
en causa de desorganización, de guerra y
muerte.



  
  CAPÍTULO XIX
 
 EL DEBER DE LOS DEBERES




Hay un deber que abarca á todos los demás:
es el deber de los deberes. Consiste en
cumplirlos todos, cualquiera que sea su carácter,
cualquiera el momento en que se presente á activar
nuestros impulsos ó á despertar nuestra pereza ó á
convencer nuestra razón ó á pedir su fallo á la
conciencia.


No es deber que se cumple en circunstancias extraordinarias,
sino en las circunstancias más comunes
de la vida diaria.


Es el deber de cumplir con todos los deberes,
naturales, individuales, en el seno de la familia, en
el seno de la comunidad vecinal, en el seno de la
sociedad regional, en el seno de la pequeña patria,
que es para cada hombre el hogar de su tribu ó su
nación, y en el seno de la patria común, que es
para todos los hombres el regazo de la Humanidad.


Sin ese deber, que es á los demás lo que el nucleolo
al núcleo, cada deber cumplido, cada caso
concreto de deber agotaría nuestra actividad de conciencia.
Entonces, paralizado lo que pleonásticamente
hemos llamado la conciencia del deber, sería necesario
renovarla, renovar los esfuerzos, restablecer
en sus medios de acción los efectos psíquicos de
cambio y movimiento, reparar las pérdidas causadas
por el trabajo y la energía precedentes; en
suma, restituir sus funciones al órgano (la conciencia),
de quien son funciones los deberes. Pero en
virtud de ese deber de los deberes, en toda conciencia
se establece una disposición constante, aunque
no siempre aprovechada, que es como la fuerza
dinámica de la conciencia; ó, mucho mejor, como
su actividad fisiológica; ó, comparando semejantes,
como la actividad fisiológica y la fuerza dinámica
de la razón.


Es indudable que si el sér social utilizara de continuo
esa disposición á cumplir con todos sus deberes,
y á tener en fecunda actividad á su conciencia,
la especie humana habría llegado al último
momento de su desarrollo y habría realizado el
ideal de la Humanidad, que es el dar cuanto su naturaleza
puede dar, y sociedades, familias é individuos
harían efectivo el sueño de la felicidad, porque
gozaría de la plenitud de su actividad y sus
funciones el órgano supremo de la vida racional-consciente.


Á eso se llegará: hay que esperarlo, porque eso
es de nuestra naturaleza; pero aún no estamos más
allá del período inductivo de la razón, y, por lo
tanto, no puede la conciencia humana haber llegado
ni estar próxima á llegar hasta aquel sumo grado
de desarrollo en que el sér consciente sea lo que
debe ser.


Por esa distancia á que aún está de la salud de
la conciencia, el hombre social no aprovecha la
fuerza dinámica que establece, mantiene y ordena
sin cesar la disposición congénita de la conciencia
á cumplir con todos sus deberes. Por eso también
los incesantes conflictos entre deberes y fines de
existencia, y por eso también la tardanza en civilizarnos,
la irregularidad é insuficiencia del progreso
y el carácter avieso de todas las civilizaciones, incluyendo
la que, por posterior y debida á un más
alto desarrollo de razón, debiera ya ser una civilización
moral.


Mas ni por ser incapaces de utilizarla deja de ser
efectiva esa disposición de la conciencia ni deja de
ser positivo el deber de cumplir con todos nuestros
deberes, núcleo ó primer germen de todos ellos,
más íntimo, más radical, más radicular, más vivo,
más viviente, que todos ellos.


Gracias á él puede nuestra vida individual ser
el cumplimiento del deber y transcurrir sosegada,
tranquila y bienhechora por en medio de todos los
escollos, rompientes y sirtes que oponen á su curso
regular la masa de errores, de pasiones, de iniquidades,
de inmoralidades que amontona en su lento
y doloroso decurso la semibárbara y semicivilizada
Humanidad.


Gracias también á ese deber de los deberes podemos
llegar al punto de conciliación á que aspira
la moral racional, punto desde el que se podrá contemplar
sin calofríos de conciencia la indiferencia
medio estúpida y medio cínica, indiferencia de idiota
por una parte, de epicúreo por la otra, con que
se contempla la escandalosa contradicción que en
la vida particular y general de Humanidad y hombres,
se nota entre el desarrollo físico y el desarrollo
moral de la civilización.


Ese punto de conciliación á que por ahora restringe
su objetivo la Moral, es el al que se llegará
cuando, reconocida esa disposición de la conciencia
á cumplir con el deber, no como un caso individual,
ya de naturaleza, ya de educación, sino como una
fuerza positiva de un órgano positivo de nuestro
sér, adquiramos la costumbre de tener en algo esa
disposición de la conciencia, y establezcamos imperceptiblemente
la costumbre de cumplir con los
deberes que nos imponga nuestra vida.


Nada más pide por ahora la Moral. Día, aunque
lejano, llegará que, conociendo la agencia corrosiva
de la costumbre, pida el cumplimiento del deber,
no porque se haya adquirido la costumbre de cumplirlo,
sino por concienzudo conocimiento del bien
que conlleva, y por esta vigorosa y benévola conciencia
de la dignidad humana. Por hoy le basta
acostumbrar á la práctica y á la idea del deber; y
en su anhelo de restablecer el orden moral, que
sólo existe mecánicamente sostenido por la fuerza
con que á él contribuyen en la economía del mundo
social los deberes parciales que se cumplen, especialmente
en la relación de necesidad y en la de
derecho, hasta se resigna á acostumbrarnos á que
conozcamos, no ya los deberes concretos de cada
momento, sino el deber de cumplir con los deberes.


Hace bien en resignarse. Dado eso, lo demás se
le dará por la fuerza de las cosas.



  
  CAPÍTULO XX
 
 LOS CONFLICTOS DEL DEBER.—LA REGLA DE LOS CONFLICTOS




Mientras la idea del deber no sea guía de nuestras
acciones, cada vez que la conciencia
individual se mueva al cumplimiento de un deber
preciso, se hallará en conflicto consigo misma. Y
mientras la costumbre del deber no sea la pauta
común de las acciones en la vida social, los pocos
que consuetudinariamente cumplen con sus deberes
vivirán en conflicto con la universalidad de sus
coasociados en todos y cada uno de los grupos en
que funcionan.


Los conflictos del primer caso resultan de la pasividad
de la conciencia personal; no habituada á
funcionar, padece de la misma inercia que paraliza
la actividad funcional de cualquiera otro órgano de
vida, ora física, ora psíquica.


Los conflictos del segundo caso proceden de la
disparidad de fuerza conscia, ó, si se entiende mejor,
de la diversidad de disposición á cumplir con
su deber en los individuos que sufren y en los que
concitan el conflicto. Exactamente lo mismo que
en el encuentro de dos fuerzas, una dinámica, otra
estática, confligen una y otra hasta que la más poderosa
prevalece; ó, exactamente, asimismo como
cuando se encuentran las sólidas ideas de una razón
en saludable desarrollo con las medias-ideas de
una muchedumbre semi-irracional, la fuerza de inercia
intelectual en ésta pone en conflicto á la razón
activa, así el choque de conciencias activas é inactivas,
de deberes en movimiento con deberes en reposo,
produce un conflicto de deberes.


En el caso personal, el conflicto termina casi
siempre en una aflicción secreta que señala con su
dolorosa cicatriz las frentes de los tristes; ya hace
más de dos siglos que el poeta conocía las consecuencias
de la lucha, cuando, por boca de Hamlet,
clamaba sordamente: Thus conscience does make
cowards of us all. Y no es que la conciencia haga
cobardes: no hay nada que haga tan valeroso como
la conciencia, siendo como ella es la dotada exclusivamente
de la fuerza que hace los héroes del deber
y los mártires de su deber. Pero como la aflicción
que subsigue á los conflictos del deber en la
conciencia individual son luchas sordas del sér consigo
mismo, que no tienen testigos, ni estímulos, ni
victorias exteriores, pues el bien de vigorizar y fortalecer
la conciencia que producen es íntimo é invisible,
y sólo se ve de él la tristeza de la superioridad
de conciencia, que se esculpe en el rostro, la
imaginación, al ver esa tristeza y al notar que los
conscientes se desarman, en la batalla de la vida de
relación, de cuantas armas hacen victoriosos á los
que tienen el depravado valor de aceptar todos los
medios, interpreta la tristeza de superioridad por
tristeza de vencimiento, y el vencimiento por cobardía.
Lejos de eso, ninguna fuerza es comparable,
ninguna fortaleza tan resistente como la fuerza
que desarrolla y como la fortaleza que hace formidable
á la conciencia personal en las luchas del
deber.


Ese aumento de fortaleza y ese desarrollo de
fuerza son absolutamente naturales, siendo consecuencia
lógica y psicológica del desarrollo del órgano
en donde el deber funciona y para cuya salud
funciona. Ese simple hecho de fisiología es tan desconocido
hoy como lo era antes de las observaciones
y experimentos de la fisiología animal, el paralelismo
de las funciones orgánicas y el desarrollo
de los órganos. Mas no por eso es menos verdad ni
menos hecho. En consecuencia, por lo que atañe inmediatamente
á la Moral, en vez de eludir con sus
consejos esas luchas y conflictos del deber en la
conciencia individual, las utilizará como medio natural
que son de fortalecer el órgano supremo de la
vida psíquica. No porque sean individuales carecen
de transcendencia social esos conflictos: basta á un
hombre ser el hombre, es decir, representar en sí
el tipo inicial de que es imagen, para que, aun cuando
se abstenga de la vida de relación, influya en
ella. Su ejemplo es por sí solo una influencia social.
Pero los conflictos de deber que más especialmente
afectan á la conciencia colectiva y van acompañados
de luchas más ardientes, luchas ya no sordas,
combates mano á mano y cuerpo á cuerpo,
acompañados de gritos que se oyen, de peripecias
que se ven, de episodios que se admiran, de evoluciones
que se objetivan en masas vivientes que se
mueven y remueven por la invisible iniciativa del
deber, son los conflictos entre los deberes que se
derivan de las relaciones sociales.


Esas luchas no son más morales que las otras,
acaso lo son menos, porque en ellas entran estímulos
de pasión, de voluntad ó de imaginación que alteran
el desinterés de las primeras; pero son más
extensas en sus beneficios, porque, poniendo en
actividad conciencias que vivían inertes, inicia en
ellas la actividad que va lentamente favoreciendo el
ascendiente de la razón y construyendo con ella la
conciencia social.


En una sociedad desorganizada basta á veces el
espectáculo de esas luchas de deber promovidas
por pocos que cumplen con los suyos, entre muchos
que no cumplen con ninguno ó que sistemáticamente
corrompen la moral pública, faltando con premeditada
deliberación á los deberes más obvios de la
vida social, para determinar una reacción contra la
inmoralidad reinante.


La lucha se entablará primero entre el consciente
ó los conscientes con la sociedad en masa. El
germen de conciencia colectiva que haya en ella no
alcanzará, no podrá de ningún modo alcanzar ni el
motivo, ni los medios, ni el propósito del cumplidor
de su deber, y éste tendrá que luchar á brazo partido,
y á conciencia irritada, con cuantos de cerca ó
de lejos, más al principio con los más cercanos, tengan,
puedan ó deban tener alguna participación en
el cumplimiento del deber.


Pasivas las conciencias, encontrará reacias todas
las voluntades, obtusos todos los entendimientos,
refractarias las sensibilidades, hipócrita ó burlona
la palabra, sardónica ó hipócrita la sonrisa, dudosa
toda cooperación, interesado todo aplauso. La lucha,
en tanto, fortaleciendo al que defiende su conciencia
contra las agresiones de la inmoralidad circunstante,
hará patente á los próximos, después á
los lejanos, y poco á poco á la sociedad entera, la
fuerza de resistencia de la conciencia humana,
cuando un solo hombre, ó pocos hombres que están
firmes en la noción de su deber, resisten á la
masa social, que no tan sólo es masa mecánica, sino
también masa de pasiones insanas, de mentiras
audaces, de calumnias atroces, de atrocidades infames
contra aquello ó aquellos que resisten y vencen
sus impulsos.


Cuando se ve esa fuerza de conciencia, se admira;
y cuando se admira, el sentimiento de lo sublime
se despierta en la imaginación colectiva; y como
toda satisfacción de una necesidad produce placer
y suscita otra nueva satisfacción, el estímulo de lo
bello moral y el interés del placer que nos produce,
va persuadiendo á las imaginaciones y atrayendo el
sentimiento de la multitud que, al fin, ó desiste de
su hostilidad ó no resiste al deseo de imitar lo que
admiró.


Aún quedará entonces subsistente el conflicto.
Los representantes poderosos de la sociedad desorganizada
por el abandono ó la ignorancia del deber,
viendo los frutos del deber cumplido, y amonestados
por su instinto de conservación, que se
alarmará al ver el cambio social, ocuparán entonces
el puesto de combate abandonado ya por la
multitud vencida ó convencida.


Tal vez sucumban entonces los que sostienen la
lucha del deber; pero el resultado de la lucha les
será dos veces favorable: una vez, porque habrán
salido más fuertes de conciencia; otra vez, porque
habrán determinado en el espíritu de la muchedumbre
social un movimiento de conciencia que
sólo la idea del deber, ó la del derecho armado del
deber, puede determinar, y que concluirá por formar
una conciencia social más poderosa.


Esos conflictos del deber en la conciencia colectiva
son eminentemente dramáticos, cuando el deber
en lucha sirve de arma á derechos ya maduros. Entonces,
como ya se ha verificado el primer momento
del conflicto, que empieza en la resistencia de la
sociedad y acaba, según hemos descripto, en la invasión
de la conciencia colectiva por la idea del
deber, la fuerza conscia es irresistible, y cuando la
reacción contra ella es muy obstinada por ser muy
ciega ó muy soberbia, da los treinta años de guerra
religiosa en Alemania, pero triunfa; los sesenta de
lucha activa ó pasiva entre los Países Bajos y España,
pero triunfa; da los siete de incesante lidiar entre
las trece colonias é Inglaterra, pero triunfa; da
los doce de implacable guerrear entre las colonias
continentales de origen español y España, pero
triunfa. Nunca ha sido vencida la conciencia colectiva
en sus conflictos por el cumplimiento del deber.


Cuando lo ha sido, ó la conciencia no era clara,
ó el deber no se cumplía.


La seguridad de esta afirmación corresponde á la
seguridad de convicción que debemos tener, que
tiene la Moral, de que los conflictos del deber social,
antes que evitarse, han de favorecerse por
cuantos medios estén al alcance de Estados é individuos,
no por parte de aquéllos para provocar colisiones
peligrosas, ni por parte de éstos para ensayar
reformas ó innovaciones caprichosas, sino para
utilizar en bien de la sociedad el desarrollo, la fuerza
y la fortaleza de conciencia que necesaria y felizmente
resulta de la fuerza conscia que despliega en
esas luchas.


Á veces el conflicto del deber no dimana de oposición
entre él y sus antítesis, sino de gradación
entre los mismos deberes. Así, hay conflictos entre
dos deberes contradictorios, ó que parecen contradictorios;
conflictos entre deberes concretos y deberes
no muy precisos; conflictos entre deberes
naturales y deberes convencionales; conflictos entre
deberes inmediatos y deberes mediatos. Tanto
como es un bien para la Moral el estímulo de los
conflictos de deber resultantes de la oposición hecha
á la conciencia individual ó colectiva por fuerzas
antagónicas del deber, tanto sería un mal favorecer
ó prolongar los conflictos entre deberes.


Si el resultado de aquéllos es la fortaleza, el de
éstos es la vacilación de la conciencia. Por eso
importa salvar pronto los conflictos de esa especie.


Para salvarlos hay una regla:


Entre dos deberes, se ha de cumplir primero
el más inmediato, el más extenso, el más concreto.



  
  CAPÍTULO XXI
 
 DEBERES DEL HOMBRE PARA CON LA HUMANIDAD






    Confraternidad.—Filantropía.—Cosmopolitismo.—Civilización.

  




La moral social, además de incompleta, sería
muy corta en su alcance y muy mezquina en
su propósito, si sólo ligara al hombre con la sociedad
nacional de que forma parte. Á más alcanza y
más elevado es su propósito: la moral social indaga
y establece las relaciones de cada hombre con cada
uno de los grupos que inmediatamente lo contienen,
porque cada uno de esos grupos es una porción de
humanidad, de modo que cada deber cumplido con
una sociedad particular es cumplido con la humanidad
entera. Lejos, por tanto, de excluir la relación
de humanidad, la moral social debe incluirla, hasta
tal punto, que la primera verdad que se aprenda y
la última que por medio de ella se utilice, sea la de
que el hombre es una parte de la Humanidad, que
el seno natural de todo hombre es la Humanidad
entera.


Ya en la enumeración de deberes que se derivan
de cada una de las relaciones morales del hombre,
vimos que el trabajo, la obediencia, el sacrificio y
la educación toman nombres distintos, según son
los grupos sociales á que se refieren.


Veamos ahora qué nombres toma cada uno de
esos deberes en el grupo que comprende á los demás.
El deber de trabajo se llama aquí confraternidad;
el de obediencia toma el nombre de filantropía;
el de sacrificio, cosmopolitismo; el de educación
civilización.


Confraternidad.—Es el deber que el hombre individual,
en cada uno de los grupos sociales, tiene
de trabajar en pro del desarrollo mejor y más completo
de la especie humana á que pertenece.


En realidad, tan ligadas están por la naturaleza
racional del sér humano todas las entidades, individuales
ó colectivas, que todo trabajo de cualquiera
especie, hecho por cualquier individuo ó por
cualquier grupo, con objeto de bien ó fin de mal,
transciende á la humanidad entera, ya como ejemplo,
ya como palpable resultado.


Pero no son estas consecuencias fatales de los
actos del hombre, sobre los seres todos de su especie,
lo que la moral social conoce con el nombre de
confraternidad. Si este es un deber, ha de ser concienzudo,
y si es concienzudo ha de ser racional, y,
por lo tanto, la confraternidad nos compele á ejercitar
deliberadamente, con plena conciencia del
objetivo á que debemos consagrarlas, todas las actividades
y las fuerzas de nuestra razón, nuestra
voluntad y nuestra conciencia.


Considerándonos hermanos los unos de los otros,
todos de todos, porque todos procedemos de la
misma especie, de la misma humanidad, la humanidad
es nuestra familia universal; y así como á
nuestra familia particular le prestamos el auxilio
de nuestros músculos, de nuestros nervios, de
nuestra voluntad y de nuestro cerebro para sustentarla
y sostenerla, así debemos hacer efectivo con
nuestros actos, con nuestro trabajo, con nuestro
esfuerzo, el sentimiento de fraternal inclinación que
despierta en nosotros la presencia de la especie
humana en la Historia, ó la idea de la Humanidad en
nuestra mente. Aunque no queramos, aunque no
lo sepamos así lo hacemos: la historia de la civilización,
en su alcance moral, no es otra cosa que
prueba palpable de la inconsciente confraternidad
de los seres humanos.


Pero ya es tiempo de que el hombre quiera y
sepa ser hermano del hombre y tenga conciencia,
clara y efectiva conciencia de su origen, de las
relaciones naturales de su origen, de los deberes
que su origen le impone para con la familia humana,
y del interés de familia, de hermano, de inmediato
deudo que tiene en trabajar y en esforzarse
por servir al aumento de bienestar, de felicidad,
de libertad, de cultura y de justicia en su familia
universal.


Cuando la Revolución francesa, confundiendo el
derecho con el deber y la expresión de la justicia
con la expresión de la moral, puso la fraternidad
como primera persona de su trinidad social, erró,
sin duda, ante el derecho; pero acertó, sin duda, en
cuanto al deber final de toda organización jurídica,
que, estableciendo el orden en la libertad, debe
llevar á establecer el orden en el bien. Lo que era
una invocación, sea un propósito deliberado; ya es
tiempo. Ya hace más de un siglo que los atormentados
por el odio que los concitó, y por el odio que
excitaran, elevaron á principio de organización el
que no es un principio, sino un deber, no una base
de organización jurídica, sino una base de ordenación
moral.


Filantropía.—Hasta ahora la filantropía no ha
pasado de ser un sentimiento, una mera expresión
de sensibilidad individual ó colectiva que manifiesta
el afecto natural del libre al libre, no por ser
connacional, ó convecino, ó deudo, ó amigo, sino por
ser hombre.


De aquí en adelante, si prevalece la moral fundada
en la realidad de la naturaleza humana, la
filantropía será considerada como un deber social.


Ya como mero sentimiento produjo aquella explosión
de dulces afectos y de amor á los hombres
todos, que honrará para siempre los últimos años
del siglo XVIII. Ya como mero sentimiento produjo
en el albor de nuestra era aquella dulce personificación
de igualdad y caridad que se llamó Jesús.
Ya antes de Jesús había ella producido á los estoicos.
Ya antes que á los estoicos produjo la misma
caridad universal al Jesús revolucionario de la
India, Buda. En China produjo á Confucio; en
Grecia, á Sócrates; entre la horda infame que desde
Roma deshonra con el nombre de emperadores á la
estirpe humana, produce á Marco Aurelio; en el
menguado imperio bizantino produce á los neoplatónicos;
en la Edad Media de Europa, á Rogerio
Bacon; en todas las edades, á algún generoso personificador
del sentimiento de unión entre los
hombres.


Pero el momento de la Historia en que más palpitante
se ha mostrado ha sido el siglo en que los
conscientes y los inconscientes lo invocaban, y
desde el padre de Mirabeau hasta el padre de la
Revolución francesa y sus errores, todos volvían
la cabeza hacia el porvenir como esperando una
era en que todos los hombres, amándose con verdadero
amor, veneraran juntos la imagen de la
madre Humanidad.


La explosión de filantropía fué tan formidable,
que á ella, más que á la acción deletérea de las
pasiones y de los errores, se puede atribuir el
aborto de monstruosidades que produjo.


No por ser madre de monstruos dejó la Revolución
francesa de ser uno de los más nobles estallidos
de humanidad que ha habido en el mundo, así
como no por infecundo en su inmediato resultado,
lo fué en sus resultados ulteriores el sentimiento de
filantropía que la produjo.


Mas la prueba de que ese sentimiento no basta
para edificar sobre él una moral menos cambiadiza
que la usual, está en que detrás de cada una de
esas detonaciones históricas de la filantropía, vienen
simultáneamente una horrible reacción de los sentimientos
egoístas contra los generosos en el vulgo
de los hombres y una lenta elaboración de la inteligencia
y la conciencia, que, asiéndose de ese sentimiento,
intentan retenerlo en el mundo y construir
en él una realidad social un poco más humana
que la triste realidad de egoísmos disociadores, de
pasiones batalladoras, de exclusivismo anárquico,
de localismos, de provincialismos y nacionalismos
enervantes.


Á ese propósito de alta razón y alta conciencia
sólo puede llegarse considerando un deber lo que
hasta ahora se ha considerado como un sentimiento
sin responsabilidad.


Pero, ¿se puede elevar á la categoría de deber el
sentimiento de amor universal? Tan se puede, que
en vez de hacer esa pregunta se debería hacer la
contraria. ¿Cómo ha sido posible que no haya ligado
siempre á todos los hombres el deber que la
Naturaleza nos ha impuesto de amarnos todos como
nos amamos nosotros mismos?


Sí; la filantropía es un deber de cada hombre y
de cada uno de los grupos sociales en que el hombre
se desarrolla.


Es un deber, porque la Naturaleza ha procedido
de tal modo en la realización y en la organización
del ser humano, que es imposible que el individuo
ó los grupos humanos prescindan de aquella constante
relación que une el hombre al hombre, como
el átomo al átomo, como la gota á la gota. Es un
deber, porque la razón reconoce en la comunidad
de origen, de naturaleza y destino de todos los
hombres un medio natural expresamente preestablecido
para llegar á un fin común. Es un deber,
porque la gratitud por los bienes que el hombre
debe al hombre tiene por necesidad del plan de
relaciones y de consecuencias que ha establecido
el orden moral, que dar por consecuencia un deber
que corresponda á ella.


El deber, la filantropía, es tan preciso como la
relación, la gratitud. Si reconocemos, como reconocen
los dotados de vista intelectual, que los unos
hombres somos deudores de los otros, todos de
todos, los de esta humanidad de los de la humanidad
anterior, los de hoy de los de ayer, los de acá
de los de allá, por los beneficios que incesantemente
nos prestamos, reconocemos subsecuentemente
que la gratitud es una relación positiva entre todos,
y deducimos el deber de manifestárnosla por medio
del amor.


Hay, pues, un deber, y es preciso, concreto y
positivo. La Moral debe cultivarlo, no sólo para
repetir la explosión de generosos afectos que produjo
la Revolución francesa, sino para evitar los
errores y extravíos que han hecho de ella y del
solemne sentimiento que la hizo tan expansiva y
tan fecunda, tantos enemigos cuantos son los hipócritas
que afectan terrores que no sienten, ó los
ingenuos que se dejan engañar por los hipócritas.


Cosmopolitismo.—Hay en el mundo una porción
de desgraciados que, so color de que la patria de
los hombres es el mundo, se desentienden de la
patria, y dicen que para ser ciudadanos del mundo.
No es ese el cosmopolitismo que consideramos
nosotros un deber. El que abjura de un deber no
puede cumplir con otro deber más compulsivo. Ese
no es más que un egoísta astuto, que con su hipocresía
intenta cohonestar su falta de virtud.


Cosmopolita no es el hombre que falta al deber
de realizar los fines que la Patria le impone, sino el
que, después de realizarlos ó batallar por realizarlos,
se reconoce hermano de los hombres, y se impone
el deber que reconoce de extender los beneficios
de su esfuerzo á cualesquiera hombres en
cualesquiera espacio y tiempo.


Cosmopolita es el patriota en toda patria. Empieza
por serlo en la de origen geográfico y concluye
por serlo en la de origen zoológico. Empieza por
ser verdadero hombre en su patria, y acaba por ser
verdadero patriota en la Humanidad entera. Tiene
la completa noción de dignidad que se desarrolla
en los seres de conciencia cultivada, y por lo mismo
que las utilidades calculadoras son incapaces de
moderar sus impulsos hacia el bien, tiene de la utilidad
la idea exacta que ha de tener el que quiera
fabricar en la realidad de la Naturaleza humana, y
reconoce que el uso mejor que podemos hacer de
nuestros medios de acción es el que hacemos en
provecho de los hombres todos. Entonces, para él,
todo el mundo es patria, porque todo el mundo es
la repetición exacta de la porción de Humanidad de
que procede, y en todas partes tiene el deber de hacer
lo que quiso, deseó ó intentó para su patria, y
porque en todas partes trabaja para ella, no sólo
por ser solidarios entre sí todos los bienes de los
pueblos, sino porque el mérito que adquiera ante
otros pueblos refluirá como honra y gloria para el
suyo.


Civilización.—El hombre no tiene solamente el
deber de educación moral é intelectual que deben
proporcionarle la Familia, el Municipio, la Provincia
y el Estado; el hombre, cada hombre, cada grupo
de hombres tiene también el deber de comunicar
á los demás las nociones, las ideas, los principios,
las doctrinas, los procedimientos, los métodos, las
teorías, las reformas y las innovaciones que hayan
hecho. Los conocimientos prácticos y teóricos en
que se funda el desarrollo de los bienes materiales,
morales é intelectuales, son patrimonio de la Humanidad.
No éste, no aquél, no esotro pueblo; no
éste, no aquél, no esotro individuo son los capaces
de realizar por sí mismos los fines de la Humanidad.
Todos tienen que concurrir, todos son hijos de
la Humanidad. Esa comunidad de propósitos constituye
el deber, en cada hombre y grupo de hombres,
de cooperar á sabiendas á la realización del
destino común de nuestra especie. No cumpliría con
ese deber el individuo ó sociedad que negara el beneficio
de su cultura particular á las demás sociedades
é individuos. Y al faltar á ese deber, sufriría
la pena de su culpa, privándose á sí mismo de los
elementos de cultura peculiar que pudieran tener
aquellos pueblos ó individuos á quienes negara el
contingente de sus conocimientos y adelantos. Por
su parte, la sociedad universal desconocería el derecho
que cada sociedad particular tiene de contar
con el ejemplo y con la educación del ejemplo que
recibe con el espectáculo de la civilización; y cada
vez que consiente ó aplaude ó favorece desarrollos
de barbarie, y mientras abrigue en el seno mismo
de sus civilizaciones el hormiguero de bárbaros que
hacen las injusticias, la ignorancia y las desigualdades
de derecho, que siempre están ojo alerta esperando
el momento de abalanzarse sobre los opresores
que les niegan la parte de suelo y cielo que
todos recibieron en común, la sociedad universal
faltará al deber de presentarse á la contemplación é
imitación de los hombres, como el sér colectivo que
vive para todos haciendo el bien de todos.


No tardará en llegar el día en que la Sociología
presente la civilización, no como hasta ahora se presenta,
concierto casual ó indeliberado de actividades
múltiples en múltiples tiempos y lugares, sino
como una verdadera ley natural de la sociedad humana
y de cada sociedad particular. Tal vez entonces
no extrañe tanto como ahora puede extrañar el
que se incluya entre los deberes sociales el de civilizarse.
Pero aun sin el auxilio de la ciencia madre,
la moral puede hacer comprender la realidad del
deber de civilización, haciendo entender lo que hay
dentro de ese concepto. Y como civilizarse no es
más que elevarse en la escala de la racionalidad humana,
es evidente que civilizarse es un deber.


CAPÍTULO XXII
 
 DEBERES COMPLEMENTARIOS

Sinopsis de los deberes sociales primarios y secundarios.—Sinopsis
de las virtudes sociales, políticas y
económicas.


Ya averiguado que el deber es fuente de moralidad,
único principio verdadero de moral, el
mejor entre los auxiliares de los fines de la vida individual
y social, el más moralizador de cuantos
medios pueden aplicarse á la consecución del propósito
de la Humanidad, veamos si de los deberes
enumerados se puede hacer derivar, ó por naturaleza
se derivan, algunos deberes secundarios que
contribuyan á hacer más efectivos los primarios y á
hacer más fácil, en la recíproca relación del individuo
y cada grupo social, y de cada uno de los grupos
con el individuo y con ellos entre sí, el cumplimiento
del destino del hombre en sociedad. En
realidad, deberes secundarios no hay ni puede haberlos;
todos los deberes son primarios, porque todos
tienen importancia primaria en la eficacia de las
relaciones que enlazan la vida individual con la social.
Pero es innegable que hay cierto número indefinido
de deberes que auxilian á los otros en su función
moral, que los completan, los facilitan y operan
ó pueden operar como medio mecánico, ó, mejor diremos,
como medio funcional, para establecer la
costumbre del deber.


La propiedad de ser discontinuos que tienen esos
deberes complementarios los hacen menos austeros
á los ojos de la muchedumbre y les dan más
brillo y atractivo en la imaginación popular, por lo
cual son preciosos auxiliares de los deberes genéricos
y del conjunto de relaciones que activan.


No hay necesidad de enumerar los deberes complementarios,
porque derivados, como son, de los
primarios ó genéricos, cada ejercicio de virtudes
que requiera el cumplimiento de los deberes genéricos
será un deber complementario. Pero como las
virtudes no son más que casos concretos de deberes,
y conviene enumerarlas para saber á qué casos
de un deber primario corresponde cada una de
ellas, trazaremos aquí un cuadro general de los deberes
complementarios que requiere el cumplimiento
de los deberes primarios del hombre social.


Para comprender mejor la sinopsis siguiente adviértase
que si en la segunda dividimos los deberes
secundarios ó virtudes en tres grupos, el de las
sociales, el de las políticas y el de las económicas,
no es porque en el fondo sean todas ellas un esfuerzo
reflexivo para mejor contribuir al bien social,
sino porque así se presentan más claramente adaptadas
al género de beneficio que producen.



  	SINOPSIS NÚMERO 1.

  
    	 
    	 
  

  	DEBERES

  
    	 
    	 
  

  
    	PRIMARIOS
    	SECUNDARIOS
  

  
    	 
    	 
  

  
    	Trabajo
    	Ahorro.
  

  
    	Contribución
    	Previsión.
  

  
    	Fomento
    	Constancia.
  

  
    	Patriotismo
    	Dignidad.
  

  
    	Confraternidad
    	Beneficencia.
  

  
    	Obediencia
    	Veneración.
  

  
    	Sumisión
    	Benedicencia.
  

  
    	Adhesión
    	Reverencia.
  

  
    	Acatamiento
    	Resignación.
  

  
    	Filantropía
    	Benevolencia.
  

  
    	Sacrificio
    	Solidaridad.
  

  
    	Unión
    	Legalidad.
  

  
    	Cooperación
    	Integridad.
  

  
    	Abnegación
    	Magnanimidad.
  

  
    	Cosmopolitismo
    	Tolerancia.
  

  
    	Educación doméstica
    	Prudencia.
  

  
    	Educación fundamental
    	Equidad.
  

  
    	Educación profesional
    	Firmeza.
  

  
    	Educación universitaria
    	Justificación.
  

  
    	Civilización
    	Imparcialidad.
  





  	

  	SINOPSIS NÚMERO 2.

  
    	 
    	 
  

  	VIRTUDES Ó DEBERES SECUNDARIOS

  
    	 
    	 
  

  
    	Sociales
    	{ Tolerancia.
  

  
    
    	{ Benevolencia.
  

  
    
    	{ Beneficencia.
  

  
    
    	{ Benedicencia.
  

  
    
    	{ Imparcialidad.
  

  
    
    	{ Discreción.
  

  
    
    	{ Justificación.
  

  
    
    	{ Solidaridad.
  

  
    
    	{ Resignación.
  

  
    
    	{ Veneración.
  

  
    
    	{ Reverencia.
  

  
    	 
    	 
  

  
    	Políticos
    	{ Dignidad.
  

  
    
    	{ Solidaridad.
  

  
    
    	{ Legalidad.
  

  
    
    	{ Integridad.
  

  
    
    	{ Constancia.
  

  
    
    	{ Firmeza.
  

  
    
    	{ Prudencia.
  

  
    
    	{ Equidad.
  

  
    	 
    	 
  

  
    	Económicos
    	{ Ahorro.
  

  
    
    	{ Sobriedad.
  

  
    
    	{ Previsión.
  

  
    
    	{ Frugalidad.
  




Según claramente lo expone la sinopsis primera,
los deberes secundarios se derivan inmediatamente
de los primarios, ó se generan de los deberes genéricos,
para auxiliarlos y completarlos.


En la relación de necesidad, de la cual se deducen
todos los deberes del trabajo, éste es auxiliado
y completado por el ahorro; el deber de contribución,
por el de previsión; el de fomento, por el de
constancia; el de patriotismo, por el de dignidad;
el de confraternidad, por el de beneficencia. No es
difícil ver el nexo natural que hay entre los deberes
genéricos y los generados. Sin embargo, descubrámoslo.


La economía social, que, científica lo mismo que
históricamente, está fundada en la economía doméstica,
empieza por ser un deber en el hogar para
ser un instrumento del capital y del trabajo en la
industria general. De un modo tan efectivo auxilia
al trabajo que tiene por objeto la sustentación
de la familia, que es proverbial, en la vida de ese
grupo, la fuerza que le da. El ahorro, por su mismo
carácter, es un ejercicio doméstico. Las instituciones
económicas que han venido hoy (la Caja de
Ahorros entre todas) á ampliar los beneficios del
ahorro, no son más que extensiones del hogar y
centralizaciones de la caja doméstica de varios hogares
asociados libre y anónimamente para beneficiar
en común el cumplimiento del deber de salvar
una parte del producto del trabajo para cimentar en
él un capital.


En los países en donde la tributación municipal
es muy compleja, la salvaguardia del vecino es la
previsión. Esperando siempre la tasa, siempre tiene
pronto el tributo. Sobre el imprevisor caen juntos
la tasa y el apremio, la carga y el bochorno, la
derrama y la vergüenza. Así, cuando restrinjamos
el vasto deber de contribución á la simple relación
económica de tributante y tributario en que están
respectivamente la sociedad municipal y el vecino
para cuanto hace referencia á las necesidades materiales
del municipio, todavía será el deber de previsión
un precioso auxiliar del que completa.


Pero bien sabemos que la contribución á que moralmente
se obliga á todo asociado en la vida comunal
no es exclusivamente económica, pues lo relaciona
también con la actividad sensitiva, volitiva
é intelectiva de esa segunda sociedad. Pues bien:
en todo caso, en cada caso de contribución moral á
la civilización y perfeccionamiento de la comunidad,
es su complemento necesario la previsión, pues de
la suma de todas las previsiones resultan la fuerza
expansiva, el desarrollo, el adelanto y la prosperidad
de la asociación comunal.


Sin constancia, no hay fomento. Fomentar, como
lo da á entender la etimología, es obligarse consigo
mismo, el que fomenta, á seguir paso á paso
en su desenvolvimiento, crecimiento y expansión,
un fomes, germen ó núcleo capaz de evolucionar y
dar un fruto. La suma de continuos esfuerzos y el
minucioso y constante trabajo que esa inspección,
favorecimiento, adopción y aplicación de procedimientos
al fomento de una finca, de una industria ó
de una sociedad, requiere en los casos mencionados,
el mismo ejercicio de constancia, aunque en
menor escala, que reclama de sus hijos la sociedad
provincial. No basta en ella que todos cumplan con
el deber de fomentarla, desarrollando los gérmenes
de riqueza y bienestar, de derecho y libertad, de
autonomía y gobierno de sí propio que por naturaleza
tengan: es necesario que ese deber primario se
complete con la práctica y ejercicio de otro deber:
el de constancia.


El patriotismo pasa de sentimiento á deber cuando
el patriota tiene tan exacta idea de su dignidad
personal y de la dignidad colectiva de la sociedad
nacional, que llega á refundir todos los afectos, deseos,
ideas, derechos y deberes afijos á la noción
de Patria, en el sentimiento, ideas, derecho y deber
de conservar, defender, sostener y sacar victoriosa
la dignidad de la naturaleza humana en la nacional
y en la suya propia. Sin dignidad no hay
patriotismo; sin individuos profundamente dignos
no hay patriotas. Podrá en un instante de exaltación
de los sentimientos colectivos, ó de las pasiones
nacionales, ó de los instintos de turba, parecer
que hay patriotas aun entre individuos despojados
de toda dignidad personal; acaso esos indignos,
revestidos de la dignidad del patriotismo, sirvan
de algo cuando es preciso vociferar, aturdir,
desconcertar, revolucionar y demoler; pero tan pronto
como el tiempo los ponga á prueba, ó el sacrificio
los experimente, ó el soborno los busque, el patriotismo
se va con la dignidad que él mismo les
prestó.


Cuando la dignidad no es prestada, sino ejercicio
consuetudinario y concienzudo del deber de respetar
en todos y hacer respetar en nosotros la alteza
natural del ser humano, el deber de ser dignos hace
insobornable, inviolable, inquebrantable el deber
del patriotismo.


Son dignidad y patriotismo dos deberes tan correspondientes,
que el cumplimiento del auxiliar, la
dignidad, corresponde de un modo absoluto al primario,
el patriotismo; y todo aumento de patriotismo
es generación de dignidad en el patriota. Así,
en virtud de esa correspondencia, es como pueden
algunos embusteros de patriotismo concluir por
asumir cierta apariencia de dignidad, que, cuando
menos, les sirve de freno y valladar.


Hay porciones de humanidad tan desgraciadas,
que ni estiman en sus individuos la práctica de la
dulce caridad, ni en sus grupos sociales el ejercicio
de la noble beneficencia. Individuos, no conocen ó
han perdido la capacidad de sentir el placer de tender
una mano al caído. Asociados, ignoran que la
forma social, fecunda forma de la caridad, es la beneficencia.


Este deber se genera del de confraternidad. Como
él, abarca al hombre de todos los grupos, y se sale
de la familia, del vecindario, de la región, de la
nación, para buscarlo en la Humanidad, no preguntándole
“¿de dónde eres?”, sino “¿de qué has menester?”.
Confunde el hermano con el desconocido,
el amigo con el enemigo, el próximo con el lejano,
el de la propia con el de la extraña raza, el domiciliado
con el errabundo, el recién llegado con el recién
nacido, razas, personalidades, procedencias,
comarcas, vicios, ignorancias, indigencias, lacerias
de cuerpo y alma, y, anónimamente, de incógnito,
en tal secreto que es imposible revelarlo,
porque los bienhechores son innumerables, y
da asilo, abrigo, alimento, educación, guías[6], flores[7],
solaces[8], consejos, estímulos, ejemplos,
cuna, tálamo, ataúd[9].



6. En Nueva York hay una asociación que tiene por
objeto la corrección y dirección moral de los criminales.
En las tardes de los domingos se presentan, en los lugares
que sirven de ciudadela á esos desgraciados, algunas
señoras (que son las generalmente encargadas de
ese ejercicio de la beneficencia), que penetran en los
antros obscuros y á veces tenebrosos de los criminales
y sus familias, á quienes reúnen, exhortan, distraen,
divierten y socorren, no siempre sin peligro, pues que
á veces salen silbadas y perseguidas.





7. Otra asociación benéfica tiene en los Estados
Unidos la delicadísima, enternecedora y realmente civilizadora
institución de llevar en primavera flores y
plantas á los enfermos pobres, á los asilos, hospitales,
escuelas y albergues miserables.





8. Hay siempre en los Estados Unidos otra institución
de beneficencia que tiene por fin el procurar higiénicos
solaces á los niños pobres, llevándolos gratis á
excursiones terrestres, fluviales ó marítimas, cuyo alcance
moral se percibirá algún día.





9. Hay casas de beneficencia para cada uno de los
tres momentos capitales de la vida.




Esa caridad, perfectamente anónima, beneficencia
de todos y de ninguno, acto social, disciplina social,
deber social, es la forma plástica de la confraternidad
humana. Como la confraternidad reconoce hermanos
en el trabajo á todos los hombres, así la beneficencia
reparte los frutos del trabajo colectivo
entre los hombres.


Hablar de confraternidad y no practicarla, es no
sentirla ó malsentirla, y de ningún modo reconocerla
como un deber. Para que en realidad sea un
deber ha de completarla la beneficencia. El un deber
completa al otro.



  
  CAPÍTULO XXIII
 
 DEBERES COMPLEMENTARIOS.—CONTINUACIÓN






    (Continuación.)

  




En la relación de gratitud funcionan como inmediatos
derivados suyos los deberes de obediencia
á las autoridades del hogar, de sumisión á los
mandamientos municipales, de adhesión á los decretos
del gobierno regional, de acatamiento á la ley
de la nación, de filantropía ó amor activo y reflexivo
al ser humano, nuestro congénere, nuestro colaborador
universal, nuestro compañero de medios y fines
en la vida. Ninguno de esos deberes es completo
si no actúa con él, como operando para fines particulares
dentro del general de la función, un deber
complementario de ella. Ni la obediencia es fructuosa
cuando no la secunda la veneración; ni la sumisión
á la autoridad municipal puede, sin la benedicencia,
que es el lazo de paz y de concordia, dar el
orden por fruto y resultado; ni la adhesión de las
provincias á su autonomía salvadora de derechos,
tiene fuerza bastante de adherencia cuando no es
íntima, continua y concienzuda la reverencia al gobierno
regional; ni el acatamiento á la ley nacional
es suficiente sin la resignación de los nacionales á
las contrariedades, pérdidas ó peligros que pueda
ocasionarles la conversión de la voluntad plural en
ley; ni la filantropía es nada sin la benevolencia,
por más que, juntos el deber generador y el generado,
den por fruto la fuerza de atracción humana.


Á la tercera relación, relación de utilidad, concurren
como lazos que la hacen más fuerte y resistente,
el deber de sacrificio, el de unión, el de cooperación,
el de abnegación y el de cosmopolitismo.


No operará junto con el deber de sacrificio su generado
el de solidaridad, y la familia no subsistiría
mucho tiempo; pero como la idea de la solidaridad
de los elementos constitutivos de la familia se manifiesta
continuamente, en su actividad ordinaria y
en sus agitaciones extraordinarias, la idea del deber
de sacrificio labra también de continuo la voluntad
de la familia y su conciencia, completándose el uno
en el otro deber, y haciéndose posible la solidaridad
por el sacrificio, y el sacrificio por la solidaridad.
Sepárense mentalmente las nociones y los deberes
que arraigan en ellas, y se verá derrumbarse
la familia. Lo mismo, y por ser igualmente inseparables
el deber genérico de unión y el generado de
legalidad, se derrumbaría el municipio.


La unión no puede pasar de sentimiento, ni aun
de presentimiento, cuando el deber de legalidad no
es efectivo en el hombre de todos los grupos sociales,
pero particularmente por ser el fundamento de
la sociedad jurídica, en el grupo municipal.


Legalidad no es vocablo fabricado por una raza
que ha hecho esfuerzos muy sistemáticos por el derecho,
y por eso no contiene la idea de deber. En
su acepción usual no pasa de referirse á la propiedad
de lo fundado en ley. Por eso parecerá forzar
el idioma el extraer de esa palabra una idea que
no ha imbuído en él la familia de hombres que lo
habla. Sin embargo, la idea de deber cabe en la de
propiedad de lo legal, puesto que hay uso y empleo
de ella en una esfera de la vida pública, y puesto
que ese uso ó empleo puede hacerse de un modo
regular conciliando el acto con su razón ó su motivo.
Cuando hace esto último el magistrado, cumple
con un deber y sabe que lo ha cumplido.


Pues es necesario que ese deber se extienda á la
universalidad de los asociados y se practique por
todos ellos, para que el hábito de cumplir la ley, y
de exigir que se cumpla, y de contribuir á que se
establezca normalmente un orden de ley, concluya
por producir en el municipio la unión que ha de
servir de tipo á las sociedades superiores que en él
se cimentan.


La integridad es el deber de invertir con puntualidad,
y con arreglo á los medios y al propósito, los
recursos de que se puede disponer, ya sean individuales,
ya domésticos, ya municipales, ya provinciales,
ya nacionales, ya de asociaciones particulares,
ya de asociaciones internacionales. Es además
cumplimiento de los compromisos contraídos,
ya por el hombre, ya por cualquiera grupo de la
jerarquía social.


Es un deber correlativo del de cooperación, y,
como todos los demás deberes complementarios,
aplicable y transcendente á la moralidad de todos
los grupos. Si lo colocamos en el provincial, y como
afecto al deber de cooperación, es porque efectivamente
concurre de un modo inmediato, en toda
obra de cooperación, al éxito de ella.


La cooperación, considerada como deber, no es
la ciega tarea de los esfuerzos económicos que indirectamente
dan por resultado un beneficio social,
ni aun el conjunto de actos previstos y preparados
que dan á los obreros de Rochdale un instrumento
económico de primera fuerza: incluye el proceder
de una y otra, pero es además el conjunto de actividades
combinadas ordenadamente, por la acción
del deber, para obtener el aumento de vida provincial.
Pues bien: esa obra no puede llevarse á cabo
si los que en ella toman parte no tienen una disposición
continua á cumplir todos los compromisos
que contraen, empezando por los más elevados, los
morales, y concluyendo por los más bajos, los económicos,
que no por menos elevados dejan de importar
infinitamente, tanto para el éxito material
cuanto para el moral de la cooperación.


Por eficaz que de suyo sea la abnegación, y por
mucho que pueda servir de sólido cimiento á la
moral social, nunca cumple de un manera tan orgánica
su función de completar en la Patria la obra de
sacrificio y solidaridad, de unión y de legalidad, de
cooperación y de integridad que han estado llevando
á cabo los grupos inferiores, como cuando la
completan la magnanimidad, que es el deber que el
Estado, operando como persona internacional ó
como representante de la soberanía inmanente, ha
de cumplir en todos los conflictos sociales, ya sean
de derecho interno ó de derecho externo, ya de
deberes manifiestos, ya de deberes indecisos.


La tolerancia es uno de los deberes más extensos
á que estamos llamados en el concierto de la
vida colectiva. Con nosotros mismos, en las abstrusas
relaciones del sér consigo mismo; en el seno
del hogar, en la vida vecinal, en las relaciones provinciales,
en la actividad nacional, en la expansión
del hombre de un lugar al hombre de la especie
como creyentes, como religionarios, como partidarios,
como doctrinarios de una doctrina científica ó
moral, pensando, hablando, oyendo, leyendo, juzgando,
de todos modos y á toda hora podemos,
como debemos, ser tolerantes.


Toda la vida de relación está pendiente de ese
deber; toda la Historia es un gemido por no haberse
cumplido ese deber; toda la impotencia jurídica
de la raza latina ha dependido y depende del no
cumplimiento de ese deber; toda la potencia desarrollada
por la raza sajona desde la Reforma acá,
se explica por el cumplimiento de ese deber. Gracias
á él se ha hecho patria de todos los hombres de la
tierra el pueblo que mejor lo cumple. Gracias á ese
deber se ha comprendido por los demás pueblos de
la tierra que el cosmopolitismo es un deber. El
cosmopolitismo sin la tolerancia es dos veces imposible:
una vez, porque las sociedades que no saben
tolerar no pueden hospedar á los extraños que, por
extraños, lo son á sus usos, costumbres, prácticas,
acaso ritos, quizá dogmas, tal vez cultos y probablemente
á sus doctrinas políticas, económicas y
sociales; otra vez es imposible el cosmopolitismo
sin la tolerancia, porque el que busca patria ajena
sin empezar por apropiársela moral y mentalmente,
tolerando sus irracionalidades, sus torpezas morales
y mentales, su atraso, su pobreza, su estolidez
moral, su hipocresía ó su fanatismo, su desorganización
ó su organización violenta, no es cosmopolita.
Si lo son los sentimientos, si lo es la voluntad,
si lo es la razón, si la conciencia lo es, á la virtud,
que tiene la tolerancia, impuesta y cumplida como
deber, toca el mérito del beneficio. Mientras los
sentimientos no se toleran por deber; mientras la
voluntad no es tolerante por deber; mientras la
razón no impone y cumple el deber de tolerar;
mientras la conciencia no cohibe á todas las fuerzas
de que dispone á que se cumpla el deber de
tolerar, la patria humana, el mundo considerado
como patria de todos los hombres, es mentira, alucinación,
sensiblería, romanticismo, pero no una
realidad. Para que haya cosmopolitismo ha de
haberse fundado en el cumplimiento consuetudinario
del deber de tolerancia.


En la relación de derecho, los deberes complementarios
se correlacionan á los primarios, de los
cuales se generan, de modo que sirvan para hacerlos
más efectivos en el ejercicio de los derechos
que, juntos, han de vivificar.


La prudencia, la equidad, la firmeza, la justificación,
la imparcialidad elevan de menos á más, en
este grupo de relaciones y deberes, el sentimiento,
la voluntad y la idea de la justicia, núcleo del derecho
y fin de la conciencia. Auxiliando la prudencia
á la familia, la equidad al municipio, la firmeza á la
provincia, la justificación á la nación, la imparcialidad
al hombre universal, cada uno de esos deberes
y todos ellos juntos completan y perfeccionan
la obra que en la realización del derecho aprenden
á hacer los niños, cumpliendo el deber de educarse
en el hogar; los párvulos, cumpliendo con el deber
de asistir á la escuela fundamental; los adolescentes
y los jóvenes, cumpliendo con el deber de buscar
y recibir la educación profesional; los jóvenes y
hombres, completando en la Universidad el desarrollo
de razón; la humanidad de un tiempo, completando
el desarrollo posible de la conciencia en
el examen, espectáculo y ejemplo de la civilización
universal.


Como en todos los grupos anteriores, el deber
genérico no es perfecto sin auxilio del deber que
ha generado; sin prudencia, la educación del hogar
es imperfecta; sin equidad, la educación á que ha de
proveer el municipio es un deber fallido; sin firmeza,
las profesiones, carreras y actividades que ha
de franquear á sus hijos la provincia estarían á
merced de planes inadecuados ó de rapacidades
que es necesario contener; sin justificación, la Universidad
será privilegio de cuna, capital, preocupaciones
religiosas, prejuicios científicos, errores corporados,
reacciones y retrogradaciones disfrazadas
de ciencia y de progreso; sin imparcialidad, no hay
justicia; sin justicia, no hay conciencia; sin conciencia,
no hay moral; sin moral, no hay verdadera civilización;
luego sin cumplir el deber de ser imparcial
no se puede cumplir el deber de civilizarse.


Pero además de la prudencia que ha de tener la
familia en la educación que debe dar; además de la
equidad que ha de desplegar el municipio en el
cumplimiento de su deber de fundar la escuela en
la ciencia; además de la firmeza que ha de demostrar
la provincia para defender contra ejecutivos
rapaces ó contra legisladores insensatos las rentas
y el plan de los estudios que le están encomendados
para concurrir á la difusión del derecho práctico
y teórico; además de la justificación que se pide
al Estado para que cumpla el fin de la Universidad
por el fin mismo, y no por prejuicios, preocupaciones,
designios, parcialidad ó fuerza capaz de contener
el último desarrollo de la razón; además de
la imparcialidad que se pide á los hombres de una
época para que juzguen con justicia la civilización
á que contribuyen y la que usufructúan, hay un
deber de prudencia, un deber de equidad, un deber
de firmeza, un deber de justificación, un deber de
imparcialidad que tocan inmediatamente á los educados
para el ejercicio del derecho por el hogar y
por los demás grupos sociales.


La prudencia, como virtud, ha servido de poco á
la moral. Es la virtud más rara, aunque hay pocas
virtudes tan capaces como ella de desarrollar fuerzas
sociales. Cuando no hace meticulosos, hace pusilánimes.
Y claro que esos son hijos del miedo, no
de la prudencia. Hijos del miedo, no porque una
parte de prudencia no éntre en él, sino porque la
parte de prudencia que entra no sirve, como serviría,
si obrara como debe la prudencia, para corregir
lo que el instinto de conservación tiene de ciego,
y, por lo tanto, de miedoso, con lo que tiene
de previsor, y, por lo tanto, de enérgico y tranquilo.


Educados los niños en el ejercicio del deber de
ser prudentes, recorrerían con la misma serenidad
y con el mismo dominio de sí mismos y de los accidentes
de la vida, toda la escala social, y en toda
ella, armados de su derecho, educados para ejercitarlo,
prontos siempre á defenderlo en los suyos,
en sí mismos, en todo, en todos, cada nuevo grado
de racionalidad á que ascendieran sería un grado
efectivo de la conciencia, y cada conciencia educada
en el deber aumentaría la fuerza moral de la sociedad.
El niño como debe ser daría al hombre que
debe ser.


Hoy no se enseña el deber que no se practica, y
las que empiezan por ser imprudencias de la conciencia
y la ignorancia, concluyen por ser premeditaciones
siniestras de la vanidad, la jactancia, la
arrogancia, el egoísmo, la ambición, la codicia, el
fanatismo, la vanagloria y la criminalidad hereditaria.


Por eso es tan incompleto, aun en el raro caso
de que la familia cumpla precisamente con su deber
de educación doméstica, el fruto que de este
deber primario obtiene la familia.


El que de su deber genérico de educación fundamental
obtiene el municipio no es más completo.
La equidad no es tampoco un deber para la moral
contemporánea, y el educador no la enseña sino
como sentimiento virtuoso. Por cada equitativo hay
noventa y nueve niños, adolescentes, jóvenes y
hombres, que en todas sus relaciones ponen de tasador
á su egoísmo.


Es una torpeza. La equidad, como la prudencia,
es un deber de razón: cuanto más y mejor educada
la razón, mejor lo ve, mejor lo comprende, mejor
se inclina á proponerlo á la conciencia y á doblegar
con él la voluntad reacia. Íntimamente, como
la prudencia, relacionada con el derecho, é inmediatamente
ligada al deber de conocer fundamentalmente
las realidades naturales, la equidad puede
y ha de fomentar en la conciencia infantil el deber
que, en todas las relaciones de la vida, hace amable
y fuerte en su derecho al que, por conocer el
suyo, respeta profundamente el ajeno. La firmeza
no es, como la vida práctica traduce, ni terquedad,
ni obstinación. Es un deber originado por un nuevo
desarrollo de razón, y no puede ser necedad ni
sinrazón. Cuando las regiones cumplen con su deber
de educación técnica y politécnica, como sucede
en los Estados federados de la Unión Americana,
la firmeza en el derecho es tan inconmovible que
ni siquiera se concibe la posibilidad de conmoverlo.


Una vasta cultura de razón, no ya con un fin social
cualquiera, sino con el fin humano de favorecer
el acceso del conocimiento á las verdades más
complejas, no es deber que puede en la actualidad
cumplir el Estado nacional, porque la universidad
de tradición que existe hoy no es más que un centro
de conocimientos profesionales que sirve, sin
duda, para ejercitar la razón, pero que sólo sirve
para ejercitarla en la adquisición de nociones parciales,
no de la serie total de nociones que, independientes
de la limitación en que las encierran
los estudios profesionales, muestra el examen de la
Naturaleza á la razón que sólo pide ejercicio desinteresado
de sus fuerzas.


Aquel altísimo sentimiento de justicia que es,
con el amor de lo bello, de lo bueno y de lo verdadero,
la razón de la dignidad humana, sólo por vocación
espontánea de las grandes almas se desarrolla
en las que efectivamente son grandes. Uno
de los motivos por que no se desarrolla en toda alma
humana, es porque el deber de ser justas en todo
y con todas no se ejercita ni se enseña á ejercitar
por medio de vastos desenvolvimientos de fuerza
intelectiva. Uno de los signos de civilización que
muestra el siglo actual es la tendencia común de
los hombres á reconocer la realidad de los hechos,
á confesar las verdades que alcanzan, á justipreciar
las acciones humanas por sus móviles, á incluir
en su juicio de hombres y cosas, ya como realce
de méritos, ya como dirimentes de culpas y faltas,
la coacción de medios y circunstancias contrariantes.


Eso es, á no dudarlo, una prueba del aumento de
imparcialidad; y á no dudarlo, resulta del aumento
de razón colectiva de que la civilización es prueba
evidente. Pero de esa imparcialidad racional á
la imparcialidad moral que actúa como deber para
favorecer y completar el deber de civilización en
que está cada hombre y todo el hombre de la Historia,
hay la misma distancia que hay entre la civilización
indiferente á la moral que conocemos
y la civilización deferente á la moral, fundada en
la moral, que conocerán los hombres cuando hayan
llegado á aquel desarrollo de conciencia en que
la imparcialidad no sea una cualidad privativa del
historiador, ni un medio inmoral, como el de que
hoy hacemos uso, para cohonestar vicios poderosos
ó brillantes con virtudes, ó esfuerzos, ó méritos
secretos, sino un deber que se cumpla tranquila
y sosegadamente como tributo de la justicia
á la verdad y de la conciencia á la razón.



  
  SEGUNDA PARTE
 
 LA MORAL Y LAS ACTIVIDADES DE LA VIDA





  
  CAPÍTULO XXIV
 
 ENLACE DE LA MORAL CON EL DERECHO POSITIVO




Patentizados ya en la relación de derecho los deberes
colectivos é individuales que se deducen
espontáneamente de ella, quizás parecerá superabundante
la materia de este capítulo. No lo es.


En primer lugar, el derecho, por su nativa virtualidad
orgánica, transciende tan hondamente á la actividad
general de la vida humana, que la mejora y,
por tanto, la perfecciona si se ejercita; que la malea
y, por tanto, la corrompe si no es ejercitado. Así
considerado, sangre, quilo, protoplasma, el derecho
es un elemento activo de moralidad.


En segundo lugar, el órgano del derecho es la
conciencia, y sin violentar el lenguaje figurado se
puede afirmar que es, como el deber, una función
de la conciencia. Así considerado, se desarrolla con
ella y es condición del desarrollo de su mismo órgano:
á más conciencia, más derecho; á más actividad
del derecho, más vida en la conciencia. Ahora,
como la conciencia es el más alto órgano de la personalidad
humana, siendo por eso la más elevada
expresión de humanidad, es por sí misma un exponente
del esfuerzo hecho para elevarse y de la evolución
consumada por individuo y sociedad para
realizar su desarrollo. Función de la conciencia, el
derecho se presenta entonces como una actividad
evolutiva que ha de proceder, como toda evolución,
de antecedente á consecuente; de efecto causado á
efecto causal, de idea á principio, de inducción á
deducción, de elemento orgánico á cuerpo organizado.
Para llegar al estado de conciencia en que el
derecho es una función nunca cohibida ó reflexivamente
favorecida, individuos y sociedades han de
haber llegado también á aquella tan puntual concepción
del deber y costumbre del deber en que esta
suprema función del ser consciente subordina y ordena
nuestra vida toda. De este modo, el desarrollo
del derecho es coeficiente del desarrollo del deber;
y en este sentido el Derecho está con tan estrecho
lazo enlazado á la Moral, que ésta, por la intrínseca
fuerza de las cosas, será y es más eficaz, más progresiva,
más positiva, más elevada, más humana,
cuanto más coadyuve el Derecho al desarrollo de la
Ciencia y á la práctica de los deberes.


Elemento de moral y motivo de moralidad, el derecho
concurre á la noción del bien como á la práctica
del bien; pero es necesario que concurra deliberadamente
al progreso del bien social é individual.
Para conseguirlo es necesario que el derecho
positivo (extendiendo esta denominación al administrativo,
al constituyente y al internacional) se infunda
en la idea de su transcendencia sobre la vida
moral de la sociedad, de modo que el legislador legisle
con la evidencia de que, fundar el derecho ó
desenvolverlo, es contribuir á fundar y desarrollar
vigorosas ideas y costumbres de moral.


Se objetará con razón que, siendo progresivo ó
evolutivo, el derecho no puede mejorarse por arte
y ciencia del legislador; pero se salva la objeción
pensando que también es progresiva y evolutiva la
moral á que está enlazado por su origen y órgano
común, que es la conciencia. Si la una progresa, el
otro la seguirá en su progreso; y recíprocamente, si
el derecho progresa, con él progresará la moral.
Esta no es una simple verdad de inducción, que
también lo es de experimentación. Basta ver en sus
efectos históricos el desarrollo repentino del derecho
civil, en Francia, á consecuencia de las reformas
revolucionarias del siglo XVIII, el impulso pasmoso
dado por los constituyentes anglo-americanos
al derecho político, la verdadera transformación del
derecho penal iniciado teóricamente por Beccaria y
Bentham y secundada en la práctica por Filadelfia y
Nueva York, primero; por todo el mundo, después,
para ver cuán positiva es la acción del derecho positivo
sobre la moral social y sobre la moralidad individual.
El mismo derecho de gentes, no obstante
lo informe, no obstante lo estacionario que lo hace
el privilegio de modificarlo y alterarlo que aún conservan
las llamadas grandes potencias, atestigua la
influencia del Derecho en la Moral, mostrando con
su actual incapacidad para regir y moderar la primacía
de la fuerza bruta internacional, la inmoral
iniquidad de esas naciones, cuya torpe grandeza se
reduce á amenazarse los iguales, á imponerse por la
fuerza los superiores á los inferiores.


En la vida internacional, como en la nacional y en
la privada, el espectáculo de la inmoralidad concluye
por ser agente de moral, y no es dudoso que así
como el aumento de racionalidad ha hecho de los
tratados particulares entre naciones una verdadera
ley que las liga positivamente mientras rige; que así
como el aumento de necesidades y experiencias ha
empezado á hacer de las convenciones y congresos
internacionales una fuente de jurisprudencia; que
así como el desarrollo de la filantropía reflexiva ha
hecho necesarios los tratados de extradición y el derecho
de ambulancias; que así como el progreso de
la moral universal trata de infundirse en el principio
de arbitraje, así el progreso del derecho público
y privado de gentes coadyuva al de la moral y al
de la moralidad internacional. Urge que así sea.
Cuando, fatigados de la lucha con la inmoralidad
privada, los hombres de bien recorran con avidez
los grupos de sociabilidad en que sucesivamente, y
de un modo cada vez más complejo, se va realizando
el vivir humano, y en todas partes lo ven contaminado
de los mismos instintos y pasiones, y al llegar
á la sociedad internacional esperan que,
por ser ella más extensa, se habrá debilitado el
egoísmo, y en vez de encontrarlo más débil, lo encuentran
más robusto, porque el egoísmo nacional
es un monstruo sin sensibilidad, ni razón, ni responsabilidad,
que devora sin remordimiento ni piedad
la vida de millares, los bienes de millones, la
industria de los siglos, los ahorros de la Humanidad,
las esperanzas de mañana, la fe de hoy, la caridad
de ayer, no pueden tener ya confianza en el
bien que los dirige. Y ese continuará siendo el espectáculo
que les dé la vida de relación de las naciones,
mientras el derecho internacional positivo
siga careciendo de la fuerza moral que no puede tener
cuando, como ya ha sucedido tres veces en este
siglo de las luces y en el seno de la civilización occidental,
basta que la guerra, la perversidad ó la
venganza corone á un ambicioso, ó supedite á un
pueblo, ó haga victoriosa una raza, para que el mundo
entero absuelva la victoria, por inicua que haya
sido, y se postre ante los hechos consumados por el
mal con más devoción de la que tiene para los hechos
realizados por el bien.


Al par de ese espectáculo desconsolador, el siglo
nos da el estimulante espectáculo del progreso jurídico
sirviendo en lo civil, en lo político y en lo criminal
á la mejora y moralización de muchas esferas
de actividad individual y colectiva; pero en todos
esos progresos parciales faltan la convicción de
contribuir al bien por medio del derecho, y el propósito
de perfeccionar la moral pública perfeccionando
el derecho positivo.


Si en vez de atemperarse en las reformas civiles
á las tradiciones del derecho romano ó del derecho
bárbaro, se atendiera á las relaciones naturales del
derecho y se instituyera la familia y la propiedad
con arreglo á sus relaciones naturales y á su propia
finalidad social, el derecho civil sería mucho más
efectivo auxiliar de la moral práctica y teórica.


Si en vez de atenerse en la enmienda de las constituciones
políticas ó en la fundación de sociedades
jurídicas sobre un pacto constitucional, á los consejos
de propósitos parciales, se atuvieran los constituyentes
al propósito de concurrir al bien social, esforzándose
con firme esfuerzo por asegurar el desarrollo
de la iniciativa individual y social por medio
de un reconocimiento incondicional de la autonomía
de los individuos, los municipios, las regiones y la
nación, no se favorecería el creciente desarrollo de
inmoralidad que origina la burla frecuente de las leyes
fundamentales.


Si en vez de fundar en deducciones convencionales
la noción de pena, se estableciera sin vacilar en
su inducción legítima, y sobre esa inducción se fabricara
una teoría racional del derecho de penar, y
de la teoría se derivaran las instituciones penales
que tan fácil, tan útil, tan honroso y tan beneficioso
sería derivar, el enlace de la moral con el derecho
positivo sería manifiesto, porque el derecho penal
es tanto una rama de la Moral como de la Jurisprudencia.
Pero ninguno de esos servicios á la Moral
puede hacerse sin generalizar el cumplimiento de
los deberes afectos al ejercicio del derecho y sin divulgar
teórica y prácticamente la idea exacta, verdadera,
persuasiva y convincente de la íntima correlación
entre la moral y el derecho positivo.


CAPÍTULO XXV
 
 ENLACE DE LA MORAL CON LA POLÍTICA


No hablemos de la política teórica: le basta ser
una rama del Derecho para estar ligada á la
Moral, ya lo hemos visto. Hablamos de la política
activa, del continuo aplicar el Derecho á las formas
del vivir social, del continuo lidiar de poderes con
derechos en la lucha continua por el poder.


La ineficacia de la moral en la política se ha convertido
en regla de conducta universal. En los países
poderosos y en los débiles, en las viejas nacionalidades
y en las naciones recién nacidas, cuando
el Estado está fundado en tradiciones, lo mismo que
cuando es guiado por el derecho, si el objetivo de
la política nacional es la prepotencia internacional,
ó si la insuficiencia de medios y recursos reduce la
política á querellas de caudillos, en todas partes está
la política tan divorciada de la moral, que es una
prueba de incapacidad política el mostrarse inclinado
á ser moral.


Á excepción, en Europa, de aquellos países en
los cuales la adherencia de los grupos sociales es
por sí sola una fuerza moralizadora, en todas las
demás es necesariamente corrompida y corruptora
la administración pública.


Á excepción, en América, de aquellas sociedades
fundadas en la tradición jurídica de los anglo-sajones,
y de dos ó tres de origen latino que han reaccionado
vehementemente contra la desorganización
del coloniaje, las restantes son organismos corroídos.


En todas partes, además de la grosera sugestión
del egoísmo que establece entre la moralidad pública
y la privada la independencia que le conviene,
operan las mismas causas: de una parte, el poder
absorbente del Estado unitario; de otra, la insuficiencia
jurídica de la organización social.


El Estado unitario es corruptor de nacimiento.
Todo Estado unitario, en cualquier tiempo, espacio
y forma de gobierno, es siempre personal: el Estado
es el jefe del Estado. Y como absorbe la iniciativa
de los organismos provinciales y municipales, sustituye
con la ley de su voluntad la autonomía de esas
sociedades; de aquí la desorganización, y de ésta la
corrupción. Dispone de la fuerza pública, y con ella
corrompe por miedo ó por soborno. Dispone de todos
los empleos, y con ellos corrompe por soborno
ó por miedo.


El derecho entra á veces por tan poco, y la tradición
semifeudal entra por tanto en la organización
social, que, no obstante la Revolución francesa, una
inmensa porción de tierra europea, en vez de ser
propiedad del trabajo, lo es del ocio, y una considerable
porción de los beneficios del trabajo va á
manos del capital voraz, en vez de ir á mejorar la
vida del trabajador. De aquí la guerra económica,
que se exaspera en proporción á la indiferencia, la
torpeza ó las provocaciones del Estado, representado
por satisfechos, por imprevisores ó por tímidos
que, lejos de afrontar con el Derecho el problema
social, lo que sería empezar á resolverlo, se esfuerzan
en eludirlo y aplazarlo, lo cual es aumentar
las causas de inmoralidad que frecuentemente se
manifiestan en explosiones criminales de los que
exigen, y en criminales represiones de los que se
niegan á las exigencias del proletariado.


Verdad es que al par del espectáculo inmoral de
los políticos ofrece Europa el espectáculo de los
economistas y de los sociólogos, que, secundados
por capitalistas y fabricantes inteligentes ó por filántropos
y por asociaciones generosas, proponen planes
fundados en ciencia y experiencia, ó aplauden
los experimentos de Rochdale, Mullhouse, Berlín, y
convergen, con los bien intencionados, al orden y á
la moral.


Pero como no pueden bastar para contrarrestar la
influencia maligna de los instintos, pasiones, envidias
y furores, las predicaciones de los pensadores,
las tentativas de cooperación industrial y comercial,
la construcción de casas, de barrios y de ciudades
para obreros y la participación concedida á algunos
en las ganancias á que contribuyen como primer
agente de producción, el estado moral de las sociedades
en donde la propiedad no es del trabajo, y en
donde el fruto del trabajo no es proporcional, para
el trabajador, al esfuerzo que hace y al beneficio
que produce, es necesariamente disolvente. No todos
los estadistas europeos se guían por la inmoral
indiferencia que distingue entre la moralidad privada
y la pública; pero los estadistas verdaderos son
tan pocos en el mundo, que actualmente no hay en
Europa más que uno, y no es Bismarck. En cambio,
son muchos los que, como este funesto afortunado,
no ven en la política más que el arte de utilizar el
Poder contra el Derecho, y como de esos es el formar
escuela, cuanto más triunfan ellos más triunfante
se muestra la doctrina que divorcia de la Moral
á la Política.


Es claro: si los dos Napoleones no necesitaron
de ninguna moral para tener á sus pies á toda
Europa; si Alemania, para ser una, no hubo menester
de un justo, y con un simple artero le bastó
para imponer su voluntad á Europa, nada tiene que
ver la moral con la política.


Nada tiene que ver á los ojos de los deslumbrados
por esos ejemplos en Europa; nada tiene que
ver á los ojos de los que en América ven con admiración
que el personalismo cínico hace poderosos
y potentados á ridículos imitadores de esos modelos
repulsivos; pero á los ojos del que ve la realidad,
se presenta como evidente la relación que
enlaza á la moral con la política.


La realidad es que siendo el arte político un derivado
de las ciencias que tienen por objeto el
estudio del orden social y del orden jurídico, que
directamente se basan en el orden moral, el arte
tiene que buscar sus reglas en donde buscan sus
leyes las ciencias de que emana. Y no hay más que
decir; con eso basta. Sólo á ignorantes absolutos ó
á consumados hipócritas ha podido ocurrir la idea
de separar lo que es inseparable por naturaleza, y
de quitar al arte de ponderar el poder con el derecho,
la dignidad que le da su origen. Política sin
moral, es indignidad; cualquier juego de azar, siendo
tan indigno como es el juego, es más digno que
la política divorciada de la moral, porque al menos
en sus lances repugnantes no aventura más
moralidad que la del jugador y sus cómplices. Pero
el político inmoral aventura con su ejemplo la moralidad
pública y privada de su patria.


Faltando á todos sus deberes los que usufructúan
el poder, faltan al suyo cuantos tienen alguna dependencia
del Estado, y la sociedad, que es víctima
de esas faltas, empieza á cometerlas para vengarse
y resguardarse, y concluye por cometerlas por la
costumbre adquirida de incurrir en ellas. Así es
como, poco á poco, y sin pensarlo, ni quererlo, ni
sentirlo, van los pueblos, guiados por la política
indiferente á la moral, perdiendo una por una sus
virtudes, sus cualidades y su carácter; así es como
las familias van en ellas perdiendo, sin notarlo, la
dignidad de su fin social, la afinidad de sus elementos,
la pureza de sus costumbres, la grandeza de su
institución; así es como los individuos van, sin advertirlo,
perdiendo el decoro, la dignidad, la veracidad,
la firmeza, la lealtad, y convirtiéndose en
momias semovientes que engañan hasta con el aparato
de una personalidad y de una vida que no
tienen.


CAPÍTULO XXVI
 
 LA MORAL SOCIAL Y LAS PROFESIONES


Una vez, una madre de las que en la América
latina pueden, por la ternura, servir de modelo
á cualesquiera madres, decía, refiriéndose á
uno de sus pequeñuelos:


“—Y éste será sacerdote.


—Si tiene esa vocación, enhorabuena—dijo su
marido.


—Y aunque no la tenga: el sacerdote no tiene
que luchar tanto con la vida como otros.


—Es un error: en la vida, todos son sacerdocios,
y todos imponen deberes costosos.


—Pero el sacerdote tiene siempre el pan á la
mano.


—Pero no siempre lo tiene á la conciencia.


—¿Qué quieres decir?


—Que no siempre es tan fácil para la conciencia
el acercarse al pan que se toma fácilmente con
la mano.


—¿Por qué?


—Porque el pan se digiere solamente en el estómago.


—¿Pues acaso hay algún otro aparato digestivo?


—Varios: la razón, que juzga de nuestro modo
de ganar el pan, es uno; la voluntad, que á veces
se resiste á determinados modos de ganar el pan,
es otro; la conciencia, que aprueba ó condena los
modos de subsistencia que se adoptan, otro.


—Y el sacerdocio eclesiástico, ¿es uno de esos
modos de ganar la vida que la razón juzga mal,
que la voluntad resiste y que la conciencia condena?


—Si lo adopta la vocación, no; cuando lo adopta
el egoísmo cauteloso é inmoral, sí.


—Y ¿por qué?


—Por lo mismo que es inmoral hacerse abogado
ó médico, ó maestro, ó periodista, ó comerciante, ó
peluquero, sin más mira que la de ganar el pan.


—Pero aun así, cuando el objeto es evitar los
vicios de la ociosidad y la deshonra del vicio...


—Menos malo, en efecto; pero es malo.


—Pero si así se hace un bien á la familia...


—Á la verdadera familia no se le puede hacer un
bien que sea un mal para la sociedad.


—Y ¿por qué es un mal para la sociedad el seguir
sin vocación una carrera?


—Porque todo oficio, carrera, profesión ó función
social requiere un número determinado de deberes,
que se cumplen tanto menos cuanto mayor es la
repugnancia con que los reconocemos, y toda vocación
extraviada impone deberes repugnados.


—Pero eso, en último caso, será un mal para el
extraviado de su vocación.


—Para él, para la familia, para sus convecinos,
para sus comarcanos, para su patria y para la Humanidad
entera.


—¿Cómo así?


—Porque lo que la sociedad humana quiere y
requiere de sus miembros es que coadyuven al
orden social, y para eso hay que cumplir con su
deber; y para que el cumplimiento del deber sea
general, hay que hacer del deber una causa y origen
de felicidad.”


El mismo movimiento de cabeza que hizo para
meditar la tierna madre, lo hacen para protestar los
millares de padres á quienes intentan la razón y la
moral desviar del torpe empeño de hacer que sus
hijos sean en sociedad lo que á ellos conviene, no
lo que al orden social á que es deber y conveniencia
de todos concurrir. Á no dudarlo, la competencia
de los servicios es demasiado activa en el mundo,
y todavía demasiado primitiva la organización
social para que pueda exigirse á la moralidad privada
el sacrificio de los medios de subsistencia individual
y de familia por simples escrúpulos de conciencia.
Pero también, á no dudarlo, es cínica la inmoralidad
con que se adoptan profesiones y oficios
sin consideración, antes con absoluto menosprecio,
de los deberes que imponen las funciones sociales.


Si se adoptara el procedimiento de la estricta
honradez, que aprende lo que no sabe para hacerlo
bien, ó que vence las repugnancias que impone una
función inapropiada para desempeñarla con sujeción
á los deberes inherentes á ella, menos mal.
Pero universidades, academias, institutos, seminarios,
colegiatas, catedrales, parroquias, fábricas, almacenes,
barcos, naves de guerra, arsenales, astilleros,
aduanas, bancos, contadurías, receptorías, solios,
sitiales y curales, están llenos de favoritos de la
herencia ó la fortuna, de desesperados ó de desocupados
que hacen en la colmena social la competencia
privilegiada á los hijos de su trabajo, de
su esfuerzo, de su deber y de sus méritos. Aun en
las mismas relaciones industriales que, en fuerza de
la ley natural de los servicios, se rigen generalmente
por la oferta y la demanda, aun ahí compite con
la vocación la ineptitud, y con el deber cumplido la
burla del deber no conocido ó no aceptado.


El desorden que resulta del falseamiento de las
vocaciones, no puede ser más inmoral. Malea al individuo,
porque ó le infunde una anárquica confianza
en su idea, si ésta triunfa, ó una pusilanimidad,
si fracasa, que corrompe el carácter; malea á la familia,
porque la hace aceptar la subsistencia, no
del trabajo fecundo para la sociedad, sino del exclusivamente
ventajoso para la institución doméstica;
malea á las sociedades particulares, porque la
alteración del orden en las funciones sociales es
una alteración del orden moral; malea á la humanidad
de una época, porque la priva de los beneficios
que debiera esperar de la aplicación de grandes vocaciones
individuales á la múltiple actividad de la
vida.


Entre las varias causas que convergen á ese desorden,
no es la menor la vanidad insana, ni la mayor
es la falta de recursos de existencia; necesidades,
instintos y pasiones, á veces hasta la misma
honradez, que es el deseo ideal de cumplir con el
deber, concurren á la inmoralidad que resulta del
abandono ó del extravío de las vocaciones. Pero
ninguna causa más inmediata de ese mal que la
usual reserva de las funciones del poder temporal
y del espiritual, hecha en favor, no de méritos adecuados
á esas funciones, sino de intereses momentáneos
de grupos particulares del Estado ó de la
Iglesia.


Así es como el mal ejemplo que se da en la provisión
ó en el desempeño de las funciones sociales
más transcendentales, se insinúa en el cuerpo
y en el alma de la sociedad entera, y así es
como, sirviendo todos para todo, nadie sirve para
nada.


El objetivo es parecer, no ser; el propósito, tener,
no hacer. De ahí, especialmente en los países
de origen autocrático, la manía, la verdadera manía
de los empleos públicos y la universal preferencia
de las llamadas profesiones liberales, como si éstas
fueran la vocación natural, y como si las profesiones
industriales fueran incapaces de despertar en la juventud
de nuestros pueblos la fructuosa vocación
que ha formado á los Palissy y á los Jacquard, á
los Franklin y á los Fulton, á los Watt y á los Stephenson,
á los Morse, á los Edison, á los Bell, á los
mil, á la legión de bienhechores que, centuplicando
las fuerzas de la Industria, han multiplicado los goces
legítimos de la vida civilizada.


Es cierto que la actividad industrial no exime de
tendencias viciosas á las sociedades que de un modo
más poderoso la despliegan: la pasión del dinero,
que estrecha los linderos de la vida social; la embriaguez,
que seca en su fuente el sentimiento de la
dignidad humana; el egoísmo frío, que congela la
sensibilidad individual y colectiva, parecen fatalidades
inevitables en el cumplimiento, cuando es muy
extenso, de las vocaciones económicas. Pero la pasión
del dinero, la embriaguez, el egoísmo insensible,
¿no son tendencias también de las sociedades
inactivas ó en donde la vocación social parece limitada
al ejercicio de las funciones políticas, literarias
y eclesiásticas? ¿Hay endineramiento más repugnante,
alcoholismo más general, sensualidad más
perversa, egoísmo más seco que los que chocan y
contrastan con la apariencia espiritualista de las sociedades
ociosas y letradas? ¿En dónde ha degenerado
en farsa más horrible la administración de justicia;
en dónde es burla más descarada la profesión
de principios religiosos; en dónde ociosidad más
perniciosa el empleo público; en dónde periodismo
más innoble ó más estúpido; en dónde casta de literatos
más estólida y más refractaria; en dónde la
curia es más artera; en dónde más venenoso áspid
el abogado; en dónde esfinge más siniestra el médico;
en dónde es menos brazo armado de su patria
el militar; en dónde la civilización más corrompida;
en dónde más corruptor el progreso material; en
dónde sociedades más hondamente inmorales que
las de allende y aquende los mares, en que el prevalecimiento
de las profesiones liberales demuestra
el descarrío de las vocaciones, la anteposición
del interés á la vocación, el ejercicio de la actividad
mental ó muscular por lo que da, no por el bien
que puede hacer?


Nuestro siglo no es peor que otro siglo; al contrario,
puesto que tiene más conciencia del mal hecho
ó del bien que ha dejado de hacer. Mas no por eso
es digno de la indiscreta admiración que nos inspira.
Los tres hechos esenciales de él—aplicación metódica
de la ciencia al aumento de vida, aumento
de razón, aumento de conciencia—pudieran y debieran
dar por fruto una más ordenada aplicación
del deber á las manifestaciones de la vida. No la ha
dado. El ejercicio de las funciones industriales é
intelectuales, la mala distribución de vocaciones, el
pésimo uso de los poderes temporales y espirituales
de la sociedad demuestran la incompetencia general
de los funcionarios, lo cual demuestra á su
vez el olvido general del deber.


Sociedad en donde éste sea universalmente cumplido,
no existirá jamás, porque nunca llegará una
porción cualquiera de humanidad á aquel desarrollo
de razón y de conciencia en que el conocimiento
de las relaciones y de los deberes en ellas incluídos
sea tan íntimo y tan claro que obscurezca los instintos,
las pasiones, los deseos, los errores y los
extravíos de vocación que se oponen al cumplimiento
constante del deber. No es eso lo que se
pide; no es eso lo que insensatamente pretende la
moral social. Pretende ella, pide el sentido común,
que pues hemos llegado á la sociedad industrial, en
que la vida toda del sér social puede considerarse
como una industria, tanto vale decir como una actividad
moral, mental ó muscular, en busca de un
producto; y que, pues, el producto material se obtiene
por trabajadores de la materia que, para manipularla,
manufacturarla y transformarla, tienen que
cumplir con el deber de trabajar, los productos espirituales
y mentales se obtengan por quienes tengan
vocación para obtenerlos, cumpliendo con los
deberes que imponen el trabajo espiritual y el mental,
sin desviarse de su vocación, por infructífera,
ni buscarla por fructuosa.


Aun eso mismo sería demasiado pretender dentro
de una constitución económica como la de la sociedad
contemporánea, en la que felizmente rige una
ley natural de economía, en la que casi no hay ya
vestigios de la agremiación y en la que va siendo
un hecho la libertad de profesiones. Que se viole la
ley de economía social, que se obste á dos verdaderos
adelantos, uno social y otro político, sería
insensato pedir; tanto más insensato, cuanto que la
moral, progresiva como es, no puede obstar de
ningún modo á ningún progreso concreto, y mucho
menos á una ley de la Naturaleza. Cuando clama
contra el abuso de las aptitudes, ni desconoce la
posibilidad excepcional de que haya individuos, ó
tan bien dotados, ó tan bien educados, que puedan
desempeñar funciones varias según varían sus circunstancias,
ni mucho menos desconoce la capacidad
que el deber tiene de hacer apto á quien para
una dada profesión no nació apto. De acuerdo con
el procedimiento inductivo de la ciencia de que es
rama, la moral social encuentra establecido aún un
hecho: el falseamiento de las vocaciones y el universal
desarrollo de las actividades individuales, no
en el sentido y dirección de su objeto propio, sino
en el de intereses preconcebidos, y declara que es
un mal. Del hecho se eleva á su motivo, y viendo
que es la inmoral tendencia de la familia y del individuo
á usar de las ventajas sociales, no tanto en
provecho común de la sociedad, de la familia y del
individuo cuanto en provecho exclusivo del individuo
y la familia, afirma que el remedio de ese mal
y la curación de esa inmoralidad está en el orden
natural de las cosas; que el orden natural de las
cosas es que se cultiven con profundo respeto las
vocaciones naturales; que esas vocaciones se distribuyan
normalmente según la distribución natural
del trabajo social; que así se regulan las competencias,
se esfuerzan las aptitudes, se acelera el
desarrollo, ó adelanto, ó progreso de las profesiones
y de los fines de vida social á que se refieren,
y que así se armonizan y equilibran, en cuanto es
posible producir ese equilibrio y armonía, lo que se
llama progreso material y lo que es desarrollo moral
de las sociedades.


CAPÍTULO XXVII
 
 LA MORAL Y LA ESCUELA


Las profesiones espirituales, como podemos llamar
á las que más directamente se relacionan
con el gobierno ó dirección espiritual de las
sociedades, son las peor desempeñadas. La razón
es obvia: reclaman una vocación más decidida y
una noción y cumplimiento del deber mucho más
austeros que cualesquiera otras funciones, y es claro
que si la Moral condena el descarrío general de
vocaciones que caracteriza el período industrial de
la civilización, cuanto mayor sea la transcendencia
social de la profesión, tanto mayor será su responsabilidad
en el mal que se condena.


Se comprende que el labriego no sepa qué es
una entidad social de primer orden; se explica que
el obrero ignore su importancia social; se concibe
la ignorancia en que viven de la transcendencia de
sus funciones sociales los mil agentes del trabajo
industrial: la sociedad de hoy está fundada sobre la
sociedad de ayer, y la sociedad de ayer, ignorando
la igualdad natural de los servicios, ignoraba la
igualdad social de los méritos. Pero que el maestro
no sepa á punto fijo el papel que desempeña;
que el cura de almas y el de cuerpos estén casi
siempre por debajo del alto deber de su fundación;
que el sostenedor de la ley y el que la aplica prefieran
los gajes del oficio á la gloriosa responsabilidad
que los distingue y enaltece; que el periodista,
guardián de la civilización, haya reducido á industria
comercial de innoble especie su vasta representación
de la razón y la conciencia populares,
ni se concibe, ni se comprende, ni se explica.


Y aquí no es la sociedad, aquí es el funcionario
el primer responsable del desnivel entre él y su
función: también por estar basada la sociedad contemporánea
en la sociedad pasada, duran aún las
preocupaciones en favor de los sacerdocios liberales
ó espirituales, y cuanto obsta en las sociedades
no completamente reformadas para la dignificación
de los funcionarios industriales, tanto consta la
ayuda y favor de las profesiones que se tienen por
más dignas.


Entre las más, la primera por el orden de su transcendencia
es el magisterio. Aún no han llegado las
sociedades humanas hasta proporcionar escrupulosamente
los honores y la recompensa á la dignidad
del magisterio; pero no hay una sola, principalmente
entre las esclarecidas por la democracia, que no
incluya prácticamente entre las primeras y más dignas
de respeto á la función social que tiene por
objeto la guía de las generaciones.


En cambio, no es tan general entre los encargados
de esa función el conocimiento de sus responsabilidades,
de su grandeza y de su fin social. Así,
con excepción del corto número de sociedades que
tienen de la educación fundamental la exacta idea
que practican los norte-americanos, la escuela no
es lo que debe, porque el maestro no sabe ser lo
que debe ser.


Antes que nada, el maestro debe ser educador
de la conciencia infantil y juvenil; más que nada, la
escuela es un fundamento de moral. Si educa la
razón, ha de ser para que se desarrolle con arreglo
á la ley de su naturaleza y para que realice el objeto
de su sér, que es exclusivamente la investigación
y el amor de la verdad; si educa los sentimientos,
es porque son el instrumento más universal de
bien, en cuanto son instrumento de la atracción universal
entre los hombres; si educa la voluntad, ha de
ser para enseñarla á conocer el bien como el único
modo de esencia y el mejor en práctica, de ejercitar
la actividad; en suma, si educa lo que debe y como
debe, ha de ser con el supremo objeto de educar la
conciencia, de formar conciencias, de dar á cada
patria los patriotas de conciencia, y á toda la Humanidad
los hombres de conciencia que les hacen
falta. Á ese fin, la escuela tiene que satisfacer tres
condiciones: ha de ser fundamental, ha de ser no-sectaria,
ha de ser edificante.


Fundamental, suministrará sin reservas de ninguna
especie los fundamentos coordinados de toda
la verdad que se conozca: así educará la razón, es
decir, la guiará hacia su propio fin, y preparará
hombres que amen la verdad como se ama un bien
necesario y conocido, y que detesten el error con la
fuerza viril con que se debe detestar el mal.


No sectaria, la escuela deberá defender con vigor
su independencia de todo dogma religioso, de
todo dogma político, de todo dogma económico, de
todo dogma científico, de todo dogma literario; en
una palabra, de todo dogma. Religión, Moral, Derecho,
Estado, Sociedad, Literatura, todo es progresivo,
porque todo es expresión de una fatalidad biológica
que ha sujetado y sujeta á la ley de su
propio desarrollo á todos los seres, y triplemente
progresivo el sér de razón, de conciencia y de sociabilidad
reflexiva.


Edificante, la escuela ha de educar en vista y previsión
continua de su propio objeto moral y del objeto
que tiene en la vida y en la humanidad el niño.
El niño es la promesa del hombre, el hombre la esperanza
de alguna parte de la Humanidad: la escuela
tiene por objeto moral la preparación de conciencias.
Así, por su objeto como por el del niño que va
á ser hombre, la escuela ha de edificar en el espíritu
del escolar, sobre cimientos de verdad y sobre bases
de bien, la columna de toda sociedad: el individuo.


Si la sociedad, concibámosla como la concibamos,
es de todos modos un compuesto de individuos, y
si experimentalmente se prueba que las sociedades
más sanas son las compuestas de individuos menos
corrompidos; y si la corrupción del individuo empieza
por la ignorancia de la realidad, sigue por el
fanatismo de cualquier orden de creencias y acaba
por el olvido sistemático de la propia conciencia y
del deber que la mejora, es lógico inducir que allí
donde empieza el individuo social, que es en la escuela,
empieza la tarea de moralizarlo socialmente,
como empieza en el hogar, su primer centro, la tarea
de moralizarlo individualmente.


Para que la escuela moralice, se repite, será fundamental,
y suministrará los fundamentos precisos
de cuantos conocimientos positivos están organizados
en ciencia y son capaces de educar á la razón
en el amor de la verdad; será no sectaria y educará
el sentimiento y la voluntad, no en dogmas religiosos,
ó morales, ó políticos, ó científicos, ó literarios
que sean germen de fanatismo exclusivista, sino en
el ejercicio de lo bello bueno y del bien concreto,
en la práctica de todas las tolerancias y en los horizontes
abiertos del sentir y del querer, que no son
fuerzas para puestas al servicio de sistemas deleznables,
sino para manifestar la eficacia de las leyes
inconmovibles de la Naturaleza; será edificante la
escuela, y edificará hombres de conciencia y de deber,
para la familia, para la patria y para la humanidad.
Los edificará para la familia, que es la base
moral de la patria; los edificará para la patria, que
es el fundamento moral del amor á la humanidad;
los edificará para la Humanidad, que es el centro
moral de atracción á que convergen y sobre el cual
gravitan todos los seres de razón consciente.


CAPÍTULO XXVIII
 
 LA MORAL Y LA IGLESIA CATÓLICA


Como si el mundo viejo estuviese todavía por
derruir, una porción de zapadores retardados
están aún en las postrimerías del siglo que sólo
por su espíritu constructivo se inmortalizará en la
memoria de la Historia zapando y derruyendo.


Los unos zapan con el hacha prehistórica: son
los representantes póstumos de la teología y de los
sistemas à priori; los otros zapan con la zapa volteriana,
son los sobrevivientes del enciclopedismo
y del racionalismo sistemático.


Los primeros se han estacionado en la edad de
oro de la Iglesia católica, aunque á la verdad el
catolicismo no ha pasado todavía de la edad de
bronce. Los otros han hecho parada en el siglo XVIII
y en la Revolución francesa.


Los primeros tratan de derruir la obra secular de
la razón humana; y hoy, como en el período de
la reacción contra la Reforma, se esfuerzan desesperadamente
por aniquilar la civilización contemporánea,
hechura del hombre en consorcio con la
Naturaleza. El Sillabus, el dogma de la concepción
inmaculada, el de la infalibilidad, las colonizaciones,
la acerba lucha por la reconquista del poder
temporal, son otros tantos arietes puestos contra
la dolorosa construcción de los progresos humanos,
contra la fábrica de verdades de la Biología y de la
Fisiología, contra el monumento de la ingenuidad
levantado por el positivismo y por la Antropología
á la verdad, cuando reconocen, declaran y acatan
la falibilidad necesaria y la providente limitación de
la razón humana; contra la obra cooperativa de la
Moral, del Derecho, de la libertad y del gobierno
constitucional, cuando condena los esfuerzos de
Irlanda por cumplir con el deber de ser patria de
sus hijos, cuando anatematiza los derechos individuales,
cuando pasa todo el siglo en apoyar tiranos
contra pueblos, y cuando, por fin, quiere restaurar
el gobierno temporal, que no sólo ha sido una inmoral
contradicción, sino que volvería á ser el peor
ejemplo de autócratas, déspotas y usurpadores.


Los segundos, como si lo único que compete á la
razón contemporánea fuera demoler los restos del
edificio de errores teológicos, ó como si pudiera
prescindirse del orden de la vida social y ejecutar
de la noche á la mañana el noble, pero ilusorio
ideal de poner una nueva sociedad sobre la antigua
sociedad, un mundo nuevo sobre el mundo viejo,
una nueva humanidad sobre la antigua humanidad,
el bien sobre el mal, el derecho sobre el privilegio,
la libertad sobre la esclavitud, la civilización sobre
la barbarie, la razón sobre el absurdo, la conciencia
sobre la inconciencia, pierden en pulverizar sillares
ó capiteles del edificio derruido, el tiempo
precioso que necesitamos para seguir poniendo
piedra sobre piedra en el nuevo edificio apenas
comenzado, y en el cual, para ser bueno, han de
entrar elementos arquitectónicos del antiguo, porque
todo edificio social ha sido en todo tiempo, y
en todo tiempo será, obra de la misma humanidad
que mezcla errores con verdades, bienes con males,
y de la mezcla hace el cimiento secular de sus largas
construcciones.


Á los zapadores del pasado no les hablará en
nombre de ella misma la Moral: les hablará en nombre
de los intereses de la Iglesia.


Á los zapadores del porvenir, armados por la
misma Moral en su momento de olvido en sí misma,
ella será quien les hable, los persuada y los
desarme.


El catolicismo, como la Humanidad, no tiene su
edad de oro por detrás; la tiene por delante. Llegará
en cuanto llegue al gobierno de la Iglesia un Papa
reflexivo. Con éste le bastará para acatar como hecho
consumado la abolición del Papado temporal, y
para reconocer en ese hecho uno de los más grandes
beneficios que han podido ideas religiosas recibir
de la necesidad y la razón. Entonces, desistiendo
concienzudamente de reinar sobre ilotas
prosternados, desechando la majestad postiza por
la connatural majestad del imperio sobre conciencias,
establecerá de hecho el gobierno espiritual,
el imperio inmaterial á que Buda aspiró, que deseó
Jesús, que Comte presentó como uno de los medios
necesarios del ideal social, que á tientas, á
traspiés y bamboleando busca á través de la Historia
la sociedad inquieta, y que á ciegas, sin plan, sin
método, sin perseverancia, realizan en parte la democracia,
la Ciencia, la Literatura, el periodismo, el
arte, cuantas actividades fundamentales y cuantas
instituciones complementarias del Derecho y de la
asociación natural trabajan por reproducir en la sociedad
la armónica coexistencia de lo uno y lo vario
que nos admira, nos encanta, nos doctrina en la Naturaleza.


Así, elevándose desde el gobierno temporal al gobierno
espiritual, el Papado consumará la reforma
religiosa más transcendental, porque será la que
hará compatible la religión con la razón en Occidente,
y porque preparará el tránsito de las religiones
de tradición á las religiones de razón, y el
advenimiento de una sociedad suficientemente abandonada
á sí misma por la Iglesia y el Estado para
que distinga y separe por su cuenta lo temporal de
lo espiritual, clasifique en dos grupos de vocaciones
las varias aptitudes de que ha menester la sociedad
para vivir, y funde un orden más natural, y,
por tanto, más estable, que el incierto hoy existente.


Los demoledores bien intencionados, que en
nombre del porvenir y de la Moral zapan los cimientos
seculares que aún resisten á la demostración,
como ayer resistieron á la burla, piensen que,
si resisten, por alguna fuerza virtual será; piensen
que el propósito no es destruir por destruir, sino
por reconstruir; piensen que para reconstruir es
preciso contar con los materiales intactos de la obra
demolida y con las fuerzas virtuales que sirvieron
para ella. La fuerza que resistió al ingenio del siglo
XVIII y que resistió á la ciencia del siglo XIX, ¿no
es la conciencia religiosa? Pues esa es una fuerza
constructiva que es preciso utilizar como la utilizó
la Reforma, como quiso utilizarla el pensador que,
por su fuerza de concepción orgánica, ha sido en
nuestros días más digno de completar con la idea de
una renovación de la Filosofía por la Ciencia, una
renovación de las religiones por la Filosofía.


La descomposición molecular de las religiones
hasta mostrar la inanidad de organización en todas
ellas, obra es hecha, y no ha sido obra difícil, aunque
haya sido larga y lenta. Pero la aniquilación
del elemento religioso es imposible: las raíces no
se arrancan sin matar la planta, y raíz de la conciencia,
como fin que es de vida humana, es el elemento
religioso en toda vida. Se puede llegar, se
llega, y es bueno llegar individualmente, á desasirse
de toda divinidad tradicional, á fabricar por
sí mismo la suya, á hacer de la Humanidad un sér
divino y de la civilización un culto, ó á convertir la
actividad de la propia conciencia en religión, y en
culto los deberes de la vida; pero suprimir la conciencia
de las causas, que hace del principio de causalidad
en todos los procedimientos empleados por
la razón como una de las cuatro piedras angulares
de toda construcción intelectual, una de las células
del sér consciente, además de imposible es inútil.
Lo útil es aprovechar ese género de composición y
de organización social. Además de lo útil, es lo necesario.
El individuo puede evolucionar, en una vida
tan rápida como la suya, desde el sistema de ideas
hereditario que se recibe de cada época al nacer,
hasta el sistema de ideas propio que forman, labrando
su propia materia intelectual, los pocos que
á eso llegan; pero una sociedad, pero la sociedad,
pero la humanidad de un tiempo dado, no puede
llegar de ningún modo. Ver ese hecho es ver la necesidad
de atemperarse á él. Á él se atempera la
moral social cuando hace descender al fondo de la
conciencia colectiva, y muestra en ella el triste desarreglo
producido por la corriente de las ideas religiosas
y por la contracorriente de las ideas científicas.
El desarreglo resulta de la fuerza con que
arraigan las unas en el sistema de ideas heredado,
y del ímpetu que llevan, al arraigarse, las ideas adquiridas.
La lucha en cada conciencia es lucha en
todas, porque la misma resistencia que hacen en la
conciencia individual las creencias tradicionales, la
hacen en la conciencia colectiva. Pero como el resultado
de la lucha en ésta no es parcial, sino total,
y afecta á la sociedad universal de un tiempo dado,
la resistencia es desesperada: el brahmanismo, vencido
como idea por el budismo, como hecho social
prevaleció sobre la primera doctrina redentora; el
confucismo, tan superior como doctrina á la religión
de los espíritus y al budismo degenerado, ha tenido
que pactar y coexistir con una y otra; el judaísmo
sobrevive á la Judea.


Si lo que se quiere es lo que se debe querer,
esto es, concordar el régimen de la conciencia con
el régimen de la razón, para que aquélla, en vez de
violar su ley y su destino, obstando al desarrollo de
la razón humana, se someta á su destino y su ley de
desarrollo, que es subsidiario del desenvolvimiento
racional, ¿qué es más moral: prolongar el desarreglo
de conciencia y el desorden social que lo subsigue,
ó resignarse á los hechos, atenerse á la ley del
proceso, de las ideas en la razón colectiva, y siguiendo
reflexivamente el ejemplo que por instinto
ha seguido en toda reforma el sér social, imitar al
arquitecto que, reducido á contar con materiales
viejos, busca entre ellos y entresaca los buenos, los
intactos, los incorruptibles, los útiles para indefinidas
construcciones?


Si lo que se quiere es tranquilizar la conciencia
de la sociedad para que, descartados de su vida activa
los problemas embarazosos, se entreguen en
cuerpo y alma á mejorarse, á perfeccionarse, á
realmente civilizarse, incluyendo la civilización de
su conciencia en las de todas las fuerzas naturales
del hombre, ¿qué conduce más rectamente á ese
propósito? ¿Destruir ó construir?


Ya en la obra de reconstrucción del orden social
se ha adelantado bastante: las ciencias positivas,
oponiendo el mundo natural al sobrenatural, han
sentado las bases de ese orden; la filosofía positiva,
la historia de las religiones y la antropología ante-histórica,
mostrando inductiva y deductivamente la
invariabilidad del procedimiento seguido por la Humanidad,
bosquejan ese orden; el protestantismo,
tan desconocido por sus detractores y por eso tan
calumniado, pero tan vivo y tan activo en su incansable
evolución, que ha llegado en el unitarismo y
en el universalismo á tocar en los lindes de las religiones
filosóficas, da en negativa la confusa imagen
del orden que se busca.


Si, pues, las verdades demostradas por las ciencias
naturales, la realidad revelada por las ciencias
sociales y la evolución que á nuestra vista se
consuma de una religión positiva convirtiéndose
cada vez en más racional y en más acorde con la
evolución intelectual, demuestran que hay elementos
y medios para un orden nuevo, el progreso
no está en desconocer que hay una sociedad occidental
de europeos y americanos, compuesta quizás
de trescientos millones de seres, más ó menos racionales,
que se obstinan, los unos por ignorancia,
los otros por amor á la tradición, éstos por indolencia
intelectual, aquéllos por astucia social, en ser
católicos. El progreso, es decir, el movimiento necesario,
consiste en ver que no se puede aniquilar
esas conciencias, que no se debe aniquilarlas, aunque
se pudiera, y que el deber consiste en construir
con ellas y con sus creencias: primero, una
religión activa y progresiva, como el protestantismo,
un orden social para los pueblos católicos, semejante
al de los pueblos protestantes, que indudablemente
son superiores en moralidad pública y
privada, en dignidad política y en fuerza civilizadora,
á los pueblos que se sustrajeron á la Reforma.


Para hacer del catolicismo una religión progresiva
se ha dado con la separación del papado temporal
el primer paso; el segundo se deducirá necesariamente
del primero, separando los intereses de
la Iglesia de los intereses del Estado; el tercero y el
cuarto lo está dando la sociedad más efectivamente
católica del mundo. Francia, al secularizar la Escuela
y al resolver por medio del derecho común
el problema del celibato de los curas; el paso más
avanzado lo dan Secchi, Moigno, Mignan, Lambert,
Bourgeois, Delannay, Desnoyer y cuantos jesuítas
como el primero, obispos como el tercero, presbíteros
como los restantes, que al aceptar los procedimientos
y las verdades de la más antigua y la más
nueva de las ciencias, sin por eso derrumbar la religión
que profesaran ó profesan, han aceptado que
la Ciencia es una base de orden religioso. Así como
para el Japón, en donde el budismo, semejante en
todo al catolicismo, había de antiguo establecido un
papado temporal junto á una soberanía monárquica,
la abolición de la soberanía papal fué la víspera de
la conversión al progreso occidental, así para los
pueblos católicos será primer día de una civilización
más completa, porque será más moral, el día
en que el jefe de la Iglesia católica, tomando realmente
la dirección espiritual de los pueblos de su
secta, favorezca las reformas que han de poner al
catolicismo al nivel de la civilización, y prepare el
advenimiento del orden moral no impuesto.


CAPÍTULO XXIX
 
 LA MORAL Y EL PROTESTANTISMO


Es natural que el protestantismo esté más adelantado
en la evolución religiosa que el catolicismo.


En primer lugar, la razón de la Protesta era, por
sí sola, un movimiento hacia adelante, que en vano
hubiera querido contener el mismo Lutero cuando,
descontento del espíritu que él llamaba mundano, y
que no era más que la primera florescencia de la
vida al franco ambiente del libre examen, se mostraba
casi arrepentido de su obra.


En segundo lugar, el ejercicio de la iniciativa individual,
que desde los primeros días de la Reforma
llevó de la guerra abierta contra la actividad
jerárquica á la sustitución de la misma autoridad
mental con la que llamaron “inspiración personal”
los puritanos, no podía menos de fructificar activamente
en el desenvolvimiento del nuevo germen
religioso que, de un modo un poco inconsciente,
había la Protesta depositado en el seno de la nueva
sociedad.


En tercer lugar, la transplantación del protestantismo
al nuevo mundo, en donde halló desde el primer
momento un suelo completamente virgen, y en
donde su propia virtualidad formó un espíritu social
tan expansivo y un campo de batalla religiosa
tan activo, que todas las sectas se mejoraron, depuraron
y fortalecieron por la lucha.


En último lugar, no el último en jerarquía, sino
en orden cronológico, la tendencia filosófica del
protestantismo germánico, que puesto como la ciencia
y como la conciencia contemporáneas, delante
del problema religioso de la época, en vez de encerrarse,
como el catolicismo, en la afirmación obstinada
de los fundamentos dogmáticos que el mismo
vulgo de la época rechaza por opuestos á la razón,
ó como el protestantismo ortodoxo (el luteranismo),
que entre la Biblia y una afirmación concreta de la
ciencia contemporánea opta por la Biblia; en vez
de encerrarse, repetimos, en el círculo de dogmas
de donde parte, va poco á poco rompiendo el círculo
y entrando en la atmósfera, en la esfera y en la
vida de la civilización contemporánea. Al revés del
papismo y del luteranismo, el protestantismo progresivo
acepta franca y resueltamente el progreso
moderno, el fundamento científico de ese progreso,
las consecuencias que de él se desprenden, y la
obra que ha empezado y continúa así en el orden
material como en el inmaterial.


Lo que ha hecho en Alemania la vocación filosófica,
muy de más antiguo ha estado en América haciendo
para el protestantismo la potencia biológica
de esa más nueva que ninguna otra sociedad, porque
es la más ingenuamente entregada á los procedimientos
y resortes de la vida nueva. Aunque no
se sabe á punto fijo si es el protestantismo quien da
esos frutos, ó si los frutos de la vida nueva son los
que han dado en la completamente nueva sociedad
anglo-americana el protestantismo progresista y positivista,
el hecho evidente es que allí, fuera de
toda tendencia especulativa, libre de toda influencia
metafísica, sin cuidarse para nada de sintetizar
à priori sus ideas y la razón del movimiento ascendente,
de menos racionales á cada vez más racionales,
el protestantismo ha llegado en los Estados
Unidos á las mismas conclusiones que el protestantismo
liberal de Alemania y al mismo rompimiento
definitivo, por substancial, que hubo entre el paulismo,
en cuanto dogma, y el protestantismo de
Lutero, Melanchton y Calvino.


Ya, para que la evolución religiosa esté más adelantada
en los Estados Unidos que en parte alguna,
no hay ninguna secta protestante que abjure de la
Ciencia como el catolicismo ó de verdades contradictorias
de la Biblia, como el luteranismo, ó de las
consecuencias jurídicas de la Protesta, como el protestantismo
conservador de Alemania. Al contrario,
aprovechando, no ya sólo la libertad, sino la educación
de la libertad, los protestantes norte-americanos
utilizan omnímodamente cada día las ventajas
prácticas que les ofrece el manejo y dominio de
los derechos naturales, y en vez de encerrarse en
alianzas académicas como el Protestantverein de
Alemania, que liga y alía ideas en formación más
bien que fuerzas vivientes de la sociedad, los progresistas
del protestantismo se fortalecen de continuo
en la predicación popular de sus ideas, en la
transformación de éstas al paso de la necesidad de
transformación, y lejos de encerrarse en alianzas
tan útiles para la especulación cuanto inútiles para
la propaganda, no usan de la asociación sino para
constituir focos y núcleos de irradiación.


Así es como allí se ha llegado á las dos últimas
expansiones actuales de la Reforma: el unitarismo
y el universalismo, que contienen entre ambas todas
las resultantes especulativas del liberalismo protestante
de Alemania, y que tienen sobre éste, para
la evolución religiosa del mundo, la inmensa ventaja
de haber hecho positivas y vivas sus ideas en
dos secciones poderosas del protestantismo.


Cuando se compara la obra general del protestantismo
con la particular á que la Iglesia católica
ha estado consagrada desde Sixto V hasta
León XIII, ciego de razón, ó necio de intención, ó
loco de fanatismo se ha de ser para no preferir la
obra educadora de la una á la de tenaz reacción
contra todo adelanto mental, jurídico y moral de la
otra.


Las sectas protestantes, el espíritu jurídico del
protestantismo, fué el que adelantó en tres siglos
la civilización política de Inglaterra; su fuerza especulativa,
la que desarrolló la vocación filosófica de
Alemania; su ingenuidad científica, la que nos dió
el método experimental; su juvenil actividad en la
competencia de los credos, la que ya, desde la Colonia,
bosquejó la más viva, más activa, más fuerte
y poderosa de cuantas sociedades han existido en
el mundo. Ellas, dando su impulso intelectual,
serán por fin las que, mientras la Iglesia católica
desperdicia en nonadas su fuerza y su influencia,
van aproximándose cada vez más á la solución del
problema religioso.


Ante la Moral, cuya aspiración final es el establecimiento
de un orden voluntario, del orden de la
voluntad, á que deliberada y voluntariamente concurran
todos los seres morales, á sabiendas de que
concurren y á sabiendas de los medios que emplean
para concurrir y de los deberes que cumplen al
concurrir á él; ante la Moral, la obra comparada de
protestantismo y catolicismo hace del primero un
instrumento de orden moral que no ha sido el
último.


Pero es imposible que un coeficiente substancial
de orden social como es, en definitiva, toda religión
positiva, pueda sustraerse indefinidamente al cumplimiento
de su fin, y siga obstinándose impunemente
en servir de rémora á la verdad, de obstáculo
al Derecho, de impedimento al deber que todos
los hombres tienen de desenvolver en todos sentidos
las fuerzas naturales que recibieron para eso.


Es imposible. La fuerza misma de la evolución
religiosa concluirá por arrastrar á la Iglesia católica
hasta la reforma y la protesta de sí misma. La
abolición definitiva del papado temporal y la tendencia
sorda de los cismáticos, que con el nombre de
viejos católicos aparecen, desaparecen y reaparecen
periódicamente, como los cometas periódicos, para
atestiguar la acción fija de un centro de atracción,
son ya señales de que la evolución va á comenzar.


Mas aun cuando no hubiera esos y los otros signos
del tiempo que ya hemos mencionado, la resuelta
evolución del protestantismo concluirá por bastar,
para aunque sólo sea por competencia religiosa,
que es tan decisiva como la industrial, mover, conmover
y promover al catolicismo.


Si esto no bastare, el hecho de la transformación
verificada en el mismo espíritu del judaísmo, que
es ya en sus altas personificaciones más liberal,
más progresista y más humano que el catolicismo
de la pluralidad de los católicos, será un nuevo motivo.


Y si aún no bastare, la Iglesia católica se moverá
por la fuerza, por la fuerza de las ideas que arrastran
fatalmente á las instituciones que no quieren
ni deben perecer antes de tiempo.


La fuerza de las ideas nos ha traído á la actual
situación religiosa, que se describe por sí misma:
pérdida de eficacia por parte de las doctrinas teológicas
del cristianismo, tanto ortodoxo como heterodoxo,
aunque indudable y utilizable influencia de
su principio orgánico (potencia redentora del dios
humanizado) en el fondo social de las naciones protestantes
y católicas; ganancia paralela de la eficacia
de la verdad demostrada, en proporción de su
acción indirecta sobre el bienestar físico por medio
de la industria y de su acción directa sobre la razón
colectiva por medio de la educación; tendencia
universal en todos los directamente beneficiados
por la educación científica y literaria de la época, á
concordar las creencias religiosas con las científicas,
para lo cual tienen que acomodar las verdades
indemostrables á las verdades demostradas; alejamiento
cada vez más numeroso de indiferentes, de
volterianos y de incrédulos, no ya de toda religión
positiva, sino hasta del propósito ordenador que
todas han tenido en su principio; corriente reconstructiva
del pensamiento sociológico que, al considerar
las religiones como fenómenos biológicos de
la Humanidad, las convierte en elementos de orden
y organización, que las hace dignas de consideración
y aun de cooperación para todos aquellos que
han entrado en esa benéfica corriente de ideas.


El protestantismo, que ve con claridad la situación
y que, en sus más altos derivados, la arrostra
con la humana resolución de no obstar con su estancamiento
al proceso de las ideas contemporáneas,
llegará probablemente á aquel grado de evolución
en que la religión positiva más racional concierte
con la religión filosófica que más en cuenta
haya tenido el movimiento evolutivo de los dogmas.


De aquí allá, tiempo hay largo. El catolicismo debería
aprovecharlo.



  
  CAPÍTULO XXX
 
 LA MORAL Y LAS RELIGIONES FILOSÓFICAS




La Moral no quiere que se destruya inútilmente;
pero no quiere tampoco que se construya sobre
ruinas sin antes examinarlas pericialmente, someter
á prueba los cimientos, separar los escombros
y clasificarlos, para utilizar los utilizables y
arrojar los inútiles.


Esa, que es la obra del libre examen, se lleva á
cabo por pensadores reflexivos y por irreflexivos
entusiastas. Los primeros son reconstructores, los
segundos son demoledores. Los unos, los pensadores
de la verdad, aspiran, poseídos de la íntima
buena fe de la verdad, á mostrar tal cual es el maderamen
y armazón de todas las religiones positivas,
mostrando, de un lado, la invariable unidad
del germen religioso en todos los sistemas que han
convertido la idea de causa inicial y universal en
ciencia de la divinidad; de otro lado, la reverenda
autoridad y la veneranda fuerza social de un propósito
que ha servido de guía á las civilizaciones
más completas en la China, en la India, en la Persia,
en Egipto, en Judea, en Fenicia, en Grecia, en
Roma, en Islandia, entre los aztecas, entre los incas,
en los siglos medios, en el Renacimiento, antes
de la Reforma, después de la Reforma, antes del
racionalismo, después del racionalismo, antes del
período revolucionario, durante el período revolucionario,
en todos los grados de racionalidad hasta
ahora alcanzados por el hombre histórico, desde el
salvaje en su selva hasta el civilizado en su ciudad;
en todas las gradaciones industriales, en todas las
edades del hombre antehistórico, desde la de piedra
hasta la de hierro.


Los otros, los entusiastas del progreso, viendo
que la vieja idea se presenta siempre revestida del
mismo ropaje tenebroso y con las mismas formas
misteriosas y con idéntico séquito de nociones contrarias
al sentido común, á los sentidos externos y
al interno, revelada en todas partes, exclusivista en
todas partes, milagrera en todas partes, absorbente,
fanática, supersticiosa; velada, guardada, resguardada
y corrompida por el mismo cuerpo viviente
de intérpretes ungidos y consagrados que, brahmines,
levitas, magos, bonzos, augures, curas de
almas, santones ó pastores, constituyen siempre el
mismo sacerdocio hostil á toda expansión del sér
humano en sus afectos, en sus inclinaciones, en sus
ideas, en su conciencia, se niegan á toda transacción
con la idea por no aceptar ninguna transacción
con los símbolos, sus formas y sus representantes.


No se dirá en absoluto que estos entusiastas del
progreso hacen mal, porque es mucho el mal de
que hay todavía que despojar á la idea religiosa, y
divulgarlo, como lo divulgan esos escandalizados;
es, cuando menos, una protesta de la Moral contra
la inmoralidad, que se impone más extensamente y
con más fuerza; pero mucho más útiles serían al generoso
fin que se proponen, si en vez de enemistar
á los hombres de bien con los de mal que usurpan
la dirección de los sencillos, se persuadieran con la
experiencia y se convencieran con el raciocinio de
lo inútil que es la tentativa de arruinar errores y
perversiones que son índole de toda institución privilegiada,
sin antes arruinar la institución, y de lo
útil que sería la tarea de patentizar la compatibilidad
de cualquier forma de creencia, siempre que se
subordine al movimiento actual de la razón y la
conciencia colectiva, en vez de querer subordinarlas.


Con su pésimo designio y con su viciosa organización,
con sus errores y torpezas, con sus perversiones
y con su fatal inclinación á la pendiente por
donde se precipitan todas las instituciones humanas
que desconocen la moralidad de su destino, todas
las religiones positivas, empezando por el ya viejo
brahmanismo y acabando por el casi recién nacido
cristianismo, que sólo aparece en las últimas transformaciones
del protestantismo, todas las religiones
positivas tienen vida larga por delante: de seguro
vivirán lo que vivan las tradiciones de raza, tribu,
estirpe, familia que las han modelado á su sistema
de pensar y de vivir. Las religiones son inmortales:
dicho es, no en el sentido vano y tonto en que se
suele emplear esa palabra, dándole alcance metafísico
ó poético, sino en el sentido histórico y humano;
son inmortales, no porque sean revelación, pues
entonces ninguna sería falsa ó todas serían verdaderas,
sino porque son una de las construcciones
de la actividad genial del sér humano en todos los
momentos de su tránsito por el tiempo y el espacio.


Por lo que hace al catolicismo, que sólo al mahometismo,
al nanakismo y protestantismo cede en juventud,
religión de ayer, esfuerzo de diez y nueve
siglos, trabajo de poco más de cien generaciones,
todavía tiene savia suficiente que convertir en tronco
y ramas, y sobre todo substancia bastante con
que entretener la maravillosidad de las racionalidades
y las conciencias inferiores que forman la base
fundamental de las civilizaciones, al modo que las
vidas inferiores forman la base fundamental de la
escala zoológica.


Todo el trabajo de la civilización actual se reducirá
en lo futuro á difundir de Oeste á Este y de
arriba á abajo la razón adquirida: siguiendo la primera
dirección llamará en su ayuda á los pueblos
de Oriente que hasta ahora le sirven de aisladores;
siguiendo la segunda penetrará en las capas, senos
y sinuosidades de cada sociedad civilizada, llamando
á más razón y más conciencia á las multitudes
parias que viven debajo de la superficie de la civilización.
De ahí no pasará. Mas sin pasar de ahí podrá,
con el simple ascenso intelectual de las capas
inferiores, hacer ascender también la idea católica,
hasta que, reformadas las instituciones que la han
organizado, y cumplida la ya más adelantada evolución
del protestantismo, se prepare un tránsito social
de la religión positiva á la filosófica.


Hablo en singular y no en plural, porque la religión
positiva que me parece más llamada á la transformación
es una sola: el catolicismo; y la religión
filosófica que más previsoramente se ha organizado
para preparar y aprovechar esa transformación es
también una sola: el humanismo.


El humanismo, religión de la Humanidad ó positivismo
religioso, es, en la altísima mente de su fundador,
un catolicismo filosofado; es decir, despojado,
por esfuerzos de razón y de sistema, de conciencia
y de moral, de todo dogma transcendental,
de todo símbolo teológico, de toda urdimbre metafísica
y escolástica.


Tiene dogma, tiene culto y tiene rito; pero toda
la fábrica religiosa está fundada tan radicalmente
en el dogma filosófico del progreso y ascenso continuo
de la Humanidad, mediante un esforzarse y un
sacrificarse tan sin tregua: en un dogma sociológico
tan constructivo como la idea de que el orden se
genera necesariamente de la división del trabajo
temporal y espiritual, santificados ambos por el progreso
y por el bien; en un dogma moral tan generoso
como el altruísmo que, del hecho de que la
vida de la Humanidad es un continuo sacrificio por
y en favor de cada uno de sus hijos, se eleva á la
idea de que es necesario amar al prójimo más que
á uno mismo; en una palabra: la religión de la Humanidad
es una tan noble tentativa de conciliación,
no ecléctica, sino armónica; no metafísica, sino científica;
no casual, sino causal, que es muy posible, y
hasta es muy de desear que se vaya haciendo el ensayo
de la transición del catolicismo al positivismo
religioso por todos los descontentos del extravío de
la religión de cuna, aunque sólo fuera para experimentar
el poder orgánico de una religión fabricada
sobre una nueva filosofía, sobre un nuevo dogma
moral y sobre una nueva idea del orden social.


Ni el deísmo, ni el panteísmo ni el naturalismo
tienen la fuerza sociológica ni la fuerza moral que
podría desplegar el positivismo religioso, porque
todas ellas son eflorescencias metafísicas ó científicas
que llevan las consecuencias del pensar metafísico,
ó del inducir científico, hasta una afirmación
arbitraria las primeras, ó hasta una afirmación comprobada
la última; pero de ahí no pasan. En tanto
el humanismo es una afirmación con pruebas, una
confirmación con datos y una fabricación consolidada
con confirmaciones y afirmaciones de verdad.


Tiene, sobre las meras especulaciones religiosas
de la Filosofía y de la Ciencia, la ventaja de ser accesible
á multitudes que vivirán privadas del pensar
y el sentir especulativo mientras no llegue á ellas la
corriente intelectual de la ciencia contemporánea, de
ofrecerles una transición menos violenta que la á
que continuamente se ven forzadas las generaciones
que pasan de la creencia á la ciencia, y de proporcionar
á las conciencias atribuladas por su orfandad
religiosa, el consuelo, el estímulo y la fuerza de una
organización en la que han entrado á la par el espíritu
del pasado, la ciencia del presente y el propósito
del porvenir.


Todo ese conjunto de esfuerzos es acepto á la
Moral; pero lo que más estima ella en el positivismo
religioso es que, como las religiones positivas
en su período de milicia, propaganda, iniciación é
incubación social, está sembrado de deberes.


Las religiones filosóficas no ligan. Cada pensador,
ó soñador, ó lucubrador religioso desarrolla á
su modo el germen de idea que ó concibió por sí
mismo ó concibió de otro pensamiento ya formado,
y todo su deber, grande y noble, sin duda, pero íntimo
y sólo exigible por la propia conciencia, consiste
en ajustar la vida á la noción individual. Los
free-thinkers de los Estados Unidos, siguiendo el
torrente de asociación que allí fortalece tan rápidamente
toda manifestación de vida humana, son los
únicos pensadores de orden religioso á quienes el
autor ha visto reunidos en periódicas sesiones y
conferencias normales con objetivo un poco más
vasto y orgánico que el mero discutir, y con una
idea de deber un poco más eficaz que la simple comunicación
de ideas.


Fuera de esa secta, las otras que tienen por objeto
la formación de ideas religiosas, son esfuerzos
aislados que no ofrecen á la Moral el medio de intervención
y acción que el positivismo religioso
le presenta con su verdadera organización de deberes.


CAPÍTULO XXXI
 
 LA MORAL Y LA CIENCIA


Es la ciencia probablemente la actividad humana
en que se despliega mayor fuerza conscia y en
que los individuos viven de un modo más conforme
al orden moral.


La razón de esa conformidad, ó conformidad
aproximada, es triple: ante todas (para buscar y
presentar la que á un mismo tiempo opera fisiológica
y psicológicamente), el ejercicio de los mismos
órganos de actividad que, por el ejercicio, van gradualmente
desarrollándose, transmitiendo su fuerza
y produciendo la generalización de la fuerza
que, una vez desarrollada, constituye la costumbre;
después, el esfuerzo sistematizado en la indagación
de la verdad, que necesariamente concluye por
hacer biológica la necesidad de verdad, así objetiva
como subjetiva; por último, el incesante experimento
de las propiedades, correlaciones y dependencias
de los dos órganos supremos de la personalidad
humana, la razón y la conciencia.


Si se quiere una razón adicional, la da el desinterés.
Ningún hombre efectivamente consagrado á
la ciencia por la ciencia misma, es decir, á la verdad
por la verdad en sí, puede tener en la vida de
relación ningún interés perturbador: el mismo interés
de la gloria debe serle liviano, por la insuficiencia
de la gloria en cuanto incapaz de satisfacer su
necesidad de verdad subjetiva, por lo contagiada
de mentira y vanidad que anda la gloria, ni su necesidad
de verdad objetiva, porque la gloria es afanosa
y sus afanes ofuscan á la razón y perturban á la
conciencia. Hay, pues, una que podemos denominar
moralidad complexional de la ciencia, que se transmite
á sus cultivadores y los hace espontáneos factores
de moral.


En la historia pasada hay alguno que otro nombre
científico que es odioso á la Moral; pero en el
movimiento coetáneo de la Historia no hay nombres
más puros ni más limpios ni más honrosos para la
Humanidad que los de las personificaciones de la
Ciencia.


Así como antiguamente, y aun hoy, se hacía y se
hace de los filósofos, por su desapego de los intereses
vulgares de la vida, la encarnación del desapasionamiento
y la impasibilidad, así puede hacerse
de los científicos la representación viviente de la
moral activa.


No por eso dejan de vivir expuestos á dos influencias
malévolas. Una de ellas es resultante del
espíritu de secta, que también hay sectas en la Ciencia;
la otra resulta del espíritu de intolerancia social.
Ambas influencias son dignas de atención, observación
y análisis.


El espíritu de secta en la Ciencia es el que niega
la posibilidad de descubrimientos que alteran la
noción é interpretación que se tenía de un orden
dado de fenómenos. Cuantas veces un hombre de
ciencia niega à priori la verdad que contradice,
aparentemente ó en realidad, lo conocido por él
obedece á ese espíritu de secta, aunque sólo sea
sectario de sí mismo. Cuantas veces una corporación
científica se resiste á incluir en los cánones de
la verdad sistematizada una que no cabe en el sistema
de pensamiento ya formado, ó que de pronto
no se puede ó se sabe clasificar entre las que concurren
á formarlo, el espíritu de secta científica es
quien hace el mal.


Cuando Tycho-Brahe niega categóricamente la
realidad y la verdad de las leyes del movimiento
planetario á que Kepler da su nombre, por no haberlo
llevado sus minuciosos cálculos al descubrimiento
que hizo con ellos mismos su discípulo,
contraría la Moral. Cuando Cuvier, teniendo por infalible
la inducción que le había guiado en sus pasmosas
reconstrucciones de las figuras antediluvianas,
se obstina en todos los tonos, hasta el de la
burla y el desdén, en negar y desautorizar el principio
de las transformaciones espontáneas que ha
hecho del nombre de Lamarck y Saint-Hilaire, sus
dos ofendidos competidores, un nombre más glorioso
que el suyo ante la verdad y la justicia de los
méritos, incurría en la odiosa inmoralidad de sacrificar
el egoísmo de su gloria científica á dos
amigos leales que habían sido además sus protectores.


Si se descarta de ellas el interés religioso, hostilidad
científica, oposición del sistema de pensamiento
á sistema de pensamiento, fué el que motivó
las persecuciones que hicieron á Copérnico tan tímido,
que no se atrevió en vida á publicar la obra
que trastornaba el sistema de Ptolomeo; á Galileo
tan inconsciente, que perdió la conciencia de la verdad
que había descubierto.


Los dos tribunales científicos, el de Portugal y el
de España, ante quienes se mandó á Colón para
que les sometiera el principio en que se fundaba su
proyecto de ir al Este por el Oeste, aún más que al
miedo de contrastar fundamentos religiosos, obedecieron
al miedo de admitir una verdad que echaba
por tierra todo el sistema de pensamiento que
tenían.


El desorden moral que produce ese espíritu de
secta científica, acaso el más patente de todos porque
transciende de un modo más patente á estancamientos
ó retrocesos sociales, no ha cesado todavía,
á pesar de las repetidas victorias que el pensamiento
nuevo ha obtenido y obtiene en sus luchas
con el pensamiento viejo. Así es como el nacimiento
de la verdad que más hondamente ha de revolucionar
el cuerpo entero de la Antropología y de la
Sociología, se ha señalado por la tenaz oposición
hecha por una corporación científica al fundador
práctico y teórico de los estudios que tienen por objeto
el conocimiento de la edad del hombre en el
planeta.


Pero las luchas de la Moral con las fuerzas ciegas
de la tradición científica, de ninguna manera se
presentan tan malignas, al par que tan dramáticas,
como cuando combaten en las relaciones continuas
de la vida el afán de verdad con la intolerancia de
la sociedad.


La sociedad no puede todavía tolerar que haya
un deseo de verdad tan profundo y tan sincero
que no se detenga ante ninguna revelación de la
realidad, por formidable que ella sea para el sistema
de pensamiento usual, que es, en cada momento
de la Historia, el heredado de los momentos anteriores.
No siempre en el registro de la realidad se
encuentra la verdad, como no siempre se encuentra
oro en el registro de un filón aurífero. Esto, que
concluirá por hacer tolerante con la Ciencia á las sociedades
todas, porque concluirá también por hacer
más perfecto el método experimental, debiera
hoy mismo hacerla más propicia al esfuerzo de la
razón por aumentar su caudal de conocimientos positivos.
¿Qué es, en la vida que dentro de lo absolutamente
relativo consumimos los hombres en la
tierra, lo que puede negarse ó afirmarse con perjuicio
del bien, que es el fin práctico de la existencia
humana? ¿Las hipótesis acerca de lo absoluto?
Pero si todo lo que los seres relativos podemos, en
virtud del principio de causalidad, es afirmar que
debe y puede haber una causa general de todos los
efectos, ¿qué daño puede hacerse al orden social
ateniéndose á un principio de razón, cuando, siendo
seres de razón los asociados, de la característica
de nuestro sér hemos de vivir, fabricando con ella
nuestra vida colectiva con todas las manifestaciones
de esa vida?


Esa, que es la más grave, y también la más ociosa
de las luchas, es también la que diariamente origina
inmoralidades más repugnantes, tanto de parte de
los que niegan lo que no se puede afirmar ni negar
en conciencia de verdad, cuanto de parte de los que
afirman, y en nombre de la tradición, de la autoridad
y del orden que ha resultado del sistema de
pensamiento que sostienen, imponen ó quieren imponer
como una verdad su afirmación. Por parte de
los primeros, esa tendencia científica se hace inmoral,
si lastima expresamente, y por loca ó enfermiza
vanidad, las creencias ingenuas y los sentimientos
candorosos. Por parte de la sociedad entera se falta
á la Moral y se coadyuva ciegamente al desorden
moral, poniendo un veto á la actividad de un órgano
tan precioso para la realización de la vida humana
como es el órgano de la verdad.


Que se someta á examen la realidad. ¿Qué mal
hay en examinar lo que nuestra naturaleza racional
y consciente nos llama con voz imperativa á examinar
y conocer? En cambio, ¿no es un verdadero
mal, un mal sistemático, una inmoralidad de todos,
una conspiración de todos para prolongar el desorden
moral, negarse todos, y querer obligar á algunos
á que se nieguen á contemplar, observar, examinar,
escrutar, reconocer y conocer la realidad en
que vivimos sumergidos?


Eso no puede hacerse ya en nombre de la religión,
porque hay también una ciencia de las religiones
que ha enseñado á respetarlas como obra secular
del sér humano, y una ciencia social que enseña
á tratar de utilizarlas como elemento sociológico.


Si se hace en nombre del sistema de pensamiento
que nos lega cada generación pensante, también
hacemos mal, también esa es obra de inmoralidad,
causa también de inútil lucha. No obstante lo poco
que ha pensado el hombre histórico, cuya vida ha
transcurrido en combatir el no pensamiento al pensamiento,
la no razón á la razón, la no conciencia á
la conciencia, el esfuerzo de los que han pensado
en la Historia junto con el desarrollo fatal, fisiológico,
de la razón humana, ha hecho que ésta llegue
al segundo período, y, tal vez más exactamente, al
primer momento de su segundo período funcional.
En virtud de ese grado de evolución estamos en
las primeras inducciones. Sólo unas cuantas horas,
las transcurridas desde la mañana de este florecimiento,
sólo unas cuantas horas históricas hace que
hemos llegado á conocer que la realidad externa é
interna es la fuente de conocimientos á que ha de
ir la razón en busca de la verdad, y sólo unas
cuantas horas hace que empezamos á aplicar el
método natural de la inducción, reforzado por el
procedimiento experimental, al estudio de la Naturaleza
y al ascenso de lo conocido á lo desconocido,
de la realidad á la verdad, del hecho al principio,
del efecto á la causa. Aún han transcurrido menos
horas históricas desde que sabemos, con Comte,
que el órgano de la verdad es limitado, y que, en
consecuencia, la verdad que puede conocer se limita
á las realidades cognoscibles. Aún menos momentos
han pasado desde que se ha pensado en la
posibilidad de otro descubrimiento, que se refiere
también al proceder funcional de la razón.


Y cuando acabamos de llegar á un período de razón,
y cuando todavía no conocemos el órgano mismo
de que nos servimos para descubrir la verdad,
¿habremos de faltar á nuestra naturaleza, al deber
que nuestra naturaleza nos impone, desistiendo de
conocernos, de utilizar nuestros medios de conocimiento,
y de conocer la realidad en que vivimos, y
donde reside la verdad que podemos conocer? Consentirlo
sería una inmensa inmoralidad; querer obligarnos
á que consintamos es una inmoralidad aún
más inmensa. Esas son, sin embargo, las horcas
caudinas que amenazan de continuo al pensamiento
científico, y por donde él ha de pasar salvando su
moralidad, ó bajo las cuales ha de humillarse, humillando
la Moral.


Felizmente, la edad de las inducciones es edad
de firmeza de razón, y aun suponiendo que los
hombres de ciencia no tuvieran la necesaria para
resistir la intolerancia social, que de todo descubrimiento
substancial de la razón humana se escandaliza
ó finge que se espanta, bastará la necesidad de
inducir para que volvamos, cuantas veces nos retiren
de ella, á la realidad permanente de la Naturaleza,
en donde hemos de buscar y estamos buscando
los hechos que sirven, que ya han servido y están
sirviendo para elevarse por la cadena de efectos y
de causas que liga á la Naturaleza con sus leyes.


Ese esfuerzo, esa obstinación de la razón humana
en sus esfuerzos es eminentemente moral, porque
con ellos concurre al cumplimiento de los fines humanos,
entre los cuales es la verdad tan alto, que
sería el más alto si el hombre no hubiera de probar
con el bien y la justicia de su vida que ha comprendido
la alteza de su destino.


Obstar al orden moral es ser inmoral. Quien quiera,
individuo, grupo, sociedad, que sea obstáculo al
cumplimiento de su fin por la razón, es factor de
desorden y debe ser condenado por la moral social.


¡Limitar en sus límites naturales á la razón, y hacerla
funcionar según sus funciones, es inmoralidad,
y oponerse al orden natural de la razón es moralidad!
¿Parece una aberración? Pues tan olvidada
vive la Moral, que eso puede afirmarse y en eso
puede fundarse la intolerancia social para mortificar
en el jugo, ya que no puede en la carne.


CAPÍTULO XXXII
 
 LA MORAL Y EL ARTE


En el Arte, todos son principios para la Moral.


Mientras el artista—y cuanto más inconscio de
sí mismo, tanto mejor para ese fin—se mantiene en
la contemplación estética, ninguna fuente de moral
más fácil y abundante que la contemplación, la admiración
y el culto de lo bello. Trae de continuo á
la realidad, porque la realidad es el campo de lo
bello, y en esa operación provoca y facilita la observación
y examen del aspecto y las propiedades
externas de las cosas. Haciendo eso, el Arte es moralizador,
porque es educador de muchas fuerzas
subjetivas: la sensación, la atención, la imaginación.


Del culto silencioso de lo bello el artista pasa
también en silencio al amor reflexivo de lo bello, y
educa fuerzas no menos subjetivas y aún más poderosas
en el desenvolvimiento de la vida práctica;
la sensibilidad física, la íntima y la sensibilidad estética,
forma privativa de sensibilidad, en que al par
se dan el gusto y la originalidad, que tanto vale
como decir comunidad é individualidad. Todo lo
que en este sentido hace el Arte es también favorable
á la Moral, por ser favorable á la cultura de actividades
y aptitudes que pueden concurrir al bien
social.


Cuando de la realidad externa entra en la interna,
el artista contempla con arrobamiento un mundo
lleno de encantos que más lo atrae cuanto más
penetra en él, y de donde saca los gritos desgarradores
de la lírica, los contrastes patéticos de la dramática,
los cuadros solemnes de la épica, la olímpica
expresión de Júpiter, la austera de Moisés, la
virginal de los niños de la Concha, la completamente
humana del cómico de Velázquez ó de los
bebedores de Ticiano; es decir, traduciendo lo interno
por lo externo, expresa y aprende á expresar
con exactitud las relaciones que hay entre el hombre
que se ve por fuera y el hombre que vive por
dentro.


Los templos-criptas de la India, las titánicas pagodas
que tan sugestiva expresión plástica son del
misterio de Brahma y de su estupenda obra social;
las diminutas pagodas, que reproduciendo en pequeño
el recinto del dios grande, lo disminuyen
como el dios se disminuye al mostrarse en alguno
de sus atributos accidentales; el terso, sencillo, inestudiado
templo de Confucio, que tan sólidamente
retrata con formas y elementos materiales el pensamiento
y la doctrina también tersos, sencillos é
inestudiados del Maestro chino; aquella iglesia budista
de la capital de Birmán, que resulta de la
asombrosa yuxtaposición de construcciones sobre
construcciones, todas idénticas en plan y forma,
todas distintas en tamaño, y que sugieren todas
juntas la idea de la poderosa iniciativa y del potente
empeño del reformador; los templos politeístas
de griegos y romanos; la catedral gótica; la mezquita
mahometana; el muchas veces persuasivo templo
protestante; la ruca cónica del araucano, que á millares
de millas se reproduce en el bohío primitivo
del yucayo de las Antillas, y con cimiento y materiales
de hielo se presenta entre los esquimales de
Groenlandia; la vivienda cúbica que sirve de modelo
á todas las civilizaciones; las imitaciones arquitectónicas
de la Naturaleza, que en fustes, capiteles,
cariátides y metopas se esfuerzan por reunir
en el recinto de los dioses, de las ideas ó de los
hombres, la triple encarnación de la vida en el vegetal,
en el animal y en el hombre; castillos feudales,
fortalezas, quintas, museos, bibliotecas, universidades,
capitolios, acueductos, viaductos, puentes,
toda la fecundidad artística de la Arquitectura,
es una doble oblación á la Moral; primero, porque
consagra á la actividad social de las ideas, de los
sentimientos y de los deberes; segundo, porque
consagra al trabajo y nos presenta en una pirámide
de Egipto, en un teocalí de Méjico, en la calzada
monumental de Quito á Chile, el incesante y devoto
sacrificio del trabajo humano, unas veces debido á
la tiránica necesidad de subsistir, otras veces á la
brutal arbitrariedad de los tiranos.


Hasta aquí, la acción social del artista es bienhechora,
no porque siempre sea obra de bien la á
que concurre, sino porque el mal de que sea instrumento
de su genialidad estética, culpa no es suya,
sino de las perversiones de sentimientos, ideas ó
corrupciones de la sociedad.


Mas tan pronto como el artista sale de la contemplación
subjetiva de lo bello ó de la ejecución objetiva
que corresponde á manifestaciones de desarrollo
social, su papel de moralizador degenera en papel
de corruptor.


El artista, séalo de la palabra ó del sonido, séalo
de la paleta ó del buril, es como aquellos encantadores
pedazos de tierra, paisajes semovientes, que
la corriente del Paraná arranca de sus márgenes y
conduce al Plata, de donde van á perderse en las
ignoradas lejanías del Atlántico; van con musgo,
hierbas, arbustos, árboles y flores, pájaros y sierpes,
jaguares y lagartos, sombra y luz, islas flotantes
que el morador de la ribera, al verlas pasar tan
bellas, tan animadas, tan incitantes, tan risueñas,
suspende extasiado la penosa labor de cada día, las
sigue con mirada anhelante hasta que se desvanecen
en la semitiniebla del horizonte, y creyendo
que ha vuelto á perder el siempre soñado paraíso,
suspira y sin lágrimas solloza. Como los edenes
flotantes del Paraná y del Plata, los artistas de todos
los tiempos y países son juguetes de dos corrientes:
la una, parecida en su curso á la del blando
Paraná, es la suave, pero vagabunda corriente
de la imaginación y el sentimiento; la otra, dura, rápida,
procelosa como la del Plata, casi siempre azotada
por el pampero atronador, es la corriente de la
popularidad. Ambas lo llevan, y ninguna de las dos
lo lleva á fin moral. Por la primera corriente se va
y se llega al culto de lo bello por lo bello, y lo bello
por sí mismo no es moral, antes es sacrificio de medios
morales por efectos estéticos. Por la corriente
de la popularidad se va y se llega á la resonancia
del nombre, á la vanagloria y hasta al espejismo de
la sana gloria, que sólo con la muerte se conquista
y sólo en la Historia, y no siempre, irradia; pero á
fin moral, es decir, á perfecta realización de la dignidad
humana en el sér individual, ni se va ni se
llega por ahí.


El artista va al aplauso como la corriente del río
va á la mar. Y ¡ay del aplaudido! Podrá no ser casquivano,
y salvará su moralidad individual; podrá
no ser envidioso, y se evitará faltas y culpas; podrá
no ser sensual, y su vida no será una orgía repugnante;
podrá no ser codicioso, y no sacrificará su
dignidad á su peculio; podrá no ser ingrato, y no
afrentará ese vicio á su memoria; pero la moralidad
resultante de su vida no corresponderá nunca ó
casi nunca á la generosidad de su vocación, ni á la
grandeza de su profesión, ni á la dignidad de razón
y de conciencia que debe y está llamada á producir
una tan elevada dirección de las fuerzas creadoras
como las que da el artista á su sensibilidad, á su
percepción y á su imaginación.


Cultivan las facultades representativas, no las
constructivas, y hay cierta fatalidad en la desproporción
que inmediatamente se nota entre su personalidad
intelectual y su personalidad moral.


Ha habido y hay, especialmente en las dos más
nobles artes, la Poesía y la Oratoria, personalizaciones
esplendentes del alto fin moral que tan placentero
y tan lógico es presuponer á artes tan humanas;
pero la alegría de las excepciones confirma
la tristeza de la regla general.


Es verdad, por otra parte, que no son tales excepciones
los grandes poetas y grandes oradores
que han sido verdaderos grandes hombres, se quiere
decir hombres de constante fin moral, porque
las sumas personificaciones en cualquier actividad
de razón lo son por ser grandes conciencias. También
es verdad que ciñéndose al momento en que
vivimos, las influencias desmoralizadoras que arrastran
á oradores y poetas están en razón directa de
la fuerza y la universalidad que el periódico y el
telégrafo han dado á la corriente de popularidad.
Apenas en nuestros días hay quien resista á la corriente,
ó quien dejándose arrebatar por ella, conserve
presencia de ánimo bastante para no esclavizarse
á la vanidad y para saber que en las corrientes
de la opinión, como en las de las aguas continentales,
todo pasa á medida que pasa la corriente.


No estando en la naturaleza de poetas y oradores
el recordarlo, todo el afán de su vida está en
dejarse llevar de esa corriente.


¿Quién no sacrifica á la vanidad? Es natural que
seamos todos, pues la misma vanidad, en cuanto exponente
de probatividad, como llamaron los frenólogos
al prurito de aprobación que inquieta á todos, es
un coeficiente de moralidad. Pero, ¿quién sacrifica
á su vanidad sus sentimientos, su voluntad, sus
ideas, sus principios, sus juicios, sus deberes, que
merezca el respeto reservado para los que, al contrario,
saben sacrificar su vanidad á su conciencia?


Vanidad, probatividad y espíritu de conservación
ponen el germen de la envidia en todos los corazones,
menos en aquellos que necesitan verse
caídos á los golpes de la envidia para convencerse
de que existe. Pero, ¿qué noble corazón cede á la
envidia? ¿Qué conciencia llena de deber puede acceder
á sus inicuas sugestiones?


Hechuras de la vanidad y de la envidia, hoy centuplicadas
por la fuerza de expansión que les da el
ímpetu de la publicidad, los artistas, para ser en lo
moral tan dignos como con frecuencia son en lo intelectual,
no tienen otro recurso que seguir los impulsos
de vigorosa iniciación en la verdad que lleva
nuestro tiempo y ponerse de buen grado con tanto
desinterés del fin exclusivo del Arte como quepa y
cabe en una noción más elevada del Arte, á seguir
en su desarrollo el ideal humano. Ese ideal, que
nada tiene de vago, que nada tiene de informe, que
nada tiene de sombrío, que vale por sí mismo más
que el ideal del Arte, puesto que el Arte es también
una parte del ideal humano, contiene abundantemente
cuanto el artista necesita para ser elemento
activo de civilización, de moralización, de humanidad.


Indicios hay de que el Arte vislumbra su destino.
¡Ojalá, para su bien y el de los fines morales de
toda actividad humana que lo vea!



  
  CAPÍTULO XXXIII
 
 LA MORAL Y LA LITERATURA.—LA NOVELA




Nadie pretenderá que es digna de un tiempo de
razón creciente una literatura tan reacia como
la de casi todo el siglo XIX. Se excluye la poesía
lírica, no porque haya sido menos corruptora, pues
lo exacto sería decir que los más grandes líricos
del siglo han sido los más grandes corruptores de
su tiempo, sino por haberla incluído ya en el examen
de los gérmenes de inmoralidad connatural
que lleva el Arte.


Se excluyen también la literatura científica y la
histórica: la primera, por ya tácitamente examinada
al hablar de la Ciencia en general; la segunda, porque
reclama un análisis particular.


Por Literatura, para nuestro propósito, no entendemos
ahora más que la novela y la dramática. La
novela ha sustituído al devocionario, y es la lectura
de la mitad del género humano que lee en los países
de civilización occidental; la dramática es la escuela
de moral objetiva á que asisten con menos repugnancia
los niños, sus padres, sus deudos, sus
sirvientes, sus auxiliares en las mil industrias de la
vida, y sus mil guías directos é indirectos, desde el
maestro de las primeras letras hasta el de la última
ciencia, y desde el concejal del Ayuntamiento hasta
el consejero del primer magistrado.


No se puede, por tanto, dar influencia más extensa
que la ejercida por esas dos ramas de la Literatura
general.


La novela es necesariamente malsana. Lo es dos
veces; una, para los que la cultivan; otra, para los
que la leen. En sus cultivadores vicia funciones intelectuales,
ó, para ser puntualmente exacto, operaciones
capitales del funcionar intelectual. En los lectores
vicia, á veces de una manera profunda, irremediable,
mortal, la percepción de la realidad. En
unos y otros determina un estado enfermizo, que se
caracteriza por un apetito desarreglado de sensaciones
y por una actividad aislada y solitaria de la fantasía.
El hacedor de novelas, víctima inconsciente de
su estado psicológico, hace el mundo á imagen y semejanza
de su propio estado de razón y sentimiento;
por su parte, el lector de novelas busca y pide
un mundo semejante al mal imaginado y mal sentido
por el novelista.


Mientras tanto, el mundo de la realidad sigue fabricando
realidades, que cuanto más obvias son
más repugnan al que vive fuera de ellas.


Esos dos primeros frutos son frutos de mal, porque
son frutos de desorden. Desordenan el sér interior,
alterando hondamente dos de sus fuerzas
más activas: la sensibilidad y la fantasía. Desordenan
las relaciones del individuo con la sociedad en
que vive, imbuyéndole la fatal idea de que él puede
quebrantarlas á su capricho ó disolverlas por no
corresponder á su idea de la sociedad imaginaria
que le han dado.


De esta corrupción del juicio y del sentimiento
individual por la novela sería argumento bastante
la presencia del Quijote en el mundo de las letras,
si ese fuera el único género de corrupción que ella
pudiera fomentar. Pero en nuestros mismos días se
ha probado experimentalmente que son muchos
los recursos inmorales que el novelador puede manejar.


Desde el estallido del romanticismo hasta la explosión
del naturalismo, el arte de novelar nos ha
sometido á tres distintas formas de inmoralidad
afectiva é intelectual. Con el romanticismo nos
sacó de la realidad histórica en que vivimos, para
hundirnos en otra realidad histórica, pero falseada;
fué el florecimiento de lo bello monstruoso, ó de lo
monstruoso embellecido, ó de lo bello abortado de
lo falso. Con el realismo, primer derivado del romanticismo
en su transacción con la realidad social
y humana, nos dió la fisiología de cuantas pasiones,
crímenes y morbosas exhalaciones de la sociedad
encontró en el triste medio social, que son
las naciones europeas del Mediodía y de Occidente.
Con el naturalismo está dándonos la segunda evolución
del romanticismo, y romantizando, haciendo
romántica, tratando de hacer bellas y amables las
groserías y las bestialidades de la naturaleza humana
y de la realidad social.


El Arte, aunque sea descabellado, y lo bello, aunque
sea desproporcionado, tienen siempre algún
buen fin, ó cuando menos alguna buena intención,
y en ese sentido algo tienen de intrínsecamente moral.
Así no se puede ni se debe negar que cada una
de las formas contemporáneas de la novela tiene
su buena intención particular, y que todas ellas juntas
han tenido la benévola intención de contribuir,
por medio de la historia ficticia, á consumar la destrucción
de las imperfecciones sociales, de que es
impopular é inaccesible exponente la historial real.


Pero, independientemente del mal consubstancial
á la novela, cada uno de los géneros particulares
que se han cultivado, desde el romanticismo
hasta el naturalismo, han producido daños positivos
á la Moral. El romanticismo enseñó á amar como
sólo se ama en el aire; á sentir penas, contrariedades
y alegrías como sólo se sentirán en el limbo; á
vivir como en Babia. El realismo de novela dió de
la sociedad un trasunto tan parcial que hizo responsable
de todo á la sociedad, irresponsable de
sus torpezas ó sus culpas al individuo; víctima del
estado social á los perversos, á los ignorantes, á los
culpables, á los criminales. El naturalismo ha empezado
ya á hacer responsable de todo á la Naturaleza,
y va á concluir por hacerla odiosa.


Á cada uno de esos movimientos literarios corresponde
una fase del desorden moral en que vive
Europa meridional y que, desgraciadamente, transciende
á los pueblos niños de América latina. El
romanticismo violenta los sentimientos, falsea las
pasiones y altera la noción intuitiva de las virtudes
y los vicios. El realismo altera la realidad social,
desproporciona las causas y los efectos del
mal social, aumenta los descontentos, injustos é
ilegítimos, exagera los dignos de piedad y ayuda y
desconcierta la relación de medio y fin que ha de
tenerse continuamente en cuenta para que el Arte,
en cuanto á su fin estético, produzca lo bello bueno,
y en cuanto á su fin ético produzca lo bueno
bello. El naturalismo desordena la Naturaleza misma
y hace el mal de desvirtuar el fin que el arte literario
puede y debe tener de concurrir con la Ciencia
á la formación del sistema de pensar contemporáneo.


Aún hay otros dos géneros de novela, ó más
bien tres, que conviene presentar bajo su faz moral.


El primero es ese romanticismo pánfilo con que
los llamados católicos nuevos (neo-católicos, en España)
han intentado reaccionar contra las tendencias
generales de la civilización moderna. Este género
de novela no tiene ni el mérito ni la justificación
de sus audacias. No el mérito, porque la forma
es tan pánfila como el fondo; no la justificación,
porque la tesis (la abominación de los progresos de
la edad) es audacia tan insensata como la antítesis
(las beatitudes de la edad pasada).


El segundo de esos géneros de la novela es la
histórica. Es un doble falseamiento: de la Historia,
porque la trunca; de la Novela, porque la desnaturaliza.
Sin embargo, salvo el daño de la pérdida de
tiempo y aún mayor de inculcar errores perniciosos
en lo referente al curso de la Historia, que nunca
ha sido ni será el curso fluente de la novela hacia
su desenlace, ese es el modo de novelar menos
pernicioso. Si pudiera mantenerse en límites tales
que se deslindara claramente, por la habilidad de
la ejecución, lo propio del historiador de lo propio
del novelador, tal vez podría ser un género importante
de literatura.


La última tentativa de la novela es la más peligrosa,
por lo mismo que parece la más racional. Es
la tentativa de novela científica. Como el niño á
quien se engaña con colores, aromas y confituras
para obligarlo á que sorba una poción amarga ó
repugnante, el novelista científico empieza por engañar
á su lector para atraerlo á la trampa que le
pone, y empieza por hacer á la Ciencia la injusticia
de suponerla trampa á que hay necesidad de atraer
al lector. El resultado es el de toda trampa: cuando
se sale de ella, se sale para evitarla en lo sucesivo
con el mayor cuidado. Y claro es que siendo la
trampa, en este caso de la novela científica, la Ciencia
misma, la Ciencia es lo que después evita con
más cuidado el lector de esas novelas. Y ¿para qué
ha de buscarla? ¿No la tiene en las novelas y no es
más fácil en ellas?


Este inmoral resultado de distraer del estudio
sincero y desinteresado de la Ciencia que tiene la
novela científica es resultado común á toda novela
en lo que respecta á la buena lectura. Leer imaginando
es más fácil que leer pensando.


Pero hay en la producción de la novela y en el
uso de ella dos disipaciones, perniciosísimas las dos,
que deben alarmar á la ciencia del Estado y á la
ciencia de la sociedad, como alarman á la Moral: la
disipación de fuerza moral y disipación de tiempo.


Es increíble la cantidad de entendimiento, de sentimiento
y voluntad que se pierde casi inútilmente
en la redacción y en la lectura de novelas.


Entre los novelistas ha habido y hay intelectualidades
sorprendentes: las unas, por la viveza de
imaginación; las otras, por el rigor de observación;
algunas, por la potencia inductiva; casi todas, por
la potencia asimilativa. En algunos géneros particulares,
el naturalista, por ejemplo, se requiere
en la razón consagrada á cultivarla una disposición
analítica y un ejercicio del análisis tan escrupuloso,
que no se puede menos de lamentar la pérdida
de entendimiento que es para la Ciencia esa
dedicación de tan fuertes talentos analíticos á la
disección de hechos sociales que la Novela adultera,
aun no queriendo, y que la Historia y la Sociología
aprovecharían.


La misma conversión del realismo romántico en
naturalismo indica un esfuerzo de razón científica
que, distraída de su objeto propio y de su actividad
connatural, es un hecho de inmoralidad, cuando
con sólo dedicarse á su genial actividad sería
un hecho moral.


Efectivamente: á la concepción del arte naturalista
no se ha podido llegar sin previo reconocimiento
de la excelencia de intención y resultado
que tiene y obtiene la ciencia positiva en el análisis
experimental de la Naturaleza, y sin inducir del
hecho consumado en el campo de la Ciencia un
principio fundamental del Arte, del cual tendría
que derivarse una teoría de lo bello natural, un
método artístico para realizarlo, y un conjunto de
reglas prácticas para incluir en la ejecución estética
el principio lógico.


Sin duda que el esfuerzo inductivo que ha habido
necesidad de hacer para llegar á la concepción del
arte naturalista no es la inducción científica, sino
aquella forma inicial, infantil, obscura y vaga de inducción
que es como el peristilo de esa función intelectual;
mas no por eso ha requerido menos la
concepción y la ejecución de la novela naturalista
un esfuerzo de alta razón, que es deplorable emplear
tan en vago y con fruto tan contrario al de la
noble función intelectual á que se está empezando
á deber la transformación científica del mundo.


Ese malogro de potencia intelectiva, adicionado
al de potencia afectiva que noveladores y lectores
disipan en los argumentos pasionales de todas las
novelas, sería bastante para desconceptuar ante la
Moral ese género de literatura, si otra más grande
disipación, por ser más universal, la de tiempo, no
hiciera de la lectura de novelas un formidable auxiliar
de inmoralidad.


El tiempo es vida, y consumir el tiempo en no
hacer lo que se debe es consumir inútilmente la
existencia. Tanto y tan hondamente sienten esa verdad
todos los ociosos, que se mueren vivos del tedio
de no saber vivir. Por eso se mueren de fastidio
de sí mismos los lectores consuetudinarios de novelas,
para quienes el tiempo por emplear es siempre
una incógnita y el tiempo empleado un perpetuo
acusador.


Si se reunieran en una sola dirección científica ó
artística las fuerzas mentales que malgasta el escritor
de novelas, el mal hecho por medio de ellas al
orden económico y social se convertiría en bien
efectivo para el desarrollo sin desviaciones de la sociedad.
Si se aunaran en un solo esfuerzo las actividades
económicas que se pierden por la legión
de ociosos que lee novelas para gastar el tiempo
que no sabe emplear en ningún otro esfuerzo, se
duplicaría de súbito la potencia industrial de las naciones
latinas.


De las naciones latinas y no de las sajonas, escandinavas
ó teutónicas, porque aunque éstas leen
novelas no emplean horas continuas, días enteros,
meses sucesivos, en leer sin descanso, ó sin ninguno
otra ocupación, libros de entretenimiento y de
placer que no deberían representar en la obra de
las horas, de los días, de los meses y los años otra
inversión de tiempo que los momentos de ocio necesario
en el seno de la familia, en los momentos de
la noche que se consagran al hogar.


De este modo, y comentada, la lectura de la novela
podría ser un útil estimulante intelectual y un
benéfico recurso de sociedad doméstica.


Por haberle dado este objeto final es por lo que
los pueblos del Norte de Europa han atinado con
un género de novela moralizadora, no porque su
objeto sea la sandia predicación de virtudes, sino
por lo espontáneamente que en ella se objetivan
como fáciles ejemplos de la vida diaria las inclinaciones
buenas y malas de la familia humana en todas
partes y las peculiares al modo de existir y de
entender la vida que tiene la familia septentrional.


Ni la Moral ni la crítica pueden pedir al Arte lo
que no debe el Arte dar. El objeto substancial del
arte literario, como el de todas las artes racionales,
es la busca de lo bello, y si lo bello se encuentra en
la indagación, observación, análisis y presentación
de las deformidades de la vida colectiva, ahí debe
el Arte buscarlo: aún habrá moralidad subjetiva y
objetiva en ese empeño, porque la verdad es siempre
un bien, y lo practica quien la enseña y quien
la aprende. Pero si el aforismo de Boileau (rien
n’est beau que le vrai) es el guía práctico del arte
contemporáneo, y siguiéndolo realiza una fecunda
evolución, ¿por qué no se ha de seguir el aforismo
consubstancial de la estética en todas sus manifestaciones?
Si el preceptista reclama verdad en la belleza,
la estética reclama bien. Si el uno dice que
“nada es bello sino lo verdadero”, la otra afirma
concienzudamente que “sólo es bello lo que es bueno”.
Oponer uno á otro principio sería mutilar el
Arte; combinarlos, será completarlo. La Novela, género
que aún dispone de vida, porque aún dispone
de contrastes entre lo que es y lo que debe ser la
sociedad humana, puede contribuir á que el Arte,
siendo verdadero y siendo bueno, sea completo. Entonces
será un elemento de moral social. Cumpla
con su deber, y lo será. Mientras tanto, no lo es,
entre otros, por ese motivo final: porque no cumple
con su deber.


CAPÍTULO XXXIV
 
 LA MORAL Y LA LITERATURA.—LA DRAMÁTICA


Todas las artes racionales son artes sociales.
Consecuentemente, todas son artes morales.
Para serlo, les basta su refluencia sobre el sér social.
La lírica refluye, porque agita, conmueve y sobreexcita
las raíces de todos los problemas de la
vida social latentes en el fondo del individuo humano.
La épica refluye, porque estremece en el individuo
nacional las fibras que la lírica agita en el
humano. El arte histórico refluye, porque hace vibrar
en cada individuo los nervios de la especie entera.
La novela refluye, porque convierte en historia
simulada la continua vida íntima del elemento y
de los grupos de sociabilidad que la historia incompleta
no ha coordinado todavía con la vida externa
de la sociedad general.


Pero entre todas las artes de razón, la más social,
por ser la más objetiva, es la dramática. Todo arte
requiere de sus apreciadores ó inteligencia ó gusto.
El arte dramático no exige más que ojos en la cara
y nervios en el gran simpático: ni siquiera los reclama
en el cerebro. De ahí la universalidad, y de ésta,
la infalibilidad de su influencia primero sobre el
individuo, de su refluencia después sobre la sociedad
en masa.


Mucho mejor que la antigua sabe la dramática
moderna esta verdad. La sabe hasta el punto de no
ocuparse de otra cosa que de producir efectos. Naturalmente,
al producirlos afecta la sensibilidad física
más que la moral, la imaginación más que la reflexión,
el sér animal más que el sér intelectual.


Esa primera desviación de su propósito esencial
constituye á la dramática contemporánea en reo de
una de las más perniciosas formas de inmoralidad:
la forma intelectual. Haciendo por egoísmo ó interés
lo contrario de lo que conoce que es su deber,
es inmoral.


Pero si por intensidad es perniciosa esta inmoralidad
de la dramática, no lo es tanto por su extensión.
Se extiende á pocos por ser pocos los capaces
de apreciar la relación entre lo que hace y lo que
debe hacer el arte dramático como tal arte.


Cuando se extiende á todos, y á todos alcanza, y
á todos daña, y sobre todos refluye su inmoral acción,
es cuando, como sucede en el teatro contemporáneo,
en vez de objetivar toda la vida del sér social,
y hacer de toda ella el resorte del movimiento
estético, convierte una sola pasión en invariable
deus ex machina de todos sus efectos, de toda su
acción, de todo su movimiento patético.


Y esa pasión, adulterada. Y no cual la han adulterado
desde el primer día del drama natural de la
existencia las pasiones afines, los instintos próximos,
los egoísmos que la cercan, los intereses malsanos
que procrea, sino como la adultera la vida artificial
de las ciudades populosas, y mucho más
exactamente, la vida sensual de las ciudades crapulosas
de Europa. La pasión así adulterada que sirve
de materia dramática es el amor sexual.


Parece que una humanidad afeminada por falta
de conocimiento de sí misma no concibe nada, ni
intenta nada, ni realiza nada sin indicación de ese
instinto, porque tal nos lo presentan, que ya no es
sentimiento, sino instinto.


Una vez es la meretriz que lo despierta, y entonces
es redentor: mujer liviana redimida por pasión
liviana.


Otras veces lo inspira un criminal, y entonces es
regenerador; como algunos regeneradores de América
latina, regenera envileciendo.


Otras veces lo inspira la celebridad, y entonces
es sacrificio; como todas las virtudes de aparato, lucha
para que la venzan.


Cuando no es tanto, el amor teatral es menos que
instinto, es pura tontería, ó, más enérgicamente, impura
tontería: lo que no va en suspiros, se va (sobre
todo en el teatro español), en respiros líricos.
Si se le ve pasar del sentimentalismo, de seguro no
se verá nunca pasar el amor teatral á verdadero
sentimiento. Para eso es necesario remontarse á
Shakespeare.


Pero no ha bastado á la dramática contemporánea
el dar al amor el monopolio dramático. Tal es esa
pasión, y tan profunda raíz de nuestra vida, que,
entrelazada como va por el mundo á cuantos motivos
pasionales y volitivos tiene la Naturaleza, y á
muchos de los que tiene la razón, y á todos los que
se dramatizan por su contraste con el deber en la
conciencia, y á tantos cuantos son manifestaciones
de la vida colectiva, hubiera bastado el verdadero
amor para llenar toda la dramática en todas sus
evoluciones.


Mas no es esa fuerza estética la conocida ni manejada
por el teatro de nuestros días. El amor que
él conoce, que él objetiva, que él sustantiva, que él
adjetiva, que él explora, que él explota, es el amor
adúltero. Siempre, ó casi siempre, es él la razón
dramática. Cualquiera sea, por otra parte, el elemento
intelectual que éntre en la composición, el resorte
es el adulterio. Cualquiera sea la intención
dramática, la enseñanza es el adulterio. Cualquiera
sea la acción, aunque sea eminentemente social,
es decir, aunque exponga fuerzas sociales en movimiento,
aunque sean pasiones sociales las objetivadas
por el drama, el motivo ó la consecuencia de
la acción es el adulterio.


Á la verdad, la familia latina no está tan sólidamente
cimentada en hábitos tradicionales de trabajo,
obediencia, sacrificio y educación como la familia
teutónica y escandinava, ni tiene una base jurídica
tan firme como la familia anglo-sajona: por sus
tendencias intelectuales y sociales, por su misma
sensibilidad externa, demasiado expansiva para
ser muy intensa, la familia latina de ambos mundos
está ligada por vínculos menos estrechos que las
tres con quienes comparte el dominio de la civilización
actual. Pero aunque su único verdadero lazo
de unión sea el afecto, y el afecto no es tan resistente
como el derecho ó como la educación que lo
confirma, no se puede asegurar, ni aun en tesis dramáticas,
que la familia está de continuo expuesta á
verse disuelta por el adulterio. Á lo sumo, será verdad
que acontezcan frecuentes casos de disolución
ó de amenaza de disolución de matrimonio en las
ciudades necesariamente crapulosas, en donde la
competencia por el parecer es tan bestial como la
competencia por el ser. Pero las ciudades que capitalizan
las influencias generales de una sociedad
no son la sociedad, y hay que pedir cuenta al drama
moderno de su idea de sí mismo.


Si lo que idea es producir efectos patentizando
los riesgos á que la inmoralidad inconsciente de los
centros populosos y crapulosos expone á la familia,
bien mezquina en su noción de la fuerza moralizadora
del teatro, cuando se circunscribe á formas
artificiales de la vida; es decir, á las que toma
en las cortes monárquicas ó en las semicortes de
una república embrionaria; así circunscripta la influencia
del arte dramático, no puede trasponer los
límites de esos medios sociales, y si los traspone
es para mal. La influencia de la dramática francesa
(con más exactitud, de la dramática parisiense) no
ha podido, al trasplantarse, ser más perniciosa.
Cuando menos, y por lo que dice relación al solo fin
del arte como arte, ha corrompido la inspiración
nacional de los dramaturgos del Norte y ha empobrecido
la vis dramática del teatro español.


Si la idea que de sí misma tiene la dramática es
la que tenemos todos, la que es su propio fin, tiene
entonces capacidad moralizadora y puede y debe y
es bueno que la despliegue en la objetivación viva
y activa de los males sociales que por inducción é
irradiación se derivan de una mala organización de
la familia ó de las causas de su desorganización.


Dado ó supuesto á la dramática contemporánea
ese propósito, y siendo, como efectivamente es,
bueno y dramático, dos veces bueno, ante la Moral
y ante el Arte, parece increíble que no haya sabido
cumplirlo ni sacar de él la multitud de recursos que
contiene. Parece increíble, pero es natural, que no
haya sabido utilizar su propósito. Inspirándose en
el artificio de una vida como la en que se inspira,
la dramática contemporánea se olvida ó se aleja
constantemente de su objeto; como consecuencia
necesaria, no lo alcanza.


Bastaríale reflexionar en los motivos que han hecho
de la constitución de la familia la fuente dramática
de nuestros días, para fecundarse en ellos.


¿Por qué trata de dramatizar el artista los conflictos,
congojas, angustias y catástrofes á que vive
expuesto en los centros malsanos de sociabilidad el
principio de familia? ¿Por qué promueven el interés
dramático? No por sólo eso, porque el fin del
arte dramático no es solamente el drama, que lo es
también la lección del drama. Pero asintamos á la
idea del arte por el arte y desliguemos de todo compromiso
con la Moral á la dramática; utiliza los motivos
dramáticos que le ofrece la vida de familia,
porque promueve el interés dramático, está bien.
Pero, ¿y por qué promueve ese interés? Porque las
peripecias del hogar mal constituído ponen á prueba
el talento del artista. Mucho talento, efectivamente,
se ha malgastado en la exposición dramática
de esa vida artificial; pero en mucho mayor y
más abrumadora cantidad se ha producido el fastidio
y la monotonía del mismo asunto, las mismas
ideas, las mismas apelaciones á la lírica, los mismos
recursos teatrales, las mismas inverosimilitudes
y la misma desnaturalización de la Naturaleza
á que, en apariencia, quiere ceñirse el artista.


Si el interés dramático se promoviera por sólo el
partido que el dramaturgo moderno supiera sacar
del mal que expone, por lo que hace al Arte bastaría:
habría alcanzado á conmover. Pero no conmueve
casi nunca y casi siempre fastidia. Y sin embargo
de que se repite de continuo, promueve el
interés. ¿Por qué? Obvia la razón: porque es un interés
humano, un interés social, un interés de todos
y de cada uno, un interés de razón y de conciencia,
de sensibilidad y voluntad, de instinto y de moralidad,
de derecho y ley, de presente y porvenir,
que no está localizado en Francia, Italia, España,
ni amoldado á los moldes particulares del vicio en
Berlín, Viena, Londres, Madrid, y, sobre todas, la
capital del vicio y la virtud, París, sino que transciende
á todo el mundo civilizado, porque en todo
el mundo civilizado está todavía pendiente el problema
de ajustar la vida íntima del hogar y las relaciones
del hogar con las sociedades exteriores á
la reforma de vida y pensamiento que ha producido
el nuevo sistema de pensamiento y vida.


En la parte de Europa en donde la familia tradicional
tiene raíces suficientes para resistir el ímpetu
perturbador, no son los cuadros disolventes,
sino al contrario, los apacibles cuadros de la vida
patriarcal, los que promueven el interés dramático.
En la única sociedad, los Estados Unidos, en donde
todas las instituciones de la vida se han transformado
sin necesidad de reformarse violentamente
al ímpetu de nuevas corrientes de ideas, no puede
haber interés dramático en la representación de
las convulsiones del hogar doméstico, porque estando
firme el hogar, no hay interés social. Tan escrupulosamente
exacta es la afirmación, que es experimental.
Sólo en Nueva York pueden representarse
los dramas europeos, y ni aun en Nueva York
los entienden bien. Se ha visto allí, entre otras, recusada
por el público una de las más ingeniosas
composiciones del teatro español contemporáneo,
sencilla y exclusivamente por no entender el público
que un caso de adulterio puede inspirar interés
á una sociedad dueña de sí misma, en donde hay
recursos y se han puesto en juego, para que la institución
del matrimonio se ajuste á las demás instituciones
del Derecho y para que los vicios sólo
ejerzan en él la perturbación excepcional que es de
eterna experiencia esperar que germinen dondequiera.


El interés dramático del adulterio no puede inspirar
otra actividad estética que la de aquellas sociedades
en donde las instituciones aún subsistentes
del pasado no tienen raíces en el corazón del
pueblo, ó la de aquellos en donde las preocupaciones
románticas han podido coexistir con las tendencias
positivas, por no haberse perfeccionado
con el derecho nuevo.


La tesis dramática, según se desprende del teatro
contemporáneo, es esta: No hay familia; no habiéndola,
¿cómo se llega á ella?


La tesis, aunque incompleta, está bien en su parte
negativa. No hay familia en las ciudades crapulosas,
y es necesario que el Arte, como todo, contribuya
á decir cómo se reconstruye la familia. Pero
el desarrollo de la tesis es absurdo. Si de lo que se
trata es de contribuir á reconstruir, ¿cómo se empieza
por destruirlo todo, de cimiento á cornisamento?
El interés dramático no podrá estar en destruir,
y no ha estado. El teatro, por tanto, en vez
de animarse con la fuerza del propósito nuevo que
traía, ha languidecido y languidece. Y seguirá languideciendo
y fastidiando mientras persista en su
obra negativa. Recursos abundantes para emprender
la obra positiva le proporcionan de consuno su
propio fin estético, su fin ético y su fin social, aunque
se reduzca expresamente al que en la actualidad
se atribuye.


En la familia, en el hogar universal, no el desorganizado
de las grandes ciudades europeas, hay
motivos de drama, de influencia dramática, de enseñanza
por medio de la dramática, que son muy más
poderosos, muy más íntimos, muy más universales,
muy más humanos que el amor fiel ó que el amor
infiel.


Con el problema de la educación entra en las
corrientes más humanas de este siglo; con el problema
del derecho interno del hogar la igualdad de
los cónyuges entra en la corriente del derecho positivo;
con los problemas que en él suscita el conflicto
de deberes entra en la vorágine de la libertad revolucionaria;
con el problema de la lucha biológica
entra en la sirte del movimiento económico. El hogar,
puesto en peligro por una educación mal concebida
y mal dirigida, ya en el sentido de las ideas
pasadas, ya en el sentido de las ideas modernas;
quebrantado por la permanencia de la autoridad
arbitraria ó por la lucha de autoridades mal definidas
por la ley ó mal concebidas por la educación;
desolado por el sacrificio del bien doméstico al bien
público; angustiado, amenazado, condenado á derrumbarse
por las violentas refluencias del oleaje
económico de la sociedad sobre él, es infinitamente
más dramático que el hogar mal constituído, porque
es más real, más social y más moral. Los encantos
y los beneficios del Arte no están en el usufructo
que él logra hacer del desorden circunstante, sino
en patentizar con objetivaciones palpitantes los dolores
y los peligros de la alteración del orden moral
en cualesquiera actividades de la vida de relación
humana.


¿No hay una lucha de sistema de pensamiento
contra sistema de pensamiento, de ideas religiosas
contra ideas religiosas, de derechos contra derechos,
de Estado contra Sociedad, de Sociedad contra
Estado, de tradiciones contra innovaciones, de
vida vieja contra vida nueva? Mostrarla, arrojándose
en la liza y siendo los primeros en mostrar cómo
se lucha por el bien contra el mal para ser más
hombre, para ser hombre de los nuevos tiempos,
¿no es más digna empresa, y siendo más digna, no
es más moral?


Pues ¿por qué no la acomete la dramática moderna?


CAPÍTULO XXXV
 
 LA MORAL Y LA HISTORIA


La Historia, exposición de la vida de la Humanidad
como en esencia es, presenta de bulto
los bienes y los males producidos por el hombre en
el planeta. En el primer momento parece que los
males superan á los bienes: tantos son. Pero bien
analizados, bien clasificados, bien referidos unos y
otros á sus causas y á sus efectos, tanto es el bien
como el mal. En cierto modo, mayor la cantidad de
bien que la de mal, porque, al fin y al cabo, el bien
ha podido flotar y conservarse en la estupenda
oleada continua de males que han caído sobre el
hombre.


Primero fué la Naturaleza, la sorda Naturaleza
que miserar non sá, y la lucha fué despiadada y
secular, no ya sólo de los tiempos antehistóricos,
sino de los históricos. En todo comienzo de las
gentes consta esa lucha formidable: algunas veces,
como en los comienzos de la gente china, se puede
seguir paso á paso y admirar y bendecir la fuerza
de resistencia opuesta á los impulsos destructores
por los impulsos constructores.


Después fué la ignorancia, y la lucha se estableció
á brazo partido entre la obscuridad del entendimiento
no advertido por la luz que irradiaba desde
la Naturaleza misma la verdad, y la claridad de
los fenómenos no comprendidos; siglos y siglos de
esfuerzo ha costado, está costando y seguirá costando
el vencer á ese enemigo: pero al fin se vencerá.
Luego se presentaron las pasiones humanas
en tropel, y la lucha tuvo por palenque el mismo
inaccesible interior del sér humano; formidable
enemigo de sí mismo ha sido el hombre: pero se va
venciendo á sí mismo. Más tarde comenzó la lucha
del hombre disociado con el hombre asociado, y
fué terrible; nunca se ha podido saber quién ha
sido más salvaje en esa lucha: si el civilizado que
hostiga al salvaje ó el salvaje que destroza al
civilizado; pero prevalece el que dispone de más
bienes.


Ya hace mucho tiempo que las naciones luchan
entre sí, y todavía no se columbra el día de razón
en que hayan de concertarse en la civilización, en
el deber y en el derecho; pero se trabaja sin descanso
en eso. Á toda hora, en toda tierra, con estos
ó con aquellos medios, siempre trabaja el mal; pero
á toda hora, en toda tierra, con los mismos recursos
que emplea el mal, trabaja el bien.


Pero, en primer lugar, esa descomposición intelectual
de los componentes de la Historia no alcanza
todavía á la razón común; y en segundo lugar, el
historiador común no alcanza tampoco á elevarse
por encima de la razón del vulgo, de donde resulta
que la historia escrita por los narradores, y la vista
en ellos por el vulgo, es la historia del mal, no la
del bien. Es sobre todo la historia de los malvados.
Dicen que de malvados en quienes invariablemente
concurrieron grandes aptitudes; pero el
hecho es que fueron malvados. Y no es lo malo que
fueran poderosos para ser malvados ó que aprendieran
á malvados para hacerse poderosos, sino
que fueron y son tan adulados por la historia narrativa
y por la historia crítica, que es imposible
que se olvide la lección.


Cuando una fuerte individualidad, por el hecho de
no haber sabido desarrollarse en el bien, ha perdido
en realidad el mérito que hubiera podido tener
ante la conciencia humana, la Historia la toma, la
manipula, la alarga, la acorta, la somete á la acción
del medio histórico, exagera los bienes, disminuye
los males de su conducta, la exculpa, la disculpa, la
absuelve y la manda á gobernar espíritus desde la
posteridad, como gobernó carneros desde la actualidad
en que vivió.


La sencilla narración primero, la crítica histórica
después, han laborado por el mismo fin inmoral
de la Historia; y hasta la filosofía que sobre
ella se ha fundado ha querido contribuir á la inmoralidad
resultante de la vida y del modo de interpretar
la vida del hombre en el planeta; porque
cuando no ha tenido un prejuicio filosófico, ha tenido
un prejuicio nacional con que adulterar la finalidad
moral de la enseñanza histórica.


Ahora no se habla ni se hable de los que en la
Historia se proveen de hechos é ideas, diagnósticos
y pronósticos, juicios hechos y verdades formuladas,
con el objeto de rellenar su kaleidoscopio intelectual,
porque para ellos y por ellos es la Historia
la más incierta visión, la perspectiva más cambiante,
la más inmoral sucesión de juicios contradictorios,
de causas sin efectos ó de efectos sin causa, ó
de causas sin su efecto positivo, ó de efectos sin su
causa natural.


No se hable tampoco de la historia de que hacen
uso los políticos de oficio, por quienes y para quienes
la Historia es el justificador universal de cuantas
aviesas intenciones han tenido contra el derecho
individual ó nacional los enemigos del Derecho.


De la que emplean en sus defensas de la verdad
revelada los intérpretes universales de esa verdad,
no es historia de que puede beneficiarse la Moral, á
menos que sea una moralidad y un beneficio el incesante
trabajo empeñado por ellos en probar que
á los seres racionales se debe empezar por arrancarles
la razón para poder someterlos al régimen de
las ideas transcendentales y á la disciplina de autoridades
extrahumanas.


Si, pues, la Historia por sí misma, en cuanto balumba
de hechos heterogéneos, tan capaces de argüir
con el mal como con el bien, más por el mal y
contra el bien que por el bien y contra el mal, es
exponente de inmoralidad, y á la corta vista de los
vulgos todos aparece como muda expresión de la
incapacidad del hombre para el bien; la historia de
narradores, críticos, filósofos, artistas, políticos, teólogos,
imbuye en el corazón ó en la cabeza una tal
muchedumbre de juicios erróneos, juicios de buena
fe ó de mala fe, que concluye por ser imposible saber
á punto fijo qué ha sido el hombre histórico, y
aún más imposible el saber qué son los hombres sobresalientes
en la Historia.


Tal vez este último es el mayor peligro que ofrece
á la Moral la historia en uso. Si ella con su relato
enseña que la inmensa mayoría, la casi totalidad
de los hombres admirados en la Historia, principalmente
en la actividad más capaz del mal, que es la
del Poder, han sido hombres perversos, ya en toda
la serie de actos que constituyen su vida, ya en los
que los condujeron al Poder y los mantuvieron en
el ejercicio del Poder; y si esa misma Historia, con
sus juicios ó con sus excusas, intenta hacer creer
que esos mismos hombres ó fueron necesarios ó
fueron hechura de su tiempo, de las circunstancias
en que se formaron, de la misma sociedad que los
formó, y que, en definitiva, no son hombres tan malos
como cree el buen sentido común ó la humilde
conciencia, y hasta se les puede considerar como
hombres de mérito moral y hasta de mucho mérito
moral porque fueron generosos servidores del orden,
ó del progreso, ó del derecho, ó de la civilización,
y fueron muy diligentes, muy activos, muy
clementes, muy magnánimos, muy hábiles, muy
perspicuos, muy genios, muy genios sobre todo, y
genios en todo y para todo, como guerreros, como
legisladores, como políticos, como estadistas, como
administradores, como jurisconsultos, como penalistas,
como pobladores, como colonizadores, como
civilizadores.


Esas figuras, que el simple relato denuncia como
obscuras sombras de la especie humana, se fabrican
á vista de la misma generación que las maldice
ó las desprecia, y mientras son ejemplo vivo ó
muerto de todas las perversiones en sí mismas y
sirven como de resumen á todas las perversiones de
su tiempo, la Historia, complaciente, las eleva á la
categoría de semidioses, y la crítica, por no parecer
parcial, y la filosofía de la Historia, por no parecer
incapaz de encerrar en el cuadro de las grandes
fases de la vida humana que resume las figuras
contradictorias de su tesis que se le presentan al
paso, las coge, las deforma, las reforma, las violenta
y las obliga á que representen á la humanidad de un
tiempo dado, cuando sólo fueron vergüenza de la
Humanidad de todos los tiempos.


Ese espectáculo de los hombres en la Historia es
profundamente corruptor, no tanto porque el hombre
haya sido tan malo como aparece, cuanto porque
se empeña, si fué grande, feliz ó poderoso, en
hacerlo aparecer como no fué; y si fué el verdadero
fabricador de los progresos de su tiempo, el civilizador
de todas las edades, el trabajador de ayer, de
anteayer, de siempre, el cargador de todas las responsabilidades,
la víctima de todos los abusos, el
luchador de todos los derechos, el cumplidor de
todos los deberes, entonces ni nombre tiene. Y
como no es justo que se ignore quién hizo lo que
hay de sólido, es decir, lo que hay de bueno en
cualquier época de la Historia, le dan el nombre de
uno de los usurpadores de derecho, ó de algún devorador
insaciable de vidas humanas, y la narración,
la crítica y la filosofía se quedan muy satisfechas
de sí mismas.


No así la Moral, que no puede ver con ojo tranquilo
esa deformación de la figura humana, embellecida
cuando es fea y repulsiva, afeada ó recortada
cuando es bella y atractiva, siempre diferente en la
Historia de lo que fué en realidad. La ciencia de la
Historia, que ahora nace y que empieza á formar
de la vida de la Humanidad una historia de la actividad
parcial y universal de esa vida, cuidándose
poco de los hombres ó sólo cuidándose de ellos
para presentarlos como factores de desarrollo cuando
supieron ser hombres, ó como obstáculos á ese
desarrollo cuando fundaron su fuerza y su poder
en la debilidad de todos, es historia que no tardará
en moralizar al historiador, y por medio de él á las
generaciones que reciban las influencias de la Historia,
porque es sencilla, benévola, bienintencionada
y se funda en la realidad de la naturaleza humana
y en la no menos moralizadora realidad de la
convergencia de toda actividad y todo hombre en
el fin de hacer mayor la suma de bienes que la de
males.


De aquí á entonces aún hay tristeza moral que
devorar cada vez que se cuente con la Historia para
hacerla contribuir al mejoramiento de los hombres.


CAPÍTULO XXXVI
 
 LA MORAL Y EL PERIODISMO

I


El periodismo es, entre todas las instituciones
auxiliares del Derecho, la que más le ha servido
algunas veces y la que más continua y eficazmente
podría servirle siempre.


Cuando habla, su voz tiene la fuerza de cien
voces. Sus razones tienen el peso de la razón colectiva.
Sus protestas imponen como si salieran de
la conciencia colectiva.


Es más: digno ó indigno de su fin, el periódico es
siempre conciencia, razón y opinión pública. La
única vez en que, fuera de los tumultos extraordinarios
del espíritu social, podemos á punto fijo saber,
ó á lo menos sentir, lo que es opinión pública,
lo que es razón común, lo que es conciencia colectiva,
es cuando vemos exteriorizadas en las hojas
del periódico esas fuerzas.


Nació para el Derecho por esfuerzo del Derecho;
pero no es esa la única manifestación del periodismo
ni es hoy la más extensa. Á medida que el Derecho
aumenta, el periodismo, consagrado exclusivamente
á propugnar por el Derecho, disminuye.
Y en sentido inverso, á medida que disminuye su
ingerencia en la vida militante del Derecho, aumenta
su influencia en la vida general. Es, á la vez,
servidor de todas las industrias, de todas las profesiones,
de todos los talentos, de todos los inventos,
de todo descubrimiento, de toda ciencia, del arte
bello, del arte industrial, del trabajo, del trabajador,
del capitalista, de la propiedad, del desposeído,
del despojado, del feliz, del desgraciado, de la
beneficencia y los beneficios, de ricos y pobres, de
pueblos y pobladores, de civilizaciones y civilizadores,
de lo bueno, de lo bello, de lo verdadero, de
lo justo, de lo grande, de lo serio, de la alegría,
del placer, de las victorias, de las ovaciones, de la
guerra, de la paz, del estruendo, del reposo, de la
vida, de la enfermedad y de la muerte.


Esa su capacidad de aplicarse á todo y de servir
como hoja, como folleto, como revista, todos los
días con el diario, cada semana con el semanario,
cada quincena ó cada mes con la revista, en urgencias
imprevistas con la hoja suelta, en oportunidades
calculadas con el opúsculo, á la suerte de las
doctrinas, á la vindicación de ideas ó personas, á la
exposición reflexiva de sistemas, al interés de grupos
ú opiniones sociales, al diario batallar de las
ideas, ha sido á la vez la causa del bien y del mal
hecho por el periodismo.


Sintiéndose una fuerza, la ha desplegado ciegamente.
En vez de dirigirla para hacerla útil, tanto
decimos, para hacerla social, se ha dejado dirigir
por ella, haciéndola menos social y menos útil.


Según el medio sociológico, así ha operado en
una de estas dos direcciones: ó en la dirección del
poder, ó en la dirección del lucro. En los países
desorganizados, á medio organizar ó sometidos al
proceso de una organización penosa, ha tomado la
dirección del poder. En los países constituídos definitivamente,
ó tan definitivamente que pueden considerarse
en equilibrio estable, ha tomado la dirección
del lucro.


Al dividir su fuerza, se ha debilitado. Fuerza política,
ha servido para empujar hacia el Poder, mas
no para enlazar en los múltiples intereses de la
vida del Estado y de la sociedad á las agrupaciones
en cuyo favor ha trabajado. Fuerza industrial, ha
servido para enfrenar con los intereses que representa
el desenfreno natural de los que luchan por
el Poder, mas no para servir de norma jurídica á
los intereses económicos.


Cuando toma la primera dirección, el periodismo
contribuye á la disociación, por tanto al mantenimiento
de la inmoralidad pública, favoreciendo
el desenfreno de las pasiones políticas. Cuando sigue
la segunda dirección, desmoraliza también, atribuyendo
á los intereses un predominio que no deben
tener sobre el Derecho. En el un caso, el periodismo
empieza ó acaba, si victorioso, por ser cofundador
de personalismo ó tiranía; si vencido, por
ser favorecedor de la anarquía. En el otro caso,
acaba por donde empieza: por ser adulador de los
bienes materiales y de los afortunados, individuos,
grupos ó naciones, que han llegado al término de
sus satisfacciones materiales. El periodismo instituído
por el afán de poder es una lección diaria,
semanal ó quincenal, pero continua en sus efectos,
de inmoralidad intelectual, que es de las peores, y
de falta de carácter, que es el peor ejemplo de inmoralidad.
Siendo tornadizo su objetivo, que es el
poder, su criterio se hace tornadizo. Y como opera
sobre una muchedumbre, que no es solamente la
formada por el partido político á quien sirve, ó por
el Gobierno que sostiene, sin la innumerable muchedumbre
de lectores á quienes presenta formada
una opinión, afecta á la razón, al juicio y al sentido
común de esa muchedumbre. Lo bueno ayer es
malo hoy; el vaticinio de hoy será ludibrio gitanesco
de mañana; la verdad pasada, mentira presente; la
alabanza de un día, vituperio del siguiente, y los
hombres, y las ideas, y las cosas que no cambian
por estar firmes en sí mismos, alternativamente
bendecidos y maldecidos, más maldecidos que bendecidos,
por ser mayor número el de las veces en
que su firmeza obsta á la liviandad de los juicios de
partido. El periodismo instituído por el afán de lucro
es también una lección continua de inmoralidad
de sentimiento y voluntad; inmoraliza los sentimientos
públicos, porque es una predicación incesante
en pro de todos los éxitos, y escarnio frecuente de
todos los sentimientos generosos; desmoraliza la
voluntad social, porque de continuo la solicitan á
desarrollar su actividad en el sentido de los bienes
físicos, y á permanecer inerte ante los males morales
de la sociedad. En una y otra dirección ha hecho
la fuerza del periodismo mucho bien. Á los pueblos
envilecidos por la autocracia monárquica ó republicana
los ha moralizado, poniendo al alcance de todos
el Poder, presentando al alcance de todos la
fortuna; ha servido bien al Derecho, demoliendo
privilegios; á la Industria, enalteciendo los méritos
del trabajo; á la igualdad, sometiendo todas las jerarquías
á su crítica; á la riqueza pública, revelando
su origen en el trabajo común, su fuerza en la del
capital acumulado y la potencia del capital en el
ahorro. Cuando combate un error jurídico ó económico,
cuando zahiere una preocupación ó un fanatismo,
cuando persigue, látigo en mano, una injusticia,
cuando mata civilmente á un hombre malo,
cuando hace frente, á nombre de los intereses generales,
á los intereses particulares, cuando asocia
contra los que disocian, cuando liberta contra los
que esclavizan, cuando educa contra los que embrutecen;
en suma, cuando en nombre de la idea parcial
de que son forma, los periódicos políticos ó los
periódicos industriales coinciden con las ideas, las
necesidades, los derechos, los intereses efectivamente
sociales, hacen el bien de dar unidad de fuerza
á los continuos esfuerzos que hace toda la sociedad
por desarrollarse y vivir en sano desarrollo.


Mas no hace entonces el periodismo todo el bien
que debe hacer, y aun descontándole el mal que
mezcla á los bienes que procura, no se le puede excusar
que no sepa servir tanto para moralizar como
sirve para desmoralizar.


El periodismo no es en esencia una fuerza privativa,
como la han hecho en realidad. Es una fuerza
expansiva y comprensiva, que debe extenderse á
todo y abarcarlo todo en el sentido de la verdad,
del bien, de la libertad y la justicia. Es en esencia
una historia continua de una fracción de humanidad
que por fuerza ha de exponer indignidades é iniquidades;
pero ha de exponerlas, como están, en continua
lucha con la dignidad y la justicia. Su norma,
como la del historiador, ha de ser la imparcialidad,
no sólo la del juicio, que declara la verdad por ser
verdad, sino la imparcialidad de la conciencia, que
aprueba enérgicamente el bien por ser el bien, y
condena categóricamente el mal por ser el mal.


Sus armas deben ser la idea del deber, para vulgarizarla
é imponerla; el derecho, para enseñar é
incitar á ejercitarlo; el orden económico, para oponerlo
á los errores de economía social que malogran
ó desvían las fuerzas productivas; el orden jurídico,
para oponerlo á las torpezas de voluntad y de razón
que de continuo lo conmueven, lo alteran ó lo
arriesgan; el orden moral, para presentarlo constantemente
como el desideratum de la dignidad humana.


Aunque no hay todavía ninguna sociedad civilizada
en donde el periodismo alcance el que debiera
ser punto de mira de esa historia cotidianamente
realizada y cotidianamente escrita, aquellas entre
todas las sociedades que mejor han cultivado el Derecho
y que más reposan en la base jurídica que
han construído, son también las en que el periodismo
tiene más fuerza social. La tienen, no sólo por
la eficacia de la obra diaria ó periódica, sino porque
se encierra mejor entre las dos corrientes de derecho
y de interés social que privativamente despliega
en este sentido ó en aquel la Prensa de los demás
países.


Así, los periódicos de la Unión Americana, los de
Inglaterra, Suiza, Bélgica, República Argentina,
Chile, son incomparablemente superiores, por la extensión
del propósito y por la relativa fijeza de sus
medios de acción, á los de cualesquiera otras naciones.


Pero los Estados Unidos é Inglaterra son los pueblos
que mejor han comprendido y practican mejor
el periodismo. Son los pueblos en donde la Prensa
periódica ha servido para secundar los esfuerzos
civilizadores, enviando exploradores al África y al
Polo; los esfuerzos científicos, promoviendo el progreso
de la Meteorología; los esfuerzos del Arte,
iniciando certámenes; los esfuerzos de la confraternidad,
estableciendo ó aceptando correspondencias
de todos los puntos de la tierra; los esfuerzos del
sentido común, practicándolo en su propaganda y
en sus juicios sobre los hechos humanos.


No obsta la universalidad de miras del periodismo
mejor concebido y practicado para que falseen
su juicio y desvirtúen su fuerza, acomodando el uno
y extendiendo ó recogiendo la otra, á merced de intereses
ya particulares, ya de partido, ya de secta,
ya de reacción, cada vez que un interés humano se
presenta momentáneamente como hostil á intereses
nacionales cualesquiera ó á cualesquiera intereses
del Comercio, de la Industria ó de instituciones poderosas.


II


Si el periodismo es todavía una fuerza ciega, la
culpa es del periodista.


No hay ningún sacerdocio más alto que el del
periodista; pero, por lo mismo, no hay sacerdocio
que imponga más deberes, y, por lo mismo, no hay
sacerdocio más expuesto á ser peor desempeñado.


De ahí, principalmente, la inmoralidad del periodismo.


El periodismo está de continuo expuesto á una
inmoralidad involuntaria y á otra voluntaria; á la
involuntaria, cuando por fanatismo político, científico
ó religioso, se pone en abierta contradicción
con la verdad ó la justicia; á la inmoralidad voluntaria,
cuando vende lo que piensa, piensa por cuánto
lo compran y convierte el sacerdocio de que es
indigno representante en infame granjería.


Como éstos son los periodistas más peligrosos,
son los que hacen al periodismo más incapaz de
realizar su fin; y como el periodismo desviado de su
fin es el menos escrupuloso, el periodista más formidable
es el que escuda su villanía, su indignidad
y su maldad en el terrible baluarte de un periódico
sin conciencia. En la doble acción del periodista
malo sobre el periódico malo, y de éste sobre aquél,
es en donde suele con frecuencia aparecer más de
relieve la inmoralidad social que desarrollan y la inmoralidad
social que los sostiene.


Como el periodista innoble se fortalece en la
fuerza irresponsable del periódico, es temido por
esa fuerza, más que por sí mismo; al modo que en
una tertulia al aire libre, el maldiciente que la anima
con sus calumnias no es tan temido por él mismo
cuanto por la fuerza que recibe del grupo que
lo rodea.


Hay estados sociales en los cuales brotan esos
periodistas que usurpan nombre, función y autoridad
que no merecen, como brotan plantas espinosas
en terrenos incultos ó en terrenos agotados;
como éstas son hijas de su medio botánico, aquéllas
son hijas de su medio sociológico.


Una sociedad infantil, cuyo estado mental es el
de las instituciones mal formadas, y una sociedad
senil, cuyo estado mental es el pesimismo negativo,
son terreno inculto la una, agotado la otra, en donde
la función social más civilizadora no puede tener
sacerdotes dignos de ella. Los dignos serán la excepción.


No serán la regla general, porque los grandes
sacerdocios requieren grandes almas; pero serán
mucho más numerosos en las sociedades fuertes,
por su sana juventud, los periodistas aptos para su
función.


Aptos ante todo por la generosa disposición de
su ánimo, por su prontitud de corazón á todo sentimiento
generoso, por su candorosa aceptación del
deber como regla de conducta; pero no es esa la
única aptitud ni la que más se echa de menos en los
luchadores del periodismo. La aptitud que menos
tienen, aunque parezca paradójico, es la que más
tienen. Generalmente, el periodista es llamado; lo
llama la vocación intelectual, y, en general, es inteligente;
pero también, en general, es ignorante.


Debiera, si el genio de periodismo que cultiva
es el consagrado á la lucha del Derecho, estar
versado en todas las ramas de la jurisprudencia,
en el estudio comparativo de las legislaciones, en
la historia de las instituciones jurídicas, y principalmente
en la filosofía del Derecho.


Entonces no declamaría. No declamando, no desmoralizaría,
porque no llenaría de aire la cabeza de
sus lectores, ni de exageraciones el sentimiento
público, ni de errores la razón común. No declamando,
moralizaría, porque prácticamente enseñaría
á ajustar medios á fines, procedimientos á propósitos,
doctrinas á ideal.


Debiera, si el género de periodismo que ha preferido
es el consagrado á la defensa de los intereses
económicos de la sociedad, empezar por tener
una cultura económica bastante y concluir por tener
suficientes conocimientos tecnológicos: la historia
general de la industria, la particular del comercio
universal, la historia de las instituciones económicas,
y sobre todo la historia de la civilización humana,
deberían ser sus continuos auxiliares.


Si el género de periodismo á que consagra el periodista
la altísima santidad de su función fuera el
que debiera ser, el periodismo verdadero, el que
reune la forma jurídica á la industrial, el periodista
debería brillar como autoridad intelectual en ciencias
sociales y morales.


Ni el periodista bueno ni el malo tienen hoy esa
cultura. No teniéndola, la primera inmoralidad de
que son ejemplo y que autorizan y propagan es la
de encargarse de una función social cuyas operaciones
no conocen.


Sin duda que ha habido, y hoy brillan con honra
para ellos, con utilidad para la institución, con beneficio
de la sociedad, periodistas de primer orden,
capaces en lo moral de la mayor elevación, y de
los mejores esfuerzos de cultura y de talento en lo
intelectual; pero esas son individualidades, y la individualidad
es siempre extraordinaria.


Gracias á ella conserva el periodismo una parte
de su fuerza moralizadora; gracias á ella se salva
de la pendiente de corrupción por donde va; gracias
á ella se reconcilia con la degenerada institución el
que tiene de ella la alta y exacta idea que debe tenerse
del medio más extenso y más enérgico que
existe de exponer á la vista del mundo entero la
fuerza y la fecundidad de los deberes.



  
  CAPÍTULO XXXVII
 
 LA MORAL Y LA INDUSTRIA




Hay algunas industrias que parecen condenadas
á ser perpetuo ejemplo de inmoralidad:
son las de cambio y producción en corta escala; lo
que generalmente se llama pequeño comercio y pequeña
industria en castellano afrancesado.


Tan favorecedoras de inmoralidad son la industria
del comercio al por menor, la manufactura
propiamente dicha y la economía rural, que una de
las contrapruebas infalibles de la honradez nacional
y de los hábitos virtuosos de las variedades etnográficas
de la civilización es la equidad en los trueques,
permutas, cambios, transacciones y negocios
ordinarios. En general, los pueblos del Norte, principalmente
los tres de la Escandinavia, son mucho
más probos que los restantes de Europa; los del
extremo Norte y el extremo Sur de América, mucho
más que los restantes del continente.


En esos medios industriales, la producción de la
economía rural y la de la manufactura en corta
proporción se mantienen siempre en las condiciones
económicas de la producción, y el comercio versa
sobre productos legítimos y con arreglo escrupuloso
á las alzas ó bajas legitimadas por la ley de
la oferta y la demanda. Consumidores honrados
que satisfacen con trabajo sus consumos, esos pueblos
producen y cambian con enternecedora equidad
y sencillez.


La doblez y la falta absoluta de equidad empiezan
para el comercio y la manufactura en corta escala
cuando empiezan las urgencias de la vida urbana.
Entonces toda tradición se olvida: la producción
de mala fe y el cambio de mala fe sustituyen
al trabajo honrado. Comienzan las falsificaciones
en la producción, y el hurto, verdadero hurto, en el
cambio al por menor. Tan pronto como la demanda
excede un poco á la oferta, la producción se adultera
y el cambio se desmoraliza. Un simple aumento
de población flotante en los lugares de Europa y
América apropiados para el veraneo, ó la simple introducción
de un nuevo producto en los mercados
americanos, no muy abastecidos por el comercio internacional,
bastan para iniciar á poblaciones inocentes
en las trápalas de la industria de mala fe.


Mas no son, aunque corruptores, esos frutos perversos
del lucro á toda costa los que más daño
hacen á la Moral universal. Eso mina el corazón sencillo
de campesinos y aldeanos en los países civilizados
ó que participan del usufructo de la civilización,
y desarraiga de la mente candorosa de las
razas primitivas las ideas de equidad y buena fe,
de lealtad en los contratos y de veracidad en la conducta;
pero se presenta ó puede hacerse aparecer
como el resultado de la inmoralidad individual.


Cuando la industria se hace solidaria de la inmoralidad
de la civilización, ó mejor cuando la inmoralidad
de la industria hace responsable de sus faltas,
delitos y crímenes á la civilización de que es
factor, á la vez que exponente, es cuando, por encima
de todas las industrias, se presenta triunfante,
satisfecha y poderosa la industria de las falsificaciones,
cuando la ley de la competencia degenera en
guerra económica y cuando el Estado no retrocede
ante el crimen con tal de beneficiar su producción y
su comercio.


Á ese momento industrial hemos llegado ya hace
tiempo. Tanto tiempo hace que nos hemos hecho
indiferentes á ese mal. Y cuando en cualquiera manifestación
de la vida humana se llega á la indiferencia
del mal que con ella se desarrolla, es porque
el mal es crónico.


Si un mercado se cierra á productos falsificados ó
maleados de determinada procedencia, acto de sanidad
internacional que muchas veces no es más
que un acto de envidiosa protección á los productos
propios, suele oirse el vocerío de la Prensa universal,
que repite de eco en eco la misma voz de la
alarma, ofendiendo, tal vez sin saberlo, á la verdad,
y de seguro favoreciendo el interés económico del
que dió la alarma. Eso sucedió más de una vez con
los jamones de los Estados Unidos, que efectivamente
pueden llevar el germen de muerte que en
casi todas partes contienen sus similares, pero que
dañan más por la competencia económica en que están
triunfando que por ser más ofensivos que cualesquiera
otros jamones.


Mas cuando la Prensa universal no vocea, ni los
Estados cierran sus puertos, ni cohíben con leyes
represivas la producción y el cambio, los productos
aparecen científicamente falsificados. Grasas,
aceites, vinos, vinagres, granos, colores, tintas,
tejidos, objetos de primera necesidad, objetos
suntuarios, objetos de arte, objetos de ciencia,
todo se falsifica, y hay países en donde la mayor
fuerza productora de la industria se manifiesta en
esa producción de mala ley. ¡Y hecho que patentiza
la honda caries moral de nuestro tiempo! Son los
dos pueblos que más derecho tienen á la consideración
de los otros, por el carácter eminentemente
edificante de algunas formas de su vida nacional,
los dos que más se distinguen, que más compiten
en esa odiosa, y á veces, con frecuencia, criminosa
inmoralidad industrial. Dolencias gravísimas, que
en el curso regular de la existencia no se manifestaban
sino de un modo excepcional, muertes entre
dolores atroces, envenenamientos súbitos ó lentos,
son las consecuencias notorias y notadas de esa
proterva industria; y, sin embargo, los pueblos y
sus gobiernos no se creen solidarios de esos crímenes,
que tienen todos los caracteres del crimen
atroz, desde la premeditación hasta la esperanza
de la impunidad. Las dos formas que ha
tomado la guerra económica en nuestros días son
igualmente abominables; pero si alguna de las
dos hubiera de ser más maldecida, todas las maldiciones
de la Moral caerían sobre la innoble lucha
que se hacen los Estados para asegurarse el prevalecimiento
de sus productos y entorpecer ó extirpar
el consumo de los productos rivales. Las consecuencias
morales de ese proteccionismo son inmediatas:
las unas se refieren al descuido y á la falta
de emulación para el mejoramiento del producto
privilegiado, las otras se refieren á los esfuerzos
contra la ley que regula la necesidad mal satisfecha
por la producción privilegiada.


La primera serie de consecuencias transciende á
los hábitos y virtudes del trabajador y del capitalista,
en primer lugar, y en segundo lugar á la dignidad
de la nación. Transciende á hábitos y virtudes
industriales, porque altera ó paraliza los esfuerzos
de buena fe para el aumento y mejora, para
el fomento y perfección de la industria. Transciende
á la honra nacional, porque á no ser distinta
también de la naturaleza individual la nacional, no
puede haber nación que considere honrado proceder
el de imponer á mercados menesterosos, aislados
ó abandonados, los productos que se sabe son
inferiores á aquellos con los cuales no se atreven á
competir en el suelo nacional.


Nada puede haber más grave para un pueblo que
la mengua de su honra ante los otros pueblos; pero
como, en cierto modo, la conciencia universal forma
la nacional y hasta la individual, las naciones
que protegen sus industrias aun sabiendo y por saber
que son inferiores, para imponerlas al comercio
nacional, al colonial y al extranjero, pueden seguir
teniéndose por honradas. Lo que no pueden es
evitar el daño que á sí mismas se hacen con su indiferencia
moral, y por eso son más graves las consecuencias
de la segunda que las de la primera serie,
originada por el inmoral propósito de favorecer
las industrias nacionales á costa de las extranjeras.


Entre las consecuencias de esa segunda serie, la
más imponente, por los crímenes contra la ley y
contra las personas á que da nacimiento, es el contrabando.
En la actualidad no hay un solo país de la
tierra civilizada, ni uno solo, sin exceptuar á la semilibrecambista
Inglaterra, en donde, sobre la infamia
de la industria de falsificación, no incube la
verdadera industria del contrabandista. Y dicho sea
sin reparo, en nombre de la misma Moral que condena
el torcimiento de la Industria hacia fines tan
innobles como los que hoy la dirigen; entre el contrabando,
que rehuye el cumplimiento de leyes que
violentan el orden económico y los Estados que persiguen
á los que tratan de restablecer, aunque inmoralmente,
las bases de un orden trastornado, más
moral es el contrabando que el Estado que lo hace
necesario.


Y si se piensa que el contrabando engendra al
contrabandista, que el contrabandista es el instrumento
del comerciante, que el comerciante utiliza
impunemente los beneficios que le hace el contrabandista,
y que éste se pone fuera de la ley y es un
enemigo del Estado, que el Estado persigue con
agentes organizados y disciplinados para ese solo
fin, produciendo sus luchas con los enemigos del
Fisco una guerra sangrienta y sanguinaria que en
algunos Estados, España, por ejemplo, dan á la estadística
de los crímenes y las desgracias nacionales
un contingente anual triste y sombrío, se sentirá
la necesidad de unir sus maldiciones á las que arroja
la Moral sobre los Estados que malean las condiciones
esenciales de las industrias extractiva y comercial,
imponiéndose con leyes que las vejan al
bienestar de nacionales y extranjeras, y desmoralizando
del modo más profundo el trabajo, instituído
por la Naturaleza para bien individual, social y humano.


Ya, gracias fervientes sean dadas á la alianza de
los egoísmos nacionales con el altísimo altruísmo de
los hombres mejores de este siglo, ha desaparecido
la esclavitud que lo manchaba; ya, con ella, la oprobiosa
inmoralidad á que concurrían naciones, gobiernos,
tráfico y traficantes, compradores y vendedores
de almas humanas, sostenedores y utilizadores
de la más infame entre cuantas instituciones han
servido para patentizar el fácil uso que el hombre
hace del mal. Pero tiempo transcurrirá, tiempo lento,
tiempo largo, antes de que los pueblos americanos
educados por Europa en el uso del trabajo servil,
vean devuelta su dignidad al trabajo, su iniciativa
al trabajador, su conocimiento del fin para que
sirve al capital, su orden á la vida económica, su
moralidad á la vida íntima y de relación, privada y
pública.


Tiempo será largo el que haya de transcurrir antes
de que nos limpiemos de esa asquerosa laceria.
No satisfecha de manchar el cuerpo, se ha grabado
en el alma de nuestras sociedades. Ni aun el alma
saludable de la sociedad norte-americana ha perdonado,
y el menor mal que en ella ha producido es
grave mal: el de hacerle odiosa una raza de hombres
que ha servido de instrumento vil.


En las otras sociedades envilecidas durante siglos
por la doble esclavitud del etíope ante la sociedad,
y del colono ante su metrópoli, la innoble utilización
del hombre como instrumento inconsciente
de trabajo empezó por malograr la industria y concluyó
por malograr la libertad.


De paso malogró la vida de familia y la vida de
relación, cuya única base de reconstrucción es hoy
el afectuoso corazón de la mujer en la primera, y la
tendencia afectiva de la raza latina en la segunda.


Como esa inservible ó no utilizada hierbecilla de
nuestra región ecuatorial que, arrancada de cuajo,
reaparece obstinadamente cuantas veces se ha creído
desarraigada y cunde por entre los plantíos, robándoles
la mejor parte del sustento, la esclavitud
maleó tan hondamente la industria de estos pueblos,
que por en medio de los productos más sanos
del trabajo libre reaparece de continuo el trabajo
esclavo. Unas veces, como sucede en nuestros más
obscuros centros industriales, el comerciante voraz
compra en flor la sementera, convierte ipso facto en
esclavo el trabajo libre que servía para sustento de
una familia y una industria, y corrompe la industria
y la familia. Otras veces, como en Méjico, por lo
menos en la península de Yucatán, el pobre, el
bueno, el benigno, el laborioso indio yucateco, violentado
por malas cosechas, por malos negocios ó
por torpes transacciones, hipoteca el trabajo de sus
hijos. Otras veces, como acontece entre los quichuas
de las altiplanicies del Perú, el engaño y la malicia
hacen siervos de hombres libres. Otras veces, emisarios
infames de esa innoble industria que no sabe
prosperar sin esclavizar, han ido á la India y á la
China, han hecho cómplices suyos á Inglaterra, á la
Unión Americana, á España, al Perú; han convertido
en encubridores de su inicua trata á los representantes
consulares de esas naciones en el Extremo
Oriente, han engañado con viles promesas á los
pobres coolíes y á los labradores del Quan-Tung,
y esclavizándolos á dolorosos contratos, los han
traído á mal morir en las sentinas de los barcos en
que los hacinaban ó en la horrible existencia de las
colonias inglesas, de Filipinas, de Cuba, del Perú,
de California, horrible existencia de parias, de verdaderos
parias, de hombres que dan asco, de sombras
que horripilan, hasta que un día, como en Jamaica,
los fusilan en tropel por celebrar ceremonias
del culto budista, y otro día, como en California y
en los campos del Perú, los persiguen por competencias
económicas.


Sin duda que en una industria así manchada con
crímenes tan oprobiosos no tiene ante la moral sencilla
el esplendor con que se presenta á los ojos
deslumbrados del epicúreo; pero aún ha hecho más
para hacer más abominable el satánico jesuitismo
con que sacrifica los medios á los fines. Ha hecho
más. Ha convertido naciones ilustres en la historia
de la civilización, como Inglaterra, en impositora de
un vicio horrendo á una sociedad de cuatrocientos
millones de seres humanos, ó como España, en impositora
de un privilegio enervante é incivilizador
en favor de sus hijos territoriales contra sus hijos
coloniales.


La guerra del opio, una guerra mortífera, inicua
y vergonzosa, exclusivamente hecha por Inglaterra
contra China para imponerle el consumo del opio
que un emperador digno de eterna loa quiso á toda
costa impedir que siguiera labrando la vida y la moral
de sus súbditos, es la tercera forma, no más aterradora
que las otras, pero tan inicua como las otras
dos, que ha tomado en nuestros tiempos la inmoralidad
industrial.


Muchos errores y muchos delitos ha cometido Inglaterra
por favorecer su industria; pero tan horrendo
como la guerra del opio, tan infame como
la mortal narcotización de todo un pueblo para ganar
así unos cuantos millones de libras esterlinas,
ninguno. ¡Y pensar que ese es el pueblo del siglo
XVII!


La guerra sorda, continua, sin cuartel, que á principios
del siglo estalló en todo el Continente, desde
Méjico hasta el virreinato de Buenos Aires, dando
al fin por bendecido fruto la abolición del principio
industrial obtenido por los españoles de territorio
contra los españoles de origen y derecho, ha continuado
y continúa en Cuba, en Puerto Rico, en Filipinas,
sociedades cuya potente vitalidad, cuya fuerza
económica, cuyos beneficios industriales explotan
á mansalva los españoles que usufructúan su
privilegio contra los insulares que sienten ligados
sus movimientos por ese privilegio.


En el fondo, no es la política, no es un plan político,
es la industria, es un plan industrial el que esclaviza
á esas islas malogradas para la libertad, para
la civilización, para el mundo y para España misma.


El día en que estallen, la moral industrial habrá
dado en ellas un gran paso. Si España quiere que
no estallen, haga á la Moral el bien de no supeditar
la libertad de tres sociedades al beneficio industrial
de pocos y no los mejores de sus hijos.



  
  CAPÍTULO XXXVIII
 
 LA MORAL Y EL TIEMPO




El tiempo, para el trabajo, es aire; para el ocio
plomo.


Como plomo, pesa en pequeñas cantidades lo
que en grandes cantidades el trabajo, y es natural
que de continuo busquemos el modo de descargarnos
de la carga fatigosa.


En el modo de descargarse está gran parte del
arte de la vida, y en combinar el pasatiempo con el
tiempo empleado en el trabajo está la superioridad
ó la inferioridad de una civilización. En la civilización
más adelantada, que ha de ser la más moral,
está ingeniado el pasatiempo con propósito de bien,
para evitar el mal de que la ociosidad es consejera.
En la civilización menos desarrollada, que es, por
menos racional, menos moral, el pasatiempo es
violenta supresión de tiempo. La civilización moral
ha de llevar el orden al descanso del trabajo. La
civilización inmoral altera el orden ó continúa el
desorden en las horas del reposo y del solaz. La
una sabe distraerse, traer su atención de una ocupación
de tiempo que la absorbe á otra ocupación
de tiempo que la encanta. La civilización inferior
no sabe más que divertirse; verter á raudales en nonadas
peligrosas el tiempo que pesa sobre individuos,
grupos y sociedad entera. La vitalidad de todas
las formas religiosas está íntimamente relacionada
con este serio problema sociológico del empleo
del tiempo sobrante. La enérgica resistencia
de las diversiones más inmorales á argumentos de
razón y de experiencia se explica por la necesidad
en que pueblos é individuos están de deshacerse
de la carga del tiempo sobrante.


Los vicios más rebeldes, que son los de sensualidad,
contra todo remedio se rebelan y resisten,
por el vergonzoso poder que tienen de absorber
fuera del tiempo los sentidos.


Los vicios más cobardes, la difamación, la maledicencia,
la calumnia, porque matan el tiempo,
sobreviven.


El culto, en las religiones positivas, es la raíz
más profunda de la fe. Cuanto ésta es más irracional,
tanto el culto es más teatral. Lo que no se puede
obtener por devoción se obtiene por diversión.
De ahí, en el fondo histórico de todas las religiones
monoteístas, el germen de politeísmo que se ven
forzadas á cultivar con esmero para entretenimiento
de las multitudes. Cuanto mayor el número de
atributos de la divinidad, y más numerosas sus manifestaciones
y personalizaciones, tanto más frecuente
el culto, tanto más fecundo en pasatiempo.
Las innumerables legiones del brahmanismo y del
budismo, el arte de brahmines y bonzos en divertirlas
con sus cultos respectivos deben la disminución
de carga, que es para ellas el tiempo y la flemática
fidelidad con que resisten, á la propaganda y al espectáculo
del protestantismo en la India. Son, entre
indus, tibetianos y chinos, deduciendo confucianos,
mahometanos, parsis, nanakianos, panteístas,
indiferentes y librepensadores, unos seiscientos
millones de seres humanos, sobre los cuales pesa
el tiempo con la abrumadora pesadumbre con que
pesa en aquellos campos de batalla del trabajo en
que la competencia biológica no ha podido moderarse
ni por la ejemplar sobriedad del combatiente,
ni por la fecundidad de recursos naturales en el
suelo del combate, ni por la portentosa laboriosidad
y la industria secular del mejor mantenedor de
ese combate, el chino.


¿Qué sería de ese hormiguero de racionales si
sus religiones no le hicieran soportable el tiempo?
¿Qué de los doscientos cincuenta millones de católicos
que generalmente pululan en las sociedades
menos industriosas de Europa y América, si el culto
de su Iglesia no los divirtiera casi todos los días
del tiempo que casi continuamente les sobra?


Cierto que el tiempo empleado en el culto es una
resta formidable y está lejos de ser un empleo útil;
pero, al menos, en esa disipación entra de algún
modo la idea del deber en cuanto el religionario
está obligado por su religión al culto.


Infinitamente, de todos modos, menos inmoral es
ese abuso del tiempo que el favorecido por las cien
instituciones del vicio que se levantan en el seno
de la civilización á acusarla de su incapacidad para
aprovechar en distracciones civilizadoras y moralizadoras
el tiempo social que sobra cada día después
de las faenas de las industrias mecánicas y racionales.


El teatro, que es una institución de esa buena
especie, pasatiempo educador como ninguno por
ser más accesible que otro alguno á la receptividad
mental y sensitiva del pueblo, en ninguna
parte es una institución popular ni nacional; no popular,
porque no alcanza sistemáticamente al pueblo;
no nacional, porque reduce su acción á las
grandes capitales, y pocas veces llega á las pequeñas,
y nunca á la población rural. La escuela nocturna,
que debiera ser en todas partes un atractivo
irresistible para la falange industrial que conduce
á las naciones, no se ha extendido bastante á villas,
burgos, villorrios y aldeas, y en parte alguna tiene
fuerza de atracción bastante para disputar su presa
á los centros de depravación.


Las conferencias literarias, científicas, religiosas,
políticas, económicas, son privilegio de los grandes
centros.


De ellos también, como si sólo en ellos indujera
la sobra de tiempo á excesos criminales, es privilegio
exclusivo la benéfica propaganda de las asociaciones
establecidas contra la intemperancia.


La patinación artificial, los gimnasios, las salas
de armas, las de tiro, los ejercicios de bomberos,
las sociedades de tiro al blanco, las excursiones fluviales
y marítimas con propósito de educación placentera,
son instituciones privativas de un cortísimo
número de individuos en el cortísimo número
de ciudades norte-americanas, suizas, inglesas y
alemanas en que existen.


Los ateneos, liceos, academias, casinos, instituciones
dos veces preciosas porque convierten el
estudio en placer, y porque al placer del estudio
facilitado por la palabra viviente del propagandista
agregan los amables solaces de la sociabilidad,
son mucho menos generales de lo que debieran, y
en parte alguna alcanzan con su fructífero pasatiempo
al fondo de la masa social.


Los conciertos populares, que usurpan su apellido,
porque casi nunca se ponen al alcance del
mínimo ahorro que puede hacer el llamado hombre
del pueblo, debieran ser una verdadera institución
nacional en todos los países, y alcanzar con su benéfica
acción á la población aldeana y rural. Los
orfeones, las sociedades corales, las asociaciones
filarmónicas, debieran dondequiera corresponder
al hondo intento de educación popular y nacional
que tienen en Alemania, y sorprender, como allí, al
trabajador en su taller y al labrador en su labranza.


El estúpido militarismo que hace omnipotentes
en Europa á los inmorales que explotan la necedad
y la ignorancia de la turba, podría convertirse en
un semillero de instituciones culturales y de útil,
honesto y fecundo pasatiempo, si se convirtiera la
atención popular hacia los ejercicios gimnásticos,
militares y estratégicos en que es educada toda la
porción de europeos que el ejército permanente
roba á la Industria, al Arte y á la Ciencia.


Los paseos públicos, que en vez de exhibiciones
del lujo insolente y de la vanidad triunfante debieran
ser, en lo posible, remedos placenteros é
instructivos de la Naturaleza; los jardines botánicos;
los museos zoológicos, pictóricos y antropológicos,
que debieran, como las bibliotecas, hacerse
instituciones campestres como urbanas, para empeñar
á la muchedumbre en la dulce tarea de ver cada
vez mejor el mundo que nos rodea, la cadena biológica
de que somos eslabón, el movimiento del
Arte en tiempo y países diferentes, el proceso de la
vida humana desde la edad remota de la tierra, al
través de todas las edades de la civilización, son
hoy instituciones exclusivas de las que se llaman
aristocracias del privilegio, de la fortuna ó del saber,
en sólo las grandes capitales de naciones ya robustas.


Mientras la civilización no sepa emplear el tiempo
que le sobra después del trabajo de cada día, no
será una verdadera civilización, porque no sabrá
emplear la primera riqueza y la más transcendental.


Esto es interés de todo el mundo. Á nadie, por
laboriosa que su vida se deslice, le falta un momento
de ocio en que sentirse abrumado de fastidio,
porque necesita un solaz social y no lo encuentra,
ó tiene que aceptar como tal, en la mayor parte de
las residencias de este mundo, alguno de los pasatiempos
que repugna la razón.


Á la mayor parte de los hombres sobra tiempo,
aunque sólo sea el cada día deducido del trabajo
cotidiano, para aburrirse de sí mismo y de los
otros y para verse expuesto á optar entre fastidiarse
á solas ó corromperse acompañado. Tanto ha
conocido la lírica del día esa doble faz del problema
del tiempo, que, cantando el tedio, ha divinizado
crímenes, vicios y monstruosidades hijos del fastidio
de sí mismo, y que el fastidio de sí mismo ha
acogido como inmortales protestas de la justicia y
del dolor contra el infame orden del mundo en que
el tiempo es plomo que pesa sobre todo el que no
tiene dignidad bastante para emplearlo en el trabajo.
Las noches de las grandes ciudades son probablemente
superiores, en los pueblos más prósperos
de la civilización actual, á la vida nocturna de Atenas;
pero las instituciones atenienses, ó, más históricamente,
las costumbres de los atenienses, que
tenían por objeto el empleo popular del tiempo que
sobraba cada día, serán perpetuo motivo de generosa
envidia para todos los que puedan seguir con
los ojos de la mente el movimiento de la ciudad por
excelencia, en las palestras, en las plazas públicas,
en el Pórtico, en la Academia, en los alrededores,
ejercitándose en ejercicios del cuerpo, de la mente
y del ánimo, y siguiendo material y mentalmente
las huellas de Sócrates, de Zenón, de Platón, de
Aristóteles y de los cien sofistas que enseñaban á
mal razonar, pero que enseñaban también á emplear
el tiempo sobrante en hacer menos mal del que es
capaz de hacer un ocioso que tiene hambre de placer
ó que está agobiado por el peso de las horas.




    FIN

  





  
  ÍNDICE





  
    	
    	 
    	Páginas.
  

  	EUGENIO MARÍA DE HOSTOS

  
    	 
    	 
    	 
  

  	(1839–1903)

  
    	 
    	 
    	 
  

  
    	I.—
    	Hostos, figura representativa
    	VII
  

  
    	II.—
    	Hostos rompe con España
    	IX
  

  
    	III.—
    	Hostos comienza su odisea benefactora
    	XI
  

  
    	IV.—
    	Hostos, maestro
    	XIII
  

  
    	V.—
    	Hostos, literato
    	XVII
  

  
    	VI.—
    	Á propósito de Hostos, literato, el tupé de los europeos
    	XXX
  

  
    	VII.—
    	Hostos, filósofo moralista
    	XXXV
  

  
    	VIII.—
    	Hostos, sociólogo
    	XL
  

  
    	IX.—
    	Hostos, tratadista de Derecho constitucional
    	L
  

  
    	X.—
    	Hostos, hombre de ideales y hombre de hogar
    	LIII
  

  
    	 
    	 
    	 
  

  
    	Prólogo de la primera edición
    	1
  

  
    	Introducción
    	5
  





  	PRIMERA PARTE

  
    	 
    	 
  

  	RELACIONES Y DEBERES

  
    	 
    	 
  

  
    	Capítulo I.—La Sociedad y sus órganos.—Definición de Sociedad.—Órganos del organismo social.—Descripción de los órganos sociales: El individuo. La familia. El municipio. La región. La nación. La familia de naciones
    	25
  

  
    	Capítulo II.—Objeto de la moral social.—En qué se funda
    	30
  

  
    	Capítulo III.—Exposición de las relaciones
    	34
  

  
    	Capítulo IV.—Clasificación de relaciones
    	37
  

  
    	Capítulo V.—Análisis de las relaciones del hombre con la sociedad.—Relación de necesidad
    	41
  

  
    	Capítulo VI.—Segunda relación.—Relación de gratitud
    	44
  

  
    	Capítulo VII.—Tercera relación.—Relación de utilidad
    	46
  

  
    	Capítulo VIII.—Cuarta relación.—Relación de derecho
    	48
  

  
    	Capítulo IX.—Quinta relación.—Relación de deber
    	51
  

  
    	Capítulo X.—Del deber y su función en la economía moral del mundo
    	54
  

  
    	Capítulo XI.—En qué se fundan los deberes sociales
    	58
  

  
    	Capítulo XII.—Deberes derivados de nuestras relaciones con la Sociedad
    	63
  

  
    	Capítulo XIII.—El deber del trabajo.—Sus modificaciones en los diversos grupos sociales
    	72
  

  
    	Capítulo XIV.—Deber de obediencia y sus modificaciones
    	78
  

  
    	Capítulo XV.—Por qué no se da su nombre á los deberes derivados de la relación de utilidad
    	80
  

  
    	Capítulo XVI.—Continuación del anterior.—Cooperación.—Unión.—Abnegación.—Conciliación
    	88
  

  
    	Capítulo XVII.—Deberes deducidos de la relación de derecho
    	92
  

  
    	Capítulo XVIII.—El derecho armado.—Deberes que impone
    	97
  

  
    	Capítulo XIX.—El deber de los deberes
    	103
  

  
    	Capítulo XX.—Los conflictos del deber.—La regla de los conflictos
    	107
  

  
    	Capítulo XXI.—Deberes del hombre para con la Humanidad.—Confraternidad.—Filantropía.—Cosmopolitismo.—Civilización
    	114
  

  
    	Capítulo XXII.—Deberes complementarios.—Sinopsis de los deberes sociales primarios y secundarios.—Sinopsis  de las virtudes sociales, políticas y económicas
    	123
  

  
    	Capítulo XXIII.—Deberes complementarios.—Continuación
    	132
  

  
    	 
    	 
  

  
    	 
    	 
  

  	SEGUNDA PARTE

  
    	 
    	 
  

  	LA MORAL Y LAS ACTIVIDADES DE LA VIDA

  
    	 
    	 
  

  
    	Capítulo XXIV.—Enlace de la Moral con el Derecho positivo
    	145
  

  
    	Capítulo XXV.—Enlace de la Moral con la Política
    	150
  

  
    	Capítulo XXVI.—La moral social y las profesiones
    	155
  

  
    	Capítulo XXVII.—La Moral y la Escuela
    	163
  

  
    	Capítulo XXVIII.—La Moral y la Iglesia católica
    	168
  

  
    	Capítulo XXIX.—La Moral y el protestantismo
    	176
  

  
    	Capítulo XXX.—La Moral y las religiones filosóficas
    	183
  

  
    	Capítulo XXXI.—La Moral y la Ciencia
    	189
  

  
    	Capítulo XXXII.—La Moral y el Arte
    	197
  

  
    	Capítulo XXXIII.—La Moral y la Literatura.—La novela
    	204
  

  
    	Capítulo XXXIV.—La Moral y la Literatura.—La dramática
    	213
  

  
    	Capítulo XXXV.—La Moral y la Historia
    	223
  

  
    	Capítulo XXXVI.—La Moral y el periodismo
    	229
  

  
    	Capítulo XXXVII.—La Moral y la Industria
    	240
  

  
    	Capítulo XXXVIII.—La Moral y el tiempo
    	250
  




 






    BIBLIOTECA AYACUCHO

    BAJO LA DIRECCIÓN DE DON RUFINO BLANCO-FOMBONA

    OBRAS PUBLICADAS.

  




I–II.—Memorias del general O’Leary:


Bolívar y la emancipación de Sur-América.


Dos lujosos volúmenes de 700 á 800 páginas en 4.º Se
venden separadamente al precio de 7,50 pesetas cada
uno.


III.—Memorias de O’Connor.


sobre la
Independencia Americana.


La obra en 4.º, en papel pluma. Precio: 5 pesetas.


IV.—Memorias del general José Antonio Páez.


Un volumen muy bien impreso, en 4.º Precio: 7,50
pesetas.


V.—Memorias de un oficial del ejército español.


Por el Capitán Rafael Sevilla.


Un volumen en 4.º, 5 pesetas.


VI–VII.—Memorias del general García Camba.


Para la historia de las armas españolas en el Perú.


Dos magníficos y gruesos volúmenes en 4.º, á todo
lujo. Precio: 7,50 pesetas cada uno.


VIII.—Memorias de un oficial de la legión británica.


Campañas y Cruceros durante la guerra de emancipación
hispano-americana.


Un volumen en 4.º, 4 pesetas.


IX.—Memorias del general O’leary:


Ultimos años de la vida pública de Bolívar.


Este libro, desconocido hasta ahora, complementa los
dos volúmenes sobre Bolívar y la emancipación; es una
joya de historia americana por sus revelaciones, á las cuales
debió el que se le hubiera ocultado por tantos años.


En 4.º á todo lujo. Precio: 7,50 pesetas.


X.—Diario de María Graham.


San Martín.—Cochrane.—O’Higgins.


En 4.º á todo lujo. Precio: 7,50 pesetas.


XI.—Memorias del Regente Heredia.


Monteverde.—Bolívar.—Boves.—Morillo.


Precio: 4,50 pesetas.


XII.—Memorias del general Rafael Urdaneta.


General en jefe y Encargado del gobierno de la
Gran Colombia, 7,50.


XIII.—Memorias de Lord Cochrane.


Precio: 6 pesetas.


XIV.—Memorias de Urquinaona.


Comisionado de la Regencia española al Nuevo
reino de Granada.


Precio: 7 pesetas.


XV.—Memorias de William Bennet Stevenson.


Sobre las campañas de San Martín y Cochrane en
el Perú.


Precio: 5,50 pesetas.


XVI.—Memorias póstumas del general José María Paz.


Precio: 8 pesetas.



 









    NOTAS DEL TRANSCRIPTOR

  








  
    	Página
    	Cambiado de
    	Cambiaron a
  

  
    	Título
    	BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLITICAS Y SOCIALES
    	BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES
  

  
    
    	EUGENIO MARIA DE HOSTOS
    	EUGENIO MARÍA DE HOSTOS
  

  
    	 
    	 
    	 
  

  
    	IV
    	Alejandro Alvarez
    	Alejandro Álvarez
  

  
    
    	(Venezuela y Colombia.)—4 pesetas
    	(Venezuela y Colombia.)—Precio: 4 pesetas
  

  
    
    	Angel César Rivas
    	Ángel César Rivas
  

  
    	 
    	 
    	 
  

  
    	V
    	BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLITICAS Y SOCIALES
    	BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES
  

  
    
    	EUGENIO MARIA DE HOSTOS
    	EUGENIO MARÍA DE HOSTOS
  

  
    	 
    	 
    	 
  

  
    	XI
    	Partiendo del principio boliviano de que America
    	Partiendo del principio boliviano de que América
  

  
    	XVI
    	más perdurable, que la del ríoplatense
    	más perdurable, que la del rioplatense
  

  
    	XXV
    	esta cinica herejía no piensa
    	esta cínica herejía no piensa
  

  
    	XXVI
    	Haber visto lo que he visto para ver lo que ves
    	Haber visto lo que he visto para ver lo que veo
  

  
    	XXVIII
    	Sir Herbert reconoce también que rasgo principal
    	Sir Herbert reconoce también qué rasgo principal
  

  
    	XXXII
    	sino que puede decirse sin temeridad que fue de los primeros
    	sino que puede decirse sin temeridad que fué de los primeros
  

  
    	XXXIII
    	Lo encontró después un series monorrimas
    	Lo encontró después en series monorrimas
  

  
    	XXXIII
    	mas general é importante: la de la manifiesta influencia de la epopeya
    	más general é importante: la de la manifiesta influencia de la epopeya
  

  
    	XXXV
    	apostóles contemporáneos de moral social y de moral ndividual
    	apóstoles contemporáneos de moral social y de moral individual
  

  
    	XXXVIII
    	en que se presente á activar nuestros impulsos ó a despertar
    	en que se presente á activar nuestros impulsos ó á despertar
  

  
    	XLIII
    	este número son Die Vorgesehichte der Ethnologie (1880), Grundzüge
    	este número son Die Vorgeschichte der Ethnologie (1880), Grundzüge
  

  
    	XLVII
    	por que entre tantas sociedades infantiles ni una sola nació con salud
    	porque entre tantas sociedades infantiles ni una sola nació con salud
  

  
    	XLVIII
    	jurídicas que pueden sufrir las sociedadas humanas
    	jurídicas que pueden sufrir las sociedades humanas
  

  
    	XLIX
    	una harmonía preexistente entre los fenómenos cósmicos y los fenómenos
    	una armonía preexistente entre los fenómenos cósmicos y los fenómenos
  

  
    	11
    	en Africa, en América y en Oceanía
    	en África, en América y en Oceanía
  

  
    	11
    	Gama declara portuguesa una población de más de doscientos millones de hindus
    	Gama declara portuguesa una población de más de doscientos millones de hindús
  

  
    	27
    	Organos del organismo social
    	Órganos del organismo social
  

  
    	34
    	como individuo en la familía
    	como individuo en la familia
  

  
    	44
    	por ella tenemos la muerte; muribundos, á ella volvemos
    	por ella tenemos la muerte; moribundos, á ella volvemos
  

  
    	45
    	á la cual debe siempre beneficios que agradece
    	á la cual debe siempre beneficios que agradecer
  

  
    	47
    	La influencia que tiene el instinto y el sentimiento
    	La influencia que tienen el instinto y el sentimiento
  

  
    	57
    	sociales, haciendo cada vez más uno al ser social
    	sociales, haciendo cada vez más uno al sér social
  

  
    	59
    	conocimiento íntimo del ser por el ser mismo. Nada
    	conocimiento íntimo del sér por el sér mismo. Nada
  

  
    	60
    	podrá jamás justificar á Pisistrato, á Pericles
    	podrá jamás justificar á Pisístrato, á Pericles
  

  
    	66
    	segundo relación es tan natural como el primero
    	segunda relación es tan natural como el primero
  

  
    	75
    	providencial, pues es claro que si el trabajo individual
    	provincial, pues es claro que si el trabajo individua
  

  
    	80
    	esta relación compela al individuo en el grupo de la
    	esta relación compele al individuo en el grupo de la
  

  
    	81
    	Util, para el vulgo, es todo aquello de que el
    	Útil, para el vulgo, es todo aquello de que el
  

  
    	92
    	de relaciones que ligan á cada ser con la sociedad
    	de relaciones que ligan á cada sér con la sociedad
  

  
    	96
    	Así es como, cuanto más fuerza tenga en nosotros
    	Así es como, cuanta más fuerza tenga en nosotros
  

  
    	103
    	concreto de deber agotaría nuestra actividad conscia
    	concreto de deber agotaría nuestra actividad de conciencia
  

  
    	105
    	su objetivo la Moral, es el á que se llegará
    	su objetivo la Moral, es el al que se llegará
  

  
    	109
    	Su ejemplo es por sí sólo una influencia social
    	Su ejemplo es por sí solo una influencia social
  

  
    	113
    	resulta de la fuerza conscia que desplega en
    	resulta de la fuerza conscia que despliega en
  

  
    	115
    	Veámos ahora qué nombres toma cada uno de
    	Veamos ahora qué nombres toma cada uno de
  

  
    	127
    	para cuanto dice referencia á las necesidades materiales
    	para cuanto hace referencia á las necesidades materiales
  

  
    	130
    	y sus familias, á quienes reunen, exhortan, distraen
    	y sus familias, á quienes reúnen, exhortan, distraen
  

  
    	131
    	consejos, estímulos, ejemplos, cuna, tálamo, ataud
    	consejos, estímulos, ejemplos, cuna, tálamo, ataúd
  

  
    	136
    	que tiene la tolerancia, impuesta y cumplida com
    	que tiene la tolerancia, impuesta y cumplida como
  

  
    	151
    	del vivir social, del continuo ludir de poderes con
    	del vivir social, del continuo lidiar de poderes con
  

  
    	160
    	más poderoso la desplegan: la pasión del dinero
    	más poderoso la despliegan: la pasión del dinero
  

  
    	160
    	de principios religiosos; en donde ociosidad más
    	de principios religiosos; en dónde ociosidad más
  

  
    	174
    	deductivamente al invariabilidad del procedimiento seguido por la Humanidad
    	deductivamente la invariabilidad del procedimiento seguido por la Humanidad
  

  
    	189
    	en que se desplega mayor fuerza conscia y en
    	en que se despliega mayor fuerza conscia y en
  

  
    	205
    	caracteriza por un apetito desarreglado de sensaciodes
    	caracteriza por un apetito desarreglado de sensaciones
  

  
    	209
    	uso de ella dos disipaciones, perniciosímas las dos
    	uso de ella dos disipaciones, perniciosísimas las dos
  

  
    	214
    	lo contrarío de lo que conoce que es su deber
    	lo contrario de lo que conoce que es su deber
  

  
    	215
    	deux ex machina de todos sus efectos, de toda su
    	deus ex machina de todos sus efectos, de toda su
  

  
    	217
    	ciudades necesarimente crapulosas, en donde la
    	ciudades necesariamente crapulosas, en donde la
  

  
    	217
    	centros populosos y caprulosos expone á la familia
    	centros populosos y crapulosos expone á la familia
  

  
    	235
    	y de interés social que privativamente desplega
    	y de interés social que privativamente despliega
  

  
    	242
    	Estados cierran sus puertos, ni cohiben con leyes
    	Estados cierran sus puertos, ni cohíben con leyes
  

  
    	249
    	y continúa en Cuba, en Puerto Rico, en Filipina
    	y continúa en Cuba, en Puerto Rico, en Filipinas
  




  
    	Se corrigieron silenciosamente errores tipográficos obvios y variaciones ortográficas.

    

    	Se mantuvo la ortografía arcaica, no estándar e incierta tal como se imprimió.

    

    	Notas al pie reindexadas usando números.
    

  








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MORAL SOCIAL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8880404836809706796_cover.jpg
BIBLIOTECA DE CIENCIAS POLITICAS Y SOCIALES

EUGENIO MARIA DE HCSTOS

PROFESOR DE 80CIOLOGIA EN LA REPUBLICA DOMINICANA Y DE DERECHO CONSTITUCIONAL
EN LA UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE

MORAL SOCIAL

ApreciacioNn pE Hostos, por R. BLANCO-FOMBONA

EDITORIAL-AMERICA
MADRID

CONCESIONARIA EXCLUSIVA PARA 1A VENTA:
SOCIEDAD ESPANOLA DE LIBRERIiA
FERRAZ, 25





