
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Des conspirations et de la justice politique

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Des conspirations et de la justice politique


Author: François Guizot



Release date: March 22, 2024 [eBook #73232]


Language: French


Original publication: Paris: Ladvocat, 1821


Credits: Laurent Vogel (This file was produced from images generously made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica))




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DES CONSPIRATIONS ET DE LA JUSTICE POLITIQUE ***




DES

CONSPIRATIONS

ET DE

LA JUSTICE POLITIQUE,


Par F. GUIZOT.



Ne dites point, conjuration, toutes les
fois que ce peuple dit, conjuration.


(Esaïe, chap. 8, vers. 12.)






PARIS,

A LA LIBRAIRIE FRANÇAISE DE LADVOCAT,

ÉDITEUR DES FASTES DE LA GLOIRE,

PALAIS-ROYAL, GALERIE DE BOIS, No 195.


M. DCCC. XXI.





OUVRAGES DU MÊME AUTEUR.



DU GOUVERNEMENT DE LA FRANCE ET DU
MINISTÈRE ACTUEL, 4e édition, augmentée
d’un Avant-propos et d’une Note sur les révolution
d’Espagne, de Naples et de Portugal.



1 vol. in-8o. Prix : 5 fr., et 6 fr. 50 c. par la poste.



Le supplément aux DEUX PREMIÈRES ÉDITIONS de cet
ouvrage, composé d’un AVANT-PROPOS ET DE NOTES
SUR LES RÉVOLUTIONS D’ESPAGNE, DE NAPLES ET DE
PORTUGAL, forme près de 5 feuilles d’impression ;
il est imprimé de manière à pouvoir être relié
avec l’ouvrage et est indispensable aux personnes qui
ont acheté les deux premières éditions : il a été imprimé
à part dans le seul but de ne pas leur faire
regretter l’empressement qu’ils ont mis à se
procurer cet important ouvrage.



Il se vend séparément, 1 fr. 50 c., et 1 fr. 75 c.
par la poste.



DISCOURS D’OUVERTURE prononcé le jour de l’ouverture
du cours d’histoire moderne. Par F. GUIZOT.



2e ÉDITION. Brochure in-8o. Prix : 1 fr., et 1 fr.
25 c. par la poste.







ÉPITRES ET POÉSIES, suivies du POÈME DE
PARGA. Par M. VIENNET.



1 vol. in-8o, papier fin satiné. Prix : 4 fr. et
4 fr. 60 c. par la poste.



Ces poésies, où l’on trouve à la fois l’assemblage d’un beau
talent et des plus nobles sentimens, obtiennent le plus brillant
succès.


(Voyez le Constitutionnel et le Courrier
des premiers jours de janvier.)



IMPRIMERIE DE FAIN, PLACE DE L’ODÉON.





PRÉFACE.



J’ai commencé cet écrit pendant
le procès des troubles du mois de juin.
Avant qu’il fût terminé, un nouvel
attentat est venu alarmer le trône et
la France. Je n’y vois qu’un nouveau
motif de le publier.


En 1800 au théâtre de Drury-Lane,
James Hadfield tira un coup de pistolet
sur le roi George III. M. Erskine,
chargé par la cour de la défense de
l’accusé, parla en ces termes :


« Messieurs, je reconnais avec M.
l’avocat-général que si, dans le même
théâtre, le prévenu eût tiré le même
coup sur le plus obscur des hommes
assis dans cette enceinte, il aurait été
conduit sur-le-champ, d’abord en jugement,
et, s’il eût été déclaré coupable,
au supplice. Il n’eût eu connaissance
des charges dressées contre lui
que par la lecture même de l’acte d’accusation.
Il serait demeuré étranger
aux noms, à l’existence même des
hommes appelés soit à prononcer sur
son sort, soit à rendre témoignage
contre lui. Mais, prévenu d’une attaque
meurtrière contre la personne du
roi, la loi le couvre tout entier de son
armure. Les propres juges du roi lui
ont donné un conseil, non de leur choix,
mais du sien. Il a reçu une copie de
l’acte d’accusation dix jours avant le
débat. Il a connu les noms, les qualités,
la demeure de tous les jurés désignés
devant la cour ; il a pu exercer,
dans sa plus grande étendue, le privilége
des récusations péremptoires. Il a
joui de la même faveur à l’égard des
témoins qui déposent contre lui… La
loi a fait plus encore ; elle a voulu qu’un
intervalle solennel séparât le jugement
du crime : quel plus sublime spectacle
que celui d’une nation entière légalement
déclarée, pour quelque temps,
incapable de rendre la justice, et cette
quarantaine de quinze jours prescrite
avant le débat, de peur que l’esprit
des hommes ne se laissât saisir de prévention
et de partialité[1] ! »


[1] Speeches of Lord Erskine, Londres, 1812.



Spectacle sublime en effet, car la
loi qui le donne ne cherche que la justice,
et ne consulte que la vérité. Elle sait
la nature humaine et veut la sauver de
ses plus excusables erreurs. Plus le
crime est horrible, plus il touche de
près aux débats dont la société est agitée ;
plus il offense ses plus précieux
intérêts et ses sentimens les plus chers,
plus son châtiment est juste et nécessaire,
plus il faut craindre l’influence
des passions et l’ardeur des premières
pensées. La loi ne doit point de complaisance
à l’impatience des hommes, même
légitime. Son devoir est de s’en
défendre, non de la servir. Une telle
jurisprudence ne protége pas seulement
les accusés ; elle assure les trônes et
l’ordre public mieux que toutes les tyrannies.


Par les mêmes causes, c’est surtout
dans les temps de fermentation politique
que la justice doit se montrer
plus difficile et plus attentive. La tentation
de l’envahir est si forte et le péril
si grand ! Quand la guerre est entre les
partis, les partis travaillent à porter
partout la guerre ; ils souffrent avec un
dépit profond que la paix demeure
quelque part, que tout ne leur soit pas
appui ou instrument. Que deviendra
la société si elle leur ouvre toutes ses
institutions, leur livre toutes ses garanties ?


Il est mal aisé, je le sais, de résister
à cette pente. C’est une raison de plus
de s’y roidir. Quand le mal est là, nous
acceptons trop docilement ses conséquences.
Parce qu’elles sont naturelles,
on dirait que nous les trouvons légitimes.
Triste effet des révolutions et
du découragement où elles jettent les
esprits ! Il amène cet autre mal, qu’après
n’avoir pas résisté, on se soulève,
et que, n’ayant pas su repousser énergiquement
l’injustice, on s’en autorise
pour être injuste à son tour. Qui sait
user de tout son droit s’épargne la nécessité
de dépasser son devoir.


Loin de nous donc cette pusillanime
résignation au mal et à ses dangers ! Si
la justice est menacée, il faut dire ce qui
la menace. Si quelque force étrangère
veut la détourner à son profit, il faut
s’élever contre une usurpation qui la
perd. En aucun cas, la justice ne peut
appartenir à la force ; c’est la force qui
lui appartient, qui doit la servir. Et
plus l’usurpation est pressante, plus
elle a de prétextes à faire valoir, plus
les amis de ce qui est légitime doivent
se montrer fermes et vigilans.


En cette occasion comme ailleurs,
je dirai tout ce que pense. Je ne sais
nul autre moyen de répondre aux suppositions
calomnieuses et de repousser
d’avance les infatigables soupçons de
l’esprit de parti. Je n’ai qu’un mot à
ajouter. Ce ne sont point les tribunaux
que j’accuse ; c’est la justice que je défends.


Paris, 1er février 1821.





TABLE

DES CHAPITRES.





	Chapitre I.

	But de cet écrit.
	1


	  —
	II.

	De la politique et de la justice.
	5


	  —
	III.

	Des conspirations.
	21


	  —
	IV.

	Des faits généraux.
	34


	  —
	V.

	Des agens provocateurs.
	53


	  —
	VI.

	Du ministère public.
	67


	  —
	VII.

	Des restrictions apportées à la
publicité des débats judiciaires.
	81


	  —
	VIII.

	Du complot dans le sens légal.
	95


	  —
	IX.

	Que si la mauvaise politique corrompt
la justice, la justice est
une bonne politique.
	110








DES

CONSPIRATIONS

ET

DE LA JUSTICE POLITIQUE.





CHAPITRE Ier.

But de cet écrit.



De grands périls nous assiégent ; des périls
plus grands nous menacent. Il en est un dont
tous les esprits sont frappés, mais dont nul
peut-être n’a encore mesuré toute l’étendue ;
je veux parler de la justice près de tomber
sous le joug de la politique. Je ne saisirai
point cette triste occasion pour redire ce
que je puis penser du système de gouvernement
qui convient à la France. Il s’agit
de droits et d’intérêts qui sont au-dessus de
toutes les opinions, que tout système est
également tenu de garantir. Je ne sache aucun
parti, aucun pouvoir qui ait osé s’arroger,
en principe, le moindre droit sur le
sang innocent. On l’a souvent versé à flots,
mais toujours en le traitant de coupable.
Ceci est donc une question libre, une question
purement morale, où nulle autre considération
ne saurait être admise, sans le
plus révoltant outrage à tout ce qu’il y a de
saint.


Je prie donc ceux qui pourront me lire
d’oublier, comme je le ferai moi-même,
tout engagement de situation ou de parti.
Pour que la justice soit, il faut qu’elle soit
pure ; elle ne supporte aucun alliage ; elle
s’évanouit toute entière au moindre souffle
étranger.


Quelle est d’ailleurs l’opinion, quel est le
parti qui ne trouve dans sa propre histoire,
et dans son histoire récente, d’invincibles
motifs pour souhaiter ardemment que la
justice demeure, qu’elle demeure hors des
débats et des vicissitudes de la politique ?
L’iniquité s’est promenée au milieu de nous,
frappant à toutes les portes, prenant aujourd’hui
pour victimes ceux qu’hier elle voulait
pour instrumens. Qui sait les retours des
choses humaines ? Que la justice ne s’engage
point à leur suite ! qu’il y ait, sur la terre,
un asile inviolable à tous les vainqueurs !


Notre temps en a plus besoin que tout
autre. Ce n’est pas d’aujourd’hui que le
monde se plaint d’être mal gouverné. Mais
à aucune époque les fautes des gouvernemens
n’ont eu des effets si certains, si étendus
et si prompts. On dirait que la providence
est devenue plus sévère. Elle permet
au mal une facilité d’accomplissement, une
rapidité de propagation, vraiment inouïes.
Et non moins rapide, non moins terrible
est la violence avec laquelle le mal retombe
sur la tête de ses auteurs.


Je ne viens point rechercher tous les abus
dont l’administration de la justice peut être
entachée aujourd’hui. Un seul genre de
crimes et de poursuites m’occupe. Dès que
les partis sont aux prises, on entend parler
de conspirations et de complots. Nous n’avions
pas besoin qu’une nouvelle expérience
nous l’apprît. Elle ne devait pas nous être
épargnée. Elle est complète en ce moment.
Jamais, depuis la restauration, les actes ou
les accusations de cette sorte n’avaient été
si multipliés et si graves.


D’où provient ce mal ? Quels caractères
doit-il porter pour tomber dans le domaine
des tribunaux ? Où commencent l’action légale
et l’efficacité du pouvoir judiciaire contre les
attaques ou les périls qui menacent la sûreté
de l’état ? Quels sont, à cet égard, les devoirs
de la politique et les droits de la justice, et
quelle limite les sépare ? Cette limite est-elle
enfreinte ? Ce sont les questions que j’ai dessein
d’examiner.


Questions religieuses et terribles, car
l’homme qui déclare l’homme coupable, et
le punit à ce titre, résout un problème et
exerce un droit où Dieu seul est assuré de
ne point faillir ! Tous les jugemens seront
jugés. Que les passions et les intérêts du
jour s’en retirent donc ; l’homme a dans sa
faiblesse native bien assez de chances
d’erreur.


Dirai-je que nul intérêt individuel, nul
dessein particulier ne me fait écrire. Je
n’accuse et ne défends personne. Je crains
pour la justice ; je la vois en grand péril. Si
quelqu’un pense que ce motif ne suffit pas,
qu’il m’en suppose d’autres ; je ne m’en inquiète
point.





CHAPITRE II.

De la politique et de la justice.



Toutes les actions que réprouve la religion
ou la morale ne prennent pas place au nombre
des délits dans le code pénal. Toutes les
lois qui doivent régler la conduite des hommes
pour que la société puisse subsister ne
sont pas écrites dans les lois criminelles.


Que tout ce qui n’est pas légalement défendu
se trouve tout à coup moralement
permis, que les citoyens ne se croient plus
aucun devoir, ne reconnaissent plus aucun
frein partout où ils ne verront pas l’échafaud,
l’amende ou la prison, la société sera
aussitôt dissoute. Il lui faut d’autres liens
que ceux de la crainte, d’autres craintes que
celle du sang.


Qu’en revanche le législateur entreprenne
d’énumérer tous les actes immoraux, qu’il
les qualifie de crimes ou de délits, et leur
inflige des peines, la société sera impossible ;
car l’homme, être moral, ne consentira
point à porter, partout et à toute heure,
une chaîne matérielle. Pour que les hommes
vivent ensemble, il faut de la liberté ; et il
y en a partout où on rencontre des hommes,
même dans les prisons.


Aussi n’a-t-on jamais vu la société subsister
sans autres freins, sans autres lois,
que ce qui est écrit dans ses codes ; ni aucune
société écrire dans ses codes et sanctionner
par des châtimens tous les freins et
toutes les lois.


Ce qui est vrai dans l’ordre moral l’est
également dans l’ordre politique.


Tous les dangers que peuvent faire courir
à la société les dispositions et la conduite
des citoyens ne sont pas prévus et punis par
les lois pénales. Toutes les armes dont la
société a besoin pour sa conservation ou sa
défense ne sont pas remises aux mains des
tribunaux.


De même qu’il y a beaucoup d’actes coupables
que la législation ne saurait atteindre,
et qu’à son défaut la morale et la religion se
chargent de prévenir ou de punir, de même
il y a beaucoup d’actes nuisibles, beaucoup
de périls sociaux qui sont hors de la portée
des lois criminelles, et contre lesquels d’autres
pouvoirs que celui des tribunaux sont
appelés à fournir d’autres remèdes que les
condamnations et les châtimens.


C’est ce qui sépare le domaine de la politique
de celui de la justice.


Pourquoi la société a-t-elle un gouvernement ?
N’est-ce que pour lever et commander
ses armées, percevoir et dépenser ses
revenus ? Si d’ailleurs des lois pouvaient
être faites pour toutes choses, et des tribunaux
institués pour l’application de toutes
les lois, la politique serait grandement réduite ;
on supprimerait une bonne partie des
pouvoirs publics et de leurs fonctions.


Mais le maintien de la société n’est pas
une œuvre si simple. Il y faut plus de sagesse
que les hommes n’en peuvent écrire
d’avance et en règles générales. Les meilleures
lois criminelles et les meilleurs tribunaux
ne lui suffisent point. Elle veut que des
pouvoirs supérieurs, plus actifs et plus
libres, soient là pour étudier ses besoins,
y satisfaire, démêler de loin les périls qui
l’attendent, porter des remèdes à la source
même des maux, propager les dispositions
qui préviennent les crimes, changer celles
qui y conduisent, empêcher enfin que la
conservation de l’ordre social n’exige sans
cesse l’intervention de la force matérielle,
bientôt funeste et impuissante quand on lui
donne trop à faire.


Tel est le but de la politique ; telle est la
mission du gouvernement proprement dit.


Si les Hollandais, après avoir conquis leur
patrie sur l’Océan, s’étaient contentés d’élever
des digues et d’infliger des peines à quiconque
eût osé les dégrader, depuis long-temps
l’Océan aurait reconquis la Hollande. Ils ont
exercé sur les digues une surveillance plus
continue et plus habile ; ils ont maintes fois
changé leur direction, leur place, le système
de leur construction et de leur entretien. Ils
ont fait plus ; ils ont inspiré aux citoyens
un esprit public qui a soigné et défendu les
digues avec une vigilance religieuse, non
moins puissante que le travail de l’administration[2].
L’Océan s’est soumis à tant d’efforts
et respecte leur pays.


[2] Un enfant Hollandais, se promenant seul le
long d’une digue, aperçut une fissure par où l’eau
commençait à couler. Il essaya de la boucher avec
du sable, de la terre, tout ce qu’il trouva sous sa
main. N’y pouvant réussir et ne voyant venir personne,
il s’assit, le dos appuyé contre la fente, empêchant,
à tout risque, le progrès de l’eau et attendant
du secours. Là où existe un sentiment public si
général et si impérieux, on peut être assuré que le
but vers lequel il se dirige sera atteint. Que la politique
sache inspirer en faveur de l’ordre établi un
sentiment de ce genre, les tribunaux auront peu de
conspirateurs à punir.



Qu’est-ce que l’entretien des digues de la
Hollande auprès des difficultés que présente
et des soins qu’exige le maintien de l’ordre
social si mobile et si compliqué ?


Voici donc le départ qu’a prescrit la nature
des choses entre la politique et la justice,
le gouvernement et les tribunaux.


Elle a dit aux tribunaux : — On vous
remettra des lois que vous n’aurez point
faites, que vous ne pourrez changer, et qui
seront la règle de vos décisions. Dans ces
lois seront énumérés et définis les actes
punissables ; elles vous diront quelles peines
y sont attachées. Quand un homme sera
amené devant vous, prévenu de l’un de ces
actes, vous recueillerez toutes les circonstances
qui prouvent qu’il a commis ce dont
on l’accuse. Quand le fait sera certain et
reconnu, vous ouvrirez la loi ; vous comparerez
l’acte réel et individuel qui a été commis
à l’acte légal qui a été défini ; si les deux
termes coïncident de telle façon que la définition
de la loi soit celle du fait, et que,
dans le fait se trouve accomplie la définition
de la loi, vous déclarerez le crime et
appliquerez la peine. —


Dans ce cercle est enfermé le pouvoir
judiciaire. S’il en sort, il viole la loi qui a
été connue du coupable ; il en fait une autre
qui ne l’était point ; il punit comme crime
ce que la loi n’avait pas incriminé.


Cela fait, le pouvoir judiciaire ainsi établi
dans ses attributions, qui fera tout le
reste ? Qui donnera aux juges de bonnes lois,
aux justiciables de bons juges ? Qui interviendra
dans toutes les affaires que les lois
ne peuvent régler ? Qui répondra aux nécessités
infinies et infiniment variables de la
société ? Qui maintiendra tous les intérêts
qu’elle renferme dans un tel état de satisfaction
et d’harmonie que les individus ne
soient pas sans cesse tentés de se porter à des
actes dangereux ou déclarés criminels ? C’est
ici la tâche de la politique ; le gouvernement
existe pour la remplir, sous la garantie de la
responsabilité.


On ne me demandera point d’énumérer
ses fonctions, ses devoirs, les moyens dont
il dispose pour y satisfaire. Je n’ai voulu que
tracer la ligne de démarcation qui sépare
absolument la politique de la justice, le pouvoir
judiciaire de tous les autres pouvoirs.


La conséquence fondamentale de cette
distinction est claire. Le pouvoir judiciaire
est lié par des lois qui définissent des actes.
Il constate ces actes et leur applique ces lois.
Il ne statue que sur des faits isolés et prévus.
Il ne doit ni créer de nouveaux faits légaux,
c’est-à-dire des lois nouvelles, ni assimiler
aux faits légalement définis des faits individuels
qui n’y rentrent point.


Il faut bien que cette constitution du pouvoir
judiciaire soit fondée en raison, car
toutes les sociétés humaines ont constamment
tendu à le régler en vertu de ce principe ;
et selon qu’elles y ont réussi, elles se
sont trouvées plus ou moins voisines de
l’ordre ou du désordre, de la liberté ou de
l’oppression.


Mais, comme je me suis hâté de le dire,
tout n’est pas là. La tâche du gouvernement
demeure bien autrement étendue et compliquée.
Or il peut arriver que le gouvernement
ne sache ou ne veuille pas la remplir.
Il peut arriver que l’habileté ou la volonté
lui manque pour donner à la société de
bonnes lois, de bons juges, pour administrer
tous ses intérêts avec prévoyance et
sagesse, pour procurer aux existences individuelles
cette sécurité, aux esprits cette
confiance, vrai principe de l’ordre et du repos.
Il se peut faire enfin que le gouvernement,
devenu incapable et mauvais, porte
le trouble dans la société, et ressente lui-même
le trouble que la société troublée
porte à son tour dans le gouvernement.
Qu’arrivera-t-il alors ? Ce qu’il est aisé de
prévoir. La politique ayant cessé d’être
bonne et vraie, c’est-à-dire juste, la justice
sortira aussi de ses voies et deviendra politique.


C’est une loi de la providence que le mal
naisse du mal, qu’un fléau appelle un fléau.
Ne nous en plaignons pas. Sans cet étroit
enchaînement des iniquités diverses qui
s’invoquent, s’enfantent l’une l’autre, et en
s’accumulant deviennent enfin intolérables,
le mal parviendrait à se dissimuler et
s’établir.


Que fera ce gouvernement qui voit la société
mal administrée s’agiter sous sa main ?
Inhabile à la gouverner, il entreprendra de
la punir. Il n’a pas su s’acquitter de ses fonctions,
user de sa force ; il demandera à
d’autres pouvoirs de remplir une tâche qui
n’est pas la leur, de lui prêter leur force
pour un emploi auquel elle n’est pas destinée.
Et comme le pouvoir judiciaire se lie
de plus près et plus intimement que tout
autre à la société, comme tout aboutit ou
peut aboutir à des jugemens, c’est le pouvoir
judiciaire qui sera appelé à sortir de sa
sphère légitime, pour s’exercer dans celle où
le gouvernement n’a pu suffire.


Alors abonderont les procès où le gouvernement
est intéressé. Alors on verra les
lois pénales recevoir une extension non
seulement contraire à leurs termes, mais
hors de la portée qu’elles peuvent atteindre.
Alors leurs définitions seront, pour ainsi
dire, contraintes de s’ouvrir et d’admettre
ce qu’elles ne contenaient point. Alors les
actes seront considérés en raison des personnes ;
les intentions tiendront lieu des
actes ; les présomptions suppléeront aux
preuves. Alors les tribunaux entendront
parler de faits généraux, de malveillance
évidente, de sentimens factieux. Les dispositions
publiques, le penchant des esprits,
la vie entière des individus, leurs opinions
antérieures, les intérêts de l’avenir, toutes
ces considérations générales par lesquelles
la conduite du gouvernement devait et n’a pas
su se régler, apparaîtront alors devant les
tribunaux comme sujet d’accusation ou de
preuve, et fourniront l’occasion d’attaquer,
par la main des juges, un mal que la raison
et la loi n’ont donné aux juges ni la mission,
ni les moyens de guérir.


Ceci n’est point une théorie, une conséquence
présumée. Les faits parlent et n’ont
cessé de parler. Partout où la politique a
été faussée, incapable, mauvaise, la justice
a été sommée d’agir à sa place, de se
régler par des motifs puisés dans la sphère
du gouvernement et non dans les lois, de
quitter enfin son siége sublime pour descendre
dans l’arène des partis.


Cela s’est vu constamment dans les temps
qui sont le vrai domaine de la mauvaise politique,
sous l’empire du despotisme et au
milieu des révolutions.


Que deviendrait le despotisme dès qu’il
ne possède pas absolument la société, dès
qu’il essuie quelque résistance ; que deviendrait-il
s’il ne faisait pénétrer sa politique
dans les tribunaux et ne les prenait pour
instrumens ? S’il ne règne partout, il n’est
sûr nulle part. Il est si faible de sa nature,
que la moindre atteinte le met tout entier
en péril ; la présence du plus léger droit
le trouble et le menace ; la plus petite liberté,
s’il la laisse vivre, a de quoi le frapper
à mort. Comment donc se sauvera-t-il
s’il existe quelque barrière, quelque asile
où se puissent réfugier les libertés et les
droits ? Il faut qu’il renverse toutes les barrières,
qu’il envahisse tous les asiles, que
nulle liberté, nul droit ne puisse lever la
tête ni faire un pas sans se trouver devant
sa face et sous sa main. Un temps se rencontre
où la société, sans défense, est presque
partout livrée à la force ; les églises
seules sont inviolables ; il faut que la force
viole les églises ; si elle les respecte, elle
est perdue. Charles II gouverne avec un
parlement corrompu ; mais les villes ont
des chartes, les corporations des priviléges ;
il faut que les chartes et les priviléges soient
retirés aux villes et aux corporations. Les
juges ne satisfont pas pleinement à l’impatience
de Jacques II contre la religion du
pays ; il faut que la cour de commission ecclésiastique
soit ressuscitée, que ses lettres
patentes lui donnent le droit de procéder
sur de simples soupçons, et l’affranchissent
de toute loi contraire, de tout statut antérieur.
Les jurés de Londres ont acquitté
Colledge que poursuivait la cour ; il faut
qu’Oxford fournisse des jurés plus dociles
qui le condamneront pour les mêmes causes ;
et désormais la cour mettra tout en usage
pour empêcher la formation de jurys qui
n’obéissent pas[3]. Artisans de despotisme,
quels que soient le siècle et le pays où vous
tenterez de le fonder, ne prétendez pas que
la justice demeure ; connaissez mieux votre
situation et vous-mêmes. Votre politique
sera contraire à la vérité c’est-à-dire, à
la justice ; dès lors la justice, sous quelque
forme, dans quelque but qu’elle se
montre, sera contraire à votre politique.
Vous serez forcés de l’usurper, de l’asservir.
Si elle ne se donne à vous, elle s’armera
contre vous. Il faut qu’elle cesse d’être la
justice, qu’elle devienne de la politique,
votre politique même. Sidney est mort
pour vous apprendre que, dans le fond
d’un tiroir, un manuscrit contenant une
théorie est pour vous plein de péril. Vous
ne pouvez souffrir ni lois ni juges. Des
volontés, des commissaires, c’est la conséquence
de votre système, la condition de
votre pouvoir.


[3] Vie de Jacques II, d’après les mémoires écrits
de sa propre main, etc. Tome II, page 259.



Les artisans de révolutions y sont également
condamnés. Dans l’état de dissolution
et de guerre où sont alors jetés les peuples,
dans cette terrible suspension de la société,
la politique envahit aussi tous les pouvoirs.
Alors, tout indifférent devient un mécontent,
tout mécontent un ennemi, tout ennemi
un conspirateur. J’ouvre une loi d’horrible
mémoire, la loi du 17 septembre 1793,
et j’y lis : « Sont réputés suspects ceux qui,
soit par leur conduite, soit par leurs relations,
soit par leurs propres écrits, se
sont montrés les partisans de la tyrannie
ou du fédéralisme, et ennemis de la liberté ;
ceux qui ne peuvent justifier de
l’acquit de leurs devoirs civiques ; ceux à
qui il a été refusé des certificats de civisme ;
ceux des ci-devant nobles, ensemble
les maris, femmes, pères, mères, fils
ou filles, frères ou sœurs, et agens d’émigrés
qui n’ont pas constamment manifesté
leur attachement à la révolution. »
Vous croyez que cela doit suffire, que la
politique se contentera de la justice qu’elle
a ainsi faite ; vous vous trompez ; il reste
encore des jurés et des défenseurs : on décrètera :
« La loi donne pour défenseurs aux
patriotes calomniés des jurés patriotes ;
elle n’en accorde point aux conspirateurs. »
L’institution des défenseurs officieux sera
traitée d’absurde, d’immorale, d’impolitique.
Il sera solennellement déclaré que les hommes
suspects répondront sur leur tête des
malheurs de l’état ; qu’en arrêtant un homme
suspect on n’aura pas besoin d’expliquer
ses motifs ; et les actes répondront aux lois, et
les faits surpasseront les paroles. Quel est,
je le demande, le caractère dominant, le
principe infernal de ces œuvres épouvantables ?
N’est-ce pas l’invasion de la justice par
la politique, le pouvoir judiciaire devenu
l’instrument des intérêts et des fureurs des
autres pouvoirs ? Et n’imputez pas à la méchanceté
de quelques hommes cet odieux
résultat. Dès que la politique pénètre dans
l’enceinte des tribunaux, peu importent
la main et l’intention qui lui en ont fait
franchir le seuil ; il faut que la justice s’enfuie.
Entre la politique et la justice toute
intelligence est corruptrice, tout contact est
pestilentiel.


Que la société regarde donc bien aux
moindres symptômes de ce rapprochement ;
qu’elle s’en inquiète dès le premier jour, et
ne se laisse imposer par aucune excuse. Ni
les circonstances, ni les hommes, rien ne
doit rassurer contre le fait même. Si les circonstances
sont graves, elles s’aggraveront ;
si les hommes sont honnêtes, ils se pervertiront.
Les pouvoirs n’ont point de privilége
sur la nature humaine ; pour eux comme
pour les individus, le mal enfante le mal,
l’abîme invoque l’abîme. Pour eux comme
pour nous, un pas fait hors de la bonne
voie révèle et les fautes antérieures, et les
fautes futures. Et la condition de la politique
et de la justice est ici la même ; à l’une
et à l’autre leur rapprochement est également
fatal ; en le recherchant la politique
s’accuse ; en s’y prêtant la justice se perd : et
il est du devoir de tout bon citoyen d’observer
avec anxiété tout ce qui l’annonce,
dans l’intérêt des pouvoirs eux-mêmes,
comme dans celui de la société.


Pouvons-nous concevoir de telles craintes ?
Je le pense, et vais dire quels symptômes
m’apportent le pressentiment de ce danger.





CHAPITRE III.

Des conspirations.



Le nombre et la fréquence des conspirations
attestent le mauvais état de la société
ou la mauvaise conduite du gouvernement,
ou l’un et l’autre ensemble.


Je pourrais dire que le gouvernement
étant institué pour être bon, c’est-à-dire pour
satisfaire aux besoins généraux de la société,
si l’état de la société est mauvais, cela prouve
que le gouvernement n’est pas bon. Je ne serai
pas si sévère. Je crois qu’il peut exister
au sein de la société, des forces aveugles
ou perverses, ardentes à renverser des pouvoirs
que la société a intérêt de maintenir.


Que ces forces conspirent, si elles peuvent,
rien de plus naturel ; que le gouvernement
les combatte, rien de plus légitime.
Je ne révoque en doute ni la possibilité des
conspirations, ni la justice du châtiment des
conspirateurs.


Je ne crois pas que sous les règnes de Guillaume
III et de George Ier, l’Angleterre ait
été bien gouvernée. Les iniquités et les fautes
du parti dominant contribuèrent beaucoup
à faire naître les complots qui se succédèrent
contre lui durant soixante ans. Cependant
ces complots menaçaient, au fond, les intérêts
légitimes du pays ; il était juste et nécessaire
qu’ils fussent énergiquement réprimés.


Ce qui n’est ni juste ni nécessaire, c’est de
fournir aliment ou prétexte aux intérêts et
aux passions qui peuvent être enclins à conspirer,
et de chercher ou seulement de voir
des conspirations où il n’y en a pas.


J’ai entendu dire plus d’une fois que les
gouvernemens avaient le droit de tout faire
pour se conserver. Maxime atroce et impie,
qui donne aux ennemis des gouvernemens le
droit de tout faire pour les attaquer, et qui
détruit l’état de société pour mettre à sa
place l’état de guerre. Je ne sache pas de tyrannie
à qui cette maxime ne suffise pleinement.


Qu’il me soit permis de le dire en passant.
Il est des hommes qui, en maniant le pouvoir,
se croient habiles parce qu’ils se résignent
sans peine à la nécessité du mal. Peut-être
sont-ils entrés dans les affaires avec
l’intention, je dirai plus, avec le goût de la
justice. Des difficultés se sont rencontrées ;
contre ces difficultés ils ont fait des fautes,
ces fautes ont amené des difficultés nouvelles.
Ils ont eu recours à la force matérielle dont
ils disposent pour échapper aux écueils où
leur raison avait échoué. Dès lors, le goût
de la force les gagne, et ils disent qu’ils ont
gagné de l’expérience ; ils appellent cela entrer
dans la pratique, comprendre les choses et les
hommes. — Auparavant ils étaient jeunes,
ils rêvaient des chimères ; maintenant ils savent
le monde et possèdent l’art de le gouverner.
Éternelle insolence de la nature humaine !
La seule expérience qu’ils aient
acquise est celle de leur faiblesse, et ils s’en
prévalent comme d’un progrès dans la science
du pouvoir !


Cette science est difficile, je le sais, et je
suis loin de prétendre que nul n’ait droit au
pouvoir s’il n’est égal à sa tâche. Qui le serait ?
Je ne dirai donc point qu’un gouvernement
qui ne se conduit pas de manière
à prévenir les conspirations, est, par
ce seul fait, condamné. Je dirai cependant
que c’est là le premier devoir des dépositaires
de l’autorité, et que, si les conspirations
se multiplient, il y a présomption
contre eux.


Cette présomption en entraîne une autre.
Inhabile, le pouvoir est poltron. Poltron,
il est violent. Poussé de l’inhabileté à la
peur, et de la peur à la violence, il n’a de
ressource que dans l’iniquité. Les complots
lui sont nécessaires, et pour légitimer ses
craintes, et pour lui procurer, par les châtimens,
la force que lui ont fait perdre ses
fautes.


Voici comment il les trouve, ces complots
dont il ne peut plus se passer. J’ai
besoin de parler avec une entière franchise.
Il n’est pas en mon pouvoir d’éviter
la vérité.


La première et la plus générale des dispositions
que fait naître chez les peuples la
mauvaise conduite du gouvernement, c’est
l’indifférence. Quand l’administration de la
chose publique est incertaine, obscure, contraire
aux intérêts généraux du pays, les
citoyens s’en détachent et se renferment
dans l’intérêt privé. La cause du gouvernement
n’étant point la leur, ils regardent le
gouvernement lui-même comme un étranger
avec qui ils n’ont rien de commun, et
qu’ils laisseront s’agiter pour son propre
compte, sans autre soin que de séparer
leur fortune de la sienne, autant que le permettent
les rapports matériels qu’ils ont
avec lui.


Au sein de cette indifférence publique se
forment des mécontentemens plus positifs.
Des intérêts légitimes sont inquiets ou froissés ;
la sécurité qu’on leur a garantie leur
manque ; ils s’irritent du désaccord qui existe
entre l’état de trouble où ils se sentent et les
promesses qu’on leur a faites, qu’on leur
fait encore. Ils saisissent toutes les occasions
de manifester leur mécontentement.
Les élections, les pétitions, la défaveur témoignée
aux agens de l’autorité, tout leur
est bon pour faire éclater leur humeur ; et à
mesure qu’elle éclate, elle devient plus profonde
et plus active.


Il se rencontre des hommes qui s’en font
les représentans et les organes. Le mécontentement
des intérêts froissés, des classes
inquiètes, se personnifie, pour ainsi dire,
en eux. C’est à eux qu’on s’adresse ; c’est
vers eux qu’affluent les abus à dénoncer,
les plaintes à publier, les torts de l’autorité,
les alarmes des citoyens. Ils deviennent ainsi
le centre de ces dispositions éparses qu’ils
recueillent et qu’ils expriment. Ils prennent,
envers le pouvoir, une attitude de
méfiance et d’hostilité. Ils sont toujours là,
enclins au soupçon, et préparés à l’attaque.
Ce sont des adversaires permanens dont
les habitudes, les actes, les paroles, portent
souvent les caractères extérieurs de l’inimitié.


Enfin tout gouvernement nouveau, et
fondé sur les ruines d’un autre, a des ennemis
véritables qui désirent sa chute et se
réjouissent de ce qui peut y contribuer.


Qu’y a-t-il dans tout cela ? une rébellion ?
une conspiration ? Non certes ; ouvrez
les codes les plus tyranniques, les lois
les plus artificieuses ; étudiez cette définition
du complot qui existe dans notre Code
pénal, et qui, proposée dans le conseil
d’état de Napoléon, saisit d’étonnement et
presque d’effroi la plupart de ses membres.
Si nul intérêt actuel ne vous pousse, si vous
n’êtes en présence d’aucun nom propre fameux,
d’aucune prévention particulière, je
vous défie de reconnaître dans ce que je
viens de décrire, les caractères légaux du
crime. Quelles que fussent les intentions des
législateurs, par cela seul qu’ils considéraient
les choses d’une façon générale et en
l’absence de toute nécessité du moment, ils
n’ont pu abdiquer la raison et la justice, au
point de donner à leurs définitions une si
vaste et si terrible portée.


Et bien, ce qui n’est pas dans les faits
dont je viens de parler, ce que les lois les
plus redoutables n’ont pu y voir d’avance,
un gouvernement mauvais et inhabile l’y
verra ; il y aura pour lui des rébellions, des
complots, dans cette hostilité de quelques
hommes, dans ce mécontentement de beaucoup
d’autres, et peut-être même dans cette
indifférence où sont tombés tant de citoyens.
Ces dispositions plus ou moins générales,
ces tristes symptômes d’un état fâcheux et
inquiétant, deviendront à ses yeux les élémens
et presque les preuves d’un crime. Il
se sent faible, il se croit menacé ; il a raison ;
mais à qui s’en prendra-t-il ? A lui-même ?
Il ne le peut, car il serait contraint
de se changer ; au public, à telle ou telle
portion du public ? Mais le public n’est pas
un être qu’on puisse accuser, juger et punir.
Il faut des êtres positifs et individuels
en qui puissent être incriminés ces faits généraux
dont on a peur ; il faut que ces dispositions
publiques prennent la forme d’actes
particuliers et légalement coupables. A ce
prix seulement elles peuvent être qualifiées
de crimes ; et il faut bien qu’il y ait crime, puisqu’il
y a danger ; il faut bien qu’elles soient
punies à titre de crime, puisque, à titre de
danger, on ne sait comment s’en préserver.


Est-il trop difficile d’atteindre à ce but ?
Le péril qu’on redoute n’a-t-il pas encore
acquis assez de consistance, ne s’est-il
pas encore assez étroitement incorporé avec
quelques individus, pour qu’on puisse, sans
trop d’efforts, le métamorphoser en délit ?
Il n’importe ; engagé dans une voie fatale,
le pouvoir est contraint d’avancer ; il aidera
lui-même à cette métamorphose ; il aura
des agens qui, souvent à son insu, par le
seul résultat de l’impulsion qu’ils ont reçue
de lui, d’espions deviendront provocateurs.
Jetés au milieu de ces dispositions
générales où réside le mal, attachés
aux pas des individus en qui elles se sont
plus clairement manifestées, ils les cultiveront
pour les mener à effet ; ils se saisiront
du moindre embryon de crime, du moindre
germe de complot, pour l’échauffer, le
féconder, le nourrir, et le livrer à sa destinée
dès qu’il sera assez grand pour supporter
un peu la lumière. Et une fois en possession
d’un petit centre auquel se puissent légalement
rattacher ses alarmes, la politique,
demi aveuglée, demi-perverse, s’élancera
de là à la recherche de tous les dangers dont
elle veut s’affranchir ; elle ira fouiller dans
le sein de l’hostilité, du mécontentement,
de tout ce mauvais état du pays qui cause
sa peur ; elle y recueillera des rapports, des
inductions, des preuves ; elle en composera
je ne sais quel fantôme dont elle s’épouvantera
peut-être elle-même avant d’en venir
épouvanter les autres ; et enfin, on la
verra demander à la justice de ratifier son
ouvrage, en déclarant que ce sont bien là
les faits qualifiés crimes par la loi.


Ainsi se font les conspirations quand la
politique impuissante a besoin d’envahir
la justice pour se défendre contre le mal
qu’elle a fait ou n’a pas su guérir. Sans
doute, il peut se rencontrer dans les matériaux
sur lesquels elle s’exerce de la sorte,
plus ou moins de consistance, et, dans sa
propre conduite, plus ou moins de bonne
foi. Les illusions du pouvoir sur ses périls
ou sur ses actes sont infinies. Il y a de la
sincérité dans ses plus absurdes terreurs, et
même de l’innocence dans ses procédés les
plus criminels. Mais dans la situation dont
je parle règne toujours le même caractère.
C’est toujours la politique asservie par la
police, et la justice envahie par la politique.
Et le principe d’un si fatal égarement est
toujours cette méprise qui, aveuglant l’autorité
sur les causes et la nature du mal,
lui fait, voir des crimes partout où existent
des dangers, des conspirateurs là où elle
redoute des mécontens.


Si jamais une telle dépravation de la politique
et de la justice fut à craindre, c’est
de nos jours. Depuis trente ans, les révolutions
et le despotisme possèdent notre
pays. Depuis trente ans, dans tout ce qui
se lie un peu étroitement à la politique, la
justice nous est inconnue. Les gouvernemens
qui se succèdent, en recueillant l’héritage
de leurs prédécesseurs, y trouvent
des habitudes, des pratiques dont ils ne
s’affranchissent point. L’invasion de la justice
par la politique est devenue, pour ainsi
dire, une ornière où le pouvoir retombe
au moindre choc. Il n’est pas jusqu’aux
souvenirs de nos anciens tribunaux, quelque
effacés qu’ils paraissent, qui n’exercent,
à cet égard, une fâcheuse influence. Les
parlemens étaient des corps politiques et judiciaires
à la fois ; et le premier de ces caractères
a souvent perverti l’autre. Les tribunaux
actuels, tout dénués qu’ils sont de
la force et de l’auguste gravité des parlemens,
se regardent encore comme les héritiers
de leur situation, et sont disposés à
rentrer dans des voies où ils n’offrent aucune
des garanties qui faisaient l’énergie et le
crédit des institutions passées. Le pouvoir
judiciaire qui a cessé d’être l’allié puissant
de la politique, semble se croire destiné à
en devenir le docile agent. Et c’est à la
naissance d’un gouvernement, c’est au milieu
de la lutte des partis, que cet élément
fondamental de la société appelé à être la
sauvegarde des citoyens ne sait encore ni
ce qu’il est, ni comment se défendre lui-même.
Aux erreurs de l’autorité il n’a
point de doctrines à opposer ; dépourvu du
sentiment d’une grande force qui puisse
suffire contre un grand péril, il se laisse induire
à porter la main partout où on réclame
son secours. Il est enclin à partager
toutes les méfiances, toutes les alarmes de
la politique, à voir des complots où elle en
voit, des ennemis où elle en redoute. Et
ainsi les mêmes causes qui égarent l’administration
courent le risque d’égarer à sa
suite les tribunaux, trop peu sûrs d’eux-mêmes
pour tenir une conduite qui leur
soit propre, et faire face au mal, quelles
qu’en soient la nature et la direction.


Qu’on regarde aux faits et qu’on dise s’ils
ne sont pas tels que je les décris. Certes, il
importe de les constater et d’en bien observer
les caractères. Il importe de mettre dans
tout son jour cet envahissement de la justice
par la politique, le plus profond peut-être,
le plus fécond sans doute des maux de notre
état présent. J’ai choisi les poursuites pour
cause de complot et de rébellion parce que
c’est là surtout qu’il éclate avec évidence. Je
viens de dire comment naissent les conspirations
sous la main d’une politique qui,
pour s’en préserver, s’est condamnée à les
faire éclore. Les voici livrées aux tribunaux.
Voyons comment on y procède à leur égard.





CHAPITRE IV.

Des faits généraux.



Le 21 novembre 1683, on poursuivait à
Londres le procès d’Algernon Sidney, accusé
de haute trahison. Jefferies présidait la cour.
Un témoin, M. West, compromis lui-même
dans le complot de Rye-house, mais qui
avait tout révélé, est introduit. Il prête serment,
et son interrogatoire commence en
ces termes :


M. North au témoin. Racontez, je vous prie,
à la cour tout ce que vous savez sur le projet
d’une insurrection générale en Angleterre.


Sidney. Le témoin doit dire ce qu’il sait
sur mon compte.


Jefferies. Nous veillerons à ce que le
témoignage ne soit pas rendu autrement que
cela ne se doit.


Sidney. Se peut-il que le témoin soit
admis à dire autre chose que ce qui se rapporte
à moi et à mon accusation ?


Jefferies. M. Sidney, vous vous souvenez
que, lors du jugement du dernier complot
papiste, dans les débats élevés au sujet de
M. Coleman, de M. Plunket et autres, il fut
d’abord rendu un compte général du complot.
Je ne doute pas que vous ne vous en
souveniez[4].


[4] Voyez la collection des State trials de Cobbett,
t. 9, pag. 840. Londres 1811.



A ces mots, Sidney se rassied et se tait.


C’était en effet dans l’odieux procès intenté
en 1678 à des catholiques, sur les absurdes
dénonciations de Titus Oates et de
quelques autres misérables, qu’avait été introduite
cette pratique des faits généraux,
instrument d’iniquité que le parti protestant,
dans la personne de Sidney, vit alors
se retourner contre lui. Et comme la tyrannie
s’autorise toujours de la tyrannie, Jefferies
s’empressa d’opposer aux réclamations
de Sidney un fait que, cinq ans auparavant,
Sidney, aveuglé par l’esprit de parti, avait
peut-être approuvé. Exemple terrible, entre
mille autres, des argumens et des armes que
fournissent contre elles-mêmes les factions !


Ce fait se renouvelle de nos jours. Dans
le procès qui vient d’avoir lieu au sujet des
troubles du mois de juin, l’acte d’accusation,
dressé par M. le procureur général a été
divisé en deux parties, la première, sous
le titre de faits généraux, la seconde sous
celui de faits particuliers aux accusés. La
procédure a été conduite et les témoignages
rendus, du côté des accusés eux-mêmes
comme du ministère public, dans le système
de l’acte d’accusation.


Avant d’examiner quel était, dans cette
occasion, le but réel ou du moins présumable
de ce système, et quel en a été le résultat,
il est bon de considérer la question en elle-même,
indépendamment de toute circonstance.


C’est presque toujours dans des accusations
pour fait de complot, et de complots qui
n’avaient reçu aucun commencement d’exécution
de quelque importance, qu’a eu lieu
cette exposition de faits généraux, sans rapport
direct et visible avec les accusés. C’est
aussi à des époques soit de tyrannie, soit de
grande effervescence des partis, que ce système
a été pratiqué.


Il est aisé d’en découvrir les raisons.


Dans la plupart des délits, le fait matériel,
incriminé par la loi, est constant. Un homme
a été tué ; des effets ont été volés. La question
est de savoir si le prévenu est bien réellement
le meurtrier ou le voleur.


Dans le cas du complot, au contraire,
comme dans un grand nombre de délits politiques,
et lorsque le crime, loin d’être consommé,
n’a pas même reçu un commencement
positif d’exécution, il s’agit non-seulement,
de savoir quels sont les coupables,
mais encore, et d’abord même, s’il y a crime.
Le crime, conspiration ou autre, ne s’étant
point résumé en un fait complet et certain,
les élémens en sont, pour ainsi dire, épars ;
ils résident dans une multitude de circonstances
plus ou moins indifférentes par elles-mêmes,
visites, réunions, paroles, lettres
obscures, etc., où le pouvoir qui poursuit
est obligé d’aller les chercher. Il faut qu’il
rapproche ces circonstances, les compare,
les groupe dans une intention commune et
vers un but déterminé, qu’il construise enfin
le délit qui a été arrêté dans son cours
avant de s’être construit lui-même.


Quel est, en pareil cas, le droit des accusés ?
C’est évidemment que le délit qui leur
est imputé ne soit cherché que là où on les
rencontre eux-mêmes ; qu’il ne soit construit
qu’avec leurs propres actions, avec des faits
qui se rapportent à eux, dans lesquels ils occupent
une place. Si, en recueillant les circonstances
qui leur sont relatives, où ils figurent
en quelque manière, on ne parvient
pas à y reconnaître, à en former le crime
qu’on leur reproche, qui osera dire qu’ils
sont coupables ? qui demandera qu’ils soient
condamnés ?


La justice s’y refuse ; mais la politique a
d’autres secrets : voici comment elle procède.


Vous croyez que le crime qu’il faut prouver
est celui des accusés qui sont sur les
bancs. Si c’est autre chose, direz-vous,
qu’on amène d’autres accusés. La politique
en sait davantage. Elle va oublier les
accusés ; elle ne s’occupera point d’eux.
C’est le crime en général, et non pas celui
de telle ou telle personne, qu’elle veut découvrir
et construire ; elle prouvera qu’il y a
eu complot, indépendamment de ce qui se
rapporte aux hommes qu’elle en accuse ; elle
le prouvera par une multitude de circonstances
auxquelles ils sont parfaitement étrangers,
dont ils n’ont eu nulle connaissance,
dans lesquelles leur conduite ne se rencontre
ni de près, ni de loin : et quand elle aura
réuni tous les élémens de crime qui se peuvent
recueillir hors de l’accusation nominative
qu’elle a intentée ; quand elle aura
interrogé les dispositions publiques, les
événemens passés, les paroles ou les actes
d’hommes qu’elle ne poursuit point, mais
dont les opinions ont quelque analogie avec
celles des hommes qu’elle poursuit ; quand,
par cet immense et informe travail, elle
aura réussi à composer quelque chose qui
puisse frapper l’imagination des assistans
qui, dans un dédale plein de confusion et
d’obscurité, fasse entrevoir le crime, bien
que dépourvu de formes individuelles et
précises… alors, armée de ce crime, dont
elle a puisé partout et de toutes mains les
élémens, elle viendra dire : — Vous le voyez,
le fait est constant ; il y a eu complot, un
grand complot ; maintenant, je dis que ces
hommes-là en sont coupables. —


Voilà les faits généraux ; les voilà tels
que les a pratiqués la tyrannie, quand, ne
pouvant prouver le crime dans les hommes
qu’elle redoutait, elle est allée le chercher
partout pour y placer ensuite ces hommes.
C’est un système qui, à l’occasion d’un fait
particulier, jette un grand filet dans la société
pour en retirer tous les moyens d’attaque,
toutes les armes, toutes les preuves
que la société lui pourra fournir. A la faveur
de ce système, toutes les passions, toutes
les croyances aveugles, toutes les méfiances
invétérées des partis, sont évoquées et dirigées
sur un seul point, contre quelques individus.
La haine et la crainte du papisme
possèdent l’Angleterre ; de malheureux catholiques
sont accusés de complot. Si l’on
se tenait dans le cercle des faits qui leur
sont imputés, si les débats et les témoignages
se renfermaient dans les charges
spéciales dressées contre eux, le complot
ne pourrait être construit, la plupart des
prévenus seraient reconnus innocens ; mais
on lance dans la sphère illimitée des faits
généraux ; les allégations les plus vagues,
les récits les plus étrangers au procès sont
entendus ; des témoins viennent parler des
éternels desseins des papistes, de leurs sentimens,
de leurs désirs. Le public s’échauffe ;
ce n’est plus une poursuite judiciaire qui
s’instruit, c’est une question politique qui,
s’agite. Dès lors le complot est certain,
établi ; et dans cette certitude générale, la
conviction particulière de la culpabilité des
accusés trouvera facilement sa place. La
chance tourne ; le parti de la cour reprend
l’offensive ; c’est le républicanisme qui est
devenu suspect ; Russell et Sidney sont notés
par leur constante opposition ; un complot
s’ourdit contre la vie du roi ;… Russell et
Sidney, mécontens, ont voulu l’assassinat ; ils
l’ont voulu, car ils ont eu des relations avec
Rumbald, Sheppard et quelques autres ; ces
relations ne donnent pas assez de preuves ;
on rentre dans les faits généraux ; ils abondent ;
le premier témoin appelé contre Sidney
déclare qu’il ne l’a point vu, qu’il n’en a
rien entendu dire depuis le moment où, lui
West, a eu connaissance de la conspiration.
N’importe, qu’il continue ; il a des faits généraux
à raconter ; l’impression qu’on en attend
sera produite, et quelque chose en retombera
sur Sidney, dont il ne sait rien.


Passons à ce qui nous touche.


A quel titre demandait-on au mois de
juin dernier le rapport de la loi du 5 février
1817 ? On parlait d’une faction ardente
à renverser le trône, d’une conspiration
permanente qu’à tout prix il fallait déjouer.
Mais ce n’était là que de la politique. Les partis
se renvoyaient l’un à l’autre ces épithètes
de factieux et de conspirateurs. Il ne s’agissait
d’aucun fait particulier, d’aucun individu.


Les partis existent dans le pays comme
dans la chambre. Des désordres éclatent. Ils
sont le résultat de l’état général des esprits
et des provocations du parti qui alors prenait
l’offensive sur tous les points. M. le garde
des sceaux s’empare de ces désordres ; il y
voit l’ouvrage de la faction qu’il a attaquée,
la preuve de la conspiration qu’il a dénoncée ;
il affirme que la faction est prise sur le
fait, que la conspiration est flagrante et
qu’on en tient les fils.


Au milieu des désordres, beaucoup d’individus
ont été arrêtés. Malgré les affirmations
de la politique, on ne peut les poursuivre
vaguement comme factieux ou conspirateurs.
Il faut trouver dans les lois pénales
un délit qui ressemble à leurs actes,
et dans leur conduite des actes qui se
rapportent au texte des lois. Après un long
examen, la plupart de ces individus n’offrent
aucune prise. On les relâche. Onze
seulement seront poursuivis. Pour ceux-là
même, ce n’est plus de conspiration qu’il
s’agit. On ne croit pouvoir leur imputer que
le fait de rébellion ou de provocation à la
rébellion.


Mais ce fait même de la rébellion a des
caractères légaux et déterminés. Il est difficile
de les retrouver pleinement dans les
faits particuliers recueillis sur le compte des
accusés. Quelque soin qu’on apporte à rassembler
toutes les circonstances, tous les
indices, la rébellion ne se laisse que péniblement
construire.


Évidemment les faits généraux sont indispensables.
Ils ont été publics. Leur réalité
matérielle ne saurait être contestée. On
peut, en en parlant, les qualifier comme on
voudra ; on n’y sera point astreint à produire
des noms propres, à discuter des actes
précis, à les conférer avec des articles de
loi. On établira, dans le vague de la politique,
le fait général de la rébellion, ou tel
fait plus grave encore ; et les accusés qui
ont été saisis dans le sein même de ce fait
ne pourront manquer d’en porter l’empreinte.


Dès lors reparaissent et les idées, et les
allégations, et le langage qui se sont fait entendre
dans les débats des chambres. Il est
de nouveau question de malveillans, de factieux,
de conspirateurs. On parle de menées
sourdes, de projets criminels. Pourquoi
n’en parlerait-on pas ? On ne sera pas tenu
de prouver ses paroles ; ce n’est point une
accusation qu’on poursuit ; c’est de l’histoire
qu’on raconte, une politique qu’on
expose. On est rentré si avant sur le terrain
de la politique, on est tellement dominé
par les passions ou les habitudes de parti,
que, dans l’acte même d’accusation, M. le
procureur général qualifie de faction cette
minorité de la chambre qui, en défendant
la loi du 5 février, n’a fait qu’user du
premier et du plus constitutionnel de ses
droits, le droit de dire son avis.


Et ne croyez pas que l’acte d’accusation et
les discours du ministère public offrent
seuls ce caractère. L’affaire toute entière ne
tarde pas à le revêtir. Les faits particuliers,
les accusés eux-mêmes disparaissent. Les
faits généraux et les partis deviennent le
véritable, presque le seul objet du débat.
Vous n’assistez plus à un procès, mais à une
séance de quelque assemblée publique. C’est la
conduite du gouvernement qu’on discute. Le
président de la cour et l’avocat général parlent
pour lui. Un témoin est interpellé sur
un fait ; le président dit qu’il sait d’avance
quelle sera sa déposition. On réclame le témoignage
d’autres députés. L’avocat général
s’écrie qu’il va demander qu’on appelle
tout le côté droit. La politique a voulu se
servir des faits généraux contre les accusés.
Les accusés retournent les faits généraux
contre la politique. Les accusés seront acquittés.
Quant à la politique, on a plaidé
pour et contre elle ; mais il n’a pas été prononcé
de jugement.


Honneur à l’institution du jury qui, au
milieu de cette confusion, dans ce renouvellement
de la lutte des partis, a fait prévaloir
la voix de la conscience ! La politique,
qui avait tout envahi dans le cours des débats,
n’est évidemment entrée pour rien
dans la déclaration des jurés ; ils ont jugé
les accusés sur leurs propres actes, et non
sur les faits généraux dans lesquels on
avait essayé de les encadrer. Mais il n’en est
pas moins certain que, de tous les moyens
par lesquels la justice peut être pervertie,
l’invention des faits généraux est un des
plus dangereux. Elle substitue les considérations
vagues aux motifs légaux, les inductions
aux preuves. Elle dénature la situation
des accusés pour les plonger dans une atmosphère
obscure et douteuse, où, de moment
en moment, il devient plus difficile
de démêler la vérité en ce qui les touche.
Elle caractérise enfin cet envahissement de
la justice par la politique, symptôme assuré
de la présence du despotisme ou de l’approche
des révolutions.


Que serait-ce si nous considérions en
détail l’influence de cette pratique en matière
de complots ? C’est là surtout que, par
la nature même du crime, elle est pleine
de mensonge et de péril. L’Angleterre m’en
a fourni des exemples. J’en pourrais citer
beaucoup d’autres, et montrer à quelles iniquités
elle a conduit. Je ne m’arrêterai que
sur un point : c’est peut-être le plus grave.


Toutes les poursuites judiciaires commencent
à raison de certains faits qui leur
servent de point de départ. C’est sur ces
faits que le magistrat instruit. Il les suit
dans leur filiation, recueille ceux qui s’y
rattachent, et remonte ainsi des actes qui
constituent le crime, et des circonstances qui
le prouvent, à son auteur.


Ainsi procède la justice, et telle doit être
sa marche, car il lui faut une raison de
procéder, et cette raison ne peut être qu’un
fait qui constitue ou annonce un délit.


Mais quand la justice se laisse entraîner
dans la sphère des faits généraux, voici ce
qui arrive.


Qu’entend-on par faits généraux ? Ils
comprennent tantôt l’état du pays, l’ensemble
des dispositions publiques à une époque
donnée, tantôt une certaine série d’événemens
qui ont alarmé le pouvoir ou révélé
un grand danger ; ici la conduite et les desseins
de tout un parti, ailleurs la tendance
de telle ou telle opinion qui compte plus ou
moins d’amis et de défenseurs.


Ainsi, en Angleterre, sous Charles II,
l’existence des partis catholique et puritain,
les craintes qu’inspirait à une portion du
peuple le papisme du duc d’York, les
vœux qui naissaient de ces craintes, les efforts
de l’opposition parlementaire ; en France,
sous Henri IV, les méfiances des ligueurs
et des protestans, l’influence et les
menées des jésuites ; c’étaient là des faits généraux,
connus de tous, et objets d’espérance
ou d’effroi.


Dans tous les cas, c’est la nature des faits
généraux d’embrasser un champ immense,
et de contenir dans leur vaste sein une
multitude de personnes, d’actes, de sentimens,
d’opinions qui s’y rallient par quelque
côté, sans qu’on puisse, en aucune
façon, les considérer comme solidaires de
tout ce qui s’y passe, de tout ce qui en peut
sortir.


Quand la politique, alarmée sur telle ou
telle classe de faits généraux, demande à la
justice d’y entrer pour y chercher des crimes
dont elle soupçonne que les élémens y résident,
il est impossible que la justice ne
rencontre sur ses pas des hommes, des
actes qui, absolument étrangers au crime
qu’elle cherche, ne le sont point cependant
aux faits généraux dans lesquels elle le cherche.
Titius Sabinus ne conspirait point contre
Tibère ; mais il avait été l’ami de Germanicus ;
il vivait au milieu des souvenirs
qu’avait laissés sa vie, et des douleurs
qu’avait causées sa mort. Quand Tibère
redoutant, à tort ou à raison, les complots
d’Agrippine et de ses amis, envoya ses
agens dans le cercle où ils pouvaient naître,
Titius Sabinus se trouva sur leur chemin.
Sans contact avec aucune conspiration,
aucun projet, Titius Sabinus fut bientôt
perdu.


Il n’est pas besoin d’être Tibère pour arriver
à de telles iniquités.


Qui ne sait la puissance des préoccupations
de l’esprit humain ? Quand une idée le
possède, quand il s’acharne à quelque projet,
tout s’y rattache, tout en dépend. Le
plus faible lien, le rapport le plus éloigné,
lui offrent l’apparence d’un incontestable et
rigoureux enchaînement. Voilà le pouvoir
judiciaire lancé dans un certain ordre de
faits qui excitent sa méfiance ; hommes,
actions, paroles, tout ce qu’il y apercevra
lui sera suspect. A défaut de faits particuliers,
ses soupçons seuls lui serviront de
point de départ. Le nom d’un individu lui
suffira pour qu’il dirige vers lui toutes ses
pensées. Je ne suppose aucune intention
perverse ; je décris le cours naturel d’un
égarement.


Rencontrer un homme dans la sphère où
on cherche un crime, et parce qu’on l’y rencontre,
être tenté de le poursuivre, entre
ces deux faits le passage est court et glissant.
Poussée par la politique, la justice l’a souvent
franchi. Que fait-elle alors ? elle oublie
sa condition ; elle abandonne sa boussole
légale ; elle n’instruit plus sur des faits ; elle
instruit contre des personnes.


Instruire contre des personnes ! qui s’arrêtera
dans cette route ? quel guide y sera
fidèle et sûr ? Quand l’hérésie était un crime
et l’inquisition un tribunal, c’était ainsi que
l’inquisition procédait contre l’hérésie. Sans
cesse fouillant dans ce fait général, dès qu’un
homme semblait y tenir par quelque fil,
elle saisissait cet homme, scrutait sa vie,
ses relations, ses discours, ses manuscrits,
ses pensées, et lui découvrait bientôt quelque
hérésie particulière qui l’envoyait au
bûcher. Ainsi procédait le comité de salut
public, quand, parmi les suspects, il cherchait
des coupables. La politique révolutionnaire
avait classé, parqué ses ennemis ; et,
au moindre péril, sans aucun fait, sans aucun
élément légal de crime, elle envoyait
au milieu d’eux sa justice pour y choisir
d’après les noms propres, les antécédens,
les circonstances du jour, ceux qu’elle jugeait
bons à poursuivre. Et qu’on ne répudie
point ces souvenirs, qu’on ne se récrie point
contre ces exemples. Quiconque, trois ans
plus tôt, eût dit à ces hommes qu’ils feraient
un jour ce qu’ils ont fait, eût aussi excité
leur indignation. Mais il n’est pas donné à
notre faible nature d’échapper au fatal pouvoir
du mal qu’elle accepte une fois. Quand
il s’en est saisi, il la garde, la serre, la pousse,
et la contraint à tirer elle-même les conséquences
du principe pervers dont elle a subi
le joug. Et quoi ? à la moindre apparition
de l’esprit révolutionnaire, on nous menace
de ses plus furieux excès ; on nous dit que
rien n’en peut sauver, ni les intentions, ni
le talent, ni le courage ; et on ne veut pas
que les symptômes de la justice révolutionnaire
nous inspirent les mêmes terreurs !
on ne veut pas que les faits généraux, les
poursuites intentées à raison non des actes,
mais des personnes, toutes ces pratiques des
temps sinistres nous révèlent dès aujourd’hui
ce qu’elles portent dans leurs flancs !
Acceptez donc toute l’expérience ; la révolution
n’a pas été faite pour donner seulement
à quelques-uns le droit de s’armer, contre la
liberté, des fureurs de la licence. Nous aussi,
nous voulons qu’elle nous dise comment naît
la tyrannie, et par quelles portes le pouvoir
judiciaire entre dans les voies de l’iniquité.


De toutes ces portes, les faits généraux
sont la plus large et celle qui se ferme le
plus irrévocablement derrière ceux qui l’ont
franchie.





CHAPITRE V.

Des agens provocateurs.



J’ai nommé Titus Sabinus ; voici comment
Tacite raconte sa perte :


« L’année du consulat de Junius Silanus
et de Silius Nerva fut souillée, en s’ouvrant,
par l’emprisonnement d’un illustre
chevalier romain, Titius Sabinus, victime
de son amitié pour Germanicus. Il n’avait
point cessé d’être fidèle à sa femme et à ses
enfans, les visitant dans leur maison, les
accompagnant en public, de tant de cliens
le seul qui restât. Il était ainsi devenu cher
aux gens de bien, et importun aux méchans.
Latinius Latiaris, Porcius Caton, Petitius
Rufus, M. Opsius, sortant de la préture
et avides du consulat, entreprennent
sa perte. On n’arrivait au consulat que par
Séjan, et la bienveillance de Séjan ne s’obtenait
que par le crime. Il fut convenu
entre eux que Latiaris, qui avait avec Sabinus
quelques relations, tendrait le piége,
que les autres seraient témoins, qu’enfin ils
intenteraient une accusation. Latiaris commença
donc en laissant tomber devant Sabinus
des paroles comme échappées au hasard.
Bientôt il le loua de sa constance et de
ce qu’ami d’une maison florissante, il ne
l’avait pas, comme tant d’autres, abandonnée
dans ses revers. En même temps il
se répandait en discours à l’honneur de
Germanicus et déplorait le sort d’Agrippine.
Et comme le cœur des hommes est enclin à
s’amollir dans la douleur, Sabinus pleura
avec lui, et joignit ses plaintes aux siennes.
Peu après, plus hardi, Latiaris attaque
Séjan, sa cruauté, son arrogance, ses desseins ;
dans ses insultes, il n’épargne pas
même Tibère. Ces entretiens, comme s’ils
s’étaient mis dans des pensées interdites,
formèrent entre eux une étroite amitié.
Déjà Sabinus recherchait lui-même Latiaris,
allait chez lui, lui confiait ses douleurs
comme à l’ami le plus sûr. Les hommes que
j’ai nommés délibèrent alors sur le moyen
de faire entendre ces discours à plusieurs. Il
fallait conserver, au lieu de la réunion, l’apparence
de la solitude. Cachés derrière les
portes, ils craignaient d’être découverts par
un regard, un bruit, un soupçon. Entre le
toit et le plafond, retraite non moins honteuse
que la fraude était détestable, se cachent
les trois sénateurs ; ils approchent
l’oreille des trous et des fentes. Cependant
Latiaris ayant trouvé Sabinus dans la ville,
et comme pour lui raconter des choses
qu’il venait d’apprendre, l’amène dans sa
maison, dans sa chambre. Là, il l’entretient
(le sujet était riche) des maux passés,
des maux présens ; il accumule de nouvelles
alarmes. Sabinus se livre et d’autant plus
que les douleurs, quand elles ont éclaté une
fois, sont plus difficiles à réprimer. L’accusation
est portée en toute hâte ; et les sénateurs,
en écrivant à César, publient, avec
leur artifice, leur propre déshonneur[5]. »
Sabinus fut aussitôt condamné.


[5] Tac., Annal., l. 4., c. 68.



Je vais retrancher tout ce qu’il y a d’odieux
dans l’époque, d’illustre dans la victime,
de fameux dans les délateurs, de pathétique
dans le récit. J’efface Tibère, Séjan,
Sabinus, Latiaris, Tacite. Je me transporte
dans un pays libre, sous un roi bon et sage.
Je prends une affaire sans éclat, un accusé
qui n’inspire aucun intérêt particulier, qui
n’a point subi une condamnation capitale.
Il ne me reste absolument qu’un homme en
présence de la justice. Voici les faits :


Millard revient du Champ d’Asile. On peut
le croire aigri, mécontent, violent, ennemi
même, si l’on veut. On peut admettre ses
désordres, sa mauvaise conduite privée, ses
mauvais propos. On peut le regarder comme
devant être l’objet de la surveillance de la
police. Tout cela accordé, certes, ce n’est
point encore un conspirateur. Il va le devenir.


Deux hommes se lient avec lui. Il les a
rencontrés dans un estaminet. Ces hommes
se disent d’anciens officiers. Leurs sentimens,
leurs discours sont les mêmes que
ceux de Millard. Ils boivent ensemble. Ils
signent ensemble le serment de « mourir
l’un pour l’autre et pour la vraie liberté
sans royauté ». Millard est traduit en justice
comme prévenu de complot contre le
gouvernement du roi et l’ordre de successibilité
au trône. Nul autre fait n’est allégué,
que le serment dont je viens de parler.
Nul autre témoin ne se présente que les deux
hommes qui l’ont signé avec lui.


Que sont ces hommes ? Ils s’appellent
Chignard et Vauversin. L’acte d’accusation
de Millard les qualifie agens de police.
L’avocat général, sans s’expliquer, ne s’oppose
point à ce qu’ils soient pris pour tels.
La cour elle-même les désigne ainsi en
rendant un arrêt pour déclarer qu’elle recevra
leur témoignage.


D’ailleurs ces hommes sont connus. Ils ne
débutent point dans leur métier. Je lis dans
le rapport de M. de Bastard à la cour des
pairs sur le procès de Louvel :


« On assurait que le nommé Chignard
avait dit le 7 mars : « Il y a encore trois Louvel ;
nous n’avons qu’à mettre la main dessus,
et dans dix jours, il n’y aura plus de
Bourbons. » Le nommé Anversin[6], désigné
comme ayant entendu ce propos, avait
été appelé et allait être interrogé, lorsque
l’on apprit que ces individus étaient tous
deux agens de police, et que, cherchant,
sans se connaître, à pénétrer réciproquement
leur opinion, ils avaient, par un zèle
mal entendu et dans l’intention répréhensible
de s’exciter l’un l’autre, tenu chacun,
des propos extrêmement condamnables en
eux-mêmes, mais qui, dans cette circonstance,
ne devaient mériter en aucune façon
l’attention de la justice[7]. »


[6] Les journaux l’ont appelé depuis Vauversin ;
mais on ne conteste point que ce soit le même individu.



[7] Rapport fait à la Cour des Pairs dans le
procès suivi contre Louis-Pierre Louvel ; par le comte
de Bastard pair de France ; no 237, page 368.



Voilà toute la conspiration que Millard
a faite. Voilà les hommes qui la lui ont fait
faire. Voilà les seuls témoins qui l’aient
prouvée.


Ces hommes ont reparu avec d’autres
dans l’affaire des troubles du mois de juin.
Là aussi leur qualité et leurs actes ont été
en évidence. On a même eu lieu de
croire qu’ils dataient de loin dans leur profession,
et que l’un d’entre eux avait fait
son apprentissage sous le régime de la terreur.


Je poursuis l’histoire récente des agens
de cette sorte. Les faits sont aussi variés que
nombreux, et méritent d’être recueillis.


On n’a pas toujours, comme dans l’affaire
Millard, accepté avec empressement la présence
et la déposition de ces hommes. Dans
le procès de Gravier et Bouton, les accusés
ont voulu rejeter la responsabilité du crime
sur le nommé Leydet, qui, disaient-ils, les
y avait provoqués et presque conduits. Ils
ont demandé qu’il parût devant la cour.
Leydet n’a été ni amené, ni entendu.


A Toulouse, en juillet 1820, les nommés
Picard et Escudé, dit Castelnau, proposent
au sieur Blaignan, capitaine en demi-solde
d’entrer dans un complot dont ils lui expliquent
toute la contexture. Blaignan,
révolté de leurs offres, en rend compte à
l’autorité. Les provocateurs sont arrêtés et
traduits en jugement. Ils font connaître leur
qualité d’espions et l’allèguent comme leur
seul moyen de défense. Mais le président des
Assises, M. Dubernard, et les jurés, n’admettent
point cette infâme excuse. Le 11 décembre
dernier, Escudé est condamné à
cinq ans de bannissement, comme coupable
de proposition de complot non agréée. Les
journaux ont rapporté, mais sans détails,
l’affaire et le jugement.


Il faut qu’il soit connu, et qu’on essaie du
moins de décourager, par cet exemple, les
hommes qui font ailleurs le même métier.


Voilà donc les agens provocateurs légalement
constatés en trois occasions différentes ;
et tantôt on admet leur témoignage
contre un accusé qui proteste, tantôt on le
refuse à des accusés qui le demandent ; une
fois ils sont condamnés, mais, par malheur,
le fait se passe au fond d’un département.


J’ai honte moi-même de ce que je rapporte.
Cependant il convient de s’y arrêter,
et de rechercher tout ce que contiennent
de tels faits.


Il me faut des espions, dit l’autorité ;
comment puis-je préserver l’ordre public si
j’ignore ce qui le menace ? comment le
saurai-je si je n’emploie de tels hommes, à
la découverte des projets criminels ?


Je ne conteste point. Le mal existe dans
la société, et c’est contre le mal qu’est institué
le pouvoir. Lui interdire toute relation
avec les parties honteuses de la nature humaine,
tout emploi du vice contre le crime,
c’est méconnaître sa condition et la
nôtre ; l’erreur, pour être généreuse, n’en
serait pas moins fatale. Point de chimère,
point d’utopie ; elles sont la ruine de la liberté
comme de l’ordre. C’est le reproche
banal adressé aux amis du bien que le titre
de rêveurs. Qu’ils le repoussent ; qu’ils demeurent
constamment dans le vrai ; qu’ils
acceptent les choses humaines telles que la
Providence les a voulues, imparfaites, mêlées,
toujours impures en tendant toujours
à s’épurer. Sur ce terrain seulement ils seront
inattaquables, et pourront hardiment reprocher
au pouvoir ses corruptions de luxe, ses
gratuites iniquités.


Or, si l’espionnage est nécessaire, qui
osera le dire de la provocation ? qui soutiendra
que la nécessité de découvrir le crime
donne le droit d’aller en chercher le germe
au fond des cœurs, de le couver, de le faire
éclore ? Le pouvoir s’arroge-t-il donc la mission
de Satan ? Et la pauvre nature humaine
n’est-elle sous sa main que pour avoir à se
défendre de ses tentations ?


Mais de l’espionnage à la provocation,
l’intervalle est court et le chemin glissant,
à ce qu’on assure. Cela est vrai ; aussi les
espions ont-ils à répondre de leur conduite
à des fonctionnaires qui répondent de leur
emploi. Quand l’autorité descend dans la
boue, la responsabilité y descend avec elle.
L’autorité ne peut être nulle part que la responsabilité
ne la suive, toujours attachée à
ses pas ; et plus l’usage de l’autorité a de
périls, plus la responsabilité est impérieuse.
Il serait trop étrange que la honteuse nature
de certains services, de certains agens, affranchît
le pouvoir de sa condition permanente,
et frustrât la société de sa seule garantie.


Lors donc que les espions deviennent provocateurs,
lorsqu’ils prennent l’initiative du
crime, tendent des piéges devant les faibles,
et cherchent une pâture à leur infâme habileté,
le pouvoir qui s’en sert en répond, et
c’est à lui qu’on en doit demander compte.


Que sera-ce si, après leur avoir laissé
enfanter un crime qui peut-être n’eût jamais
vu le jour sans eux, il les avoue et les produit
devant les tribunaux comme témoins
du crime qui sans eux ne pourrait être
prouvé ?


Que sera-ce encore si, selon ses convenances
ou celles de l’occasion, il les avoue
ou les renie, les produit ou les cache, quoi
que puissent dire et réclamer les accusés ?


Je sais où le pouvoir ainsi poussé cherche
un rempart et un asile. Je sais qu’il se
prévaut de la bassesse même de ses agens
pour se soustraire à la nécessité de défendre
leurs actes. — Que voulez-vous ? dit-il ; j’ai
besoin d’espions ; les espions sont des misérables ;
pris eux-mêmes dans la lie de la société,
c’est là qu’ils vivent, qu’ils traitent.
Qu’y puis-je faire ? c’est un mal qu’il faut
accepter avec ses conséquences. La responsabilité
que vous m’imposez est impossible ;
si elle pesait sur moi, je serais hors d’état
d’agir. —


Cela n’est pas vrai, et le pouvoir se trompe
ou nous trompe quand il parle ainsi.


Le temps est passé, j’en conviens, où les
agens provocateurs, d’un nom fameux,
d’un rang élevé, exerçaient dans les conditions
supérieures de la société leur art
infernal. Il n’y a plus de Latiaris qui s’appliquent
à perdre les Sabinus ; plus de
Séjan qui donnent aux Latiaris le consulat
pour récompense. Grâce aux progrès de
la morale publique et de l’ordre social, la
provocation a été dégradée ; c’est un vil
métier pratiqué par de vils espions, et qui
s’adresse à des malheureux obscurs. Mais le
pouvoir ne gagne, à ce nouvel état de choses,
nul privilége, nulle exemption de responsabilité.


Et d’abord je voudrais savoir comment
l’obscurité peut être un titre à la ruine, et
la bassesse à l’impunité. Qui a reçu le droit
d’aller poursuivre et faire naître dans les
classes inférieures ces crimes qu’on n’ose
plus provoquer dans les conditions élevées ?
Ces expériences, pour être tentées in animâ
vili, sont-elles moins funestes et moins coupables ?
Qu’a fait ce peuple pour être ainsi la
matière de si perfides tentations ? On redoute
les dispositions des masses ; elles exercent
aujourd’hui, dans les mouvemens de l’ordre
politique, une plus grande influence. Mais
est-ce donc par des projets individuels, par
des tentatives obscures et isolées, que procède
l’action des masses ? Elles se soulèvent
quelquefois et se livrent aux plus furieux
excès. Rarement elles ont conspiré. Les complots
s’ourdissent dans une autre sphère. Ils
exigent des existences plus grandes et des
combinaisons plus savantes. Je comprends
Tibère craignant Agrippine, et employant
des sénateurs pour provoquer les amis de
Germanicus. Mais le pouvoir poussant à la
conspiration quelques malheureux sans nom,
sans crédit, qui vivent dans les cabarets
et se laissent induire, par un verre de vin,
à risquer leur tête pour renverser l’état,
en vérité c’est avilir la provocation elle-même,
c’est prodiguer le crime sans mesure
et hors de saison.


Et ces espions si obscurs eux-mêmes,
qu’il faut empêcher de devenir provocateurs,
s’agit-il de les surveiller individuellement,
partout, dans toutes leurs démarches, d’attacher
d’autres espions à leurs pas ? Non ;
c’est par d’autres voies et à moins de frais
que le but peut être atteint. Que l’autorité
n’ait pas besoin de chercher, dans les condamnations
judiciaires, la force perdue par
une mauvaise politique ; que les complots
lui soient inutiles, les provocations seront
bientôt supprimées. Un bon médecin sait
l’hygiène, et en entretenant la santé, il se
dispense de recourir aux remèdes violens.
Les gouvernemens sont tenus de savoir l’hygiène
du corps social ; leur institution n’a pas
d’autre fin ; et c’est quand ils ne la savent pas
qu’ils sont contraints de convertir l’espionnage
en provocation, le mécontentement
en complot, la justice en politique.


Je retrouve donc toujours la même cause
produisant le même mal, et le même mal
révélant la même cause. Conspirations fréquentes,
faits généraux, agens provocateurs,
tout atteste l’envahissement de la justice par
la politique, et l’envahissement de la justice
par la politique atteste partout l’égarement
de la politique elle-même. Sans cesse
ramené a ce triste résultat, je veux le poursuivre
encore. Pour que la nécessité de la
guérison soit évidente, il faut que le mal soit
connu par tous ses symptômes et dans tous
ses effets.





CHAPITRE VI.

Du ministère public.



On reproche au ministère public sa rudesse
envers les accusés, l’acharnement quelquefois
peu motivé de ses poursuites, l’âpreté
souvent inconvenante de son langage. On le
blâme de son penchant à porter dans ses
actes et ses paroles une apparence de partialité
et de passion, toujours déplacée dans
la bouche des interprètes d’un intérêt social
qui, par sa nature même, n’a rien d’exclusif.
Quiconque parle au nom de la société ne
plaide point une cause ; toutes les causes lui
sont confiées, celle de l’humanité comme
de la loi, de la liberté comme de l’ordre ;
il est tenu de n’en oublier, de n’en sacrifier
aucune, car elles se réunissent et se confondent
toutes sous le nom d’intérêt général.
Cet intérêt ne se divise point en un certain
nombre d’intérêts distincts, pourvus chacun
de défenseurs spéciaux. Il est tout entier partout
où la société se montre et agit ; et le
ministère public n’a, pas plus que les juges,
et les jurés, une mission particulière de
rigueur ou de vengeance.


Qu’il n’allègue donc point en excuse la
nature de ses devoirs. Il n’a point de devoirs
d’une nature singulière. Tous les devoirs
lui sont imposés, comme à tous les dépositaires
de l’autorité publique, à tous les ministres
de cet intérêt universel qui comprend
tous les intérêts, puisqu’il est celui de tous
les citoyens.


Je crois donc l’excuse vaine et le reproche
souvent fondé. Mais ce n’est pas de cela que
je viens parler. Ce tort du ministère public,
s’il existe, est un tort général qui se peut
rencontrer et se rencontre en effet dans des
procès fort étrangers à ceux dont je m’occupe.
Je ne recherche point tous les abus
de l’administration de la justice, toutes les
erreurs de ses agens. La situation et la conduite
du ministère public dans les causes
politiques, surtout dans les causes de rébellion
et de complot, là se borne mon sujet.


Je ne veux pas non plus m’armer de toutes
les phrases, de toutes les expressions plus ou
moins violentes, plus ou moins déplacées,
qui ont pu échapper, en de telles matières, à
des avocats généraux, et en dresser contre
eux le catalogue. Le mal dont je me plains
est un mal plus étendu et plus profond. J’ai
dessein de montrer la fausseté et le péril du
point de vue sous lequel le ministère public
et les ministres qui le dirigent paraissent
considérer sa situation et sa mission.


Je dis que les ministres le dirigent. Il le
faut bien, car là où existe une autorité arbitraire,
la responsabilité en est inséparable.
Or les agens du ministère public étant nommés
et révoqués sur la proposition des ministres,
ceux-ci répondent du caractère
général et de la direction habituelle de leur
conduite. Si donc ils n’y interviennent pas,
ils ont tort ; ils laissent dépérir l’autorité
pour s’affranchir de la responsabilité qu’elle
entraîne. Y intervenir est leur devoir ; mais
alors l’impulsion que reçoit d’eux cette partie
de l’administration publique est leur
fait, et c’est à eux qu’on en doit demander
raison.


Incontestable en lui-même, ce principe
s’applique surtout aux procès politiques. Le
gouvernement y a un intérêt trop direct
pour qu’il puisse, sans la plus grave erreur,
ou négliger la surveillance, ou éluder la
responsabilité des agens révocables qu’il
emploie à les poursuivre.


Quels sont en cette matière la situation
et le devoir de ces magistrats et de leurs
chefs ?


Le devoir de l’autorité s’adapte nécessairement
à sa situation, et sa situation varie
selon la mission qu’elle remplit. Un ministre
du roi soutenant à la tribune des chambres une
mesure de gouvernement, et un avocat du
roi réclamant d’un tribunal la punition du
crime s’acquittent de tâches très-différentes.
D’un côté, tout est général, la mesure proposée,
ses motifs, ses conséquences. De
l’autre tout est individuel, le crime, le
prévenu, le jugement. Le ministre parle au
nom d’un intérêt public encore non réglé et
qui exige toujours le sacrifice de quelques
intérêts particuliers. Le magistrat parle au
nom de lois positives qui n’ont aucune concession
à faire ni à demander. Le premier,
appuyé d’un parti qui approuve son dessein,
l’expose et le défend, contre une opposition
qui le repousse. Le second n’a derrière lui,
devant lui, autour de lui, que la loi et l’accusé.
Dans un cas tout est lutte et transaction
entre des masses. Dans l’autre il n’y a
point de lutte entre des masses ; il ne peut
y avoir de transaction, car ni l’accusé ni
la loi n’ont rien à s’offrir et à s’abandonner
pour se mettre d’accord.


Ainsi, dans l’arène des chambres, se produit
la société toute entière, avec tous ses
intérêts, toutes ses idées, toutes ses passions.
Les élémens les plus opposés y sont
mis en présence ; la timidité et la témérité,
l’amour de la liberté et celui du pouvoir,
l’ambition avide d’acquérir et l’ambition
jalouse de conserver, les amours-propres,
les rivalités de talent, les espérances les
plus hardies et les craintes les plus soupçonneuses.
C’est du débat de toutes ces forces
que doit naître le bien public. Dans ce théâtre
vient se concentrer toute la fermentation
sociale, pour s’y manifester sans
péril, et s’épurer en se manifestant.


Dans l’enceinte des tribunaux, au contraire,
rien ne doit entrer que la loi et des
faits prévus par la loi. C’est le lieu de l’impassibilité
et de la règle. La porte en est
interdite à toutes ces passions, à toutes ces
forces contraires que je viens de rappeler.
Ailleurs leur présence est inévitable ; ici
elle serait criminelle. Toutes les formes,
toutes les prescriptions légales se proposent
de les en bannir. L’inamovibilité des juges,
l’intervention des jurés, la rigueur du texte
des lois, les impérieux règlemens de la procédure,
tout atteste qu’on veut placer l’opération
qui se consomme ici au-dessus de
toutes les influences, et s’élever, autant qu’il
appartient à l’homme, dans cette région
calme et pure où n’atteignent point les orages
de la terre, où aucun nuage ne voile la
clarté du jour.


Il le faut bien, il le faut absolument, car
remarquez de quoi il s’agit. Dans les chambres
le pouvoir ne manquera ni de contradicteurs
ni d’obstacles ; si la machine est
bien construite et fidèle, assez de forces
seront intéressées à l’épier, à le combattre, à
lui demander compte de ses actes, à l’amener
sur le terrain des accommodemens et des
transactions. Ces forces d’ailleurs sont entre
elles sur un pied d’égalité ; nul pair, nul
député n’a de droit sur un autre ; tous ont
celui, de tout dire ; tous sont admis à dresser
contre leurs adversaires toute la puissance
que peuvent fournir le crédit, l’influence,
le talent ; chacun s’appuie sur les masses
dont il soutient l’intérêt ou la pensée ;
chacun peut s’élever ou descendre un jour
à la situation qu’occupent maintenant ses
rivaux.


Quel spectacle nous offrent en revanche
les tribunaux ? Un homme seul en présence
du pouvoir qui l’accuse et de la justice qui
l’attend ; un homme qui devant lui, autour
de lui, ne voit que des étrangers, des adversaires,
des supérieurs ; un homme dont la
condition est si faible que, si la moindre
brèche est faite à son droit, tout moyen
de défense lui échappe, toute force lui est
ravie. Et ce n’est point d’un intérêt général,
plus ou moins éloigné, où il n’ait qu’une
part plus ou moins bornée et douteuse, c’est
de lui-même qu’il s’agit ; c’est sa liberté,
c’est sa vie qu’on discute. On va décider, non
pas s’il a tort ou raison, mais s’il rentrera
ou non chez lui.


Que faites-vous donc si, en accusant cet
homme, vous vous servez contre lui de
toutes les armes que vous employez ailleurs
contre d’autres adversaires ? Que faites-vous
si vous donnez au pouvoir qui poursuit des
individus devant les tribunaux la même
allure, le même langage, la même latitude
dont jouit le pouvoir qui soutient ses actes
dans les chambres ? Que, dans un débat législatif,
vous traitiez l’opposition de turbulente,
de violente, de factieuse même,
eussiez-vous tort, cela se conçoit ; l’opposition
n’en marchera pas moins, et en marchant,
elle vous renverra des épithètes qui
vaudront les vôtres ; si vous dites qu’elle
détruit le pouvoir, elle vous dira que vous
détruisez la liberté ; si vous lui imputez une
attaque au trône, elle vous taxera d’attaque
à la charte. Mais que le ministère public, à
propos d’un homme et d’un fait, établisse
l’existence d’une faction et l’y enveloppe ;
qu’il déclame contre les malveillans, leurs
désirs, leurs projets ; qu’il déroule, à l’appui
d’une accusation spéciale, toutes les considérations
générales qu’on peut apporter en
faveur d’une mesure de gouvernement ; qu’il
invoque enfin la politique toute entière, en
demandant une application individuelle de
la justice légale… c’est le renversement de
la justice même ; c’est l’introduction des
orages de la tribune dans le sanctuaire de
la loi.


Que fera l’accusé ? Lui sera-t-il permis,
comme à l’opposition parlementaire, de renvoyer
à ses adversaires leurs imputations ?
Si on le présente comme enrôlé dans une
faction, sera-t-il admis à dire que c’est une
faction qui le poursuit ? Souffrira-t-on qu’il
plaide aussi sa politique et accuse à son tour
ses accusateurs ? Cela ne se peut ; on aura
droit de le lui interdire ; et cependant on se
sera arrogé le droit qu’on lui refuse ; aux
désavantages naturels de sa situation, on
aura ajouté le désavantage immense d’une
inégalité nouvelle ; et, pour avoir tout déplacé,
tout confondu, on sera conduit à tout
pervertir.


Ainsi s’égare l’autorité quand elle méconnaît
la diversité de ses situations, et transporte
sur le terrain judiciaire toutes les
forces, toutes les armes dont elle est pourvue
sur le terrain politique. A la tribune,
des questions neuves et générales, la présence
de l’opposition, la nature complexe et
agitée des élémens qui se combattent, tout
lui permet une grande liberté. Devant les
tribunaux, sa liberté est circonscrite par la
loi et dans l’enceinte de la loi. Le théâtre, le
but, les conditions de la conduite, tout diffère ;
la conduite ne peut être la même ni
le langage pareil. C’est toujours l’autorité
publique qui, toujours dans l’intérêt social,
et sous une responsabilité constante, propose
des lois ou poursuit des crimes ; mais
les mêmes moyens ne lui sont pas accordés ;
les mêmes actes, les mêmes discours ne se
placent point également dans des sphères si
diverses. Ce qui est possible, utile, légitime
peut-être en un lieu, devient odieux et funeste
dans l’autre. Et l’autorité ne peut confondre
ses situations, ses armes, ses devoirs,
sans porter le trouble en toutes choses, et le
péril le plus imminent dans le cœur de la
société.


Nous sommes témoins de cette fatale et
coupable erreur. Le ministère public parle
sur son siége comme les ministres dans les
chambres. A propos d’un accusé il s’adresse
aux juges, comme à propos d’une mesure
de gouvernement les ministres s’adressent
aux députés. Il semble se croire appelé à
traiter là les mêmes questions, à débattre
les mêmes intérêts, à offrir les mêmes considérations,
à déployer la même éloquence.
Il répète, il imite, il développe ; il oublie
que sa tâche est autre et qu’il la remplit sous
d’autres conditions. Qu’un ministre fasse valoir,
en faveur d’une loi d’exception, l’assassinat
de Mgr. le duc de Berry, et les craintes
qui s’y rattachent ; il en a le droit, la proposition
qu’il soutient fût-elle une faute. Mais
qu’un avocat général, à l’appui de l’accusation
de deux misérables, invoque les douleurs
du 13 février, et même les joies du 29
septembre, qui l’y oblige, qui l’y autorise ?
A quel titre des motifs et des sentimens de
cet ordre interviennent-ils dans un procès
isolé, et quand il s’agit de juger un fait ?
Qu’ont à faire, avec les prévenus d’actes
spéciaux et définis, les factions, leurs doctrines,
leurs desseins, les périls de la monarchie ?
Tout cela est vrai, dites-vous ; il
y a un lien entre toutes ces choses. Vous vous
trompez ; rien n’est vrai ici que ce que vous
pouvez qualifier et prouver selon la loi ; il
n’y a point de lien ici admissible que le lien
positif établi par la loi même entre ses définitions
et les faits. Vous oubliez qui vous
êtes et ce que vous venez faire ; laissez la
politique aux mains chargées de la conduire ;
c’est la justice seule qui vous envoie ; elle a
réglé d’avance votre mission, et votre mission
doit régler aussi votre langage.


Le mal va plus loin. Dans la chambre des
députés on a reproché à quelques orateurs
de s’adresser souvent au public du dehors,
plutôt qu’à la chambre même. Le député, a-t-on
dit, parle à ses collègues et non à la
multitude. Les débats sont publics pour que
le public soit éclairé sur le compte de la
chambre, mais non pour que la chambre
lui soit asservie. Les appels à l’extérieur
sont le caractère du gouvernement révolutionnaire,
non du gouvernement représentatif.
Quand la chambre discute, a-t-on ajouté, le
public qui l’écoute est devant elle comme
s’il n’était pas[8].


[8] Voyez un discours de M. le garde des sceaux
dans le débat des lois sur la liberté de la presse, pendant
la session de 1819.



Contenu dans de certaines limites, et tant
qu’on ne s’en prévaut point pour porter atteinte
à la publicité, ce principe est légitime.
Mais certes, c’est surtout devant les
tribunaux, et dans les procès criminels,
qu’il s’applique impérieusement. Là, nulle
relation ne lie celui qui parle à ceux qui l’écoutent.
Tout se passe entre le ministère
public, les juges et l’accusé. Nulle parole ne
peut s’adresser à d’autres. Nulle intention ne
doit porter plus loin. Le public est là, et
doit y être. Pour la justice qui poursuit et
qui juge, il n’y a point de public.


Qu’on lise les discours de quelques avocats
généraux ; ont-ils toujours obéi à ce
rigoureux devoir ? se sont-ils toujours renfermés
dans l’enceinte de leurs bancs ? leur
éloquence n’a-t-elle jamais été envoyée à
des adresses lointaines ou étrangères ? Je
pourrais réimprimer beaucoup. Je ne citerai
qu’un fait. On a vu récemment un avocat
général écrire dans les journaux, pour expliquer
en quel sens il avait parlé des partis,
et se laver du reproche d’avoir enveloppé,
dans son blâme, un des chefs de celui
qui maintenant domine, M. de
Châteaubriand[9]. Était-ce à un certain public ou
aux juges qu’il s’adressait alors ?


[9] Voyez la lettre de M. de Vatimesnil dans le
Journal des Débats.



Ainsi, non-seulement le ministère public
sort de sa sphère quant aux choses ; il en
sort encore quant aux personnes. Il parle de
ce qui ne lui appartient point, et il en parle
à qui il ne doit jamais parler.


Quelle est la source de tous ces désordres ?
Je ne dois pas me lasser de le redire. Par
là aussi la politique envahit la justice, et la corrompt
en l’envahissant.





CHAPITRE VII.

Des restrictions apportées à la publicité des débats
judiciaires.



Dans la dernière session, en discutant la
censure des journaux, on demanda que, par
une disposition formelle, le compte rendu
des séances de la chambre en fût excepté.
Le ministère repoussa la proposition comme
inutile, déclarant que l’exception était de
droit.


Il fut donc solennellement reconnu par-là
que la charte, en disant : Les séances de
la chambre sont publiques (art. 44), n’a
pas seulement voulu parler de l’admission
du public dans le lieu des séances, mais
qu’elle a encore posé en principe la publicité
des débats par la voie des journaux,
sous la responsabilité portée par la loi du 26
mai 1819, qui exige que le compte rendu
soit exact et fidèle.


La charte dit également (art. 64) : Les
débats seront publics en matière criminelle.
Les paroles sont les mêmes comme leurs
motifs. Le même texte a le même sens ; le
même principe entraîne la même conséquence.
La publicité des débats judiciaires,
par la voie des journaux, est donc de droit
comme celle des débats politiques.


Mais le ministère ne le reconnut point
par une même déclaration.


Le droit a péri, en fait, par le seul résultat
d’un silence qui cependant n’y portait
et n’y pouvait porter aucune atteinte. En
dépit de l’analogie, il faut dire de la parité
des deux cas, la censure s’est exercée sur les
débats judiciaires, mutilant à son gré, soit
les faits, soit les défenses.


Les exemples sont nombreux. Je n’en citerai
qu’un : c’est à la fois le plus scandaleux
et le plus complet.


Parmi les événemens particuliers survenus
dans les troubles du mois de juin, la
mort du jeune Lallemand a été sans contredit
le plus grave. De tous les procès possibles,
celui-là devait être le plus solennel.
S’il était vrai, comme on l’avait dit, que ce
malheureux jeune homme eût crié vive
l’empereur et résisté violemment à la force
armée, l’autorité avait le plus grand intérêt
à le constater, et à mettre en évidence, du
moins sur un point, le caractère des troubles.
Dans le cas contraire, la France n’avait
pas de moindres droits à la vérité.


Un jugement a été rendu. Je n’en dis
rien.


Ce jugement a été publié. Il l’a été seul.
Aucun journal n’a eu la permission de raconter…
je ne puis dire les débats, car il
n’y en a point eu, mais ce qui s’est passé
devant le conseil de guerre.


Quelques personnes pensèrent qu’une
lettre de M. Lallemand le père aurait,
devant la censure, plus d’autorité que le
récit d’un journaliste. L’expérience n’était
pas favorable à cette tentative. Elle eut lieu
cependant. M. Lallemand écrivit la lettre
suivante.


A M. le Rédacteur du Constitutionnel[10].


[10] Cette lettre est au nombre des pièces publiées
dans une brochure fort intéressante intitulée :
Lettre sur la Censure des Journaux et sur les
Censeurs, par M. Évariste Dumoulin. — Nov. 1820.



« Monsieur,


« Vous avez annoncé dans votre journal
d’aujourd’hui que le conseil de guerre a
acquitté le soldat qui a donné la mort à
mon fils ; mais il est des détails qu’il
m’importe de faire connaître. J’ai fait
tout ce qui dépendait de moi pour
obtenir justice, et l’on doit en être instruit.


« Mon fils fut tué le 3 juin ; et quelque
temps après, lorsqu’il me fut permis de
connaître le nom du meurtrier, je portai
ma première plainte devant M. le procureur
du roi. Une instruction eut lieu, et
Imbert fut renvoyé devant le conseil de
guerre.


« Là une seconde plainte fut portée par
moi. Plusieurs témoins, qu’on n’a pas
entendus devant le conseil, mais dont on
a lu les dépositions à l’audience, attestaient
que le soldat Imbert, après avoir
tué mon fils, se rendit sur le lieu même
où il était tombé, ramassa froidement
son parapluie, et l’emporta sous son bras.
J’avais cru devoir ajouter à ma première
plainte que le soldat Imbert avait joint la
spoliation au meurtre.


« M. Viotti, rapporteur, m’envoya chercher
et fit tous ses efforts pour me déterminer
à me désister de ma plainte.


« Ses raisons n’étant pas faites pour aller
jusqu’à mon cœur, j’insistai pour avoir
justice.


« Plus de cinq mois s’étaient écoulés depuis
la mort de mon fils, et je ne recevais
aucune nouvelle du conseil de guerre
lorsque, le 27 octobre, dans la nuit, à
sept heures du soir, je reçois l’ordre de
comparaître, le lendemain 28, à neuf
heures et demie du matin.


« Je me hâtai de me rendre auprès de
mes avocats : ils se tinrent prêts pour
m’accompagner au conseil de guerre.


« Les pièces de la procédure ne leur
avaient pas été communiquées[11], et
sur plus de trente témoins qui devaient
être entendus à charge, on n’en avait
assigné que six.


[11] A peine ont-ils eu un quart d’heure pour les
parcourir.



« Je demandai un délai devant le conseil
de guerre, pour qu’il fût permis à mes
conseils de prendre communication des
pièces, et d’assigner les témoins absens.
Le conseil de guerre m’a refusé tout délai.


« Quelques témoins ont été entendus.


« Mes conseils ont voulu prendre part
aux débats : on s’y est opposé. Les camarades
d’Imbert, qui accusaient mon fils
d’avoir proféré un cri séditieux, n’ont été
interpellés ni par le rapporteur ni par
mes avocats.


« Le rapporteur, M. Viotti, a déserté
l’accusation : il s’est prononcé pour l’accusé.


« Mes conseils ont alors voulu donner
des développemens à ma plainte. Le
capitaine faisant les fonctions de procureur
du roi, le commandant rapporteur,
l’avocat de l’accusé, s’y sont tous
opposés. Le conseil de guerre, après
délibération, a cru devoir accueillir leur
opposition.


« Après le discours du commandant rapporteur,
qui a conclu en faveur de l’accusé,
et la plaidoirie de l’avocat de cet
accusé, le conseil a délibéré pendant
quinze minutes. Le président a déclaré
avoir ainsi posé la question : Imbert est-il
coupable ou non ? Non, à l’unanimité.
En conséquence, Imbert est renvoyé à
son régiment pour y continuer son service.


« Voilà ce qui s’est passé, voilà comme
justice m’a été rendue : ma lettre ne contient
que la vérité, et cependant on
m’annonce qu’il se pourrait qu’un pouvoir
s’opposât à sa publication.


« Tous ces faits me confondent. Mon
fils ! mon fils ! je voudrais être près de
toi.


« Signé, Lallemand.


Paris, ce 29 octobre 1820. »


La censure interdit la publication de cette
lettre, comme de tout autre récit.


J’entends déjà ce qu’on me reproche. On
me blâme de rappeler encore un fait déplorable.
On dit que j’excite les passions, que
je réveille de tristes souvenirs, qu’il faut
laisser les morts à la tombe, et couvrir d’un
voile le passé.


Je proteste de toutes mes forces contre ce
système d’oubli, lâche et impuissant compagnon
du système de silence. Ne dirait-on
pas, en vérité, que la nature humaine est
si peu faible, si peu légère, qu’elle a besoin
d’être exhortée à oublier ? Quoi ! nous
cheminons tous, d’un pas tranquille, sur ces
places où le sang a si long-temps ruisselé
sous nos yeux ; les crimes et les maux dont
tant de destinées, tant de cœurs sont encore
brisés, sont déjà pour nous de l’histoire, et
vous vous plaignez qu’on n’oublie point
assez ! Vous demandez aux sentimens, de disparaître
encore plus vite, à l’expérience
d’effacer plus tôt ses leçons, à l’esprit de
l’homme d’être encore moins sérieux, moins
ferme, moins capable d’énergie et de constance !
Et pourquoi ? vous nous parlez de
haines à étouffer, de dissensions à éteindre,
de paix publique à rétablir. Vous vous abusez ;
ce n’est point là votre vrai motif. Vous
vivez vous-même de souvenirs ; il en est
qui font votre force et que vous n’avez garde
de repousser. Mais il en est aussi qui vous
gênent, et peut-être vous accusent. C’est à
ceux-là, et à ceux-là seuls que vous en voulez.
Votre prétention est de mutiler le passé,
de tronquer notre mémoire, d’en enlever
ce qui vous importune, d’y maintenir ce
qui vous sert.


Nous n’accepterons point de tels conseils.
Point de privilége en fait de souvenirs ;
qu’ils vivent tous pour l’instruction des
gouvernemens et des peuples ; que le passé
nous raconte toutes ses fautes et tous ses
malheurs. Le temps n’est que trop prompt
à en affaiblir la puissance ; le cœur humain
n’est que trop porté à se décharger de ce qui
lui pèse. Ne venez pas énerver encore son
peu de sagesse et de vertu ; laissez-le se souvenir
quand il se souvient ; il s’en lassera
assez vite ; il oubliera assez facilement et les
erreurs, et les injustices, et les maux qui devraient
l’instruire. Quel est aujourd’hui notre
plus pressant besoin ? C’est de savoir que
l’iniquité est partout l’iniquité, la douleur
partout la douleur, que les crimes d’un
parti appellent les crimes d’un autre parti,
et que, dans tous les partis, les crimes sont
des crimes. Permettez-nous de maudire ceux
qui ont été commis, au nom d’une cause ;
nous maudissons en même temps ceux qu’a
fait commettre l’autre. Ne contestez pas à la
mémoire tout son domaine et à l’expérience
son impartialité. Vos efforts sont vains ; les
hommes n’oublient point ce qui les a fait
souffrir ; qu’en le condamnant, ils condamnent
aussi ce qu’ont souffert d’autres hommes.
En dépit de l’esprit de parti, un tel
jugement, souvent répété, produit tôt ou
tard son effet ; tôt ou tard il apprend à tous
que la justice est l’intérêt comme le droit
de tous ; et quel que soit le dernier vainqueur,
s’il a eu souvent à réclamer l’équité,
il est moins inique dans sa victoire.


Je rappelle la mort du jeune Lallemand,
parce que le silence imposé sur la procédure
est une des plus tristes preuves de cet asservissement
de la justice à la politique qui
offense tous les droits et détruit toutes les
garanties. La publicité des débats judiciaires
a bien moins pour objet de faire siéger les
juges en présence de quelques hommes, que
de mettre la conduite des procès et les
jugemens eux-mêmes sous les yeux de tous
les citoyens. C’est par-là qu’on apprend si
les formes ont été respectées ou violées, si
le vœu des lois a été rempli, quel esprit a
présidé aux débats, sur quelles preuves a eu
lieu la condamnation ou l’acquittement.
Par-là, la société s’inquiète ou se rassure ;
par-là, le goût et la science de la justice se
répandent, et le public s’instruit dans ce qui
touche de plus près à ses intérêts les plus
chers. Il n’est pas un homme éclairé qui ne
sache que là peut-être est le lien le plus intime
qui puisse unir le peuple à son gouvernement,
car de là seulement peuvent
naître ce respect de la loi, cette confiance
dans les magistrats, cette habitude de comprendre
la justice et d’y croire, et tous ces
sentimens dont l’absence laisse le pouvoir
sans racine, sans appui, isolé et flottant au-dessus
de la société qu’il contient par la
force, mais qu’il ne possède point. L’Angleterre
aussi était très-agitée en 1794 ; des
fermens destructeurs y pénétraient ; on la
disait couverte de conspirations ; des lois
d’exception avaient été jugées nécessaires ;
qu’elles le fussent ou non, elles avaient
aliéné beaucoup de bons citoyens. Horne-Tooke
et Hardy furent poursuivis comme les
principaux auteurs des troubles et coupables
de haute trahison ; leur procès eut lieu avec
toute la solennité, toute l’indépendance,
toute la modération qui caractérisent les
institutions judiciaires de ce pays. M. Pitt
lui-même fut entendu comme témoin ; les
accusés furent acquittés ; et maintenant il
est reconnu que ce jugement, alors considéré
comme un grand échec pour le ministère,
détruisit beaucoup de préventions publiques,
ramena de la confiance, fit sentir aux hommes
influens tout le prix d’un ordre de choses
qui donnait de telles garanties, les porta à
se tenir en garde contre les périls qui pouvaient
le menacer, et raffermit ainsi le
pouvoir ébranlé. N’est-ce donc rien que de
tels effets, et M. Pitt eût-il agi sagement en
attaquant la publicité des débats qui pouvaient
les produire ?


Et qu’ai-je besoin d’aller chercher des
exemples hors de mon pays ? Rendez grâces
vous-mêmes à l’imparfaite publicité du procès
des troubles de juin, et du jugement qui
l’a terminé. Que fût-il advenu si un jugement
de condamnation, seul publié, eût suivi
des débats tenus secrets ? Beaucoup de gens
auraient eu peur, grand’peur ; mais ceux que
n’eût pas saisis la peur, qu’auraient-ils pensé ?
qu’auraient-ils dit ? Je l’ignore : ce que je
sais bien, c’est que le pouvoir n’eût rien gagné
aux sentimens qui auraient pu s’amasser.
Au lieu de ce redoutable résultat, la publicité
de la procédure et le jugement ont
affaibli plus d’une crainte et donné lieu d’espérer
que toutes les garanties n’étaient pas
perdues.


Espoir fondé en effet si les interprètes de
la justice, de quelque ordre qu’ils soient,
reconnaissent le danger de la situation où
on veut les placer, et repoussent les envahissemens
de la politique qui les presse. De
là dépend en grande partie notre destinée.
J’ai exposé les symptômes du mal. J’ai établi
leur constante relation avec les vices d’une
politique égarée, inhabile à remplir sa tâche
comme à user de sa force, et qui cherche du
secours dans la justice, au risque certain de
la corrompre en la touchant. Je n’ai garde de
prétendre indiquer au pouvoir judiciaire ses
devoirs, qui sont ses moyens de résistance.
A lui seul il appartient de les apprécier en
chaque occasion, et de s’en armer comme
d’un bouclier. Mais puisque j’ai essayé de
faire voir comment de prétendus complots
étaient amenés à tort devant les tribunaux,
et s’y trahissaient par le système de l’accusation
ou la marche de la procédure, qu’il
me soit permis de rechercher quels sont
les caractères légaux du complot véritable,
quels élémens doivent constituer le fait pour
qu’il tombe sous l’empire de la loi, à quelle
limite enfin ce que la politique appelle une
conspiration devient ce que la justice a droit
de qualifier de complot.





CHAPITRE VIII.

Du complot dans le sens légal.



Le code pénal porte (art. 89) : « Il y a
complot dès que la résolution d’agir est
concertée et arrêtée entre deux conspirateurs
ou un plus grand nombre, quoiqu’il
n’y ait pas eu d’attentat. »


Je ne discuterai point d’abord les termes
de cette définition pour en fixer d’avance le
sens rigoureux qui est le seul légal. Essayé
isolément et en lui-même, ce travail serait
vague et peu concluant. J’aime mieux y arriver
par l’examen des faits.


J’espère découvrir, d’une façon pour ainsi
dire historique, la limite à laquelle l’acte ou
la série d’actes dont la politique redoute une
conspiration, devient effectivement le complot
que la loi définit.


J’ai déjà indiqué dans quelle progression
se succèdent les dispositions publiques et
dangereuses d’où le complot peut sortir,
et où la politique est souvent disposée à le
voir avant qu’il en soit sorti. J’ai désigné les
indifférens, les mécontens, les interprètes
habituels des mécontens, les ennemis.


Comment procèdent ces dispositions ?
quels sont leurs effets et leurs caractères extérieurs
dans les divers degrés de leur développement ?


La politique s’inquiète trop peu de l’indifférence.
Je ne connais pas de disposition
plus significative et plus alarmante. Le mécontentement,
l’hostilité sont de tous les
pays et de tous les temps. Quelle époque
n’en a offert aucune trace ? quel gouvernement
n’a eu à les redouter quelque part ?
Leur présence n’atteste point, d’une manière
générale, la mauvaise conduite du pouvoir,
le mauvais état de la société. Mais l’indifférence
est un symptôme beaucoup plus grave ;
quand elle existe, elle est nécessairement
une disposition commune et étendue ; car,
n’ayant rien d’actif, c’est seulement par un
certain degré de généralité qu’elle peut se
manifester. Elle prouve alors que la société
et le pouvoir ne vivent point ensemble ; que
le même sang ne circule pas dans leurs veines ;
que le même principe, le même intérêt
ne les poussent point dans une même
route où ils se rencontrent à chaque pas, se
reconnaissent et s’unissent en chaque occasion.


Quoi de plus fatal au pouvoir que l’isolement
où le laisse une telle disposition d’une
grande partie du public ? La conscience du
péril le gagne bientôt à son insu ; mais il ne
le rapporte point à sa vraie cause. Il se sent
faible quoique armé de toutes pièces ; il s’en
étonne, et se croit entouré d’ennemis, parce
qu’il est seul.


De leur côté, les indifférens ne s’associent
point aux inquiétudes du pouvoir ; ils assistent
à sa destinée, soigneux seulement de
se tenir en dehors. S’il s’agite, ils s’écartent
de lui ; s’il a peur, ils ne font rien pour le
rassurer ; si quelque bruit vague d’un danger
plus réel se répand, ils évitent de s’en informer,
d’en approfondir la gravité, d’en prévoir
de loin les effets. Que faudrait-il faire ?
instruire l’autorité, lui prêter secours, s’engager
ainsi dans sa cause ? C’est précisément
ce dont ils se soucient peu. Que l’autorité recherche
elle-même, qu’elle sache, qu’elle se
défende ; c’est son affaire ; rien ne les porte
à y voir la leur, et ils ne veulent pas être
compromis.


Cependant ils peuvent être atteints. Le
pouvoir inquiet peut prendre des mesures
incommodes même à ceux qu’elles ne touchent
point. Que de citoyens qui n’auront
jamais rien à démêler avec les lois d’exception
et, à qui néanmoins elles déplaisent !
L’indifférence demande au moins le repos ;
une agitation à laquelle elle ne s’intéresse
pas la gêne et lui pèse. Elle est fatiguée des
anxiétés et des précautions continuelles de
ce pouvoir dont elle cherche à se séparer. Elle
arrive bientôt à se résigner sans effort aux
dangers qui le menacent, aux coups qu’on
pourra lui porter. Peut-être sera-t-elle ainsi
délivrée de ce trouble importun que lui
causent les débats de cette destinée étrangère.


Je n’examine pas ce qu’il y a d’erreur ou
de tort dans une telle disposition, ni jusqu’à
quel point les citoyens, toujours inévitablement
enveloppés dans le sort de leur pays,
se trompent et se nuisent à eux-mêmes
en s’isolant de la sphère où il se décide.
Je ne veux que décrire les symptômes de
l’indifférence, et ses effets dans les relations
de la société avec le pouvoir.


Il n’y a là certainement ni rébellion ni
complot. Cependant on aperçoit déjà comment,
dans des temps orageux, le gouvernement
pourra s’y tromper et voir, dans l’indifférence
seule, sinon de la complicité, du
moins une malveillance coupable. Le pouvoir
qui ne se sent pas sûr est dans un état
d’érétisme presque continuel ; la moindre
atteinte, le moindre péril excitent toutes ses
passions avec toutes ses craintes, et il s’indigne
aisément contre ceux qui ne se
montrent ni craintifs, ni passionnés comme
lui. C’est là le principe le plus fécond de
l’injustice et de la tyrannie : notre révolution
en est la preuve. Des hommes pour qui tout
était en question, même la vie, ne pouvaient
souffrir que tout ne fût pas en question pour
le public comme pour eux. Ils étaient possédés
du besoin d’attirer les autres dans cette
atmosphère brûlante, toujours près de les
consumer eux-mêmes. De là ces absurdes
mots d’indifférentisme, de modérantisme
dont ils ne tardèrent pas à faire des crimes.
Quand le pouvoir en est là, l’indifférence
devient à ses yeux de la trahison.


Que pensera-t-il du mécontentement ?
que verra-t-il dans les symptômes qui le
révèlent ? ils ont quelque chose de plus actif
et de plus direct. Des mécontens ne se bornent
pas à regarder froidement passer le
pouvoir ; ils épient dans ses actes et dans les
événemens, tout ce qui peut nourrir leur
humeur ou leurs craintes. Il y a pour eux
une intention dans chaque parole, un piége
dans chaque mouvement. Ils ne forment
point de desseins, ils n’ont pas même des
désirs complets et arrêtés. Si l’avenir s’ouvrait
devant leur vue, et leur dévoilait toutes
les chances, tous les maux qui peuvent
accompagner la chute de ce pouvoir qu’ils
redoutent, la plupart d’entre eux reculeraient
avec effroi ; mais dans l’imprévoyance de
notre nature, loin d’y travailler, ils n’y songent
même pas, ils ne portent pas si loin
leur pensée ; ils accueillent chaque jour les
insinuations, les bruits qui répondent à leur
penchant ; ils les propagent ensuite, ne fût-ce
que pour justifier aux yeux des autres le
mécontentement qui est en eux. Ils arrivent
bientôt à former dans l’état comme une
classe distincte dont les membres, même
sans se communiquer, reçoivent les mêmes
impressions, parlent le même langage,
agissent dans le même sens, et offrent
ainsi les apparences de l’intelligence et du
concert.


L’indifférence isole les citoyens du pouvoir ;
le mécontentement vient après, et
groupe entre eux, qu’ils le sachent ou non,
ceux qui en sont saisis.


Tout groupe d’hommes a besoin de chefs ;
tout intérêt plus ou moins général veut des
interprètes. Le mécontentement en trouve.
J’ai déjà dit quelles étaient, par la seule
force des choses, la conduite, l’attitude, la
langue habituelle des hommes en qui s’opère
cette personnification de certaines
idées, de certains sentimens. Ce sont des
avocats qui plaident toujours la même cause,
et une cause qui se reproduit toujours. En
conclura-t-on qu’ils conspirent contre le
pouvoir auprès duquel ils font toujours valoir
les mêmes intérêts et portent toujours les
mêmes plaintes ? Mais devant les tribunaux,
le ministère public plaide toujours contre
les accusés ; s’ensuit-il qu’il conspire contre
la justice ? Il y a des juges pour démêler et
décider qui a droit : de même il y a un
gouvernement pour reconnaître si le mécontentement
a des causes légitimes ou seulement
naturelles, et pour y porter remède.
Le pouvoir a autre chose à faire qu’à se
défendre de l’opposition ; il est institué à
charge de se juger lui-même, et de se réformer,
si l’opposition a raison contre lui.
C’est à lui à savoir ce qui fait des mécontens,
ce qui les échauffe et les accrédite ; c’est à
lui à empêcher que l’indifférence ne se propage,
que le mécontentement ne succède à
l’indifférence, et l’inimitié au mécontentement.


Mais quand il s’est trompé sur les causes
de ces dispositions, il se trompe aussi sur
leurs caractères ; il leur attribue une portée
qu’elles n’ont point. Dans l’indifférence il a
vu une malveillance positive ; il verra dans
le mécontentement une inimitié déclarée.
Cette similitude d’impressions qui existe
chez les mécontens, cette rapidité avec
laquelle ils s’unissent spontanément dans les
mêmes alarmes, les mêmes démarches, les
mêmes discours, et l’espèce d’unité que
prennent leurs intérêts dans la bouche de
quelques hommes toujours chargés de les
défendre, tout induit le pouvoir à supposer
dans cet ensemble quelque dessein plus
déterminé et plus profond. Ce qui est le
résultat d’une disposition générale, devient
à ses yeux l’intention de volontés individuelles.
Dans un effet il voit une cause ; dans
une habitude commune il croit reconnaître
un complot.


Cependant le complot est fort loin encore.
Le mécontentement n’est pas la disposition
qui y touche de plus près. Il faut que le pouvoir
se résigne à rencontrer au delà l’inimitié.
Elle est inévitable après de longues
révolutions et les chutes successives de gouvernemens
divers. Mais tandis que les dispositions
précédentes ont toujours un certain
caractère de généralité, celle-ci est
communément individuelle. Elle dérive
d’intérêts personnels rudement froissés et à
qui la chute du pouvoir offre seule de grandes
espérances. De là ces existences douloureuses
qui ne peuvent trouver place dans
l’ordre établi, ces désirs inquiets qui ont
besoin du renversement, cette attente agitée
qui se répand en propos hostiles, accueille
tout ce qui la flatte, et semble croire
que tout sera fini, arrangé, satisfait, dès que,
par une voie quelconque, le but auquel elle
aspire pourra être atteint. On ne m’accusera
pas de rien affaiblir ; je ne veux point taire
les dangers du pouvoir, ni en dissimuler les
sources ou les symptômes. Cependant, qui
oserait dire que l’inimitié conduit nécessairement
au complot, et qu’à tout ennemi il
ne faut que l’occasion pour devenir un conspirateur ?
Les hommes, surtout de nos jours,
ne hasardent pas si aisément leur sûreté et
leur vie. Des temps ont été où la rudesse des
mœurs, l’âpreté des sentimens, la monotonie
de l’existence, les cruautés de la politique
ne laissaient en quelque sorte qu’un
pas à faire de l’inimitié au complot, et poussaient
les individus à le franchir. Maintenant
la vie est facile, les mœurs sont douces ; l’état
de la société offre aux hommes qui ont beaucoup
perdu mille moyens de dédommagement
et d’oubli. Le pouvoir, même le plus
soupçonneux, ne les poursuit point avec
l’acharnement qu’il déployait jadis. Je sais
tel siècle où il était en effet très-difficile
d’être ennemi et de ne pas conspirer ; maintenant
cela se peut, cela se voit, et il n’est
personne qui, en y regardant de près, ne
puisse acquérir bientôt la conviction que tel
individu dont les désirs ne sont pas douteux,
dont l’inimitié est évidente, ne deviendra
jamais un conspirateur.


Il faut donc, pour qu’il y ait complot,
d’autres actes, d’autres indices que ceux qui
résultent naturellement des dispositions que
je viens de parcourir. Je les ai suivies dans
leur progression ; je n’ai atténué ni les périls
qu’elles contiennent, ni les symptômes qui
les révèlent. On a vu les périls s’étendre et
les symptômes s’aggraver successivement.
Cependant le complot n’est point encore là.
En vain s’efforcerait-on de l’y saisir. On voit
seulement comment l’autorité peut s’y méprendre
et d’où provient son erreur.


« Il y a complot, dit la loi, dès que la résolution
d’agir est concertée et arrêtée entre
deux conspirateurs ou un plus grand nombre,
quoiqu’il n’y ait pas eu d’attentat. »


Certes la loi est sévère, car elle trouve le
complot avant qu’aucun acte extérieur ou
matériel, aucun commencement d’exécution,
aucun attentat vienne le lui révéler.
Elle le saisit dans la pensée, dans la volonté
des conspirateurs. C’est un fait qu’elle découvre
et incrimine avant qu’il ait revêtu
un corps, quand il n’a encore, pour ainsi
dire, qu’une réalité intellectuelle.


C’est, on en conviendra, prendre le complot
à la moindre distance possible des mauvaises
dispositions dont je viens de parler,
aussi près de l’inimitié que cela se peut concevoir.


Cependant la loi veut beaucoup plus que
l’inimitié ; elle exige, pour qu’il y ait complot,
d’autres indices, d’autres élémens. Ce
sont ces additions qu’il importe de constater,
car elles sont la définition même du
crime ; elles déterminent à quel moment le
pouvoir judiciaire peut s’emparer du fait.


1o La loi suppose qu’il y ait résolution d’agir.
La résolution suppose un but déterminé, et
ce but doit être l’un des crimes prévus dans
les sections 2 et 3 (chap. I, tit. I, liv. 3) du
code pénal. Il ne suffit point que l’intention
ait été manifestée, il faut que la résolution
ait été prise. Ainsi la preuve du premier de
ces deux faits ne prouve point le complot.
Il n’existe que par la preuve du second.


2o La résolution elle-même n’est point
assez. La loi exige qu’elle ait été d’abord
concertée, ensuite arrêtée entre les prévenus.
Le concert entre plusieurs personnes,
dans un but déterminé, suppose évidemment
quelque chose de plus que la connaissance
de ce but et un assentiment plus ou moins
vague, plus ou moins léger, donné à la
proposition. Un tel assentiment peut être
un délit, un crime même ; à lui seul il ne
constitue pas encore le complot. S’il s’agissait
d’un acte de la vie civile, croirait-on
qu’une proposition à laquelle plusieurs personnes
auraient prêté l’oreille dût passer
pour une résolution concertée ? La loi criminelle
n’est pas moins rigoureuse dans son
langage ; et certes il n’est pas plus permis
d’assouplir ou d’étendre les dispositions qui
décident de la vie des hommes, que celles
qui statuent sur leurs biens.


3o Enfin, la résolution d’agir, même
concertée, n’est pas encore le complot ; il
faut qu’elle ait été arrêtée, c’est-à-dire, que
la volonté soit fixe, complète, le crime
consommé aux yeux de la morale, et qu’il
ne reste plus qu’à en entamer l’exécution.


Ainsi, résolution d’agir dans chaque
prévenu, concert entre eux, détermination
définitive de chacun dans la résolution débattue
et prise de concert, tels sont les trois
caractères auxquels la loi reconnaît le crime,
les trois élémens qu’elle ajoute à la manifestation
de l’intention la plus malveillante,
les trois pas qu’elle lui impose au delà de
l’inimitié. Quand ces pas ont été faits, alors
seulement le complot est formé, alors seulement
le fait entre dans la définition de la
loi.


Je ne cherche point à éluder le crime ; je
ne souhaite point qu’il soit méconnu, ni qu’il
échappe à son juste châtiment. Je souhaite
seulement que le crime soit réel, le châtiment
juste. Les lois sont faites pour être
appliquées, et appliquées seulement aux cas
pour lesquels elles sont faites.


C’est au pouvoir judiciaire qu’il appartient
de maintenir cette application de la loi dans
ses limites légitimes. C’est à lui qu’est confié
le soin de prévenir l’effet de cette fatale
méprise qui porte d’autres pouvoirs à les
méconnaître, et à poursuivre comme complot,
des actes où se décèlent des dispositions,
des intentions, dangereuses sans
doute, mais contre lesquelles des remèdes
d’une autre nature sont seuls efficaces et légaux.
En veillant ainsi à la porte des lois,
le pouvoir judiciaire ne défend pas seulement
les citoyens, il se défend lui-même ;
il protége son propre domaine, il repousse
cette invasion de la justice par la politique,
dans laquelle la justice a tout à perdre et
où la politique n’a rien à gagner. Une vieille
expérience l’a prouvé. Pourquoi faut-il que
la politique qui réclame si souvent l’autorité
de l’expérience, oublie si souvent elle-même
d’en tenir compte ?





CHAPITRE IX.

Que si la mauvaise politique corrompt la justice, la
justice est une bonne politique.



« J’ai considéré, dit l’Ecclésiaste, les divers
genres de travail, et les différens genres
d’industrie, et j’ai vu que tout cela est vanité
et tourment d’esprit… J’ai vu que la
sagesse a autant d’avantages sur la folie que
la lumière sur les ténèbres… et j’ai reconnu
que tout ce discours devait finir par
ceci : Crains Dieu et observe sa loi. »


Que la politique s’épargne le dédain et retienne
son sourire ; je ne viens point lui interdire
la science du bien et du mal, ni lui
en reprocher l’usage. Il faut accepter, pour
les gouvernemens comme pour les peuples,
l’imperfection de la condition humaine et les
nécessités qu’elle fait peser sur eux. Il y a de
l’erreur comme de l’injustice à leur demander
de répondre à tout par la raison, de suffire
à tout par la vertu. Leur tâche est difficile ;
que leur influence habituelle soit salutaire,
que leur conduite générale tende au
bien ; nous n’avons pas droit d’espérer ni de
prétendre davantage.


Mais serait-il donc défendu de reconnaître
qu’il est des temps où la justice est une
habileté savante et la morale une force utile ?
Je n’exige point qu’on fasse violence aux
faits, ni que l’intérêt du pouvoir soit compromis.
Je désire seulement que l’inhabileté,
la légèreté, la passion ne se croient pas dispensées
de ce qui est juste, quand ce qui est
juste est à la fois profitable.


Depuis trente ans l’injustice et la force ne
se sont pas épargnées sur notre terre. Elles
l’ont possédée à leur aise et exploitée à leur
gré. Je ne sache pas que cela leur ait réussi,
et nous savons ce qu’il nous en a coûté.


La situation du gouvernement du roi est
singulière. Son rétablissement n’a été l’ouvrage
d’aucun parti. La révolution s’en est
alarmée. La contre-révolution n’en a pas été
satisfaite. La restauration s’unissant à la
charte, a entrepris de gouverner à la fois,
selon la raison et l’équité, deux puissances
qui n’avaient cessé de se faire la guerre.


Ce fait a des conséquences infinies et qui
embrassent toute la politique. Je ne les exposerai
point. Mais il en est une qui se présente
d’abord et les domine toutes. Le gouvernement
du roi, par la position où il s’est
trouvé placé, et qu’il a acceptée en donnant
la charte, s’est imposé la justice en toutes
choses, et envers tous les citoyens.


Quand le pouvoir est l’enfant de la force,
quand il s’élève et se soutient par la main
d’un parti, il est l’instrument du parti qui le
prend pour chef. Il épouse ses intérêts, ses
passions, ses préjugés. Il se donne à une
portion de la société et se charge de la servir.


Tels n’ont pas été les engagemens de la
restauration. Personne ne l’a faite ; elle ne
s’est donnée à personne ; elle a promis d’appartenir
aux besoins généraux de la société,
à ces intérêts naturels et légitimes qui sont
le droit et la cause de tous.


Ainsi, ce que d’autres gouvernemens n’étaient
pas à leur origine, ce qu’ils n’ont pu
devenir que par le laps du temps et après
de longues douleurs, la restauration a dû
l’être, s’est engagée à l’être dès ses premiers
jours.


Ceci n’est point de la morale. La force des
choses a voué, à cette situation, le gouvernement
du roi : le fait s’est passé ainsi.


En oubliant ce fait, en épousant un parti,
en se considérant comme le chef exclusif de
certains intérêts, de certaines passions,
notre gouvernement fait donc toute autre
chose que ce qu’ont fait ailleurs des gouvernemens
placés, dès l’abord, dans une position
différente. Ceux-ci ont marché selon
leur impulsion primitive. En les imitant
chez nous, le pouvoir quitte son premier
terrain, abandonne la route où sa destinée
l’avait fait entrer, et se livre à une impulsion
non seulement nouvelle, mais contraire.


Je sais de quoi on va s’armer. On cherchera,
dans ce que j’ai pu dire ailleurs, des
idées, des paroles qu’on essaiera de mettre
en contradiction avec ce que je dis aujourd’hui.
On me reprochera d’avoir aussi parlé
de partis irréconciliables, d’intérêts distincts
et ennemis. On me demandera de quel droit
je réclame la justice, après avoir proclamé
la guerre.


Misérable subterfuge qui accuse l’intelligence
ou la bonne foi de ceux qui tenteraient
de s’en servir !


Oui, il y a eu, il y a encore en France,
une véritable lutte d’intérêts distincts et opposés.
Oui, la charte est intervenue dans
cette lutte pour proclamer et consommer
une victoire. Je n’ai rien à rétracter, je ne
rétracte rien des conséquences que ce grand
fait m’a paru contenir.


Mais que contient la charte elle-même ?
En consacrant le passé, a-t-elle proscrit
quelqu’un dans l’avenir ? En assurant la liberté
du culte aux protestans, l’a-t-elle retirée
aux catholiques ? A-t-elle, comme cela
s’est vu en Angleterre, interdit certains
droits à certaines classes de citoyens, au
moment où elle les confirmait pour d’autres ?
En garantissant les ventes de biens nationaux,
a-t-elle prononcé des confiscations
nouvelles ? Elle a aboli toute confiscation.
C’est le caractère et l’honneur de la charte
qu’en accomplissant, d’une part, la victoire,
elle fonde, de l’autre, l’égalité, c’est-à-dire,
la justice, pour les vaincus comme
pour les vainqueurs. Séparez-vous du passé ;
prenez la charte comme le point de départ
d’une société nouvelle, qui aura à s’en plaindre ?
Qui viendra se dire maltraité, opprimé,
exclu ? De même que que la restauration n’a été
l’œuvre de personne, de même la charte
s’est offerte et s’offre sans cesse à tous. Elle,
n’est point la fille de la force, mais celle de
la sagesse qui, démêlant tout ce que la révolution
a eu de légitime et d’irrévocable, l’a
reconnu et adopté comme le véritable intérêt
de tous, comme le besoin général de la
société.


Que si maintenant il est des intérêts qui
ne veuillent pas accepter ce que la charte a
déclaré juste et nécessaire, qui, après la défaite,
ne se contentent pas de l’égalité, il
faut bien que la charte se défende, et qu’elle
se défende avec le secours des intérêts qui
ne lui demandent que de maintenir son ouvrage,
à qui l’égalité suffit, après la victoire.
Mais alors encore c’est la justice, ce sont
les besoins généraux de la société que la
charte protége et défend ; elle est fidèle à sa
parole ; elle accomplit sa mission.


Qu’on ne se prévale donc point des formes
que prend la politique obligée de repousser
les efforts de ceux qui ne veulent pas la justice ;
qu’on n’y cherche point des prétextes
pour dire que nous aussi, nous voulons le
triomphe exclusif et le gouvernement d’un
parti. L’arrêt de la charte sur le passé est
non-seulement sage, il est juste : à tous ceux
qui l’acceptent, elle garantit le même avenir.
Et quand nous disons que la charte elle-même
ne peut être garantie que par son alliance
avec les forces qui acceptent également
le passé qu’elle a clos, et l’avenir
qu’elle promet, c’est la justice et toujours
la justice que nous soutenons.


Ainsi, qu’il s’agisse d’intérêts généraux
ou de droits individuels, des rapports du
pouvoir avec les masses ou de ceux des individus
avec le pouvoir, de politique à suivre,
ou de justice à rendre, nous professons
les mêmes principes, nous parlons le même
langage, c’est partout la justice que nous réclamons.


Le moyen le plus sûr de hâter ses progrès
dans la politique générale, c’est de la pratiquer
avec rigueur à l’égard des droits individuels
et devant les tribunaux. Rien ne
corrompt l’esprit des peuples comme une
administration partiale de la justice criminelle.
Rien n’échauffe les passions et les
haines de parti comme le spectacle de l’iniquité
dans les procédures et les jugemens.
Voulez-vous que les citoyens s’accoutument
à respecter réciproquement leurs intérêts et
leurs droits ? qu’ils aient sous les yeux un
exemple continuel de ce respect dans le
sanctuaire où tous les droits et tous les intérêts
viennent chaque jour aboutir ? Là tout
est réel, vivant, facile à saisir ; là, il ne
s’agit point de prononcer sur des questions
immenses, et d’après des considérations
plus ou moins vagues et compliquées. Que
tous les hommes de toutes les classes, de
toutes les opinions, arrivés là, n’y rencontrent
que la loi et l’équité ; le public prendra
l’habitude de penser que toutes choses
doivent être réglée selon l’équité et la loi.
S’il est un lieu où les préventions politiques
n’aient aucun crédit, où l’esprit de parti ne
soit rien, l’esprit de parti et les préventions
politiques se discréditeront, s’affaibliront
aussi ailleurs. La société ne demande pas
mieux que d’avoir un refuge et une espérance ;
elle n’affronte pas le chaos par plaisir
et le naufrage de gaîté de cœur. Donnez
à la justice un point d’appui sûr, et elle marchera
de là à la conquête de toutes choses,
du gouvernement comme de l’esprit public.


Il est temps, ce me semble, d’en essayer,
car on a essayé de tout, excepté de ceci. La
politique est pleine de craintes et se consume
en efforts ; elle tremble peut-être de
se voir bientôt au bout de sa science. Qu’elle
en apprenne une autre ; qu’elle tente les
voies de l’impartialité, de la vérité ; qu’elle
laisse là les faits généraux, les agens provocateurs,
les poursuites imprudentes, et tant
de pénibles combinaisons qui ne la tirent
d’embarras aujourd’hui que pour la compromettre
demain. Ce n’est pas de la vertu
que je lui demande, c’est un peu de prévoyance.
Elle essuie des fatigues qu’elle
pourrait s’épargner ; elle court des hasards
dont elle peut s’affranchir. Elle rencontre
des obstacles ; qui en doute ? Elle a des ennemis ;
qu’elle les combatte. Mais en envahissant
la justice, elle va chercher, sur
un terrain où rien ne l’appelle, des obstacles
nouveaux ; elle excite le mécontentement
et les alarmes d’une foule d’hommes
qui ne sont point ses ennemis. Grâces au
ciel, il nous reste encore assez de publicité
pour que de tels abus n’échappent point à
notre vue ; et non-seulement ils se font voir,
mais ils révèlent d’autres abus, d’autres erreurs
dont ils font plus vivement sentir la
gravité. Un tel mal ne se manifeste point
sans accuser le système qui le produit. Il n’est
jamais isolé ; il ne peut jamais l’être, et il est
maintenant aussi impossible d’en méconnaître
le principe que d’en mesurer toutes les
conséquences. Si le principe continue d’agir,
le mal se perpétuera, et ses conséquences se
développeront. Que la Providence en préserve
la France et la monarchie !



FIN






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DES CONSPIRATIONS ET DE LA JUSTICE POLITIQUE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/330261429947601976_cover.jpg
DES

CONSPIRATIONS

ET DE

LA JUSTICE POLITIQUE,

Par F. GUIZOT.

Ne dites point, conjuration, toutes les
fois que ce peuple dit , conjuration.
( Esaie, chap. 8, vers. 12.)

PARIS,

A LA LIBRAIRIE FRANCAISE DE LADVOCAT,
EDITEUR DES FASTES DE LA GLOIRE,
PALAIS-ROYAL, GALERIE DE Bois, N°. 193.

M. DCCGC. XXI.





