
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Les manieurs d'argent à Rome jusqu'à l'Empire

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Les manieurs d'argent à Rome jusqu'à l'Empire


Author: Antonin Deloume



Release date: June 29, 2024 [eBook #73948]


Language: French


Original publication: Paris: Ernest Thorin, 1892


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica))




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LES MANIEURS D'ARGENT À ROME JUSQU'À L'EMPIRE ***







LES

MANIEURS D’ARGENT

A ROME


JUSQU’A L’EMPIRE


LES GRANDES COMPAGNIES PAR ACTIONS DES PUBLICAINS

LES FINANCIERS MAITRES DANS L’ÉTAT. — LES MILLIONS DE CICÉRON

LES ACTIONNAIRES. — LE MARCHÉ. — LE JEU


SOUS LA RÉPUBLIQUE


PAR

ANTONIN DELOUME

PROFESSEUR A LA FACULTÉ DE DROIT DE TOULOUSE


ÉTUDE HISTORIQUE


DEUXIÈME ÉDITION

CORRIGÉE ET AUGMENTÉE


Ouvrage couronné par l’Académie française

Et par l’Académie des sciences morales et politiques



PARIS

ERNEST THORIN, ÉDITEUR

7, RUE DE MÉDICIS, 7


1892





DU MÊME AUTEUR :



Principes généraux du droit international en matière
criminelle, 1882. In-8o (Épuisé).



TOULOUSE. — IMP. A. CHAUVIN ET FILS, RUE DES SALENQUES, 28.







PRÉFACE DE LA DEUXIÈME ÉDITION



Nous avons fait à cette nouvelle édition, des corrections
nombreuses et d’importantes additions. Notre premier
travail exigeait que nous prissions ce soin.


Le bon accueil qu’avait bien voulu lui faire l’Institut
d’abord, et bientôt après, le public, ne pouvait nous
empêcher de voir ce qu’il y avait à retoucher.


On nous permettra de donner une explication très simple
à cet égard.


En présence du caractère nouveau et peut-être hardi
de nos affirmations, nous crûmes qu’il serait prudent de
leur donner, aux yeux du public et à nos propres yeux,
des garanties. Nous avions attribué un sens précis, une
portée très élevée et très positive à des mots sur lesquels
les latinistes passaient, depuis des siècles, en traduisant
à la lettre et sans y arrêter leur attention ; nous
affirmions même que l’illustre M. Nisard et le savant
M. Leclerc avaient cru bien à tort, devoir corriger le
texte de Cicéron, et que c’était, non pas le texte latin,
mais eux qui se trompaient ; il nous fallait chercher
une entière sécurité au-dessus de nous-mêmes[1].


[1] Voir notamment infra, p. 116, note 192.



Pour cela, nous songeâmes naturellement aux deux
grandes académies, à la haute compétence desquelles se
rattachait notre ouvrage. Mais les délais des concours
s’écoulent vite, et nous fûmes obligé de hâter l’impression,
plus que nous ne l’aurions voulu, afin de prendre
rang et date parmi les publications de l’année où nos
recherches nous semblaient être arrivées à un résultat.


Telle est l’origine du mal, c’est-à-dire des fautes d’exécution.
A la vérité, nous avions atteint le but, puisque
notre œuvre a été soutenue, dès les premiers jours de
son existence, par des approbations qui pouvaient très
légitimement nous inspirer confiance dans l’avenir.


Nous avons donc présenté notre livre, simultanément,
à l’Académie Française et à l’Académie des sciences morales
et politiques, ainsi que d’autres, avant nous, l’avaient
déjà tenté, à plusieurs reprises, avec succès.


Suivant l’usage consacré, nous indiquerons dans cette
préface les résultats des concours Thérouanne et Le
Dissez de Pénanrun, dans chacun desquels a été couronné
l’ouvrage que nous offrons aujourd’hui au public
soigneusement revu.


A l’Académie française, M. le Secrétaire perpétuel
mettait en relief l’intérêt historique et moral de notre
étude, dans un rapprochement très honorable, mais aussi
très périlleux, et aux dangers duquel nous nous étions
exposé nous-même, par le choix de notre titre : Les manieurs
d’argent à Rome. « Ce que M. Oscar de Vallée
avait fait pour notre société », disait le rapport général de
M. Doucet, au sujet du concours Thérouanne, « M. Antonin
Deloume vient aujourd’hui de le faire pour l’ancienne
société Romaine… Il nous montre les manieurs d’argent,
dans les convulsions suprêmes de la république, devenant
maîtres de tout, de la justice, des finances et des
suffrages du peuple. Il arrive enfin à cette conclusion,
dont il faut faire son profit, que les mœurs et la constitution
de la société romaine ont péri ensemble, ruinées
par l’invasion subite de la richesse, par l’influence corruptrice
des grandes fortunes mal gagnées, trop vite, à
tout prix. » L’ouvrage fut couronné sur les conclusions
motivées du plus illustre de nos historiens français contemporains,
M. Duruy, dans un concours très nombreux.


A l’Académie des sciences morales et politiques, on a
le précieux avantage d’obtenir plus que le rapport de la
séance solennelle. Le Compte rendu des travaux de l’Académie
publie le rapport de la commission spécialement désignée
pour préparer le jugement de chaque concours. On
connaît ainsi, les appréciations émanant directement de
juges particulièrement compétents en la matière, et choisis
en vue de ce résultat. On y trouve la critique détaillée
des ouvrages, à côté de l’éloge. Que l’éminent rapporteur
du concours Le Dissez de Penanrun en 1890, nous
permette de le remercier pour notre part, de l’éloge et
de la critique.


Quelle inappréciable fortune c’eût été pour nous, de
connaître dans le détail, les explications et les avis formulés
devant l’Académie française, et de joindre ainsi
les enseignements de M. Duruy, à ceux de son confrère
des sciences morales.


Quant aux critiques, nous avions été les premiers à
nous les adresser à nous-même, elles ne touchent en
rien au fonds, et nous en indiquions tout à l’heure le sens :
nous nous sommes surtout attaché à en tirer profit.


Mais M. Perrens a bien voulu ajouter des appréciations
dont nous avons le droit d’être fier, et qui sont assurément
faites pour attirer sur notre travail ou pour lui
confirmer la bienveillance du public.


« Cette part faite à la critique », dit le rapport spécial
de la commission, « il ne reste qu’à louer dans ce livre
savant, clair, instructif, intéressant, agréable même, et
surtout, nous le répétons à dessein, original.


» L’auteur s’est proposé d’écrire l’histoire et de déterminer
le rôle des finances dans le monde romain aux
derniers siècles de la république. Il avait à montrer que
la puissance de Rome, colossale en politique, ne l’était
pas moins en finance. Il avait à marquer l’influence progressive
de la richesse dans la législation et dans les
mœurs tant privées que publiques, puis l’œuvre financière
et politique des manieurs d’argent et la suite des événements
qui la concernent. Cette tâche il l’a remplie à la
satisfaction de ses plus autorisés lecteurs. Il met en lumière
le fait singulier de sociétés puissantes qui se multiplient
presque à l’infini, qui accomplissent les grandes
œuvres de l’État, qui prennent rang dans l’existimatio
avant les ordres politiques eux-mêmes, au point que les
hommes dont elles se composent sont appelés, quoique
n’ayant pas de fonctions officielles, maximi, ornatissimi,
amplissimi, primi ordinis, et tout cela disparaissant du
souvenir, ne laissant aucune trace, ni dans les historiens
qui ne les ont pas vus à l’œuvre ni dans ce que nous
appelons le droit classique…


» … D’où la nécessité de relire les auteurs anciens
pour y chercher ce que d’autres, dont la pensée se portait
ailleurs, pouvaient bien n’y avoir pas remarqué, et
de lire les modernes qui ont le plus et le mieux fouillé
les siècles de la République : Plaute, Cicéron, Horace,
Juvénal et tant d’autres vieux Romains ; MM. Mommsen,
Marquardt, Laboulaye, Duruy, Belot, et tant d’autres
récents historiens de Rome, telle était la littérature à
parcourir d’un esprit vigilant, sans négliger, bien entendu,
les textes législatifs et les documents historiques,
qui restaient le principal et plus solide fondement de
l’édifice à construire.


 »Avec autant de perspicacité que de soin et de patience,
M. Deloume a pu établir ainsi, sans contestation possible,
qu’il y avait à Rome, aux deux derniers siècles de
la République, un nombre vraiment incroyable de sociétés
financières qui s’étaient subitement et presque en
même temps constituées de tous les côtés à la fois, pour
se faire adjuger les entreprises sans nombre de l’État.
Ce sont ces publicains de qui les Pandectes ont dit plus
tard : Publicani sunt qui publico fruuntur, et qu’il ne
faut pas confondre avec les negotiatores ou trafiquants.
Il y eut de ces sociétés pour les travaux de toute espèce
concédés à l’adjudication, pour les transports et fournitures,
pour chacun des impôts si nombreux. Elles se
composaient de deux sortes de membres, les socii ou associés
en nom, et les participes ou affines conductionis,
actionnaires ayant des parts aliénables entre vifs, variables
dans leur valeur vénale, mentionnées sur les registres
de la Société, transmissibles par voie de transfert,
réunissant en somme les principaux caractères de l’action
dans nos sociétés modernes.


» Les publicains voyaient se multiplier autour d’eux,
dès le temps de Polybe, les petits capitalistes ardents à
prendre des intérêts dans leur vaste cercle d’affaires.
Constituées en personnes morales, autorisées à s’étendre
indéfiniment quant au nombre et à la durée, ces compagnies
avaient leur administration centrale établie ou tout
au moins représentée à Rome dans la personne de leur
magister ou directeur. Indépendantes les unes des autres,
ayant chacune sa sphère propre de spéculations,
elles devinrent, avec le temps, dans l’État un ordre assez
puissant pour absorber en entier l’ordre équestre,
pour supplanter le Sénat, pour devenir maître de la justice,
et aussi, naturellement, et avant même tout le reste,
des suffrages populaires, d’où tant d’abominables lois
achetées à prix d’argent et qui assuraient au crime l’impunité.


» Ces sociétés dominatrices avaient à Rome un marché
public avec des groupes divers d’intermédiaires et
de capitalistes attachés à ces groupes, avec une foule
d’habitués sans scrupules, de joueurs audacieux, souvent
decocti ou décavés, comme nous dirions aujourd’hui.
Ajoutez des courriers qui venaient sans cesse renseigner
les publicains sur les affaires du monde entier, et qu’employaient
au besoin proconsuls et généraux.


» Dans cette multitude d’agents d’affaires et d’hommes
d’argent qui s’agitent autour des publicains, qui les servent
et s’en servent, M. Deloume fait une place à part
aux argentarii ou banquiers, vrais manieurs d’argent,
d’or, de monnaies, de valeurs d’échange, dont ils trafiquaient
sans relâche. On les appelait Græculi ou Græci,
nom qui, en ce sens peu flatteur, a traversé les siècles.
Ces grecs de tous pays sont, sur les bords du Tibre, légion
et plus que légion. Ils ne forment pas, cependant,
comme les publicains, un État dans l’État, parce qu’ils
restent des spéculateurs privés, l’État s’étant réservé le
droit d’accorder ou de refuser la liberté d’association, et
la loi romaine du droit commun sur les sociétés empêchant
les institutions de crédit de prendre leur plein essor.


» L’ouvrage nous montre les banquiers dans l’exercice
de leurs multiples fonctions : contrôle et change des
monnaies métalliques, avances de fonds, placements,
dépôts réguliers et irréguliers, mandats de payement,
contrats de change, moyens de poursuite, actions civiles
et prétoriennes. Nous les suivons dans leurs comptoirs
et leurs comptes courants, dans leurs livres et leurs
écritures, jusque dans leurs faillites. Ne pouvant constituer
que des sociétés de personnes, et n’ayant pas,
comme ces publicains qui les dominent de si haut, la
personnalité civile, ils voient réduite la portée de leurs
opérations, et réduit aussi, par conséquent, leur rôle
dans les vicissitudes de la République romaine.


» On trouverait parmi eux des étrangers, des affranchis
et même des esclaves. Le nombre de leurs charges
ne devait pas être limité, et ces charges étaient considérées
comme une valeur transmissible. Ils ne pouvaient
échapper aux traits malins de la satire et surtout de la
comédie, qui, peu tendre aux financiers, les traite comme
Lesage fait les traitants et Molière les médecins ; mais
ils n’en jouissaient pas moins de cette sorte de considération
qu’obtient si aisément la richesse. Ils recevaient
des particuliers et même de l’État des missions de confiance.
Publicains et banquiers avaient non une « Bourse »,
mais plusieurs, dans ces basiliques dont l’intérieur n’était
pas sans ressemblance avec notre Bourse de Paris, et
où ils faisaient toutes choses, spéculations et commerce,
adjudication des travaux et entreprises politiques, préparation
des affaires, procès à juger et tout le reste.


» En indiquant, comme nous venons de le faire d’après
notre auteur, l’organisation des publicains et des banquiers
à Rome, nous avons laissé de côté presque une
moitié de son ouvrage, celle où il suit les uns et les autres
dans l’histoire, depuis les guerres puniques jusqu’à
l’empire ; mais il est nécessaire de dire au moins que
ce tableau historique de la vie financière chez ce peuple
conquérant est d’un réel intérêt. L’originalité n’y est
guère moindre que dans la première partie, car elle consiste
surtout dans un effort continu pour établir les analogies
du système industriel et financier de la République
romaine avec les procédés et le fonctionnement de
nos grandes compagnies modernes. Si ces investigations
avaient été étendues aux périodes intermédiaires, il eût
été facile de montrer des analogies non moins frappantes
avec les institutions et les mœurs financières de certaines
villes au moyen âge, notamment en Italie.


» L’écueil de ce rapprochement pouvait être de forcer
les ressemblances et d’altérer ainsi la vérité. M. Deloume
a su naviguer assez habilement pour ne pas compromettre
la fortune de son livre. Les mots modernes qu’il accole
aux mots anciens ne choquent point, parce qu’ils les
éclairent sans les remplacer. Les faits d’aujourd’hui comparés
aux faits d’autrefois nous font très vivement sentir
dans son unité le génie de la spéculation se perpétuant
à travers les âges et laissant de temps à autre, après
bien des éclipses, retrouver par les savants ses manifestations
les plus oubliées. »


De très nombreuses revues de droit, d’histoire, de
littérature, en France, en Belgique, en Italie, en Angleterre
notamment, et de grands journaux de Paris ou
de la province, nous ont consacré des articles étendus,
tous de nature à nous maintenir dans nos vues.


On a pu nous adresser des observations utiles et justes,
mais personne, que nous sachions, n’a soulevé de
doute, ni sur les procédés jusqu’ici restés inaperçus et
les œuvres colossales des grandes compagnies par actions,
dont nous avons tracé l’histoire, ni sur la portée
économique, morale ou juridique de nos démonstrations.


On ne nous aurait pas reproché d’être resté sommaire
sous le rapport juridique, si l’on avait observé que nous
annonçons une deuxième étude, faite spécialement à ce
point de vue ; nous n’en avons dit, à dessein, que ce
qui était nécessaire pour la clarté de notre thèse historique
et nous avons pris le soin de le rappeler plusieurs
fois.


Nous avons pu d’ailleurs, faire déjà progresser notre
œuvre d’exploration sur ces matières peu étudiées et qui
méritent cependant de l’être. Nous continuerons certainement
nos recherches par des travaux ultérieurs ;
nous sentons bien que nous n’avons fait qu’ébaucher
une œuvre difficile. Mais nous avons en tout cas, la
ferme espérance que d’autres trouveront, après nous,
surtout dans les auteurs anciens, moins dans les inscriptions,
des documents précieux pour reconstituer l’histoire
de la fin de la république romaine sous un aspect
intéressant et nouveau.


C’est ainsi, qu’indépendamment de conclusions pratiques
nouvelles que semblaient nous dicter les événements
actuels, nous avons pu ajouter quelques faits
qui n’avaient pas été signalés et qui sont d’un grand
intérêt à notre point de vue. Après avoir parlé, dans
notre première édition, des jeux du Forum sur le cours
variable des actions des grandes compagnies, nous avons
pu démontrer directement, dans une nouvelle partie
de cette étude, que ces jeux de bourse concentrés
auprès des deux Janus, cessèrent tout d’un coup, lorsque
furent supprimés les titres échangeables et les
valeurs mobiles sur lesquelles on y spéculait, avec la
même passion et les mêmes résultats inattendus que
dans nos bourses modernes.


Auguste dispersa les grandes compagnies de publicains,
supprima les actions, seuls titres aliénables, et
les joueurs de bourse disparurent en même temps pour
toujours de la place publique. Cela devait être, nous
dira-t-on. Seulement il manquait des preuves directes.
Nous les avons recherchées avec confiance, et nous les
avons vu ressortir, à n’en pas douter, de l’étude attentive
des écrivains latins antérieurs et postérieurs à
l’établissement de l’empire. Nous pourrons donc invoquer
ce fait avéré, et curieux en lui-même, non plus
comme une conséquence probable, mais comme une
nouvelle confirmation de la vérité de notre thèse historique
toute entière.


De même, nous avions signalé l’état des mœurs et
les institutions politiques de Rome, comme particulièrement
propres à développer les grands mouvements de
finance, et aussi les excès abominables de la féodalité
d’argent qui s’organisait peu à peu.


Il nous restait à montrer un cas particulier d’application,
dans lequel nous pussions mettre en relief les réalités
de la pratique ; il fallait appuyer nos démonstrations
sur un exemple. Nous l’avons trouvé dans la
personne de l’un des plus grands hommes de ce
temps.


Nous pensons, en effet, avoir établi que Cicéron, durant
toute sa vie publique, avait gagné, tour à tour, et
dépensé aussitôt, d’innombrables millions ; et que toutes
ces sommes prodigieuses, qui ne faisaient que passer
dans ses mains, il n’avait pu se les procurer honnêtement,
suivant ses propres déclarations, que dans les
opérations des Publicains, dans les spéculations sur les
fonds publics, publicis sumendis.


Nous avons consacré à la démonstration de ce fait,
dans cette nouvelle édition, une étude approfondie qui
nous attirera, peut-être, de sévères critiques. On nous
rendra du moins cette justice, que nous avons fait le
possible, pour conserver à l’homme généreux, à l’artiste
raffiné, au moraliste parfois inspiré, à l’écrivain merveilleux
qui nous a fourni les plus précieux documents de
cette histoire, au magistrat patriote, à l’illustre orateur
enfin, l’auréole d’admiration sympathique, malgré tout,
dont les siècles ont environné sa mémoire.


Cicéron, du reste, sera sans cesse présent, par ses
écrits ou par les actes de sa vie, dans cette histoire des
manieurs d’argent, qui ne commence guère à Rome,
qu’avec les agitations financières et politiques des Gracques,
pour s’arrêter brusquement à la chute des vieilles
libertés civiques, dont la mort sanglante du grand
orateur fut le signal.


Antonin Deloume,

Professeur à la Faculté de droit de Toulouse.







LES

MANIEURS D’ARGENT

A ROME

JUSQU’A L’EMPIRE





APERÇU GÉNÉRAL DU SUJET



« Auctoritas nominis in publicanis subsistit. »


(Pline.)


« Unde regnarent judiciariis legibus… nisi
ex avaritia… nam vectigalia… »


(Festus.)






I


Dans sa belle étude sur la vie privée de Cicéron, M. Gaston
Boissier a écrit : « La richesse était une des plus grandes
préoccupations des gens d’alors, comme de ceux d’aujourd’hui,
et c’est par là peut-être que ces deux époques, qu’on a pris tant
de fois plaisir à comparer, se ressemblent le plus[2]. »


[2] Cicéron et ses amis, II, I,
p. 83, 7e édit. Hachette, Paris, 1884.



Rien ne nous paraît plus vrai que cette constatation d’un
caractère, pourtant, nouveau.


Quand on examine de près les mœurs des trois derniers siècles
de la république romaine, on s’aperçoit que la passion de
l’argent vint exercer sur les hommes et les choses de ce temps,
une influence périlleuse, qui semble agiter aussi nos sociétés
modernes, à tous les degrés, de la base au sommet.


Mais ce qui peut paraître particulièrement surprenant, c’est
que ce soit par des moyens de spéculation en tout semblables
à ceux de nos financiers modernes, que les vieux Romains de
la république aient organisé leurs plus vastes opérations, et, en
même temps, satisfait leurs passions affreusement cupides, deux
ou trois siècles avant notre ère. « Le crédit ? » écrivait un homme
très autorisé, en rendant compte de notre travail[3], « les Romains
l’avaient connu, et surtout l’avaient exploité vingt siècles
avant nous. Les grandes compagnies par actions ? Vous
les retrouvez vivantes, agissantes et florissantes dans ces sociétés
de publicains organisées par l’État, se maintenant sous
son patronage, portant même son étiquette officielle (publicum),
intéressant toutes les fortunes privées et jusqu’aux petites
épargnes de la plèbe à leurs spéculations, qui se rattachaient
directement elles-mêmes au trésor de l’État. La commandite ?
Elle existait aussi, dans l’antiquité, sous la forme de ces actions
ou partes, dont il est si souvent question dans Cicéron,
avec tous les caractères qui y sont attachés de nos jours…
L’agiotage et les jeux de bourse ? A quoi donc, si ce n’est à
cela même, se rapporteraient les textes des auteurs latins qui
nous parlent si souvent de ruines subites ou de fortunes faites
tout d’un coup au Forum, et du danger des naufrages entre
les deux Janus ? N’avez-vous pas lu, dans tel discours de Cicéron,
la description d’une de ces paniques du Forum, qui
semblent dater d’hier… Il n’est pas jusqu’à nos banquiers et
nos agents de change, dont on ne reconnaisse l’équivalent dans
ces Argentarii ou Trapezitæ, qui tenaient caisse ouverte au Forum
d’abord, et dans les Basiliques ensuite. »


[3] Le Correspondant du 10 déc., 1890, p. 934. Article de M. d’Hugues,
professeur à la Faculté des lettres de Dijon.



C’est, en effet, par les mêmes associations de capitaux, par
le jeu des mêmes responsabilités, par des combinaisons identiques
au fond, que les Romains de la république surent opérer
d’immenses mouvements de finances, exécuter des travaux
gigantesques et merveilleux sur tous les points du monde
connu, et, en même temps aussi, accomplir d’affreuses exactions
et réaliser de scandaleuses fortunes.


On dirait que l’homme est condamné à recommencer sans
cesse son œuvre, qu’il doit repasser toujours par les mêmes
sillons, sur cette terre qu’il arrose de ses sueurs, tantôt dans
l’emportement de ses passions et de ses luttes, tantôt dans les
nobles et paisibles efforts du travail fécond de tous les jours.


Il ne faudrait pourtant pas nier le progrès, ni désespérer de
l’humanité. L’humanité se dirige péniblement à travers des
alternatives d’ombre et de lumière, mais elle avance, sans
paraître découragée par ses hésitations, par ses erreurs ou par
ses chutes. Elle tombe, mais c’est pour se relever, et reprendre
énergiquement sa marche ascendante vers le grand inconnu.


Chez les Romains, l’amour affolé des richesses, fruit dangereux
de la conquête, commença l’œuvre de dissolution du foyer
familial, que l’influence de l’Orient et la plaie croissante du
divorce vinrent achever. C’est par là, que l’ancienne société
courut vers sa ruine. L’aristocratie de l’argent s’introduisit
en souveraine dans le gouvernement de l’État ; elle dirigea
tout, en s’emparant de la justice et des lois. On a répété, dans
une circonstance récente, que la tyrannie judiciaire a perdu,
chez nous, la révolution ; c’est par le même procédé que les publicains
finirent par exercer, eux aussi, leur domination dissolvante.
Les historiens de Rome l’ont dit eux-mêmes : Unde
regnarent judiciariis legibus.


A la vérité, les Romains furent arrêtés dans cette course vers
les abîmes ; mais ils le furent par une longue suite de despotes
absolus, dont quelques-uns devaient être de véritables monstres
et qui absorbèrent tout en eux.


Ils avaient encouru la peine de leurs entraînements et de
leurs crimes ; ils la subirent comme un peuple dégradé et déchu,
surtout dans les premiers temps, par le fait des gouvernements
qu’ils méritaient, c’est-à-dire par la main sanglante d’un
Tibère, ou de ce Caligula, qui instituait son cheval consul, ou
des Néron et des Domitien.


Telle est la logique et la justice de l’histoire.


Grâce à Dieu, nous n’avons pas, sans doute, mérité de tomber
aussi bas. Tout n’est pas encore à vendre, comme à Rome,
dans notre vieux pays de France. Di omen avertant ! Que les
dieux écartent ces présages !


Il semble, cependant, qu’il y ait pour nous, plus que des rapprochements
piquants ou curieux à faire, devant un pareil
spectacle. C’est un homme politique, un député en vue, M. Camille
Pelletan, qui écrivait naguère : « Nous nous croyons la
nation démocratique par excellence, et aucun pays n’a livré un
pouvoir plus exorbitant à cette féodalité d’argent qui sera le
grand danger de l’avenir. Maîtresse du crédit par la banque,
du trésor par les emprunts, des routes et canaux par les grandes
compagnies, elle dispose à son gré de la fortune publique. »
On écrivait à Rome des choses semblables sur les publicains.


Les Romains furent nos ancêtres illustres, les chefs glorieux,
malgré tout, de nos races latines, et ce sont eux que nous
allons retrouver dans le récit de ces frappantes analogies
financières, comme si, à certains égards, une lacune de vingt
siècles s’était inopinément comblée entre leur temps et le nôtre.


Au reste, tout ce qui touche ce grand peuple est digne de
nos préoccupations.


Lorsque l’empereur Napoléon III publia sa vie de César, on
discuta et l’on prit parti sur son livre, comme on l’aurait fait
sur les événements de la politique du moment. C’est, certainement,
la personnalité de l’auteur qui mit en éveil ces polémiques,
et qui fut incontestablement pour la plus grande part
dans les opinions diverses, ou même dans les passions que
l’œuvre suscita dans toute la presse contemporaine. Mais les
analogies de la politique, du droit et des préoccupations publiques
étaient si frappantes, entre le présent et le passé, qu’on
ne pouvait guère, même abstraction faite des considérations
personnelles, prendre parti pour ou contre César, sans se prononcer
en même temps pour ou contre les actes de celui qui
en avait écrit l’histoire.


C’est que la nature humaine reste toujours la même, avec
ses grandeurs et ses bassesses, ses passions égoïstes et ses vertus,
ses mobiles, tour à tour intéressés et généreux. Or, c’est
là ce qui constitue l’objet des lois écrites et non écrites qui régissent
la société dans tous les temps ; c’est, malgré tous les
progrès réalisés, le fond toujours persistant, bien que perfectible,
de l’histoire des peuples et de leur civilisation.


Où peut-on mieux voir le jeu de ces ressorts si divers, et,
cependant, toujours si semblables à eux-mêmes, que dans l’histoire,
de jour en jour mieux connue, de ce peuple qui fut le plus
énergique, et devint, par ses propres forces, le plus puissant et
le plus riche qui ait jamais été ? Rome ancienne a attiré, sur
sa longue existence, l’attention des grands esprits de tous les
temps, et ses quatorze siècles de gloire ont concentré sur elle,
les regards étonnés ou craintifs de toutes les nations. Quel
spectacle instructif peut présenter aux économistes et aux philosophes,
aussi bien qu’aux législateurs et aux juristes, ou même
aux simples observateurs quelque peu attentifs, l’étude de ces
institutions se développant, depuis les humbles débuts de la
Rome du Capitole, jusqu’à s’étendre sur l’univers entier !


C’est dans cet esprit que l’on a tenté de reconstituer en des
synthèses vivantes, la religion, la cité, la famille, les castes,
la propriété, les finances, les rapports d’obligations ; et dans
cette œuvre de reconstitution, les lettres, l’histoire et le droit
se sont rapprochés, pour se prêter un mutuel concours de forces
nouvelles.


Le savant auteur de l’Histoire des chevaliers, qui consacra son
existence laborieuse à approfondir l’histoire romaine, M. Émile
Belot, mort récemment membre de l’Institut, osait écrire cependant
en 1885 : « Des critiques qui unissent le goût littéraire
à l’érudition, ont pu faire revivre quelques personnages remarquables
parmi les contemporains de Cicéron, d’Auguste ou
des autres empereurs. Ce sont là des points brillants sur un
fond obscur. Ce qui échappe, c’est ce que le peuple romain a
de plus original et de plus intime : ce sont les ressorts secrets
de sa politique, le jeu de ses institutions, les rapports mutuels
de ses classes, c’est-à-dire la physiologie de ce grand corps
dont les savants ne nous font connaître que le squelette, et les
littérateurs quelques traits vivants, mais épars[4]. »


[4] De la révolution économique et monétaire qui eut lieu à Rome au
milieu du troisième siècle avant notre ère, et de la classification générale
de la société romaine avant et après la première guerre punique.
Paris, 1885.



Ces lignes paraîtront peut-être, à beaucoup de personnes,
entachées de pessimisme, ou de sévérité pour les illustres devanciers
de l’auteur ; il nous semble, cependant, que M. Belot
les a justifiées en partie par ses recherches, et que même elles
restent encore vraies, à l’égard du rôle que les financiers n’ont
cessé de jouer, pendant les trois derniers siècles de la république
romaine.


Montesquieu nous a laissé quelques mots lumineux sur
cette extraordinaire puissance et sur les maux qu’elle devait
engendrer. Mais il semble avoir voulu ne jeter qu’en passant,
un éclair de son pénétrant génie, sur cet élément, si considérable
pourtant, du monde romain. MM. Duruy et Mommsen ont
fait sentir, dans de remarquables passages de leurs grandes
œuvres historiques, le mouvement et les influences souvent
prédominantes de ces publicains, de ces manieurs d’argent.
Bossuet avait vu et signalé tout cela, lorsque, résumant tout
en un mot, il avait dit, dans son Histoire universelle : « L’argent
faisait tout à Rome[5]. » C’est ce que nous chercherons à
montrer, se réalisant dans la pratique de la constitution, des
mœurs et des lois romaines[6].


[5] Bossuet, Discours sur l’histoire universelle, IXe Époque.



[6] Montesquieu, ainsi que MM. Mommsen, Duruy et les autres éminents
historiens de Rome, avaient l’idée assurément très haute et très
nette de cet état de choses, mais aucun d’eux ne l’a, nulle part, présentée
dans un tableau d’ensemble. On trouve éparses, dans leurs œuvres, des
observations du plus grand intérêt, au point de vue des idées que nous
nous proposons de développer nous-même dans cette étude ; c’est pourquoi
nous aurons fréquemment recours à ces autorités, en citant, par
extraits, les observations habituellement brèves, mais très caractérisées
parfois, qui nous ont soutenu pendant toute la durée de notre travail.




II


Nous ne voulons pas parler de ces immenses usures bien
connues, dont le souvenir étonne, et qui soulevèrent à plusieurs
reprises les révoltes de la plèbe. C’étaient là des actes
privés, très simples en eux-mêmes, qui se traitaient le plus
souvent directement, isolément, de capitaliste à emprunteur,
et ne se rattachaient à la vie publique de l’État que par leur
généralité ou par les protestations que provoquaient leurs abus.
Les lois sur l’usure ont été souvent étudiées et nous n’avons
pas à y revenir.


Nous ne dirons à ce sujet qu’un mot : c’est qu’il ne faut pas
se faire d’illusion sur les vertus romaines. Ce furent des vertus
civiques de dévouement à la patrie et de courage, qui enfantèrent
des prodiges. Mais à côté d’elles vinrent se placer,
par une sorte de contraste, ou plutôt comme conséquences morales
de ce que ces énergies avaient d’excessif et de déréglé,
le dédain de la vie et des souffrances d’autrui, poussé, envers
les ennemis et les esclaves, jusqu’à la plus affreuse cruauté,
et aussi une rapacité, une passion du gain, un culte de la richesse,
qui se portèrent systématiquement et légalement jusqu’aux
derniers excès, surtout envers les provinciaux.


On abandonne toute illusion à cet égard, lorsqu’on voit ce
que se permirent les hommes jouissant du plus grand renom
d’austérité et de vertu parmi les anciens, et cela peut suffire
pour indiquer ce que durent faire les citoyens moins illustres :
ce sera Caton l’ancien, distribuant ses capitaux à d’innombrables
emprunteurs et les pressurant sans pitié ; Sénèque poussant
aussi loin que possible ses indignes usures[7] ; Brutus prêtant
à 48 pour 100, et Scaptius, son agent, tenant assiégés dans
la salle de leurs délibérations les sénateurs de Salamine[8], qui
ne lui payent pas ses créances, les y cernant avec une troupe de
cavaliers empruntée au proconsul, et, dans cette nouvelle espèce
de siège, faisant mourir de faim cinq sénateurs[9] ; Pompée
usant de ses armes et de son autorité pour trafiquer, dans tout
l’Orient, avec les villes obligées de lui emprunter, et surtout
de lui rendre, augmentés d’intérêts énormes, ses millions. On
disait de lui : « Tu vois les os des rois desséchés et vidés de leur
moelle[10]. » Les trafiquants d’argent inondaient les provinces,
et nous verrons les simples soldats eux-mêmes, dans les pays
qu’ils étaient en train de conquérir ou qu’ils occupaient,
se faire usuriers, avec l’argent dont ils avaient garni leur
ceinture, au départ ou pendant leur séjour.


[7] Dion Cassius, LXII, 2.



[8] Salamine, en Chypre.



[9] Cic., Ad att., VI, 2. Édit. Nis., 261 ; de Laodicée, 704, 50.



[10] « Ossa vides regum vacuis exsuta medullis. » V. Belot, Histoire
des chevaliers romains depuis les Gracques, p. 155.



Aussi vit-on, au septième siècle, un chevalier romain criblé
de dettes, armer ses esclaves et tuer ses créanciers. Ce fut le
commencement d’une guerre servile. Quelque temps après,
c’est un magistrat intègre, Sempronius Asellio, qui est massacré
à Rome par les prêteurs d’argent, pour avoir voulu les rappeler
au respect des lois. On pourrait citer dans l’histoire romaine,
un grand nombre d’actes de violences privées ou même
de révoltes publiques, ayant pour origine les excès de l’usure
et du trafic.


Tous ces faits sont assurément de nature à caractériser les
mœurs romaines, au point de vue spécial de notre étude, et
nous y reviendrons fréquemment ; mais nous ne nous y arrêterons
pas ; ce ne sont là que des actes de relations privées et
des contrats ordinaires, ou bien ils sont tellement en dehors
des règles du droit, qu’il nous suffira d’en donner quelques
exemples sans commentaires.


Nous n’insisterons pas davantage, sur les exactions formidables
des généraux et des gouverneurs de provinces. Ceci
n’est plus du droit d’aucune espèce ; c’est la violence et le crime
tolérés par un état vainqueur, qui n’a de considération que
pour les siens et pour lui-même.



III


Ce que nous nous proposons d’étudier ici, ce sont les affaires
de spéculations légalement organisées ; celles où l’argent
circule dans des mains diverses, souvent exemptes de scrupules,
et à la plupart desquelles il laisse quelque trace de son
passage ; c’est la grande industrie, la haute spéculation. Ce
sont surtout ceux qui les pratiquaient, que nous nous proposons
d’examiner de près.


Notre entreprise peut paraître nouvelle à quelques égards,
ou hardie, ou même exagérée et aventureuse ; nous voulons du
moins qu’on puisse facilement la connaître toute entière. C’est
ce qui motivera cet aperçu général du sujet, précédant nos démonstrations,
et de nature peut-être à attirer sur les développements
ultérieurs, l’intérêt du lecteur bienveillant.


Il est d’abord un fait de très grande portée en politique, tout
au moins, et par lequel le monde des affaires romaines se distingue
du nôtre, c’est que les grandes opérations financières et
industrielles dont nous avons à parler, ne purent jamais s’accomplir
à Rome, qu’avec l’autorisation de l’État, ou plutôt par
sa délégation et à son profit. Il n’exista jamais à Rome de grande
société commerciale indépendante. Par esprit politique ou par
instinct, l’État romain trouva le moyen de se réserver à lui seul,
la possibilité d’entreprendre les spéculations qui exigeaient du
temps et de l’argent, c’est-à-dire toutes les grandes opérations
industrielles ou financières. Le procédé qu’il prit fut très simple ;
il n’autorisa que ceux qui traitaient avec lui, par adjudication,
à s’organiser en sociétés durables et étendues. Les adjudicataires
de l’État s’appelèrent les publicains, parce que les
affaires financières et les entreprises de l’État s’appelaient
Publica.


Seules, les sociétés de publicains purent constituer, en qualité
de concessionnaires d’un gouvernement absorbant et exclusif,
des associations avec la survivance de la société à la
personne des associés, avec la transmissibilité du droit social
de chacun à ses héritiers, par suite de décès, avec la personnalité
civile, et même, on peut l’affirmer aujourd’hui sans hésitation,
avec une organisation très semblable à celles de nos
grandes sociétés par actions[11].


[11] Voy. Accarias, Précis de droit romain, 3e édit., t. II, p. 521 : « Ce
sont plutôt ici les capitaux que les personnes qui s’unissent. »



Toutes les autres sociétés furent maintenues, de parti-pris,
par des lois appuyées sur les mœurs politiques de Rome, dans
un état d’instabilité qui leur enlevait la possibilité de se hasarder
dans toute œuvre de quelque durée et de quelque importance.
Le Jus fraternitatis, le droit fraternel, qui en était le
principe dominant, avait pour conséquences : la dissolution
de la société à chaque décès d’associé, la renonciation volontaire
permise à chacun, et d’autres causes de dissolution exclusives
de tout esprit de suite, qui obligeaient naturellement le
nombre des associés à n’être que très restreint, condamnant
ainsi leurs ressources à rester modestes et, par suite, leurs
entreprises à demeurer sans étendue.


C’est ce qui fait, sans doute, que le droit commercial et le
droit maritime des Romains ne se sont pas développés. Toutes
les grandes entreprises sont restées forcément dans les mains
de l’État et dans celles des publicains, fermiers des impôts et
de tous les grands travaux publics.


On peut induire de cette organisation de fait, ce que dut être
l’importance de ces manieurs d’argent, tant que l’État s’en
servit sans méfiance, les soutint même dans tous leurs excès ;
à l’époque des grandes conquêtes de la République ; au moment
où toutes les richesses de l’univers vinrent affluer à
Rome, et alors qu’ils étaient les intermédiaires obligés de
l’État en toutes choses.


« Ils constituèrent bientôt », dit Mommsen, « une classe de
fermiers d’impôts et de fournisseurs, croissant tous les jours
en nombre et en fabuleuse opulence, et ils conquirent rapidement
le pouvoir dans l’État qu’ils semblaient ne faire que servir.
L’édifice de leur ploutocratie choquante et stérile n’est pas
sans analogie avec celle des modernes spéculateurs de la
Bourse. » Nous verrons que les écrivains anciens autorisent,
si même ils ne dépassent pas, l’énergie de ces paroles, qui peut
surprendre au premier abord.


Nous aurons donc à nous occuper presque exclusivement
des publicains. Seulement, pendant les siècles où nous allons
les suivre, nous prouverons que tout le monde est rattaché, de
près ou de loin, à leurs affaires.


Nous parlerons aussi, mais plus sommairement, des banquiers.
Ce sont des manieurs d’argent que, sur plusieurs
points importants, la loi a soumis à un régime spécial, et qui
durent être utilisés par les publicains.


Pour les publicains, comme pour les banquiers, les affaires
se centralisaient au forum ou dans les basiliques : c’était leur
bourse.


L’histoire des publicains de Rome, de leurs entreprises et
des sociétés puissantes qu’ils ont constituées se cantonnera
pour nous, dans les trois siècles qui précédèrent la venue de
Jésus-Christ. C’est à cette période, qui fut celle des grandes
opérations financières des Romains, que nous bornerons notre
étude sur les banquiers et la bourse, aussi bien que sur les
publicains. Les Évangiles nous parlent de ces derniers à plusieurs
reprises ; mais leur nom, à cette époque, était loin d’être
en honneur, et l’institution commençait à décliner.


Le rôle qu’ils ont joué dans l’histoire fut cependant de telle
importance, que la classe des chevaliers fut absorbée tout entière,
sous la république, par celle des publicains, et qu’on les
confondit l’une avec l’autre, dans le langage usuel, pendant
les septième et huitième siècles de Rome. Polybe affirme
même que, dans cette période mouvementée, à peu près toutes
les fortunes privées, et jusqu’aux petites épargnes de la
plèbe, étaient intéressées dans leurs spéculations, qui se rattachaient
elles-mêmes directement au trésor de l’État.


En vérité, on ne pouvait guère comprendre, avant le siècle
dernier, une pareille assertion. On la prenait, sans doute, pour
une exagération, ou une image de rhétorique dont il ne fallait
pas tenir compte.


Burmann, en 1724, en faisait, avec une honnêteté parfaite,
le sincère aveu, pour lui et pour tous ses prédécesseurs, dans
son savant livre sur les Vectigalia, qui fait encore autorité.
« Certainement », disait-il, « ni Goveanus ni Abramus n’ont
pu discerner (extricare) ce qu’il y a sous ces mots (de parts très
chères ; partes carissimas), et assurément je n’y vois guère plus
clair. »


Aujourd’hui qu’il n’existe guère de patrimoine où l’on ne
puisse trouver quelques titres d’obligations ou d’actions des
grandes compagnies, des partes, chères ou à bon marché, suivant
les cours, le mot devient aussi clair que possible. Mais ne
serait-ce pas le cas de répéter, à la vue de ces antécédents lointains
et si longtemps interrompus de nos mœurs du dix-neuvième
siècle, ce que l’on disait déjà avant le temps des Romains :
« Rien n’est nouveau sous le soleil[12]. »


[12] Nil sub sole novi.



En effet, ce que font, de notre temps, les grandes compagnies
financières, industrielles, et de transport par terre ou par
mer, d’une part, et ce que faisaient, d’autre part, les fermiers
généraux de l’ancien régime, pour la perception des impôts, et
bien plus encore, tout cela était le lot des publicains, organisés,
eux aussi, en compagnies, qui opéraient comme celles
de nos jours, sur d’immenses valeurs en argent ou en nature.


C’est par voie d’adjudication aux enchères, que les publicains
se disputaient la ferme des impôts, très nombreux et très
importants en Italie, et surtout en province, ainsi que celle des
revenus du domaine de l’État. Ils spéculaient, en outre, sur
l’exécution de ces travaux publics, dont les ruines grandioses
nous sont parvenues à travers les siècles ; sur les mines de
toutes sortes ; sur les carrières ; sur les salines ; sur les entreprises
de transports et de fournitures pour les armées ; et même
parfois sur la construction de ces voies romaines, qui partaient
de la cité reine pour rayonner, comme nos chemins de
fer ou nos routes, sur tous les points du monde conquis.


Ce procédé de l’adjudication publique, employé partout où
il était possible, jusqu’à l’époque de l’Empire, se rattachait,
par ses principes de liberté et de responsabilité personnelle,
aux traditions des temps anciens, et il conservait, en même
temps, la haute main de l’État sur toutes choses.


Mais en empêchant de se constituer toutes grandes sociétés,
autres que celles des publicains, on concentrait sur celles-ci
toutes les convoitises de la spéculation, et, par suite, tous les
capitaux que l’on pouvait désirer. Ce système de monopole au
profit de l’État et de ses entreprises, qui devint un danger
pour l’État lui-même, ne tomba pourtant dans les abus de la
force et dans les actes violents vis-à-vis des faibles que lorsque
les anciennes mœurs firent place à la licence et à cette cupidité
maladive qui fit tout oublier.



IV


Pour réaliser leurs immenses entreprises, il fallait aux publicains
de grands capitaux. Mais que peuvent quelques fortunes
privées, même réunies, lorsqu’il s’agit de centaines de
millions à faire manœuvrer, souvent à des milliers de lieues
de distance, et de tous les côtés à la fois, pour les besoins de
la guerre ou les splendeurs de la paix ?


Quand un despote n’absorbe pas tout en lui-même, dans un
État, hommes et richesses, comme le firent les rois de l’Orient,
et après eux, les empereurs romains, le grand public seul est
assez fort pour répondre à de pareils besoins.


Un mot de Polybe vient tout éclairer : chacun avait voulu
avoir sa part dans les spéculations adjugées aux publicains ;
et, comme nous dirions de notre temps, les émissions répandaient
les actions, sous le nom de partes, dans toutes les classes
de la société. On souscrivait en proportion de ses moyens,
quand l’affaire paraissait bonne et était bien lancée[13].


[13] Voir : Polybii historiarum reliquiæ, lib. VI, no 17. Editio F. Didot.
Græce et latine. Paris, 1859. Voir aussi Cicéron, Paradoxes, VI, II.
Édit. Nisard, 1869, t. I, p. 559, et la démonstration in extenso de ce fait,
infra : chap. II, sect. Ire, §§ 1 et 2.



Aussi le fait de l’adjudication des impôts ou des grands
travaux prenait-il, à chaque échéance, le caractère et l’importance
d’un événement populaire. Les historiens ont parlé avec
détail, à plusieurs reprises, des incidents qui s’y rattachaient,
et nous verrons les plus hauts personnages, Caton le Censeur
notamment, et César lui-même, se préoccuper comme d’une
chose grave, de la réduction ou de la résiliation des adjudications
demandées par les sociétés de publicains. Nous constaterons
que c’est par ses attributions de pouvoirs à cet égard,
que le Sénat a conservé l’un de ses principaux moyens d’influence
sur le peuple ; et Cicéron nous parlera des sociétaires
pour les impôts de Sicile, par exemple, comme d’une foule
importune que les administrateurs de la compagnie, complices
de Verrès, devaient quelquefois tenir en respect, multitudine
sociorum remota.


Rien de grand, en effet, dans un état normalement organisé,
ne peut être entrepris sans le concours des petits capitalistes,
parce qu’ils sont le nombre, et que le nombre seul peut
donner à l’association une puissance indéfinie.


Or, en vertu d’une sorte de loi économique ou morale, qui
nous paraît indéniable, a priori, tout cela devait mener, forcément,
à l’organisation des parts sociales par actions. Pour peu
que l’on veuille y réfléchir, avant même d’en constater l’existence
dans les textes, la division du capital social par actions,
s’impose à l’esprit, comme une nécessité inéluctable de ces
grands mouvements de fonds, comme une pratique pour ainsi
dire naturelle, à laquelle les publicains ont dû être conduits
par la force des choses.


Qu’on nous permette ici quelques observations de simple bon
sens, sur cette conception si merveilleuse par ses effets, si peu
compliquée en elle-même, si prompte à se multiplier à l’infini
là où elle pénètre, et que l’on a mis pourtant des siècles à découvrir
chez les Romains, et puis à retrouver chez les modernes,
pour l’appliquer ensuite, au milieu de nous, en toutes matières.


D’abord, ce qui caractérise normalement l’action, c’est que
les risques de l’associé sont limités à une somme fixe[14].
Or, quel est, en réalité, celui de ces petits bourgeois dont le
concours est si absolument nécessaire pour réunir des millions,
qui voudrait compromettre tout son avoir présent et à venir,
dans les chances et la responsabilité solidaire d’une entreprise
dont il lui est impossible de mesurer l’étendue ? Il consentira
à sacrifier quelques économies péniblement réalisées et bien
comptées, en vue d’un bénéfice indéterminé, dont on a fait
miroiter l’image prestigieuse à ses yeux ; mais exposer comme
associé en nom, même les rudes épargnes de l’avenir, confier
à l’avance le sort de tout ce que l’on pourra lentement amasser,
par les sacrifices incessants de l’économie journalière, à des
gens qu’on ne connaît pas, et dont on ne peut qu’entrevoir les
affaires ; c’est à quoi le petit bourgeois romain, ou même le
capitaliste prudent des temps anciens, auraient consenti, moins
assurément, que leurs congénères de tous les temps. Espérances
indéterminées, mais avec des risques nettement fixés, voilà ce
qu’il faut offrir si l’on veut attirer en masse le nombreux
public qui cache son épargne, et le rassurer, en le séduisant
par l’appât du gain.


[14] La question, autrefois soulevée chez nous, est aujourd’hui définitivement
tranchée par la jurisprudence et la doctrine dans ce sens.



On y arriva de fait, nous le verrons, en créant des parts
divises et exemptes de la responsabilité applicable aux sociétaires
du droit commun.


Mais, en outre, et c’est là son caractère essentiel, l’action est
cessible à tout instant ; c’est ce qu’il faut accorder encore aux
petits et même aux gros capitalistes, dont on veut avoir les sous
d’or ou les humbles sesterces. Sous l’influence de préoccupations
diverses, ni l’un ni l’autre ne voudraient abandonner
indéfiniment leur argent. Ils consentent bien à le livrer, mais
en se conservant la possibilité de le reprendre avant la fin de
la société, soit pour éviter à temps des dangers éventuels, soit
pour hâter la réalisation des profits déjà effectués, soit pour
d’autres raisons plus puissantes encore.


L’un, le pauvre, qui a porté son épargne, peut avoir besoin
de la reconquérir sans retard, parce que le travail baisse, que
le crédit est épuisé autour de lui, et qu’il faut satisfaire aux
nécessités de tous les jours. L’autre, le riche, peut entrevoir
un meilleur emploi de ses capitaux en immeubles ou en spéculations
nouvelles ; ou bien des informations personnelles
l’ont effrayé, il les lui faut tout de suite, et rien ne doit être
capable de l’arrêter dans son désir de les mettre à l’abri. Il ne
se laisserait plus prendre, en tout cas, dans des affaires qui
auraient, une fois seulement, immobilisé indéfiniment ses ressources,
exposé malgré lui son argent, ou entravé ses nouvelles
espérances de gain.


Or, la Compagnie peut-elle s’engager à rendre à tout venant
ces fonds dont elle se sert ? Pourquoi les aurait-elle empruntés
alors ? Il faut bien qu’elle les garde, pour continuer ses opérations
à long terme[15].


[15] On sait avec quelles précautions la loi de 1867 a cherché à rendre
cela possible dans les sociétés à capital variable (Loi du 24 juillet 1867,
art. 48). Dans les sociétés ordinaires, en Droit français comme en Droit
romain, la retraite de l’un des associés devient un cas de dissolution.



Mais le capitaliste saura trouver un procédé bien simple : il
regardera autour de lui, cherchera des gens qui lui enviaient
son titre de sociétaire, il leur cédera ce titre moyennant finance ;
et voilà tout le monde, acquéreurs et vendeurs satisfaits, en
même temps que la société, qui est, par le fait même, dégagée
de tout souci à cet égard.


Ce procédé si naturel, si impérieux parfois, de la cession,
auquel, ni le respect des principes du droit, ni la résistance
opiniâtre des jurisconsultes ne purent faire obstacle dans les
rapports paisibles de la vie, comment ne se serait-il pas présenté,
imposé par la force, dans les agitations violentes du
monde des spéculateurs romains.


Les textes du Digeste et du Code sont formels en ce qui
concerne la transmissibilité des parts à suite de décès ; c’est
une disposition réservée aux seules sociétés vectigaliennes ou
de publicains. Cette dérogation absolue aux règles de la
société ordinaire n’est que le complément de la transmissibilité
entre-vifs qui caractérise l’action. Elle persista, même lorsque
l’usage des actions transmissibles (partes) eut disparu de la pratique.
Elle indique combien étaient sorties de la loi commune
et des principes rigoureux du droit, ces sociétés de publicains
que les empereurs ont systématiquement détruites en grande
partie, ou transformées, et dont les règles ne nous sont, par
suite, arrivées que confuses et tronquées, dans les traités du
Bas-Empire.


Limitation des responsabilités, espérances indéterminées
dans les bénéfices, réalisation immédiate des avances par la
cession possible à tout instant, transmissibilité à suite de décès,
c’est ce qui caractérise l’action, sans laquelle les grandes opérations
ne peuvent s’accomplir. Les Romains en firent des
parts inégales parfois, partes, particulas, magnas partes, dit
Cicéron, mais des parts sociales cessibles, et subissant l’influence
des événements, dans le cours de leur valeur variable :
Partes carissimas, dit encore Cicéron, l’homme de la politique
et du droit[16]. Et pour qu’il n’y ait pas de doute sur le sens
de ces mots, le texte porte que c’est à un certain moment, illo
tempore, que les partes étaient fort chères. C’est bien du cours
actuel et variable du titre qu’il s’agit donc, et non d’une créance
fixe, en argent ou en nature, comme on a pu le croire autrefois.
Asconius, Tite-Live, Valère-Maxime nous parlent aussi de ces
partes, et des participes qui les possèdent, sans être des socii
véritables.


[16] Cicéron, In Vat., XII.




V


A Rome, les garanties personnelles ont toujours eu une importance
prédominante, et c’est pour cela, sans doute, que les
sociétés anonymes n’y ont jamais été connues, quoi qu’on ait
osé en dire[17]. Nous croyons pouvoir démontrer, au contraire,
que des procédés analogues à ceux de la commandite par actions
y ont été pratiqués très largement, pendant plusieurs siècles,
et dans des opérations financières ou industrielles, certainement
aussi vastes que les plus grandes entreprises de nos
jours.


[17] Troplong, Préface du Traité des Sociétés. E. Frignet, Histoire
de l’Association commerciale depuis l’antiquité jusqu’au temps actuel,
ch. I, p. 56. Maynz, Cours de droit romain, I, § 21, p. 423, no 12.



La commandite, tout en maintenant la responsabilité personnelle
et solidaire du commandité, permet au commanditaire
de dissimuler plus facilement son nom et ses spéculations ;
c’est une raison pour qu’elle réussisse dans les pays où les
préjugés aristocratiques, les marques distinctives extérieures
dans la vie ordinaire et la morgue hautaine ou dédaigneuse
de tous les instants, défendent aux classes privilégiées le trafic
et les affaires.


Même après l’établissement de l’empire, qui avait asservi
l’ancien esprit aristocratique, on distinguait encore à Rome
les classes de la société, non seulement par les rangs qui leur
étaient réservés au théâtre et au cirque, mais par les costumes,
par les harnais des chevaux, plaqués d’argent pour les nobles,
par les bijoux et même les hochets que portaient les enfants
des patriciens, des chevaliers ou du peuple, en cuir pour les
uns, en or pour les autres[18].


[18] Voyez, pour les détails, à ce sujet : Mommsen, t. IV, 46 ; III, XI.
Duruy, Des Gracques à Auguste, p. 52. Dion Cass., XLV, 16.



Il dut se produire à Rome ce qui s’était fait dans notre
ancien régime, où la commandite avait, en effet, été incontestablement
utilisée pour ménager les préjugés aristocratiques
des nobles, qui voulaient spéculer sans déroger.


Si nous voulons faire un dernier rapprochement avec la
pratique du droit moderne, nous remarquerons que les sociétés
de publicains, reconnues et autorisées par l’État, avec qui
elles traitaient, jouissaient, par ce fait, de la personnalité juridique ;
ajoutons que les obligations auxquelles elles devaient se
soumettre étaient fixées d’avance et rendues publiques, avant
l’adjudication, par ce que l’on appelait : la Lex Censoria, sorte
de cahier des charges des adjudicataires.



VI


Cette œuvre financière et industrielle des publicains couvrait
le monde entier, et venait, avec une précision, une exactitude
de comptabilité et une régularité absolues, se centraliser
à Rome. Les livres de compte des Romains étaient des chefs-d’œuvre
de régularité ; ils étaient tenus avec une sorte de soin
religieux resté dans les traditions, même quand ils avaient
pour objet de distribuer entre les citoyens, le produit des fraudes
et des rapines faites en province ou partout ailleurs.


Pendant toute la durée de la République, les grandes compagnies
s’entendaient, correspondaient entre elles, se mettaient
en relations journalières au Forum par leurs agents supérieurs,
et souvent agissaient de conserve, en vue de leur
intérêt commun.


Ce furent ces innombrables et puissantes sociétés en commandite
par actions, comme les sociétés anonymes de notre
temps, qui convièrent le peuple à participer aux grandes entreprises
de l’État. Les actionnaires s’appelaient participes.


Les partes, plus ou moins chères suivant les moments et les
circonstances, subissaient l’influence des événements, comme
le faisait aussi très fréquemment et très brusquement, au dire
des historiens romains, le taux très mobile des intérêts, au Forum.
Nous avons, sur ce dernier point, les renseignements les
plus précis. C’était une sorte de cours du change très mouvementé.


Comment la pensée de spéculer sur ces variations incessantes
dans le marché, ne serait-elle pas venue à l’esprit de ces
Romains qui faisaient argent de tout, à ces raffinés en toutes
choses, altérés de richesses.


De là aux jeux de bourse surexcités par les chances de la
guerre ou les éventualités de la paix toujours incertaines à
Rome, il n’y avait qu’un pas à faire. Nous établirons que les
Romains de toutes les classes, les chevaliers surtout, les publicains,
les riches qui passaient leur vie au Forum, au milieu des
banquiers et des agents financiers de toutes catégories, l’avaient
promptement et largement franchi. Ils avaient pratiqué,
très anciennement, le jeu et les spéculations hasardeuses sous
toutes leurs formes.


Comment pourrait-on expliquer, sans cela, les textes des
écrivains latins qui nous parlent des ruines subites ou des
fortunes faites tout d’un coup au Forum, et du danger des naufrages
si fréquents entre les deux Janus. Il y a aussi des passages
de poètes ou de comiques, qui nous dépeignent des hommes
courant du matin au soir sur la place publique, préoccupés
du seul souci de feindre l’honnêteté et de tromper autrui ;
d’autres écrits nous présentent enfin le jeu comme un vice général,
dont les enfants eux-mêmes sont atteints en apprenant à
parler. Nous retrouverons dans les discours de Cicéron la description
de paniques sur le marché de Rome, qui semblent se
passer de nos jours, et qui se rattachaient, comme aujourd’hui,
soit aux événements politiques, soit aux mouvements des denrées
importées, soit aux affaires des grandes compagnies de
publicains.


Il n’y a eu au fond, qu’une différence essentielle entre
ces procédés anciens de la spéculation et notre temps, c’est
la concentration à Rome, entre les mains de l’État, de toutes
les grandes opérations industrielles et financières de l’univers ;
tandis que nous pouvons, en principe, constituer où il nous
plaît de grandes sociétés indépendantes. Cela put nuire à la
marche de ces entreprises et favoriser leurs abus, mais c’est
ce qui permit à l’État de les transformer presque toutes d’un
seul coup. C’est ainsi que la toute-puissance impériale put faire
disparaître presque complètement, en un instant, les grandes
compagnies, les actions, les financiers et les spéculateurs enrichis,
lorsqu’elle les considéra comme des obstacles à son gouvernement.







VII


Mais en même temps que l’État républicain voulait rester le
maître de tout, sous l’influence des mœurs anciennes et de ses
propres pratiques administratives, il faisait le moins possible
directement et par lui-même. Il comptait sur la puissance
d’initiative de l’intérêt privé ; il eut le mérite de savoir en
user par des intermédiaires nés spontanément autour de lui,
les grandes compagnies avec leurs actionnaires.


C’est par elles qu’il put, presque subitement, organiser les
entreprises les plus imprévues et les plus étonnantes, à mesure
que se développaient les immenses richesses de toutes natures,
que la conquête accumulait sous son domaine souverain.


Il suscita et entretint le feu de la spéculation dans ces âmes
romaines, de tout temps passionnées pour le gain. Ainsi, il eut
à sa disposition, le mécanisme, et la force qui devaient pourvoir
à tous ses besoins et à tous ses caprices.


Mais lorsque l’homme développe dans le monde moral, aussi
bien que dans le monde physique, une force nouvelle, il faut
avant tout qu’il s’assure les moyens d’en rester le maître ;
sinon, un jour pourra venir, où mieux vaudra pour lui la
détruire, que de rester exposé à ses effets inconscients et à ses
périls.


Par le fait même de cette organisation merveilleusement
prompte, et féconde dans ses résultats, l’État avait fait surgir
à ses côtés, une puissance redoutable, un corps de financiers
richissimes, pénétrant par des ramifications infinies dans le
peuple, et qui pouvaient s’imposer, quand cela lui convenait,
dans la direction de ses affaires intérieures et extérieures.
Cette puissance collective était agissante et habile, mais sans
hauteurs de vues, parce qu’elle était dominée par les considérations
d’intérêt matériel, et par l’amour de l’argent ; elle était,
d’ailleurs, de sa nature, difficile à maîtriser.


Elle était d’autant plus forte, avec le concours de tous ses
participants et intéressés, qu’elle avait à son service le vieux
système du vote direct des lois dans les comices populaires.
Elle put en certains cas, très probablement, constituer les comices,
comme on compose, de nos jours, certaines assemblées
d’actionnaires en vue du vote. C’est la seule manière d’expliquer
les abominations qui y furent législativement consacrées
pendant près d’un demi-siècle, sous le couvert des lois judiciaires,
au profit des publicains et de leurs affiliés. Ces
spéculateurs éhontés, ces nouveaux enrichis au luxe insolent,
ne devaient pas inspirer de sympathies désintéressées autour
d’eux, même parmi les citoyens, et ils n’auraient pas pu acquérir
les suffrages nécessaires pour innocenter tous leurs crimes,
si une grande partie de ces suffrages ne leur eût appartenu
d’avance.


Il y eut là, il faut en convenir, une manifestation saisissante
de ce que peuvent les forces de l’association spontanée et libre,
sous un régime où l’initiative individuelle, quoique passant
par les mains de l’État, eut tant d’action, que l’on ne tarda pas
à tomber, par une réaction violente, jusqu’à l’absorption de
toutes choses entre les mains d’un seul.


Notre savant maître et prédécesseur, M. Humbert, dit dans
son Essai sur les finances et la comptabilité publique chez les Romains[19],
« qu’il est permis de rechercher les premières notions
de la science financière, chez le peuple le plus calculateur,
le plus exact et le plus politique de l’antiquité. »


[19] Paris, Thorin, éditeur, 1887.



Il faut ajouter, à notre point de vue, que, pendant plus de
trois siècles, la soif de l’or et la fièvre de la spéculation envahirent
toutes les classes de cette société qui se corrompait, et
vinrent se joindre au désordre des mœurs, aussi bien qu’aux
vices d’une constitution devenue trop étroite, pour amener
les heures d’asservissement et de décadence.



VIII


Les financiers de Rome, c’est-à-dire les publicains et les
banquiers, ont été, pendant près de trois siècles, infiniment
plus maîtres de la politique intérieure, de la guerre et de la
paix, que ne le sont en général les plus grandes puissances
financières contemporaines.


Cette affirmation pourrait paraître exagérée, si on devait
juger des choses de l’antiquité, comme on le fait de celles de
notre temps, où l’on trouve, en effet, l’influence de l’argent,
déjà si considérable et parfois même si pesante, dans la politique
particulièrement. Mais les points de vue doivent être
absolument différents, à cause de la diversité de la constitution
et des mœurs, c’est-à-dire à raison des procédés employés, en
politique comme en finance, et de leurs conséquences naturelles.


Au surplus, ce que nous désirons avant tout, c’est de ne pas
encourir le reproche, très grave à nos yeux, de hausser le
degré d’importance de ceux dont nous écrivons l’histoire, et de
voir trop en eux et par eux. Celui-là ne saurait inspirer confiance,
qui, en étudiant les institutions humaines, se laisse
aveugler par les détails et perd le juste sentiment de l’ensemble
des choses. Il ne faut pas même être suspecté de cette tendance
fâcheuse. C’est pourquoi, dans cet aperçu, ainsi que dans le
cours de notre étude, pour caractériser l’œuvre et le rôle des
publicains d’une manière générale et dans son ensemble, ce
sont les paroles mêmes de ceux qui les ont vus de près que
nous emprunterons. Nous nous bornerons à étudier le développement
et l’explication d’un état de fait qu’ils affirment, à
ce sujet, avec une surprenante et unanime énergie.


C’est, au dire des écrivains de l’antiquité, l’attribution du
pouvoir judiciaire aux chevaliers, par la loi de Caius Gracchus,
qui porta à son plus haut degré l’autorité déjà très
grande des publicains. Appien déclare que, « dès lors, les chevaliers
eurent l’autorité, le Sénat eut simplement l’honneur… »
D’un seul coup on abolit la puissance du Sénat[20]. Florus dit :
« C’est par l’effet des lois judiciaires qu’il devait régner… Le pouvoir
judiciaire déplacé, c’était les fonds publics, c’est-à-dire le
patrimoine de l’État supprimé[21]. » C’est Pline qui dit encore :
« Auctoritas nominis in publicanis subsistit. » Bien d’autres
textes de la plus indubitable valeur parlent le même langage,
qui ne saurait, dans de pareilles conditions, passer pour une
série d’images de rhétorique, mais qui doit indiquer une chose
réelle et effective. Nous transcrirons intégralement les plus
importants de ces textes, lorsque le moment sera venu[22].


[20] « Ὅτι ἀθρόως τὴν Βουλὴν καθῃρήκοι. » Et Appien ajoute : « La vérité
de cette parole de Gracchus s’affirma de plus en plus par la suite des
événements. » Bell. civ., I, XXII.



[21] « Unde regnarent judiciariis legibus… translata judiciorum
potestas, vectigalia, id est imperii patrimonium supprimebat. »



[22] Voy. infra, chap. III, sect. I, § 2, 3e, Lois judiciaires.



Nous comprendrons, dès lors, Mommsen affirmant « que les
publicains conquirent le pouvoir dans l’État, qu’ils semblaient
ne faire que servir » ; et l’on sent bien que Montesquieu se
mettait en présence des textes anciens, lorsqu’il écrivait : « Tout
est perdu lorsque la profession lucrative des traitans parvient
encore, par ses richesses, à être une profession honorée…,
et une chose pareille détruisit la République romaine… Le
traitant n’est pas le législateur, mais il le force à faire des
lois[23]. » A Rome, ils eurent les finances de l’État entre
leurs mains, et on les laissa ajouter la justice à leur autorité
de fait.


[23] Esprit des Lois, liv. XIII, ch. XIX.



Les publicains devinrent maîtres des affaires intérieures de
l’État ; ils le furent aussi de ses relations extérieures. On peut
dire qu’ils dirigèrent même la marche des armées. Les historiens
modernes les moins prévenus constatent plus sûrement,
de jour en jour, qu’à partir de la première guerre punique
jusqu’à l’Empire, Rome n’a peut-être pas fait une seule conquête
dont la cause déterminante n’ait été l’intérêt de ses
affaires commerciales et financières.


Sans doute, même dans les années de leur toute-puissance,
bien des faits les plus importants dans la haute politique sont
restés en dehors de leur action ; et il ne faut pas les considérer
comme ayant été réellement le pouvoir dirigeant en toutes
choses, malgré les affirmations absolues que nous venons de
rapporter. Ils n’intervenaient, en d’autres termes, que s’ils
croyaient avoir intérêt à le faire ; seulement, ils choisissaient
leurs hommes, ils préparaient les événements, et puis, ce qu’ils
n’avaient pas in actu ils l’avaient in habitu, et ils en avaient
conscience. Ce système fonctionna légalement, sans interruption,
et intégralement, depuis les Gracques jusqu’à Sylla.


Nos constitutions politiques, tout imparfaites qu’elles soient,
offrent, par leur mécanisme régulier et parfois complexe, des
garanties essentielles, bien connues, depuis la proclamation du
principe de la séparation des pouvoirs, et l’adoption du régime
représentatif, mais dont les Romains n’avaient pas la notion.
Il faut songer qu’à une époque où tout se faisait à Rome par
le Sénat et les comices, les publicains furent maîtres du Sénat
par leurs tribunaux criminels toujours menaçants, et qui, en
permettant tous les abus et tous les crimes à leurs amis, frappaient
systématiquement sans scrupule ni pitié leurs adversaires ;
ils furent maîtres des comices par leur influence personnelle,
par l’argent, lorsque les comices furent à vendre, et
par les très nombreux suffrages de leurs actionnaires, qui formaient
aisément la majorité pour élire des magistrats ou faire
des lois, puisque tout le monde, à peu près, suivant Polybe,
avait un intérêt dans les adjudications. C’est là ce que veulent
dire incontestablement, Appien, Florus et Pline, en parlant de
leur règne, et de cette puissance nouvelle qui a brisé celle du
Sénat, dès qu’elle leur a été transférée.


L’aristocratie de naissance et l’aristocratie de la fortune,
réunies primitivement sur la tête des mêmes grands personnages,
dans les mêmes familles, se modifièrent ; il y eut les
riches d’un côté, la nobilitas de l’autre, qui ne cessèrent de se
disputer le pouvoir. L’État y perdit son antique autorité, sa
force morale, son esprit de suite, ses traditions nationales, et
la liberté. L’aristocratie de naissance succomba la première
dans la lutte ; elle fut remplacée par une noblesse de fait, nobilitas,
qui gravitait autour du Sénat, qui, « bien que sortie du
peuple, n’en tenait pas moins le peuple en souverain mépris »,
et qui dut tomber à son tour devant les spéculateurs enrichis
et les publicains.


Cicéron qui, dans ses plaidoiries ou dans ses lettres, nous
donne le reflet exact de la vie politique et des préoccupations
du grand monde de Rome, parle bien plus souvent et avec
beaucoup plus de déférence soumise, qu’on ne le ferait de nos
jours, malgré tout, de ces spéculateurs, de ces financiers, de
ces publicains, qui semblent être constamment présents à son
esprit.


Il n’a garde de les oublier, lorsqu’il veut, par exemple, constater
l’état des mœurs ou de la politique dans une contrée. Il
les met sans cesse en relief, parce qu’ils sont devenus un élément
considérable, dans la vie du monde romain. Il les nomme
la Fleur des chevaliers, les hommes du premier ordre, la sécurité
et l’honneur de l’État[24].


[24] On pourra voir, dans le chapitre que nous avons spécialement
consacré à l’opinion de Cicéron sur les publicains, le langage enthousiaste
dans lequel il s’exprime parfois sur leur compte.



Quel est enfin le financier moderne dont on pourrait dire
ce que Cicéron disait d’un chevalier, dont la situation n’avait
cependant rien de très extraordinaire aux yeux des Romains,
de ce Rabirius qui était poursuivi devant les tribunaux de
Rome, après avoir trafiqué, avec un de ses amis, Gabinius, du
trône des Ptolémées ? C’était le fils d’un riche et puissant publicain,
fortissimus et maximus publicanus, il est vrai, mais il
n’avait pas d’autre titre aux grandeurs. Et Cicéron, comme
s’il parlait de la chose la plus simple, dit qu’il fut, en effet, un
riche actionnaire des sociétés vectigaliennes, « magnas partes
habuit publicorum », et puis il ajoute, sans changer pour ainsi
dire de ton, et au courant de la phrase : il prêta aux nations,
« credidit populis. » Il le fit souvent, sans doute ; ce pluriel
négligemment employé l’indique. En même temps, il engageait
ses biens dans plusieurs provinces, il faisait crédit aux rois,
« in pluribus provinciis ejus versata res est ; dedit se etiam regibus » ;
autrefois même, il avait prêté de grosses sommes à celui
qui régnait à Alexandrie, à Ptolémée Aulète, « huic ipsi Alexandrino
grandem jam antea pecuniam credidit. » Mais il était généreux,
il ne cessait pas d’enrichir ses amis ; il leur confiait des
missions, il leur distribuait des actions, « mittere in negotium,
dare partes, re augere, fide substentare. » Un autre publicain de
la même époque disait : « J’ai plus d’or que trois rois[25]. »


[25] Cicéron, Pro Rabirio. Horace, Sat., II, 1, 16.



Quand on songe aux liens étroits, aux traditions de solidarité
politique, religieuse et mondaine, qui rattachaient entre
eux les membres des diverses castes, en lutte pour obtenir le
pouvoir dans la cité, on peut entrevoir le degré d’autorité que
dut atteindre cet ordre de chevaliers, groupé en sociétés très
unies, monopolisées par l’État, où les financiers de la force de
Rabirius et de Gabinius étaient loin d’être des exceptions,
vers la fin de la République. L’histoire de la domination romaine
en Orient est pleine de faits du genre de ceux que nous
venons de citer.


Par malheur, personne ne parait aux dangers que peut amener
après elle la prépondérance imprévoyante de la richesse,
tout entière aux résultats du présent, et, presque aussi indifférente
aux grandes traditions de la patrie, dans le passé, qu’à
ses intérêts supérieurs pour l’avenir.


A l’exemple de Montesquieu, E. Laboulaye a, très nettement,
fait ressortir cet état de choses, dont nous avons déjà redit les
périls. « En laissant les richesses du monde », dit-il, « s’accumuler
en quelques mains, le Sénat ne s’aperçut pas qu’il créait
dans l’État une faction qui, un jour, et avec une force irrésistible,
se disputerait Rome elle-même comme une proie à
dévorer[26]. » A vrai dire, le Sénat avait souvent pressenti le
danger ; il résista énergiquement, parfois même habilement,
mais il n’était plus soutenu par les grandes traditions populaires
des premiers temps, et il fut vaincu par la force même
des mœurs, et le vice d’institutions politiques surannées. Voilà
les graves enseignements de l’histoire, et la sanction des faits.


[26] Essai sur les lois criminelles des Romains, p. 8.




IX


Sous l’Empire, un certain nombre d’impôts restent encore
soumis au régime du fermage ; mais les publicains qui continuent
à lever ces impôts, ainsi que les entrepreneurs des travaux
de l’État, passent sous la surveillance et l’autorité incessante
des agents du gouvernement. Auguste s’efforce de
reconstituer les anciennes traditions religieuses, familiales et
sociales ; mais, avant tout, il veut être le maître. Dès lors, les
publicains ne formeront plus un ordre puissant, ils seront
diminués de toutes façons, par le rôle auquel on les réduira,
et par la qualité des personnes parmi lesquelles ils se recruteront.
Ce sont des riches sans considération, et particulièrement
des affranchis, qui se feront publicains. Auguste a
détruit cette puissance rivale, avec laquelle il ne voulait pas
avoir à compter.


C’est ce qui explique comment les sociétés vectigaliennes
perdent toute leur ancienne importance à partir de cette époque ;
elles sont obligées de se borner désormais, à l’accomplissement
de l’entreprise qu’elles exploitent sous l’œil des agents
impériaux. Ce n’est plus le temps de ces partes carissimas que
l’on retrouvait dans toutes les fortunes, sous la République ;
il n’en est guère plus question sous l’Empire.


Nous l’avons dit, l’organisation de la commandite et des actions
n’ayant jamais pu être pratiquée que par les adjudicataires
de l’État, on comprend qu’une réforme radicale ait été
possible au gouvernement d’Auguste. Elle ne l’eût pas été,
sans doute, si cette sorte de monopole n’eût pas été observé en
droit et en fait. La force du courant eût emporté toutes les
digues, comme cela aurait lieu aujourd’hui, si on voulait tenter
un semblable retour en arrière, et proscrire l’action.


Sous les empereurs, le rôle financier aussi bien que le rôle
politique des chevaliers est désormais effacé pour toujours, et
c’est pourquoi nous nous arrêterons ; nous n’aurions plus le
même intérêt à suivre les publicains dans la modeste et obscure
carrière que l’Empire leur a tracée. D’ailleurs, l’intérêt
scientifique diminue lui-même, dans les rares textes qui leur
sont consacrés à l’époque classique, et ces textes ont été l’objet
de recherches consciencieuses et savantes qui ne laissent plus
rien à glaner[27].


[27] Voir notamment les nombreuses inscriptions relatives à des agents
de la douane, rapportées dans l’ouvrage de M. Cagnat, Les impôts
indirects ; Vigié, Des douanes dans l’Empire romain ; Marquardt,
Humbert, etc., op. cit., passim.




X


Tout cet organisme compliqué s’est donc évanoui pour longtemps,
avec la république romaine. Ces énormes mouvements
de finances, ces passions effrénées pour le jeu, ces hautes conceptions
de la spéculation, ces ruines, ces fortunes colossales
et soudaines, tout cela, condamné par ses excès mêmes à
disparaître avec les rouages usés de l’ancienne constitution,
absorbé et détruit par la puissance despotique des Empereurs
devenus maîtres de tout dans l’État, n’avait pas eu le temps de
se réorganiser, sous les ténèbres de la barbarie, ni à travers
les divisions sans cesse guerroyantes de la féodalité.


Les Lombards, les juifs, les commerçants des côtes maritimes,
en réédifièrent les premiers fondements, au moyen âge.
Le mouvement amené par les croisades y avait poussé, avec
les grands ordres religieux ou de chevalerie qui en étaient
sortis[28]. Law tenta follement de le rétablir, d’un seul coup,
en France.


[28] Voy. Léopold Delisle, Opérations de banque des Templiers. Champion,
édit. Paris, 1889, Voir aussi : Vavassour, Louis XIV fondateur
d’une société par actions. Paris, Marchal et Billard, 1889. Pauliat,
Louis XIV fondateur de la Compagnie des Indes. Troplong, dans sa
préface du Traité des sociétés, signale, parmi celles de nos plus anciennes
sociétés par actions, les plus anciennes peut-être en France, les Sociétés
des moulins du Bazacle et du Château de Toulouse. Elles datent du
treizième siècle. Les associés s’appelaient des pariers, et les dividendes
des partages. C’est le souvenir, ou, plus probablement, le renouvellement
instinctif des noms des sociétés de publicains : partes, participes.
Le terrain n’était pas assez prêt, pour que l’institution se répandît avec
l’élan qui lui est naturel dans des circonstances favorables ; mais lorsque
le mouvement se produisit, il le fit avec sa fougue ordinaire, au dix-huitième
siècle. Voy. Troplong, Traité des sociétés, préface, p. LXXIV.



M. Oscar de Vallée, dans son livre sur les Manieurs d’argent[29],
a retracé, sous une forme magistrale, l’histoire des
spéculations financières. Il a reproduit les pensées austères et
les paroles flétrissantes de Juvénal, sur la puissance de l’or
dans la société romaine. Il a jugé d’une voix autorisée les désordres
financiers de Louis XIV, et condamné, avec l’appui
de d’Aguesseau, l’un de ses ancêtres préférés dans la famille
judiciaire française, les aventures ruineuses, l’orgueil impudent
et les passions affolées de Law et de la régence. Il a su
séparer, dans le commerce de l’argent et des titres, ce qui constitue
le jeu et la fraude, de ce qui est la spéculation légitime
sur le crédit et les grandes entreprises.


[29] Les Manieurs d’argent, études historiques et morales (1720-1857).
Paris, Michel-Lévy, 1858.



Depuis lors, que de chutes, mais aussi quels admirables résultats
se sont réalisés, à l’aide de ces procédés bienfaisants de
l’association, qui s’ingénie à opérer de merveilleuses concentrations
de forces, et surtout, par ces ressorts si simples de
l’action, qui laisse incessamment confiées à la vigilance de
chacun, la sécurité et l’indépendance de ses capitaux.



XI


Nous l’avons dit, nos savants historiens et nos grands jurisconsultes
du passé n’ont pas eu le sentiment exact de cette organisation
financière, qu’ils ne pouvaient pas deviner. Devant
la simplicité des principes, et même en présence du récit des
faits, ils n’ont pas pu en entrevoir l’énormité. Est-ce que les
écoles italiennes du moyen âge, est-ce que les grands jurisconsultes
de la Renaissance ou des temps plus modernes, ont
pu soupçonner, sous les textes qu’ils étudiaient, parfois même
avec la puissance du génie, la merveilleuse hardiesse de ces
mouvements de la spéculation publique et privée, qui ne laissent
dans la science du droit que des traces légères de leurs
procédés hâtifs d’exécution ? Il faut voir ces choses, pour en
avoir le sentiment exact.


Les historiens et les romanistes de premier ordre en France,
en Allemagne, en Italie, éclairés par les faits contemporains,
ont profondément ressenti dans ces derniers temps, avec
Mommsen, l’impression qui résulta de cet état de choses,
mais sans y insister plus que lui. Nous voudrions en faire
ressortir la réalité jusque dans ses détails, et signaler les
analogies de ce système industriel et financier de la République
romaine, avec les procédés et le fonctionnement de nos
grandes compagnies modernes ou de nos finances d’État.


Assurément les ressemblances sont plus frappantes dans les
détails juridiques, et dans les procédés d’organisation ou de
contrôle, que dans le caractère spécial des événements qui se
rattachent à l’œuvre de ces sociétés. Cela tient à la différence
des mœurs publiques de ces temps si séparés l’un de l’autre ;
nous devons nous en féliciter, mais aussi nous tenir en garde.


On ne peut pas reprocher, heureusement, à nos grands spéculateurs,
les abominables tyrannies des publicains en province ;
dix-neuf siècles de christianisme ont laissé leur trace
dans l’âme des générations. On n’a pas non plus, sans doute,
à redouter, au même degré, leurs ambitions politiques ou leurs
prétentions au gouvernement ; enfin, grâce à Dieu, nous n’avons
plus de fermiers généraux. Mais on retrouve, avec une
sorte de surprise et de satisfaction de l’esprit, les mêmes phénomènes
juridiques et économiques renaissant logiquement,
à vingt siècles de distance. C’est l’esprit d’association qui communique
le même merveilleux essor à l’activité et à la puissance
de l’homme.


Dans le monde moderne comme à Rome, le mouvement
d’association, en se développant largement, a porté, partout où
il s’est fait sentir, cette vie des affaires, étonnamment active
et admirablement féconde, qui s’étendra à l’infini dans l’avenir,
si elle sait se moraliser en progressant. Il lui manquait, chez
les Romains, le droit d’initiative libre, un contre-poids politique
et un frein moral, et c’est ce qui en a fait un élément de
dissolution et de ruine pour la république.


Dans les deux civilisations, c’est assurément ce procédé si
simple et si modeste en lui-même, de l’action, de la petite part
sociale, qui a démocratisé et subitement agrandi le domaine
des spéculations élevées.


C’est l’action qui a fourni, par d’innombrables affluents des
forces indéfinies au travail humain. C’est elle qui a mis à la
portée de tous, et offert aux plus humbles épargnes, une part
dans les bénéfices des plus hautes combinaisons industrielles
ou financières. C’est encore par elle, si elle est sagement réglée,
que l’esprit d’association pourra répandre, comme autrefois,
dans les premiers temps à Rome, usque ad unum, son
influence bienfaisante et progressive.


C’est ce que les publicains et les financiers romains avaient
été amenés à comprendre et à utiliser, dans les combinaisons
de leurs vastes entreprises.


Mais ce qui est particulièrement intéressant à constater,
pour nous, c’est que la grande spéculation s’est manifestée à
Rome avec tous les phénomènes sociaux qui la caractérisent
de nos jours. La féodalité de l’argent dont on nous menace
s’était développée jusqu’à courber la ville éternelle sous son
joug avilissant, et ces crises redoutables qui, par instant, semblent
ébranler l’État lui-même, y faisaient également sentir
leurs secousses inattendues.


« Qu’on ne s’étonne pas », dit Mommsen, « en voyant cette
tour de Babel financière, fondée sur la supériorité colossale de
Rome, et non sur des bases simplement économiques, s’ébranler
tout à coup, par l’effet de crises politiques et chanceler
comme ferait de nos jours notre système de papier d’État.
L’immense détresse qui se déchaîna sur les capitalistes romains
à la suite de la crise italo-asiatique (ann. 664-90), la
banqueroute de l’État et des particuliers, la dépréciation générale
de la terre et des actions dans les sociétés, voilà des faits
constants qui sautent aux yeux[30]. »


[30] Histoire romaine (traduction Alexandre), t. VI, p. 27. — Voir
Cicéron, Pro lege Manilia.



N’en déplaise à l’illustre écrivain allemand, malgré les différences
réelles qu’il constate, malgré la décentralisation légale,
sinon effective des temps modernes, et la liberté de l’association
sous toutes ses formes, les crises financières ne sont, ni
pour son pays, ni pour le nôtre, des tristesses dont les Romains
aient gardé le monopole ; et les ressemblances peuvent être
retrouvées encore, de notre temps, jusque dans ces alternatives
de déchéances effroyables ou d’heureuse fortune. On a
trouvé, exprès pour cela, un mot expressif, aujourd’hui répandu
dans tous les pays et emprunté à la langue même du
grand historien.


Nous nous proposons, dans ce travail, de tracer l’histoire et
de fixer le rôle, resté jusqu’ici à peu près inaperçu, des manieurs
d’argent, publicains et banquiers, dans le monde économique
et politique de leur époque.


Si les circonstances nous le permettent, nous essaierons de
déterminer exactement, plus tard, les matières sur lesquelles
ont porté les opérations ou les entreprises de ces financiers
aventureux. Nous pourrons examiner ensuite et analyser les
procédés juridiques de la haute finance, particulièrement les
droits, les obligations, et le fonctionnement légal des associations
de publicains, de banquiers et de manieurs d’argent de
toutes sortes, à la bourse de Rome républicaine, c’est-à-dire,
au Forum et dans les Basiliques.







LES

MANIEURS D’ARGENT

A ROME

JUSQU’A L’EMPIRE





ÉTUDE HISTORIQUE



Les Romains ne nous ont laissé aucun livre, ni même aucune
dissertation, sur les publicains ou les manieurs d’argent.
Tout ce qui se rattache à cette classe de citoyens, qui joua un rôle
si important pendant plus de trois siècles, doit être recueilli
dans les paroles que les historiens, les poètes, les orateurs ou les
juristes ont consacrées, fréquemment, sans doute, mais presque
toujours incidemment, aux financiers, aux travaux publics,
et à la perception de l’impôt. C’est donc un tableau qu’il
faut reconstituer dans son ensemble, avec des documents très
épars, mais heureusement assez nombreux, dans les écrits antérieurs
à l’empire. Ceux qui sont d’une date ultérieure
sont presque muets, parfois inexacts, et c’est probablement
pour cela, que les publicains n’ont pas été placés par les historiens
et surtout par les juristes, au rang que leur mériterait
l’influence qu’ils ont exercée autour d’eux, jusqu’à Auguste.


Les publicains sont les manieurs d’argent, les spéculateurs
qui, avec les banquiers et les magistrats concussionnaires,
enrichis dans les provinces soumises, ont été longtemps les
véritables maîtres de l’univers.


Pour mettre au jour leur œuvre politique et financière, expliquer
leur action sociale, la comprendre sans s’en étonner, il
faut caractériser le milieu dans lequel ils ont vécu, déterminer
les traditions, les doctrines, les lois et les mœurs ploutocratiques,
avec l’appui desquelles ils ont déployé leurs excès
et leur puissance. C’est ce que nous allons essayer d’abord ;
nous arriverons ensuite, directement, aux publicains et aux
banquiers eux-mêmes.


Ils se développèrent vers l’époque des guerres puniques, sur
un sol qui semblait progressivement se préparer pour eux. Ils
apparurent, et l’ivraie ne tarda pas à absorber le bon grain.







CHAPITRE PREMIER.

INFLUENCE PROGRESSIVE DE LA RICHESSE DANS LA LÉGISLATION
ET DANS LES MŒURS ROMAINES, JUSQU’AUX PREMIERS TEMPS DE
L’EMPIRE.



Ce qui fit la force et la grandeur du peuple romain, ce fut :
l’austérité de ses mœurs primitives ; le culte de sa religion
profond et sincère, jusqu’à en mêler les pratiques à tous les événements
de la vie, au foyer et dans l’État ; la fidélité à la foi
jurée ; la vigoureuse organisation de la famille, autour de laquelle
rayonnaient les lignes indéfinies de la Gens fidèle ;
la persistance héréditaire dans les traditions de vertu civique
et de dévouement à la patrie ; ce furent enfin l’amour passionné
et l’orgueil du nom de la cité romaine, dans le passé, le
présent et l’avenir, allant parfois jusqu’à excuser tout, à légitimer
tout, pendant la guerre, comme au sein de la paix.


Les caractères énergiques et les talents se perpétuaient,
à travers les générations, dans ces vigoureuses familles
des temps anciens, à la sève puissante, à l’âme forte, où l’obéissance
au chef ne se discutait pas, où l’abnégation s’élevait
souvent, et presque naturellement, jusqu’à l’héroïsme. « Tout
Claudius était réputé fier, tout Scipion belliqueux, tout Mucius
jurisconsulte[31]. »


[31] Rodière, Les grands jurisconsultes, liv. I, ch. I, § 5, p. 33. Toulouse,
Privat, édit. 1874.



Le respect des ancêtres allait jusqu’à en faire des dieux ;
jusqu’à leur élever des autels, où la famille venait prier
en commun, suivant les rites ; où la jeune fille portait, tous les
matins, les fleurs nouvelles[32] ; où l’adolescent et l’homme fait
allaient chercher, pour les difficultés de la vie, de la force
d’âme, des conseils et des exemples.


[32] Ce fait est rapporté comme un trait de mœurs traditionnel, dans
les plus anciennes pièces de théâtre de Rome.



C’est pour cela que les Romains ont pu établir solidement
leur domination sur le monde, sans se presser ; non par le fait
d’un seul homme de génie, comme Alexandre, Charlemagne
ou Napoléon, dont l’œuvre hâtive ne pouvait être qu’éphémère ;
non en vertu d’un plan préconçu ; mais par des progrès mesurés,
incessants, accomplis très souvent, sous la conduite des
negotiatores, qui devançaient en éclaireurs les armées, dans les
pays à conquérir. Ils étaient soutenus surtout par les traditions
nationales, religieusement transmises d’âge en âge, dans
la vie privée, comme dans la conduite de l’État.


« Les Romains », dit M. Humbert, « étaient nés pour créer
l’administration comme la jurisprudence ; jamais peuple ne fut à
la fois plus traditionnel et plus progressif[33]. » Supérieurs en
cela, au grand capitaine qui faillit les détruire à Cannes,
ils surent vaincre, et ils surent ensuite profiter de la victoire.


[33] Humbert, Essai sur les finances et la comptabilité publique chez
les Romains, I, p. 9.



Ils célébrèrent, dans tous leurs actes, les gloires d’un passé que
leurs écrivains ont voulu placer au-dessus des lois ordinaires
de la nature. Sous l’inspiration des mêmes sentiments, ils
construisirent des monuments dont la grandeur était destinée
à affirmer la puissance du peuple-roi dans l’avenir, et qui devaient,
par leur inébranlable solidité, consacrer à jamais sa
mémoire.


C’étaient là les nobles et beaux côtés de la race romaine. Il
serait injuste de les méconnaître ou de les atténuer. C’est par
eux, il faut se hâter de le dire, que les événements extraordinaires
de cette phase de l’histoire de l’humanité, qui appartient
à Rome, conservent leur logique et leur moralité.


Ces traditions d’abnégation personnelle, austères et énergiques
jusqu’à l’excès, étaient faites, non pas, sans doute, pour
rendre la nation heureuse par les joies du présent, mais pour
conserver et augmenter ses forces, comme font, dans une armée,
la discipline et la fidélité aux enseignes. Elles se maintinrent
tant que les patriciens restèrent les plus puissants, en restant
les plus riches, avec leurs patrimoines restreints et leurs pratiques
à la fois religieuses et autoritaires ; et aussi tant que les
richesses et les mœurs de l’Orient ne furent pas venues troubler
les esprits et amollir les âmes.


Nous retrouverons dans les actes des publicains, quelques
traits rappelant les grands souvenirs du patriotisme antique ;
mais c’est sous un autre aspect, d’ordinaire, qu’ils vont se
montrer à nous. Les préoccupations de l’intérêt matériel finirent
par se substituer à tous les grands sentiments que contenaient
en elles les anciennes traditions.


C’est que les Romains, même des plus beaux âges, n’étaient
pas seulement avides de gloire ; leur ambition n’a jamais été
pleinement désintéressée, ni uniquement chevaleresque. Il est,
au contraire, établi, avec certitude, qu’ils furent toujours attachés
à la richesse, jusqu’à la passion ; qu’ils conquirent d’abord
pour piller[34], et qu’à l’époque de leur puissance, l’esprit
d’économie, se transformant en cupidité sans frein, ils ne s’arrêtèrent
que rarement, si ce n’est pas calcul, devant les spoliations
les plus violentes et les plus injustes.


[34] Voy. Montesquieu, Grandeur et décadence des Romains, chap. I
et IV. Cic., Pro Lege Manilia, XXII. — De Rep., II, XXXIV, V, I.



Cette passion de l’argent se manifesta constamment dans
leurs usages privés, aussi bien que dans leur vie publique,
dans leurs principes et leurs constitutions politiques, non
moins que dans leurs lois civiles[35]. Elle était trop profondément
enracinée au cœur des Romains, pour ne pas se retrouver
au fond de presque toutes leurs lois.


[35] Voy. un très intéressant article intitulé : Du rôle de la richesse
dans l’ancienne Rome sous la République, par A. Geffroy, de l’Institut.
Revue des Deux-Mondes, 1er juin 1888, p. 528.






Section Première.

De la richesse dans les lois d’ordre privé.



Quant aux rapports privés, d’abord, les garanties et les effets
de la propriété, le droit des créanciers contre leurs débiteurs,
les privilèges effectifs de la fortune, en un mot la richesse,
tout cela est, à Rome, l’objet de lois écrites ou de coutumes,
dont la rigueur jalouse ne recule pas, même devant les plus
rudes conséquences pratiques. On peut affirmer qu’aucun peuple
civilisé n’a jamais poussé aussi loin, ni les faveurs dont
jouirent, chez les Romains, ceux qui avaient le bonheur de
posséder, ni la dureté implacable, dans les sanctions du droit.


La propriété immobilière, très probablement inaliénable dans
le très ancien Droit[36], considérée comme émanant de l’État,
interprète lui-même de la divinité, fut, dès l’origine, placée
sous la protection vigilante du dieu Terme. On sait que celui
qui, de sa charrue, effleure le champ voisin, commet un sacrilège :
Sacer esto[37]. Il sera condamné à périr, lui et ses bœufs.


[36] L’heredium, propriété immobilière de la famille, était probablement
inaliénable ou au moins l’aliénation n’en était permise qu’en cas de
nécessité. Voy. Gérardin, Nouv. Revue historique, janv.-févr. 1889, p. 9.
Labbé, même revue, 1887, p. 4, et Cuq, Eod., 1886, p. 537.



[37] « Et ipsum et bovos sacros esse. » Festus, vo Terminus. Voir
l’Étude de M. Bénech, Le respect des Romains pour la propriété,
Mélanges de droit et d’histoire, publiés sous les auspices de l’Académie
de législation. Paris, Cotillon, 1867.



Il en est à peu près de même pour la propriété mobilière. Le
voleur est condamné à l’esclavage, flagellé, précipité du haut
de la roche Tarpéienne ; il peut être tué s’il se laisse surprendre.
Le temps est venu adoucir ces lois redoutables ; mais il a
fallu pour cela le travail des siècles.


La loi des Douze Tables a dû mettre un frein à la cruauté
des créanciers ; elle a limité le poids des chaînes dont on peut
charger un débiteur, et a fixé la quantité de nourriture qui
lui est due. Cette loi, qui, toute barbare qu’elle est, constitue
un progrès et qui fut entourée d’une sorte de culte, permet
encore que l’on conduise le débiteur en justice, obtorto collo ;
et si la prison n’amène pas le payement, par lui ou par d’autres,
on le vendra comme esclave, hors de Rome, trans Tiberim ;
à moins que les créanciers ne préfèrent se partager ses
membres sanglants[38], Partes secanto.


[38] Voy. Giraud, Les Nexi (Mémoires de l’Académie des sciences morales
et politiques, t. V).



On a contesté que la loi eût autorisé cette œuvre sanguinaire,
sur le cadavre de celui qui n’a eu, quelquefois, que le tort d’être
insolvable ; on a voulu voir dans ces mots, un symbole du partage
des biens ; mais comme les historiens romains les moins
suspects, lorsqu’il s’agit de médire de leur race, s’indignent
au souvenir de ces rigueurs, on ne saurait douter du sens de
cette horrible disposition, que l’on trouve, d’ailleurs, dans
d’autres lois anciennes[39].


[39] Tab. III, Nov. Enchiridium de Giraud, qui cite les autorités. Aulu-Gelle
appelle cette disposition du droit, horrificam atrocitatis.



On sait que les exigences d’une usure éhontée furent souvent
la cause des révoltes de la plèbe ; qu’il fallut régler ou
même proscrire, par des lois répétées, le prêt à intérêt ; que les
dettes furent la raison déterminante de la retraite du peuple
sur le mont sacré, aussi bien que de la conspiration de Catilina[40],
tant était âpre et dure la cupidité des prêteurs d’argent
dans l’ancienne Rome.


[40] Salluste, Catilina, 33. Voy. aussi Tite-Live, II, 23 et 24 avec la
peinture animée des plaintes de la plèbe contre la cruauté des créanciers,
et VI, 14, 18, 31, 32, 35. Cic., De Republica, II, XXXIII et XXXIV.



On demandait un jour à Caton l’Ancien, comment il était permis
de s’enrichir, et ce Romain des temps antiques se bornait
à vanter les bienfaits de l’agriculture. Son interlocuteur, insistant,
lui demanda si on ne pouvait pas placer son argent à intérêt ;
quid fœnerari ? Caton répondit, en prenant l’air indigné :
Et pourquoi pas tuer son homme alors ? « Tum Cato, quid hominem
inquit occidere[41]. »


[41] Cicéron, c., De officiis, II, 1.



Cette réponse contenait une dissimulation, assurément fort
grave, car il est avéré que Caton fit l’usure dans de vastes proportions.
Son génie des affaires le porta même à trouver un
moyen nouveau de garantir son argent, en forçant cinquante
de ses débiteurs à acheter ensemble cinquante navires, et à
les exploiter dans la forme d’une véritable commandite par intérêt.
Un texte de Plutarque, dont nous donnerons le détail
dans la suite, ne permet aucun doute à cet égard[42]. C’est là,
très probablement, le premier exemple de commandite nettement
rapporté dans l’histoire.


[42] Plutarque, Caton l’Ancien.



Sénèque prêchait, en philosophe, le mépris des richesses,
pendant qu’il épuisait la Bretagne par ses usures[43].


[43] Val. Max., IV, VIII, 2 ; Dion Cass., LXII, II ; Burman, op. cit., IX,
p. 129.



Enfin, Cicéron, qui, en parlant de son prédécesseur en Cilicie,
disait : « On eût cru qu’une bête féroce eût passé par là »,
donnait la main aux vastes exploitations de Pompée, ménageait
celles des publicains, et tirait lui-même, en douze mois,
de sa province, Salvis legibus, deux millions deux cent mille
sesterces[44].


[44] Épît. famil., V, 20 ; voy. aussi d’Hugues, Une province romaine
sous la République, p. 312. Paris, Didier, 1876. Voir, pour les détails
sur les richesses et les lois réglant l’usure, les indications précises fournies
par Marquardt, p. 64 et suiv. L’organisation financière, trad. Vigié.
Paris, Thorin, 1888.



Nous ne nous étonnerons pas, dès lors, des immenses fortunes
que nous verrons s’entasser dans les coffres des chevaliers ;
mais avant de passer aux résultats, continuons à indiquer,
en quelques mots, les procédés suivis dans la vie privée
de Rome pour les obtenir.


L’un des traits les plus curieux et les plus caractéristiques des
mœurs de ce peuple, qui fut rude au travail, et qui resta,
même quand il devint oisif, toujours âpre au gain, c’est le
soin religieux avec lequel il tenait ses comptes.


La tenue des registres domestiques, avec leur brouillon
(adversaria), leur grand livre (codex), leurs pages du doit et de
l’avoir (accepti et depensi… utraque pagina), le respect religieux
avec lequel on tenait ces livres au courant, pour y accomplir
les formes du contrat litteris, ou pour les produire en
justice, tout cela rentre dans le domaine des études élémentaires
du Droit romain. Nous n’en parlons, ici, que pour constater
que cette tenue de livres s’imposait, non pas seulement aux
négociants, comme de nos jours, mais à tout le monde. A
Rome, où le commerce est déconsidéré, chaque chef de famille
tient cependant ses comptes avec un soin minutieux, et dont
beaucoup de nos commerçants auraient lieu de s’étonner peut-être.
Encore, au temps de Cicéron, c’était un fait inouï qu’un
plaideur osât présenter en justice son livre brouillon, et qu’un
père de famille qui se respectait, n’eût pas son codex accepti et
depensi dans l’ordre le plus parfait[45].


[45] Pline l’ancien, II, 9 ; Cicéron, Verr., II, 1, 23. — Nous verrons,
d’ailleurs, plus bas, que les registres des banquiers, comme la pratique
de leurs opérations, furent soumis à des règles spéciales.



Dans tous les actes de la vie civile et particulièrement dans
les contrats, les liens juridiques ne s’établissent que lorsqu’on
est bien sûr du fond, par la netteté de la forme ; mais alors,
ce lien produit tous les effets que lui attribue une logique
inexorable.


Les mêmes mesures de prudence et d’organisation sévère, se
manifestent par rapport au patrimoine et au régime des biens
dans les familles. Le patrimoine de tous est placé sous la direction
unique, absolue, du pater familias, et chacun s’y intéresse,
pourtant, comme à une copropriété que protègent les lois
civiles et religieuses.


C’est dans le même esprit que sont conçues les lois sur les
successions ab intestat, d’abord seules admises, à l’exclusion de
toute disposition testamentaire.


C’est encore une vérité élémentaire, que la tutelle perpétuelle
des femmes, celle des mineurs, la curatelle, furent des mesures,
non de protection pour les personnes, mais des garanties
pour la conservation des biens dans les familles[46]. Le Droit
féodal a dit : « Ne doit mie garder l’agnel, qui doit en avoir la
pel. » Chez les Romains, ce sont les héritiers présomptifs qui
veillent sur les biens des incapables[47]. Ce ne sont pas les
fous furieux que l’on interdit, mais les prodigues, parce que
l’on considère leur genre de faiblesse comme le plus dangereux
pour le salut du patrimoine.


[46] « C’est en s’inspirant de cette idée », observe M. Gérardin, « qu’on
a dit qu’à leur début, la tutelle et la curatelle avaient été des droits
pour les tuteurs et non pas des charges. » Nouv. Revue historique,
janvier-février 1889, p. 3. Article sur la tutelle et la curatelle dans l’ancien
droit romain.



[47] Il est vrai que le tuteur n’a pas de plein droit la garde de la personne.
Mais, en fait, rien ne prouve qu’on ne la lui confiât pas ordinairement.



Un père, un mari, peuvent abandonner ex noxe leur enfant
ou leur femme à celui qui, par le fait de ces derniers, a subi
un dommage. « Tu me coûterais, par ta faute, plus que tu ne
vaux », pouvait dire le père, le grand-père ou le mari ; « j’aime
mieux te donner toi-même que de réparer, en payant, les torts
que tu as causés. » La femme et l’enfant passaient alors à
l’état d’esclaves (in mancipio) de la partie lésée ; mais il n’y
avait rien à débourser, et la loi déclarait le chef libéré de toute
responsabilité. Il livre le coupable, et garde l’argent pour lui
et le reste de sa famille ; voilà le droit paternel, que la loi a
établi sur les descendants et les femmes in manu, comme sur
les esclaves.


Le régime dotal lui-même, avec ses garanties exorbitantes,
est un des symptômes de ces mœurs réalistes, où l’on veut que
les femmes reprennent, à tout prix, leur dot : Propter quas nubere
possint. A défaut, on rendra au père, si sa fille meurt
avant lui, la dot qu’il a donnée, ne et filiæ amissæ et pecuniæ
damnum sentiret, dit simplement, presque brutalement,
le texte du Digeste.


L’abolition réitérée des dettes à suite des séditions, et les lois
agraires, se rattachent assurément au même ordre de sentiments
et d’idées ; je n’en parlerai cependant ici que pour mémoire,
parce que ce sont là des faits accidentels ou des mesures
politiques ; et je ne veux signaler, dans cette revue rapide du
Droit privé, que les actes légaux de la vie civile.


Mais je ne saurais oublier, dans ce tableau, le trait le plus
sombre, l’esclavage, les servi, ces pauvres êtres humiliés, ennemis
vaincus ou enfants nés dans les ergastula infects. On
sait de quel horrible trafic ils furent l’objet, sous l’influence
des mœurs venues de l’Orient. Quant aux mœurs antiques, il
suffit, pour les stigmatiser à cet égard, de rappeler les atroces
paroles de Caton sur l’économie agricole et sur les esclaves devenus
vieux, dont il faut, d’après lui, se défaire à tout prix[48].


[48] V. Wallon, Histoire de l’esclavage dans l’antiquité, t. II, part. II,
chap. III.



Tout cela est, assurément, bien connu, mais il n’est pas sans
intérêt de grouper ces dispositions, qui se soutiennent mutuellement,
et forment un vigoureux système économique.


Telle est la rude harmonie des lois civiles. Le Droit prétorien
se chargera de l’adoucir ; il le fera lentement, d’abord,
poussé par l’influence persistante de la pratique, par les suggestions
de l’équité naturelle, plus forte que la logique des
textes, et, plus tard, sous les sages et vivifiantes inspirations
de la morale chrétienne.


Assurément, on le voit bien, il serait difficile de trouver
dans l’histoire juridique des peuples, nous ne dirons pas seulement
un pareil ensemble de mesures protectrices du patrimoine
privé, mais, même isolément et avec leur rigueur savante,
la plupart des dispositions spéciales, que nous venons
de voir reliées en un redoutable faisceau.


Tout prend de l’importance, quand il s’agit d’affaires d’argent,
chez ce peuple qui fut toujours calculateur, méthodique,
et, comme l’a dit un écrivain autorisé, absolument carré[49],
jusque dans l’accomplissement de ses rapines. Ce fut là, sans
aucun doute, une des causes de l’admirable perfection des
détails de son droit privé, en certaines matières.


[49] Belot, Histoire des chevaliers, chap. VI. Geffroy, loc. cit., p. 530.



En résumé, tout manifeste, dans le Droit civil de la Rome
ancienne, un amour des richesses instinctif, profond et systématiquement
réalisé.


La propriété, les créances, les dettes, les contrats, les comptes,
les garanties de payement, la direction du patrimoine familial,
tout y prend un caractère de vigueur singulière, qui
semble se refléter dans la vieille formule quiritaire : Suum
cuique.


Celui qui touche au champ d’autrui subira la mort du sacrilège ;
celui qui vole, on le tue ; celui qui ne veut pas payer
ses dettes, on le charge de chaînes, on le jette en prison dans
les affreux ergastula des esclaves, on le vend, ou on se partage
son cadavre ; l’enfant, ou la femme, ou l’esclave qui a causé à
autrui un dommage, on l’abandonne à la cupidité du plaignant ;
les usuriers poussent leurs excès légaux jusqu’à provoquer
des révolutions ; c’est partout la mort ou l’esclavage, les lourdes
chaînes et les cachots qui assurent la possession des biens acquis,
suivant les règles d’un droit impitoyablement appliqué.


Lorsque ces rigueurs barbares s’adouciront, la cupidité traditionnelle
n’y perdra rien ; on sera moins rude pour défendre
le bien acquis, l’ancien esprit d’économie sera oublié, dédaigné
même ; mais on s’enrichira, par tous les moyens « et par tous
les crimes », des dépouilles du monde entier.





Section II.

De la richesse dans les lois d’ordre public et politique.



La législation politique des Romains devait se conformer à
ces tendances et à ces principes, si profondément gravés dans
les mœurs de leur vie privée. L’amour égoïste de l’argent finit
par l’emporter, là aussi, sur les vertus civiques, qui lui faisaient
un contrepoids bien nécessaire.


La prépondérance de la fortune se manifesta, en effet, de
bonne heure dans leurs constitutions, et ne cessa de continuer
sa marche progressive jusqu’au bout, c’est-à-dire jusqu’à l’absorption
de toutes choses dans le pouvoir impérial.


Le premier progrès, dans le sens de l’égalité politique, fut
un progrès au profit de l’argent, car il consista à passer d’une
aristocratie de naissance exclusive et despotique, au régime
d’une aristocratie ploutocratique et militaire, plus accessible,
mais toujours très privilégiée.


Il n’y a peut-être jamais eu de constitution qui ait poussé
plus loin que celle de Servius Tullius, le souci des privilèges
politiques et militaires au profit de la fortune. On le sait, le
classement des citoyens y est minutieusement réglé par degrés,
à raison de leurs patrimoines, et le vote de chacun y a plus ou
moins de portée, suivant sa richesse actuelle.


Assurément, dans cette constitution, comme dans toutes
celles où la ploutocratie apparaît, le privilège accordé à l’argent
se rattache aux qualités intellectuelles et sociales que la
fortune implique ou suppose, en les rendant plus faciles à réaliser.
Mais la rigoureuse et persistante application de ces idées
à Rome, a quelque chose de si particulier, qu’il nous semble
exister là un trait de mœurs à signaler, et une cause première
à mettre en relief.


Lorsque la constitution de Servius Tullius s’efface, le rôle
politique de la fortune ne disparaît pas pour cela. Les censeurs
divisent les tribus en sections électorales, où les voix des riches
ont encore la prédominance sur celles de la multitude.


Cette influence de l’argent est si incontestablement admise
dans la politique romaine, que Cicéron établissait ce qui suit
comme hors de contestation, en discutant une loi judiciaire :
« Pour choisir un juge, il faut avoir égard à la fortune autant
qu’au mérite personnel[50]. » Et Sénèque, plus explicite, disait
après lui : « C’est le cens qui élève un homme à la dignité
de sénateur ; c’est le cens qui distingue le chevalier romain de
la plèbe ; c’est le cens qui, dans les camps, amène les promotions ;
c’est d’après le cens qu’on choisit un juge au
Forum[51]. »


[50] Cicéron, Philippiques, I, 8.



[51] Sénèque, Controverses, II. Voy. aussi Belot, La révolution économique
et monétaire, etc., loc. cit.



Le cens est la base de presque toutes les lois judiciaires,
particulièrement de celles dont nous aurons à parler,
comme intéressant les publicains, par le choix de ceux qui
pouvaient être appelés à les juger. C’est un des points les plus
curieux de leur histoire et de l’histoire de la politique romaine
tout entière.


César restait fidèle aux mêmes principes, en constituant avec
ses centurions une chevalerie militaire jouissant des privilèges
politiques. Il leur donnait, avec le grade, le rang équestre,
le droit de porter l’anneau d’or, et leur faisait en même temps
une libéralité en argent, qui les mettait au niveau de leur
classement. Les empereurs renouvelèrent ce système, que les
nations modernes ont, à leur tour, vu reparaître aux époques des
grandes conquêtes[52]. A Rome, on constitua, parallèlement,
une hiérarchie civile sur des bases semblables.


[52] Belot, Histoire des chevaliers, p. 287 et suiv. César, De bello gall.,
II, 7, 8, 10 ; De bello civ., I, 77. Ovide, Am., III ; El., VIII. Martial,
Épigr., VI, 58. Cicéron, Verr., II, lib. III, 80. Suétone, Caligula, 38.



Enfin quand la démagogie militaire vint porter le trouble
dans les comices et supprimer les vieilles institutions, soit par
la fraude éhontée, soit à l’aide de la corruption et de la vénalité
pratiquées ouvertement, l’argent exerça, par la force des
choses, une puissance plus effective et plus absolue que jamais.


C’est qu’en effet, l’organisation politique des Romains aurait
dû se modifier avec le temps. Établie pour une petite cité
où régnaient des traditions respectées et des mœurs austères,
elle devint bientôt tout à fait insuffisante. Les grandes magistratures
livrées au suffrage des comices, les lois votées directement
par le peuple, furent fatalement l’occasion de désordres
et de scandaleux trafics. Ni le sentiment patriotique, ni celui
de l’importance des actes qu’ils avaient à accomplir par leurs
votes, ne devaient pouvoir soustraire les besogneux et les gens
sans principe, qui allaient en se multipliant tous les jours, à
l’influence des riches en quête de suffrages. Les privilèges accordés
légalement à la fortune, et la puissante organisation des
spéculateurs, ne pouvaient qu’augmenter encore ces dangers.


Tels étaient, dans les lois politiques anciennes, les vices qui
devaient s’aggraver avec la décadence des mœurs, avec l’avilissement
de la plèbe et ses développements imprévus, enfin
avec l’accroissement des richesses, dont les publicains et les
ambitieux de toutes les classes savaient user et abuser sans
scrupules.





Section III.

Prépondérance croissante de la richesse dans l’opinion et dans
les résultats pratiques de la vie publique.



On a dit que les Romains dédaignaient le commerce, ils
furent en effet, à raison de leurs origines, un peuple de laboureurs
et de guerriers qui garda longtemps ses principes, mais
qui sut prendre, avec les préjugés nationaux, les accommodements
inspirés par l’utilité pratique.


C’est ainsi que Cicéron considérait comme très nécessaire, de
ne pas confondre les divers genres de commerce. « La place
d’un homme libre n’est pas dans une boutique », disait-il.
« Le commerce ne convient qu’aux esclaves, s’il se fait en petit ;
mais il se relève, lorsqu’il se fait en grand, qu’il apporte dans
un même pays les productions du monde entier, qu’il les met
à la portée du grand nombre et garde toujours une parfaite
loyauté[53]. » Cicéron songeait certainement, en écrivant
ces lignes, à ses chers publicains[54]. Il a même des mots
gracieux pour les spéculateurs retirés des affaires, ses plus
vieux amis sans doute, qui, arrivés au port, se reposaient en
regardant le large[55]. L’ordre sénatorial seul se voyait éloigné
du commerce par les lois, mais, de plus en plus, sauf quelques
héroïques exceptions, souvenirs du vieux temps, il se
rattrapait, par la pratique d’une usure éhontée, et par les
scandaleux profits des magistratures provinciales ; du reste, il
ne tarda pas à se transformer complètement, ainsi que nous
allons le voir.


[53] De officiis, I, XLII. Montesquieu, Esprit des lois, liv. XXI, ch. XIV :
Du génie des Romains pour le commerce, et chapitres suivants.



[54] D’Hugues, loc. cit. : Une province romaine sous la République,
p. 101.



[55] « Atque etiam si satiata quæstu, vel contenta potius, ut sæpe, ex
alto in portum, ex ipso portu in agros se possessionesque tulerit, videtur
jure optimo posse laudari. » Cicéron, De officiis, I, XLII.



Ces mœurs, à la fois aristocratiques et rarement désintéressées,
ont souvent donné lieu à des rapprochements curieux
entre les Romains et les Anglo-Saxons de notre temps ; rapprochements
qui, sous bien d’autres rapports, et parfois pour les
actes les plus sages et les traditions les plus honorables de la
vie publique, se justifient étonnamment.


A l’époque qui doit nous occuper, la plèbe, de plus en plus
indépendante et nombreuse, s’était mise au travail ; le temps
des frumentaires paresseux n’était pas encore arrivé ; les chevaliers
surtout, qui avaient quelques avances et que les préjugés
aristocratiques n’arrêtaient pas, s’enrichissaient par les
entreprises ou les fermages de l’État dont ils se rendaient adjudicataires.
L’or des vaincus entrait sans mesure dans les
coffres des negotiatores et des publicains.


Les patriciens de race fidèles aux anciennes mœurs, dont le
nombre diminuait tous les jours, étaient réduits aux seuls bénéfices
de l’agriculture ; ils furent débordés de toutes parts.


Ils abandonnaient, après des résistances héroïques et des
prodiges d’habileté, chaque jour un nouveau privilège à la
plèbe. Leurs patrimoines perdaient leur valeur relative, et les
droits enlevés à la naissance, la fortune les conquérait par le
fait des mœurs, autant que par celui des lois. Le siège de l’autorité
et de l’influence se déplaçait ainsi ; il passait par la logique
des événements, non moins que par celle de la constitution,
des patriciens aux riches, aux homines novi. La morale
de l’intérêt menaçait de n’être plus tempérée par les traditions
de famille et de race.


Aussi, on a pu appliquer aux assemblées politiques de Rome,
ce que M. Guizot a écrit de celles de l’Angleterre : « Dans un
des premiers parlements du règne de Charles Ier, on remarquait
avec surprise que la Chambre des communes était trois fois
plus riche que la Chambre des lords. La haute aristocratie ne
possédait plus et n’apportait à la royauté, qu’elle continuait
d’entourer, la même prépondérance dans la nation. Les simples
gentilshommes, les francs-tenanciers, les bourgeois, uniquement
occupés de faire valoir leurs terres, leurs capitaux, croissaient
en richesse, en crédit, s’unissaient chaque jour plus
étroitement, attiraient le peuple entier sous leur influence, et,
sans éclat, sans dessein politique, s’emparaient en commun de
toutes les forces sociales, vraies sources du pouvoir[56]. » Le
savant écrivain de l’Histoire des chevaliers a pu avec raison reproduire
ce passage de Guizot, en le donnant comme le frontispice
de son chapitre sur les publicains.


[56] Belot, Histoire des chevaliers, chapitre VI : Les Publicains. — Guizot,
Discours sur l’histoire de la Révolution d’Angleterre, p. 12 ;
cf. Révolution d’Angleterre, et Duruy, Histoire des Romains, XV, § 1er,
t. I, p. 470, note 1. — Mommsen, Droit public romain, t. VI, 2e partie
(trad. Girard), p. 47 et suiv., 57 et suiv., 109 et suiv.



A Rome la révolution fut plus complète encore qu’en Angleterre.
Les éléments constitutifs de la grande assemblée se
modifièrent jusque dans leur personnel ; le patriciat perdit successivement
tous les postes d’honneur qui lui avaient appartenu
de droit, dans le gouvernement de l’État.


Des trois castes qui constituaient le populus, la noblesse de
race fut celle qui, au nom de la religion et du droit, eut l’autorité
la plus large, la plus incontestée pendant les premiers
siècles. Mais elle se modifia dans ses éléments constitutifs.
Le patriciat se fondit dans l’ordre sénatorial et la nobilitas ; il
perdit son prestige et vit le pouvoir s’échapper, en fait, de ses
mains. Ce furent les riches, même de race plébéienne, qui se
partagèrent les honneurs et le pouvoir. « Il se fit alors », dit
M. Duruy[57], « une scission parmi ceux qui avaient le cens
équestre. Les uns, fils de sénateurs, ne songèrent qu’à succéder
aux honneurs de leurs pères : c’étaient les nobles. Les
autres, d’origine obscure, et repoussés des charges comme
hommes nouveaux, se jetèrent dans les fermes et les travaux
publics : ce furent les publicains. »


[57] Duruy, t. II, p. 56. Voy. Mommsen, Droit public romain, VI, 2e partie,
47 et 68. Cic., De Rep., XXXIV.



C’est l’ordre des chevaliers ou des publicains qui prendra,
dès lors, l’influence dans les affaires. C’est la classe composée
presque exclusivement des enrichis, des hommes nouveaux,
homines novi, l’aristocratie d’argent, qui spéculera, qui gagnera
et qui dirigera tout, à l’exclusion de la nobilitas déconsidérée.
Auctoritas nominis in publicanis subsistit.


La plèbe, le troisième ordre, ne commença à exercer une
influence persistante et normale qu’avec les Gracques ; elle
grandit en luttant contre le Sénat et les chevaliers : mais ses
triomphes furent tardifs et éphémères. Ils conduisirent la République
rapidement à la démagogie.


L’histoire des publicains correspond, sinon à la plus belle
époque de l’histoire romaine[58], du moins à la plus grande, par
les résultats obtenus ; celle des immenses travaux, des riches
conquêtes, de la liberté politique et de la suprême éloquence.


[58] Voir les réserves graves de Mommsen, au début du chapitre de son
Histoire romaine, consacré à cette période.



Durant tout ce temps, la lutte politique des partis ne cessa
pas un instant dans Rome ; mais ce fut le parti des financiers
qui eut presque constamment l’avantage sur les deux autres, à
dater des guerres puniques jusqu’à la démagogie militaire des
guerres civiles. Nous avons vu le mouvement se manifester
par les actes législatifs de l’ordre politique, dans la précédente
section de ce chapitre, nous en trouvons ici la réalisation et
l’explication dans les faits.


On vit alors se multiplier comme par enchantement, surtout
après la soumission de Carthage, les signes certains des grands
mouvements dans les affaires. Les banquiers, très anciens à
Rome, étendent leurs opérations ; ce sont des changeurs, et surtout
des intermédiaires entre spéculateurs. C’est par eux que
l’argent circule, sous forme de billets, de Rome vers la province
et réciproquement. Il en existait déjà, au quatrième siècle, qui
tenaient leurs tables au Forum, plus tard ce fut dans les basiliques.


L’État prit des mesures financières, signalées par les auteurs
qui se sont occupés de l’histoire économique de Rome. On empêchait
l’argent de se porter sur un point donné, ou bien de
sortir d’Italie ; on s’efforçait de favoriser les prêts faits à Rome
et de donner à la capitale des avantages sur la province. On
s’occupait spécialement des juifs bien connus partout, et particulièrement
en Italie, par leurs affaires d’argent.


Le crédit public recevait de brusques secousses, au Forum et
dans les basiliques, par suite des événements, même les plus
lointains. On le sait, de tout temps, la prospérité des finances
a directement dépendu de la politique, parce qu’il n’y a pas de
crédit possible s’il n’y a pas de sécurité dans l’État. « Faites-moi
de la bonne politique, et je vous ferai de bonnes finances »,
disait un habile ministre, aux Chambres françaises. Ce fut
fréquemment la donnée de Cicéron et des autres hommes politiques
de Rome, devant le Sénat, chargé d’équilibrer le budget
et de diriger la politique extérieure[59]. En réalité, c’étaient les
préoccupations pécuniaires qui dominaient tout, la direction
des guerres, comme les actes de la paix.


[59] Cicéron, Pro lege Manilia très spécialement.



La richesse était entrée à Rome par d’autres mains que celles
des spéculateurs. Les généraux et les proconsuls faisaient de
scandaleuses fortunes aux dépens des provinciaux, et l’argent
qu’ils rapportaient de leurs déprédations jouait aussi son rôle
dans la politique pratique du Forum. Quelles que soient, en effet,
les sources qui l’ont amené, c’est par lui qu’on arrive aux fonctions
publiques et aux honneurs. On ne le dissimule pas, les
votes sont à vendre[60]. Il y a sur le Forum des boutiques, où
le prix d’achat est affiché. Vainement on édicte, en 595-159,
une loi qui punit les acheteurs de voix, et ensuite d’autres lois
pour punir les concussionnaires. Les suffrages continuent à
se vendre, et, dans les hautes fonctions, ce que l’on voit comme
rémunération des peines prises et des dépenses parfois colossales
de l’élection, c’est l’exploitation, en perspective, d’une
province, pour la désignation de laquelle on saura se rendre le
sort favorable[61]. Les soldats eux-mêmes promettaient, à prix
d’argent, le triomphe à leurs généraux, comme plus tard ils
leur vendront l’empire[62].


[60] Voy. La corruption électorale chez les Romains, par É. Labatut,
vice-président au tribunal civil de Toulouse. Thorin, éditeur, Paris.
Cicéron parle de dix paniers d’argent apportés par Verrès, de Sicile à
destination des électeurs des comices. Verr., I, VIII.



[61] Voy. Duruy, Hist. des Romains, t. II, p. 73 et suiv.



[62] Voy. notamment Mommsen, Hist. rom., t. IV, p. 86, qui rapporte
que Lucius Paulus, le vainqueur de Pydna, faillit se voir refuser le
triomphe, pour n’avoir pas assez tôt accordé à ses soldats ce qu’ils lui
demandaient.



« On pilla les provinces pour acheter les comices, on acheta
les comices pour piller les provinces ; la République se trouva
ainsi engagée dans un cercle sans issue, jusqu’à ce qu’elle
tombât épuisée entre les mains d’Auguste…[63] »


[63] E. Laboulaye, Lois criminelles des Romains, p. 164.



Les candidats aux grandes charges empruntaient, s’ils n’étaient
pas déjà immensément riches, pour pouvoir suffire aux
frais de leurs élections, et lorsque leur avenir politique paraissait
assuré, ils trouvaient très facilement du crédit. On savait
que les bénéfices du proconsulat les rendraient aisément solvables
et peut-être même les porteraient à témoigner une généreuse
reconnaissance, au moment du retour.


C’est par eux qu’ont été construits les cirques, les riches basiliques,
les temples somptueux, les plus beaux monuments de
la Rome républicaine, et qu’ont été données, en vertu d’engagements
pris d’avance quelquefois, les fêtes fastueuses pour
lesquelles l’univers entier était mis à contribution. Ce sont là
encore des faits bien connus. Nous nous bornons à les signaler,
ainsi que nous l’avons fait pour les lois, comme des traits
essentiels, dans les vues d’ensemble que nous voulons indiquer.


Après les conquêtes de la Grèce et de l’Asie, notamment,
l’or avait afflué tout à coup dans Rome. M. Duruy a dit justement,
en étudiant cette époque : « L’or est comme l’eau des
fleuves ; s’il inonde subitement, il dévaste ; qu’on le divise en
mille canaux où il circule lentement, et il porte partout la fécondité
et la vie[64]. » Rien n’est plus frappant dans l’histoire
de Rome.


[64] Duruy, II, chap. XIX. Salluste, Catilina, V, VI, X, XII ; Vell. Pat.,
II, 2 ; Florus, III, 13. Voir l’intéressant et judicieux discours préliminaire
de l’Histoire des révolutions romaines de Vertot. L’esprit et l’inutilité
des lois somptuaires est bien indiqué dans cet ouvrage, très vieilli
d’ailleurs.



Il serait aisé de multiplier les exemples de prodigalités, en
vue desquelles les généraux vainqueurs ruinaient les provinces
conquises. Mais plus redoutables encore en cela, pour leur
patrie, ils venaient y porter, avec les richesses mal acquises,
la corruption des mœurs[65].


[65] Appien, Bel. civ., liv. II, 26. Plut., Cæs., 29 ; Pomp., 58.



César, pour se faire des partisans, donna au consul Paul-Émile
près de 8 millions de francs ; à Curius, tribun du peuple,
12 millions pour acquitter ses dettes[66], car nos faillites
et nos liquidations sont encore peu de chose, à côté des dettes
personnelles de ce temps ; à Marc-Antoine, son lieutenant
dans les Gaules, 12 millions[67] ; il avait aussi payé ses propres
dettes, qui se montaient à 5 millions[68]. « Il fit établir pour
le peuple de Rome, un Forum entouré de portiques en marbre
et décoré d’une villa publique ; l’emplacement seul avait coûté
100 millions de sesterces, plus de 20 millions de francs. Pour
que sa gloire et son influence fussent partout présentes, il décorait
les villes d’Italie, d’Espagne, des Gaules, de Grèce et
d’Asie-Mineure, tout comme si l’empire eût déjà été son patrimoine.
Aux rois, il envoyait en don des milliers de captifs ;
aux provinces, il donnait, sans consulter le peuple ni le Sénat,
tous les secours dont elles avaient besoin. » Ces dons, et bien
d’autres, ne l’empêchèrent pas de demeurer puissamment riche.
Cicéron dit un jour publiquement au Sénat, que César, qui
avait en ce moment, en Gaule, une armée de cinquante mille
hommes, aurait pu la solder avec ses seules ressources[69] ;
mais qu’elles étaient légitimement son bien, et que c’était à
la République à payer les armées de ses généraux.


[66] Vell. Pat., II, 48.



[67] App. Ibid.



[68] App., Ibid. Plut., Cæs., 11.



[69] Cic., Prov. consul., 11 ; Pro balbo, 27. — Voy. Dezobry, Rome au
siècle d’Auguste, III, p. 388. Duruy, Hist. des Romains, II, chap. XXVI
et suiv.



Pompée avait fait construire un théâtre où quarante mille spectateurs
pouvaient contenir ; dans les premières fêtes qu’il y
donna, figurèrent des éléphants et d’autres animaux de toute espèce
en grand nombre ; cinq cents lions y furent tués[70]. Gaius
César faisait apporter les bêtes féroces aux jeux, dans des cages
d’argent. Æmilius Scaurus bâtit pour quatre-vingt mille
spectateurs, un théâtre soutenu par trois cent soixante colonnes
de marbre et orné de trois mille statues d’airain[71]. Tout cela,
avec la valeur artistique qu’y apportaient les Grecs, laisse bien
en arrière ce que nous appelons les splendeurs modernes. On
sait, malheureusement, quelle était la source de ces richesses.


[70] Plut., In Pomp., 54.



[71] Voy., sur ce point et sur le luxe de cette époque, Duruy, t. II, chap. XX.



Antoine ayant accepté toutes les flatteries hyperboliques des
Grecs, se laissa fiancer par eux à Minerve ; mais il se hâta
ensuite de réclamer la dot de la déesse, qu’il ne voulut pas
prendre à moins de 10 millions de drachmes (8,694,400 francs).
Cette plaisanterie juridique dut déplaire, sans doute, aux esprits
raffinés de l’Attique ; les Romains avaient, si on les compare
aux Grecs, l’imagination sèche et courte, mais ils avaient
des goûts pratiques et peu de sensibilité dans l’âme, surtout
à l’égard des étrangers.


La plupart de ces abus étaient, au reste, non seulement tolérés,
mais encouragés par l’esprit public. Il fallait bien qu’un
consulaire s’enrichît aux dépens des provinces, pour l’honneur
du peuple romain lui-même. Comment admettre que celui
qui avait commandé au peuple-roi, rentrât, comme au vieux
temps, dans sa modeste maison, et se confondît dans la foule
venue à Rome, de tous les points de l’univers.


Pendant ce temps, les publicains, plus riches que des rois,
prêtaient aux peuples, bouleversaient des empires par leur argent,
continuaient leurs exactions, et gardaient, le plus possible,
leur part de gouvernement. Nous verrons plus loin tous
ces faits se dérouler logiquement dans l’ordre des époques[72].


[72] Infra, chap. III : Suite chronologique des événements de l’histoire
romaine concernant les publicains et les banquiers (Histoire externe).



« On faisait mille crimes », écrit Montesquieu, « pour donner
aux Romains tout l’argent du monde. »


Déjà, de son temps, Caius Gracchus disait au Sénat : Il y a
ici trois camps : dans le premier on est à vendre, dans le second
on est vendu à Nicomède, mais dans le troisième on est
plus habile, on reçoit de toutes les mains et l’on trompe tout
le monde[73].


[73] Aulu-Gelle, II, 10. Mommsen, V, p. 67, note.



Jugurtha, le roi numide, s’était écrié en quittant Rome :
« O ville vénale, et qui périra bientôt si elle trouve un acheteur[74] ! »
Il avait prophétisé juste. La démagogie n’eut bientôt
plus pour mobile que la violence et la cupidité. Trois siècles
après, par une sorte de retour vers le passé, les soldats mettaient
l’autorité impériale elle-même à l’encan, et trouvaient
des acquéreurs solvables.


[74] « O urbem venalem ! et mature perituram, si emptorem invenerit »
(Sall., Jugurtha, 35).






Section IV.

La religion, les beaux-arts, la vie privée et le luxe des chevaliers.



Tout s’enchaîne dans les mœurs et dans les lois des grands
peuples. Les Romains des premiers temps, instinctivement
utilitaires, avaient tout fait, d’abord, en vue de la puissance
de leur race ; la religion avait dû naturellement se prêter à ces
tendances habilement patriotiques de la cité encore barbare.


« Je trouve cette différence entre les législateurs romains
et ceux des autres races », dit Montesquieu, « que les premiers
firent la religion pour l’État et les autres l’État pour la religion[75]. »
Cela est parfaitement vrai, sinon dans les détails
extérieurs du culte, du moins, dans l’esprit général qui en
dominait toujours les pratiques incessantes.


[75] Montesquieu, Dissertation sur la politique des Romains dans la
religion.



M. Gaston Boissier, qui n’admet certainement pas la donnée
historique de Montesquieu d’une manière absolue, puisqu’il
indique très savamment les origines italiennes et grecques des
croyances romaines, affirme cependant que : « jamais peuple
n’a été préoccupé autant que les Romains de l’importance et
des droits de l’État : ils lui ont tout sacrifié », dit-il, « leurs
vieilles habitudes et leurs sentiments les plus chers. » Plus
loin, il ajoute : « La religion des Romains devait sembler aux
Grecs la création la plus originale d’un peuple pratique et sensé,
qui avait réussi à discipliner toutes les forces de l’homme,
même les plus déréglées et les plus rebelles, et à les tourner
vers un but unique, la grandeur de l’État[76]. »


[76] La religion romaine d’Auguste aux Antonins, I, p. 11 et 34, introduction,
ch. 1er. Polybe, VI, 56.



Il ne faut donc pas s’étonner que la religion ait changé de
caractère à Rome, non seulement sous l’influence des mœurs
privées, mais encore par l’effet de la politique ; elle s’effaça presque
complètement, lorsque le patriotisme traditionnel fut remplacé
dans les âmes, par l’ambition personnelle et la soif de l’or.


En harmonie avec la pensée dominante, la religion romaine,
à l’exemple des mœurs et des lois, avait, dès ses origines, placé
la richesse à peu près au-dessus de tout, en ce monde. Plaute
disait : « Quand on est aimé des dieux, on fait toujours de
bons profits », et M. Boissier conclut avec raison que dans
cette religion, « ce n’est pas, comme dans le christianisme,
le pauvre qui est l’élu du Seigneur, c’est le riche[77]. »


[77] G. Boissier, Religion romaine, t. I, p. 22, introd., ch. 1er. Plaute,
Curculio, IV, 2, 45.



La richesse finit logiquement par l’emporter sur le terrain
religieux, comme sur tous les autres. On lui avait donné partout le
premier rang ; elle arriva à tout asservir.


Les cérémonies du culte étaient devenues, à la fin de la
république, à peu près uniquement le luxe des fêtes officielles,
ou le passe-temps des classes aristocratiques et riches, qui
n’aimaient à faire revivre les mœurs anciennes, que pour se
parer de leurs souvenirs. L’indifférence absolue pour les pratiques
religieuses avait envahi cette société travaillée par le
scepticisme philosophique, ou rabaissée par l’entraînement
des passions[78]. On laissait les édifices sacrés se dégrader
dans l’abandon. Auguste, qui voulait rétablir les anciennes
croyances, dut dépenser de nombreux millions pour la restauration
de quatre-vingt-deux temples consacrés aux dieux et
aux déesses, à Rome seulement. Quelques-uns de ces beaux
édifices commençaient à tomber en ruine[79]. Par la volonté
des empereurs, le paganisme reprit, en effet, quelque vogue
pendant les deux premiers siècles, comme si les sentiments
religieux devaient naturellement reparaître, au moment même
où le règne de l’argent venait de toucher à sa fin.


[78] Eod., p. 51, 60 et 70, introd., ch. II.



[79] Inscript. d’Ancyre. Mommsen, Res gestæ divi Augusti, p. 60.
G. Boissier, Religion romaine, t. I, p. 84 et 85, livre 1er, ch. 1er. Marquardt,
Le Culte chez les Romains, 3e période, traduction de notre cher
et savant collègue M. Brissaud, t. I, p. 86. Paris, Thorin, éditeur, 1890.



Ce qui était resté des anciens rites était devenu, dès les
débuts de l’influence grecque, très sensualiste, et même, en
certaines circonstances, choquant jusqu’à l’obscénité ; tout
répondait au culte effréné du plaisir et de la matière qui le
procure.


Et comme les arts sont le reflet exact, non seulement des
goûts, mais aussi des tendances humaines, ils suivirent la
même voie. Le goût moderne ne s’y est pas trompé. Si l’on
veut, de nos jours, construire une bourse ou une maison de
banque, on ne songe pas, assurément, à y commettre les doux
charmes de l’ogive gothique ; on fait instinctivement, de l’édifice,
un temple grec ou romain.


Par une transformation que le temps et les événements ont
produite à bien d’autres égards, quelques églises de la Rome
contemporaine ont conservé le nom, d’origine grecque, des
basiliques, et leurs formes architecturales. Le culte catholique
ne nous semble pas répondre à ces ordonnances rectilignes et à
ces harmonies plastiques, belles assurément, mais privées des
pénombres graves et mystérieuses des cathédrales du moyen
âge, et des plus belles églises de la Renaissance. La basilique
ancienne représentait bien ce qu’elle devait être : la continuation
du Forum, où l’on parlait d’affaires et de plaisir.


Les statues de bronze et de marbre, les belles colonnades,
les monuments somptueux se multiplièrent indéfiniment dans
les quartiers riches de Rome. Si l’on en croit les restitutions
que nous en ont faites les archéologues et les artistes, le
Forum, à l’avènement d’Auguste, devait présenter dans son
ensemble, un amas de temples, de basiliques, de riches statues,
de superbes portiques, disposés sans beaucoup d’ordre.
Tout cela fait penser au luxe dispendieux, mais voyant et
parfois indiscret, des gens trop vite enrichis.


« Les Romains eurent des arts », dit M. Viollet le Duc, « parce
qu’ils comprenaient que les arts doivent exister dans tout État
civilisé ; c’était une affaire de convenance, non de conviction
comme chez les Grecs et les Égyptiens… Voilà pourquoi,
quand ils en usèrent, ils le firent souvent sans mesure…
Quant à lui, le Romain ne demande qu’une chose, c’est que
son œuvre soit romaine, qu’elle soit un signe de grandeur et
de puissance[80]. »


[80] Viollet-le-Duc, Entretiens sur l’architecture, 3e entretien, p. 93.



Le patriotisme héroïque des ancêtres avait cédé la place,
dans le cœur de ces nouveaux citoyens, à l’orgueil égoïste de
la fortune. Il fallut l’empire pour humilier ces vanités malfaisantes ;
il fallut le culte scientifique et le respect du droit
privé, pour rectifier les esprits agités ; il fallut surtout le christianisme,
pour relever les âmes avilies par le vice d’abord,
et ensuite par la servitude politique.


Les Grecs ont été les artistes de Rome, et c’est à eux, presque
exclusivement, que l’on doit les belles œuvres de sculpture,
dont les Romains décoraient leurs places publiques ou
leurs solides monuments. Par eux pénétra aussi dans les esprits,
l’amour des lettres. « La muse au vol rapide vint visiter
la nation sauvage de Romulus[81]. » Mais c’est par eux aussi
que les procédés malhonnêtes se sont introduits dans les usages
privés et les spéculations de Rome. Ils ont servi d’intermédiaires
et d’agents, aux mœurs dépravées qui venaient de
leur pays. Ils ont trafiqué de leur vieille expérience, pour initier
les rudes et belliqueux laboureurs, devenus riches, à tous
les raffinements du luxe et des vices du monde de l’Orient déjà
usé.


[81] Aul. Gel., XVII, 21, 45. G. Boissier, La Religion romaine, Introd.,
chap. I, p. 46.



Les chevaliers, enrichis par leurs grandes spéculations et
leurs entreprises lointaines, aussi bien que les patriciens
gorgés de l’or de leurs proconsulats, connurent, comme nos
financiers modernes et plus encore, toutes les recherches de
la vie opulente. Il ne faut pas arriver à l’époque de Mécène,
d’Horace et d’Auguste, pour voir apparaître les villas somptueuses
des environs de Rome ou de Naples, avec leurs belles
eaux courantes, leurs cascatelles, leurs épais ombrages, leurs
splendides horizons ménagés à plaisir[82]. Au sixième siècle
de Rome, on suit déjà les stations balnéaires pleines de charmes,
dans la montagne, ou sur les rivages d’une mer admirable,
avec leurs excursions bruyantes et coûteuses, leurs spectacles
et leurs jeux. Depuis la seconde guerre punique, les
scorta s’étaient multipliées comme les mouches quand il fait
très chaud ; ce sont les expressions mêmes de Plaute. Elles se
tenaient surtout, avec les lenones, autour des argentariæ, là où
se pratiquait le maniement de l’argent et de l’or, au Forum[83].


[82] Voir, pour les détails sur les fortunes privées à Rome, Duruy,
Histoire des Romains, t. I, chap. XIX.



[83] Plaute, Truculent., I, 1, 45 :




« Nam nunc lenonum et scortorum plus est fere

Quam olim muscarum est, quom caletur maxime. »







Le nombre des esclaves attachés au service de la maison se
compte par centaines, et nous ne pouvons pas, par ce que nous
voyons autour de nous, nous faire une idée du luxe devenu
de bon ton à Rome, avec les mœurs asiatiques[84].


[84] Voy. Wallon, Histoire de l’esclavage, t. II, part. II, chap. III.
G. Boissier, Religion romaine, t. II, p. 343, liv. II, ch. IV : Les esclaves.



Cicéron, le plus illustre, sinon le plus fidèle représentant de
la classe bourgeoise et provinciale, de l’ordre des chevaliers,
chevalier lui-même par son origine, nous parle dans ses lettres
de tout cela, comme de choses ordinaires et passées dans les
mœurs. Sa correspondance, particulièrement celle qu’il entretint
avec son ami Atticus et son frère Quintus, est pleine de
détails curieux à ce sujet. Arrêtons-nous-y un instant, c’est la
vie de la haute finance, l’existence que menaient les chevaliers
et les publicains distingués.


Tour à tour avocat très occupé, orateur politique, consul,
homme très influent au Sénat, proconsul et général d’armée
en Cilicie, il a su se constituer, comme les autres, un riche
patrimoine. Il est propriétaire ; il place des fonds en dépôt chez
les publicains, avec lesquels il est en relations constantes d’affaires
ou d’amitié.


Il n’a pas tardé à avoir sa maison de Rome, que le peuple
démolit en un jour de colère. Il en avait plusieurs autres. Il
a acheté et somptueusement meublé de nombreux domaines
qu’il possède simultanément en Italie, qu’il habite tour à tour,
et d’où il correspond avec ses amis et ses alliés politiques. Il
réside tantôt à sa villa de Cumes, tantôt sur ses terres de
Pouzzoles, ou dans sa maison de Pompéi, ou dans celle de
Formies, ou de Clusium, ou du lac Lucrin, ou encore dans
celle d’Arpinum, sa ville natale ; il marchande des terrains un
peu partout et les achète à sa fantaisie. Il va se reposer aux
bains de Naples ou de la voluptueuse Baïa, dont Martial disait :
« Penelope venit ; abit Helene[85]. Elle vint Pénélope et s’en
retourna Hélène. »


[85] Martial, I, 62.



Pour son séjour favori de Tusculum, il commande en Grèce
des statues de marbre et de bronze, et passe en revue les divinités
dont les images conviendront à sa bibliothèque ou à sa
salle de jeux. Il ne veut, dit-il, ni les Bacchantes, ni Mercure,
ni Mars, quoiqu’il ait été homme d’affaires à la ville, et proclamé
imperator par ses soldats, dans les camps de sa province
d’Asie ; ce qu’il veut d’habitude, c’est avoir chez lui une salle
dans le genre des gymnases de la Grèce, et beaucoup de
livres grecs et latins. Il choisit, pour ses villas, des mosaïques,
des colonnes du plus beau marbre, aménage lui-même ses
appartements d’hiver et d’été, dont il dirige l’orientation et le
coup d’œil en vue des diverses saisons. C’est ainsi qu’on ouvrait,
pour le plaisir des yeux, de larges avenues dans les
forêts environnantes, afin d’apercevoir à l’horizon, les montagnes,
les monuments, les temples de marbres richement colorés,
et les portiques de la ville voisine ou de Rome elle-même.
Les juristes savent que les Romains, toujours processifs,
même quand il s’agissait de leurs goûts artistiques, fraudaient,
parfois avec leurs acheteurs, et plaidaient ensuite avec
eux sur la beauté des aspects que leurs domaines pouvaient
offrir, près des rivages de la mer[86].


[86] Cic., De offic., III, 4.



On oubliait peut-être un instant, dans ces lieux charmants,
le tumulte des comices, et les luttes ou les affaires du Forum,
les épées cachées sous les toges pendant les assemblées populaires,
le sang versé dans les rues, et jusque sur les degrés
même du Capitole, sans respect de l’inviolabilité des tribuns,
ni de la pourpre consulaire, ni de la sainteté des monuments
consacrés aux dieux.


Cicéron se séparait ainsi parfois des préoccupations du barreau
et de la tribune aux harangues, témoin de ses triomphes
oratoires ; il allait souvent aussi aux beaux jardins de son
gendre Crassipès. Il parlait grec chez lui ou dans ses lettres,
quand il voulait avoir des souvenirs aimables, être poétique
ou plaisant. Il vivait sans trop de contrainte, entouré de l’affection
des siens et particulièrement de celle de Tullia, sa fille
bien-aimée, et de son petit Cicéron, qu’il faisait instruire
sous ses yeux, mais à la vérité sans succès, dans l’art de l’éloquence ;
il soignait l’éducation de ses esclaves favoris.


Il avait pour hôtes ou pour voisins des amis, spécialement
des jeunes gens, parfois Pompée, Crassus, Marius ; il raconte
lui-même, qu’il amena une fois avec lui, de Baïes à Naples,
Anicius, dans une litière à huit porteurs, avec une escorte de
cent hommes armés, et rit de l’impression que produisit ce
déploiement de forces inusité, sur son ami[87].


[87] Ad Quint., II, 10, (633-655).



Ainsi passait le temps. On causait gaiement, on déridait
même assez facilement jusqu’à Trébatius, le grave jurisconsulte ;
on organisait des parties de pêche à la mer et dans les
lacs, des repas champêtres, des excursions ; on allait aux spectacles,
aux jeux et aux fêtes de la ville voisine ; on expédiait
des courriers et on en recevait ; on dissertait et l’on riait des
mets nouveaux ou des surprises de la température.


Et dans le cours rapide de cette vie de plaisir et de luxe, le
maître du logis trouvait encore le temps de se recueillir, de
lire les œuvres des littérateurs et des poètes, de composer des
vers, d’écrire d’innombrables lettres et de savants livres de
philosophie. Sans doute, il préparait aussi ses discours, sous
l’inspiration de cette nature si riche d’elle-même, et si belle
de tous les raffinements de l’art et de la fortune.


Telle était, avec moins d’art, de goût et d’esprit assurément,
mais avec la même opulence, la vie de beaucoup de ces publicains,
de ces banquiers, de ces negotiatores enrichis des dépouilles
du monde, plus portés à la dépense, évidemment, que
les vieux magistrats ou les patriciens de Rome.


Comme aujourd’hui peut-être, ces hommes nouveaux aimaient
le luxe brillant, plus encore que les douceurs de la vie
intime ; ils étaient arrivés tout à coup aux plus étonnantes
faveurs de la fortune, et c’étaient des Italiens amoureux des
modes de la Grèce. Les Romains de l’antiquité allaient disparaître
pour toujours.





Section V.

La fortune de Cicéron.



En suivant, dans ses détails, l’existence très coûteuse de
Cicéron, on est porté à se demander, comment le fils du pauvre
chevalier d’Arpinum a pu suffire à toutes les dépenses que
nous venons d’indiquer, et à bien d’autres, encore plus extraordinaires
dont nous allons parler avec plus de précision.


M. Gaston Boissier, notamment, s’est posé cette question
délicate[88]. Il y a répondu avec l’autorité qui s’attache à sa
science, et avec son talent élevé d’historien des mœurs romaines.
Sa bienveillance respectueuse pour le grand orateur lui
a fait trouver des explications ingénieuses et vraies, mais
qui nous paraissent incomplètes ; on dirait qu’il a craint de
trop insister.


[88] Cicéron et ses amis, II, 1. — Voy. aussi Tyrrel (The correspondance
of Tullius Cicero, introd., p. 34. Dublin, 1855), qui arrive aux
mêmes conclusions que M. Boissier ; Hild, Junii Juvenalis satira
septima. Paris, 1890, p. 55, et Drumann, Geschichte Roms, t. VI, § 106,
p. 381.



Nous sommes tenus, par la nature même de notre étude, à
mettre moins de discrétion dans la vérification des comptes,
si nous l’entreprenons ; et certes nous manquerions à notre
devoir, en négligeant un document de cette valeur sur les
mœurs financières des riches de Rome, si ce document existe.
Or, nous l’avons assez complet, actif et passif, dans ce qui
nous reste de l’énorme correspondance de Cicéron ; discutons-le.


En entreprenant ce travail, quelque peu difficile, nous ne
voudrions, pour rien au monde, être accusé d’intentions malveillantes,
ni de préventions systématiques, ni surtout d’esprit
de dénigrement. Nous n’aimons pas à voir « déshabiller les
grands hommes », et ce n’est pas cela que nous cherchons à
faire, par la publication de cette étude spéciale.


Cicéron ne partagea ni les vices odieux, ni surtout les crimes
communs aux riches de son temps, et c’est un hommage
par lequel nous nous plaisons à commencer cette énumération
des actes de sa vie. On y trouvera assurément beaucoup de
choses à blâmer, mais l’appréciation des œuvres humaines ne
doit être faite, en pure justice, que d’après les circonstances
auxquelles se sont trouvés mêlés ceux qui les ont accomplies.
C’est déjà un haut mérite pour Cicéron, d’avoir su résister au
torrent qui entraînait, autour de lui, tant de grands esprits
dans les abus même les plus honteux, dans les dilapidations
cyniques, les spoliations effrénées et violentes, souvent jusqu’à
la cruauté. Beaucoup de choses, que nous considérons,
avec raison, comme tout à fait condamnables, étaient regardées
comme absolument innocentes et licites, dans le monde que
nous allons pouvoir examiner de près ; il ne faut donc pas se
montrer trop sévère à leur sujet.


Nous plaçons ici, du reste, cette étude de mœurs, bien plus
en vue de l’époque de Cicéron, qu’en vue de l’homme lui-même,
quelque intéressant qu’il puisse être.


A l’égard de ce grand esprit, nous aimerons à respecter ce
qui est respectable, au milieu des faiblesses humaines, et nous
continuerons à admirer, sans réserve, ce qui doit être admiré
dans le génie supérieur du moraliste et dans la merveilleuse
éloquence de l’orateur.


Pour plus de clarté, nous ne parlerons guère, dans le relevé
des chiffres, que par francs, et non par sesterces, et même, la
plupart du temps, par millions de francs. Bien que Cicéron ne
fût pas l’un des plus opulents citoyens de son temps, sa fortune
nous permet, cependant, de compter en prenant pour base,
très souvent, cette respectable unité[89].


[89] On aurait tort de croire que la valeur du franc fut très différente
chez les Romains, de ce qu’elle est chez nous aujourd’hui. C’est par le
prix des denrées ordinaires qu’on peut faire la comparaison. Or, de
nombreux documents établissent que les prix étaient à peu près les
mêmes que de nos jours. Le tarif de Dioclétien est l’un des plus précis
parmi ces documents curieux ; quoiqu’il soit postérieur à l’époque où
nous nous plaçons, c’est là que nous empruntons les quelques détails
suivants : La livre de bœuf, 0 fr. 80 cent. ; de jambon, 2 fr. Le litre de
vin ordinaire, 0 fr. 80 cent. ; de bière, 0 fr. 40 cent. La journée de cultivateur,
2 fr. 60 ; de maçon, 5 fr. ; de boulanger, 5 fr. ; au garçon de
bain, 0 fr. 20 cent., etc. On le voit, le million d’alors valait bien, pour
le peuple, au moins celui d’aujourd’hui. Voy. Étude de M. G. Humbert,
Recueil de l’Académie de législation, 1868, p. 447, et les nombreux travaux
publiés sur les finances et l’économie politique des Romains.
Dureau de la Malle, Mommsen, Marquardt, etc. Voyez supra, notre
bibliographie.



Il eut infiniment plus de fortune qu’on ne le croit généralement,
et cependant il ne fut pas riche, de son propre avis,
parce qu’il eut beaucoup de fantaisies. Comme il le dit lui-même,
« c’est l’homme qu’on a coutume d’appeler riche et non
sa caisse. C’est le besoin qui est la mesure des richesses…
Celui qui désire beaucoup est pauvre[90]. »


[90] Parad., VI.



La vérité est qu’il eut beaucoup d’argent, qu’il l’aima et
le rechercha, non comme un avare, pour lui-même, mais pour
le besoin qu’il avait de le dépenser inconsidérément et sans
mesure. C’est ce que nous allons constater, pendant toute la
durée de sa vie[91].


[91] On peut lui appliquer, au moins en partie, cette phrase qu’il écrivait,
en philosophe, dans les Tusculanes : « Etenim quæ res pecuniæ
cupiditatem afferunt, ut amori, ut ambitioni, ut quotidianis sumptibus
copiæ suppetant : quum procul ab iis omnibus rebus absit, cur
pecuniam magnopere desideret, vel potius curet omnino ? » Tuscul.,
V, XXXII.



Tâchons de déterminer d’abord son actif, par ses immeubles,
par ses biens de toute nature, et surtout par l’argent dont il a
disposé, dans la dernière moitié de son existence très agitée.
Ce premier travail fait, nous chercherons à remonter jusqu’aux
origines de ces surprenantes richesses. Mais assurément
nous ne saurons pas tout.


En premier lieu, les immeubles : Cicéron a eu pendant la
plus grande partie de son âge mûr, simultanément huit ou
dix villas en Italie, dont quelques-unes étaient somptueuses.
Celle de Tusculum et celle de Formies notamment, devaient
valoir beaucoup d’argent, car, à son retour de l’exil, il trouvait
dérisoire que le Sénat ne lui ait alloué, pour les réparations
à faire, que cinquante mille francs pour Formies et cent
mille pour Tusculum[92].


[92] Ad. attic., IV, 2 ; octobre 697-57. On peut voir l’énumération d’un
grand nombre de ces immeubles et des objets de luxe qui s’y trouvaient,
dans le Geschichte Roms de Drumann, t. VI, §§ 107 et 108. Le Clerc
indique les villas d’Antium, Astura, Arpinum, Cumes, Formies, Pouzzoles,
Pompéi et Tusculum.



Il avait en même temps aussi, cinq ou six maisons de grande
valeur, dans les beaux quartiers de Rome. L’une d’elles lui
avait coûté près de un million[93], une autre plus de quatre
cent mille francs. Le Sénat lui avait alloué quatre cent mille
francs pour la reconstruction (superficies) de celle que le peuple
avait détruite[94].


[93] Ad fam., V, 6 ; Aulu-Gelle, N. A., XII, 12. Voy. Hild, loc. cit.



[94] Ad. att. eod. Ces maisons n’étaient pas assurément les plus belles
de Rome ; Claudius avait acheté plus de trois millions celle de Scaurus,
qui était située sur le Palatin, comme l’une de celles de Cicéron, celle
que ce dernier avait achetée à Crassus. Pline, Hist. Nat., XXXVI, 15-24.
Ascon., Ad. Cic. mil. arg., 70.



Nous pouvons ajouter enfin à cette liste de grands immeubles,
sur plusieurs desquels on connaît de curieux détails, et
dont on montre encore de belles ruines, « les petites maisons
(diversoria) que les grands seigneurs achetaient sur les principales
routes pour s’y reposer, quand ils allaient d’un domaine
à l’autre[95]. »


[95] G. Boissier, loc. cit.



Voilà donc d’importantes valeurs assurément : quinze ou
seize riches immeubles, d’autres disent une vingtaine[96], dans
le même patrimoine, ceci n’est certes pas chose commune,
même dans la Rome des anciens temps.


[96] Hild, loc. cit. V. Le Clerc parle de dix-huit immeubles auxquels
rien ne devait manquer, puisque Cicéron les appelle les délices de l’Italie.
Vie privée et litt. de Cic., 2e édit., p. 314, t. I des œuvres traduites.



Si on pouvait exactement évaluer chacun de ces biens, on
devrait compter déjà sûrement par millions. Les quelques
maisons ou villas au sujet desquelles nous avons pu donner
des chiffres certains, en représentent, à elles seules, au moins
trois ou quatre. La valeur totale des autres s’élevait beaucoup
plus haut. Or, pendant toute la période de son existence que
nous étudions, on peut affirmer que Cicéron n’a guère modifié
sa fortune immobilière, que pour l’accroître. Les détails
abondent dans la correspondance, à ce sujet, et ils ont été
soigneusement relevés par les historiens contemporains, en
France et en Allemagne. Nos renseignements sont donc, jusqu’ici,
parfaitement authentiques.


Passons aux meubles et aux dépenses de luxe, de fantaisie
ou d’ambition politique. Ici, les chiffres vont monter sensiblement,
sur le dernier point surtout : les dépenses d’ambition
politique. Rien, de notre temps, ne peut nous en donner une
idée, même approximative, malgré les surprises qu’amène
avec lui parfois, notre suffrage universel, à cet égard.


Cicéron fut sans cesse ou avocat ou homme politique, quelquefois
les deux en même temps, mais il fut aussi, artiste et
amateur par accès. Il avait acheté, à certaines époques, de
nombreux et remarquables objets d’art pour orner ses principales
villas. En 687-67, notamment, il ne mettait aucune mesure
à ses fantaisies. Il écrivait à Atticus, en Grèce, de lui
envoyer des statues de marbre et de bronze, des objets précieux
de toute espèce, le plus qu’il pourrait et le plus vite
possible. « Et signa et cetera quam plurimum quam primumque
mittas[97]. » Voilà ma passion, ajoutait-il. Lentulus m’offre
ses vaisseaux pour le transport, et tu peux avoir confiance en
ma bourse. « Arcæ nostræ confidito. » On pouvait aller très loin
dans cette voie dispendieuse. Le mandat était pressant, et
n’avait pas de limite. Mais, en ce moment-là, c’était l’amateur
opulent qui ne comptait pas, et payait.


[97] Ad. att., I, 4, 8 et 9 (687-67).



En 699-55, il faisait venir encore des statues ; cette fois il
en commandait avec plus de réserve. Il venait « d’ajouter des
exhèdres à son joli portique de Tusculum » ; alors, c’était la
peinture qui lui plaisait surtout, pour orner ses demeures[98].
Pline parle d’une table de citre ou thuya, que Cicéron avait
payée un million de sesterces (200,000 francs). C’était la première
qu’on eût vue à Rome[99]. On peut avoir par là une idée
du reste.


[98] Ad. fam., VII, 23 (695-55).



[99] Pline, Hist. Nat., XIII, 15.



D’autre part, et ceci même est à noter, plusieurs de ses lettres
familières témoignent hautement qu’il aimait aussi les
plaisirs des grands repas, du moins dans les dernières années
brillantes de sa vie à Rome. Il les goûtait à la fois en causeur
spirituel et en gourmet raffiné[100].


[100] Dans les premières années de sa vie publique, il avait, paraît-il,
l’estomac délicat, et redoutait les repas copieux, mais il en fut différemment
plus tard ; plusieurs lettres à ses amis l’indiquent, pendant ses
périodes de prospérité, depuis la fin du septième siècle surtout. Cic.,
Ad fam., VII, 26 ; IX, 15, 24, 26.



Or, nous savons quel luxe y déployait, parfois follement, le
grand monde de Rome. La vaisselle d’or et d’argent ciselé, les
animaux et les poissons les plus chers ou les plus rares, les
musiciens, les danseurs et les beaux esclaves de tous les pays,
en faisaient ordinairement les frais. C’était, entre amphitryons,
une rivalité dans les raffinements, au sujet de laquelle les
perles fondues dans un acide et mêlées à la nourriture, restent
comme un trait caractéristique, parmi les souvenirs classiques
de chacun de nous.


« Sa porte », dit V. Le Clerc, « était ouverte aux étrangers
qui lui paraissaient dignes de quelque distinction par leur
mérite, et à tous les philosophes de l’Asie et de la Grèce. Il en
avait constamment plusieurs auprès de lui, qui faisaient partie
de sa famille et qui lui furent attachés dans cette familiarité
pendant toute leur vie[101]. »


[101] Œuvres complètes de Cicéron, t. I, vie privée et littéraire, 2e éd.,
p. 311. Cic., De natura Deorum, I, 3.



Il se faisait accompagner, même dans ses voyages à travers
l’Italie, du nombreux personnel d’esclaves et de licteurs, qu’il
considérait comme nécessaires à sa dignité[102].


[102] F. Antoine, La Famille de Cicéron, Terentia, p. 23. Extrait des
Mémoires de l’Académie des sciences de Toulouse, 1889. Cic., Ad Att.,
XI, 13, 4.



Et cependant l’ambition devait coûter bien plus encore à
l’homme politique, que ses goûts mondains ou ses fantaisies
d’artiste.


A cet égard, nous avons d’abord les indications générales
que nous fournissent, d’une manière certaine, les usages du
temps. La correspondance intime nous a conservé, de plus,
quelques traits qui nous indiqueront comment il procédait
personnellement en cette matière.


Ainsi nous ne savons pas, sans doute, quel fut exactement
le chiffre de ses dépenses pour les candidatures aux grandes
charges de la préture et du consulat, et cependant on peut
affirmer que ce chiffre fut formidable, parce qu’il l’était forcément
pour tout le monde à cette époque. Et après le succès, il
fallait aussi payer au peuple ces jeux publics qui exigeaient
encore des millions.


Cicéron n’a aucune illusion à cet égard ; il faut, à son avis,
être très riche pour s’aventurer sur ce terrain, car il écrit au
sujet de Milon, qui avait eu pourtant beaucoup d’argent, que
ce dernier ne pouvait pas se permettre ces libéralités trop au-dessus
de ses moyens. « Quia facultates non erant[103]. »


[103] Ad. Quint., II, 8 (nov. 700-54). Plutarque (Vie de Cicéron, VIII),
rapporte que « les Siciliens lui amenèrent, pour les jeux de son édilité,
beaucoup d’animaux de leur île, et lui firent de nombreux présents. Il ne
profita point de leur bonne volonté pour s’enrichir, et ne s’en servit que
pour faire baisser le prix des vivres ».



Au surplus, son frère Quintus le lui écrivait dans sa note
sur la candidature au consulat : « Il faut faire les choses magnifiquement ;
c’est la condition indispensable du succès ; il
faut donner des banquets privés, et aussi des banquets publics
aux tribus réunies[104]. Aie soin », ajoutait ce frère très avisé,
« que ta candidature soit pleine de pompe, et illustre, et splendide,
et populaire, et qu’elle ait un éclat et une dignité suprêmes[105]. »


[104] « Est in conviviis… et passim et tributim. » Quintus, De petit.
consul., XI.



[105] « Ut pompæ plena sit, ut illustris, ut splendida, ut popularis, ut
habeat summam speciem et dignitatem. » Eod., XIII.



Il subit, quant à lui, vaillamment, ces épreuves qui eussent
été redoutables pour une caisse moins bien garnie que la
sienne, et peut-être pour lui-même aussi, en d’autres moments.
Il fit son devoir de magistrat avec facilité, sans doute, car il
ne s’en alarma ni ne s’en plaignit nullement.


Il lui arrivait cependant bien souvent, de se montrer inquiet
sur l’état de ses ressources. Il eut évidemment des crises financières
aiguës à traverser parfois ; il en sortait, du reste, ordinairement
à sa satisfaction.


Il y eut, en effet, des hauts et des bas incroyables dans cette
fortune de prodigue impressionnable, littérateur ou artiste et,
en tout cas, imprévoyant. Nous allons en juger par la suite.


Lors de son exil, dans les années agitées de sa carrière
politique, en 596-58, il s’était vu ruiné du jour au lendemain.
Sa correspondance devient alors vraiment attristante. On n’y
trouve plus, pendant quelques mois, que des lamentations,
des larmes, des remords de n’avoir pas été plus habile. Il
s’attendrit sur tout et sur tous, sur sa fille particulièrement et
aussi sur son fils, et même sur sa femme Terentia. Il se demande
comment il pourra venir à leur aide, comment il fera
lui-même pour vivre.


Son exil terminé, on le voit reprendre tout à coup et d’une
manière étonnante, un nouvel et puissant essor, dans cette
carrière quelque peu tourmentée, qui fut cependant heureuse,
le plus souvent.


Dès son retour, en effet, il recommence à construire, il
achète de nouvelles terres, de nouveaux objets d’art pour ses
domaines, édifie des portiques, construit des terrasses et des
bains dans ses villas ; il invite chez lui les plus grands personnages,
Marius notamment[106]. C’est à cette époque qu’il fait
circuler l’un de ses hôtes dont nous avons parlé, sur une
litière à huit porteurs, accompagnée de cent hommes armés.
En avril 698-56, il écrit à Quintus qu’il bâtit à trois endroits
à la fois, et qu’il remet à neuf tout ce qui lui appartient, enfin
qu’il vit plus largement que jamais[107].


[106] Voir, en ce sens, de nombreux détails dans les lettres des années
698, 699 et 700 à Quintus ou à Atticus. Il s’occupait aussi des villas de
son frère absent ; on ne distingue pas toujours très bien desquelles il
s’agit, dans ses lettres à Quintus. Ce qui en ressort, c’est qu’il y avait
de très beaux immeubles dans la fortune des deux frères.



[107] Ad. Quint., II, 6, an. 698-56.



Deux ans après, la baisse semble être revenue. Au mois de
février de l’an 700-54, il raconte à Atticus qu’il vient d’écrire
à César, pour plaisanter sur leur situation financière à l’un et
à l’autre, assez peu brillante, paraît-il, en ce moment. Mais à
peine sept mois se passent, et voilà qu’en octobre de la même
année, il fait une confidence très inattendue à ce même Atticus :
il lui apprend d’un ton très dégagé et incidemment, en
finissant une très longue lettre, que deux amis de César, lui-même
et Oppius, « me dico et Oppium », viennent de dépenser
douze millions de francs, soixante millions de sesterces pour
agrandir une basilique du Forum, dont l’aspect lui plaisait
beaucoup. Il craint les admonestations affectueuses d’Atticus,
et comme il ne veut pas recevoir d’observations dans la réponse
à cette surprenante missive, il écrit à son ami : « Je te
permets d’être écrasé de cette nouvelle : dirumparis licet…,
mais les propriétaires du terrain n’ont pas voulu traiter à
meilleur marché. Ce sera magnifique. Efficiemus rem gloriosissimam[108]. »
On ne sait pas ce que répondit Atticus.


[108] Toutes les éditions de Cicéron que nous avons consultées, et toutes
les traductions sont d’accord sur ce chiffre énorme : Sexcenties, HS,
soixante millions de sesterces. Contempsimus Sexcenties, HS. — Ad
attic., IV, 16, édit. Nisard, lettre 155, t. V, p. 160. — Le Clerc, t. XVIII,
p. 443. — Édit. Panckoucke, t. XIX, trad. de Golbery, lettre 149. — Tyrrel,
The correspondence of Tullius Cicero, vol. II. — Billerbeck, Lettres
annotées, t. I, p. 513. Et cela ne l’empêchait pas de songer peu après à
offrir un portique, προπύλαιον, à l’académie d’Athènes, Ad att., VI, 1.



Il dut être fort étonné, dans tous les cas, lui, le confident
des inquiétudes de la veille. Cicéron devait bien donner au
moins la moitié de la somme, puisqu’il insistait sur son nom,
me dico ; et s’il donnait, après une période de gêne, six millions
au peuple, il devait bien en garder au moins autant pour
lui-même. C’étaient donc, probablement, douze ou quatorze
millions qui lui étaient arrivés assez vite, dans le temps qui
sépare le mois de février du mois d’octobre. Douze ou quatorze
millions inopinément acquis en quelques mois ! il s’était
produit évidemment de bonnes aubaines[109].


[109] Dans le courant de cette année 700-54, il ne plaida pas une seule
fois, ou du moins, pas une de ses plaidoiries n’est mentionnée ; il ne prononça
qu’un discours au sénat sur les dettes de Milon, mais il fut nommé
augure. V. Le Clerc, t. I, Tableau chronol. de la vie de Cicéron (700-54).



Au fond, cette dépense soudaine n’était pas tout à fait désintéressée,
il y avait sûrement une arrière-pensée d’ambition,
dans cette largesse vraiment royale. Bientôt après, en effet,
en 704-50, on voit l’illustre citoyen se préparer à des sacrifices
du même genre, mais bien plus rudes encore pour sa caisse,
et dont cette fois le but direct est déclaré.


La pensée qu’il avait été proclamé Imperator par ses soldats
en Cilicie le poursuivait ; il voulait, comme d’autres généraux
victorieux, goûter les joies de la gloire militaire ; il voulait
obtenir les honneurs du triomphe, dans ces rues, sur ces places,
au milieu de ces masses du peuple encore tout animées
des souvenirs de son éloquence. Les lauriers de la tribune et
de la barre ne lui suffisaient plus.


En conséquence, il s’agite, se démène, pour obtenir cette
consécration solennelle de succès guerriers, qui avaient en
effet, besoin sans doute d’être consacrés ; mais surtout il se
prépare à subvenir aux dépenses fastueuses de cette solennité
triomphale. Il annonce à Atticus qu’il a donné l’ordre à Terentia,
de verser entre ses mains les sommes nécessaires pour les
préparatifs du triomphe espéré : « Me quidquid possem nummorum
ad apparatum sperati triumphi ad te redacturum[110]. » Il
est probable que cela fut fait.


[110] Ad attic., VII, 1 ; 704-50.



On fut intraitable, à la vérité, pour les prétentions militaires
du grand orateur. Le triomphe ne fut pas accordé. Mais ce
que nous voulons relever ici, c’est que sans avoir rien rapporté
de sa province, comme les autres généraux qui obtenaient
le même honneur, et après la donation d’octobre 54, il se sentait
cependant de force à supporter les énormes dépenses de la
fête publique à laquelle il devait contribuer pour une large part.


C’était encore un de ses moments de grande opulence, un
mouvement de hausse très prononcé dans l’état de ses fonds.
Cela ne devait pas durer.


Bien peu après avoir ainsi traité somptueusement toutes
choses, et bien que les dépenses prévues n’eussent pas été
faites, le pauvre grand homme retombait, en effet, en proie à
ses inquiétudes financières, et recommençait à se plaindre
dans ses lettres aux parents et aux amis.


Mais qu’on se rassure, la fortune ne tarde pas à se montrer
de nouveau clémente, car ses fantaisies coûteuses reparaissent,
s’aggravent même, et il ne sait pas plus y résister, au
moment de toucher à la soixantaine, que dans les années de
la jeunesse[111].


[111] Il faut observer, d’ailleurs, pour être tout à fait exact, que ses
plaintes coïncident quelquefois, avec des dépenses de fantaisie qu’on a
peine à comprendre, en un pareil état. C’est ce qu’il faisait notamment
pour le domaine de Phamea et pour la villa de Frusino, en mars 607-47.
Pendant qu’il affirmait n’avoir plus de quoi tenir son train de maison à
Brindes, et ne plus pouvoir conserver ses licteurs d’Imperator et sa valetaille,
il donnait l’ordre de reprendre cette dernière villa qu’il avait
vendue fort cher avec pacte de rachat, quelque temps avant. Voir F. Antoine,
La famille de Cicéron : Terentia, p. 20 et 23, loc. cit. Cicéron, Ad
attic., XII, 18, 36, 43.



En 709-43, ce sont des jardins qu’il lui faut dans Rome. Il
ne peut plus profiter des jardins charmants de son ancien
gendre Crassipès ; il lui en faut d’autres, pour s’isoler dans sa
tristesse, et aussi en vue de l’avenir, pour ces années de la
vieillesse, dont il avait si éloquemment parlé dans son traité.
Le voilà donc écrivant avec insistance et à plusieurs reprises
à Atticus, qu’il lui faut des jardins sans tarder, lui donnant
l’ordre d’acheter à tout prix ceux qui sont à vendre, fussent-ils
les plus beaux de Rome ; et l’on sait ce que coûtaient, aux
Romains de ce temps, ces magnifiques séjours de luxe, théâtres
de leurs fêtes et de leurs plaisirs. « Ne te préoccupe pas
du prix, lui dit-il. Nec tamen ista pretia hortorum pertimueris…
Quanti quanti, bene emitur quod necesse est[112]. » Coûte que
coûte, il faut acheter ce qui nous est nécessaire. En ce moment-là,
Cicéron avait dans sa caisse, en espèces, 120,000 francs,
600,000 sesterces, qui auraient servi, sans doute, à payer un
premier acompte.


[112] Ad attic., XII, 23 ; mars 709.



Après la mort de sa fille bien-aimée Tullie, c’est-à-dire vers
la même époque, ses fantaisies changent de caractère, mais
elles peuvent devenir encore plus désastreuses pour sa bourse,
s’il n’a pas de puissants moyens à sa disposition. Il est dans
la désolation, il faut qu’il associe le monde entier et la postérité
elle-même à sa douleur paternelle ; douleur très sincère
du reste et très touchante, quoique très expansive, comme tous
ses grands sentiments et ses impressions incessantes de toutes
natures.


Il ne renonce pas à ses jardins, bien au contraire, mais il a
un autre désir, désir sacré cette fois : « Me majore religione
obstrictum puto. »


Pour sa fille chérie, dit-il, un tombeau ne saurait suffire, il
faut lui construire un temple. « Fanum fieri volo[113]. » Pas un
édicule ou une simple chapelle, mais un temple qui lui assure
la « religion de la postérité. » Les règlements fixent la dimension
des tombeaux, cela ne peut lui convenir, c’est, comme il
le dit, une apothéose qu’il veut faire, ἀποθέωσιν. C’est une folie,
une extravagance, il le sait bien, error, ineptiæ, stultitia, τῦφος,
mais peu importe, il faut commencer tout de suite[114].


[113] Ad attic., XII, 17, 36, 43. — F. Antoine, loc. cit. : Tullia, p. 31.



[114] Ad attic., XII, 36, avril 709 : « Fanum fieri volo… sepulchri similitudinem
effugio, non tam propter pœnam legis studeo, quam ut
maxime assequar ἀποθέωσιν… ut posteritas habeat religionem. »



« On voit que Cicéron prétendait rendre à sa fille », dit le
savant abbé Mongault, « les mêmes honneurs que l’on rendait
à Bacchus, à Hercule… et qu’ainsi, ce Fanum qu’il voulait lui
bâtir était un véritable temple… Il avait chargé Atticus de faire
marché pour des colonnes de marbre de Chio, qui était un des
plus beaux marbres de la Grèce ; par là on peut juger qu’il se
proposait de faire un monument magnifique[115]. »


[115] Hist. de l’Académie des inscriptions et belles-lettres, t. I, p. 678
et 684. Mémoire sur le Fanum de Tullia, par l’abbé Mongault, membre
de l’Académie. Cic., Ad att., XII, 1, 9.



Ce n’est pas tout encore. « Dans ce temps si fécond en talents »,
écrit-il toujours à Atticus, « je veux, autant que je le
pourrai, consacrer la chère mémoire de ma fille bien-aimée par
tous les genres de monuments. Je ferai donc appel aux écrivains
les plus éminents de la Grèce et de l’Italie pour la célébrer
dans leurs œuvres, et cependant, hélas ! tout cela n’apportera
peut-être qu’une aggravation à ma douleur[116]. »


[116] Ad attic., XII, 18.



C’est là surtout, dans cet appel fait aux grands talents, à tous
les lettrés en renom du siècle, et, plus encore, dans la construction
de ce temple édifié pour la postérité, qu’il aurait fallu
verser les sesterces à flots. Or, certainement, Cicéron n’aurait
pas plus songé, cette fois que les autres, à entreprendre ces
manifestations extraordinaires de son chagrin, s’il n’avait pas
été en mesure de suffire aux frais, car il est avéré qu’il s’est
toujours mis en règle avec tout le monde.


Les épreuves politiques et ensuite la mort l’empêchèrent,
sans doute, de réaliser ces somptuosités suprêmes.


Dans les derniers temps de sa vie, en finance comme en politique,
la chance avait dû tourner pour cet homme, qui semble
avoir servi de jouet à la fortune. La force de caractère indispensable
pour dominer les tourmentes de la démagogie
militaire et en tirer profit lui faisait défaut. Il fut meurtri et
emporté par un courant trop violent pour son tempérament
d’artiste. Il dut s’appauvrir aussi, car il épousa, un an avant
sa mort, à soixante-trois ans, une toute jeune fille fort riche,
dont il venait d’être le tuteur et dont les biens étaient encore
entre ses mains ; on dit qu’il fit cette dernière folie, surtout
pour payer des dettes devenues trop pressantes.


Nature honnête et bien intentionnée, il devait, par l’effet des
troubles du temps, commettre des fautes, provoquer même des
haines violentes autour de lui ; il dut se sentir accablé de tous
les genres de tristesses, avant de mourir sous les poignards de
ses ennemis.


Il avait fait, à une certaine époque, de nombreuses affaires
avec un homme qui, sous ce rapport comme sous bien d’autres,
devait le laisser fort en arrière, avec Jules César, dont il était
tantôt créancier et tantôt débiteur. Il était en comptes avec lui,
et l’on sait avec quel sans façon César traita, toute sa vie, les
affaires d’argent. Peut-être la politique était pour quelque
chose encore, dans ce va-et-vient de finances entre ces deux
hommes illustres. Chez César, c’était le désordre et les folles
prodigalités en permanence ; pour celui-ci, les millions se
comptaient par dizaines, et, à certains moments, les créanciers
par centaines. Les relations d’argent avec un pareil personnage
ne devaient pas être exemptes de danger, en devenant fréquentes :
avant son arrivée à la toute-puissance, il était hasardeux
de traiter avec un financier de ce genre.


On ne dit pas que Cicéron y ait gagné quelque chose, on ne
dit pas non plus qu’il y ait perdu. De ce côté, la politique devait
tourner plus mal encore pour l’orateur, que les questions
d’argent[117].


[117] Drumann, op. cit., §§ 107 et 108, donne des détails sur quelques
affaires faites avec d’autres personnages. Nous nous bornons à signaler
ici, que ce sont ou des prêts, ou des emprunts, ou des restitutions, qui
n’offrent, pour nous, d’intérêt, que par leur importance. Il s’agit presque
toujours de centaines de mille, ou bien de millions de sesterces. V. notamment
Aul.-Gel., N. att., XII, 12. Cic., Ad fam., V, 6, 20 ; XII, 23.
Ad Att., I, 13 ; VI, 1, 9 ; XI, 11, 13 ; XII, 13, 25 ; XIV, 16 ; XV, 20.



L’administration intérieure de sa maison pouvait-elle, du
moins, tendre à diminuer l’effet de toutes ces fantaisies accumulées ?
Bien au contraire. C’était, qu’on nous permette cette
comparaison de circonstance, un nouveau tonneau des Danaïdes.


Sa femme Terentia, qui n’était pas toujours aimable pour
lui, dirigea seule, pendant plus de trente ans, son ménage ; il
lui reprochait de gaspiller son argent, d’en détourner pour elle
de grosses sommes ; il l’accusa même, à plusieurs reprises, de
l’avoir ruiné à son profit. Il finit, du reste, par divorcer, et Terentia,
au dire de saint Jérôme, ainsi que d’autres historiens
autorisés, fut chercher successivement trois époux, parmi les
ennemis les plus irréconciliables de l’homme qui avait longtemps
illustré sa vie[118].


[118] F. Antoine, loc. cit. : Terentia, p. 31.



En même temps, il était indignement volé aussi par ses intendants,
et par celui même de sa femme, Philotimus, qu’il
appelait l’admirable fripon, mirus φυράτης[119]. L’argent sortait
de chez lui de tous les côtés à la fois.


[119] F. Antoine, loc. cit. : Tullia, p. 29.



Enfin, ses enfants ne furent guère, pour ce père infortuné,
que des occasions de grosses dépenses et de tristesses. Sa fille
Tullia, qu’il aimait tendrement, se maria trois fois, divorça
deux, et fut complètement ruinée par son troisième mari, Dolabella,
affreux débauché, qui l’avait épousée pour sa fortune,
en escomptant les bénéfices du proconsulat de Cilicie. Elle fut
obligée de le quitter étant enceinte. Elle mourut après être retombée
à la charge de sa famille, âgée de trente ans à peine[120].


[120] Ad. attic., VIII, 1.



Ce fut encore bien pire de la part de Marcus son fils. Celui-ci,
trouvant très insuffisants les 20,000 francs par an qu’on
lui envoyait pour vivre à Athènes, encore tout jeune, fit de
grosses dettes. « La seule renommée dont il se montra fier par
la suite, fut d’être le plus grand buveur de son temps[121]. » Il
paraît pourtant s’être relevé par ses succès militaires et sa mort
courageuse.


[121] G. Boissier, loc. cit. Dion Cassius, liv. XLVI, 18 et suiv.



Mais, de plus, si on en croit Dion Cassius, Cicéron aurait
été aussi trop facile pour lui-même, et les mœurs de ses dernières
années, au moins, n’auraient pas été sans reproches.
« Qui ne voit, en effet, ces fins manteaux que tu portes ? » lui
dit Calenus, d’après Dion, dans un discours au Sénat ; « qui
ne sent l’odeur de tes cheveux blancs peignés avec tant de
soin ? Qui ne sait que ta première femme, celle qui t’avait
donné deux enfants, tu l’as répudiée, et que tu en as pris une
autre à la fleur de l’âge, bien que tu fusses décrépit, afin
d’avoir sa fortune pour payer tes dettes ? Celle-là même, tu ne
l’as pas gardée, afin de posséder sans crainte Cerellia, avec laquelle
tu as commis l’adultère, bien qu’elle te surpasse en
âge, autant que te surpassait en jeunesse, la vierge que tu avais
épousée…[122] »


[122] Dion Cassius, eod. Cicéron recommande très chaudement cette
femme à Servilius dans une lettre ; elle avait, elle aussi, des affaires,
des créances et même des immeubles en Asie : « Cerelliæ, necessariæ
meæ, rem, nomina, possessiones asiaticas commendavi tibi præsens
in hortis tuis quam potui diligentissime. » Ad famil., XIII, 72, 708-46.



Il fallait beaucoup d’argent pour tenir tête à tous ces désordres,
auxquels rien n’aurait manqué vers la vieillesse, rien,
s’il faut encore croire ce dernier trait.


Assurément les revenus ne pouvaient pas suffire, même pour
les dépenses ordinaires d’une pareille maison. Aussi, nous n’en
parlons qu’en dernier lieu et simplement pour mémoire. Cicéron,
qui entretient constamment Atticus de ses comptes, ne
s’occupe, d’ailleurs, que très incidemment de ses revenus,
tant pour l’argent que pour les immeubles. Il demande parfois
ce qu’on peut bien faire du produit de ses terres[123].


[123] Peut-être est-ce de lui-même qu’il entend parler lorsqu’il dit dans
ses paradoxes à Brutus : « Je n’ai que cent mille sesterces (vingt mille
francs) de revenu… » Mais il y dit beaucoup d’autres choses, qui sont
bien plus conformes à ses principes qu’à la réalité des faits. (Parad., VI.)
N’est-ce pas de sa main qu’a été écrit au même ouvrage, cet éloge de
l’économie et de la simplicité de mœurs, pour lesquelles il n’eut que des
admirations très peu pratiques : « Non esse cupidum, pecunia est, non
esse emacem, vectigal est : contentus vero suis rebus esse, maximæ
sunt certissimæque divitiæ. »



Nous avons ainsi terminé le relevé de cette singulière fortune ;
il est nécessaire de nous résumer et de conclure, sur ce
premier point.


Avec ces seuls renseignements, et nous ne connaissons pas,
certainement, tout ce qui est passé par ces mains toujours
ouvertes, on peut cependant imaginer les sommes fabuleuses
dont Cicéron a dû disposer, à certains moments.


Au total, toutes ces libéralités de candidat, de sénateur, de
grand magistrat ou d’Imperator ; toutes ces dépenses d’ambitieux
ou d’artiste ; tous ces immeubles somptueux à Rome et en
Italie ; tous ces objets d’art ; toutes ces fantaisies insensées,
auxquelles il faut ajouter des sommes considérables en dépôt
ou en comptes dans les provinces, et dont nous allons parler
en détail, tout cela représente des valeurs énormes, passées au
compte de ce patrimoine de Romain du grand monde.


Les évaluations sur cet ensemble ne peuvent être évidemment
que très hasardées, et nous ne savons à quel chiffre
maximum on pourrait s’arrêter. Mais il nous est permis de
prendre, pour fixer nos raisonnements, un chiffre minimum.
Les sommes que nous venons d’énumérer, en parcourant la
seconde moitié de la vie de Cicéron, doivent atteindre au moins
30 millions de francs, à notre avis, 150 millions de ces sesterces,
que l’on voit incessamment reparaître, dans les lettres à
Atticus, ou à d’autres.


Cinq ou six millions en immeubles, six ou huit donnés en
une fois au peuple, en voilà déjà douze ou quatorze d’incontestables,
sans compter ce que Cicéron dut garder, en cette circonstance,
pour son propre usage ; les autres valeurs ou avances
pour la politique sont assurément bien supérieures à ce premier
chiffre. Et avec tout cela, il entreprend les plus grosses dépenses,
en recommandant à ses mandataires de ne pas compter : ne
pertimueris …… arcæ fidito. Qu’on accepte donc notre chiffre ;
nous ne le présentons, d’ailleurs, que comme un à peu près,
en vue seulement de simplifier notre démonstration.


Il faut observer, au surplus, que ce chiffre de trente millions
n’est pas très considérable, eu égard à la fortune des grands
personnages de ce temps. Il se serait élevé bien plus haut, si
le proconsulat eût été pour Cicéron ce qu’il était pour d’autres.


Mais quel que soit le chiffre exact, encore avait-il fallu
trouver le moyen de se procurer tout cet argent. Il y avait des
multitudes de pauvres à Rome, et certainement tout le monde
ne savait, et ne pouvait, pas plus que chez nous, y faire fortune.
Nous le redisons, l’argent valait, à très peu près, ce qu’il
vaut actuellement ; et il fallait savoir le gagner.


Or, Cicéron était arrivé à Rome sans grandes ressources.
Son père, simple chevalier à Arpinum, n’était pas riche. Dion
Cassius dit même que c’était un pauvre foulon très misérable[124].


[124] V. Dion Cassius, liv. XLVI, no 4 et suiv., qui fait dire à Calenus que
Cicéron a passé son enfance couvert de haillons. A la vérité, Dion Cassius
est suspect, et il n’a pas connu Cicéron, ni vu de près les mœurs
de son temps, puisqu’il n’a écrit qu’à la fin du deuxième siècle de Jésus-Christ.
D’ailleurs, Cicéron et son frère Quintus ont été voyager pour
s’instruire en Grèce et en Asie dans leur jeunesse, avant d’avoir pu
gagner de l’argent à Rome ; il fallait bien que leur père ait eu le moyen
de pourvoir à ces avances improductives.



D’où venaient-ils donc ces millions, dont on ne saurait nier
l’existence ? C’est ce qui nous reste à examiner, et c’est, à notre
point de vue, la question vraiment intéressante.


Il paraît qu’on se la posait déjà, même autour du grand
orateur ; les ennemis de l’homme politique en forçaient, dit-on,
le chiffre, afin de susciter des doutes fâcheux.


On est porté à répondre au premier abord, que, jusqu’à quarante
ans, Cicéron fut un avocat très occupé, qu’il plaida pour
des rois étrangers et de riches citoyens ; or, il est certain qu’il
est des pays et des époques où la carrière du barreau peut devenir
fort lucrative.


Malheureusement, la loi Cincia, vigoureusement soutenue
par l’intraitable Caton, avait été votée en vue de soutenir les
mœurs anciennes, et n’était pas encore tombée en désuétude.


Cette loi défendait absolument aux avocats de recevoir des
honoraires de leurs clients[125]. Aussi Quintus, en s’adressant
à son frère, ne parle-t-il de ses plaidoiries nombreuses, que
comme d’un moyen de se donner de la popularité, et nullement
comme d’une carrière où l’on puisse faire fortune. C’est sous
le même aspect, que Cicéron lui-même, au de Officiis, présente
les choses sans aucune affectation. Il devient même plus formel
en ce qui le concerne[126], dans une circonstance où il n’avait
aucun intérêt à dissimuler la vérité[127]. Nous allons préciser.


[125] Cette loi, ou plutôt ce plébiscite de l’an 550-204, était si peu
tombé en désuétude au temps de Cicéron, que plus de deux cents ans
après, Paul en écrivait un Commentaire dont certains extraits figurent
au Digeste, et discutait les moyens pratiqués de son temps, pour le tourner
(l. 29, D., I, 3, de Legibus). C’est surtout sous l’empire que, suivant
l’expression de M. Accarias (I, p. 788, 4e édit.), le barreau « n’étant plus
une occupation aristocratique et un acheminement aux honneurs », on
fit de la plaidoirie une profession. Et, néanmoins, le principe de la
prohibition de toucher des honoraires était tellement dans l’esprit des
lois romaines, que, sous Claude, on s’occupa de maintenir cette disposition
de la loi Cincia en vigueur. Certainement, même à cette époque, la
cognitio extraordinaria, dont parle le Digeste, n’existait pas. Caracalla
et Septime Sévère se préoccupaient encore de cette loi, pendant que
Paul faisait le commentaire de son texte trois fois séculaire (V. Grellet-Dumazeau,
Le barreau romain, et l’étude de M. Massol au Recueil de
l’Académie de législation de Toulouse, 1878-79, p. 41). Qu’importait aux
grands personnages, ou aux hommes de talent, comme Cicéron, de plaider
quelques années gratuitement. En une seule année de proconsulat,
ou autrement, ils pouvaient gagner, s’ils le voulaient, des millions par
dizaines. Ils n’avaient aucun mérite à escompter ainsi l’avenir assuré à
tous les préteurs et consuls sortant de charge, ou aux généraux d’armée ;
le tout était de devenir populaire et de se faire élire aux comices. Assurément,
les grands avocats étaient, à Rome, les moins portés de tous à
se faire payer par leurs clients, tant que durèrent les élections par le
peuple aux grandes charges annuelles de l’État. Ils partaient pour leurs
provinces très endettés, et puis ils rendaient avec usure à ceux qui leur
avaient fait un crédit très intéressé. Tel ne fut cependant pas le cas de
Cicéron ; mais son talent lui suscita de bonne heure des amis dévoués et
des relations fécondes dans le monde de la finance. — Quintus, De petitione
consulatus, IX. Plutarque (Vie de Cicéron, VII) dit : « On s’étonnait
qu’il ne reçût aucun présent, aucun honoraire pour ses plaidoiries. »
Voy. aussi Vie politique de Cicéron, par Le Clerc, d’après Middleton,
t. I, 1er supplément.



[126] Ad fam., VII, 1, vid. infra.



[127] Quintus, De petit. consul., 5, 9. Cicéron, De officiis, II, 20.



Gagna-t-il du moins quelque argent, avec les nombreux
livres qu’il écrivit, et dont quelques-uns sont d’immortels
chefs-d’œuvre ? Ses livres ne pouvaient lui rapporter que beaucoup
moins encore. L’industrie des libraires était pratiquée à
peine, on faisait copier les ouvrages que l’on voulait avoir par
des esclaves, et l’on ne connaissait pas du tout les habiles éditeurs[128].
Cependant, Cicéron vendait ses œuvres, il en parle
une fois dans ses lettres à Atticus ; il a, peut-être, retiré de là
quelques sommes qui durent être sans importance[129].


[128] G. Boissier, eod.



[129] Cicéron remercie Atticus d’avoir bien vendu son Ligarius. « Ligarianam
præclare vendidisti. Post hæc quidquid scripsero, tibi præconium
deferam. » Ad attic., XIII, 12.



Il est vrai qu’il avait été proconsul en Cilicie, Imperator
même ; mais, plus honnête que ses collègues, il n’avait rapporté
de sa province, du moins c’est lui qui le raconte, que
quatre cent quarante mille francs environ, légitimement gagnés
en une année, salvis legibus, et sagement économisés.


Or, il ne faut même pas inscrire cette ressource comme effective,
à son actif, car elle lui fut enlevée par un homme très
puissant en ce moment, et sans scrupule, par Pompée, chez les
publicains d’Éphèse auxquels Cicéron les avait confiés, sans
doute pour qu’ils les missent dans leurs entreprises. Celui-ci
ne réclama même pas ; il accepta facilement cette petite mésaventure
qui parut ne pas le gêner, en ce moment : « Quod ego
sive æquo animo sive iniquo fero[130]. » Quelques jours après, du
reste, il était au mieux avec Pompée qui ne lui avait rien
rendu.


[130] Ad. fam., V, 20, 705-49.



Le proconsulat de Cilicie ne fut donc pas ce qu’on pouvait
en espérer. Il ne produisit rien.


Enfin, la dot de Terentia, sa première femme, n’avait pas
été très considérable : environ 80,000 francs suivant les uns,
111,000 suivant d’autres, et quelques immeubles de valeur
moyenne ; mais il dut rendre le tout, lors du divorce, et nous
avons vu qu’alors, les biens de sa jeune pupille, devenue
sa seconde femme, furent employés à régler de l’arriéré.
Où donc est la vérité ? Nous n’avons pas beaucoup avancé
encore.


Nous avons reconnu que M. Gaston Boissier trouve dans sa
bienveillance naturelle des explications judicieuses et justes.
Il ne met à la charge de Cicéron qu’une illégalité, quelques
fraudes à la loi Cincia, et quelques dissimulations, de peur,
peut-être, de trouver plus mal que cela.


Mais nous ne pouvons pas nous déclarer complètement édifiés
par ces explications, et nous allons dire pourquoi.


M. Boissier fait remarquer d’abord, ainsi que bien d’autres
écrivains, que la loi Cincia sur les honoraires ne devait être
qu’imparfaitement observée, surtout par des clients comme
ceux qu’a eus parfois Cicéron, et qu’il dut lui arriver quelques
bonnes fortunes de ce côté. Il l’indique sûrement, à l’égard de
la maison de Crassus, que Cicéron acheta avec l’argent de ses
amis, ce dernier le reconnut à peu près, lui-même, par un
sourire muet au Sénat. Voilà, en effet, qui est admis, pour
une de ses maisons de ville ; mais il en avait, en sus, quatre
ou cinq des plus belles.


Un de ses clients, Pœtus, lui donna aussi de beaux livres ;
mais il en avait déjà en grande quantité, venus de divers pays,
de Grèce notamment. Atticus avait de la marge. « Arcæ fidito. »


D’ailleurs, il ne faut rien exagérer. Tous les clients ne sont
pas également généreux, même dans les pays où c’est un devoir
de régler ses avocats. Mais une loi défendant de payer les
plaidoiries devait servir beaucoup de petits calculs. Elle devait
calmer, chez beaucoup de clients, après l’audience, ces sentiments
exubérants qui la précèdent parfois, ces protestations
énergiques de dévouement si communes dans le cabinet de
l’avocat, au moment où on va se rendre devant les juges pour
plaider le procès, et auxquelles succède trop souvent un silence
persistant et ingrat, même quand les honoraires constituent
une dette.


Nous avons vu ce qu’en pensait Quintus. Cicéron lui-même
déclare incidemment, mais très nettement, dans une lettre à
Marius, que ses plaidoiries ne lui rapportent pas d’argent.
S’il avoue, en souriant, avoir reçu quelques sommes, elles ont
eu à ses yeux peu de valeur et surtout elles ne tiraient pas à
conséquence. « Maintenant », dit-il vers la fin de sa carrière,
« puisque l’ardeur de l’âge et l’ambition ne sont plus rien pour
moi, je n’ai aucun fruit à attendre de mon travail. Neque enim
fructum laboris expecto. » Il n’avait donc jamais eu à compter
sur un résultat matériel, c’est-à-dire sur des honoraires sérieux
et soutenus[131].


[131] Ad. famil., VII, I (669-55). Martial plaisante sur la misère des
avocats de son temps (III, 32). Lorsque Suétone (Cic., 29) et Tacite parlent
de discours payés, il ne s’agit pas de plaidoiries, mais de harangues
politiques. Voy. Hild, op. et loc. cit., et aussi aux vers 122 et 124, notes
sur les abus des avocats sous l’empire. Nous ne parlons ici que de
l’époque voisine de la loi Cincia, du temps de la république et des comices
populaires.



On voit bien, de même, d’après ce qu’il dit dans le discours pro
Plancio, que la plaidoirie n’avait pas pour but de gagner de
l’argent et que normalement elle n’en procurait pas. Chez nous
les avocats ne reprochent pas à leurs confrères de repousser
les clients et de se décharger comme d’un fardeau, des causes qui
leur viennent, sans distinguer s’il s’agit de pauvres ou de riches.
C’est cependant ce qu’exprime Cicéron. « Vous me reprochez
d’avoir défendu trop de clients ; vous pourriez me soulager de
ce soin, et plût aux dieux que vous en eussiez la volonté, vous
et tant d’autres qui évitent le travail. Mais à force d’examiner
les causes, vous les rejetez presque toutes ; et elles refluent vers
nous, qui ne pouvons rien refuser aux malheureux et aux opprimés. »
Ce n’est assurément pas là le langage des temps actuels,
parce que les bases sur lesquelles est organisé notre
barreau sont absolument différentes. Au surplus, nous voyons
Plutarque affirmer que Cicéron ne reçut aucun présent ni aucun
honoraire pour ses plaidoiries[132].


[132] V. les autres détails donnés en note ci-dessus, p. 74 et 77.



On plaidait pour se faire un nom au Forum, et arriver ainsi
aux grandes magistratures. Les traditions de l’ancien patronage
aristocratique étaient d’ailleurs en ce sens, et expliquent
la pensée de Caton, et le but de la loi Cincia.


En résumé, il est bien venu, de certains clients généreux,
quelques centaines de mille francs, peut-être même quelque
million, illégalement et à la dérobée, et aussi de beaux cadeaux
en livres et objets d’art. On peut l’admettre. Mais de grosses
sommes à jets continus, suffisantes pour combler, toujours à
point, même au temps où l’avocat n’exerçait plus, les vides
qui se creusaient, pour diverses raisons, à toutes les étapes de
cette longue carrière, c’est ce qui ne nous paraît pas possible.
Nous pouvons en croire, à peu près complètement, Quintus,
Cicéron lui-même, et enfin ce qu’en rapporte Plutarque.


Il ne faut pas oublier, au surplus, que Quintus, arrivé pauvre
à Rome comme son frère, et qui n’avait pas comme lui de
riches clients, avait pourtant comme lui de belles villas, dont
Cicéron surveillait les embellissements pendant son absence.
On ne peut pas dire pour Quintus, que la fortune était le produit
de ses plaidoiries, et cependant, pour lui aussi, la fortune
était venue. Il y avait donc, pour les deux Cicéron, d’autres
moyens de s’enrichir.


Quant aux suffrages, et aux discours ou aux actes politiques,
il faut rendre cette justice à notre orateur, qu’il ne les a jamais
vendus pour de l’argent. Du moins on ne le lui a jamais reproché
sérieusement, et on n’aurait pas manqué de le faire, s’il
eût seulement éveillé quelque soupçon à cet égard[133].


[133] Voir toutefois Plutarque, Cic., IX, et l’Invective attribuée à Salluste.



Les clients pouvaient, à la vérité, tourner la loi Cincia d’une
autre façon. A Rome, on instituait fréquemment de simples
amis héritiers, ou on leur laissait des legs ; c’était un usage
que l’on devait pratiquer naturellement, en vue d’exprimer sa
reconnaissance, pour des services gratuitement rendus ; et Cicéron
acquit souvent, par ses plaidoiries, le droit d’en bénéficier.
Cette forme de la gratitude chez le client est encore
louable, quoique moins méritoire de sa part, et moins sûre
pour l’avocat.


En effet, il a relevé le compte exact de ce qu’il a touché, sa
vie durant, de ce chef ; c’est quatre millions en tout[134].


[134] Ad attic., XVI. V. quelques détails dans Marquardt, op. cit., § 106.



Mais les autres vingt ou vingt-cinq millions, d’où sont-ils
donc venus ? C’est ce que nous pouvons nous demander encore,
car ils ne sont arrivés ni d’Arpinum, ni de Cilicie, ni de chez
le libraire, ni même, du moins de son aveu, de chez les clients.


Et d’abord, ce qu’il nous paraît urgent d’affirmer de plus
fort ici, pour dissiper tous les doutes, c’est que Cicéron ne fut
ni un concussionnaire, ni un dilapidateur, ni un usurier.
Tous ceux qui ont étudié de près la vie de cet homme si naturellement
juste, qui l’ont jugé, comme nous, dans ses innombrables
lettres, c’est-à-dire d’après nature, sont d’accord à cet
égard. Malgré quelques insinuations, peu autorisées d’ailleurs,
tous ses biographes lui rendent ce témoignage, auquel nous
tenons à nous associer, pour l’honneur du grand personnage,
non moins que dans l’intérêt de notre thèse.


Ce n’est pas, nous pouvons l’affirmer, dans les concussions,
malheureusement si fréquentes autour de lui, qu’il a cherché sa
fortune. S’il l’eût fait, c’est surtout dans sa province proconsulaire,
en Cilicie, qu’il en eût trouvé l’occasion. Or, c’est là
que M. d’Hugues l’a spécialement étudié dans son remarquable
ouvrage : Une province romaine sous la République, et il n’y
est pas question d’une sorte d’honnêteté relative seulement,
mais « de son intégrité, de son désintéressement, de sa délicatesse
pointilleuse qui devait lui servir de règlement[135]. » Le
même auteur ajoute, en divers autres passages de son beau
livre, « que la Cilicie eût dû bénéficier de l’administration
excellente d’un homme tel que Cicéron, si grand à la fois par
le génie et par le cœur… Ce fut le plus humain, le plus intelligent
des hommes… Et qui donc a jamais mis en doute la
modération et le désintéressement de Cicéron… N’y a-t-il pas,
de la part de certains historiens, quelque maladresse à lui
faire une gloire de n’avoir pas volé comme tant d’autres ? Le
vrai mérite n’était pas tant de s’abstenir soi-même, que d’obliger
les autres à suivre cet exemple. Quelques bottes de foin
qu’il eût pu réquisitionner, chemin faisant, auraient fait
moins de mal à la province que l’insigne mollesse de sa conduite
à l’égard d’Appius Claudius… Il sortit de sa province,
comme il y était entré, les mains nettes[136]. » C’était bien
salvis legibus, comme il le dit lui-même.


[135] G. d’Hugues, Une province romaine sous la République, p. 362.



[136] Eod., p. 4, 8, 10, 242, 363. Voir, dans le même sens, Gaston Boissier,
loc. cit.



« Il finit son administration », dit V. Le Clerc, « par un trait
de générosité sans exemple avant lui, et qui n’eut pas sans
doute beaucoup d’imitateurs. Comme il avait épargné par son
économie un million de sesterces sur la somme qui lui était
assignée pour sa dépense annuelle, il les remit libéralement au
trésor. Ce désintéressement, dit-il, fit murmurer tous ceux de
sa suite, qui s’attendaient à lui voir distribuer entre eux cet
argent. Cependant il ne manqua pas non plus de leur faire
trouver beaucoup d’avantages à l’avoir servi, et les récompenses
qu’ils reçurent de lui furent honorables[137]. » C’est toujours la
même chose : des générosités, de grosses dépenses, sans qu’on
puisse apercevoir la source où elles viennent s’alimenter, ni
surtout leur attribuer des origines criminelles.


[137] V. Le Clerc, Vie politique de Cicéron, in med. — Cic., Ad Att.,
VII, 1.



De même il renonça, plus tard, en faveur d’Antoine, au
proconsulat de la riche province de Macédoine qui lui était
échue en partage, et ensuite à celui de la Gaule Cisalpine qu’il
abandonna à Q. Metellus.


Il faut donc encore chercher ailleurs.


Drumann, qui a étudié en détail la vie de Cicéron, avec
peu de sympathie à la vérité, comme la plupart de ses compatriotes,
mais qui en a analysé les actes avec un soin méticuleux,
s’est, à notre avis, rapproché de la vérité. Il s’étonne de
la fortune de Cicéron ; que serait-ce s’il y avait compté la donation
des douze millions faite avec Oppius, dont il paraît ne
s’être pas suffisamment préoccupé. Quand il cherche l’origine
de tout cela, il y ajoute, entre autres sources, l’argent des
publicains. Reste à savoir par quelle voie arrivait cet argent[138].
C’est ce que Drumann ne nous dit pas.


[138] Op. cit., § 106.



Ce qu’il y aurait de mieux à faire, peut-être, serait d’interroger
sur ce point Cicéron lui-même. Or, il a répondu à la
question, du moins en thèse, et d’une manière générale :
« publicis sumendis. » Il s’agit seulement de bien comprendre
ces mots, passés jusqu’ici, à peu près inaperçus.


La démonstration serait plus complète, s’il était possible
de prendre le spéculateur sur le fait. N’en désespérons pas.
Il y a des choses de telle importance dans la vie que,
quoi qu’on fasse, on ne parvient jamais à les dissimuler complètement.


Voici d’abord ses déclarations de principe.


Il ne connaît, quant à lui, que trois moyens de s’enrichir
honnêtement : Le commerce, « mercaturis faciendis », le travail,
« operis dandis » et enfin « publicis sumendis », les opérations
sur les adjudications de l’État, fermes de l’impôt ou entreprises
de grands travaux publics[139], plus clairement les
opérations des publicains. Nous demandons qu’on accepte
pour le moment cette traduction. Nous la légitimerons avec
toute son étendue et toute sa portée, dans le sens le plus moderne
du mot. C’est l’un des objets principaux de ce travail[140].
Le public bénéficiait de ces entreprises, en prenant
des actions et en opérant sur leur valeur variable, comme on
le fait de nos jours.


[139] Parad., VI.



[140] Remarquons, en effet, qu’il n’est pas question ici, seulement de
ceux qui prennent une part directe à la perception de l’impôt, des adjudicataires,
des publicains proprement dits, mais des spéculateurs qui
se multiplient autour d’eux.


Il s’agit ici d’opérations financières, à la portée du public, puisqu’il
s’agit d’une ressource ayant un caractère général. On ne dirait pas chez
nous, que les fonctions d’employé des contributions ou des chemins de
fer et travaux publics, sont l’une des trois uniques sources où le peuple
doit trouver ses moyens d’existence, au même rang que le commerce et
les professions libérales. A ce moment-là, ce qu’on a appelé depuis la
plaie du fonctionnarisme n’existait pas à Rome ; elle n’apparut que sous
l’Empire. Ce n’est donc pas seulement au travail de la perception que
ces mots de publicis sumendis peuvent s’appliquer ici. Quelques traducteurs
disent « dans les fermes de l’impôt », c’est vrai, mais pas
suffisamment compréhensif ; il faudrait y ajouter les grands travaux
publics, et autres spéculations innombrables et d’immense étendue.



Le commerce lui est prohibé comme sénateur ; n’en
parlons pas.


Le travail est gratuit pour lui comme avocat. La loi Cincia
est là ; et il ne considérerait pas comme un procédé honnête et
avouable, celui qui consisterait à violer les lois. Il fallait,
dans tous les cas, y mettre une certaine mesure, comme nous
l’avons dit. Ce second procédé ne compte guère plus que l’autre,
pour lui, et nous devons passer encore.


Restent les opérations sur les entreprises des publicains,
comme seul moyen légal et usuel à sa portée.


Or, nous verrons que c’est justement au Forum où il va
lui-même tous les jours de sa vie, que ces opérations se réalisent
et se concentrent. Les publicains richissimes, les directeurs
et sous-directeurs de grandes compagnies par actions
s’y réunissent très régulièrement, aux mêmes endroits, pour
y recevoir leurs courriers de province, pour y retrouver leurs
actionnaires et leurs clients, constater le cours des partes,
délibérer et donner leurs ordres. On y est en relation avec
le monde entier, et on y fait des affaires avec les correspondants
de toutes les provinces ; on s’y ruine ou on y fait
des fortunes subites, voilà ce que nous établirons à n’en pas
douter.


Il y avait là une place, auprès des deux Janus, où les naufrages
fréquents des uns servaient à enrichir les autres. Nous
expliquerons amplement tout ce trafic énorme. Là, tous les
jours, Cicéron voit les publicains, il s’y entretient avec eux,
comme il a le soin de l’écrire à son frère Quintus.


Se mêlait-il à ces groupes affairés de financiers que Plaute
nous peindra sous de vives couleurs, ou bien à ces capitalistes
entourant les banquiers à leur place quotidienne, seulement
pour causer des événements du jour, ou plutôt n’était-il pas là
pour user, lui aussi et avec eux, de ce troisième moyen de
faire fortune à l’usage des honnêtes gens, « Publicis sumendis » ?
Que faut-il en penser ? Qu’est-ce donc qui aurait pu
l’attirer si assidûment dans ce quartier de la finance, pendant
les périodes, surtout, où il abandonnait la politique pour ne
plus s’occuper que de ses propres affaires[141] ?


[141] Ce qu’il y trouve représenté, il le dit bien : Honestissimæ et
maximæ societates. « Les plus honorables et les plus grandes compagnies. »
N’est-ce pas le langage moderne ? Ad. Quint., 693, 61, Voy. sur ce
point notre étude, infra, chap. II, sect. III.



Cherchons encore dans la correspondance. Nous y trouverons
que, pendant une de ces années où les événements le tenaient
éloigné des fonctions publiques, il confiait ce qui suit
à Atticus : « Maintenant, j’agis au Forum, de façon à ce que
chaque jour le zèle de nos hommes et nos ressources aillent
en augmentant : ut opes nostræ augeantur[142]. » Peut-on traduire
ici le mot opes nostræ du texte, par les mots nos richesses,
comme on le fait très fréquemment ? S’il en était ainsi, il
n’y aurait plus, pensons-nous, aucun doute possible. Cicéron
se serait enrichi au Forum comme les autres financiers s’y enrichissaient,
en y exposant leurs fortunes dans la spéculation.
Mais la suite de la phrase prouve que ce mot doit être pris
dans un sens plus général, et c’est pour cela que nous avons
employé, pour le traduire, le mot français ressources.


[142] Voici ce texte que nous transcrivons dans toute son étendue pour
qu’on puisse en apprécier la portée : « Nunc ita nos gerimus, ut in dies
singulos et studia in nos hominum et opes nostræ augeantur. Rempublicam
nulla ex parte attingimus. In causis atque in illa opera nostra
forensi summa industria versamus. Quod egregie non modo iis, qui
utuntur opera, sed etiam in vulgus gratum esse sentimus. Domus
celebratur, occurritur, etc. » Ad. attic., II, 22 (695-59).



Pourtant ce mot opes ne comprend-il pas ici les résultats matériels,
en même temps que d’autres que l’on peut recueillir
au Forum, la considération, l’influence politique ? C’est ce que
nous croyons. Le mot opes doit se référer nécessairement
à quelque chose de positif, et, dans ce moment, Cicéron ne
recherchait pas les suffrages de ses concitoyens. « Rem publicam
nulla ex parte attingimus. »


Il semble, du reste, et c’est un trait curieux de son caractère,
toutes les fois qu’il fait des affaires d’argent plus ou moins
honorables, se réfugier instinctivement à l’abri des mêmes
équivoques. On dirait qu’il veut se tromper lui-même et rester
au-dessus des préoccupations vulgaires. C’est ainsi, qu’à l’occasion
de son second mariage, après avoir avoué, dans une
lettre à Plancius, le mauvais état de ses affaires domestiques
et la nécessité d’y mettre ordre, il termine sa phrase en disant
que s’il épouse à soixante-trois ans sa riche pupille, c’est pour
se créer des relations plus fidèles que les anciennes. Il oublie,
à trois lignes de distance, le vrai motif, qui était de remettre
ses affaires à flot. « Novarum necessitudinum fidelitate
contra veterum perfidiam muniendum putavi », dit-il ; il faut y
ajouter la fortune, qu’il détenait déjà comme tuteur de la
jeune fille, et qu’il avait besoin de garder d’une façon ou de
l’autre.


Ce qui nous confirme, d’autre part, dans la pensée que ce
sont les relations d’affaires, et l’argent des publicains, que
Cicéron vient chercher au Forum, c’est l’intérêt tout particulier
qu’il manifeste précisément pour eux et pour les opérations
qu’ils y pratiquaient. Dans une lettre de l’an 708-46, il écrit
à Brutus pour lui recommander Varron ; « à peine venu au
Forum », dit-il, « Terentius Varron a cherché mon amitié, cette
amitié s’accrut immédiatement par deux raisons qui devaient
redoubler ma sympathie : la première, c’est l’objet de ses études…
la seconde raison, c’est qu’il s’attacha aussitôt aux sociétés
des publicains ; à la vérité, je ne l’aurais pas voulu,
parce qu’il y fit de grosses pertes, mais cette association dans
un ordre qui se recommande si fort à moi, « mihi commendatissimi »,
rendit notre amitié plus solide[143] ».


[143] Ad. fam., XIII, 10 (708-46).



Il est absolument certain, comme nous le verrons dans un
chapitre spécial, que, non seulement Cicéron était en relations
journalières avec les financiers et particulièrement avec les
grands publicains au Forum, mais qu’il était leur ami et leur
protecteur ; qu’il leur rendait des services, en disant que ce
n’étaient que des actes de réciprocité et de reconnaissance ;
qu’il les appelait valde familiares, amplissimi, nobis optime meriti,
et de bien d’autres mots plus expressifs encore, que nous
signalerons dans ses lettres et ses discours.


Il nous paraît résulter de tout cela, que Cicéron ne fut pas
associé en nom, ce qui ne lui était pas permis comme sénateur,
mais qu’il dut se procurer des actions, des partes, sur lesquelles
il spécula, à Rome et sur toutes les places où les publicains entretenaient
des relations avec Rome, ut opes augeantur, pour
accroître ses ressources. Nous verrons, par la suite, qu’il savait
indiquer le prix de ces actions, en tenant compte de leur valeur
à un moment donné, c’est-à-dire au cours du jour.


Cette explication des origines restées jusqu’à ce jour obscures,
de la fortune du grand orateur, nous paraît d’autant
plus probable, qu’elle s’appuie enfin sur un autre fait certain
de sa vie, qu’il semble avoir voulu laisser aussi dans
l’ombre.


Nous allons, en effet, terminer l’énumération de ces demi
aveux, en prenant le spéculateur sur le fait, ou du moins en
affaires d’argent avec les publicains, et alors, peut-être, ne
restera-t-il plus aucun doute sur ses relations et ses habitudes
financières.


Nous voulons parler des créances considérables et nombreuses
qu’il a eues pendant tout le temps que dura sa correspondance,
en province et à Rome. Cerellia, cette femme âgée à
laquelle il s’intéressait tant sur ses vieux jours, sa necessaria,
comme lui-même, avait des créances en Asie, il les recommandait
chaleureusement aux soins de ses amis, en même
temps que ses propres fonds.


En mai 703, il s’agit d’une créance de cent soixante-quatre
mille francs[144], en juin, c’est une autre plus modeste,
de cinq mille francs, et puis une autre de cent quatre-vingt
mille francs[145]. En 706, il écrit qu’il a à lui, en Asie, une
grosse somme, cette fois, quatre cent quarante mille francs
disponibles, deux millions deux cent mille sesterces en monnaie
de cistophores, et qu’on peut en disposer par billets pour payer
ce qu’il doit à Rome[146]. Il était en ce moment dans les plus
grands embarras : « Quibus acerbissime afflictor. » Sur tout cet
argent, il ne donne, dans ses lettres, aucune explication, pas
même à Atticus ; on dirait qu’il affecte sur cette matière de ne
s’exprimer jamais qu’à demi-mot. Il n’expliquait pas davantage
à Atticus comment lui venait tout cet autre argent que, si souvent,
il le chargeait de dépenser en le priant de ne pas compter.


[144] Ad. attic., V, 5 (mai 703). Explicatum sit illud, HS, XX et DCCC.



[145] Ad. attic., V, 9 (juin 703). Maxime de XX et DCCC : Cura ut
sciamus.



[146] Ad. attic., XIX, 1 (février 706-48). Il est vrai que cette somme de
2,200,000 sesterces se trouve numériquement la même que celle qui lui
a été enlevée par Pompée chez les publicains d’Éphèse. On a conclu,
sans donner des preuves, que c’était ce que Pompée lui avait pris
à Éphèse qui lui restait dû deux ou trois ans plus tard, dans une ville
d’Asie, qu’il ne désigne pas. Mais rien, si ce n’est la similitude des
chiffres, n’autorise cette conclusion, et on ne voit pas comment, si Pompée
lui a enlevé cette somme (abstulisse), elle s’y trouve encore ; ou
bien, s’il l’a rendue, comment il ne l’a pas rendue à Rome, où il doit
l’avoir emportée, et où il est dans les termes de la meilleure amitié, en
ce moment, avec Cicéron qui, du reste, en avait fait son deuil, nous
l’avons vu. En tout cas, que ces sommes soient distinctes, ou qu’il y ait
une somme unique, ce que nous ne pensons pas, c’est chez les publicains
d’Asie et par leur caisse que passent ces millions de sesterces, ce
qui est pour nous le fait capital. Restent, d’ailleurs, les autres créances
énormes de Cicéron, et celles aussi que Cerellia possède en Asie, et sur
lesquelles veille son ami.



L’argent qui lui était ainsi dû, ou qui lui revenait, n’était
pas de l’argent placé à intérêts ; ce n’est pas sous cet aspect
que Cicéron le présente dans ses lettres. Il faut, d’ailleurs, à
notre avis, lui rendre cette justice, qu’il ne se livrait pas à
l’usure, comme le faisaient beaucoup de ses contemporains les
plus célèbres ; du moins rien ne l’indique. Nous savons même
qu’il avait refusé, en province, de faire des entreprises équivoques,
dans lesquelles sa femme Terentia avait voulu l’engager.


Mais ce qui n’est pas douteux, c’est que ces grands publicains
et ces riches banquiers du Forum, qu’il voit tous les
jours, sont eux-mêmes en relations d’affaires avec tous les
pays de l’univers, surtout avec la province d’Asie, tam opima
et fertilis, la première de toute la terre « pour les publicains[147]. »
Par l’intermédiaire de ces derniers, on peut avoir des créanciers
et des débiteurs partout.


[147] Pro lege Manilia, VI et VII.



Comment cela pouvait-il se faire ? Le discours pro lege Manilia
nous l’apprendra en détail. Pour faire nommer Pompée,
l’ami des publicains, général en chef de la guerre contre Mithridate
en Asie, Cicéron démontre, avec la plus grande éloquence,
au Sénat et au peuple, qu’il faut se hâter de mettre
en sûreté les valeurs de tous genres apportées par les publicains
dans cette province ; et ce qu’il faut sauvegarder aussi,
ajoute-t-il, c’est l’argent, ce sont les sommes énormes que les
citoyens de Rome, les plus honorables chevaliers, y ont engagées
dans les entreprises vectigaliennes : « Quorum magnæ res
aguntur in vestris vectigalibus exercendis occupatæ. » Nous reviendrons
en détail sur tous ces faits que nous pouvons invoquer
légitimement ici, parce que nous les établirons sûrement
à la place qui leur est réservée dans notre travail[148].


[148] Eod. Voy. le chap. III, sect. I, § 6 : Les publicains en Asie.



C’est bien chez les publicains aussi, nous l’avons vu, chez
les publicains d’Éphèse, que Cicéron avait remis personnellement,
en passant, le produit de ses économies proconsulaires.
Évidemment les publicains étaient ses hommes d’affaires, il
était leur client.


Avons-nous à rechercher maintenant comment quatre cent
quarante mille francs en cistophores étaient dus, un peu plus
tard, à notre orateur, à l’honorable chevalier et d’autres grosses
sommes à Cerellia, dans cette même province d’Asie, que
continuaient à exploiter les publicains, avec l’argent venu de
Rome ?


C’était pour Cicéron et aussi pour sa vieille necessaria Cerellia,
ou bien des dividendes à toucher sur place, ou bien le
prix d’actions, de partes, vendues sur le lieu même, et payables
en monnaie du pays ; car, pour ces raisons de détail ou
pour d’autres, les rapprochements que nous faisons s’imposent,
et les preuves nous semblent faites.


Il avait donc peut-être déjà, en l’année 687-67, des motifs
tout personnels de dire dans sa chaude harangue : « Protégez-les
donc ces publicains qui nous sont si précieux. » Il se servait
même d’un mot plus expressif, plus caractéristique de son
impressionnabilité ordinaire : « Qui nobis fructuosi sunt. »
Fructueux, dirons-nous, non pas seulement à raison des impôts
qu’ils perçoivent pour l’État et des grandes entreprises qui
leur sont adjugées, mais fructueux aussi pour les particuliers :
« Quod ad multorum civium pertinet. »


Le fait vient donc éclairer la déclaration de principes de
l’auteur des paradoxes, sur les trois moyens de faire fortune
de son temps. Il pratiquait le moyen resté à sa disposition :
« Publicis sumendis », et comptait par centaines de mille francs,
par millions de sesterces, ce qui lui en revenait très souvent
d’un seul coup.


Nous répugnerions à affirmer que Cicéron ait aidé la fortune
en sachant trop sûrement prévoir la baisse, ou vendre trop à
propos des partes carissimas, des actions en hausse. A-t-il
abusé, par exemple quelquefois, de ses informations officielles
ou autres, au profit des grands publicains pour partager leurs
bénéfices ou même pour opérer sur des valeurs sur lesquelles il
pouvait prévoir une brusque variation ? On peut se le demander.


Sa haute situation de consulaire et de sénateur influent, le
mettait à même d’être toujours bien informé des nouvelles politiques.
Il fut assurément au courant des moindres nouvelles
apportées des provinces par les courriers d’État, tabellarii, et
des premiers instruits, à partir du moment où il fut nommé
augure. Or, par une coïncidence singulière, on peut remarquer
qu’il fut élevé à ces hautes fonctions sacerdotales et politiques
dans le courant de l’année 700-54, c’est-à-dire pendant cette
année précisément où, besogneux en février, il donnait, en
octobre, six ou huit millions au peuple, où il songeait ensuite
à offrir un portique pour l’Académie à Athènes, et puis réunissait
d’autres millions en vue de son triomphe[149].


[149] Il se considérait bien comme étant, par situation, au courant des
questions d’État, lorsqu’il disait, au point de vue des affaires publiques :
« Itaque in hac custodia, et tanquam in specula, collocati sumus…
Equidem non deero : monebo, prædicam, denuntiabo, testabor semper
deos hominesque quid sentiam… » Philip., VII, 7. Nous ne pouvons
nous empêcher de remarquer particulièrement qu’en cette année (700-54),
il était, en sa qualité d’augure, mis au courant de toutes les nouvelles
reçues par les magistrats, auxquels il devait prêter son ministère,
spécialement dans les comices, où il pouvait prononcer la fameuse
formule « altero die » pour en faire ordonner le renvoi. Il pouvait donc
prévoir les influences qui devaient se produire sur le marché, dès l’arrivée
des tabellarii, des courriers d’État. Cette observation a d’autant
plus de gravité, que, d’une part, il n’est fait mention d’aucune plaidoirie
prononcée par lui pendant cette année, et que, d’autre part, il ne devait
pas avoir à compter sur les produits de ses travaux antérieurs, puisqu’il
exprimait, peu de temps avant sa bonne fortune, des inquiétudes sur
sa situation pécuniaire. C’était évidemment une aubaine inattendue.



Il pourrait y avoir dans ces dates, de terribles rapprochements
à faire, pour les esprits portés aux observations pratiques.
Voyons les choses de plus près.


Cicéron était sans préjugé en ce qui concernait la dignité de
ses fonctions de pontife. Ce n’était pas par sentiments religieux
qu’il les avait briguées, mais uniquement pour les avantages
qu’il en pouvait retirer ; c’est là un fait incontestable.


Était-ce des augures ou des aruspices seulement, qu’il voulait
parler, lorsqu’il redisait complaisamment après Caton : « Que
ceux-ci ne pouvaient se regarder entre eux sans rire. » Il
aurait pu le dire également de tous ; et c’était son avis à n’en
pas douter. Mais le titre d’augure lui conférait des honneurs
suprêmes avec une influence directe et souveraine sur les
grandes affaires de l’État ; il en possédait tous les secrets.


Certes, c’était une action déshonnête que de se faire ainsi le
ministre de pratiques religieuses qu’il considérait comme de
grossières impostures[150] ; voulait-il, en outre, en tirer profit ?
Cela devait lui paraître assurément moins criminel, que de
voler le trésor, ou de piller les provinces, comme tant d’autres.


[150] Voir en ce sens tout son traité de Divinatione et spécialement sur
le mot de Caton, De Divinatione, II, 24 ; De natura deorum, I, 26. « Les
augures et les aruspices étaient proprement les grotesques du paganisme »,
dit Montesquieu. C’est de Cicéron lui-même qui était augure
que nous apprenons ce qu’il faut en penser. « On en avait retenu l’usage
pour l’utilité de la République », reprend l’auteur de l’Esprit des lois.
Cela ne nous paraît pas suffisant pour justifier Cicéron de s’être fait
sciemment le complice de ces impostures. Il fut bien plus honnête
homme en disant publiquement ce qu’il en pensait en 709-45.



Incontestablement, il fréquentait, tous les jours, le monde
des spéculateurs, avant, après, et même pendant la durée de
ses plus hautes fonctions politiques. Nous ne voudrions pas
mettre gratuitement à sa charge des abus ou des indélicatesses,
bien à portée de la main cependant, lorsqu’on possède un
secret d’État avant qu’il ait pénétré dans le public, et qu’on
fréquente personnellement le marché tous les jours. Mais ce
que nous affirmons, c’est que tout cela était possible et même
facile à la bourse de Rome, absolument comme dans nos
bourses modernes, à raison de l’influence des événements politiques
sur les affaires. Nous le démontrerons jusqu’à l’évidence
par les discours de Cicéron lui-même[151].


[151] Voy. notamment le discours Pro lege Manilia, et surtout le passage
que nous transcrivons au chapitre III, sect. I, § 6 de notre étude.



Or, les plus graves événements de la guerre des Gaules et la
réduction de Cypre en province romaine, correspondent précisément
à cette première année du pontificat de Cicéron, si fertile
en millions, et il avait dû se produire des variations très
brusques et très fréquentes sur le marché de l’argent au Forum.


Ce sont là les passes périlleuses pour les imprudents, où les
gens avisés font fortune, et l’on peut dire que Cicéron, en ce
moment-là, ne savait que faire de son argent. Il le répandait
somptueusement, presque follement, autour de lui par millions,
et il n’avait pas plaidé une seule fois dans l’année[152].


[152] Le Clerc (tableau chronologique), Œuvres de Cic., t. I.



Nous verrons que la spéculation et le jeu étaient d’ailleurs
tout à fait dans les mœurs des riches de l’époque, particulièrement
dans celles des chevaliers, des bourgeois d’origine, comme
Cicéron.


Ce ne sont, disons-le bien, que de simples questions que nous
nous posons sur ces derniers points d’un caractère personnel
et délicat ; nous n’avons pas de texte explicite à cet égard.


Comment en aurions-nous, d’ailleurs ? En supposant nos
conjectures exactes, Cicéron n’avait aucune raison d’indiquer
en détail dans ses lettres à des amis, ce qui nous préoccupe
ici. Et ses comptes avec les hommes d’affaires ne nous sont
pas parvenus. Mais son silence même, sa discrétion sur les
causes de ces prospérités subites et de ces ruines, qui viennent
parfois surprendre Atticus, le conseiller et l’ami, jusqu’à
l’écrasement, sont peut-être une preuve indirecte de plus, à
l’appui de ce que nous pensons sur les soubresauts de cette
fortune agitée. Comment ne dit-il pas tout simplement à son
confident d’où lui vient tout cet argent inespéré, alors qu’il
entre avec lui dans tous les détails de ses affaires infiniment
moins importantes ?


Malgré les insinuations de ses ennemis, le silence de ceux
qui ont parlé de lui peut certainement s’expliquer de la même
façon. Cicéron ne faisait rien que de très ordinaire en spéculant
au Forum, même sur des millions, par ces temps où
l’on était habitué à un maniement de fonds colossal dans
la capitale du monde, et alors qu’on y voyait tous les ans des
proconsuls et des généraux revenant trente et quarante fois
millionnaires, des provinces pour lesquelles, peu de temps
avant, ils étaient partis couverts de dettes.


Au reste, il ne poursuivait ainsi, selon ses propres expressions,
que ce dont il avait besoin pour vivre (opus esse quæsito)[153],
car ce qu’il dépensait, c’était pour lui, en quelque
sorte, le juste nécessaire. Il le dit littéralement à propos des
beaux jardins qu’il lui faut à la fin de sa vie. Ne lui avons-nous
pas vu écrire à Atticus : « achète-les, coûte que coûte, ces
jardins, même les plus beaux, quanti quanti, ne crains rien
pour le prix, ce qui est nécessaire est toujours bien acheté[154]. »


[153] Paradoxe VI, eod.



[154] Ad. attic., XII, 23.



Il était facilement arrivé, sans doute, à être de ceux pour
qui l’indispensable, c’est le superflu. Il ne faut pas trop le reprocher
à son tempérament d’artiste, et d’orateur méridional,
à ses mœurs, à la fois grecques et italiennes.


Cicéron nous raconte que, pendant son enfance, on apprenait
dans les écoles à réciter le texte suranné de cette loi barbare
des Douze Tables, abrogée en grande partie, mais que l’on
vénérait encore comme une relique des luttes glorieuses de
jadis : « Discebamus enim pueri XII, ut carmen necessarium ;
quas jam nemo discit. » C’était au milieu du septième siècle.


Quand Cicéron est devenu un homme, ces antiques traditions
se sont effacées pour toujours, « quas nemo jam discit »,
personne n’apprend plus le vieux texte.


Aussi, par son éducation, est resté en lui quelque chose
de ce patriotisme traditionnel et mystique, de ces scrupules
personnels, de ces points de l’honneur romain que l’on ne retrouve
presque plus désormais, à l’époque des sceptiques et des
démagogues.


Alors il est devenu lui-même, avec le temps, le philosophe
raisonneur qui a perdu toute foi aux anciennes croyances,
l’homme aux goûts artistiques qui dépense inconsidérément
son patrimoine en vanités ou en folies. Malgré la délicatesse de
sa nature, malgré l’humanité de ses sentiments, il n’hésite pas
à couvrir de son honorabilité, à environner de tout l’éclat de
sa parole, la classe de ces intraitables publicains qui pressuraient
la province, l’épuisaient sans pitié et s’enrichissaient de
la ruine de leurs innombrables victimes.


Enfin, malgré la droiture et la loyauté de sa vie, d’une façon
ou de l’autre, tout le monde est d’accord à cet égard, il permet
à ces publicains reconnaissants, de l’intéresser directement à
leurs fortunes équivoques ou criminelles, pour parer à une
partie des frais de sa vie élégante et coûteuse[155].


[155] Drumann, Geschichte Roms, t. VI, § 106. Tous les auteurs qui ont
étudié la vie de Cicéron ont été amenés à signaler ces rapprochements
réitérés entre ses affaires d’argent, et celles des publicains.



Ainsi, par une chance heureuse pour l’histoire des faits que
nous étudions, se sont conservés jusqu’à nous, les souvenirs
austères du passé de Rome, confondus dans les détails d’une
même existence avec les mœurs sceptiques, dissolues, réalistes
et imprévoyantes des temps nouveaux.


Nous trouvons, réunis en un point commun, les derniers
reflets des origines glorieuses, et les présages funestes de la
fin des libertés publiques.


On doit pardonner beaucoup à Cicéron, en souvenir de ses
chefs-d’œuvre et aussi à raison du temps dans lequel il a vécu.


Il lui fallait, en vérité, pour devenir tout ce qu’il a su être,
ces millions aussi faciles à perdre qu’à gagner. Sans eux, nous
n’aurions pas eu Cicéron, ou du moins, nous l’aurions eu très
différent de ce qu’il est resté pour nous, par ses œuvres.


Comment aurait-il pu s’élever et vivre de pair, ensuite, avec
ces grands seigneurs de la finance et du patriciat, très inférieurs
à lui, de toutes manières, et bien moins scrupuleux, mais
dont la société était devenue, comme il le pensait, le strict nécessaire,
pour sa vie politique, aussi bien que pour son délicat
et merveilleux tempérament d’écrivain.


C’était un aristocrate par nature, dont le talent aurait été
étouffé, s’il eût été contraint à vivre au milieu des vulgarités
et des clameurs de la plèbe.


Ne soyons pas trop sévères pour ses fautes. La justice de
Dieu seule peut être absolue, parce que, seule, elle peut tout
voir, en tenant un compte exact des difficultés que chaque
être a dû rencontrer dans la vie et des préjugés sous l’empire
desquels il a passé son existence. Telle était déjà la doctrine
supérieure professée par l’homme illustre en la personne
duquel nous avons voulu surtout, faire revivre les mœurs de
son temps.


Mais la pensée qui reste dominante en présence de ce grand
nom de Cicéron, c’est que son génie oratoire à pu glorieusement
braver les siècles, et que ses œuvres devront toujours
être placées au premier rang, parmi les plus beaux titres
d’honneur de l’esprit humain.


Nous pourrions assurément donner beaucoup d’autres détails
sur la vie privée des Romains de ce temps, sur le luxe
somptueux de leurs plaisirs et de leurs fêtes ; tout cela a été si
souvent décrit dans des tableaux très artistiques, très saisissants,
que nous ne devons pas y insister ici.


Dans les affaires de finance, le sentiment moderne de l’honneur
a-t-il avantageusement remplacé la vieille tradition romaine
du respect de la foi promise ou jurée, qui s’était longtemps
conservée, au moins dans les rapports des citoyens, malgré
ces enrichissements soudains et ces opulences d’origines si
diverses ? C’est ce qui nous semble difficile à juger.


Il ne faut pas oublier, malgré tout, que ce ne sont pas les
hontes de Rome qui lui ont donné la puissance et la domination
sur l’univers ; bien au contraire, c’est par là qu’elle a
décliné vers sa chute. C’est le moment de le redire, l’histoire
serait sans logique et sans moralité, si elle n’avait pas pu relever,
en même temps que les vices ou les abus dont nous venons
de parler dans les dernières parties de ce chapitre, les énergies
traditionnelles, la fidélité religieuse à la parole jurée, la fierté
native et le dévouement à la patrie, qui survécurent quelque
temps à la dissolution des mœurs, dans les dernières années
de la République.


Il est temps maintenant d’introduire sur la scène les publicains
eux-mêmes et les banquiers ; de les voir, jouant leur rôle
dans ce monde romain qui finit par aimer l’argent par-dessus
tout, au milieu de ce peuple dont nous avons essayé d’indiquer
les passions, les caractères divers, les procédés et les ambitions,
dans leurs changements à travers les siècles.


La suite de ce travail éclaircira, nous l’espérons, beaucoup
de choses que nous n’avons pu qu’indiquer ici.







CHAPITRE II.

L’ŒUVRE FINANCIÈRE ET POLITIQUE DES PUBLICAINS ET DES BANQUIERS. — HISTOIRE
INTERNE. — CENTRALISATION DES AFFAIRES
A ROME.



Ulpien, dans un texte rapporté au Digeste, nous donne une
définition qui, par la simplicité de sa forme, n’indique guère
le rôle important qu’ont joué les publicains, durant une longue
période de l’histoire de Rome. Il ne faut pas s’en étonner.
L’institution avait perdu toute son activité et sa grandeur à
l’époque classique. Elle figure à peine, par quelques dispositions
répressives ou d’exécution, dans les Compilations de Justinien.
Le pouvoir impérial avait, depuis longtemps, absorbé
toute initiative privée.


Le jurisconsulte s’exprime ainsi (L. 1, § 1, D. 39, 4, de publicanis) :
« Publicani sunt qui publico fruuntur : nam inde nomen
habent, sive fisco vectigal pendant, vel tributum consequantur :
et omnes qui quid a fisco conducunt recte appellantur
publicani. »


Les publicains sont ceux qui traitent avec l’État, pour prendre
à ferme les impôts ou les revenus des terres publiques,
pour entreprendre, soit les fournitures, soit les transports de
vivres ou de munitions pour les armées, soit enfin les grands
travaux publics. Dans cette dernière matière des travaux publics,
l’une des plus considérables, garderont-ils logiquement
et effectivement leur nom, quand ils traiteront avec les cités,
ou avec toute autre universitas, se rattachant à l’organisation
de l’État ? C’est ce que nous aurons à examiner ultérieurement.


Quelle qu’ait été l’étendue de leurs spéculations, et quoique
leurs œuvres financières aient eu pour champ principal d’application
les provinces, il ne faut pourtant pas confondre les
publicains avec les negotiatores : ces trafiquants nombreux et
pleins d’audace, dont il est souvent question à l’époque de la
République.


Après les guerres Puniques, Rome semble avoir eu conscience
de la force d’expansion qui allait conduire ses armées de victoire
en victoire, dans l’univers entier. Sous l’influence de ce
sentiment de fierté nationale, et animés par la passion du gain,
les negotiatores s’étaient répandus de bonne heure, dans la
plupart des provinces que Rome devait soumettre ; avant que
les armées n’eussent pénétré dans le pays, ils en avaient déjà
pris possession. Ils étendaient progressivement, des frontières
de la province, jusque dans l’intérieur des terres, par tous les
moyens en leur pouvoir, et par le seul effet de leur énergie personnelle,
leur domination financière et commerciale.


C’est ainsi que l’insurrection des Gaules, par laquelle se termina
la guerre, fut suscitée par les abus ou les déprédations
des Romains, déjà répandus dans tout le Midi, et éclata par le
massacre des negotiatores de Genabum[156]. Cicéron rapporte,
en effet, que, même avant la conquête, il ne se déplaçait plus
en Gaule un solide, qui ne figurât sur les registres des citoyens
romains[157].


[156] César, De bello gall., VII, III.



[157] Cicéron, Pro Fonteio, I. César signale ce fait que les Belges
n’avaient pas encore subi l’influence des mercatores, lorsqu’il arriva
dans leur pays.



Et lorsque, en 666-88, les habitants de l’Asie occidentale procédèrent,
sous la direction de Mithridate, à ce massacre de cent
cinquante mille Romains, qui fut le début d’une grande guerre,
ils ne se vengeaient pas seulement des publicains et des proconsuls
qui avaient commis leurs excès dans les provinces déjà
conquises, ils égorgeaient dans ces « Vêpres Asiatiques[158] »
les trafiquants italiens qui s’étaient avancés bien au delà des
possessions romaines, à l’abri d’alliances conclues, ou simplement,
soutenus par le prestige de leur race. Il en fut de même
en Afrique ; nous retrouverons ces faits, à leur place chronologique
dans l’histoire, et nous les redirons avec plus de détails[159].


[158] D’Hugues, loc. cit., p. 47.



[159] Salluste, Jugurtha, XXVI.



Ces negotiatores, comme les publicains eux-mêmes[160], faisaient
souvent des affaires de banque. Cependant, c’est à tort
que l’on confond, parfois même dans les ouvrages les plus autorisés,
tous ces trafiquants, sous le nom commun de banquiers.
C’est aller beaucoup trop loin, et nous devons apporter
ici plus de précision dans les termes.


[160] César, De bello civ., III, III, 31, 103 ; Vell. Pat., II, 11.



Occupons-nous d’abord des publicains, nous parlerons ensuite
des banquiers, laissant de côté les negotiatores, trafiquants
en détail, dont nous n’aurons à traiter qu’incidemment, et dans
leurs rapports avec les personnages que nous étudions.





Section première.

Les publicains. — Caractères de leurs entreprises. — Personnel de
leurs sociétés.



§ 1er. — Adjudications de l’État. — Leurs débuts.


L’histoire des publicains ne remonte pas à l’époque royale.
Elle se place, presque tout entière, entre les guerres Puniques
et Auguste.


De grands travaux furent exécutés pendant la royauté, mais
tout donne à penser que c’était sous la direction des agents de
l’État et l’autorité du roi, que s’exécutaient ces travaux. Un
passage de Tite-Live ne peut laisser aucun doute à cet égard ;
pas plus que les paroles que l’historien orateur place, à cette
occasion, dans la bouche de Brutus[161]. On sait, du reste, que
les citoyens furent très souvent requis, même malgré eux, pour
construire les solides édifices et les beaux aqueducs dont les
ruines, encore visibles, remontent aux premiers temps de
Rome[162].


[161] Tite-Live, I, 56 ; II, 59.



[162] Tite-Live fait dire à Brutus, pour exciter le peuple à la révolte :
« Opifices ac lapicidas, pro bellatoribus factos. »



De même, pour la perception des revenus publics qui, d’ailleurs, ne
devaient pas être considérables, l’adjudication ne dut
pas être très pratiquée sous les rois. Cependant, les terres publiques
devaient être déjà louées, et il est certain que l’exploitation
des salines fut donnée à l’adjudication de très bonne
heure.


Quant à des associations organisées pour ces exploitations,
il n’en est question nulle part, à l’égard de l’époque royale.


Il en est à peu près de même, du commencement de la République,
jusqu’aux guerres Puniques, 490-264 ; ou, du moins,
les documents ne sont ni très clairs, ni très nombreux ; et on
en est encore à peu près réduit aux conjectures sur l’œuvre
des publicains à cette époque.


Cependant, il résulte de plusieurs textes de Tite-Live, que,
dès le début de l’ère républicaine, les terres conquises en Italie
devenaient, en grande partie, biens du domaine public, et
étaient adjugées à des fermiers moyennant des redevances en
nature ou en argent[163].


[163] Voir les quelques détails donnés à ce sujet par Belot, op. cit.,
p. 182 ; Tite-Live, XXVII, 3, tome II ; Mommsen, op. cit., t. V, p. 409.



Tout, au reste, fut mis en adjudication chez les anciens Romains,
les travaux les plus simples, les patrimoines insolvables,
les liquidations difficiles, et bien d’autres choses plus humbles,
si nous en croyons les Satires d’Horace[164].


[164]




Queis facile est ædem conducere, flumina, portus,

Siccandum cluviem, portandum ad busta cadaver,

Cunducunt foricas……






(Horace, Sat., III.)


Voir aussi Horace, Épît. II, et Mommsen, t. IV, p. 133.



Il faut reconnaître, d’ailleurs, que d’autres peuples plus anciens
avaient dès longtemps connu la ferme des impôts ; elle
était pratiquée en Orient, en Grèce, en Sicile notamment et
même en Gaule chez les Æduens[165], bien avant la conquête.
Est-ce aux Grecs ou aux Carthaginois que ces usages ont été
directement empruntés ? Nous répondrons, avec M. Luigi Correra,
le dernier qui ait écrit sur cette matière, que c’est assez
difficile à indiquer[166]. Probablement, c’est à la pratique générale
que les Romains se sont conformés. Mais ils devaient,
comme en toutes choses, aller bien plus loin que tous leurs
devanciers.


[165] César, De bello gall., I, XVIII : « Dumnorix complures annos portoria,
reliquaque omnia Æduorum vectigalia parvo pretio redempta
habere… »



[166] Di alcune imposte dei Romani. Turin, 1887.








§ 2. — Développements subits de l’industrie, de la spéculation
et des grandes sociétés de publicains.


Les grandes sociétés de publicains ont dû se développer avec
une rapidité étonnante, car, nous le savons, Polybe écrivait
peu de temps après les guerres Puniques, vers 610-144, et de
son temps, l’œuvre des Compagnies avait déjà pénétré partout,
avec ses socii et ses participes.


On devrait supposer, en effet, à priori, que ce n’est pas en
quelques années que les mœurs publiques peuvent se transformer
ainsi, et qu’il faut du temps pour que les capitaux
d’un peuple très avisé, osent prendre, avec ensemble, cette direction
financière nouvelle, si opposée par sa nature aux instincts
de prudence des vieux Quirites.


C’est que, depuis le troisième siècle avant notre ère, une
révolution à la fois politique et économique avait commencé à
Rome, et avait presque subitement agrandi son œuvre dans
tous les sens. M. Belot a consacré une étude spéciale à l’examen
de ces faits, et il en indique l’origine et les causes. « Les
Romains », dit-il, « qui, pendant des siècles, étaient restés un
petit peuple continental, protecteur du commerce de quelques
villes de la côte, comme Circeii, Antium, Terracine, mais enfermé
lui-même dans un horizon étroit, voué à l’agriculture
et à la guerre contre de pauvres montagnards comme les
Eques, les Sabins, les Samnites, les Herniques, se trouva en
un demi-siècle transformé en un grand peuple méditerranéen.
Il avait maintenant des ports fréquentés par tous les marins,
des îles, des flottes de guerre et de commerce. Il faillit armer
en 515-239, sous prétexte de délivrer cinq cents marchands
italiens emprisonnés par les Carthaginois, pour avoir porté
des armes et des vivres aux mercenaires révoltés contre Carthage[167]. »
Et il ne cessait de grandir merveilleusement.


[167] Belot, La révolution économique, etc., p. 116.



La passion du trafic s’était bientôt développée à un tel point,
même chez la plèbe, que les soldats romains eux-mêmes se
faisaient trafiquants, et prenaient le soin d’emporter de l’argent
dans leur ceinture, en vue de le faire produire, jusque
dans les pays lointains où les amenait la guerre. Lorsque le
service leur en laissait le loisir, ils spéculaient, ils se faisaient
negotiatores, et ne devaient pas mettre grand scrupule dans
l’exercice de cette profession, qu’ils cumulaient avec le métier
des armes. Tite-Live nous dit cela très expressément, à propos
de l’expédition de Flamininus contre Philippe de Macédoine :
« Negotiandi ferme causa argentum in zonis habentes » (577-177)[168].


[168] Tite-Live, XXXIII, 29.



Presque tout à coup les valeurs monétaires s’étaient tellement
abaissées, que le prix des objets les plus usuels avait
décuplé à Rome[169].


[169] Belot, eod., 104 et suiv.



La transformation fut, à l’égard du mouvement des fortunes
privées, aussi prompte que complète ; il en fut de même pour
les grandes affaires, et tout cela produisit presque instantanément,
on le comprend, les plus graves modifications dans la
politique intérieure et extérieure de Rome, aussi bien que
dans les finances publiques.


L’énergie que le soldat est habitué à apporter dans les combats
et les fatigues de la guerre, le citoyen resté à Rome la
met alors à s’enrichir par son travail, ses entreprises, ses relations
d’affaires à travers les mers et les terres nouvelles.


Il ne faut pas confondre, en effet, les Romains de ces temps
des premières conquêtes extérieures, avec ceux des siècles précédents,
et moins encore avec les oisifs, les hommes vicieux
et les frumentaires des siècles qui vont suivre.


Le Romain des sixième et septième siècles, c’est encore
l’homme énergique, de cette race illustre, qui s’élance vers un
avenir de gloire et de richesses inouïes, qui veut que le
monde entier se soumette à elle corps et biens, et qui entend
tout conquérir, au dehors comme au dedans, par l’habileté autant
que par la force.


Ces trafiquants hardis, sortis de Rome pour aller chercher
fortune au delà des frontières, et que nous avons vus si entreprenants
et si fiers, ne sont que les émanations de ce centre
d’activité de la ville où tout s’anime de plus en plus, où l’on
travaille, où l’on spécule avec la fièvre que donne la vue de l’or
arrivant à flots des provinces conquises. Tout s’agite et tout
s’organise, en vue des résultats positifs du présent. Mais, il
faut bien le dire, l’avenir est menacé, parce que les vieilles
traditions s’effacent de jour en jour.


Cependant, l’État, en s’agrandissant, reste fidèle aux anciens
usages : il donne en adjudication, aux enchères publiques, ses
domaines à exploiter, les mines, les travaux publics, les impôts.
Tout ce qui appartient à l’État, et il garde le plus possible,
passe aux mains des adjudicataires, qui spéculent à sa
place et pour leur propre bénéfice.


Or, avec les conquêtes et les immenses rapines de ce temps,
tout prend des proportions démesurées et inattendues.


Il faudra donc, pour répondre aux besoins publics et aux
nouvelles entreprises, constituer des sociétés puissantes, grouper
des capitaux. C’est ce que feront les chevaliers qui ont
quelques avances, et qui veulent courir à la fortune.


Mais cela ne leur suffira bientôt plus ; il faudra faire appel
à la petite épargne, qui est le nombre, c’est-à-dire s’adresser
au grand public. On le fera par le seul procédé possible : au
moyen de l’action. C’est à cette époque, sans aucun doute,
que l’action est apparue.


Comment pourrait-on en douter, lorsque Polybe nous
affirme que, pendant que les uns entreprennent en leur nom,
d’autres font société avec eux « cum his societatem habent »,
que d’autres, enfin, versent, sous le nom des associés véritables,
de l’argent dans leurs entreprises « alii horum nomine
bona sua in publicum addicunt », et que cela comprend le peuple
à peu près tout entier ; lorsque, d’autre part, Cicéron nous
répète, en des termes devenus usuels, et déjà mis par nous en
relief, qu’il y a là des socii participes, ayant des parts dans
les sociétés adjudicataires, et des parts que l’on transfère, dare
partes, qui peuvent changer de valeur et sont susceptibles de
hausse et de baisse, ainsi que nous le disons aujourd’hui.


Mais, on le comprendra, nous avons hâte de préciser à cet
égard ; nous ne devons pas, sur ce point essentiel de notre
étude, nous contenter de probabilités et de conjectures. Polybe
et Cicéron, par leurs renseignements très nets, si on les examine
attentivement, par leurs affirmations très autorisées, et
parfaitement d’accord avec les autres indications très nombreuses,
qui résultent des écrits ou des faits se référant à la
même période de l’histoire romaine, seront les guides qui
éclaireront le plus sûrement notre route.


Nous n’avons rien à apprendre à personne sur la valeur des
écrits de Cicéron, et nous n’avons pas besoin de l’établir. Dans
ses discours, dans ses plaidoyers et dans ses lettres, on retrouve
la vie de Rome prise sur le fait ; c’est là surtout que
nous puiserons à pleines mains, des documents aussi nombreux
qu’intéressants sur les publicains et les banquiers, ses
amis les meilleurs, valde familiares, optimi.


Quant à Polybe, écrivain grec, et moins généralement pratiqué
de nos jours, il nous a fourni un document spécial et
des explications de la plus haute valeur, sur lesquels nous
aurons à fixer toute notre attention. A raison même de la portée
élevée que nous donnerons à ses déclarations, c’est un devoir
pour nous de le montrer sous son vrai jour ; et, par la
même raison, c’est à d’autres que nous emprunterons leurs
appréciations sur le mérite de ses œuvres, sur sa compétence
comme écrivain politique, sur son exacte et haute probité
comme historien.


Esprit supérieur, il était venu de Grèce pour étudier les
mœurs politiques et militaires de Rome. Il s’était fait connaître
dans la haute société romaine ; il avait su s’attirer l’amitié
et la confiance des plus illustres citoyens. Il vécut en relations
fréquentes avec Paul-Émile, avec les Scipions et tous les autres
maîtres du jour ; il fut même employé dans des missions difficiles
à l’occasion des rapports de la Grèce avec la grande République.
Mommsen en parle avec respect et admiration ; voici
ce qu’il en dit : « Les vicissitudes de la fortune lui avaient
montré, mieux qu’aux Romains eux-mêmes, la grandeur historique
de leur capitale… Jamais peut-être il ne s’est rencontré
d’historien réunissant aussi complètement en lui les qualités
précieuses de l’écrivain qui puise à même les sources… Il décrit
les pays et les peuples, il expose leur système politique ou
mercantile, et remet à leur place, trop longtemps négligée,
tous les faits multiples et importants que les annalistes ont
laissés au rebut, faute de savoir à quel clou, à quelle date précise
les suspendre… Chez Polybe, quelle circonspection, quelle
persévérance dans l’emploi des matériaux… Jamais ancien
ne l’emporta ici sur lui… L’amour de la vérité était pour lui
une seconde nature[170]… » Fénelon en parle dans le même
sens[171]. On raconte que celui qui devait être le plus puissant
génie de notre siècle, Bonaparte, passait, à le lire et à le méditer,
les meilleurs moments de sa vie solitaire de l’école de
Brienne. Cicéron lui-même avait déjà signalé Polybe comme
l’historien le plus digne de foi[172].


[170] Mommsen, Histoire romaine, t. XI, p. 103 et 105.



[171] « Polybe est habile dans l’art de la guerre et dans la politique ;
mais il raisonne trop, quoiqu’il raisonne très bien. Il va au delà des
bornes d’un simple historien. Il développe chaque événement dans sa
cause : c’est une anatomie exacte. Il montre, par une espèce de mécanique,
qu’un tel peuple doit vaincre un tel autre peuple, et qu’une telle
paix, faite entre Rome et Carthage, ne saurait durer. » — Fénelon,
Lettre à l’Académie, au chapitre VIII (Projet d’un traité sur l’histoire).



[172] « Sequamur enim potissimum Polybium nostrum, quo nemo fuit
in exquirendis temporibus diligentior. » Cicéron, De Rep., II, XV.



Appien, Tite-Live, Velleius Paterculus lui-même, n’ont
pas pu voir de près, comme Polybe, ces débuts de la vie nouvelle,
au sortir des guerres puniques, alors que la cité latine
commençait à se porter en conquérante, au delà du sol de
l’Italie. Ils ne sont venus que plus tard, et les années qui les
séparent de cette époque du travail de la première expansion,
sont précisément de celles où ne cessèrent pas de se produire,
dans les masses, les transformations les plus inattendues et
les plus profondes. Tout venait d’être changé de leur temps,
par un revirement dans les mœurs qui avait eu les effets d’une
révolution. Et voilà pourquoi ils restent à peu près muets sur
des institutions essentielles jadis, mais bouleversées depuis,
et que Polybe nous explique avec la plus grande clarté, parce
qu’elles fonctionnaient encore sous ses yeux.


C’est ce que M. Laboulaye a observé très justement. « Il est
incroyable », dit-il[173], « avec quelle rapidité les institutions de
la République ont été oubliées sous l’empire. Parmi les écrivains
qui ont vu la République, Salluste, Tite-Live, Cicéron,
tiennent le premier rang ; César est de moindre ressource…
Polybe nous donne peu de renseignements sur le droit criminel ;
mais pour l’organisation intérieure de la République,
quelles pages, chez les anciens, comme chez les modernes,
sont à comparer à son examen de la constitution romaine. »


[173] Essai sur les lois criminelles des Romains, introduction, XVII.



Nous pouvons désormais avancer sûrement, à la suite de
deux guides d’une valeur si haute et si bien établie.


Or, voici comment s’exprime Polybe, en nous décrivant
l’organisation intérieure de Rome : « Il y a un grand nombre
de choses qui sont données à ferme par les censeurs, les entreprises
de constructions publiques qu’il serait difficile d’énumérer,
et aussi les revenus de l’État, ceux établis sur les
fleuves, les ports, les jardins, les mines, les champs, et enfin
tout ce qui est l’objet des marchés de l’État. Tout cela est livré
à l’exploitation du peuple, à tel point que tout le monde, peut-on
dire, est intéressé à ces adjudications et aux bénéfices que l’on
y réalise. Les uns se portent eux-mêmes directement adjudicataires
devant les censeurs, d’autres cautionnent les adjudicataires,
d’autres font société avec eux, et d’autres, sous leur
nom, apportent des fonds à ces entreprises publiques[174]. »


[174] Polybe, Hist., VI, 17. Voici le passage grec de la partie essentielle
du texte original : « Πάντα χειρίζεσθαι συμβαίνει τὰ προειρημένα διὰ τοῦ
πλήθους, καὶ σχεδὸν, ὡς ἔπος εἰπεῖν, πάντας ἐνδεδέσθαι ταῖς ὠναῖς καὶ ταῖς ἐργασίαις
ταῖς ἐκ τούτων. Οἱ μὲν γὰρ ἀγοράζουσι παρὰ τῶν τιμητῶν αὐτοὶ τὰς ἐκδόσεις,
οἱ δὲ κοινωνοῦσι τούτοις, οἱ δ’ ἐγγυῶνται, τοὺς ἠγορακότας, οἱ δὲ τὰς οὐσίας
διδόασιν ὑπὲρ τούτων εἰς τὸ δημόσιον. »



Ce qui résulte de ce passage, c’est d’abord que l’État, par
l’intermédiaire de ses magistrats et de ses adjudicataires, concentrait
entre ses mains, non seulement toutes les opérations
sur les finances publiques, mais les grandes entreprises de
toute nature. Nul autre que lui, d’ailleurs, n’aurait pu le tenter,
parce qu’il réservait à ses publicains seuls, la possibilité
d’organiser des sociétés capables d’entreprendre les opérations
financières ou industrielles de grande portée. Nous reviendrons
spécialement sur cette considération très importante, en examinant
de près le fonctionnement de ces sociétés et de leurs
agents. Nous déterminerons, en même temps, le caractère juridique
de ces grandes associations, et les différents rôles de
ceux qui les constituent. Nous devons les examiner d’abord
dans les traits généraux de leur existence.


Or, ce que nous constatons par la suite du texte de Polybe,
c’est que non seulement ce sont les spéculations de ces sociétés
qui se multiplient dans tous les sens, mais qu’il en est ainsi,
surtout, du nombre de ceux qui y prennent part.


« Tout cela », dit le texte, « est livré à l’exploitation du peuple,
à tel point que tout le monde, peut-on dire, ὡς ἔπος εἰπεῖν,
πὰντας, est intéressé à ces adjudications et aux bénéfices que
l’on y réalise. »


A moins de ne tenir aucun compte de ces affirmations formelles,
et c’est ce qu’il n’est pas permis de faire, puisque c’est
de Polybe qu’elles émanent, est-ce que nous ne sommes pas
amenés à voir surgir, dans ce passé lointain, cette foule des
petits rentiers, d’actionnaires, par lesquels vivent aujourd’hui
les grandes entreprises, et fonctionne, même le crédit de
l’État ?


Les Romains de cette époque, nous ne craignons pas de
l’affirmer, nous avaient évidemment dépassés, dans ce mouvement
d’affluence des petits capitaux vers les grandes entreprises.
Quel que soit de nos jours le nombre des porteurs de
titres de toute espèce, y a-t-il un écrivain exact et sérieux qui
oserait, pour en indiquer la multiplicité, se servir des expressions
employées par Polybe pour nous dire, dans le langage le
plus net et le plus simple, ce qui se passait de son temps ?


Évidemment, personne ne s’y trompe, ce « tout le monde »
intéressé dans les spéculations des publicains, ne doit pas,
même pour Rome, être pris au pied de la lettre. Pour avoir
des actions, quelque minimes qu’elles soient, des particulas,
il faut avoir réalisé des épargnes, et tout le monde n’en a
jamais été là, à Rome, pas plus qu’ailleurs, dans aucun temps.
Mais, ce que nous pouvons affirmer sûrement, c’est que c’était
de ce côté que se dirigeaient presque tous les capitaux de
la classe moyenne en fermentation, et aussi beaucoup plus
qu’elles ne le font chez nous, pour les valeurs de bourse, les
petites épargnes de la plèbe. Le temps des usures patriciennes
provoquant les révoltes sanglantes, tendait à se transformer, à
mesure que l’argent devenait moins rare, et que les spéculations
s’étendaient bien loin des limites de l’Ager Romanus.


Au surplus, le bon sens indique qu’il avait fallu tout cela,
ou bien tout au moins un procédé équivalent, pour répondre
aux exigences nouvelles et immodérées de l’ambition romaine.
Polybe va nous fournir, dans ses observations profondes sur
la politique, des documents qui nous semblent décisifs, pour
nous démontrer la diffusion vraiment incroyable des capitaux
de ces sociétés jusqu’au fond de la plèbe, et Cicéron viendra
nous en rendre témoignage à son tour, dans une multitude
d’occasions. Mais avant de consulter ces textes, ne pouvons-nous
pas attester que les choses devaient tout naturellement,
pour ainsi dire, se produire comme elles l’ont fait.


Nous avons insisté sur ces considérations de simple bon
sens, dans notre exposé général du sujet, parce que c’est là ce
qui devait y être mis en relief, comme trait caractéristique et
comme résultat certain de cette étude historique[175]. Quand un
peuple, disions-nous à priori, réalise de vastes opérations où
les millions constituent l’élément indispensable, il n’a à sa
disposition que deux procédés, connus et pratiqués dans l’histoire
du monde. Ou bien, il a à sa tête un chef tout-puissant,
qui réunit entre ses mains l’argent de tous ses sujets et en
dispose à son gré. C’est ce que firent, pour accomplir leurs
œuvres gigantesques, les monarques de l’Orient. C’est la réunion
des capitaux par l’oppression et par la contrainte. Ou
bien, la concentration doit se faire par l’association libre des
capitaux de tous, et par l’attrait du bénéfice que chacun espérera
en retirer.


[175] Voy. notre aperçu général du sujet, supra. p. 12 et suiv.



Les empereurs romains ont reculé, ils sont revenus au premier
procédé ; ils ont fait comme on avait fait avant eux, pour
édifier les immenses travaux des grands empires asiatiques ;
c’était le despotisme en toutes choses.


La République romaine avait manié autant d’argent qu’eux,
et accompli d’aussi grandes œuvres, c’est le second procédé
qu’elle avait dû nécessairement employer : la concentration
des fonds par le mobile volontaire de l’intérêt. Or, pour cela,
ajoutions-nous, c’est l’action cessible et limitée dans ses risques
qui s’impose. C’est notre procédé moderne, le seul qui
puisse amener l’affluence volontaire de ces grandes valeurs,
divisées en petites fractions innombrables, que l’on n’attire
qu’à la condition de les laisser toujours libres et maîtresses de
leurs mouvements, avec des risques de pertes limités à l’apport
et des espérances de gain indéfinies. Tels sont les desiderata
indispensables aux actionnaires de tous les temps et de tous
les pays. Si on n’offrait pas tout cela, le public refuserait cet
argent, qu’il va perdre de vue en le versant entre des mains à
peu près inconnues. Les Romains furent donc amenés, par la
force des choses, à organiser, par actions, la plus grande partie
du capital de leurs immenses sociétés. Il en a été et il en sera
toujours nécessairement ainsi, quand on voudra attirer à soi
les petites et inépuisables épargnes du grand public.


Il fallait bien, d’ailleurs, à un autre point de vue, que ce
mouvement général de l’argent, qui se répandit dans le peuple
par l’œuvre des publicains, se produisît d’une manière ou
d’une autre. Comment la classe moyenne et la plèbe elle-même
auraient-elles pu se résigner à ne pas avoir leur part dans les
bénéfices des conquêtes pour lesquelles elles avaient courageusement
versé leur sang ? Comment auraient-elles pu résister
au désir d’attirer à elles, quelques parcelles de cet or qui
affluait à Rome de tous côtés, lorsque le moyen venait, pour
ainsi dire, s’offrir de lui-même à chacun, par l’intermédiaire
des publicains et de leurs exploitations lucratives que soutenait
l’État ?


L’industrie privée était écrasée par le travail des esclaves,
déconsidérée dans l’opinion, mal rémunérée dans ses produits.
Les entreprises de l’État seules pouvaient réaliser les grandes
opérations de l’industrie, du commerce et des finances publiques,
parce que, seules, elles pouvaient, par leur organisation
privilégiée, avoir la durée et l’étendue. La classe moyenne dut
naturellement tourner ses regards et ses convoitises de ce côté.
Elle contribua assurément, de sa personne, à l’œuvre des publicains,
car il est certain que, « les enchères couvertes, les
publicains partaient avec une armée d’agents et d’esclaves
pour la province qui leur était livrée[176] » ; mais elle voulut
aussi, très légitimement, être associée directement aux résultats.
Elle le fut par les partes, en apportant des capitaux qui se
multipliaient à l’envi par des bénéfices incessants, accomplis
sans scrupule, le plus souvent cyniquement, aux dépens des
provinces conquises.


[176] Duruy, t. II, chap. V.



Les employés libres et citoyens romains étaient probablement
presque tous actionnaires, tout nous autorise à le croire, suivant
l’expression de Valère Maxime au sujet de l’un d’eux :
« particulas habebant[177]. » Mais le plus grand nombre des
actionnaires restait à Rome, employés à l’administration centrale
ou simplement rentiers. Ceux-ci avaient parfois de grosses
parts : « Magnas partes publicorum habebant[178]. » Les nobles
y avaient aussi des actions importantes, mais secrètes, suivant
l’expression de Mommsen[179].


[177] Valère-Maxime, VI, 9, no 7. Cicéron, Verr., 2, passim.



[178] Cicéron, Pro Rabirio.



[179] Mommsen, op. cit., t. V, p. 58.



Ainsi peut s’expliquer, même pour l’époque où les distributions
publiques ne pouvaient suffire à faire vivre la foule des
frumentaires, ce mot du tribun Philippe, rapporté par Cicéron :
« Non esse in civitate duo millia hominum qui rem
habeant. Il n’y a pas dans la ville deux mille hommes qui aient
quelque chose[180]. » Les grandes fortunes étaient peu nombreuses,
en effet ; les immeubles surtout étaient réunis dans
le patrimoine de quelques grandes familles ; mais la classe
moyenne bénéficiait des richesses amassées par les publicains,
très probablement elle jouait sur la variation des cours, au Forum
et dans les basiliques.


[180] Cicéron, De offic., II, 2.



Par là, et avec la ressource modeste du petit commerce et
de la petite industrie, se soutint quelque temps cette vigoureuse
classe moyenne qui avait fourni des légions à d’innombrables
guerres. Cicéron ne le dit-il pas formellement dans un texte
dont nous lui avons fait application à lui-même[181] ? « Il
n’y a que trois procédés à la portée de ceux qui ont
besoin de gagner de l’argent honnêtement : le commerce,
le travail, et les adjudications publiques, publicis sumendis[182]. »
Chez tous les peuples, c’est du commerce ou du travail professionnel
que vit la bourgeoisie ; le trait caractéristique pour
les Romains, c’est qu’on ajoute l’œuvre des fermes de l’État,
c’est-à-dire les entreprises des publicains, comme troisième
ressource normale du grand public, mise sur le même rang
que les deux autres. C’est la reproduction sous une autre forme
du mot de Polybe, « tout le monde, peut-on dire », est intéressé
aux bénéfices de ces entreprises.


[181] Supra, chap. I, sect. VI, p. 81.



[182] Paradoxes, VI, II.



Cette classe moyenne était, d’ailleurs, restée plus forte et
plus nombreuse qu’on ne le croit peut-être, puisque, par une
merveille de dignité patriotique ou d’orgueil de race, les prolétaires
ne furent admis dans l’armée que par une innovation de
Marius. A cette époque, cependant, les Romains avaient déjà,
depuis longtemps, de nombreuses armées en campagne,
ils avaient étendu leurs victoires en Italie et au delà des mers,
de tous les côtés à la fois, en même temps qu’ils peuplaient
de leurs negotiatores aventureux les terres destinées aux conquêtes
de l’avenir. « Equites romani milites et negotiatores[183]. »
La classe moyenne s’enrichissait, et elle semblait, par ce fait
même, destinée à décliner plus que tout autre sous l’influence
dissolvante des mœurs nouvelles[184].


[183] Salluste, Jugurtha, 65.



[184] « Que l’on consulte les listes civiques ! » dit Mommsen. « De la fin
des guerres d’Annibal à l’an 595, le nombre des citoyens va croissant,
chose qui s’explique facilement par les distributions faites tous les jours
et sur une grande échelle des terres domaniales ; après 595, où le cens
a donné 328,000 citoyens valides, on entre dans une période constamment
décroissante ; les listes de l’an 600 tombent au chiffre de 324,000,
celles de 607 tombent à 322,000, celles de 623 à 319,000 ; chose déplorable
pour une époque de paix au dedans et au dehors. » Comment pouvait-il
en être autrement, dans une société où la famille commençait à se décomposer
par la plaie toujours envahissante du divorce, et où les traditions
domestiques étaient supplantées par les vices qui avaient fait périr
les plus grands peuples de l’antique Orient ?



Mais, en dehors de ces considérations générales, de leur
nature toujours un peu vagues, ce qui prouve, jusqu’à l’évidence,
que ce mouvement de la spéculation, dans les entreprises
de l’État, fut, au sixième siècle de Rome et au commencement
du septième, aussi général, aussi universel et aussi
important que nous le disons, c’est la suite de ce précieux chapitre
de Polybe, que nous voudrions pouvoir reproduire tout
entier ici, et qui nous donne une idée si merveilleusement
exacte de l’état politique et économique des anciens.


En constatant l’ascendant et l’autorité très effective qu’exerce
le Sénat sur le peuple, Polybe en recherche les causes ; or,
celle qu’il place la première de toutes, celle sur laquelle il insiste
presque exclusivement, c’est que le Sénat a entre ses mains le
sort des publicains, c’est qu’il lui appartient de leur accorder
des délais, de diminuer leurs charges, d’annuler leurs baux,
de les juger, ainsi que les autres causes, et, par là, de léser ou
de favoriser tous ceux qui s’intéressent à ces adjudicataires,
c’est-à-dire par la force même des choses, le peuple tout
entier[185].


[185] Voici, en effet, la suite du texte dont nous avons commencé à
transcrire plus haut la traduction (voy. p. 103) : « Tout cela est au pouvoir
et à la discrétion du Sénat, car il peut accorder des délais, si
quelque événement malheureux est intervenu il peut faire remise aux
publicains d’une partie du prix de leur ferme, ou même si un accident
empêche l’opération de se réaliser, il peut annuler l’adjudication. Or il
y a là une multitude de choses, à l’égard desquelles peuvent être lésés
ou soutenus, ceux qui spéculent sur les fonds publics et les adjudications ;
et tout cela revient aux sénateurs. Mais surtout, c’est dans l’ordre
des sénateurs, que sont pris les juges, pour la plupart des poursuites
publiques ou privées, pour peu que l’accusation ait de la gravité. En sorte
que tous sont soumis à la puissance du Sénat, et, de crainte d’avoir un
jour besoin de recourir à lui, personne n’ose résister ni s’opposer à sa
volonté » (Polybe, loc. cit., VI, 17). On voit qu’à côté du droit sur les
publicains, il n’est question ici que des droits de juridiction comme de
chose d’importance. Mais ce droit de juridiction, les publicains s’en empareront
bientôt, de telle sorte que nous serons obligés de faire l’histoire
des lois judiciaires, pour faire celle des publicains.



Il y a là, assurément, une constatation qui devrait paraître
au premier abord singulière et sur laquelle, cependant, on ne
s’est jamais beaucoup appesanti, que nous sachions. Le texte
fait partie d’une section concernant la constitution de la République
romaine ; étude des plus curieuses, au point de vue politique,
où, suivant l’expression de M. Maynz, « l’historien
grec cherche à démontrer, avec sa sagacité habituelle, que c’est
la combinaison intelligente des trois éléments : peuple, Sénat
et magistrats, qui constitue le grand mérite de la constitution
romaine et la rend supérieure à toutes les autres constitutions
connues[186]. »


[186] Maynz, Cours de droit romain, introduction, no 49, note.



Pour arriver à sa démonstration, Polybe signale d’abord les
attributions du Sénat : elles sont considérables en toutes matières ;
il les énumère longuement, et, cependant, lorsqu’il recherche,
en poursuivant sa thèse, ce qui constitue, aux yeux
du peuple, le prestige et l’autorité de cette illustre assemblée,
c’est à son influence sur les affaires des publicains qu’il s’arrête.


Le Sénat n’est-il pas cependant législateur ? N’est-il pas le
maître de la politique, des affaires extérieures, de l’administration,
du culte, de la distribution du butin, de la levée
des armées, de la fixation des impôts, et de tant d’autres
choses[187] ?


[187] V. Willems, Le Sénat de la république romaine, I, chap. IV, p. 329.



Tout cela doit sembler de peu d’importance à l’historien, au
moins dans les rapports du peuple et du Sénat, car pour lui, si
le peuple est soumis au Sénat, c’est d’abord, parce que le Sénat
tient dans ses mains le sort des publicains. L’autre élément
de puissance dont parle Polybe, c’est la judicature ; dans
quelques années elle allait passer aux publicains, pour augmenter
encore leur importance, et nous les verrons alors devenir
tout à fait les maîtres dans l’État.


Quel est l’historien soucieux de la vérité qui eût osé, sans
l’avoir constaté par lui-même, donner une pareille prépondérance
à une attribution que l’on devait croire si secondaire et
si spéciale, parmi les pouvoirs sans nombre de ce corps tout
puissant, que l’on comparait à une assemblée de rois.


Il faut, pour qu’un semblable état de choses ait été ainsi
rapporté par Polybe, qu’il en ait été vivement frappé ; il faut,
en d’autres termes, que ces entreprises des publicains aient eu
sous ses yeux, dans les mœurs et la vie des affaires romaines,
un caractère d’intérêt universel, une importance dont il n’a pu
nous retracer l’image exacte, que parce qu’il en a été personnellement
le témoin.


Aussi les adjudications constituaient-elles, à chaque échéance,
une sorte d’événement d’intérêt public. L’ouvrage de Dezobry,
si plein de documents, et souvent si judicieusement exact, en
fait une description très animée. La foule se porte en masse
au Forum, s’y groupe en nombre immense autour du censeur,
et le peuple est attentif à toutes les péripéties des enchères[188].


[188] Lettre LXXXIII, t. III : « Une espèce de fermentation sourde travaille
l’ordre équestre depuis un mois ; elle n’a fait que croître de jour
en jour, et ce matin, le quartier du Forum, rempli de chevaliers, est
dans une agitation prodigieuse : la basilique Æmilia (ceci est écrit pour
le temps d’Auguste ; voir plus bas ce qui concerne les basiliques), les
tavernes neuves, les arcs de Janus, sont littéralement assiégés d’une
foule immense de peuple, mouvante, bruyante, qui se heurte, va, vient,
entre, sort, a l’air affairée, effarée, impatiente, inquiète, comme si l’ennemi
était aux portes de Rome, comme si on était dans l’attente ou
l’appréhension d’un grand événement. Il s’en prépare, en effet, un très
grand pour l’ordre équestre ; le bail des publicains expire dans peu de
temps, et l’on va procéder, aujourd’hui même, à une nouvelle vente
pour cinq années, des revenus de la République. Les sociétés sont en
présence, tous les intéressés directs ou indirects, grands ou petits, sont
aussi accourus sur le Forum… Les préparatifs de cette lutte financière,
à laquelle j’ai déjà assisté plusieurs fois, l’aspect de cette foule animée
d’un sentiment unique, celui du lucre, m’ont fait fuir. » Cette description
est, sans doute, une conjecture, mais, sauf le dernier mot qui aurait,
au moins, besoin d’être expliqué, elle est extrêmement vraisemblable
et juste, et c’est pour cela que nous l’avons transcrite, sans
vouloir cependant en exagérer la valeur. Ajoutons que tout cela devait
être vrai, surtout avant Auguste, et dut disparaître même sous son
gouvernement. (Rome au siècle d’Auguste.)



L’histoire de notre temps ne parlera guère, sans doute, des
incidents relatifs aux adjudications même des plus grandes
entreprises de l’État ; il en est différemment dans l’histoire
romaine. Nous verrons Dion Cassius, Tite-Live, Cicéron, Asconius
et d’autres encore, nous rapporter avec détail, les difficultés
résultant des demandes de résiliation ou de réduction
des adjudications concédées aux publicains, comme de faits
historiques importants. Les plus grands personnages de Rome
seront mêlés à ces difficultés ; Caton d’Utique, Crassus, Pompée,
César lui-même s’en préoccuperont comme de choses du
plus haut intérêt, tant il est vrai qu’elles se rattachent de toutes
façons, directement, au grand public. Et lorsque, plus tard,
des hommes politiques oseront toucher aux privilèges des publicains,
notamment aux lois judiciaires, on leur fera payer
cher leur audace.


Devons-nous nous étonner de cette merveilleuse expansion,
et faut-il en douter ? On a pu traiter la chose comme incomprise,
ou même comme incompréhensible, avant le dix-huitième
siècle, et passer, sans jeter un regard sur ce qui en avait été
écrit dans l’antiquité. Mais l’expérience et la pratique des faits
contemporains sont venus apporter la lumière, et entourer de
l’intérêt le plus saisissant ces faits que nous voyons revivre,
avec tous leurs éléments caractéristiques, autour de nous, à
l’occasion des grandes émissions.


Depuis Law, il nous a été donné, bien souvent, en France,
de constater que rien ne se propage d’une façon plus réellement
étonnante, que cette passion subite d’apporter ses capitaux
aux monteurs d’affaires, de s’associer à eux, afin de poursuivre
des gains réels ou imaginaires dont personne ne semble
douter, à l’instant de la vogue. On se dispute les premiers
rangs, pour souscrire et verser son argent. Tout le monde veut
avoir sa part de bénéfices, ou au moins de spéculation et d’espérances,
en vue d’un avenir, dont les arrêts sont cependant
trop souvent pleins d’amères déceptions, et tournent parfois au
désastre. Chez les Romains, il est vrai, ces déceptions étaient
moins redoutables que chez nous, parce que l’État n’était pas
sans pitié pour ses adjudicataires malheureux, leur accordait
des remises, et souvent fermait les yeux sur leurs abus les
plus criminels. La spéculation n’en avait que plus d’attrait
pour la foule avide de ce butin, qui arrivait ainsi des provinces
jusqu’à elle. On voit, par les faits qui précèdent, que la
chose avait pris des proportions auxquelles nous n’atteignons
pas.


Pour qu’un peuple se laisse aller à ces entraînements chanceux
et souvent passionnés, pour qu’il compromette ou multiplie
ses richesses, dans des combinaisons quelquefois très complexes,
très obscures ou très périlleuses, il n’est pas nécessaire
qu’il ait une longue existence, pas même qu’il soit complètement
organisé.


N’est-ce pas ce qui s’est presque constamment produit, dès
le début de ces gouvernements innombrables, et chez ces peuples
durs à la peine, que nous avons vus se constituer, depuis
le commencement de ce siècle, dans l’autre hémisphère ?


C’est de l’association privée que beaucoup sont nés ; c’est
par elle, et par les combinaisons multiples qu’elle comporte,
qu’ils se sont presque tous développés, après avoir subi des
fortunes diverses.


Les peuples d’antique origine qui recherchent notre civilisation,
subissent, comme les autres, et au sortir même de leur
barbarie, les entraînements instinctifs et parfois redoutables
de l’association financière, quand ils en ont une fois senti l’attrait.
Si nous en croyons des renseignements autorisés, le Japon
a vu se former, dans la seule année 1887, plus de six cent
quatre-vingt sociétés par actions, et les années avoisinantes
présentent toutes des chiffres en rapport avec celui-là.


Le Japon, pourrait-on nous dire, sans avoir notre civilisation,
en est du moins le témoin et en subit l’influence ; nous
le reconnaissons assurément. Mais que peut être cette peuplade
primitive, sortant à peine de ses maisons de bois, comme intelligence,
comme habileté pratique, juridique et financière, à
côté de ce grand peuple Romain, qui avait travaillé, combattu,
triomphé de tous les peuples avec qui il avait été mis en rapport,
légiféré par lui-même, discuté pied à pied sa constitution
et ses lois, et réalisé déjà tout cela magnifiquement, dès le
sixième siècle de son existence.


Ce qu’ont fait le Japon et les autres peuples de diverses races
dès leur début dans la civilisation, comment Rome ne l’aurait-elle
pas fait au temps de la puissance et de la liberté ? Il fallait
l’étincelle, dira-t-on. Nous répondrons qu’elle avait jailli. Dès
que Rome eut senti dans ses mains la force que pouvait fournir
l’association de ses capitaux immenses, l’élan fut donné :
tout le constate dans les écrits de ceux qui en furent juges par
eux-mêmes. Cette Babel financière dont parle Mommsen commence
aux premières grandes conquêtes, avec les publicains
et avec les banquiers ; et, dès lors, c’est la vie d’un peuple en
fermentation qui se soulève ; tout le monde va mettre à trafiquer,
l’ardeur avide que l’on apportait naguère à travailler le
sol romain, à faire l’usure, à livrer des batailles, et à augmenter
le territoire conquis.


Cette organisation nouvelle des affaires d’argent s’est développée
d’elle-même, s’est réglée ; elle est devenue le fait persistant
et normal. Les grandes sociétés sont restées la base de
l’organisation du travail et des finances nationales ; elles ont
d’autant plus prospéré, qu’elles faisaient, presque à coup sûr,
d’énormes bénéfices, pendant toute la durée de la République.


Outre l’influence qu’elles exerçaient accidentellement, dans
certains cas spéciaux, sur les faits de la politique intérieure et
extérieure, elles eurent leur rôle permanent et leur fonction
dans l’organisation de l’État, puisqu’elles se constituaient pour
toutes les entreprises de l’État et exclusivement pour elles.


Mais nous trouverons encore, à un autre point de vue, dans
l’histoire des lois et des faits, la preuve évidente de cette extraordinaire
et fatale puissance qu’ont exercée les financiers à
Rome, par d’autres moyens[189]. Comme tous les despotes, ou
bien comme les régimes révolutionnaires de tous les temps,
c’est par la tyrannie judiciaire qu’ils se sont assuré l’exercice
de leurs plus abominables excès, car il faut ordinairement aux
hommes, au moins les apparences de la justice pour gouverner.


[189] Laboulaye, Essai sur les lois criminelles des Romains, p. 86.



Nous verrons, en effet, que de nombreuses lois judiciaires
se sont succédé des Gracques à Auguste ; la plupart ont eu
pour but d’assurer aux publicains, par le mode de recrutement
des juges, non seulement l’exercice de leurs droits, mais la
protection et le maintien de leurs abus les plus horribles et les
plus sanguinaires à l’égard des provinciaux. Et cela s’est fait
consciemment, ouvertement, constitutionnellement, dans les
comices, par l’influence de l’ordre des chevaliers, parfois avec
la connivence des grands, et le concours intéressé d’une grande
partie des suffrages de la plèbe.


A-t-on jamais songé, dans notre siècle, plus financier pourtant
que tous ceux qui l’ont précédé, et sous un gouvernement
stable, à autoriser d’avance les bénéfices excessifs, ou même
les abus des grandes compagnies, par la disposition des lois
organisatrices de nos jurys civils et criminels, chargés de les
juger, comme on le fit à Rome pendant de longues années ?
Les complaisances du pouvoir législatif n’iront jamais, il faut
l’espérer, jusqu’à ce degré de dépravation publique.


Sans doute, il y aura toujours des magistrats prévaricateurs
dans les tribunaux, et aussi des suffrages intéressés dans les
Chambres ; mais, si après avoir considéré les principes manifestement
supérieurs qui dominent l’institution de nos jurys
criminels et d’expropriation, et leur mode de recrutement, on
se réfère aux actes même de ces jurys, il est impossible de
trouver nulle part une suite systématique de solutions législatives
ou judiciaires partiales et ouvertement intéressées. Ces
jurys ont été créés, par les lois, aussi éclairés et aussi indépendants
que possible. Nos jurys criminels restent au-dessus de
tout soupçon de partialité coupable ; et s’il existait une tendance
dans les évaluations de nos jurys d’expropriation, elle
serait plutôt favorable aux particuliers qu’aux compagnies ; ce
qui peut s’expliquer d’ailleurs de diverses façons.


Chez les Romains, au contraire, non seulement les juges
furent, de parti pris, cyniquement favorables aux publicains et
intraitables pour les gouverneurs, les magistrats et pour tous ceux
qui tentaient de gêner leurs rapines, mais, pendant des années,
c’est en vue de ce résultat que furent faites les lois sur l’organisation
et le recrutement des juridictions. Dès lors, nous verrons,
dans les détails de leur histoire, les publicains devenir
ouvertement les maîtres de l’État ; nous avons déjà signalé ces
faits qui seraient vraiment incroyables, si Festus, Appien,
Pline et bien d’autres ne les avaient pas affirmés dans les termes
les plus énergiques ; nous en rechercherons l’explication.


Par le fait, l’importance que prirent les compagnies dans le
monde romain fut telle, que lorsque Cicéron a voulu peindre
les manifestations dont il fut l’objet, à l’occasion de ses disgrâces
passagères, on dirait qu’elles composaient à elles seules,
pour lui, le populus, le vrai peuple romain tout entier. Et c’était
bien ce que nous avait fait entendre Polybe, en effet. « J’ai été
désigné par le Sénat comme l’homme nécessaire, dit Cicéron ;
mais l’ordre équestre est, par sa dignité, très voisin du Sénat.
Or, toutes les sociétés de tous les publicains (omnes omnium
publicanorum societates) ont comblé de témoignages les plus
élogieux mon consulat et tous les actes de ma vie. » Au-dessous
de ces compagnies, derrière lesquelles semble disparaître
l’ordre des chevaliers, dans l’esprit de Cicéron, il n’y a plus
rien que les scribes et les humbles collèges d’artisans, de montani
ou de pagani, c’est-à-dire, presque sans transition, la plèbe
la plus infime[190].


[190] « Proximus est huic dignitati (senatus) ordo equester : omnes
omnium publicanorum societates de meo consulatu, ac de meis rebus
gestis amplissima atque ornatissima decreta fecerunt. Scribæ qui nobiscum
in rationibus monumentisque publicis versantur, non obscurum
de meis in republicam beneficiis suum judicium decretumque esse
voluerunt. Nullum est in hac urbe collegium, nulli pagani aut montani
(quoniam plebei quoque urbanæ majores nostri conventicula, et
quasi consilia quædam esse voluerunt), qui non amplissime, non modo
de salute mea, sed etiam de dignitate decreverint. » Cicéron, Pro domo,
28. A la fin du même discours, Cicéron, faisant une nouvelle énumération
dans le même sentiment, place encore les sociétés à la tête :
« Omnes societates, omnes ordines. » Le traducteur, sous la direction
de M. Nisard, a instinctivement corrigé, il a déplacé les rangs et traduit :
« tous les ordres, toutes les sociétés », croyant que ceci allait, comme
ailleurs, après cela. La traduction de M. Le Clerc a fait de même. Cicéron
n’aurait probablement pas accepté ce dérangement dans l’ordre d’une
période très voulue, qui prépare la fin du discours. Eod., 56.



Dans le même discours, pour sa maison, Cicéron reprend
vers la fin ses énumérations, et là, il place dans la hiérarchie
savante de ses périodes oratoires les sociétés avant les ordres
de l’État (societates, ordines) ; nous savons maintenant ce que
cela signifie. Dans le discours pro Murena il fait plus encore,
il place les sociétés avant les membres les plus considérables
du Sénat lui-même[191].


[191] « Quid si omnes societates venerunt, quarum ex numero multi
hic sedent judices ? Quid si multi homines nostri ordinis honestissimi ? »
(Pro Murena, XXXIII.)



Par les efforts habiles et sans scrupules de ce peuple, que
soutenaient à la fois l’énergie des mœurs anciennes et l’enivrement
des victoires nouvelles, par la force de ces puissantes
sociétés qu’il avait su organiser, et dont l’action se répandait
partout, l’or tant désiré ne tarda pas à venir, mais il accomplit,
sans délai, son œuvre corruptrice et destructive. « Enrichis de
dépouilles, vivant au sein de la licence des armes », écrit Dion
Cassius[192], « depuis quelque temps en possession des biens des
nations vaincues, les Romains eurent à peine goûté les délices
de l’Asie, qu’ils rivalisèrent de dissolution avec ses habitants
et foulèrent bientôt aux pieds les mœurs de leurs ancêtres. »
Les publicains n’y perdirent d’abord rien de leur puissance,
au contraire, mais, nous pouvons le redire pour terminer ces
observations sur l’ensemble de leurs œuvres, la République
devait succomber avec eux, et, pour une part très large, par le
fait de leur influence démoralisatrice et dissolvante.


[192] Dion Cassius, Frag., an de Rome 657. Voir, sur le même point,
l’intéressant résumé de Florus, III, 13.





§ 3. — Impôts et travaux publics mis en adjudication[193].


[193] Comme nous pensons pouvoir consacrer ultérieurement une étude
spéciale à l’objet du présent paragraphe, nous nous bornons, ici, à
quelques notions générales et succinctes.



Avant les guerres Puniques, à la fin du quatrième siècle,
fut créé un impôt sur lequel la spéculation devait se porter, et
qui fut, dès son origine, mis en adjudication : la Vicesima manumissionum[194],
pendant que se continuaient, depuis la plus
haute antiquité, le fermage de la scriptura, ou impôt sur les
pâturages publics, et celui des portoria, impôt des douanes. Il
en fut de même de l’impôt sur le prix des ventes, sur les transmissions
héréditaires et de bien d’autres que nous étudierons
tour à tour, parce qu’ils furent tous donnés en adjudication
aux publicains.


[194] Voy. Tite-Live, VIII, 16.



A partir des guerres puniques, le jour se fait complètement
sur la fixation des impôts et sur leur mode de perception.


L’ager provincialis s’est immensément étendu, et le régime
des Decumani, des collecteurs de tributs en nature ou en argent
sur les immeubles, s’est immédiatement organisé. C’est là
que les publicains commettent leurs exactions, sinon les plus
considérables, du moins celles qui sont les plus odieuses aux
populations. Le régime n’est pas le même dans toutes les provinces,
mais presque sur tout le territoire romain on retrouve
les publicains, soit comme adjudicataires de la dîme, ainsi
que nous le verrons spécialement pour la Sicile et l’Asie, soit
comme intermédiaires spéculant sur la transmission du produit
des impôts sur le sol et les personnes, en même temps
qu’ils sont adjudicataires d’impôts indirects à percevoir, ou de
travaux publics à effectuer[195].


[195] Les municipes avaient parfois le droit de percevoir des revenus
(vectigalia) dans certaines provinces ; cela constituait les principales
ressources de ces municipes. Il en était ainsi pour le municipe d’Arpinum,
pour celui d’Atella, dont Cicéron se fait le protecteur auprès des
magistrats et de César lui-même. Cicéron, Ad. fam., XIII, 7 et 11.



Enfin, les mines et carrières appartenant à l’État étaient
données plus fréquemment que jamais en adjudication.


En même temps s’accomplissaient les grands travaux d’embellissement
dans Rome, à l’aide des richesses recueillies, par
tous les moyens, dans le monde entier. On commença à tracer
aussi les grandes voies qui devaient conduire du Mille d’or
aux extrémités de l’univers. C’est le temps des grandes entreprises
qui commencent et vont en se développant[196].


[196] Appien (De bello civili, I, XXII) indique spécialement pour les
routes, qu’elles étaient données en adjudication à des entrepreneurs.
« Gracchus », dit-il, « établissait de longues routes à travers l’Italie ;
ainsi il s’attachait la multitude des adjudicataires de ces travaux et de
leurs ouvriers : c’était une troupe toujours prête à exécuter tout ce
qu’il ordonnait. »



« A l’époque de Polybe », dit Marquardt[197], « la dépense
la plus importante pour l’État était celle des travaux publics.
C’étaient, outre les travaux d’entretien des murs, des routes
et des conduites d’eau, la construction des temples, des Porticus,
Basilicæ, l’établissement des voies romaines, des Fora, les
installations pour les ludi circenses, les fournitures pour l’armée[198].
C’était, la plupart du temps, aux censeurs qu’était
confié le soin de faire exécuter ces travaux. On y consacrait la
moitié ou même une plus grande partie des vectigalia, c’est-à-dire
des impôts indirects[199]. » Les temples étaient construits,
« tantôt par un général, avec les produits du butin de la guerre,
ou bien par les édiles, avec les produits des amendes qui leur
étaient attribués, ou bien par le Sénat, en vertu d’une décision
spéciale. C’est par un magistrat ayant l’imperium que les travaux
étaient mis en adjudication… L’État ne se préoccupait
que des moyens de communication d’intérêt général, des chaussées,
des aqueducs, des ponts et des ports, tandis que les travaux
municipaux, et spécialement les chemins vicinaux et les
ponts y relatifs, furent laissés de plus en plus à la charge des
communes[200]. »


[197] L’organisation financière des Romains, par Marquardt, trad. Vigié,
p. 108.



[198] « Sulpicius prætor sex millia togarum, trigenia tunicarum et equos,
deportanda in Macedoniam præbendaque arbitratu consulis locavit. »
Tite-Live, XLIV, 16.



[199] Tite Live, XXIX, 44 ; XL, 51 ; XL, 46, 16 ; XLI, 27 ; XLIV, 16, 9.



[200] Marquardt, loc. cit., avec les textes nombreux des auteurs indiqués
en note.



Les sociétés des publicains se portaient, parfois simultanément,
adjudicataires de ces grands travaux et de la perception
des impôts. Elles pouvaient y joindre les grandes entreprises
de transports, que facilitaient leurs relations déjà organisées
avec les provinces, ou qui, à l’inverse, leur servaient à étendre
leurs propres établissements.


L’adjudication se faisait dans les mêmes formes, et aux
mêmes conditions que pour les impôts. On retrouve partout
les mancipes, les prædes, les garanties à fournir sur les biens,
prædia subsignata, et l’adjudication devant le censeur, ou un
autre magistrat, avec le cahier des charges pour les travaux à
exécuter, locationes censoriæ[201].


[201] Belot, Histoire des chevaliers, p. 163. Vo Lex Puteolana parieti
faciundo. Egger, Lat. Serm. vet. reliquiæ, p. 248. Mommsen, C. I. L.,
I, p. 577. Nombreux textes de Tite-Live et de Cicéron.



Il nous paraît incontestable que les adjudicataires de travaux,
même d’intérêt privé, bénéficiaient, par le seul fait de
l’intervention du magistrat dans l’adjudication, du régime
spécial des sociétés de publicains. Nous voyons, en effet, que
Verrès, ayant mis en adjudication publique, en sa qualité de
préteur, des constructions de colonnes à faire pour un pupille,
se permit d’insérer dans la Lex cette disposition : Qui de L.
Marcio, M. Perpenna censoribus redemerit, eum socium ne admittito,
neve ei partem dato, neve ei redimito. Voilà bien les mots
caractéristiques des sociétés que nous étudions : socium admittere,
partem dare ; et, cependant, il s’agit de travaux effectués
par ordre de justice, sans doute, mais dans un intérêt privé.
Or, Cicéron ne conteste pas à Verrès la légalité de la mesure
qu’il a prise dans son cahier des charges ; mais seulement la
manœuvre frauduleuse que cette mesure dissimulait[202].


[202] Cicéron, II, Verr., I, 15.



Il n’en reste pas moins vrai qu’il fallait l’intervention d’un
magistrat pour obtenir ce résultat anormal, au point de vue
de l’organisation des sociétés, et que, par conséquent, l’État
resta toujours le maître de laisser se créer ou de défendre, à
son gré, les associations de capitaux.




§ 4. — Personnel des sociétés : différentes espèces d’associés, socii
et participes ; fonctions diverses et agents.


Toutes les situations que l’on peut prendre dans le fonctionnement
des grandes sociétés de spéculation, sont indiquées
dans le texte de Polybe que nous avons rapporté plus haut.
On est adjudicataire en nom, ou simplement caution et garant,
ou bien on s’associe à l’entreprise comme simples participes.


Il était bien rare, sans doute, que les grandes entreprises de
l’État fussent adjugées à un seul homme, sans associé ; cela se
faisait cependant, paraît-il, même pour les Vectigalia. Une inscription,
rapportée par Orelli, porte ces mots : « Feci secure
solus semper fiscalia manceps[203]. »


[203] Orelli-Henzen, Selectæ inscript., no 3351, t. II, p. 79. Voy. Saint-Girons,
loc. cit., p. 81.



Il semble cependant résulter de l’esprit même de cette inscription,
que ce n’était pas une chose usuelle que de se porter
seul manceps, c’est-à-dire adjudicataire en nom, fût-ce avec
l’aide des participes et des cautions. L’étendue des lots mis en
adjudication devait, en effet, empêcher le plus souvent les simples
citoyens, quelque riches qu’ils fussent, de se porter seuls
adjudicataires de la ferme des impôts, tout spécialement. L’organisation
de la commandite par action devait transformer la
spéculation, en la rendant accessible à tous.


Mais qu’est-ce que le manceps ? Et les participes ? On le voit,
nous ne saurions parler plus longtemps des publicains, sans
donner une notion sommaire et précise, de ces procédés d’adjudications
et du personnel des sociétés qui en assuraient la
réalisation.


Les prétendants se présentaient devant le censeur ou les autres
magistrats chargés de concéder l’adjudication. L’adjudicataire
s’appelait manceps, parce que, disent Festus[204] et Cicéron[205],
il levait la main pour se faire attribuer l’adjudication
aux enchères. Il pouvait y avoir plusieurs mancipes ou un seul.
On pouvait faire enchérir par un nuntius[206]. Les mancipes
étaient responsables solidairement de leur engagement vis-à-vis
de l’État[207]. L’État avait un privilège sur tous leurs biens[208].
Ils devaient fournir un præs ou des prædes, c’est-à-dire des
cautions pour garantir leurs obligations et, en outre, des garanties
réelles[209].


[204] Festus, vo Manceps.



[205] Cicéron, In Verr., II.



[206] L. 32 et 33, D., 17, 2, pro Socio.



[207] L. 13, C., 4, 65, de locato et conducto.



[208] L. 38, § 1, D., 42, 5, de rebus auctoritate judicis possid. vel vend.



[209] Festus, vo Præs.



Mais des associés pouvaient intervenir après coup, et, sans
être responsables vis-à-vis de l’État, l’être, en vertu du contrat
de Société, envers le manceps et envers les tiers.


Le præs lui-même pouvait joindre à ses obligations le titre
d’associé. Utilitatis causa, on avait accordé à ces socii des faveurs
spéciales destinées à faciliter leur intervention dans l’administration
active de la société ; c’est ainsi qu’on leur avait
donné le droit d’user d’interdits créés pour les mancipes[210].


[210] Ulp., liv. I ; D., 43, 9, de loco publico fruendo.



A cette espèce d’associés devaient s’appliquer les mots de
Polybe : « Cum his societatem habent[211]. »


[211] Nous préférons, pour faire cette étude juridique, le latin de la traduction
de l’édition F. Didot, Paris, 1859, au texte grec et aussi à la traduction
française : au texte grec parce que le latin est plus intelligible
pour la plupart des lecteurs que le grec, et nous le préférons même à
la traduction française, parce que le traducteur latin nous paraît avoir
choisi judicieusement les mots propres de la langue du droit que nous
étudions.



A une troisième classe de personnes, enfin, aux participes
ou affines, s’appliquaient incontestablement ces derniers mots
de l’énumération : « Alii eorum nomine bona sua in publicum
addicunt. »


Nous croyons voir, en effet, dans cette énumération transcrite
plus haut en entier, l’association de personnes en nom,
très manifestement opposée à l’association anonyme des capitaux.
Polybe indique d’abord les commandités responsables in
infinitum, et puis ensuite les commanditaires bailleurs de fonds,
qui sont irresponsables au delà de leur apport, parce qu’ils ne
figurent pas en nom parmi les associés.


Est-ce à dire que nous retrouvions telle quelle, notre commandite
par actions, sous la République romaine ? Nous
n’avançons cette affirmation très nettement que pour la commandite
simple : Caton l’a très ingénieusement organisée,
peut-être même découverte comme moyen de garantie contre
ses débiteurs[212].


[212] Plutarque, Caton l’Ancien, 20. — Voy. le texte traduit en note,
infra, p. 126.



Quant à la commandite par actions, ce que nous croyons
pouvoir affirmer, c’est que les Romains en ont connu tous les
ressorts essentiels. S’ils n’en ont pas formulé toutes les règles,
ils en ont compris et largement obtenu, en fait, tous les résultats
utiles.


Nous constaterons, en effet, d’abord, que les sociétés de publicains
ont la personnalité civile et qu’elles se perpétuent
malgré la mort des associés. Nous ajoutons qu’elles ont leur
élément responsable qui est dans la personne des mancipes et
des socii ; sur ce point-là, il n’existe aucun doute ; ce sont les
associés en nom, tenus indéfiniment des engagements sociaux.
Les participes, au contraire, se présentent à nous comme des
commanditaires ; ce sont des associés de second rang, attachés
à l’entreprise plutôt qu’aux entrepreneurs, affines conductionis.


Nous examinerons en détail, plus tard, ces divers agents des
sociétés de publicains et leurs attributions ; mais notre étude
actuelle sur le rôle qu’ont joué ces sociétés dans l’histoire serait
incomplète, ou laisserait trop de doutes sur une question
essentielle, si nous ne fixions pas nos idées à l’égard de ces
actionnaires, que les commentateurs semblent avoir laissés en
oubli. Nous avons étudié la question au point de vue de l’économie
générale et de l’histoire, donnons-nous la plus complète
certitude, en invoquant les textes et les principes du droit.


Il faut observer, d’abord, que les participes ne sont pas considérés
comme de véritables socii. Tite-Live les appelle affines
conductionis, et le mot particeps, qu’on leur consacre partout,
se traduit par les mots part prenant, participant, qui ne sont
certainement pas synonymes d’associé.


Ce ne sont pas non plus des croupiers, c’est-à-dire des associés
d’associés ; car on les appelle souvent, quoique improprement,
socii, et on indique incontestablement toujours, que
c’est avec la société qu’ils traitent. Le particeps est affinis conductionis,
non socius socii[213].


[213] Le croupier était connu et pratiqué à Rome dans les sociétés ordinaires
(L. 19 et 20, D., pro socio, 17, 2).



Polybe nous a dit qu’il verse des capitaux dans l’entreprise
sous le nom d’autrui, ce qui est déjà fort caractéristique assurément
de la situation des commanditaires.


Comme pour compléter cette notion, Asconius[214] nous dit
du particeps : « Non indivise agit ut socius. » Que signifient ces
mots : « Il n’agit pas indivisément comme un associé » ?


[214] Asconius, In divin. « Aliud enim socius aliud particeps qui certam
partem habet, et non indivise agit ut socius. »



En adoptant le sens qui se présente au premier abord, ils
semblent dire, que le particeps ne peut pas agir pour la société
considérée dans son ensemble, indivisément, ou comme personne
morale ; qu’il ne la représente pas. Admettons-le, pour
un instant.


Si tel est, en effet, le sens véritable de ces mots, nous trouvons
la notion du commanditaire presque aussi nette, sous un
premier aspect, dans les textes latins, que dans ceux de notre
Code de commerce qui dit : « Le nom d’un associé commanditaire
ne peut faire partie de la raison sociale » (art. 25). — « L’associé
commanditaire ne peut faire aucun acte de gestion,
même en vertu de procuration » (art. 27, modifié par la loi du
6 mai 1863). — Alii horum nomine bona sua in publicum addicunt…
Voilà la teneur de l’article 25. — Non indivise agunt…
Voilà celle de l’article 27.


L’analogie entre les deux législations nous paraîtrait même
démontrée, sans cette dernière proposition, à laquelle nous
serions portés, d’ailleurs, à donner un autre sens ; nous allons
l’indiquer plus bas.


Cependant, il ne suffit pas de dire que le commanditaire ne
figure pas en nom dans la société pour l’avoir complètement
défini ; son caractère essentiel c’est de n’être « passible des
pertes que jusqu’à concurrence des fonds qu’il a mis ou dû
mettre dans la société » (art. 26, C. de C.).


C’est ce qui nous reste à établir, et cela nous paraît résulter,
pour le particeps, d’abord de ce qu’il ne figure pas en nom dans
la société. La présence du nom dans les actes de la société est
tout naturellement l’indice de la responsabilité personnelle, or
nous venons d’établir que le particeps porte son argent dans les
entreprises au nom des associés, ὑπὲρ τούτων, dit le texte grec.
Son propre nom ne paraît pas ; comment pourrait-on soutenir
qu’on a compté sur sa responsabilité, quand on ne connaît pas
même son existence ?


De plus, s’il est vrai que le droit du particeps est aliénable,
le bon sens indique qu’il n’est plus question de responsabilité
indéfinie à son égard. L’aliénabilité du titre implique par elle-même
l’absence de responsabilité personnelle. C’est ce que proclament
en principe, sauf quelques dérogations très rares et
très restreintes, toutes les lois modernes. Et les nécessités pratiques
indiquent qu’il n’en peut être autrement ; c’est le caractère
inhérent aux associations de capitaux sans nom, comme
sont les capitaux du particeps et du commanditaire. Le changement
réitéré des titulaires doit faire disparaître leur individualité ;
la part sociale circule, sans considération des personnes
qui la possèdent successivement.


Nous croyons que l’on pourrait même invoquer dans le sens
de cette irresponsabilité à l’égard de toute personne, les mots
d’Asconius : non indivise agit, en les expliquant autrement,
malgré la tendance toute naturelle que l’on éprouve à leur
donner l’interprétation que nous venons d’indiquer plus haut,
et qui a le mérite de paraître toute simple : il ne représente
pas la société en agissant. Mais en agissant contre qui ? Voilà
ce qui donne à réfléchir.


Si on observe attentivement la situation, on remarquera que,
du moment où le particeps ne paraît pas en nom dans la société
aux yeux des tiers, de même qu’il ne peut être tenu personnellement
envers eux, il ne saurait être question de ses actes
sociaux à leur égard. La chose est tellement évidente, qu’il
nous semble qu’Asconius n’a pas pu songer à ces actes à l’égard
des tiers, pour dire qu’ils ne se produisent pas indivise ; ils ne
peuvent pas se produire du tout, ni divise, ni indivise, voilà la
vérité. Le particeps n’est rien pour les tiers[215].


[215] La loi française, dans l’article 27, C. de C., a établi une prohibition
relative aux actes de gestion, qu’elle sanctionne en infligeant au commanditaire
la responsabilité in infinitum ; elle n’a pas eu à dire que le
commanditaire n’agit pas en principe au nom de la société ; c’était inutile
parce que la chose était évidente. Elle a établi une sanction pour les
cas où on accomplirait ce fait illégal, parce qu’il peut devenir fâcheux
en donnant à la société un crédit qu’elle ne mériterait pas.



Mais si le particeps ne peut pas évidemment agir en cette
qualité contre les tiers, il peut, au contraire, agir contre les
associés en nom, quand le moment est venu pour lui d’obtenir
sa part. Il nous semble que ce n’est qu’à cette poursuite que
peuvent se référer les mots d’Asconius. Ils constatent simplement,
en d’autres termes, qu’on refuse au particeps l’action pro
socio contre les associés.


Ces mots non indivise agit ut socius, signifieraient, d’après
nous, que le particeps ne peut faire valoir ses droits, comme
les associés ordinaires, contre la société, et qu’il ne peut obtenir
sa part, que sur les bénéfices déterminés après le partage
et la liquidation, entre associés en nom. C’est-à-dire que le
particeps ne viendrait pas au partage comme partie en cause,
sauf la faculté de s’assurer que la liquidation et le partage n’ont
pas été faits en fraude de ses droits.


Cela n’empêcherait en rien, d’ailleurs, la répartition par
anticipation des bénéfices réalisés, répartition facultative ou
réglée par l’acte social, et qui se fait, de notre temps, sous la
forme des dividendes.


Il résulterait de cette interprétation, que le particeps n’aurait
qu’une chose à faire : réclamer, comme l’indique son nom, la
part représentant son apport et ses bénéfices sur les fonds
affectés à cette destination dans la liquidation, sans avoir rien
à démêler dans les pertes éventuelles auxquelles la société pouvait
être exposée. Il ne se présenterait que sur l’actif fixé dans
la liquidation et non pendant l’indivision, non indivise ; et s’il
n’y a rien à prendre, surtout s’il n’y a que des dettes au partage,
alors il n’a plus à agir. Cette interprétation nous semble
confirmée par ces mots : « Nam particeps qui certam partem
habet », qui précèdent dans les textes les mots « non indivise
agit ut socius ». Il nous paraît donc certain que le particeps n’est
responsable in infinitum, ni envers les tiers, ni envers ses
coassociés. Comme pour l’actionnaire, ses risques ne peuvent
dépasser son apport. Mais nous devons nous hâter, pour ne pas
nous éloigner trop longtemps du domaine de l’histoire.


Nous reconnaîtrons, d’ailleurs, que les textes ne sont pas aussi
explicites sur cette limitation de la responsabilité, que sur les
autres points ; il y a une raison pour expliquer ce silence, et elle
est péremptoire ; c’est que la question ne pouvait guère se présenter
en pratique, et qu’on n’avait pas dû songer à la prévoir.


Il ne faut pas oublier, en effet, que nous ne parlons que des
compagnies fermières de l’État, les seules qui puissent s’organiser
par actions ; or, l’État intervenait quand ses entrepreneurs
étaient en perte ; alors il les dispensait de payer le
montant de leur adjudication, ou il le réduisait, ou même il
résiliait le bail[216].


[216] Nous avons bien rapporté ci-dessus, que Terentius Varron avait
perdu de l’argent dans les affaires des publicains, mais c’était probablement
en spéculant sur les partes, ou bien, s’il était lui-même socius, il
se trouvait, avec sa compagnie, dans un cas très exceptionnel. Cicéron,
Ad. fam., XIII, 10.



Cette faveur devait être d’une pratique assez fréquente, car
nous l’avons vu figurer dans le texte de Polybe, comme l’une
de ces attributions du Sénat, auxquelles le peuple ajoutait la
plus grande importance ; celle qui assurait au Sénat son autorité
sur le peuple. Il peut accorder des délais, et, s’il est intervenu
quelque malheur, relever les publicains d’une part de
leurs obligations, ou bien annuler l’adjudication, si un événement
empêche l’entreprise de se réaliser[217].


[217] « Nam et diem proferre et si qua intervenerit calamitas, mercedum
parte publicanos relevare, aut si quis casus impedierit quominus exitum
res habere posset, locationem rescindere. »



Puisque les socii n’avaient pas à supporter les pertes résultant
des cas fortuits ou de force majeure, à plus forte raison
les simples participes ne devaient-ils pas avoir à les redouter ;
c’est ainsi que, la question ne devant pas se présenter en fait,
on n’avait pas eu besoin de spécifier la solution.


La question de responsabilité des participes ne se présenterait
donc qu’en cas de perte par faute des socii ; mais ce serait
leur faire supporter la faute d’autrui que de les soumettre à
de pareilles éventualités. Nos commanditaires ne sont pas responsables
in infinitum, parce qu’ils ne peuvent pas avoir la
direction ; il en était de même des participes. La loi 6, § 8, D.,
pro socio, nous fournira la preuve que cette responsabilité ne
pouvait, en aucun cas, porter sur les affines ou participes.


Ceci n’exclut pas, bien entendu, la possibilité et même la
nécessité de réunir les participes et de les consulter en assemblée
générale dans certains cas, à raison de l’intérêt qu’ils ont
à la prospérité de la société et de l’argent qu’ils y ont apporté.
Les Verrines nous fournissent des exemples de ce fait[218] ; et
c’est une analogie de plus avec nos sociétés modernes. Ce parallélisme
constant entre les détails pratiques des deux législations
nous prouve bien que nous sommes dans la vérité, en
affirmant l’identité de leurs principes sur notre matière.


[218] Verr., II, 70, 71.



On peut dire seulement : heureux publicains, heureux actionnaires,
qui n’avaient pas de débâcle à redouter, et que
l’État tout-puissant mettait à l’abri du danger. C’est ainsi que,
chez nous, certaines sociétés par actions ne fonctionnent
qu’avec la garantie de l’État.


Les participes étaient donc de vrais commanditaires.


Nous avons ajouté que ces commanditaires l’étaient sous les
formes de l’action, c’est-à-dire que leurs partes avaient le caractère
de transmissibilité. Caton avait imaginé la commandite
simple[219] ; les publicains pratiquèrent la commandite par
actions.


[219] Voici, à cet égard, le texte fort explicite de Plutarque (trad. Ricard),
Caton l’Ancien, no 20 : « Il exigeait de ceux à qui il prêtait son
argent, qu’ils fissent, au nombre de cinquante, une société de commerce,
et qu’ils équipassent autant de vaisseaux sur chacun desquels il avait
une portion qu’il faisait valoir par un de ses affranchis nommé Quintion,
qui, étant comme son facteur, s’embarquait avec les autres associés et
avait sa part dans tous les bénéfices. Par là il ne risquait pas tout son
argent, mais seulement une petite portion dont il tirait de gros intérêts. »
C’est bien la commandite avec tous ses avantages pour le commanditaire
unique qui l’invente et l’impose. Les débiteurs sont associés et
tenus suivant les termes du droit commun ; quant à Caton, il a des portions
qui lui procurent des bénéfices proportionnels sur chaque navire,
au lieu d’intérêts, mais il n’expose que l’argent qu’il a déjà fourni, il
n’en perdra jamais davantage en aucun cas.



Quant à la transmissibilité par suite de décès, les textes indiquent,
à n’en pas douter, qu’elle fut admise de tout temps
pour les publicains. Nous n’avons pas besoin de rappeler que
c’est une faveur qui ne s’étendit jamais aux autres sociétés.


Nous n’avons aucun doute, non plus, après ce que nous
avons déjà dit, sur la transmissibilité des partes entre vifs, caractère
essentiel de l’action. Ces partes étaient transmissibles
normalement et en principe, à Rome ; elles avaient donc tous
les caractères requis pour constituer des actions, même d’après
les doctrines les plus exigeantes à cet égard[220]. Elles avaient
un cours variable ; le mot de Cicéron, partes illo tempore carissimas,
suffirait à lui seul pour l’établir ; mais nous avons déjà
ajouté d’autres preuves à celle-ci.


[220] Nous nous bornons à signaler l’existence des nombreuses et brillantes
controverses qui se sont produites sur les traits distinctifs de
l’action. Voy. spécialement le rapport de M. le conseiller Voisin sur
l’arrêt de Cass., 5 nov. 1888.



Avant d’achever cet aperçu, et sans attendre de traiter la
question juridique ex professo, nous dirons quelques mots
seulement, sur les modes de transmission, probablement admis
par les publicains.


Nous aurons ainsi suffisamment caractérisé, dans leur
ensemble, leurs moyens d’agir et l’organisation de leurs
sociétés, pour pouvoir avancer en sécurité dans le domaine de
leur histoire.


Certainement, la transmission de ces partes était en dehors
des règles de la cession de créance, et nous pensons que la
procuratio in rem suam n’a rien à faire ici. Comment aurait-on
pu appliquer cette forme, née du scrupule des juristes, au cas
où l’on devait céder une de ces parts que nous appellerions
non libérée de notre temps. Or, cela devait se faire, puisque
les publicains n’étaient pas obligés de verser immédiatement
le montant de l’adjudication, et qu’ils étaient soumis à des
garanties pour les prestations à réaliser.


Il y avait, dans ce cas, évidemment une obligation transmise
avec la part vendue, ce qui déroge doublement aux règles
ordinaires du droit civil ; les procédés de ce droit devenaient
donc tout à fait insuffisants.


C’est que les besoins de la pratique avaient brisé les cadres
trop étroits du droit normal. Dare partes carissimas, habere,
eripere partes, est-ce là le langage juridique ? Dare est une
expression technique dans la langue du droit, qui ne s’est
jamais appliquée aux créances ordinaires, et encore moins aux
obligations, et c’est Cicéron qui l’emploie ici, sans cesse, en
plaidant, devant les tribunaux de Rome. Tous les écrivains de
son temps qui ont eu l’occasion de parler des partes, ont répété
ce même mot, dare partes, si étranger à la langue classique.


Peut-être y avait-il des titres transmissibles par voie de
transfert. Les mots eripuit partes, en particulier, indiquent-ils
nécessairement qu’il y avait des titres transmissibles matériellement,
sauf mention ultérieure à inscrire sur les registres ?
La traduction littérale pourrait autoriser cette manière de voir ;
mais cela ne nous paraît pas suffisant pour établir une opinion.


Observons, d’ailleurs, que les formes des chirographa ou des
syngraphæ dont parle Gaius, ou même celle des arcaria nomina,
ont, peut-être, été employées à ces transmissions de titres, visées
et revêtues des cachets ou autres marques de la compagnie[221].


[221] Gaius, III, 131 et s.



Il paraît certain, en effet, que ces transmissions étaient mentionnées
sur ces registres si admirablement tenus en double
ou en triple, qu’on ne put plus en faire disparaître les traces
d’une fraude, à l’occasion du procès de Verrès.


Comment aurait-on pu connaître les participes sans ces mentions ?
Or, on les connaissait. Nous verrons, d’ailleurs, le
transfert employé pour la transmission, à suite de décès, des
parts sociales (L. 55, D., pro socio, 17, 2)[222].


[222] Tite-Live, dans un texte cité par nous, parle de la prohibition
établie par les censeurs d’être socii et même affines ejus conductionis,
ce qui fait bien supposer l’indication du nom des affines sur les registres
de l’administration centrale, sans cela, comment cette prohibition
eût-elle pu recevoir son exécution ? Tite-Live, XVIII, 16.



En somme, que manquait-il à ces sociétés, pour les faire
ressembler complètement à nos sociétés en commandite par
actions ? Rien, que des éléments secondaires.


Ainsi les parts aliénées n’étaient pas égales entre elles,
comme nos actions et nos coupures ; il y avait des partes
magnæ et des particulæ. Elles n’étaient sans doute pas fixées à
l’avance, comme dans nos émissions. Et, cependant, l’emploi
de ces mots ordinairement au pluriel, partes carissimæ, partes
magnæ, semble indiquer l’existence d’un système pratique de
division des partes.


Nous ne savons pas si des formes particulières de publicité
étaient exigées pour la constitution de la société. En tout cas,
nous l’avons dit, la Lex censoria était publiée à l’avance et contenait,
comme notre cahier des charges, l’indication des obligations
et des droits établis par l’État, à l’égard des adjudicataires.


En résumé, nous croyons avoir établi, pour le moment, par
ces considérations juridiques forcément sommaires ici, que les
deux éléments, socii d’une part, participes de l’autre, étaient
nettement séparés, au point de vue des responsabilités, comme
ils le sont dans notre commandite ; les partes, comme nos
actions, étaient incontestablement transmissibles entre vifs et
par suite de décès, elles se vendaient et leur cours était mobile.


Il n’en fallut pas davantage pour qu’elles se répandissent
dans toutes les classes de la société, et fussent, comme semblent
l’admettre presque tous nos historiens contemporains, la
base de grandes spéculations financières sous la République.


Les publicains avaient de nombreux agents, que l’on appelait
aussi parfois publicains, et qui pouvaient être de l’ordre le
plus infime. C’était un abus de langage, car nous verrons que
ceux-ci n’avaient juridiquement aucun des droits ou des obligations
réservés aux publicains[223] ; à moins qu’ils ne fussent
en même temps actionnaires, particulas habeant. C’étaient très
fréquemment des esclaves ou des affranchis ; quelques-uns
s’appelaient tabellarii, coactores, désignations très expressives
par elles-mêmes.


[223] « At Rupilius non publicanum in Sicilia egit, sed operas publicanis
dedit…, quem enim diurnas capturas exigentem animadverterunt,
eumdem jura dantem, classesque et exercitus regentem viderunt. »
Valère-Maxime, VI, 9, 8. Cicéron, P. Rabir. post., XI.



La nature de leurs fonctions dans des provinces spoliées,
et les exactions dont ils étaient les agents, parfois violents,
leur avaient attiré la haine et le mépris des provinciaux,
avec lesquels ils étaient en contact direct. Ils étaient plus
ou moins nombreux, suivant l’importance du service auquel
ils étaient attachés. Souvent, peut-être, ils étaient tenus à
avoir des actions, en vertu d’une règle admise, dans certains
cas, par la pratique chez nous.


Outre les agents de la perception, les publicains adjudicataires
des entreprises même les plus lointaines avaient organisé
un service de communications par courriers spéciaux,
qui est pour nous du plus haut intérêt.


Ces courriers, que l’on appelait tabellarii, mettaient sans
cesse en relation, les agents des provinces avec le service de la
direction résidant à Rome, et aussi avec les spéculateurs du
Forum et des basiliques. Nous verrons, en analysant plus loin
certains écrits de Cicéron, que les valeurs subissaient très vivement,
sur le marché romain, l’influence des nouvelles apportées
de la province ; c’était sur ces nouvelles, surtout, que
devait se fixer, comme aujourd’hui, le cours des partes ; aussi
ce service était-il très bien entretenu.


M. Ernest Desjardins, dans un travail qui contient le résumé
de leçons professées en 1878, à l’École des hautes études, a
donné des détails très intéressants sur les tabellarii en général.
Il en résulte très clairement que les services des courriers des
publicains étaient bien plus rapidement organisés, et souvent
bien mieux desservis que ceux des gouverneurs, dans les provinces
les plus éloignées, livrées, comme toutes les autres, à
leurs exploitations immédiatement après la conquête.


C’est ainsi que, de nos jours, les reporters des journaux ou
les dépêches de la bourse, font souvent plus de diligence que
les services publics, pour porter les nouvelles les plus importantes
aux intéressés et aux gouvernements eux-mêmes, pendant
la guerre comme pendant la paix[224].


[224] Après avoir transcrit un passage d’une lettre écrite par Cicéron à
Atticus (V, XVI) pendant son gouvernement en Cilicie, M. Desjardins
ajoute : « Ce passage nous apprend donc : 1o qu’un gouverneur de province, — cependant
tout puissant en vertu de l’imperium qui lui était
conféré, — était contraint, en temps ordinaire, d’avoir recours à l’obligeance
des tabellarii de l’entreprise privée des publicains ou fermiers
de l’impôt, pour transmettre de ses nouvelles à Rome, et 2o que les
conductores avaient un service entretenu évidemment à leurs frais,
pour l’expédition de leurs dépêches, et sans doute pour le transport des
sommes qu’ils avaient encaissées. Cependant, les proconsuls ayant
l’evectio, c’est-à-dire le droit de faire circuler, à l’aide de réquisitions,
leurs envoyés officiels, devaient avoir, à plus forte raison, des courriers
spéciaux pour l’envoi de leurs messages ; mais les départs de ces tabellarii
étaient sans doute limités à certaines époques fixes… Il fallait de
quarante à cinquante jours pour se rendre de Cilicie à Rome ; et il est
bien évident qu’ils ne franchissaient pas tout cet espace à pied et en
bateau, mais qu’ils prenaient souvent des chevaux… Cicéron, Ad. att., V,
15, 16 et 19. — Epist. famil., V, 21 ; VIII, 6. Bibliothèque des Hautes
études, 35e fascicule, 1878.



L’administration des compagnies était dirigée par un magister,
ou plusieurs magistri, qui siégeaient à Rome. Ceux-ci étaient
aidés, le plus souvent, par des administrateurs, et assistés d’un
conseil qu’ils pouvaient réunir, aussi bien que l’assemblée générale
elle-même, suivant les circonstances. En province, un
ou plusieurs pro magistri représentaient la société[225].


[225] Cicéron, Ad attic., XI, 10 ; In Verr., II, 2, 70 ; Orelli, Inscr., édit.
Henzen, III, 6, 642.



Il est fréquemment question dans les évangiles des publicains
qui étaient en Judée[226]. Nous aurons à parler spécialement
de Zachée et de saint Matthieu. Le récit évangélique assimile
presque toujours les collecteurs d’impôts aux personnes
les plus décriées ; peccatores et publicani sont placés sur le
même rang, quelquefois le rapprochement est pire encore.


[226] Ev. sec. Luc., ch. III, v. 12 et 13 : « Venerunt autem publicani
ut baptizarentur et dixerunt ad eum : magister quid faciemus ? At
ille dixit ad eos : Nihil amplius quam quod constitutum est vobis,
faciatis. » Ev. sec. Matth., IX, 11, 12 ; XI, 19 ; XVIII, 17 ; XXI, 31. — Sec.
Marc., II, 15-16. — Sec. Luc., V, 27, 28, 29, 30 ; VII, 29, 34 ; XV, 1 ;
XVIII, 10 ; XIX, 2.



Il est cependant intéressant d’observer que, lorsque les publicains
viennent demander à saint Jean-Baptiste ce qu’ils
doivent faire, l’Évangile porte : « Ne faites que ce qui vous est
permis. » La réponse faite aux soldats est bien plus explicite et
plus sévère : « Neminem cuncutiatis, neque calumniam faciatis,
et contenti estote stipendiis vestris » ; « Ne commettez de concussion
envers personne, abstenez-vous de toute injustice, contentez-vous
de votre solde » ; ce qui semble indiquer que
les vexations des soldats étaient plus redoutables encore, et
leurs excès plus graves que ceux des publicains.


Dans un autre évangile, le publicain est pris comme le modèle
de l’humilité la plus sincère et du repentir le plus touchant :
« Et publicanus a longe stans, nolebat ad cœlum oculos levare :
sed percutiebat pectus suum dicens : Deus propitius esto
peccatori[227]. » « Et le publicain, se tenant éloigné, ne voulait
pas lever ses yeux vers le ciel ; mais il frappait sa poitrine en
disant : O Dieu, soyez propice au pécheur. » Évidemment, les
publicains de la Judée inspiraient, à l’époque de la vie de
Jésus-Christ, plus de mépris que de haine. L’autorité d’Auguste
s’était déjà appesantie sur eux et avait mis un frein à
leurs abominables excès.


[227] Ev. sec. Lucam, cap. XVIII, v. 13.



Il est probable, d’ailleurs, que, sauf pour saint Matthieu et
Zachée, qui sont de hauts fonctionnaires, les publicains dont
parle l’Évangile étaient surtout les petits employés qui se perdaient
dans la foule ; c’étaient, sans doute, plus particulièrement
ces coactores, ces publicains improprement dits, dont
nous avons indiqué l’humble situation, et qui étaient en contact
direct avec le peuple.


Le nombre des associés et de leurs actionnaires devait être
très considérable dans certaines provinces, puisque Cicéron
nous dit, qu’en Sicile, Verrès écarta, dans une circonstance, la
foule des associés et se contenta d’en réunir quelques-uns. D’autres
fois, ce sont les publicains encore, que l’on nous présente
comme se portant en nombre, au-devant de grands personnages
de Rome, à leur arrivée dans la province. L’Évangile nous
parle de la « turba multa publicanorum[228] ». Tout cela implique
que beaucoup de ces sociétés avaient une très grande
importance, non seulement au point de vue des affaires à traiter,
mais encore au point de vue du nombre des personnes,
sociétaires ou participes, fonctionnaires de bureaux ou agents
de communications, de perceptions et de contraintes qui s’y
rattachaient.


[228] Ev. sec. Luc., V, 27 à 30, infra, p. 134.



Les indications que nous venons de donner, se réfèrent à
des textes concernant principalement les adjudicataires des
vectigalia. La même organisation se retrouvait dans les sociétés
adjudicataires des travaux publics.




§ 5. — Le droit de cité est-il nécessaire pour les publicains ?
Les publicains de l’Évangile.


Dans les premiers temps, tous les publicains étaient Romains,
sans doute. En fut-il de même toujours ?


Ce dut être une question assez grave, à raison de l’importance
que prirent dans l’État, ceux qui s’enrichissaient dans
ses opérations financières et industrielles.


C’était laisser une immense force entre les mains des provinciaux,
que de les admettre comme les citoyens, à bénéficier
des adjudications de l’État, et l’on pourrait voir dans ce fait,
s’il s’est produit, un progrès considérable vers cette unité
politique et civile, que Caracalla voulut brusquer, par cupidité,
et que Justinien devait rendre complète et définitive.


La question, d’abord, ne paraît pas présenter de difficultés,
en ce qui concerne les employés d’ordre inférieur, les coactores,
les tabellarii, les messagers et même les scribes ; la plupart du
temps, des esclaves ou des affranchis étaient attachés à ces
fonctions, et c’était même des gens très dépravés dans certaines
provinces ; les textes latins nous rapportent que l’autorité fut
obligée d’intervenir, pour enjoindre aux publicains de les
mieux choisir.


Une partie de ce personnel inférieur était évidemment pris
dans la province même où on l’employait. Pourquoi l’aurait-on
amené de Rome ? On avait tout avantage à recruter les agents
de perception, dans le pays dont ils connaissaient la langue,
les usages, l’état des fortunes, les ressources et même les
personnes.


Nous n’aurons pas non plus d’hésitation en ce qui concerne
les participes, ceux qui avaient une part de commanditaires
dans la société, sans être sociétaires aux yeux du public. Sans
doute, la plupart de ces actionnaires, cachés ou connus, devaient
être à Rome, puisque tout ce qui avait quelque argent,
sous la République, était actionnaire ; mais il devait y en
avoir beaucoup hors de Rome, et nous avons déjà indiqué
des textes qui prouvent que les porteurs de titre constituaient,
même en province, des foules nombreuses et qui devenaient
parfois bruyantes, comme on peut le voir de notre temps dans
certaines occasions.


La question paraît plus délicate, en ce qui concerne les
vrais associés, connus, responsables, surtout ceux qui avaient
pris part, comme mancipes, à l’adjudication ou qui représentaient
la Société, comme pro magistri.


Il nous semble qu’on peut trouver, spécialement dans les
textes des évangiles, la preuve que ces situations d’associés ou
même de sous-directeurs pouvaient appartenir à des pérégrins.
S’il en était ainsi en Judée, comment n’en aurait-il pas été de
même partout ?


Au surplus, s’il s’était agi d’une société ordinaire, il n’y
aurait pas eu de doute ; la société étant un contrat du droit des
gens, les pérégrins avaient été de tout temps admis à la pratiquer ;
même les juifs qui étaient assez généralement mal vus
par les Romains. La question pouvait être plus douteuse dans
le cas actuel, à cause des relations qu’impliquent les affaires
des publicains et leurs traités avec l’État, dont ils sont, au
fond, les percepteurs, pour l’impôt, ou les agents, dans l’exécution
des grandes entreprises publiques ; et aussi à raison des
considérations politiques dont nous parlions un peu plus
haut.


Les textes évangéliques se réfèrent à l’époque du Christ,
c’est-à-dire à la période qui termine, à peu près, celle que
nous étudions ; mais, incontestablement, les règles de capacité
relatives à cette époque ont dû s’appliquer de tout temps, ou
au moins dans le siècle qui l’a précédée.


Il est souvent question de publicains en général, dans les
Évangiles ; mais il est trois personnages qui y figurent individuellement.


Le premier est le pauvre publicain dont nous avons parlé,
et dont le Christ fait ressortir l’humilité, pour blâmer l’orgueil
des pharisiens. Nous ne savons rien de sa nationalité ; il était
probablement l’un des agents que l’on prenait sur place, et qui
n’avaient que les dédains de la fonction, sans en avoir les
bénéfices[229].


[229] Certains auteurs prétendent qu’il n’y a là qu’une parabole, mais
cela importe peu à notre point de vue.



Il n’en est pas de même des deux autres : Zachée et saint
Matthieu. C’étaient, tous les deux, d’opulents publicains[230].


[230] Il en était probablement de même de Lévi, dont parle saint Luc,
Ev., V, 27, 28, 29, 30 : « Et vidit publicanum nomen Levi sedentem ad
telonium et ait illi sequere me… et secutus est eum… et fecit ei convivium
magnum in domo sua ; et erat turba multa publicanorum et
aliorum, et murmurabant pharisæi… »



Zachée était considéré par le peuple juif, en sa qualité de
publicain, comme un prévaricateur ; et quand Jésus le fait
venir à lui, du milieu de la foule, et le fait descendre du sycomore
où il n’avait pas dédaigné de monter, pour voir passer
le Christ, très entouré en ce moment, l’Évangile ajoute : « Et
cum vidissent omnes, murmurabant, dicentes quod ad hominem
peccatorem divertisset[231]. » « Et lorsqu’ils eurent vu cela, tous
murmuraient, disant qu’il se détournait en allant vers un pécheur. »
Et alors Zachée offre de donner aux pauvres la moitié
de ses biens ; et s’il a commis des fraudes, il se déclare prêt à
en restituer quatre fois la valeur[232], et Jésus répond : « Sa
maison à été bénie aujourd’hui ; lui aussi est fils d’Abraham. »


[231] Ev. sec. Lucam, cap. XIX, v. 9.



[232] « Stans autem Zachæus dixit ad Dominum : Ecce dimidium bonorum
meorum, domine, do pauperibus ; et si quid aliquem defraudavi,
reddo quadruplum. »



Une controverse très vive s’est élevée, parmi les théologiens,
pour déterminer la nationalité de Zachée.


Ce qu’il y a de certain, c’est que Zachée était associé, et
non simple employé des publicains, puisqu’il avait fait fortune,
et qu’il offrait de rendre au quadruple ce qu’il aurait indûment
acquis. Les commis, employés ou agents n’étaient pas
tous esclaves ; ceux qui étaient libres, étaient payés au jour le
jour, sans doute à tant pour cent (capturas diurnas), sur ce
qu’ils avaient péniblement recouvré à domicile. Ce ne sont pas
d’ordinaire ces petits recouvreurs qui arrivent à la fortune, et
qui ont de grandes restitutions à faire[233].


[233] Valère-Maxime, VI, 9, 8. — Cicéron (Pro Rabirio, 11) dit que les
Coactores avaient 5 %. Mais ce tarif ne devait porter que sur certaines
recettes extraordinaires. Ou bien, il dépassait de beaucoup nos usages
modernes à l’égard des porteurs de contrainte, si les Coactores n’étaient
que cela.



Zachée était très probablement le pro magister dont nous avons
parlé, c’est-à-dire le sous-directeur de la société, en rapport constant
avec le magister ou directeur qui restait à Rome, car saint
Luc l’appelle ἀρχιτελώνης, c’est-à-dire chef des préposés à l’impôt.


L’autre publicain est un des quatre évangélistes, c’est saint
Matthieu. « Et cum transiret Jesus », dit l’Évangile, « vidit hominem
sedentem in telonio, Matthæum nomine. Et ait illi, sequere
me et secutus est eum. » « Et comme Jésus passait, il vit un
homme assis au bureau de l’impôt, du nom de Matthieu. Il
lui dit : Suis-moi, et celui-ci le suivit. » Ici encore la foule
s’étonne, et Jésus répond : « Non enim veni vocare justos sed
peccatores[234]. » « Je ne suis pas venu appeler les justes, mais
les pécheurs. »


[234] Ev. sec. Matth., cap. IX, v. 9.



Saint Matthieu siégeait in telonio, c’est-à-dire au bureau des
impôts, spécialement de l’impôt des douanes[235]. Ce devait
être aussi un socius, car il ne revint pas à son ancien état,
après la résurrection du Christ ; et un commentateur remarque
que s’il ne le fit pas, comme le firent les autres apôtres, c’est
parce que sa conscience devait s’y opposer[236]. Ce qui implique
qu’il devait participer aux bénéfices, et ne pas se borner aux
capturæ diurnæ, comme un simple employé[237].


[235] Les Telonarii paraissent être plus spécialement les entrepreneurs
des douanes. Nous insisterons sur ce point dans notre deuxième partie.
(Voy. Salkowski, Quæstiones de jure societatis, p. 18.) Ce sont les publicains
de cette espèce qui semblent avoir été déconsidérés plus que tous
les autres (eod.). Il en était de même du Lévi dont parle saint Luc,
V, 27.



[236] Homilia sancti Gregorii papæ XXIV, in evang. : « Matthæus vero
ad telonii negotium non residit : quia aliud est, victum per piscationem
quærere, aliud autem telonii lucris pecunias augere… Quæ ergo
ad peccatum implicant, ad hæc necesse est ut post conversionem
animus non recurrat. » Offic. intra Oct. Paschæ, feria quarta.



[237] « Nec tam execrabile esset nomen publicanorum », dit Tertullien,
« apud dominum, nisi extraneum vendentium ipsius cœli et terræ et
maris transitus » (de Pudicitia, cap. IX).



Les commentateurs, même les plus anciens de l’Évangile,
se sont demandé si Zachée et si saint Matthieu étaient Juifs,
ou s’ils étaient Gentils, c’est-à-dire Romains, dans l’espèce.


Pour Zachée, Tertullien, saint Cyprien, saint Jean Chrysostome
et saint Ambroise pensent qu’il était Romain. Saint Jérôme[238]
émet la même opinion concernant saint Matthieu.


[238] Epist., 146.



L’opinion contraire nous semble beaucoup plus plausible.
Elle est soutenue par d’autres autorités également très imposantes[239],
et nous l’adoptons pour deux raisons qui nous paraissent
décisives, en laissant de côté, ici, celles qui ont un
caractère plus exclusivement religieux.


[239] Voy. Cornelius a Lapide, vis Matthæus, publicanus.



La première raison, c’est que Jésus appelle Zachée, fils
d’Abraham, ce qu’il n’aurait pas dit, si Zachée avait été Romain ;
la seconde, c’est que le nom de Zachée est un nom hébreu.
Il en est de même de saint Matthieu, qui porte un nom
hébreu. Or, les Romains n’auraient jamais consenti, à cette
époque, à porter un nom qui pût faire douter de leur nationalité,
essentiellement orgueilleuse et exclusive dans toutes
ses manifestations, surtout quand il s’agissait d’un nom
juif.


Nous en concluons qu’en Judée, et par conséquent, sans
doute, dans toutes les autres parties de l’empire, les Socii publicani
pouvaient être, soit Romains, soit pérégrins.


Les privilèges de la cité romaine s’effacent, en effet, à mesure
que s’étendent les richesses et la conquête. C’est la vieille
forme du patriotisme autoritaire et jaloux, qui disparaît par la
force des choses.


Nous observerons, d’ailleurs, que les Israélites n’avaient pas
plus de sympathie pour les publicains, leurs compatriotes, que
pour les publicains de nationalité romaine. Les peuples se
soumettent, volontiers, à l’impôt qui représente les services
rendus par l’État ; ils n’acceptent jamais, sans se plaindre,
les exactions, quelle que soit la main qui les leur fait
subir.


En Sicile, les publicains, même de l’ordre le plus élevé,
furent aussi pris parmi les indigènes, ils le furent, parfois,
parmi les femmes de mauvaise vie, et même parmi les esclaves.
Il est vrai que c’est sous la préture de Verrès que les faits
racontés par Cicéron se passaient, et que Verrès n’avait aucun
scrupule, ni pour le choix des personnes, ni pour celui des
procédés ; en tout cas, la chose est indubitable. « Æschrionis
Syracusani uxor est Pippa… Hic Æschrio Pippæ vir adumbratus,
in Herbitensibus decumis novus instituitur Publicanus[240]. » Cet
Eschrion de Syracuse est admis à l’adjudication ; c’est donc
un Manceps pérégrin. D’ailleurs, pour lever tous les doutes,
nous n’avons qu’à faire remarquer que Cicéron justifie ce choix
des indigènes : « Siculi siculos non tam pertimescebant. » « Les
Siciliens ne redoutaient pas autant les Siciliens. »


[240] In Verr., act. II, lib. III, nos 33 et 34. — Paul parle aussi, dans un
texte du Digeste, L. 47, pr., D., 49, 14, de jure fisci d’une femme :
« Moschis quædam fisci debitrix ex conductione vectigali. »



Mais Verrès avait été bien plus loin. Il avait envoyé, non
comme agent, mais comme publicain decumanus, un esclave,
dans une petite ville de son territoire. Cicéron s’en indigne :
« Cur hoc auctore, non Romæ quoque servi publici ad vectigalia
accedant[241]. » Une autre fois, c’est un esclave de Vénus qu’emploie
Verrès, Banobal ; et Cicéron, de plus en plus irrité par
cette audace, s’écrie : « Cognoscite nomina publicanorum[242]. »
« Connaissez les noms des publicains. »


[241] In Verr., act. II, lib. III, no 37.



[242] In Verr., act. II, lib. III, no 39.



Dans les discours sur les blés, où il est constamment question
de publicains, nous trouvons un autre détail digne d’être
noté, c’est que fréquemment des villes entières, se constituant
en société, se portaient elles-mêmes adjudicataires de la levée
de leurs propres impôts[243].


[243] Eod., no 42.



Les douanes d’Asie, comme celles de Sicile, ont été affermées
tant au profit des publicains qu’au profit des indigènes[244].


[244] Vigié, Des douanes dans l’empire romain, p. 75.



Enfin, il est probable que lorsque les Romains adoptaient les
modes de répartition et de perception d’un impôt tels qu’ils
existaient dans une province conquise, ils devaient admettre,
ordinairement aussi, les adjudicataires indigènes qui leur
offraient, avec leur expérience personnelle et spéciale, des garanties
de solvabilité. Il en fut ainsi probablement en Égypte,
et c’est ce qui s’était produit pour la Sicile et la province
d’Asie, à certaines époques.




§ 6. — Conditions diverses de capacité.


Nous ne ferons qu’indiquer ici l’existence de certaines incapacités
prononcées par les lois. Pour ceci encore, c’est ailleurs
que nous devrons entrer dans les détails de la matière ; nous
devons faire remarquer seulement, pour que notre coup d’œil
d’ensemble sur le personnel des sociétés soit complet, qu’on
avait déclaré incapables de faire partie des sociétés adjudicataires,
quelques personnes, pour des raisons spéciales et diverses.


C’étaient d’abord : les magistrats chargés d’attributions
financières, à qui il était défendu de se porter mancipes. Ce furent
aussi les mineurs de vingt-cinq ans, les tuteurs et curateurs,
les reliquataires d’un précédent bail et autres débiteurs
du fisc (L. 49, D., 19, 2. — L. 46, § 14, D., 49, 14. — L. 9,
§§ 2 et 3, D., 39, 4). L’incapacité pouvait aussi résulter d’une
sentence judiciaire (L. 9, D., 48, 19) ou d’un simple ordre de
censeur et porter même sur la qualité de particeps.


Enfin, nous constatons qu’en 217 ou 219 avant J.-C., la loi
Claudia défendit aux sénateurs ou fils de sénateurs d’avoir un
navire qui tînt plus de 300 amphores, pas plus que ce qu’il
fallait pour les besoins de leurs domaines ; elle leur prohibait
toute spéculation, et notamment le droit de prendre part aux
entreprises publiques[245]. Nous l’avons dit, il est probable
qu’ils ne se portèrent pas mancipes ; mais on a pu soutenir
qu’ils devaient être socii, peut-être sans être administrateurs ;
on peut affirmer, dans tous les cas, qu’ils furent très largement
participes, c’est-à-dire actionnaires.


[245] Tombée en désuétude sous Cicéron, cette disposition fut renouvelée
par la loi Julia, repetundarum. Dion Cassius et Asconius disent
formellement que la prohibition était générale : « Quæstus omnibus
patribus indecorus. » V. infra, § 7, p. 141.





§ 7. — Les publicains appartiennent à l’ordre des chevaliers qu’ils
comprennent presque en entier.


Ce fut parmi les riches bourgeois que se recrutèrent les publicains,
c’est-à-dire parmi ceux que l’on appelait à Rome les
chevaliers. Il en fut de même pour les banquiers et par la
même raison. Vers la fin de la République, l’esprit de spéculation
s’était si universellement répandu dans cette classe de
citoyens, que l’on confondait à peu près ces désignations. Cicéron
dit : « Publicani, hoc est equites Romani[246]. » « Publicains,
c’est-à-dire chevaliers romains. » Les deux noms représentaient,
pourtant, deux choses très différentes, par leur
origine et leurs caractères politiques.


[246] In Verr., II, III, 72. — Quintus, Cic. de petit. consul., I.



Ce qu’il y avait au fond de cette habitude de langage, c’est
que tous ceux qui pouvaient spéculer ouvertement, le faisaient
sans scrupules et souvent avec une passion effrénée.


M. Émile Belot a consacré un chapitre de son Histoire des
chevaliers aux entreprises financières de l’ordre qu’il étudie. Il
indique les origines de cet ordre, en admettant l’opinion de
Niebuhr, qui nous paraît, en réalité, très conforme aux traditions
aristocratiques et exclusives de la cité. Le Romain de
vieille race ne veut pas être confondu avec le reste du monde,
pas même avec les hommes des autres races italiennes.


Les chevaliers, d’après ce système historique, se seraient
recrutés surtout dans la bourgeoisie des villes italiennes attirée
à Rome, et le patriciat uniquement dans la cité.


On peut aujourd’hui se dire Parisien d’origine, sans remonter
le cours des générations et sans grande difficulté, par
le seul fait qu’on est né à Paris. Beaucoup même n’y regardent
pas de si près, parce que la France forme une nation homogène
et unie qui ne s’absorbe pas encore tout à fait dans sa
capitale. Rome voulait, au contraire, constituer à elle seule le
centre de toutes choses, et elle pouvait le vouloir ; on y pensait
que la vraie noblesse ne devait avoir pris de tout temps
ses sources que dans les murs de la ville éternelle, in urbe ; un
Italien ne pouvait être noble, s’il n’était pas de pure race romaine.
A cet ordre d’idées et spécialement à la conquête du
droit de cité, se rattachent, on le sait, les guerres sociales qui
ensanglantèrent à diverses reprises le sol de l’Italie.


Tout cela nous oblige à dire quelques mots des chevaliers.
Nous serons très brefs.


On sait que Servius Tullius avait créé dix-huit centuries de
chevaliers dans la première classe. « La chevalerie romaine »,
dit Belot[247], « ne demeura pas plus d’un siècle enfermée dans
les cadres inflexibles des dix-huit centuries, images de la cité
des rois. En dehors de ce corps aristocratique s’éleva un nouvel
ordre équestre. C’était la bourgeoisie des cantons ruraux,
qui se mit à la tête de la plèbe pour combattre le patriciat.
Cette aristocratie plébéienne finit par s’ouvrir l’accès des magistratures
curules, et les hommes nouveaux des municipes
eurent des sièges au sénat de Rome. »


[247] Histoire des chevaliers, conclusion, p. 420.



Ce fut le cens qui conféra, dès lors, le droit au titre de chevalier.
A ce titre, furent réservés trois privilèges honorifiques,
fort recherchés dans une société très préoccupée des relations
du monde et du classement des personnes, partout où on se
réunissait, en public surtout.


Les chevaliers eurent, d’abord, au théâtre, à une certaine
époque, des places réservées, qui furent fixées aux quatorze
bancs derrière l’orchestre ; ils portaient l’anneau de fer ou de
bronze anciennement, d’or ensuite ; et il y eut, enfin, un nobiliaire
de l’ordre équestre, sur lequel ils figuraient par leur
nom. Ce fut Jules César qui le fit dresser. Le patricien ambitieux
avait besoin des riches bourgeois ; il connaissait et mettait
en pratique les moyens de les prendre par leurs faibles.


A l’époque où la conquête de Rome s’étendit, les fortunes
se développant scandaleusement, par les exactions de tous
genres dont les vaincus furent victimes, on comprend à quels
hasards fâcheux fut exposé le recrutement de cette classe des
chevaliers ; et, en même temps, quelle puissance elle dut acquérir,
par cette opulence qui se développait sans mesure.


Pourquoi l’œuvre des publicains et des banquiers se renferma-t-elle
dans l’ordre des chevaliers ? Il est aisé de l’expliquer.
Ce n’est pas que le goût de la spéculation fût particulier
aux gens de cette classe. Mais, d’une part, les plébéiens
n’avaient pas l’argent qui est absolument nécessaire aux
grandes affaires, puisqu’ils étaient les pauvres. Ils devaient se
borner à acheter de petites actions, particulas, ce qui en faisait
bien des associés commanditaires, mais ne leur donnait pas le
titre de publicains, pas plus que celui de chevaliers.


Les patriciens ou les nobles sénatoriaux, d’autre part, spéculaient
aussi, mais d’une façon différente. Ou bien ils organisaient
de grandes opérations d’un caractère équivoque, à la
faveur des fonctions publiques qu’ils avaient exercées. Pompée
s’est signalé sous ce rapport ; les écrits et même les actes de
Cicéron en rendent témoignage. Ou bien ils prenaient des
parts importantes dans les entreprises des publicains, mais
sans paraître en nom[248]. Ils y étaient simplement participes,
parce que les mœurs leur défendaient d’y prendre part ouvertement,
et que les lois mêmes leur opposèrent des prohibitions
formelles, lorsque les mœurs ne suffirent plus à arrêter leur
désir de chercher la fortune par tous les moyens[249].


[248] Mommsen, op. cit., t. V, p. 58.



[249] Notamment, Lex Flaminia, 537-217. Tite-Live, LXIII. Mommsen,
IV, p. 244, note. Défense était faite aux membres de l’ordre sénatorial
d’entrer dans les sociétés de publicains (Dion Cassius, LXIX, 16. Tacite,
Ann., IV, 6). Le grand négoce leur avait été interdit sous la République
par le plébiscite Claudien de l’an 219, ainsi que les fournitures par adjudication
(Asconius, p. 94. Dion Cassius, LV, 10. Voy. Bouché-Leclercq,
Manuel des institutions romaines, p. 128, n. 4).



Au surplus, en arrivant aux grandes fonctions de l’État, qui
leur appartenaient fréquemment en fait, lors même que ce ne
fût plus un droit de leur caste, les patriciens avaient un moyen
bien plus sûr d’agrandir largement leur patrimoine. On le sait
bien, et nous n’insisterons pas ; ils se faisaient donner, au
sortir de charge, le gouvernement d’une province, et cela suffisait.


Les provinces étaient donc rançonnées diversement : par les
magistrats d’un côté, par les publicains de l’autre. Il est vrai
que magistrats et publicains s’entendaient d’ordinaire, pour se
prêter un mutuel appui dans leurs affaires et en assurer la
prospérité commune ; ce fut longtemps le but avéré des lois
judiciaires, ainsi que nous l’expliquerons en détail ; alors les
provinces n’avaient plus ni le moyen, ni le droit de se plaindre.


Pour des raisons différentes, la situation des patriciens et
des plébéiens était donc la même dans ces sociétés, toutes proportions
gardées ; ils avaient ces parts sociales cessibles que
nous nommons des actions, qu’ils appelaient partes. Lorsque
les chevaliers ne figuraient pas en nom dans l’adjudication,
ils devaient avoir eux aussi des partes.


L’assimilation s’accentuera chez nous, lorsque la petite
bourgeoisie et les ouvriers y mettront de plus en plus leurs
épargnes, ainsi qu’ils commencent déjà à le faire. Grâce à Dieu,
elle ne sera jamais complète. Les initiatives privées, même les
plus humbles, ne sont pas menacées d’absorption par l’État ou
par les grandes compagnies privilégiées, de notre temps, autant
qu’à Rome. Elles resteront, il faut l’espérer, par la force de
nos mœurs et de nos lois, plus libres et, par cela même, plus
énergiques, plus justes dans leurs œuvres et plus fécondes
pour le bien public.




§ 8. — Appréciation du système des adjudications de l’État.


Montesquieu pouvait mieux voir que les hommes de notre
temps, les effets de ces procédés de la ferme et de l’adjudication
appliqués à l’impôt, parce qu’ils étaient pratiqués sous ses
yeux. C’est ainsi que nous pouvons, à l’inverse, voir mieux
que lui, et mieux comprendre les grands mouvements de la
banque et de la spéculation.


L’illustre écrivain a traité la matière, avec une hauteur de
vue et dans un langage qui lui sont propres. L’un des chapitres
de son livre sur l’Esprit des lois[250], porte pour titre ces
mots :


[250] Liv. XIII, ch. XIX. Voy., en outre, Fournier de Flaix, Traité de
critique et de statistique comparée des institutions financières au dix-neuvième
siècle. Paris, 1888.



« Qu’est-ce qui est plus convenable au prince et au peuple,
de la ferme ou de la régie des tributs ?


» Par la régie », dit-il, « le prince épargne à l’État les profits
immenses des fermiers, qui l’appauvrissent d’une infinité
de manières. Par la régie, il épargne au peuple le spectacle
des fortunes subites, qui l’affligent… Par la régie, le prince
épargne au peuple une infinité de mauvaises lois qu’exige
toujours de lui l’avarice importune des fermiers, qui montrent
un avantage présent dans des règlements funestes pour l’avenir. »
Tout cela est d’une admirable clarté, c’est le résumé de
l’histoire des publicains à Rome, aussi bien que l’histoire des
fermiers généraux en France.


Ce qui est également évident, c’est ce qu’ajoute Montesquieu
quelques lignes plus bas : « Il y a un art des inventions pour
prévenir les fraudes, que l’intérêt des fermiers leur suggère et
que les régisseurs n’auraient su imaginer. »


On voit moins clairement, peut-être, la logique de ce qu’il
dit ensuite, que, dans les républiques, les revenus de l’État
sont presque toujours en régie. C’est le contraire qui semblerait,
cependant, devoir se produire, à raison du caractère
égalitaire et libéral de l’adjudication, mise à la portée de tous.


L’histoire de la République romaine contredit absolument
en fait son affirmation. C’est au moins une exception. Mais,
en vérité, quelle énorme exception cela devait constituer aux
yeux de Montesquieu, dans l’histoire de l’humanité ! Nous
l’avons dit, le système du fermage des impôts dura autant que
la République romaine, malgré le caractère aristocratique de
ce gouvernement. Il s’effaça rapidement pour faire place, en
la plupart des cas, à la régie, quand arriva l’empire, avec son
fonctionnarisme, et les procédés autocratiques qui lui étaient
naturels, dans la distribution des faveurs ou des charges de
l’État. C’est donc le contraire de ce qu’indique Montesquieu
comme un principe, qui s’est passé dans la république romaine.


De notre temps, la ferme des impôts n’existe plus guère, en
fait, autour de nous. Elle n’a, sans doute, que bien peu de
partisans. Mac Culloch soutient, cependant, qu’elle est avantageuse,
dans le cas des taxes « qui peuvent être perçues sans
investigations dirigées sur les affaires privées des individus[251]. »
Mais quelle est la taxe à l’égard de laquelle on peut
sûrement protéger les particuliers contre les exigences, les
subtiles chicanes, et parfois contre la rudesse impitoyable des
adjudicataires devenus agents du fisc. Ce mode de perception
augmente certainement l’impopularité de l’impôt ; nous le
voyons bien pour les droits de place dans les marchés, et même
pour les octrois dans certaines de nos villes.


[251] Voy. de Parieu, Traité des impôts, t. I, p. 105-107.



Est-ce que les taxes sur les fenêtres, les chevaux, les voitures,
l’emploi du papier timbré pour certains actes, et les douanes,
cités par Mac Culloch comme susceptibles de fermage, ne
peuvent pas devenir l’objet de mille tracasseries et de mille
exactions, quoiqu’elles n’impliquent pas une investigation
dans les affaires privées des individus ? Montesquieu affirme
très justement le contraire dans ces paroles énergiques : « Les
États les plus malheureux sont ceux où le prince donne à
ferme ses ports de mer et ses villes de commerce. » Assurément,
il s’agit là des douanes, et c’est, en effet, précisément
sur elles que portèrent peut-être les plus redoutables abus
des publicains.


Quant à l’exécution des travaux publics, au contraire, le
système des adjudications est universellement et très opportunément
admis aujourd’hui.


Il en est de même pour les fournitures de l’État, et particulièrement
pour celles des armées. Là, sans doute, la surveillance
doit être vigilante et sévère. Les abus y sont à craindre
incontestablement, surtout en temps de guerre ; mais quels
que soient les scandales dont nous avons eu à souffrir les tristes
effets, il faut bien reconnaître que la faute en est presque toujours
à la pression exercée par les circonstances, plus qu’à
l’institution elle-même.


Comment trouverait-on ailleurs ce que peut donner l’adjudication
de ces sortes de choses ? Le mobile de l’intérêt privé, avec
sa puissance indéterminée de développement et sa fécondité
hâtive, peut devenir, à certains moments de crise, absolument
nécessaire pour obtenir la promptitude des résultats et la
quantité des produits exigés impérieusement, par exemple, en
vue des besoins de l’attaque ou de la défense nationale.


Pour ces sortes d’entreprises, on ne spécule que sur les prix
de revient et le montant de l’adjudication, et seulement dans
les rapports de l’adjudicataire avec l’État ; les particuliers n’en
souffrent donc que par les malfaçons ; mais l’État, s’il le veut
bien, est ordinairement de force à empêcher les abus de ce
genre.


Le danger s’est fait sentir de bien autre façon, lorsque, au
contraire, les particuliers ont été livrés directement en pâture,
avec l’assentiment et dans l’intérêt de l’État, à l’avidité de spéculateurs
qui sont presque des fonctionnaires, comme cela a
lieu forcément pour la ferme des impôts. Les provinces romaines,
l’Italie elle-même, eurent tant à en souffrir, qu’on
essaya à plusieurs reprises, mais inutilement, sous la République,
de modifier ce mode de perception ; on fut jusqu’à suspendre
la levée de certains impôts.


Tous les autres dangers indiqués par Montesquieu, notamment
les immenses et subites fortunes, et bien d’autres maux
plus graves encore et spéciaux à la société romaine, se réalisèrent
par le fait des publicains. C’est à Salluste[252], à un Romain,
à un ancien proconsul de Numidie, où il avait commis
d’abominables exactions, que Montesquieu semble avoir emprunté
les austères paroles, que nous avons rapportées plus
haut, sur le danger de pareilles fortunes.


[252] Ou tout au moins, à des lettres qui furent écrites vers son époque,
et sur l’auteur desquelles on est en contestation aujourd’hui.



Sully avait signalé les mêmes dangers à Henri IV, d’un
point de vue moins élevé peut-être, mais très juste et très pratique.
« Ce sage ministre », dit M. Oscar de Vallée, « pensait
que les fortunes excessives, faites dans le maniement des deniers
publics ou dans les usures privées, étaient d’un funeste
exemple pour tout le monde et surtout pour la noblesse, disposée
à échanger son honneur contre de l’argent. Il ne se trompait
pas sur le caractère du luxe qu’engendrent les richesses
ainsi obtenues, et savait bien qu’au lieu d’exciter l’émulation
dans le travail, il arrachait les hommes aux professions utiles,
les corrompait en un instant, et leur inspirait cette avidité
dont on ne rougit pas, parce qu’elle se répand comme un mal
contagieux[253]. »


[253] O. de Vallée, Les manieurs d’argent, p. 47.






Section II.

Les banquiers ; nature et développement de leurs opérations[254].


[254] On peut voir une bibliographie très étendue sur cette matière et
quelques détails historiques intéressants, au Répertoire général alphabétique
du droit français publié sous la direction de M. Fuzier-Herman,
par MM. Carpentier et Frèrejouan du Saint. Paris, 1891, t. VII,
p. 421, vo Banque.




Nous avons dit qu’il ne fallait pas confondre sous le nom
de banquiers, tous les negotiatores qui s’agitaient à Rome sur
le Forum ou qui exerçaient leur industrie dans les provinces.


Beaucoup, il est vrai, faisaient des opérations sur le numéraire,
accessoirement à leur commerce, et il en était fréquemment
de même pour les publicains qui, au besoin, trafiquaient
accessoirement aussi sur les prêts et dépôts d’argent. Mais il
ne suffit pas de prêter son argent à intérêt ou même de faire
des avances de fonds, pour faire, à proprement parler, des
affaires de banque. On peut être capitaliste, usurier même sur
une très grande échelle, et traiter de grosses affaires d’argent,
sans être banquier, de la bonne ou de la mauvaise catégorie.


Brutus plaçait à Chypre ses capitaux à 48 pour 100, Verrès
les plaçait en Sicile à 24 pour 100 ; en Bretagne, Sénèque
n’avait pas eu plus de scrupules, et nous savons que le grave
Caton faisait des prodiges pour assurer le produit et la solidité
de ses placements. Vers la même époque, les Allobroges devaient
à Fonteius, ou à ses prête-noms, 30 millions de sesterces.
Presque toutes les villes de la Carie étaient débitrices d’un
certain Cluvius de Pouzzoles. Salamine devait des sommes
considérables à ce Scaptius, prête-nom de Brutus, qui faisait
mourir de faim les sénateurs assiégés dans leur curie, pour les
faire payer. Pompée avait prêté des centaines de millions de
sesterces à des rois ou à des villes de la Grèce et de l’Asie. On
ne peut pas dire cependant que Brutus, Verrès, Sénèque, Caton
et Pompée fussent des banquiers.


Méritent-ils même qu’on se borne à les appeler des capitalistes
ou des spéculateurs ! L’histoire pourrait, à bon droit, les
flétrir d’un autre nom. Malheureusement, leurs procédés
n’étaient pas des exceptions ; ils n’étaient, au contraire, que
le reflet des mœurs communes à presque tous les riches des
derniers siècles de la République.


On sait que les premières révoltes de la plèbe eurent pour
cause les dettes et les excès des usuriers ; mais dans les temps
anciens, c’était plus encore contre les riches patriciens que
contre les banquiers ou argentarii fœneratores de profession,
que ces révoltes étaient dirigées. La nature des réclamations
prenait un caractère essentiellement politique, dans lequel les
revendications de castes se généralisaient, et finissaient par
dominer les plaintes des intérêts matériels en souffrance.


Nous ne devons parler, ici, que de ceux qui pratiquaient des
procédés réglés par les lois, ou régis par des traditions et des
coutumes professionnelles ; non des actes de spéculation accidentels
ou frauduleux par eux-mêmes.




§ 1er. — Caractères généraux de la banque et des banquiers de
Rome ; leurs dénominations.


Les banquiers, à proprement parler, c’est-à-dire ceux qui
font profession de trafiquer sur l’argent, l’or, les monnaies et
les valeurs d’échange, en général, devaient être fort nombreux
à Rome, si l’on en juge par la série extraordinaire de noms
qui ont servi à les désigner. Il faut reconnaître, d’ailleurs, que
leurs opérations furent de natures très diverses.


On commença évidemment par organiser instinctivement le
commerce du change des valeurs métalliques, accompagné de
l’appréciation des métaux, dans les boutiques du Forum. Mais
dès que les relations de Rome s’étendirent vers l’Orient, le
marché fut envahi, non seulement par les pratiques et les
usages de la banque établis depuis longtemps en Grèce, mais
par les Grecs eux-mêmes, qui en avaient l’expérience et le
goût.


C’est pour cela, certainement, que les divers procédés de la
spéculation reçurent des noms grecs, et que les spéculateurs
eux-mêmes furent appelés du nom générique de Grecs, Græci.
Peut-être finit-on par prendre ce nom en mauvaise part, comme
on disait, dans un autre sens, Græculi[255]. C’est justement ce
qui s’est produit chez nous, pour ce nom de Grecs et pour
quelques autres, à l’occasion de ces mêmes affaires d’argent.


[255] Cicéron, Ad Quintum, I, 1. « Fallaces sunt permulti et leves…
Ipsis diligenter cavendæ sunt quædam familiaritates, præter hominum
perpaucorum qui sunt vetere Græcia digni. »



Les banquiers furent essentiellement des manieurs d’argent,
dans tous les sens du mot, et nous ne pouvions les laisser de
côté dans cette étude. Mais ils ne constituèrent pas, comme les
publicains, un État dans l’État ; aussi n’aurons-nous que peu
de choses à rapporter sur ce que nous appelons leur histoire
externe, c’est-à-dire sur les événements de l’histoire romaine
qui se rattachent à leurs opérations.


Il existe, au contraire, des documents fort nombreux sur
leur histoire interne, c’est-à-dire sur le fonctionnement de leur
institution, considérée en elle-même.


Nous pourrons, en conséquence, entrer dans certains développements,
soit ici, pour indiquer le rôle qu’ils ont dû jouer
dans le monde romain, à raison de la nature de leurs spéculations ;
soit ultérieurement, si nous cherchons à déterminer
en détail, les règles juridiques qui concernent leurs rapports
entre eux, avec le public, ou celles qui régissent leurs sociétés.


Incontestablement, ce qui a fait la force des publicains, c’est
leur organisation en grandes sociétés de capitaux. A la vérité,
les sociétés formées par les banquiers ont été nombreuses,
intéressantes à étudier de près, elles ont été l’objet de dispositions
spéciales de la loi ou de la jurisprudence ; mais il y avait
une raison pour qu’elles n’atteignissent jamais le même degré
de puissance. C’est la loi romaine du droit commun sur les
sociétés qui, en continuant à les régir en principe, empêcha
certainement les institutions de crédit de prendre, comme chez
nous, leur essor.


Nous avons vu que l’État s’était réservé, instinctivement ou
par principe, peu nous importe ici, mais très réellement en
fait, le monopole des grandes opérations, et nous avons indiqué
le moyen très simple qu’il avait adopté pour cela. Il avait
fait de la liberté d’association un privilège dont il restait le
maître. Or, les banquiers étaient des spéculateurs privés.
Même d’après les opinions les plus avancées à cet égard, s’ils
eurent un caractère public, ce ne fut que d’une manière accessoire,
secondaire ou exceptionnelle ; et c’est pour cela qu’ils
ne purent pas bénéficier des moyens d’organisation nécessaires
pour faire fonctionner des opérations étendues, comme le font
de notre temps les banques nationales, et les grandes sociétés
de crédit. Assurément ils avaient à côté d’eux des sociétés de
publicains aussi largement organisées que nos grandes compagnies,
et qui auraient pu leur servir de stimulant ou de modèle,
mais il ne leur était pas permis, par le droit, d’étendre
aussi loin leur ambition.


Les publicains tenaient leur mission de l’État. En se portant
adjudicataires des impôts, des travaux publics ou des fournitures
(redemptio, locatio censoria), ils achetaient, en même temps
que l’entreprise, nous l’avons démontré, le droit de l’exploiter
en dehors de la loi commune et avec des actionnaires.


L’État n’avait pas songé à se faire banquier, ni à organiser
des sociétés de banques privilégiées, ni à mettre les entreprises
de la banque en adjudication, comme il le faisait pour tant
d’autres choses. Les banquiers durent se contenter, quand ils
voulurent étendre leurs affaires, de la petite société privée
avec son jus fraternitates, qui soumettait tout au caprice ou à
la mort de chacun des associés.


Sans doute, les publicains auraient pu faire la banque, et
l’organiser sur de larges bases, puisqu’ils avaient les moyens
légaux de réunir les capitaux nécessaires. Ils la firent, en effet,
parfois, en mettant à profit les ressources de leur puissante
organisation. Nous verrons même que Sylla leur fut favorable,
de ce côté, tout en voulant les frapper à la tête, sur leur domaine
de prédilection, l’Asie ; car eux seuls furent assez riches
pour se faire les banquiers des pauvres provinciaux dont Plutarque
nous a retracé les misères. Dans cette circonstance, ils
augmentèrent inopinément les bénéfices espérés de leur entreprise
principale, l’adjudication des impôts. Rien n’indique que
le fait se soit produit ailleurs avec les mêmes développements.


Nous constaterons cependant que Cicéron et Pompée se
servaient des publicains de Grèce, pour faire de considérables
dépôts d’argent.


Toutes ces indications et bien d’autres, pourraient donner à
penser, en réalité, que c’est par les publicains que se firent les
plus grandes opérations de banque de l’antiquité. Mais ce
n’était pas là le principal objet de leurs associations ; leur
spéculation essentielle devait porter sur l’entreprise qu’ils
s’étaient fait adjuger, et qui devait suffire à absorber d’ordinaire
leurs capitaux et leurs soins.


Nous ne pourrons donc trouver de grandes associations
spécialement affectées aux opérations de banque, ni chez les
publicains, ni chez les banquiers ordinaires. Nous n’en trouverons
pas chez les publicains, par la raison que nous venons
de donner : ils avaient la possibilité légale et les moyens
d’agir, mais ils avaient un autre objet à réaliser. Nous n’en
trouverons pas dans les banques ordinaires, parce qu’elles
n’avaient ni la vitalité légale nécessaire, ni les moyens de
s’étendre jusqu’aux sociétés de capitaux.


Mais, en revanche, que de fonctions nombreuses et variées
ces manieurs d’argent ont dû exercer pour en retirer un profit
plus ou moins exagéré, suivant leur valeur morale très diverse,
ou la situation qu’ils occupaient, jusque sur les degrés les
plus extrêmes de l’échelle sociale.


Plus occupés que les nôtres du change métallique, à cause
du peu de fixité et de la variété des valeurs monétaires, surtout
dans les temps anciens, ils ont été beaucoup moins avancés
qu’eux pour le maniement des fonds par les titres ; ils ne connaissaient,
quoi qu’en aient pu dire des juristes autorisés, ni
la lettre de change, du moins avec la clause à ordre, ni les
valeurs au porteur proprement dites[256].


[256] Voy. Caillemer, Antiquités juridiques d’Athènes.



Les Romains ne pratiquèrent pas la monnaie fiduciaire, ils
ne firent que des monnaies faussées.


Malgré ces infériorités et ces lacunes, l’intervention des
banquiers dans les affaires d’argent paraît avoir été peut-être
plus usuelle encore que de notre temps, pendant les derniers
siècles de la République romaine.


On a cherché à grouper les noms très nombreux donnés à
ceux qui spéculaient sur la monnaie et les valeurs[257]. Mais il
nous paraît que l’on doit agir très prudemment à cet égard.


[257] Voir notamment les thèses de doctorat de MM. Da, Paris, 1877 ;
Cruchon, Paris, 1878 ; Chastenet, Paris, 1882 ; Taudière, Poitiers, 1884, — Voy.
aussi Guillard, Les banquiers athéniens et romains. Et dans
l’ancienne littérature de notre pays, Saumaise, De Fœnore trapezitico,
1640.



D’abord, les mêmes hommes devaient pouvoir joindre à
leur titre générique de banquiers argentarius ou mensularius,
des qualifications variées. Nous croyons, en d’autres termes,
qu’il y avait, dans cette diversité de noms, du moins en principe
et sauf exceptions[258], des dénominations de fait et de
langage usuel, plutôt qu’un système de classification juridique
ou légale.


[258] Voy. Dictionnaire de Daremberg et Saglio, vo Argentarii, article
de E. Saglio, et pour les questions de droit, eod. vo, article Humbert. — Mommsen,
Hist. de la monnaie romaine, III, p. 172, liv. Ier de la
traduction Blacas ; et Fr. Lenormant, La monnaie dans l’antiquité.
Paris, 1879.



Voici les principales dénominations que l’on trouve dans
les textes romains littéraires ou juridiques.


Et d’abord les désignations qui semblent être génériques
sont celles de mensularii, d’argentarii, de trapezitæ, danistæ,
auxquelles on joignait, suivant les cas et les spécialités, celles
de locatores, venditores, mercatores, ærarii et même vascularii
et fabri, surtout dans les temps anciens, où la monnaie se
confondait presque avec les métaux qui servaient à la faire.


Le nom de collybistæ se réfère plus spécialement à des opérations
de change, celui de nummularii aux opérations sur les
monnaies métalliques, celui de probatores aux opérations de
contrôle, celui de fœneratores aux avances de fonds.


D’autres dénominations similaires, dont quelques-unes ont
été empruntées aux Grecs, se retrouvent encore dans les textes,
ainsi que l’expression même de Græci, qui nous ramène,
sinon à l’origine, du moins à l’époque du premier développement
des banques de Rome[259].


[259] Voici quelques dénominations qui s’appliquent, d’après les écrivains
latins, à ceux dont nous parlons, en sus de celles que nous indiquons
au texte : « Argenti structores, locatores, mercatores, hemerodanistæ,
cernatistæ, argenti spectatores, probatores, æsculatores,
zigostates, campsores, cambiatores, bancarii. » Voir le classement de
M. Cruchon, loc. cit., qui contient d’autres expressions équivalentes, et
quelques-unes aussi qui s’en éloignent trop.





§ 2. — Actes divers compris dans les opérations usuelles des
Banquiers.



1o Contrôle et change des monnaies métalliques. — Les premières
opérations sur les valeurs durent porter, non sur de la
monnaie proprement dite, ni sur des titres, mais sur les lingots
de métal qui en firent les premiers offices.


Nous ne referons pas ici l’histoire des monnaies. La matière
a été traitée par des maîtres éminents, à diverses reprises[260].
Nous nous bornerons à rappeler, en des traits généraux, ce
que l’on trouve condensé sur ce point dans un texte célèbre
de Paul, au Digeste[261], auquel il suffit d’ajouter quelques
observations.


[260] Voy. notamment Mommsen, loc. cit. Fr. Lenormant, Monnaie dans
l’antiquité, 3 vol. Lévy, 1879. VIIIe et IXe liv. des séances de l’Acad.
en 1877. Et du même auteur, l’article vo As, au Dictionnaire de Daremberg
et Saglio.



[261] L. 1, pr., D., de contr. emptione, 18, 1 : « Origo emendi vendendique
a permutationibus cœpit : olim enim non ita erat nummus :
neque aliud merx, aliud pretium vocabatur : sed unusquisque secundum
necessitatem temporum ac rerum, utilibus inutilia permutabat,
quando plerumque evenit ut quod alteri superest alteri desit : sed quia
non semper, nec facile concurrebat, ut, cum tu haberes quod ego desiderarem,
invicem haberem, quod tu accipere velles, electa materia est,
cujus publica ac perpetua æstimatio difficultatibus permutationum
æqualitate quantitatis subveniret : eaque materia forma publica percussa,
usum dominiumque non tam ex substantia præbet quam ex
quantitate : nec ultra merx utrumque, sed alterum pretium vocatur. »
Aristote avait donné une définition dans laquelle, fait observer M. Lenormant,
on trouve, plus nettement indiquée, la distinction entre la
monnaie signe et la monnaie marchandise. Aristote ajoute, en effet, que
la matière employée a une valeur par elle-même, et que la marque a
pour but de délivrer de l’embarras de continuels mesurages. — Voy. Lenormant,
La monnaie dans l’antiquité, t. I, p. 91, et III, p. 19. Aristote,
Politic., I, 6, 14-16 ; t. I, p. 53, trad. B. Saint-Hilaire. Paul a voulu évidemment
abréger sa définition, les mots non tam ex substantia quam
ex quantitate prouvent bien que la notion complète était dans son
esprit, et même elle apparaissait dans sa définition.



« Chez les Romains primitifs », dit M. F. Lenormant[262],
« comme chez les Grecs d’Homère et chez tous les peuples aryens
à leur origine, où la vie pastorale a joué un si grand rôle, non
seulement la monnaie était inconnue, mais ce n’étaient même
pas les métaux qui formaient la matière principale des échanges.
La valeur des choses s’estimait et se payait en bétail
(pecus), d’où vient le nom pecunia, conservé plus tard pour
désigner le signe des échanges commerciaux. Dans tous les
fragments parvenus jusqu’à nous, des lois les plus anciennes
de la République, le taux des amendes est fixé en bœufs et en
moutons, et ce n’est que relativement plus tard qu’on y voit
apparaître une taxation en sommes monnayées ou même en
poids de métal. »


[262] Fr. Lenormant, art. du Dict. de Daremberg et Saglio, vo As, qui
cite : Varro, De ling. lat., V, 19 ; Columel., De re rustica, 6 ; Festus,
De Verb. signif., p. 213, édit. Lindemann ; cf. Marquardt, Handb. der
röm. Alterth., III, II, p. 3 ; Festus, p. 202 ; Cicéron, De Republ., II, 9,
16 ; Varro, De re rustica, II, 1 ; Pline, XXXIII, 1, 7 ; Lange Röm. Alterth.,
t. I, p. 455 et suiv.



On échange d’abord les objets les uns contre les autres,
c’est l’époque primitive, avec laquelle notre institution n’a
rien à voir. Mais un objet commun d’échange se produit ;
c’est du cuivre ou de l’airain d’abord (æs) ; il faut, à chaque
vente, vérifier la substance des lingots, en déterminer le poids,
et aussitôt les mensularii apparaissent derrière leur table, au
Forum, dans des tabernæ, voisines d’abord de celles des bouchers,
qu’elles chassent et supplantent bientôt. C’est l’époque
où le libripens jouait un rôle effectif. Laissons de côté, pour le
moment, ces modestes échoppes, avec leur banc ou leur table
(mensa), nous les verrons s’embellir, se déplacer, pour se porter,
ainsi transformées, sous les colonnades des somptueuses
basiliques.


Au lingot primitif de cet æs rude, composé de cuivre mêlé
à quelque peu d’étain, succédèrent des fragments marqués par
les particuliers eux-mêmes. L’intervention de l’État n’apparaît
qu’à une époque incertaine, que la tradition romaine fait remonter
à Servius Tullius[263], mais qui n’est pas probablement
aussi ancienne. Il n’y a de documents officiels, à cet égard,
que depuis la loi Alternia-Tarpeia (de 300-454), suivie des lois
Menenia-Sestia (302-452), et Julia-Papiria (324-430). La monnaie
d’argent ne fut employée qu’en 486-268, en vertu de la
loi Fabia-Ogulnia ; la monnaie d’or sous César seulement[264].


[263] Pline, Hist. nat., XVIII, 3, 12 ; Festus, op. cit., p. 246.



[264] « Pendant toute la durée de la République », dit M. Lenormant
(t. I, p. 181), « les Romains, à l’exemple des Athéniens, ne fabriquèrent
des monnaies d’or, que dans les cas exceptionnels, bien que toutes les
grandes affaires se réglassent au moyen de payements en or, sous forme
de lingots ou d’espèces étrangères librement tarifées par le commerce. »
Sic, Mommsen, H. R., t. II, p. 119.



Lorsque la monnaie officielle fit son apparition, les Romains
étaient donc en relations avec les peuples qu’ils avaient commencé
à soumettre, les negotiatores étrangers étaient venus
trafiquer avec le public et les negotiatores de Rome. Bientôt
après, vinrent les Grecs. Or, en supposant que la monnaie
romaine fût acceptée à Rome sans contrôle, il ne pouvait en
être de même des monnaies ou des valeurs étrangères qui, toutes,
n’avaient pas encore réalisé les mêmes progrès que la
monnaie romaine.


Ce que les mensularii primitifs faisaient pour les payements
en lingots, ils durent nécessairement le faire pour les ventes,
dans lesquelles les monnaies étrangères, inconnues ou douteuses,
s’introduisirent de toutes parts sur le Forum. Elles n’y
avaient pas cours forcé, on le pense bien : Loco mercis habebantur[265],
sauf peut-être quelques monnaies grecques[266] ; et le
rôle des banquiers, appréciateurs des monnaies ou intermédiaires
du change, n’en devint que plus difficile et plus important.


[265] Pline, Hist. nat., XXXIII, 3, 13.



[266] Mommsen, Hist. de la monnaie, p. 196 à 207.



Le butin fait à la suite des guerres de conquête dut augmenter
encore cette affluence de valeurs exotiques, et c’est
ainsi que le collybus, c’est-à-dire le change, fut la principale
opération des banquiers anciens, en même temps que la probatio,
le contrôle des monnaies, la fixation des cours de
change (æraria ratio)[267], l’assistance à la pesée et au versement
qui en était fait.


[267] Cicéron, Pro Quintio, 4 ; L. 39, D., de solutionibus, 46, 3.



On le voit, c’est sur les valeurs métalliques effectives, plutôt
que sur les monnaies considérées dans leur valeur représentative,
que les premiers banquiers portèrent leurs opérations.
Il ne faut donc pas s’étonner de les voir étendre leur trafic
aux objets métalliques de toutes formes, et se rapprocher du
métier des orfèvres changeurs. C’est ce qui explique les noms
de vascularii, de fabri et même lapidarii, qui se confondent
parfois, dans l’ancienne littérature latine, avec ceux de mensularii
ou d’argentarii[268].


[268] L. 39, D., de auro argento, 34, 2, et L. 61, pr., D., de obl. et act.,
44, 7.



Les Romains admirent-ils légalement un système de monnaie
fiduciaire, c’est-à-dire la circulation d’objets de valeur
purement conventionnelle comme nos billets de banque ? Ce
système avait été longtemps pratiqué avant eux dans beaucoup
de pays de l’Orient ; ils le connurent donc, sans doute, mais
ils ne tentèrent même pas de l’employer ; ils ne se servirent
que de monnaies frauduleuses, avec cours obligatoire, dont
l’emploi se rattache aux attributions des banquiers romains.
Nous devons, par conséquent, en dire quelques mots.


On avait employé, en Orient, des monnaies de plomb,
d’étain et de terre cuite, à titre de valeurs échangeables et
ayant cours usuel. C’étaient de véritables monnaies fiduciaires.
M. Lenormant rapporte, dans son savant livre[269], le texte
qui figure sur plusieurs galettes quadrilatères d’argile employées
en Asie pour le commerce. Ce sont des mandats de
payement réglant l’échéance, les intérêts, le débiteur, le
porteur, avec remise de place en place ; c’est la lettre de
change, moins la clause à ordre ; peut-être la circulation en
devenait-elle possible sous forme de mandat, comme dans la
procuratio in rem suam romaine. Les Égyptiens avaient eu une
monnaie de verre dont l’usage se continua, dans le pays, sous
les Byzantins et sous les Arabes[270].


[269] La monnaie dans l’antiquité, t. I, p. 114 et suiv.



[270] Eod., p. 214.



On a dit que les Romains avaient eu aussi une monnaie
fiduciaire de bois, par conséquent sur l’absence de valeur de
laquelle ils ne pouvaient pas se tromper ; rien ne le prouve.
Ce qui est certain, au contraire, c’est qu’ils ont, à diverses
époques, gravement faussé leurs monnaies.


Ils se servirent, pour cela, de monnaies fourrées, suivant
l’expression de Mommsen, c’est-à-dire de pièces « qui se composent
d’un flan de métal de peu de valeur, cuivre, fer, plomb
ou étain, formant âmes, et revêtu, dans toutes ses parties,
d’une mince feuille d’argent ou plus rarement d’or. Ame et
enveloppe ont été soumises en même temps à la frappe monétaire.
Les pièces fourrées étaient donc des monnaies sans
valeur intrinsèque que l’on émettait pour des espèces d’argent
ou d’or et par une opération frauduleuse[271]. »


[271] Eod., p. 222.



Le Sénat ordonna, à plusieurs reprises, de mêler cette monnaie
à la monnaie sincère, c’est ce que l’on appelait miscere
monetam ; on le fit, pour la première fois, pendant la guerre
d’Annibal, après la bataille de Trasimène, en même temps que
la loi Flaminia, par une autre sorte de fraude, réduisait le
poids de l’as. Ces procédés antiéconomiques se renouvelèrent
sous l’Empire.


On comprend quel trouble ces mesures durent jeter dans la
circulation et dans le crédit, nous en avons eu de plus récents
exemples dans notre histoire, et nous pouvons en juger presque
par nous-mêmes.


C’est pour cela qu’en 670-84, Marius Gratidianus ordonna
la vérification des monnaies et fit retirer les pièces fourrées de
la circulation. Des argentarii furent chargés de cette opération
qui rentrait dans la sphère de leurs occupations ordinaires et
qui se rattachait au caractère de leurs fonctions semi-officielles.
Le peuple lui en témoigna sa reconnaissance avec enthousiasme.
« On éleva, dans tous les carrefours, des statues au
préteur qui avait pris l’initiative d’une aussi bienfaisante réforme
et l’on rendit à ces statues des honneurs presque divins,
en brûlant devant elles des cierges et de l’encens. » Sylla renversa
les statues, fit périr le préteur dans les tortures les plus
barbares, et revint, en vertu de la Cornelia testamentaria, au
système du cours forcé des monnaies fourrées[272].


[272] Cicéron, De offic., III, 20, 80 ; Pline, Hist. nat. XXXIII, 9, 132 ;
Lenormant, loc. cit., p. 231.



Mais on sait comment le public traite les valeurs fictives discréditées,
et quelle est l’inutilité de tous les actes du gouvernement
pour en assurer la circulation, quand arrive la débâcle.


Sans doute, les banquiers romains comme ceux du moyen
âge durent servir d’intermédiaires aux justes résistances de la
pratique, du bon sens et de l’honnêteté publique. L’Empire
pourtant, dans les premiers siècles surtout, conserva ces détestables
traditions. On est revenu, de notre temps, au juste sentiment
des choses à cet égard. Les grandes opérations de la
spéculation sur le change et sur les monnaies fiduciaires sincères
sont restées, et ne cesseront plus, probablement, d’employer
cette sorte de marchandise, la plus maniable de toutes,
et ces valeurs de papier, basées sur le crédit et qui sont, en
retour, si nécessaires à son fonctionnement.




2o Avance de fonds, placements et autres actes divers. — Mais
ce n’est pas à cela que devait se borner l’intervention des
banquiers romains, et nous allons leur voir accomplir, de
bonne heure, les opérations qui les rapprochent davantage des
banquiers modernes.


Cujas avait proclamé l’importance ou, du moins, la fréquence
vraiment extraordinaire de leur intervention dans les
affaires, lorsqu’il disait : « Et propterea nec, sine argentario,
ullus contractus habebatur, in quo modo pecunia intercederet[273]. »
« Ainsi, sans un banquier, aucune affaire d’argent n’était
traitée. »


[273] Cujas, sur la loi 8, Depositi, lib. 9, Quæstiones Papin. — Voy. aussi
Cicéron, Pro Quintio, 4, et L. 39, D., de solut., 46, 2.



Assurément, ils ont fait, comme opérations ordinaires et
normales des avances d’argent, et, lorsque l’on ne trouvait pas
à exercer le mutuum gratuit, avec un ami désintéressé, comme
dit Saumaise, dans son traité de Fœnore trapesitico, on recourait
au banquier qui prêtait à intérêt[274]. Plaute indique cette
ressource, comme une chose toute naturelle, à l’égard d’un fils
prodigue, dans son Pseudolus :


[274] Chap. I, p. 34 de l’édit. de Lyon, 1640.





Ba. Fuit occasio, si vellet, jam pridem, argentum ut daret.

Ca. Quid si non habui ? Ba. Jam haberes, invenires mutuum,

  Ad danistam devenires, adderes fenusculum,

  Surripuisses patri.







Ba. « C’était l’occasion, s’il le voulait, de donner de l’argent.


Ca. Et si je n’en avais pas ? Ba… Tu en aurais tout de suite, tu
trouverais à emprunter, tu irais trouver le banquier, tu lui
offrirais un petit intérêt, et ainsi, tu en soutirerais à ton père. »





On appelait, parfois, les banquiers fœneratores, ce qui indique
qu’ils pratiquaient usuellement le prêt à intérêt ; ils le
firent même, sous diverses formes de contrats. Il est fort probable,
d’ailleurs, que si le dépôt irrégulier fut usité chez eux
sur une grande échelle, ainsi que nous le verrons tout à
l’heure, c’est que non seulement les banquiers spéculaient sur
leur argent, mais qu’ils faisaient valoir aussi celui qui leur
était confié, lorsqu’on le laissait se confondre dans leur caisse.


Les abus de l’usure paraissent, cependant, avoir été pratiqués
au moins dans les temps anciens, plus encore par les
particuliers et spécialement par les riches patriciens que par
les banquiers. C’est ce qui nous semble résulter, nous l’avons
déjà dit, du caractère politique des révoltes provoquées par les
dettes et l’usure.


Cependant, de très bonne heure, sans doute, les banquiers
cessèrent d’opérer exclusivement sur les valeurs métalliques
en nature. De leurs opérations de crédit, le mutuum, c’est-à-dire
la livraison des espèces, avec stipulation d’intérêts, dut être la
forme la plus primitive et la plus simple, c’était la forme
accessible à tous, prêteurs et emprunteurs ; celle que le droit
romain protégeait par ses actions les plus normales. Le
mutuum et la stipulation, en dehors des paroles réservées aux
citoyens, étaient, on le sait, des contrats du droit des gens, et
ils étaient protégés par des actions stricti juris. C’était, qu’on
nous permette le mot, le procédé classique et usuel de tous
les temps.


Mais les banquiers, apud omnes gratiosi[275], procédaient par
d’autres combinaisons plus caractéristiques et plus spéciales à
leur métier, sur lesquelles nous aurons à nous arrêter davantage.


[275] Cicéron, De offic., 14, no 58.



Au contraire, ce serait sortir de notre sujet, que de parler
des incidents législatifs, judiciaires ou politiques, dont les
intérêts furent l’occasion, sous toutes les formes admises.
Tantôt libres, tantôt défendus absolument, le plus souvent
limités à un taux maximum, les intérêts donnèrent lieu à des
abus que nous avons eu souvent à signaler en passant, et dont
nous devons nous borner, en ce moment, à rappeler la persistance.


Mais ce que nous devons remarquer, ici, c’est que ces abus
furent tels, qu’on avait des doutes, même encore à l’époque de
l’Empire, sur la moralité et l’utilité des opérations de banque.
Sénèque, dont nous avons indiqué les débordements usuraires
en Sardaigne, pouvait encore se permettre de dire philosophiquement
au public : « Quid fœnus et calendarium, et usura, nisi
humanæ cupiditatis extra naturam quæsita verba ? Quid sunt istæ
tabulæ, quid computationes, et venale tempus et sanguinolentæ
centisimæ ? Voluntaria mala ex constitutione nostra pendentia…
inanis avaritiæ somnia[276]. » « Qu’est-ce que le capital, et le
livre des échéances, et l’intérêt, si ce n’est autant d’expressions
inventées par la cupidité humaine et hors nature ? Qu’est-ce
que ces registres et ces comptes, et ces délais coûteux et ces
intérêts couverts de sang ? Ce sont des maux que nous voulons
et qui découlent de notre constitution… des imaginations
de notre vaine avarice. »


[276] Sénèque, De Benef., VII, X.



Les banquiers devaient survivre à toutes les déclamations et
à toutes les lois, aussi bien que la représentation légitime du
loyer de leur argent, quelle que fût la forme employée pour en
assurer le recouvrement.


Nous avons des documents positifs très anciens, déterminant
ce qu’il y a de licite et d’usuel dans leurs actes, et l’on en retrouve
encore, jusque dans les recueils de Justinien. Marquardt
en a tracé un tableau d’ensemble. « C’est par l’intermédiaire
des argentarii », dit-il[277], « que se faisaient la
plupart des payements, comme aussi ils se chargeaient de
l’encaissement des sommes dues, du placement à intérêt des
capitaux, de la vente des marchandises et particulièrement de
la liquidation des hérédités par la voie de la vente aux enchères,
et enfin des placements de toute nature ; les opérations de
change, notamment l’échange des monnaies étrangères et la
vente des monnaies romaines, paraissent avoir été réservés
aux nummularii. Ceux-ci, d’ailleurs, comme les argentarii,
faisaient toutes les opérations qui rentraient dans le commerce
des banques, acceptaient des capitaux en dépôt, faisaient des
payements pour le compte d’autrui, plaçaient des capitaux à
intérêt, et pour les opérations de change prélevaient un bénéfice
ou agio. »


[277] Op. cit., p. 80 et 82.



On retrouve donc, dans le ministère des banquiers, c’est-à-dire
dans l’accomplissement de ces actes et dans ceux sur lesquels
nous allons donner quelques indications plus précises,
les attributions réparties chez nous entre les agents de change,
les commissaires priseurs et les courtiers, pour les auctiones
ou ventes publiques[278], les changeurs, les escompteurs et les
sociétés de crédit de toute espèce.


[278] Voy. Caillemer, Revue historique, 1877-78, p. 400, et les curieux
détails relatifs aux tablettes de Lucius Cæcilius Jucundus, découvertes
à Pompéi en juillet 1865 : Tabulæ auctionnariæ. — Voy. aussi la thèse
de M. Cruchon, p. 196 et suiv.



A Rome très probablement, comme dans certaines de nos
grandes places commerciales aujourd’hui, les spéculateurs en
étaient venus, vers la fin de la République, à ne plus traiter,
même les affaires les plus simples, sans l’intervention des intermédiaires
de profession. C’est cette pratique très commode
et très avantageuse sous certains rapports, qui donne une si
grande importance commerciale et de si gros bénéfices, spécialement
aux courtiers en marchandises de Marseille, depuis de
longues années. Nous avons cité le passage de Cujas qui
signale ce trait des mœurs publiques comme très caractérisé
dans la société romaine ; il faut bien qu’il en fût ainsi, pour
que les banquiers y fussent si nombreux et désignés sous des
titres si divers que, malgré la multitude de noms que nous
avons signalés, nous n’en avons pas certainement épuisé la
liste.




3o Dépôts réguliers et irréguliers. — On pratiqua fréquemment
le dépôt régulier, et, sans doute, aussi le séquestre chez
les banquiers. Mais le dépôt irrégulier fut un des actes les plus
usuels et, j’ajoute, les plus caractéristiques de leur profession.
C’est chez les banquiers, peut-être, qu’il prit naissance. « Il
se faisait, surtout, chez eux », dit M. Accarias, « eux seuls pouvant,
quotidiennement, trouver, à cette façon de s’obliger, plus
de profit que de gêne[279]. »


[279] Accarias, Précis de droit romain, t. II, p. 437, 3e édit.



Le trésor public, lui-même, recourait à ces dépositaires de
profession[280].


[280] Cicéron, Pro Flacco, 19.



On admit que le dépôt irrégulier fût productif d’intérêts,
même de plein droit, suivant la bonne foi et les usages. La
restitution en fut garantie par un privilège spécial, particulièrement
en cas de faillite du banquier. Ce sont là des points
sur lesquels des controverses se sont élevées. Nous aurons à
les examiner en détail, lorsque nous traiterons le côté purement
juridique de la matière[281]. Nous signalerons, seulement,
ces mots d’Ulpien, à propos de l’opération dont nous
parlons en ce moment : « Necessarium usum argentariorum ex
utilitate publica[282]. »


[281] Sur deux textes contradictoires d’Ulpien relatifs au privilège du
déposant, la controverse est assez animée pour que M. Cruchon, dans
sa thèse, ait pu signaler l’existence de douze systèmes différents. Loc.
cit., p. 180 et suiv. ; L. 7, § 2 et 3, D., depositi vel contra, 16, 3, et L. 24,
§ 2, D., de rebus auctor., 42, 5.



[282] L. 8, D., depos., 16, 3.



Toutes les parties devaient, en effet, trouver des avantages
dans ce procédé ; et on comprend que, dès l’antiquité, il fut
très pratiqué et soutenu par les juristes, comme d’utilité publique.
Le déposant, d’une part, y trouvait le moyen de faire
fructifier son argent, la possibilité de le retirer facilement, et
des garanties spéciales de restitution ; et, d’autre part, le banquier
dépositaire avait à sa disposition des fonds sur lesquels
il pouvait étendre ses spéculations et augmenter ses bénéfices.




4o Mandats de payements. — On pouvait utiliser ces dépôts
de beaucoup d’autres manières. « Que les argentarii fussent
dépositaires réguliers ou non », dit M. Humbert, notre savant
maître, « les déposants les chargeaient souvent d’opérer pour
leur compte des payements (scriptura per mensam ou de mensa
solvere), et l’on avait même admis d’assez bonne heure, qu’on
pouvait les charger d’opérer des prêts (mutuum), pour le
compte du déposant sur un mandat appelé præscriptio (præscribere,
solvere ab aliquo). Il arriva, naturellement, que les capitalistes
prirent l’habitude de verser leurs deniers chez l’argentarius,
avec clause tendant à leur faire produire intérêts, tout
en se réservant la faculté d’en ordonner l’emploi à volonté[283]. »


[283] Dict. de Daremberg et Saglio, vo Argentarii.



Il y avait là, assurément, des opérations qui tendaient à
assouplir aux besoins de la pratique journalière, ce qu’on a
appelé le formalisme du vieux Droit romain, et le fait est, par
lui-même, intéressant à constater ; mais faut-il aller jusqu’à
déclarer que c’est notre chèque moderne que l’on retrouve
dans ces mandats de payement ? Nous dirons, comme nous
l’avons déjà dit, à propos de la lettre de change, que c’est le
trait caractéristique, la clause à ordre donnant la faculté de
circulation jusqu’à l’échéance, qui manque dans les deux
cas[284] ; en réalité, les Romains ne connurent pas plus l’un
que l’autre de ces merveilleux instruments de crédit, dans ce
qu’ils ont de plus original et de plus fécond.


[284] Ce pourrait être, tout au plus, un chèque souscrit au profit d’une
personne déterminée, ainsi que la loi du 14 juin 1865 permet de le faire.
Art. 1er.



Peut-être même, n’arriva-t-on à ce procédé des ordres
écrits, de ces mandats de payement, qu’après de bien longues
hésitations. Sénèque dit que, de son temps encore, le déposant
amenait son créancier à la table du banquier détenteur de
ses fonds, et le faisait payer devant témoins (pararii). Il déchargerait,
du même coup, le banquier son débiteur, et se
déchargeait lui-même de sa dette par le versement effectif des
fonds entre les mains de son créancier présent. C’est le procédé
le plus simple ; ce fut, probablement, le premier employé. Les
livres du banquier vinrent donner d’autres facilités.




5o Contrat de change. — Quelquefois, les Romains qui avaient
à toucher de l’argent dans un lieu éloigné, au lieu de s’y rendre
eux-mêmes, y envoyaient un esclave. Ce procédé, assez
facile pour les gens riches, possesseurs de très nombreux esclaves
et de serviteurs élevés de façon à ce qu’on pût compter
sur eux, n’était pas, cependant, à la portée de tout le monde,
et, en tout cas, il était trop compliqué. Les textes du Digeste
nous le montrent comme employé au cas de prêt à la grosse
(nauticum fœnus) ; nous n’avons à le signaler ici, sous cet aspect,
que comme trait de mœurs.


Mais nous avons vu que les banquiers servaient usuellement
d’intermédiaires, soit pour recevoir, soit pour effectuer
des payements, cela pouvait être utilisé aisément dans les remises
de place en place, ou contrats du change.


Quels étaient les procédés suivis à cet égard ? Quoique la
question touche, par ses détails, plutôt au Droit qu’à l’histoire
des banques, nous ne pouvons pas, cependant, même à ce
dernier point de vue, passer complètement sous silence ce qui
avait été admis dans la pratique romaine.


Lorsqu’on voulait obtenir le payement d’une somme versée
à Rome, dans un autre lieu, on pouvait le faire par permutatio ;
par exemple, Cicéron envoyant son fils à Athènes, et voulant
lui éviter l’ennui et le danger de transporter avec lui de la
monnaie, s’était préoccupé de lui en faire avoir par ce moyen,
à son arrivée. « Id quæro », écrivait Cicéron à Atticus son
ami, « quod illi opus erit Athenis permutarine possit an ipsi
ferendum est[285]. » « Je te demande si ce dont il aura besoin
à Athènes pourra être obtenu par permutatio, ou s’il faudra
qu’il l’emporte avec lui. » A la suite de cette première lettre,
Atticus répond que la permutatio est possible, et Cicéron écrit
pour qu’elle ait lieu : « De Cicerone ut scribis, ita faciam, ipsi
permittam de tempore : nummorum quantum opus erit, ut permutetur
tu videbis[286]. » « Je ferai comme tu me dis pour Cicéron,
je lui en procurerai à l’occasion ; et tu verras de lui obtenir,
par permutatio, l’argent qu’il lui faudra. » Il s’agissait là
évidemment d’une sorte d’ouverture de crédit, avec remise de
place en place, au moins entre banquiers.


[285] Ad. attic., liv. XII, no 24.



[286] Ad. attic., liv. XII, no 27. Voir aussi : XV, 15 ; V, 15 ; XI, 1, 24 ;
ad. div., II, 17 ; III, 5 ; ad. quint., frag. I, 3 ; pro Rabirio, 4.





6o Moyens de poursuite : actions civiles et prétoriennes. — Pour
accomplir ces opérations, les banquiers avaient diverses actions
à leur service, d’autres existaient au service de leurs
clients.


Par l’action de eo quod certo loco, le banquier, qui avait promis
de faire un payement sur une autre place, pouvait y être
indirectement contraint par l’indemnité à laquelle il s’exposait,
s’il se bornait à payer à Rome[287]. L’action était arbitraire ;
elle ne paraît pas, d’ailleurs, avoir été organisée principalement
en vue du commerce de la banque.


[287] « Ideo in arbitrium judicis refertur hæc actio, quia scimus quam
varia sint pretia rerum per singulas civitates regionesque : maxime
vini, olei, frumenti : pecuniarum quoque, licet videatur una et eadem
potestas ubique esse, tamen altis locis facilius, et levibus usuris inveniuntur,
aliis difficilius, et gravibus usuris. » — L. 3, D., de eo quod
certo loco, XIII, 4.



Il en est de même de l’action résultant du mandatum pecuniæ
credendæ ; elle pouvait singulièrement faciliter les mandats
de versements de fonds, puisque celui qui faisait l’avance à
l’emprunteur avait action contre le mandator qui lui servait de
garant, et que cela pouvait se faire dans les formes les plus
simples. Ceci n’empêchait pas les banquiers de se servir, au
profit de leurs clients, des autres modes d’intercessio pratiqués
par tout le monde.


L’action receptitia, au contraire, était spéciale aux banquiers.
Nous n’exagérerons rien assurément sur ses effets très caractérisés,
si nous en référons au texte de M. Accarias qui ne
se laisse pas facilement entraîner à de simples conjectures.
« Nous savons », dit le savant romaniste[288], « que les banquiers
seuls s’obligeaient dans la forme du receptitium ou receptum,
que leur obligation était sanctionnée par une action perpétuelle
dite receptitia, et qu’elle avait pour objet un ou plusieurs
payements à faire à un tiers ou pour le compte d’un tiers, et
cela sans qu’on distinguât si ce tiers était ou non créancier du
banquier ni si lui-même devait quelque chose ou ne devait
rien à la personne qui toucherait le payement. L’objet du receptum
ainsi déterminé, on voit tout de suite que, selon les
circonstances, il contient une ouverture de crédit ou n’est
qu’une façon de mettre à la disposition d’un client, soit à jour
fixe, soit à volonté, des fonds qu’il a déposés dans une maison
de banque ou qu’elle a encaissé pour lui. On voit aussi que,
comme le receptum ne suppose aucune provision fournie au
banquier, l’action qui en résulte n’est pas exposée à échouer
contre l’exception non numeratæ pecuniæ, et, à ce point de vue,
ce contrat présente un avantage évident sur la stipulatio et
la transcriptio. Mais comment se formait-il ? Quelques mots
obscurs de Justinien ont fait croire à plusieurs interprètes
qu’il exigeait des solennités de paroles. Mais à ce compte le
receptum eût été d’une application plus gênante que le contrat
litteris, et au lieu de simplifier les rapports des banquiers avec
leurs clients, il les eût compliqués. J’estime donc que, s’il
exigeait quelques formalités, ce ne pouvait être que des écritures
et probablement fort simples. A l’époque de Justinien, le
receptum était presque tombé en désuétude. » Cette disparition
s’explique, le constitut était venu prendre sa place, et l’on sait
que Justinien fondit les deux institutions[289].


[288] Accarias, op. cit., t. II, p. 776, 3e édit. ; no 720, p. 614, 4e édit.



[289] §§ 8 et 9, Inst. IV, VI, de action.



Tout cela est absolument affirmé, non seulement par les
données du droit, mais aussi par celles de l’histoire, et l’on
voit ainsi quelle variété d’opérations le droit, même le plus
ancien, avait voulu rendre possible à ces banquiers de tous
noms[290].


[290] Quint., XI, 92 ; Plaute, Curculio, II, 3, 66 ; III, 1, 64 ; IV, 3, 3 ; V, 2,
30 ; 3, 34.








§ 3. — Livres et écritures. Contrat litteris et billets. Comptes
courants. Compensations. Editio rationum.


L’un des principaux moyens de procéder dans les affaires
des banquiers, fut l’emploi de ces registres que, presque jusqu’à
l’empire, tous les citoyens tenaient encore avec un soin
religieux, mais qui servaient depuis longtemps déjà, tout
particulièrement dans les maisons de banque. Nous verrons
Cicéron présenter comme un fait absolument extraordinaire
que l’on apporte en justice un brouillon à la place du Codex,
et que ce livre, rendu indispensable par les mœurs, ne soit
pas tenu régulièrement chez un citoyen qui se respecte[291].


[291] Cicéron, Pro Roscio, 2 ; Verr., II, liv. 23.



Le Codex avait servi, dans les temps anciens, à faire le contrat
litteris. Du temps de Justinien, il ne servait plus à cet
usage et on ne le trouvait plus chez les particuliers. Mais il
restait encore chez les banquiers à l’état de registre obligatoire.


Il ne faut donc pas s’étonner de ne trouver que peu de renseignements
sur le Codex dans les compilations de Justinien.
Un texte du manuscrit de Gaius en a donné quelques-uns très
intéressants. Sans nous arrêter aux difficultés qu’a suscitées
l’explication complète de ce texte, nous constaterons, comme
remontant aux temps très anciens de Rome, la pratique de la
séparation en colonnes spéciales, du doit et de l’avoir sur ce
livre. Le registre s’appelle le Codex accepti et depensi. On y
procède aux nomina transcriptitia a re in personam ou a persona
in personam, in utraque pagina, c’est-à-dire que le contrat
litteris s’y constitue par l’inscription au débit, corrélative à
celle qui doit être faite au crédit comme dans nos livres tenus
en partie double[292].


[292] Gaius, III, §§ 128 à 131. — « Huic omnia expensa, huic omnia
feruntur accepta, et in tota ratione mortalium sola utramque paginam
facit », dit Pline, Hist. nat., II, 7.



Cette pratique, nécessaire pour former le contrat litteris,
d’après une opinion que nous croyons exacte, s’était conservée
sur les registres des banquiers, même après la disparition de
ce contrat, et telle qu’elle était pratiquée du temps de Labéon.
C’est ce qui semble résulter des termes d’un texte que nous
transcrivons plus bas, à l’occasion de l’editio rationum, et dont
nous aurons à parler.


Ces registres, soit à l’époque où le contrat litteris existait
encore, soit à celle où il avait disparu, serviront à pratiquer
les opérations les plus ingénieuses de la banque moderne, et
notamment les comptes courants. M. Humbert n’hésite pas à
l’admettre. « Les riches Romains », dit-il, « en vinrent à être
en compte courant avec leurs banquiers, et nous croyons que
l’ouverture d’un crédit était une opération connue de ces habiles
manieurs d’argent, et qui n’avait rien de contraire aux
principes du droit romain. En effet, l’expensitatio ou contrat
litteris ne repoussait pas toute modalité, puisqu’il admettait la
solidarité parfaite ou corréalité[293]. »


[293] Dict. de Daremberg et Saglio, vo Argentarii, II ; M. Pilette, Revue
hist. de droit, 1861, et M. Thézard, Revue critique, 1871, dans des articles
sur la compensation, ont assimilé les comptes courants des Romains
à ceux de notre temps, avec les règles spéciales admises par la
jurisprudence sur l’unité du titre résultant du reliquat. M. Cruchon,
dans sa thèse sur les argentarii et sur les comptes courants, a combattu
cette opinion. Paris, 1878.



Les banquiers eurent, en outre, un registre spécial, dont il
est question dans les textes et qui s’appelait le calendarium ;
c’était le livre des échéances ; il portait ce nom, parce que les
échéances correspondaient d’ordinaire à l’époque des calendes.


On dut user de même des arcaria nomina et aussi des syngraphæ,
des chirographa, papiers détachés, qui rendaient les
relations plus faciles avec les pérégrins[294].


[294] Gaius, III, §§ 131 et suiv.



On voit combien les Romains se sont rapprochés des pratiques
de notre temps dans ces matières. Les livres obligatoires,
les registres tenus en partie double, les billets, tout s’y retrouve,
excepté, à la vérité, le plus essentiel, la clause à ordre,
et partant la libre circulation des valeurs. Le progrès ne s’était
réalisé que pour les actions des compagnies de publicains ;
mais seulement, sans doute, par voie de transfert, à notre avis.


Il existait encore quelques autres dispositions spéciales aux
banquiers, dont l’une des plus caractéristiques est l’editio rationum.
Tous ceux qui tiennent une banque peuvent être contraints
à fournir, à tout instant, leurs comptes à leurs clients
et même à des tiers. Voici les expressions d’Ulpien à ce sujet :
« Prætor ait : argentariæ mensæ exercitores rationem, quæ ad se
pertinet, edant adjecto die et consule. § 1. Hujus edicti ratio
æquissima est : nam cum singulorum rationes argentarii conficiant,
æquum fuit, id quod mei causa confecit, meum quodammodo
instrumentum mihi edi[295]. » « Le préteur a dit : que
ceux qui tiennent table de banquiers fournissent les comptes
les concernant, en fixant la date du jour et de l’année. § 1. La
raison de cet édit est des plus équitables : car les banquiers
tenant des comptes pour les particuliers, il est juste que l’opération
faite pour moi me soit rapportée sous la forme d’une
sorte de titre. »


[295] Ulpien, L. 4, pr., et § 1, D., de edendo, II, 13 ; L. 6, § 7 et 10,
§ 2, epo.



Il est probable que cette disposition d’origine prétorienne
était antérieure à l’empire ; elle répond aux mœurs commerciales
du temps où l’initiative individuelle dans les affaires
d’argent fut à son apogée ; et Gaius, en expliquant, à son tour,
le motif de la disposition, nous confirme dans cette opinion :
« Ideo argentarios tantum, neque alios ullos absimiles eis edere
rationes cogit ; quia officium eorum atque ministerium publicam
habeat causam ; et hæc principalis eorum opera est, ut actus sui
rationes diligenter conficiant[296]. » « On force les banquiers
seuls à fournir leurs comptes et non d’autres personnes qu’il
ne faut pas confondre avec eux, parce que leur office et leur
ministère a un caractère public ; et ce doit être un de leurs
soins principaux, de tenir note de leurs comptes avec diligence. »


[296] Gaius, L. 10, § 1, D., eod. tit.



Les banquiers étaient donc légalement tenus d’avoir leurs
comptes en règle, car leurs clients avaient le droit de les exiger,
à l’occasion des procès qu’ils pouvaient avoir, soit avec eux,
soit même avec des tiers[297], et ce, sous peine des dommages
résultant du défaut de production de comptes. Le préteur pouvait
même accorder ce droit à d’autres, mais cognita causa, et
en faisant prêter serment que la demande n’était pas faite dans
un but illicite, jusjurandum calumniæ[298].


[297] Eod., leg. pr.



[298] L. 8, D., eod. tit.



Cette editio rationum n’était pas exactement la communication
ou la représentation des livres, telle qu’elle est régie par
le Code de commerce, mais elle se rapprochait plus de la représentation
que de la communication, en ce que c’était seulement
la partie des comptes relative au procès qui devait être
rapportée[299]. Tandis que, chez nous, c’est en principe, le livre
même qui doit être communiqué ou représenté, à Rome, le
banquier pouvait, soit dicter le contenu du registre, soit en
fournir copie, soit apporter le livre lui-même[300].


[299] L. 10, § 2, D., eod. tit.



[300] L. 6, § 7, D., eod. tit.



Ces dispositions s’étendent à d’autres personnes qu’aux banquiers ;
à leurs héritiers d’abord et aussi au père ou au maître,
si c’est un fils ou un esclave qui ont fait la banque, de
manière à engager la responsabilité de ceux dont ils dépendent.
Il en est de même dans quelques autres cas spécifiés par les
textes.


Enfin, cette editio rationum suppose une série d’opérations
accomplies, et il ne suffirait pas d’un acte isolé pour que le
banquier fût tenu d’edere rationes dans les conditions que nous
venons d’indiquer.


A cette tenue des registres se réfèrent des dispositions sur la
compensation, qui restent aussi spéciales aux banquiers, et
qui indiquent bien que les comptes courants étaient chez eux
de pratique fréquente et normale. Ainsi, lorsque l’argentarius
présente ses comptes en justice, il est tenu, sous les peines
rigoureuses de la plus petitio, de ne demander que la différence
résultant de la balance qu’il a dû établir dans le compte
personnel de son client[301]. Ce n’est pas seulement par ce qu’il
doit tenir ses livres en règle, tout le monde est tenu à l’exactitude ;
mais c’est surtout parce que pour lui, les comptes de
toute nature qu’il entretient avec ses clients, sont habituellement
complexes, et parce que, d’autre part, les livres sont des
sortes de documents publics sur lesquels tout le monde a des
droits[302]. C’est à l’égard des banquiers, seulement, que la
compensation de plein droit a été admise, avec toute sa rigueur,
dans la législation romaine, même des temps anciens.


[301] « Rationem esse Labeo ait, ultro citro dandi accipiendi, credendi
obligandi, solvendi sui causa negotiationem : nec ullam rationem nuda
duntaxat solutione debiti incipere : nec si pignus acceperit, aut mandatum,
compellendum edere : hoc enim extra rationem esse. Sed et
quod solvi constituit argentarius edere debet ; nam et hoc ex argentaria
venit. » Le Constitut suppose, en effet, lui aussi, deux obligations
(L. 6, § 3, D., eod. tit.).


Justinien maintint cette obligation, il l’étendit même (L. 22, C., de
fide instr., IV, 21).



[302] Gaius, IV, § 64 et suiv.





§ 4. — Attributions ayant un caractère public.


Les argentarii exercèrent, outre la banque proprement dite,
des délégations qui les rapprochent de certains de nos officiers
ministériels ; ils étaient chargés des ventes aux enchères, par
exemple ; on les appelait alors argentarii auctionatores. On a
trouvé récemment, dans les fouilles de Pompéi[303], quelques
indications curieuses à cet égard. Ils liquidaient les successions
ou arbitraient les situations pécuniaires embrouillées.


[303] Nous avons cité plus haut l’étude faite par M. Caillemer sur ce
texte. Supra, p. 159.



Sous le nom de mensarii, c’est eux surtout qu’on employa,
très probablement, dans certaines crises monétaires ou financières
de l’État. Ils facilitent alors officiellement la circulation
des valeurs, liquident, en vertu d’une délégation spéciale de
l’État, les affaires des citoyens. Nous retrouverons ces faits en
étudiant les banquiers dans leurs rapports avec les événements
de l’histoire. Mais, de même que nous n’avions pas d’intérêt,
ici, à les considérer dans leurs fonctions de contrôleurs ou
d’orfèvres, argentarii fabri, vascularii, probatores, monetales,
de même, nous laisserons de côté ces sortes d’offices qui ne
touchent qu’indirectement au maniement ordinaire des affaires,
et à la circulation normale des richesses. C’est dans ces
dernières opérations seulement que nous les étudierons ; c’est
là qu’ils ont joué un rôle considérable. Là, ils étaient de véritables
banquiers, avec la diversité des fortunes et des chances
qui se rattachent aux affaires d’argent, dans tous les temps et
dans tous les pays.




§ 5. — Faillites.


A Rome, beaucoup d’argentarii arrivèrent à la considération
et à l’opulence, mais beaucoup, aussi, sombrèrent sur la mer
orageuse des spéculations financières. Les dénominations de
la pratique sont très nombreuses pour désigner les catastrophes
de ce genre, et l’on est frappé de la ressemblance qui existe
entre ce vocabulaire funèbre de l’antiquité et celui de notre
temps ; les mêmes images s’y retrouvent. On dit de cette triste
fin, qui n’est pas d’ailleurs exclusivement réservée aux banquiers :
mergere, « sombrer » ; abire, « partir » ; foro cedere,
« quitter la place » ; mensum evertere, « renverser sa table » ; faire
banqueroute, banco rotto, et même decoquere, dont la traduction
littérale devient presque trop familière dans notre langue. Le
decoctus, « l’homme cuit » encourait la note d’infamie ; il était
soumis à donner caution pour plaider[304], on envoyait ses
créanciers en possession de ses biens, pour faire vendre son
patrimoine en masse sous la direction de l’un d’eux, désigné
sous le nom de magister, et que l’on choisissait le plus possible,
sans doute, parmi les argentarii[305]. C’est dans ce cas,
spécialement, qu’on pouvait faire valoir le privilège spécial du
dépôt chez les banquiers, dont nous avons parlé, et c’est à cette
hypothèse principalement que se réfèrent les textes.


[304] Gaius, IV, 102.



[305] Gaius, III, 79.





§ 6. — Sociétés de banquiers. Corréalité.


Nous avons eu l’occasion de dire que les banquiers ne pouvaient
former que des sociétés de personnes, et que c’est là, ce
qui avait très probablement restreint la portée de leurs opérations,
et diminué leur rôle dans l’histoire. Néanmoins, les
sociétés de banquiers furent assez fréquentes chez les Romains ;
elles furent soumises à quelques règles spéciales que nous ne
devons que mentionner ici, mais qui ont donné lieu à de
graves discussions juridiques.


Évidemment, il ne faut pas confondre ces sociétés d’argentarii
avec les corporations ou collèges que formèrent les banquiers
en s’unissant, comme le firent, à une certaine époque,
tous les gens de même métier, de la même profession. Il ne
faut pas les confondre, non plus, avec l’état d’indivision qui
pouvait résulter, par exemple, de la mort d’un banquier laissant
plusieurs héritiers.


Ces sociétés se constituaient par simple contrat consensuel,
sans aucune des formes de publicité qui sont exigées de nos
jours.


La personnalité civile, qui se rattache à la nature même de
nos sociétés commerciales, n’existait pas non plus, comme elle
existait pour les publicains. Cette personnalité était accordée
aux collèges et corporations autorisés, il est vrai, mais ces
associations n’avaient aucun but de spéculation[306].


[306] L. 1, D., quod cujuscumque, 3, 4.



Les sociétés de banquiers pouvaient se former comme sociétés
totorum bonorum ou omnium quæstuum ; normalement,
elles ne devaient être que alicujus negotiationis, c’est-à-dire
exclusivement en vue de l’exploitation de la mensa, de la banque.
« Quod quisque tamen socius non ex argentaria causa quæsiit
id ad communionem non pertinere[307]. » « Ce que chaque
associé retire d’ailleurs que des opérations de banque, reste en
dehors de la société. » C’est la société unius negotiationis, dont
le jurisconsulte nous indique les effets ; ce devait être la société
usuellement pratiquée entre banquiers.


[307] L. 52, § 5, D., pro socio, 17, 2.



Mais une grave dérogation au droit commun, généralement
reconnue aujourd’hui, quoiqu’elle ait été fort discutée, fut admise
à l’égard des effets de l’obligation contractée par l’un des
associés avec les tiers[308]. Nous considérons, en effet, comme
démontré, que cette obligation entraînait de droit, l’engagement
solidaire de tous les autres associés.


[308] Savigny, Des obligations, trad. Joson, t. I, p. 171. — Demangeat,
Obligations solidaires, p. 164. — Accarias, t. II, p. 517, note 2, 3e édit. ;
p. 146, note 3, 4e édit.



Nous pourrons indiquer, ailleurs, les arguments fournis
par les textes ; nous nous bornerons à faire remarquer ici, au
point de vue des faits et de la pratique, tout ce que cette solution
a de rationnel et de vraisemblable. Le client n’entend-il
pas traiter avec la banque, plutôt qu’avec la personne déterminée
de l’associé avec lequel il se met en rapport ? Il fallait bien
que, sans avoir les avantages de la personnalité civile, du
moins chacun des associés engageât toute la maison, — si l’on
me permet cette expression moderne, — en traitant avec un
de ses clients. Une solution contraire eût créé des embarras
incessants, et aurait pu nuire au crédit, non seulement de
quelques-uns des associés, mais encore, et par le fait même, à
celui de la banque toute entière. La pratique avait indiqué et
imposé la solution nécessaire, déjà du temps de Cicéron[309].
De même, et à l’inverse, chaque argentarius associé avait action
contre le débiteur de la maison de banque, indépendamment
de toute clause de solidarité[310].


[309] Cic., Ad Her., II, 13.



[310] Humbert, Dict. de Daremberg et Saglio, vo Argentarii, qui cite :
Paul, fr. 27, D., de pactis, II, 14 ; Demangeat et Savigny, aux lieux cités
dans la note précédente.



La corréalité pouvait même se produire entre banquiers non
associés, par le fait d’une stipulatio ou d’une expensilatio communes.
Les textes ont prévu ce cas en ces termes : « Quorum
nomina simul facta sunt[311]. Quorum nomina simul eunt[312]. »


[311] L. 3, pr., D., de pactis, 2, 14.



[312] L. 34, D., de receptis, IV, 8.



Ces procédés adoptés pour faciliter les relations et augmenter
le crédit des banquiers, se rattachent à l’emploi de leurs
livres, et rentrent dans le courant de la pratique des affaires
commerciales. Une grave controverse s’est élevée, à son occasion,
sur les effets produits par la novation réalisée vis-à-vis
de l’un des banquiers seulement[313]. Mais ce n’est pas le moment
de pénétrer dans les détails difficiles de cette question de
droit.


[313] Les lois 27, D., de pactis, II, 14, et 31, § 1, D., de nov., 46, 2,
paraissent être en opposition. Nous reviendrons sur ce point.





§ 7. — Conditions requises pour exercer la banque. Situation
sociale des banquiers dans le monde de Rome.


Nous avons signalé, à plusieurs reprises, le caractère public
qu’affectaient, dans certaines circonstances, ou à certains
égards, les opérations des banquiers. Gaius disait[314] : « Officium
eorum atque ministerium publicam habet causam. » Nous
avons vu que leurs livres paraissaient avoir le caractère de registres
publics, qu’ils pouvaient être invoqués par toute personne
et qu’ils faisaient foi en justice. « Publicam habent
fidem[315]. » Les banquiers étaient, en outre, chargés de délégations
qui revêtaient un caractère officiel comme l’auctio, la
fixation du change, etc. Enfin, ils étaient soumis à la surveillance
du præfectus urbi.


[314] L. 10, § 1, D., de edendo, 2, 13.



[315] L. 24, § 2, D., eod.



Faut-il conclure de tout cela qu’ils étaient des fonctionnaires
désignés par l’État, et que le nombre de leurs charges était
limité ? Nous ne le pensons pas. Leur fonction se rapprocherait
plutôt, par leur caractère, des tutelles, qui constituaient
aussi un munus publicum. C’est la loi romaine elle-même qui
fait ce rapprochement[316], au sujet de la compétence des tribunaux
à leur égard. La vérité est que les affaires dont ils
s’occupaient appelaient, comme celle des incapables, la surveillance
et parfois l’intervention de l’État[317].


[316] L. 45, D., de judiciis, 5, 1.



[317] Leur situation était analogue, sous ce rapport, à celle qui est faite
à nos courtiers de marchandises par la loi de 1866.



C’est ce qui semble résulter d’une incapacité qui est de règle
aussi, en matière de tutelle, l’incapacité des femmes. Callistrate
dit, dans un texte inséré au Digeste[318] : « Feminæ remotæ
videntur ab officio argentarii : cum ea opera virilis sit. »
La forme presque dubitative de ce texte, et ces mots, ea opera,
prouvent bien qu’il ne s’agit pas d’une fonction publique.
L’incapacité de la femme paraît résulter ici plutôt d’une disposition
de convenance et d’usage, que d’une mesure légale,
comme semble devoir l’être l’exclusion des femmes des fonctions
politiques ou judiciaires. On a même mis en question
l’affirmation de Callistrate. Un texte du Code soulève un
doute[319], et quelques inscriptions parlent de femmes argentariæ ;
mais on pense que ces inscriptions appellent argentariæ
des femmes de banquiers, pour leur faire partager le titre de
leurs maris, honoris causâ[320].


[318] L. 12, D., de edendo, II, 13.



[319] L. 1, D., de edendo, II, 1.



[320] C. I. L., t. VI, IIe part., p. 942, no 5134. Il faut reconnaître, d’ailleurs,
que certaines dispositions du droit prises à l’égard des femmes,
telles que la loi Voconia, et le sénatus-consulte Velléien, durent être
pour les femmes, qui auraient voulu spéculer, de sérieux obstacles.



Au surplus, il nous paraît incontestable que la qualité de
citoyen ne fut jamais requise pour être banquier. Ce furent
même les étrangers qui introduisirent les opérations de banque
proprement dites dans le marché romain, et nous savons que
les Grecs, particulièrement, y avaient joué un rôle si prédominant,
que l’on avait confondu tous les banquiers sous leur
nom.


Très fréquemment, on employa des affranchis ou des fils de
famille, ou même des esclaves, pour faire le commerce de la
banque. Les textes parlent assez souvent de cette pratique.
L’action institoria garantissait aux tiers l’exécution des obligations
contractées par l’agent, dont le maître ou le mandant
devenait personnellement responsable[321].


[321] L. 4, §§ 2 et 3, D., de edendo, 2, 13 ; L. 1, et 5, § 3, D., de instit.
act., 14, 3 ; L. 19, § 1, D., eod. ; L. 5, § 1, D., quod jussu, 15, 4.



On donnait aux esclaves des fonctions diverses dont les
noms indiquent le caractère. C’étaient : le Servus kalendario
præpositus, mensæ præpositus, coactor, collectarius[322]. C’étaient
assez souvent des hommes libres qui exerçaient ces missions
modestes. Peut-être les banquiers accomplissaient-ils quelquefois
par eux-mêmes ces fonctions de leur charge[323].


[322] Horace, Sat., liv. I, sat. IV, vers 85 et 87.



[323] On trouve, du moins sous l’Empire, des inscriptions portant des
titres très honorifiques pour des coactores. Le C. I. L. contient des
inscriptions nombreuses concernant des banquiers, avec des qualifications
très diverses.



La mensa, c’est-à-dire l’office, était considérée comme une
valeur transmissible. Ulpien dit[324] : « Qui tabernas argentarias
vel cæteras, quæ in solo publico sunt vendit, non solum, sed jus
vendit ; cum istæ tabernæ publicæ sunt, quarum usus ad privatos
pertinet. » « Celui qui vend des boutiques de banquiers ou autres
placées sur le sol public, ne vend pas le sol, mais un droit ;
ces boutiques étant choses publiques, les particuliers n’en ont
que l’usage. » D’autre part, un texte de Papinien déclare que
l’on peut laisser une mensa par fidéicommis[325] : « Mensæ negotium
ex causa fideicommissi cum indemnitate heredum per cautionem
susceptum, emptioni simile videtur et ideo non erit quærendum
an plus in ære alieno sit quam in quæstu. » « Un office de
banque accepté à titre de fidéicommis avec une indemnité fixée
pour les héritiers, c’est comme le fait d’une vente, et l’on
n’aura pas à rechercher s’il y a plus de dettes que de gains. »


[324] L. 32, D., de contr. Emp., 18, 1. On pouvait même donner en
gage ou hypothèque une taberna. Cela s’entendait, alors, des marchandises
qui y étaient contenues. L. 34, D., de ping. et hip., 20.



[325] L. 77, § 16, D., de leg., no 31.



S’agit-il là d’une charge achetée avec l’intervention de l’État,
comme celles de notre temps ? Non évidemment ; cela résulte
des deux textes précédents. Le premier assimile, en effet, les
tabernæ des banquiers aux autres tabernæ, vel cæteras. C’est
donc uniquement le droit de continuer le commerce dans la
taberna, que l’on transmet comme on transmet une location ;
seulement, sur le Forum, le propriétaire du sol, le locateur,
c’est l’État. C’est à cela que se borne le rôle de l’État, pour
toutes les boutiques placées sur le sol qui lui appartient. Le
second texte est encore plus concluant, car il admet la transmission
de la mensa par fidéicommis, sans parler d’autre condition
de validité.


Mais sur quoi porte la vente ? Il résulte du premier texte que
l’on peut céder son bail, nous venons de le dire. Ajoutons que
cela devait se faire, soit que la taberna fût sur le Forum, soit
qu’elle fût ailleurs. Mais le texte de Papinien va bien plus
loin, car il admet la vente du fond de commerce lui-même,
c’est-à-dire non seulement de la boutique avec son achalandage,
mais encore de l’actif et du passif ; il ne peut y avoir
aucun doute à cet égard. Comment le successeur opérait-il
cette transmission vis-à-vis des tiers, c’est-à-dire à l’égard des
créanciers et des débiteurs de l’ancien banquier son prédécesseur ?
C’est ce qui devait être, sans doute, moins simple que
dans notre Droit, et c’est sur quoi le texte reste muet. « Quærendum
an plus in ære alieno sit quam in quæstu. »


Les argentarii durent s’organiser de bonne heure en corporations.
Ils obtinrent pour cela l’autorisation nécessaire. Le
Corpus inscriptionum indique la présence de ces collèges, dans
plusieurs villes d’Italie. Mais nous n’avons pas à insister sur
ce point, et cela pour deux raisons : la première, c’est que les
textes relatifs à ces collèges de banquiers se réfèrent à une
époque postérieure à la République et sont, par suite, en
dehors du cadre de notre travail ; la seconde raison, c’est
que ces corporations n’avaient en elles-mêmes et ne pouvaient
avoir aucun but de spéculation. C’étaient, à côté des
associations ouvrières d’origine très ancienne à Rome, des
sortes de syndicats professionnels où l’on s’occupait des intérêts
communs du métier, où l’on se donnait des fêtes funéraires
et autres, où quelquefois on secourait les indigents de
l’association. Au bas empire, ces corporations subirent la réglementation
et la dépendance que l’on imposa à toutes choses.
Justinien prit des mesures particulièrement favorables aux
sociétés d’argentarii[326].


[326] Voy. l’Histoire des classes ouvrières avant 1789, par M. Wallon,
de l’Institut. Passim.



Les banquiers paraissent avoir joui, de tout temps, à Rome,
d’une grande considération. Sans doute, la comédie et la satire
ont exercé leur malignité sur le compte de ces financiers très
en vue de toutes façons ; mais qu’est-ce donc qu’elles ont
épargné, et en réalité quel est l’homme ou l’institution
humaine qui pourraient ne pas s’offrir, de quelque côté,
aux traits aiguisés de leurs critiques ou de leurs malices ?
Ceux qui traitent avec le public y sont exposés plus que tous
autres. D’ailleurs, c’est dans les professions où la confiance et
l’honorabilité personnelle doivent jouer un rôle prédominant,
que les abus deviennent le plus faciles et le plus odieux à la
fois, et l’on devait trouver à Rome, des agents d’affaires tarés
et véreux comme il en existera assurément partout et toujours.
Ce sont ceux-là dont Plaute rapporte les chicanes :




Ut disputata est ratio cum argentario

Etiam plus ipsius ultro debet argentario.






(Aulularia, act. III, sc. VI).



« Quand on discute un compte avec un banquier, on doit
toujours quelque chose au banquier. »





Il ne peut pas être davantage question des banquiers dignes
de ce nom, lorsqu’on nous représente ces gens qui, ayant touché
une somme au Forum, s’enfuient comme les lièvres auxquels
on rend la liberté, pour de courts instants, dans les jeux du
cirque.




Ubi quid credideris extemplo à foro

Fugunt, quam ex portâ ludis cum emissus, lepus.







« Lorsque vous leur prêtez quelque chose, ils fuient immédiatement
du Forum comme s’enfuit le lièvre à qui l’on ouvre
une issue pour l’envoyer aux jeux. »





Les trois vers suivants du Curculio seraient par trop sévères
s’ils s’appliquaient indistinctement à tous les banquiers.




Habent hunc morem plerique argentarii

Ut alius alium poscant reddant nemini :

Pugnis rem solvant, si quis poscat clarius.







« L’habitude des banquiers c’est de demander et de ne
jamais rendre ; ils vous payent à coup de poings si on devient
trop pressant. »





C’est aussi, évidemment, une exagération de la comédie,
cette tirade sur le prêt que nous traduisons comme finement
humouristique et curieuse. (Curculio, act. V, sc. III.)


« Ceux qui disent qu’on place mal son argent chez les banquiers,
disent une sottise ; moi je dis qu’on ne l’y place ni
bien ni mal, j’en fais aujourd’hui même l’expérience. On ne
fait pas des placements chez eux, puisqu’ils ne rendent jamais ;
on perd son argent, voilà tout. Ainsi, il faut que celui-ci me
paye dix mines : il parcourt avec agitation toutes les banques
voisines ; et puis plus rien. Je le rappelle, je fais du bruit : il
me répond en m’appelant en justice. J’avais une affreuse peur
qu’il ne me payât par un procès ; mais des amis l’ont raisonné,
il m’a apporté mon argent chez moi[327]. »


[327]




Argentariis male credi qui aiunt, nugas prædicant ;

Nec bene, nec male credi dico : id adeo hodie expertus sum.

Non male creditur, qui nunquam reddunt, sed prorsum perit.

Velut decem minas dum hic solvit, omneis mensas transiit.

Postquam nihil fit, clamore hominem posco ; ille in jus me vocat.

Pessume metui, ne mihi hodie apud prætorem solveret.

Verum amici conpulerunt, reddit argentum domo.







Il en est de même de ce rapprochement quelque peu injurieux
que nous trouvons dans la même comédie, et qui se termine
par une image exacte de l’inanité des lois vis-à-vis de
ceux qui ont, en quelque sorte, pour profession de veiller à
ne pas s’y laisser brûler les doigts. « Quasi aquam ferventem,
frigidam esse, ita vos putatis leges. » (Curculio, act. IV, sc. II.)


On a dit, avec raison certainement, que Plaute avait fait
pour les banquiers, ce que Molière avait fait pour les médecins.
Il ne devait pas être le seul à les transporter sur la scène.


Antoine, reprochant à Octave ses prétentions aristocratiques,
lui rappelait qu’il avait eu dans sa famille, des argentarii qui
avaient noirci leurs mains dans la pratique du Collybus[328].


[328] « Cassius Parmensis quadam epistola, non tantum ut pistoris,
sed etiam ut nummularii nepotem, sic taxat Augustum ; materna tibi
farina ex crudissimo Ariciæ pistrino : hanc finxit manibus Collybo
decoloratis, Nerulonensis mensarius. » Suétone, Augusti vita, ch. IV.



Il est incontestable, cependant, que leur profession fut honorée.
On les appelait usuellement boni, optimi viri, et il fallait
bien qu’il en fût ainsi, puisqu’ils recevaient sans cesse
des missions de confiance volontaires, de la part des particuliers
et de l’État. C’est ce que nous dit expressément Cicéron[329] :
« De quærenda et collocanda pecunia, commodius a quibusdam
optimis viris ad Janum medium sedentibus, quam ab
ullis philosophis ulla in scola disputatur. » « On discute mieux
sur les fonds à gagner et à faire valoir, chez certains hommes
optimi qui siègent auprès du Janus du milieu, qu’on ne pourrait
le faire dans aucune école de philosophes. »


[329] Pro Cæcina, IV, 72, 3. Voy. aussi Aur. Victor, De viris illustr., 72,
3. Horace, Sat., liv. I, VI, 86.



Sous l’Empire, on les qualifiait de perfectissimi, honestissimi,
clarissimi.


Ces manieurs d’argent, qui étaient évidemment plus ou
moins considérés selon leur réputation et leur valeur personnelle,
étaient soutenus par le caractère de leur profession,
lorsqu’elle s’exerçait au grand jour ; ils étaient en relation
avec l’univers entier. Ils avaient des correspondants partout où
se faisait le commerce ; à défaut d’autres confrères, ils y trouvaient
les publicains, banquiers eux aussi, à l’occasion.


Il ne saurait être douteux, en effet, que les relations d’affaires
les plus actives aient existé entre les argentarii et les publicains.
Nous avons démontré que les administrateurs des
grandes Compagnies se réunissaient au Forum. Cicéron les y
voyait tous les jours, et, par eux, avait des nouvelles du gouvernement
de son frère en Asie. Ils y venaient, avec bien
d’autres, traiter des affaires devant les tabernæ argentariæ, et
surveiller aussi le cours de leurs actions qui devait se modifier,
sous l’influence de la politique du jour, être très
chères ou à bon marché, comme l’indique Cicéron, suivant
les nouvelles de la guerre ou de tout autre événement
public[330].


[330] Pro lege Manilia, et infra, ch. III, sect. I, § 6, l’extrait transcrit.








Section III.

Centralisation des affaires à Rome et lieu de réunion des
spéculateurs.



Très anciennement, tous les negotiatores avaient naturellement
pris l’habitude de se réunir au Forum, comme le firent
les marchands du quatorzième siècle au Pont-au-Change de
Paris, et ceux du seizième siècle à la Bourse des marchands,
à Lyon et à Toulouse notamment[331].


[331] Voy. l’édit de juillet 1549 de Henri II : « Établissons une bourse
commune des marchands à Toulouse, à l’instar, similitude et semblance
du change de notre ville de Lyon. »



Mommsen[332] remarque que ce qui caractérise les grandes
spéculations romaines, c’est leur centralisation absolue. Le
caractère d’unité et la tendance à absorber toutes choses dans
la capitale de l’univers, se retrouve dans l’organisation du
grand commerce de Rome, comme dans son administration et
dans ses finances, en politique et en toutes matières.


[332] Loc. cit., t. VI, p. 27.



Or, les intermédiaires et les trafiquants avaient besoin de se
réunir pour traiter promptement leurs affaires. Ils furent vite
en besogne ; le Forum devint de bonne heure le marché de
l’argent et des grosses spéculations ; les banquiers y avaient
leurs bancs, mensularii, mensas.


Mais avec les progrès du temps, de pareils hommes, et ceux
qui traitaient avec eux ou circulaient autour de leurs bureaux,
habitués au luxe dans leurs demeures, ne pouvaient rester
ainsi exposés aux intempéries des saisons. Les basiliques
s’élevèrent sur le Forum même ; elles furent, dès leur début,
infiniment plus riches et plus belles, elles furent aussi, sans
aucun doute, beaucoup plus fréquentées que nos bourses modernes ;
les banquiers s’y multiplièrent ; ils y dressèrent leurs
comptoirs, leurs Mensæ, et les établirent même avec une élégance
et un confortable auxquels l’État vint contribuer de
bonne heure, en y disposant les boucliers dorés pris sur les
ennemis.


On retrouve sur des bas-reliefs antiques, représentant les
banquiers derrière leur comptoir, la présence des grillages
employés de nos jours par les caissiers, pour mettre le numéraire
et les billets à l’abri des mains indiscrètes du public[333].


[333] Voir le bas-relief reproduit dans le Dictionnaire des antiquités
grecques et romaines, de Daremberg et Saglio, vo Argentarii.



De notre temps, il n’y a qu’une bourse dans les plus grandes
capitales, avec quelques annexes au dehors ; à Rome, il y
en eut plusieurs qui étalèrent leurs splendeurs à côté les unes
des autres, longtemps avant le règne d’Auguste.


Sous le nom de basilique, nom assez singulier avec une pareille
destination, se fondèrent successivement des monuments
vastes et d’aspect somptueux, aux portes et aux toits de bronze,
affectant à l’intérieur les mêmes dispositions que notre Bourse
de Paris. Ces monuments s’appelaient ainsi, a-t-on dit, parce
qu’ils étaient destinés à recevoir le peuple-roi ; peut-être
était-ce plutôt un nom simplement emprunté aux usages de
la Grèce.


Ampère, parcourant les ruines de Rome, fait remarquer
que « l’avènement des capitalistes et des financiers coïncide,
d’une manière remarquable, avec l’établissement des deux
premières basiliques élevées, l’une par Caton, la basilique
Porcia, et l’autre, par le père des Gracques, la basilique Sempronia.
Le même progrès de l’influence financière dans la
société romaine, ajoute-t-il, avait fait remplacer les boutiques
de bouchers, situées dans le Forum, du côté de la curie, par
les bureaux des changeurs et des prêteurs, qu’on appelait
argentariæ novæ[334]. »


[334] Ampère, L’Histoire romaine à Rome, t. IV, p. 268 ; Caton et les
Gracques. — Tite-Live, XXVI, 27. — Voy. aussi Promenades archéologiques,
par Gaston Boissier, ch, Ier, no 2.



C’est bien réellement à l’usage des commerçants surtout,
qu’étaient faites ces basiliques, car Vitruve, donnant les règles
qui doivent en diriger la construction, commence ainsi : « Les
basiliques qui sont dans les places publiques doivent être
construites dans l’endroit le plus chaud, afin que, pendant
l’hiver, les commerçants puissent y trouver un abri contre les
rigueurs de la saison[335]. »


[335] Vitruve, V, I. — Voy. Dictionnaire des antiquités grecques et
romaines, vo Basilica, art. de J. Guadet, et les nombreuses citations à
l’appui.



On y faisait, à la vérité, autre chose que du commerce. Les
tribunaux y tenaient aussi leurs audiences, comme au Forum
dont elles étaient une prolongation, et les gens de toute espèce
s’y promenaient, en causant des événements ou des choses du
jour, comme sous les portiques.


Non seulement il y en eut simultanément plusieurs à Rome,
mais les villes les plus commerçantes de province en avaient
aussi. On en retrouve assez fréquemment des traces dans les
fouilles qui se font partout aujourd’hui avec plus de soin
qu’autrefois. « A l’intérieur comme à l’extérieur, les matières
précieuses et les œuvres d’art furent prodiguées par les fondateurs
qui se faisaient un titre d’honneur de cette magnificence. »


Mais nous ne devons pas nous arrêter ici sur ce sujet curieux.
L’histoire de ces monuments et du Forum lui-même se rattache
aux faits publics et extérieurs de la vie des banquiers.
Elle trouvera sa place tout naturellement dans une autre partie
de notre étude[336]. Nous allons donc revenir aux manieurs
d’argent eux-mêmes, à leur vie de tous les jours, en les suivant
sur le terrain ordinaire de leurs opérations, dans leur boutique,
devant leur table, sur le marché où ils vont traiter leurs
affaires.


[336] Infra, ch. III, sect. II.



On a retrouvé, surtout dans les écrits littéraires du temps de
la République ou du commencement de l’Empire, d’intéressants
détails sur l’aspect de ce personnel de plus en plus
nombreux, qui remplissait, du matin au soir, le Forum et les
monuments publics environnants ; on pourrait presque en
constituer une sorte de topographie vivante.


L’agitation y était très grande. Aux habitudes bruyantes des
méridionaux et à l’exubérance italienne venaient se mêler,
dans les siècles qui nous occupent, des passions de toute nature,
et particulièrement celle de l’or, surexcitée par l’affluence
des richesses de toutes les provinces[337]. C’est ainsi que nous
avons vu ce banquier mauvais payeur, de la comédie, qui se
met à courir chez tous ses confrères, qui passe de comptoir
en comptoir, puis revient tout haletant, fait du bruit et du
scandale autour de son créancier étonné, le menace de le
citer en justice, et, finalement, sur les observations de ses
confrères, se calme et paye ce qu’il doit. Les scènes de ce
genre devaient être fréquentes et venaient se mêler aux hâbleries
tapageuses de certains promeneurs ou aux cris des aruspices,
des bateleurs et des personnes de toutes catégories qui
s’y donnaient des rendez-vous d’affaires ou de plaisir.


[337] L’aspect de la population devint de plus en plus pittoresque à
mesure que tous les peuples du monde connu y furent représentés par
suite de l’extension des conquêtes romaines. On peut en voir d’intéressantes
descriptions dans l’Histoire romaine de M. Duruy, et dans les
études sur les mœurs ou les institutions à l’époque d’Auguste, de Dezobry,
Friedlænder, Gaston Boissier, Fustel de Coulanges et de bien
d’autres historiens ou lettrés.



Nos Bourses modernes, malgré les bruits étourdissants qui
s’y font entendre à certaines heures, ne sauraient nous donner
une idée de cette foule bigarrée de toutes façons, mêlée, et
cependant très classée, que l’on voyait à Rome et dans les
grandes villes de l’antiquité romaine. Les anciens, les hommes
du moins, vivaient beaucoup plus que nous hors de chez eux ;
la politique, la justice et les lois, comme les relations de la vie
de société, tout, à peu près, se passait au Forum ou à l’Agora.
Il n’y avait, en dehors de cela, de causeries que dans les festins ;
on ne connaissait pas les salons ; seulement, le même monde
se retrouvait, par les beaux jours, sur les promenades ou sous
les colonnades élégantes des portiques publics. A la vérité, les
femmes honnêtes ne s’y arrêtaient guère. Et c’est là cependant
que se traitaient toutes les petites affaires de la ville, comme
les grandes affaires du monde entier, lorsque Rome l’eut
conquis.


Plaute a eu l’heureuse inspiration de faire paraître dans son
Curculio, pour nous renseigner exactement, un personnage
inconnu aujourd’hui, à moins qu’on ne traite comme tel notre
régisseur parlant au public. Sous le nom de Choragus, chef de
la troupe, nous pourrions même employer des noms plus
caractérisés et plus modernes, ce personnage vient, pendant la
pièce, donner les détails les plus précis concernant les gens
qui occupent le Forum, ses diverses parties et tous ses attenants.
Il vient dire par où il faut passer pour trouver chaque
groupe, nous pourrions dire chaque classe de la société, à
sa place habituelle. Ces indications très nettes à l’usage des
spectateurs, nous sont évidemment beaucoup plus utiles qu’à
eux, et nous allons essayer de suivre notre guide à travers
cette foule si animée et si bruyante, il y a deux mille ans.


La société y est tellement hétérogène que nous devrons
garder le latin pour désigner quelques-uns de ces groupes,
car le lecteur français veut être respecté.


Heureusement, quant à ceux qui nous intéressent, nous
n’aurons aucun inconvénient à les mettre ici au grand jour
de notre idiome ordinaire. Voici, d’abord, le texte latin.




Commonstrabo, quo in quemque hominem facile inveniatis loco,

Ne nimio opere sumat operam, si quem conventum velit,

Vel vitiosum, vel sine vitio, vel probum, vel improbum,

Vel perjurum convenire volt hominem, mitto in comitium

Qui mendacem et gloriosum, apud Cluacinæ sacrum.

Diteis damnosos maritos sub basilica quærito.

Ibidem erunt scorta exoleta, quique stipulari solent.

Symbolarum conlatores apud forum piscarium.

In foro infimo boni homines, atque diteis ambulant.

In medio propter canalem, ibi ostentatores meri.

Confidenteis, garrulique, et malevoli supra lacum,

Qui alteri de nihilo audacter dicunt, contumeliam,

Et qui ipsi sat habent, quod in se possit vere dicier.

Sub veteribus, ibi sunt qui dant quique accipiunt fœnore.

Pone Castoris, ibi sunt, subito quibus credas male :

In Tusco vico, ibi sunt homines qui ipsi sese venditant,

In velabro vel pistorem, vel lanium, vel aruspicem,

Vel qui ipsi vortant, vel qui alii, ut subvortentur, præbeant.

Sed interim foreis crepuere : linguæ moderandum’st mihi.






(Curculio, act. IV, sc. I.)


Cherchons, dans cette foule, nos faiseurs d’affaires, nos manieurs
d’argent ; ils sont fort nombreux, sans doute, et, avec
les marchands, ils y constituent la partie principale du public,
car ils y figurent sous plusieurs noms et dans divers groupes
distincts, autour desquels circulent les spéculateurs et les
capitalistes.


Le Choragus nous guide : les premiers que nous rencontrons
sont en bien mauvais voisinage, dans une basilique :




Diteis damnosos maritos sub basilica quærito.

Ibidem erunt scorta exoleta ; quique stipulari solent.






Voici bien des gens d’affaires, car ils passent leur vie à
s’engager envers autrui et à engager les autres envers eux,
dans la forme normale de la stipulation. Pourquoi sont-ils en
si mauvaise compagnie, et pourquoi surtout Plaute s’applique-t-il
à faire ressortir, par la forme de sa phrase, un semblable
entourage des deux sexes ? Nous l’examinerons.


Un peu plus loin, le monde change d’aspect ; au bas du
Forum, in Foro infimo, notre guide nous indique les boni homines
et les riches, diteis, cette fois sans épithètes, qui circulent ;
c’est là que nous espérons trouver la classe distinguée
de ceux que nous cherchons :




In foro infimo boni homines, atque diteis ambulant.






Si nous allons jusqu’aux anciennes boutiques, nous rencontrerons
encore d’autres hommes d’argent, ce sont les fœneratores,
ceux qui font des avances avec intérêts ou chez qui
on met de l’argent pour le faire valoir :




Sub veteribus, ibi sunt qui dant, quique accipiunt fœnore.






Enfin, plus loin, viennent des marchands de toute espèce,
des promeneurs de tout genre et ceux qui apportent au marché
les produits de leurs terres pour les vendre, et qui nous importent
peu.


Que représentent exactement ces trois groupes qui s’occupent
évidemment tous les trois de spéculations sur l’argent et
qui cependant restent si distincts et se tiennent si séparés ?
Ici nous sommes bien réduits à des probabilités, mais nous
croyons y voir des classifications naturelles très vraisemblables,
parce qu’elles sont dans l’ordre des choses, qu’elles se
produisent toujours, et qu’elles sont tout spécialement conformes
aux traditions et aux mœurs romaines.


Nos trois groupes de financiers pouvaient faire des spéculations
de même genre avec une spécialité prédominante, suivant
le temps, les circonstances et les moyens d’agir, mais ils devaient
se distinguer surtout par l’importance de leur commerce
et l’honorabilité de leur situation.


En tête, nous placerons les boni homines du Forum infimum.
Il ne faut pas, évidemment, se contenter d’une traduction littérale
qui ne signifierait rien. Nous savons, au contraire, que
boni homines est le nom que l’on donnait aux banquiers de
profession, lorsqu’ils s’étaient attiré l’estime du public par
leur expérience des affaires et leur honnêteté assurée. C’étaient
les intermédiaires de confiance dans les grosses opérations de
crédit, et c’est pourquoi promènent dans leurs voisinages les
riches, diteis ; comme à la bourse, de notre temps, les spéculateurs
circulent autour de la corbeille.


Viennent en second rang, les prêteurs à intérêt qui occupent
les anciennes boutiques des argentarii primitifs : les fœneratores
qui nous paraissent encore considérés, mais à un degré moins
élevé ; ceux-ci ne sont qualifiés ni en bien ni en mal par le
poète.


Mais nous ne dirons plus la même chose de ceux que nous
avons rencontrés d’abord ; de ceux qui stipulent, à côté d’un
monde de tristes femmes, scorta exoleta, et de maris opulents
cherchant traîtreusement des aventures, sous les colonnades de
la basilique contemporaine de Plaute. Ces agents d’affaires paraissent
subir un rapprochement très volontairement injurieux,
dans les vers du poète comique. C’étaient, sans doute, ces banquiers
véreux, qui justifiaient les plaintes et les insultes qu’on
leur adressait, parfois sans les distinguer des autres, mais que
l’on retrouve en tout temps et en tout pays, près des frontières
qui séparent la spéculation de l’escroquerie. On est là dans le
monde où tous les vices se donnent la main.


Pour ceux-ci, il n’est pas question de grand-livre, de Codex
et d’Expensilatio ; ils contractent des engagements par paroles,
probablement de moindre importance que les autres, et à
courte échéance, stipulari solent. Il nous semble qu’on pourrait
retrouver là, quelques-uns des groupes de ceux qu’en
terme de bourse ou de coulisses, on appelle les agents ou les
banquiers marrons. Ce sont les manieurs d’argent d’ordre
inférieur, qui ne se mêlent pas aux autres, et traitent leurs
affaires au milieu d’une foule équivoque de promeneurs
intéressés et d’habitués des deux sexes.


A la vérité, ces groupements se font ainsi d’eux-mêmes,
partout où les gens d’affaires sont réunis ; et, il faut le dire,
dans aucun monde, le classement n’est plus prompt, ni plus
instinctif, ni plus nécessaire. Il dut se faire plus nettement à
Rome que partout ailleurs ; dans une ville où régnait cette
vanité extérieure, et cette morgue traditionnelle qui était passée,
surtout avec ses travers, de la nobilitas jusqu’aux citoyens
de la plèbe. C’étaient les préventions futiles, ou l’exclusivisme
calculé, se substituant, dans les relations privées, à la vraie
noblesse, à la vieille fierté romaine, et aux vertus austères de
l’antique patriciat désormais transformé.


La comédie et le roman contemporains, en s’appliquant à
peindre ce qui se passe autour d’eux, pourraient sembler, aujourd’hui
même, avoir voulu s’inspirer des descriptions des
écrivains latins, comme on le faisait souvent autrefois, notamment
au grand siècle. Il n’en est rien, sans doute, mais on voit
bien que l’image à reproduire est restée la même pour tous.
Plaute et Horace, Ponsard et Zola, en décrivant le monde de la
Bourse, ont eu, à travers les années, les mêmes passions et
les mêmes personnages à traduire ; et c’est pour cela que leurs
œuvres devaient se ressembler, même en se bornant à être
exactes, chacune en ce qui les concernait, dans le monde de
leur temps.


Mais ceux qui nous intéressent spécialement dans ces groupes,
nous l’avons dit, ce sont ces boni homines et les hommes
riches que nous avons classés les premiers, et auxquels il nous
faut revenir.


Du temps de Plaute, les représentants des compagnies de
publicains ne se faisaient pas remarquer, sans doute, beaucoup
au Forum ; leur puissance commençait à peine à se manifester,
574-180. Du temps de Cicéron, au contraire, les
magistri et les publicains de toutes les grandes compagnies y
abondaient, et ce fut, sans doute, à ce groupe des hommes
riches, des boni homines, et de leurs conseillers ou agents,
qu’ils durent se joindre, car ils devinrent les grands seigneurs
de la finance.


Nous avons vu à quels frais et avec quels soins, les publicains
des provinces les plus éloignées avaient organisé un service
de dépêches portées par ces tabellarii qui s’échelonnaient
jusqu’à Rome[338]. On y était presque aussi bien renseigné
sur les entreprises des publicains que dans la province elle-même,
et Cicéron, qui devait utiliser, un jour, ce service pour
sa correspondance de Cilicie, donnait, de sa maison de Rome,
des indications à son frère Quintus, sur ce qui se passait dans
la province d’Asie, dont ce dernier était le gouverneur et où il
résidait.


[338] Cicéron, Ad attic., V, XV, et XVI, 703-51 ; Epist. fam., VIII, 7,
704-50 ; Ad attic., V, XXI, 704-50. Voy. l’article sur les Tabellarii,
courriers porteurs de dépêches, par M. Ernest Desjardins, dans la
Bibliothèque des hautes études, 1878, p. 51 et suiv., et supra, chap. II,
sect. I, § 4, p. 131.



Dans le discours pro lege Manilia, où nous avons puisé tant
de précieux renseignements, il nous parle des nouvelles que
les publicains reçoivent journellement à Rome, sur les projets
de Mithridate, et sur les dangers qui menacent les sociétés
des mines et des vectigalia. C’est par les mêmes intermédiaires
qu’il se renseigne sur son frère, et qu’il peut lui écrire :
« Non enim desistunt nobis agere quotidie gratias, honestissimæ
et maximæ societates[339]. » Chaque jour arrivaient les courriers.


[339] Cicéron, Ad quint. frat., lettre de 693-61. Ad quint., I, 1.



C’est au Forum, évidemment, ou dans les basiliques, qu’il
retrouve tous les jours les représentants de ces très honorables
et très grandes sociétés[340] ; à moins qu’il ne les voie aussi, se
succédant à son domicile, pour exprimer leurs sentiments
au frère du proconsul d’Asie, ce qui n’est guère vraisemblable,
même avec les habitudes obséquieuses des Romains de cette
époque. Le rendez-vous universel et journalier, c’est le Forum.


[340] « Quod tibi quotidie ad forum descendenti, meditandum esse
dixeramus », dit Quintus à son frère Cicéron, candidat au consulat.
Ad Tullium fratrem, de Petitione consulatus.



Les grandes sociétés publicaines y étaient représentées par
leurs agents probablement, et aussi par leurs magistri, c’est-à-dire
par leurs directeurs, qui résidaient toujours à Rome,
quelque éloigné que fût d’ailleurs le lieu où s’accomplissait
l’entreprise. De même, chez nous, c’est à Paris que les grandes
compagnies financières ou industrielles ont leur domicile et
leur direction.


Le nombre des sociétaires présents à Rome, même pour les
exploitations les plus lointaines, devait être toujours considérable.


C’était là qu’était fixée la partie principale du conseil de
direction et des actionnaires, ainsi que le personnel évidemment
très nombreux des scribes, que nécessitait la tenue merveilleusement
exacte des comptes et des livres des compagnies.


Ce qui fait qu’on ne peut douter de la présence et de l’activité
de tous ces intéressés aux affaires des publicains sur le
marché, c’est que, précisément, c’était à leurs opérations que
se rattachaient les mouvements dans le crédit et les finances
publiques, auxquels nous avons souvent fait allusion, et que
nous retrouverons plus tard en détail[341].


[341] Voy. infra, chap. III, sect. I, § 6 : Les publicains en Asie du
temps de Cicéron.



C’est bien sur ces entreprises, sur ces valeurs que la spéculation
se portait de préférence, car ceux que Cicéron déclare
vouloir sauver d’une débâcle menaçante, ce sont particulièrement
ces nombreux citoyens habitants de Rome qui ont engagé
leurs fonds et ceux de leurs familles sur les mines et les
impôts d’Asie[342] ; magnæ res in vestris vectigalibus occupatæ.


[342] Pro lege Manilia, loc. cit.



Nous retrouverons tous les faits auxquels nous faisons allusion
en ce moment, en parcourant l’histoire externe des publicains.
Mais comment aurions-nous pu les passer sous silence,
à propos de la Bourse de Rome, dont nous cherchons à déterminer
le trafic, les opérations, et même, grâce à Plaute, la
topographie ?


Il est certain, en effet, que le trafic qui s’y produisait était
aussi hasardeux que considérable.


On y jouait gros jeu, car les Romains étaient joueurs par
instinct et par tradition. On y jouait, ou du moins l’on y faisait
les spéculations les plus considérables sur ce qui se traitait
chez les Banquiers, c’est-à-dire sur les valeurs échangeables,
et, par conséquent, sur les fonds des publicains, les plus exposés
de tous aux événements politiques ; car il est question de
ruines et de fortunes subites, quand les écrivains Latins nous
parlent du Forum.


A ce sujet, il faut bien reconnaître, d’abord, que les Romains
étaient joueurs, spéculateurs. Leur éducation était dirigée dans
cet esprit. Horace se plaint, non pas dans une satire, mais dans
une épître, de voir que, de son temps, on apprend à manier
l’argent et à calculer, en même temps qu’on apprend à parler.
C’est un trait de mœurs que le poète entend rapporter sur le
ton simple et exact de l’épître, et non pas un fait isolé. Peut-être,
sous ces habitudes traditionnelles et précoces, voyait-il,
dans son imagination de poète, se préparer les publicains
avides et les rapaces proconsuls de l’avenir. Laissons-lui la
parole :


« Nos enfants de Rome apprennent, par de longs exercices,
à partager un as en cent portions. « Dis-moi donc, fils d’Albinus,
si d’un quincunx[343] je retire une once[344] que reste-t-il ?
Tu peux répondre. — Triens[345]. — Parfait. Tu sauras garder
ton argent. Mais, si je remets une once, qu’est-ce que cela
fait ? — Semis[346]. » C’est bien ; quand ces soucis et ce désir
de l’argent auront une fois envahi les âmes, aurons-nous encore
ces poésies gardées sous l’huile incorruptible du cèdre, et
que l’on conserve sur les tablettes légères de bois de cyprès[347] ? »


[343] 5/12. L’as se divisait en 12 onces.



[344] 1/12.



[345] 4/12 ou 1/3 de l’as.



[346] 6/12 ou la moitié de l’as.



[347]




Romani pueri longis rationibus assem

Discunt in partes centum diducere. « Dicat

Filius Albini : si de quincunce remota est

Uncia, quid superat ? Poteras dixisse — Triens — Eu !

Rem poteris servare tuam. Redit uncia : quid fit ?

Semis. » At hæc animos ærugo et cura peculi

Quum semel imbuerit, speramus carmina fingi

Posse linenda cedro et lævi servanda cupresso ?






(Horace, Lettre aux Pisons, vers 325-332.)



Aristote a dit : « La poésie est plus philosophique et plus vraie
que l’histoire. » Il est certain qu’elle pénètre, en effet, plus
profondément dans les mœurs et qu’elle va chercher jusqu’au
caractère intime des peuples. Si nous savons lire sous les mots
et juger d’ensemble, c’est à elle que nous devons demander la
peinture fidèle de son temps.


Or lorsque Juvénal, dans sa satire sur l’exemple[348], veut
énumérer les vices les plus épidémiques et les plus héréditaires
à Rome, c’est par le jeu et ses chances funestes, l’« alea
damnosa », qu’il commence la longue liste :


[348] Juvénal, Sat., XIV. Cicéron, In Vatin., XII bis.





Si damnosa senem juvat alea, ludit et heres

Bullatus, parvoque eadem movet arma fritillo.






« Si le jeu de hasard périlleux attire le vieillard, son héritier
joue aussi, dès sa jeunesse ; lui aussi s’exerce avec les cornets
faits à sa taille. »


Peut-être Juvénal venait-il lui-même de subir les rigueurs
de la fortune, car il en parlait avec amertume, lorsqu’il plaçait
le jeu au premier rang, dans l’ordre des vices nuisibles
et contagieux. Mais ne tombons pas dans les conjectures fâcheuses.
Ce qui est certain, c’est que les aleas du Forum
n’étaient pas moins redoutables que les autres.


Horace nous parle de ce Volanerius qui, empêché par la
goutte de jouer, payait un homme à la journée, pour jeter les
dés à sa place[349]. On ne voit guère de semblables choses aujourd’hui.


[349]




Scurra Volanerius, postquam illi justa chiragra

Contudit articulos, qui pro se tolleret atque

Mitteret in phimum talos, mercede diurna

Conductum pavit.






(Horace, Sat., liv. II, 7, vers 15 et suiv.)



Et, comme pour confirmer à nos yeux ces traits de satire,
des lois existaient pour punir les abus qui y étaient flagellés,
et les jeux de hasard de toute nature, d’une peine pécuniaire
du quadruple des valeurs engagées[350]. Il fut rendu un édit
censorial à ce sujet en 639-115. D’autres dispositions du droit
prétorien et des sénatus-consultes prirent des mesures dans le
même sens ; on fut jusqu’à punir les joueurs de la prison et
des chaînes. In Latumias et vincula publica. Cicéron représenta
Antoine comme un joueur incorrigible, et l’accuse de distribuer
à ses compagnons de jeu les fonctions de juges et les faveurs
de l’État. Il parle de l’un d’eux, Licinius Dentatus, en spécifiant
qu’il a été condamné comme joueur et qu’à raison de cette
condamnation, il est défendu de jouer avec lui[351].


[350] Dict. de Daremberg et Saglio, article Humbert, vo alea.



[351] Cicéron, 2e Philipp., XXIII et XXXIX. Ces lois étaient plus sévères
que les nôtres qui punissent bien ceux qui tiennent des maisons de
jeu mais non pas les joueurs. 3e Philipp., XIV ; 5e Philipp., V ; 13e Philipp.,
XI.



Cette passion du jeu se donnait-elle carrière au forum et
dans les basiliques[352], là où toutes les autres passions venaient
si impudemment s’étaler ? Comment pourrait-on en douter, en
présence de tant d’espèces de gens que l’amour de l’argent y
amenait ?


[352] 2e Philipp., XIV, XXIII. Dans plusieurs de ces textes on rapproche
les joueurs des Grecs, Græci. Il faut se souvenir que c’était le nom des
spéculateurs du Forum. Le nom a conservé chez nous le même caractère
fâcheux, précisément aussi, dans le monde des joueurs.



Lucilius, un autre satirique antérieur à Juvénal, dépeignait
déjà, dans ses écrits, ces hommes qui, « du matin au soir,
courent au Forum, préoccupés d’un seul souci, feindre l’honnêteté
et se tromper les uns les autres. »


Enfin, il faut bien expliquer par ces spéculations hasardeuses
sur les opérations diverses du Forum, ces tempêtes si dangereuses
dont parlent les écrivains, et ces naufrages si fréquents
qui se produisaient entre les deux Janus, c’est-à-dire précisément
au lieu que fréquentaient les manieurs d’argent sous leurs
divers noms[353]. Horace en parle comme d’une chose bien connue[354],
et la peinture qu’il fait des mœurs de ce joueur opulent
hier, pauvre aujourd’hui, semble prise dans notre siècle,
où les favorisés de la capricieuse fortune se font aussi, volontiers,
collectionneurs et acheteurs d’objets d’art, moitié par
vanité et moitié par calcul, en comptant toujours sur leur habileté
et leur bonne chance. Ces rapprochements ne restent-ils
pas curieux et instructifs jusque dans leurs moindres détails ?


[353] Là où on discute « De quærenda et collocanda pecunia. » Pro
Cæcina, IV, 72.



[354] Horace, Sat., II, III :




« Postquam omnis res mea Janum

Ad medium fracta est, aliena negotia curo,

Excussus propriis. Olim nam quærere amabam », etc…






« A présent que toute ma fortune a été détruite au Janus du milieu,
je m’occupe d’autres affaires, les miennes m’ont été supprimées » ; et il
continue : « Autrefois, je recherchais les vases d’airain où le rusé
Sisyphe avait lavé ses pieds, les figures étranges, les sculptures primitives.
En bon connaisseur, je mettais sur cet objet cent mille sesterces !
Moi seul, je savais acheter des jardins et des palais ! »



Il n’y a, à cet égard, d’incertain pour nous, que les procédés
d’exécution. Quant au jeu sur le change de l’argent, sur les
marchandises ou sur les valeurs, on ne saurait contester qu’il
ait été poussé à Rome jusqu’à ses derniers excès. Comment
pourrait-on refuser de voir la cause, là où les effets se révèlent
si incontestablement ? Comment pourrait-on nier les spéculations
audacieuses et les jeux passionnés du Forum, lorsqu’on
sait les fortunes subites et scandaleuses, et les effondrements
aussi, qui s’y produisaient comme des faits ordinaires[355].


[355] Lorsque, sous l’Empire, les financiers ont disparu, entraînant avec
eux les jeux sur les valeurs de bourse, ils n’ont pas supprimé pour cela
la passion du jeu ; mais on ne joue plus qu’aux terribles jeux de dés
que saint Cyprien anathématise ; et alors ce n’est plus au Forum que
cela se passe. Nous reviendrons sur ce point dans notre étude chronologique.
Voy. infra, ch. III, sect. II.



En résumé, on faisait donc au Forum et dans les basiliques,
beaucoup d’affaires ; on s’y livrait à des spéculations et à des
commerces de toute nature ; on y adjugeait des travaux et des
entreprises de toute espèce ; on y traitait de la politique et de
bien d’autres choses encore ; on y préparait les élections et l’on
y plaidait devant les juges de divers ordres ; le peuple-roi semblait
exploiter et gouverner, de là, les affaires de l’univers.


C’était, sous la République, le centre de tout, le point d’où
prenait son origine le mouvement qui devait se répandre dans
le monde connu, et c’est en cet endroit justement, sur ce terrain
illustre du Forum, que fut placée par Auguste, comme un
symbole, la Borne d’or, point de départ et d’arrivée de toutes
les voies romaines.


Il nous reste, pour faire revivre dans leur véritable milieu,
et avec la physionomie de leur rôle, les publicains, les hôtes
habituels du Forum et des basiliques, à parcourir, dans l’ordre
chronologique, les principaux faits de leur vie publique à Rome,
tels qu’ils sont rapportés par les écrivains anciens. Nous procéderons
ensuite de même pour les banquiers ; et puis, nous
tracerons l’histoire du Forum et des basiliques, considérés, à
notre point de vue, comme terrain de la bourse romaine.
Ensuite nous pourrons nous résumer et conclure.







CHAPITRE III.

SUITE CHRONOLOGIQUE DES ÉVÉNEMENTS DE L’HISTOIRE ROMAINE
CONCERNANT LES PUBLICAINS ET LES BANQUIERS. — HISTOIRE
EXTERNE. — ARRANGEMENTS DU FORUM ; ÉDIFICATION DES
BASILIQUES.



C’est le sort commun de presque toutes les institutions très
puissantes, d’attirer sur ceux qui en sont les agents, tour à
tour, ou même simultanément, les injures les plus violentes
et les plus basses flatteries.


Tel fut, en effet, le sort des publicains et des banquiers, que
l’on appelait la force de la patrie, la fleur des chevaliers ; que
l’on comparait, d’autre part, à la même époque, à des bêtes
féroces, et à l’égard desquels, il faut bien le reconnaître d’ailleurs,
les récriminations furent bien plus souvent justifiées
que les adulations ou les éloges.


Les publicains furent constamment mêlés, par la nature
même de leurs actes, aux plus grandes affaires de l’État ; il ne
faut donc pas s’étonner que les faits rapportés par l’histoire
sur leur compte, soient assez nombreux. Il n’en fut pas de
même des banquiers, qui restèrent presque toujours agents ou
intermédiaires des intérêts privés.


Nous allons constater, l’histoire en mains, que les publicains,
à raison de leurs privilèges, acquirent, en droit et en fait, une
telle puissance dans l’État, qu’ils finiront par en devenir les
maîtres, jusqu’au moment où les généraux, restant à la tête
de leurs armées après la victoire, en vinrent à se disputer le
pouvoir, dans Rome même.


Les banquiers suivirent les publicains dans leur fortune politique,
parce qu’ils appartenaient à la même classe et se mouvaient,
pour ainsi dire, dans leur orbite. Nous les verrons
fonctionner, en se développant, sur le terrain de leurs opérations,
au Forum et dans les basiliques.





Section première.

Exposé et chronologie des faits de l’histoire romaine concernant
les publicains.



L’histoire, avons-nous dit, ne parle des publicains que depuis
l’époque des guerres Puniques ; et cependant l’ordo publicanorum
existait déjà à cette époque ; les publicains constituaient
dès lors, on ne sait depuis quand, un ordre dans l’État[356].


[356] Mommsen le dit à plusieurs reprises dans son Traité sur le droit
public romain. Voy. notamment le t. VI, 2e partie, p. 109, note 2, de la
traduction Girard. Paris, 1889.



Jusque-là, certains impôts avaient déjà été donnés en adjudication ;
c’était par le même procédé de la mise aux enchères
que les travaux publics avaient été, sans doute, exécutés sous
la République. Il en était ainsi des mines, des salines, des carrières.
« Hi qui salinas et cretifodinas et metalla habent publicanorum
loco sunt », dit Cicéron. La loi 1 du titre Quod cujuscumque
universitatis, de Gaius, au Digeste, fait le même
rapprochement pour les mines d’or et d’argent. Mais, nous le
savons, il n’y avait rien là que de très ordinaire ; l’adjudication
était le procédé employé partout où il était praticable,
dans la vie privée aussi bien que dans la vie publique.


Nous allons rattacher naturellement notre étude aux grandes
périodes de l’histoire romaine.




§ 1er. — De l’époque des guerres puniques jusqu’aux Gracques
(540-214 à 621-133).


Le monde romain n’était ni très riche ni très brillant, il
pratiquait encore les vertus antiques, lorsque nous voyons
certains publicains faire leur entrée dans l’histoire, par un
acte de fraude impudente, qu’ont prévu et puni nos lois pénales
les plus sévères.


Ne dirait-on pas qu’il n’y a plus rien à trouver de nouveau
pour tromper ses semblables, depuis bien longtemps, lorsque
l’on voit, dès avant les guerres Puniques, à une époque où la
marine est à l’état tout à fait primitif, et la spéculation encore
à l’enfance de l’art, d’audacieux trafiquants combiner et accomplir,
au préjudice de l’État, le fait le plus éhonté de baraterie[357] ?
Pouvait-on être plus fâcheusement inventif, dans un
temps où la pratique de l’assurance n’avait pas encore habitué
les gens sans scrupules à aller odieusement chercher la
fortune, jusque dans les naufrages et les événements sinistres
de tous les genres ?


[357] Loi du 10 avril 1825, titre II : Du crime de baraterie. « Tout capitaine,
maître, patron ou pilote chargé de la conduite d’un navire ou
autre bâtiment de commerce, qui, volontairement et dans une intention
frauduleuse, le fera périr par des moyens quelconques, sera puni de la
peine de mort. » (Cet article a été modifié par l’article 89 du décret du
24 mars 1852.)



C’était donc en 540 de la fondation de Rome (214 av. J.-C.).
Tite-Live raconte que Posthumius et Pomponius Veientanus
se chargèrent des fournitures et des transports de la guerre.
Ils avaient fait insérer dans leur marché, que les risques de
mer seraient au préjudice de l’État. Or, ils chargèrent sur des
navires hors de service, des marchandises de peu de valeur,
les firent couler en haute mer, et réclamèrent le prix de navires
et de marchandises d’une valeur considérable. Ils avaient
eu soin d’ailleurs de préparer, au moyen de bateaux amenés
dans ce but, le sauvetage des marins complices de cette fraude
périlleuse.


Le Sénat n’osa pas poursuivre cet acte, sur la dénonciation
qui avait été portée devant lui, pour ne pas soulever contre
lui l’ordre entier des publicains, tant cet ordre était déjà puissant
et redoutable. Les tribuns du peuple n’eurent pas les mêmes
craintes ; ils accusèrent Posthumius devant les comices,
et proposèrent contre lui une amende de deux cent mille as[358].


[358] Tite-Live, XXV, 1, 3 : « Quia patres ordinem publicanorum in
tali tempore offensum nolebant. Populus severior, vindex erat fraudis. »



Les publicains se sentirent tous atteints par cette poursuite
exercée contre l’un d’eux, ainsi que l’avait prévu le Sénat. Ils se
portèrent en grand nombre à l’assemblée des comices et firent,
par leurs violences, ajourner la décision. Les tribuns reprirent,
malgré tout, leurs accusations aux comices suivants, et Posthumius
fut condamné au bannissement.


Ce n’était que justice, et cependant les publicains devaient,
sans tarder, prendre leur revanche.


Leur puissance, d’ailleurs, ira en croissant avec leurs richesses,
et nous verrons bientôt le temps où leurs fraudes, cyniquement
pratiquées, s’effectueront sans qu’ils aient jamais rien
à craindre, étant désormais à l’abri de toute poursuite. C’est
l’époque prochaine où l’on verra les publicains devenir à la
fois juges et parties, dans les affaires de finances, qui sont les
leurs.


Cependant, toute trace du patriotisme et de la vertu antique
n’avait pas encore disparu. On en était à la transition
entre les mœurs anciennes et la cupidité égoïste des mœurs
futures.


Et en effet, deux années après l’odieux stratagème de Posthumius,
en 542-212, pendant qu’un imperturbable citoyen
achetait le champ où Annibal campait victorieux, après la bataille
de Cannes, des publicains, suivant la même voie de
confiance héroïque et vraiment romaine, faisaient des avances
considérables d’argent au Trésor, sans demander aucune
garantie.


Ce n’est pas chose vulgaire que ces avances ainsi proposées
par des financiers de profession, à un État menacé de si près
dans son existence même par un ennemi victorieux et implacable.
Or, à l’honneur de la Rome et des publicains de cette
époque, le fait dont nous parlons ne fut pas l’œuvre isolée d’un
seul homme.


Ce furent trois sociétés de publicains qui se disputèrent la
gloire de secourir la patrie en détresse. Elles offrirent à l’État de
faire les fournitures dont il avait besoin, se faisant promettre
simplement qu’on les payerait avec les premiers fonds qui
rentreraient dans la caisse publique. « Ut cum pecunia in ærario
esset ii primum solverentur[359]. » Ils imposèrent seulement
deux conditions, très raisonnables d’ailleurs : L’État devait
d’abord dispenser les associés du service militaire, et ensuite
on devait leur garantir les risques de l’ennemi et ceux de la
tempête.


[359] Tite-Live, XXIII, 49.



Peu de temps après, un fait du même genre se produisit ;
nous nous reprocherions de ne pas le signaler expressément
pour le porter encore à l’actif des publicains et de Rome elle-même ;
car les faits de cette nature vont devenir bien rares.
Voici comment Tite-Live raconte celui-ci : « Comme les censeurs,
vu la détresse du trésor, ne faisaient plus les adjudications
ayant pour objet l’entretien des édifices sacrés, ou la
fourniture des chevaux curules, et autres choses semblables,
il se présenta un grand nombre des habitués de ces adjudications,
qui engagèrent les censeurs à tout faire, à donner à l’entreprise,
comme s’il y avait de l’argent dans la caisse. Personne
ne devait exiger de l’argent qu’après la fin de la guerre[360]. »
Valère Maxime reproduit le fait en termes encore plus énergiques :
« Les publicains exhortèrent les censeurs chargés
des adjudications à tout donner à l’entreprise, comme si la
République regorgeait d’or, disant qu’ils pourvoiraient à tout ;
ils s’engageaient à ne pas réclamer un as avant l’achèvement
complet de la guerre[361]. »


[360] Tite-Live, XXIV, 18 : « Cum censores ob inopiam ærarii se jam
locationibus abstinerent ædium sacrarum tuendarum, curuliumque
equorum præbendorum, ac similium his rerum, convenire ad eos
frequentes, qui hastæ ejus generis assueverant, hortatique censores,
ut omnia perinde agerent, locarent, ac si pecunia in ærariis esset.
Neminem nisi bello confecto, pecuniam ab ærario petiturum esse. »



[361] Valère-Maxime, V, VI, 8 : « Publicani ultro aditos censores hortati
sunt, ut omnia sic locarent, tanquam respublica pecunia abundaret,
seque præstituros cuncta ; nec ullum assem, nisi bello perfecto petituros
polliciti sunt. »



Voilà bien assurément le beau côté du caractère romain.


Le Trésor était épuisé ; on avait eu recours à la réserve de
l’aurum vicesimarium, qui avait produit un poids de quatre
mille livres d’or ; mais tout cela était insuffisant. Et c’est à ce
moment que des fournisseurs, des spéculateurs, consentent à
travailler sans rémunération, pour que rien ne souffre dans
les services publics.


N’est-ce pas un étonnant et admirable spectacle, de la part
surtout des chevaliers, des hommes de cet ordre dont un si
grand nombre venait de rester sur le champ de bataille de
Cannes, qu’Annibal avait envoyé à Carthage trois boisseaux
pleins des anneaux qu’on avait enlevés de leurs cadavres ?


Saluons au passage ce dernier trait de désintéressement et
de foi dans l’avenir de Rome. Nous ne retrouverons plus rien
de semblable, dans la série des faits que nous allons signaler,
pour caractériser désormais les publicains et leurs œuvres.


A partir de ce moment, en effet, nous n’aurons plus à parler
d’eux, qu’à raison de leurs démêlés avec l’État ou de leurs
exactions envers les particuliers. Tite-Live rapporte qu’à l’instigation
des tribuns, les édiles eurent à poursuivre souvent,
dans le cours du sixième siècle, les fermiers des pâturages publics.
« Multos pecuarios damnarunt… Multos pecuarios populi
judicium adduxerunt[362]. » Il faut que les abus et les résistances
des publicains aient été très graves, pour que l’historien ait
éprouvé le besoin de constater ces poursuites.


[362] Tite-Live, XXXV, 7 et 10 ; XXXIII, 42.



Déjà à cette époque, la puissance des sociétés de trafiquants
commençait à se faire sentir dans la direction des affaires publiques.
« Ces sociétés », dit M. Vigié avec les autres historiens
de Rome, « ne furent pas étrangères à la destruction de Carthage ;
elles vont pousser les Romains à une lutte avec les cités commerçantes
de la Grèce, et mettre, après leur destruction, tout
le commerce méditerranéen dans les mains des Romains[363]. »


[363] Vigié, Des douanes dans l’Empire romain, p. 18. Mommsen, Hist.
rom., t. IV, p. 353 et 354 ; t. VI, p. 25 et suiv.



Après avoir étudié l’état des grandes fortunes de Rome,
Mommsen ajoute : « Peut-on s’étonner, maintenant, si les capitalistes
s’imposent à la politique extérieure ; si par rivalité
de marchands ils ont détruit Carthage et Corinthe, comme
autrefois les Étrusques ont détruit Alalie, et les Syracusains
Cœré ; si malgré la résistance du Sénat, ils ont maintenu Narbonne[364]. »


[364] Mommsen, eod., t. VI, p. 26.



Nous avons vu les negotiatores précéder les grandes armées
en Asie, en Afrique, en Gaule ; lorsque César se prépare à
franchir les Alpes, il se préoccupe encore du commerce avec
l’Italie, des obstacles naturels et de ceux qui proviennent des
douanes à la frontière. « Causa mittendi fuit, dit-il, quod iter
per Alpes, quo magno cum portoriis mercatores ire consuerant,
patefieri volebat[365]. »


[365] César, Comm., 3, 1.



L’exécution des entreprises de travaux des publicains fut,
souvent aussi, l’objet des préoccupations de l’État.


Ce sont d’abord les grandes agglomérations d’esclaves que
l’État leur reproche. Le temps des guerres serviles se fait déjà
pressentir, et les esclaves deviennent un danger public, lorsqu’on
les réunit en grand nombre dans les ateliers ou les chantiers
des publicains.


C’est ainsi qu’en 612-142, une compagnie de publicains afferma
une forêt dans le Brutium, pour en extraire la poix brutienne
très renommée à cette époque. Les esclaves qu’ils employaient
se livrèrent à des violences et à des crimes dont les
publicains eurent à répondre, et qui furent si graves que
Strabon et Cicéron les ont rappelés, à la distance de plus d’un
siècle[366].


[366] Strabon, VI, 1 ; Cic., Brutus, 22. Voy. Belot, loc. cit., p. 185.



De même encore, peu de temps après, à la suite de ces redoutables
soulèvements serviles qui grondaient sur tous les
points de l’Italie, on dut prendre des mesures à l’égard d’autres
adjudicataires de grands travaux.


Les lavages d’or de Victumulæ se faisaient depuis 611-143
pour le compte de l’État. On fit, à leur occasion, des règlements,
en vertu desquels on enjoignit aux entrepreneurs de n’avoir
jamais plus de 5,000 travailleurs réunis sur le même point.
Plus tard, un sénatus-consulte arrêta complètement cette exploitation,
qui devenait un foyer de révolte.


Mais les publicains eux-mêmes s’étaient déjà rendus coupables
des plus graves excès.


En 587-167, le Sénat vota l’abandon des mines de la Macédoine,
parce que, dit Tite-Live : « Là où il y a un publicain,
le droit public n’est qu’un vain mot, ou bien la liberté des alliés
n’existe plus ». « Ubi publicanus est, ibi aut jus publicum vanum,
aut libertatem sociis nullam esse[367]. » Nous verrons que
les Romains ne se montrèrent pas toujours aussi soucieux de
la légalité, ni de la liberté de leurs socii, les provinciaux.


[367] Tite-Live, XLV, 18.



Bientôt, Rome ne fut pas plus maîtresse des excès de ses
publicains qu’elle ne le fut des rapines de ses proconsuls ou
de ses généraux. Le pouvoir et la richesse allaient devenir des
proies que devaient se disputer, dans un désordre toujours
croissant, l’ordre sénatorial, les chevaliers et la plèbe, d’une
part, et, d’autre part, les hommes politiques de Rome, et les
généraux revenant de province à la tête de leurs armées victorieuses.


Nous laisserons les orateurs populaires et les soldats se disputer
les faveurs et le pouvoir de l’État, dans les camps ou sur
la place publique ; mais si nous suivons les événements de la
politique quotidienne et normale à Rome, nous y retrouverons
les publicains triomphants d’ordinaire, quoique vaincus parfois,
dans cette lutte des trois ordres, qui s’est attachée comme
une plaie mortelle aux flancs de l’État républicain.


Vainement quelques cœurs élevés, quelques graves personnages
à l’âme encore romaine, s’efforceront de rétablir l’équilibre
et la paix. C’est devenu une tentative irréalisable entre
ces hommes de castes de tout temps séparées, où les traditions
de rivalités haineuses se sont conservées mieux que les vertus
civiles.


Tous les citoyens des ordres supérieurs sont enivrés par les
faveurs inattendues de la fortune et de la gloire ; presque tous
vont à la guerre, et ils rentrent dans Rome, excités à la lutte
par leurs habitudes belliqueuses. Ils apportent, dans les relations
de la paix, l’ambition violente et l’énergie indomptable
qui faisait leur force contre les ennemis du dehors.


Le père des Gracques, Sempronius Gracchus, « combattit
avec mesure et équité les Scipions et les grands ; d’une main,
il réprimait les publicains, et, de l’autre, il refoulait les affranchis
dans une seule tribu[368]. » Vains et derniers efforts
d’une politique d’apaisement et d’équilibre ! Désormais, ce
sera presque toujours le caprice du parti au pouvoir, ou la
violence des factions, qui gouverneront, sous les dehors de la
légalité.


[368] Duruy, Hist. des Romains, t. II.



En 574-180, Caton avait donné à ferme, en qualité de censeur,
à des prix élevés, la perception des impôts, et, avec des rabais
très raisonnables, l’exécution de grands travaux publics. Il
avait fait là son devoir de magistrat intègre et soucieux des finances
de l’État. Mais voici que la faction de Flamininus ne
veut pas qu’il en soit ainsi ; elle intrigue au Sénat, et obtient,
par la pression la plus éhontée, une délibération qui casse les
adjudications et en ordonne de nouvelles plus favorables aux
publicains. Certains tribuns, plus ardents que les autres, rapporte
Plutarque[369], voulaient même que l’on citât Caton devant
le peuple, pour avoir, sans doute, trop bien veillé aux intérêts
du trésor public.


[369] Plut., Caton, 17. Voy. Duruy, loc. cit., p. 352. Tite-Live, XXXIX,
44.



Peu de temps après, les censeurs Claudius Pulcher et Sempronius
Gracchus, voulant renouveler une mesure antérieurement
prise par Caton, avaient interdit à ceux qui, sous la
censure précédente, avaient pris part aux adjudications, de se
présenter actuellement comme socii, et même comme affines
conductionis. Cela provoqua une véritable émeute, et les publicains
se transportèrent auprès du tribun, qui consentit à proposer
une loi annulant les nouvelles adjudications, et autorisant
tous les citoyens indistinctement à se présenter aux enchères,
qu’on dut recommencer. Les censeurs furent mis en jugement.
Les publicains s’habituaient à faire la loi[370].


[370] Tite-Live, XLIII, 16.



Les mœurs s’altèrent, la plèbe se réveille et s’agite, car nous
touchons aux premières années du septième siècle de Rome.
Les grandes lois agraires vont inaugurer le mouvement démocratique
qui se personnifie sous le nom des Gracques.


Les publicains étaient la bourgeoisie riche ; ils eurent à
souffrir des lois agraires d’abord, autant que le patriciat. Aussi
vit-on les deux ordres se prêter un mutuel concours pour
frauder, notamment la loi agraire de Licinius Stolon, qui défendait
à tout citoyen de posséder plus de 500 jugères (126
hectares) de terres publiques, et d’y nourrir plus de 100 têtes
de gros bétail et 500 têtes de petit[371]. Les nobles (nobiles), en
rendant la justice, et en réglant, au Sénat, les comptes de
l’État, se montrent indulgents pour les adjudicataires des pâturages,
et acceptent sans contrôle leurs déclarations, pour que
ceux-ci les laissent, à leur tour, mener leurs immenses
troupeaux paître gratuitement sur les terres publiques. La
prépondérance des publicains s’établit donc de plus en plus
solidement dans toutes les affaires qui les intéressent. En
combattant ouvertement avec les uns, en pactisant habilement
avec les autres, ils arrivent à leur but.


[371] Velleius Paterculus, II, 6 ; Cicéron, De lege agraria, II, 5 ; Appien,
G. civ., I, 8. Voy. Belot, Hist. des chev. ; Tite-Live, liv. XXXIX.






§ 2. — Les Gracques. — Loi agraire. — Loi frumentaire. — Loi
judiciaire ; ses effets par rapport à la puissance des publicains
et des spéculateurs (621-133, 643-111).


La révolution politique et financière des Gracques, commencée
en vue de donner l’aisance à la plèbe, et d’opposer aux excès
d’une aristocratie hautaine et immodérée, une classe
moyenne sage et forte, eut des conséquences tout opposées sur
les destinées de Rome.


Les Gracques s’étaient assigné une mission élevée et patriotique,
ils avaient apporté au service de leur cause, des cœurs
généreux, des âmes fortes et vraiment romaines, de rares qualités
d’intelligence et de courage. C’est ce qui a rendu leur
nom illustre dans l’histoire, et, à cet égard, la fière patricienne
qui leur avait donné le jour, et qui leur fit entendre souvent
les avertissements d’une âme supérieure, a pu légitimement se
faire appeler avec orgueil, la mère des Gracques.


Mais ils n’avaient pas prévu, sans doute, les redoutables
conséquences de leurs innovations aventureuses ; et lorsqu’ils
les aperçurent, il était trop tard pour s’en rendre maître, soit
à cause de la force du courant irrésistible qu’ils avaient créé,
soit parce qu’ils se laissèrent entraîner eux-mêmes, par les
passions d’une lutte profondément animée, et qui ne tarda pas
à devenir violente.


Presque sur tous les points de leur vaste entreprise, ils manquèrent
leur but, ou le dépassèrent. Par la loi agraire, ils redoublèrent
les éléments de discorde et jetèrent le trouble dans
le monde romain ; ils inaugurèrent, par la loi frumentaire, la
plus détestable et la plus fatale des institutions, la plus opposée
à l’objet de leur loi agraire ; enfin, ils assurèrent le triomphe
des publicains, de l’aristocratie d’argent, et garantirent
pour longtemps l’impunité à leurs plus affreuses exactions, par
l’effet de leur loi judiciaire, toujours combattue et toujours
persistante, par ses effets, jusqu’à Sylla.


Nous ne dirons que quelques mots des lois agraires et frumentaires,
nous insisterons, au contraire, beaucoup plus sur
les lois judiciaires, qui constituent un des points les plus importants
de l’histoire des publicains et même de l’histoire politique
et financière de Rome.




1o Loi agraire. — Certainement les lois agraires, du moins
celles des Gracques, ne touchèrent pas, en principe, aux propriétés
privées ; elles ne furent pas, comme on le dit quelquefois
par erreur, des lois communistes en elles-mêmes. Nulle
part, nous l’avons établi, la propriété n’a été proclamée plus
inviolable qu’à Rome.


Il faut, pourtant, voir les choses sous le vrai jour de la réalité ;
ces concessions temporaires qu’il s’agissait de remanier
et de distribuer aux pauvres, étaient restées, pour la plupart,
deux ou trois siècles en la possession héréditaire des familles
auxquelles il s’agissait de les enlever sans indemnité, afin que
d’autres en pussent jouir, à leur tour, comme de la chose de
tous. Or beaucoup de ces biens avaient été aliénés par leurs
possesseurs, à titre de vente ou d’échange. Le caractère de concession
à terme s’était effacé, devant des actes qui en avaient
fait, par erreur sans doute, mais presque unanimement, dans
l’opinion de leurs possesseurs séculaires, une propriété patrimoniale
et véritable. Il fallait remonter à des temps oubliés,
pour établir la légalité des titres de l’État. Dans de semblables
conditions, que peut être la légalité ? « Qu’importe, en pareil
cas », dit Mommsen, « la décision des jurisconsultes dans la
pratique des affaires ? Bien plus, les répartiteurs, choisis dans
le parti ardent, prenaient parfois sans scrupule dans le domaine
privé[372]. » On devine l’immense trouble que durent produire,
parmi les antiques concessionnaires, ces bouleversements inattendus
(621-133).


[372] Mommsen, loc. cit., t. V, pp. 35 et 44.



Spurius Cassius, Licinius Stolo, Flaminius, avaient précédé,
il est vrai, les Gracques dans cette voie ; et les membres les
plus éclairés de la noblesse, Mucius Scævola, Licinius Crassus
et Appius Claudius, avaient donné leur assentiment à la loi
agraire de Tibérius Gracchus ; mais les lois de cette nature ne
se font d’ordinaire bien connaître que dans l’application[373].
Il eût fallu une prudence extrême dans la mise en pratique,
pour les rendre inoffensives et les empêcher d’être iniques[374].


[373] Laboulaye, loc. cit., p. 206.



[374] De vives discussions se sont élevées dans ces derniers temps, spécialement
sur la loi agraire de Licinius Stolon ; les uns ont dit qu’elle
avait osé toucher même aux propriétés privées, d’autres ont été jusqu’à
nier son existence, malgré les affirmations formelles de Tite-Live. Nous
ne pouvons pas ici entrer dans le débat, mais il nous paraît difficile de
supposer une erreur ou un mensonge de la part de Tite-Live, pour des
faits aussi graves, et datant de cette époque.



D’ailleurs, après avoir provoqué ces désordres, la loi agraire
des Gracques ne profita même pas à ceux pour qui elle avait
été faite, et la loi frumentaire, nous le verrons, concourut à
ce résultat. Les concessions furent revendues immédiatement
à leurs anciens possesseurs à vil prix, sur beaucoup de points,
ou abandonnées par les concessionnaires habitués aux facilités
de la ville, et bientôt dégoûtés de l’isolement et de la rudesse
de la vie des champs.


C’étaient les publicains et les nobles d’Italie qui avaient eu
particulièrement à souffrir de ces lois. « Tibérius et Caius
Gracchus, en proposant de partager le domaine public que
Rome avait en Italie, aux pauvres des tribus rustiques, blessaient
les chefs italiens, comme l’aristocratie équestre des
municipes et la noblesse du Sénat romain. Aussi Salluste
(Jugurtha, 42), Tite-Live (Epitome, 53), Appien (G. civ., 10
et 19) s’accordent à dire que ce fut la coalition de toutes les
aristocraties de Rome et de l’Italie qui fit échouer la loi
agraire. Comment dissoudre cette coalition ? Comment séparer
les sénateurs de Rome des chevaliers romains et des nobles
des villes alliées ? Caius Gracchus en trouva le moyen,
mais en excitant des passions redoutables qui devaient survivre
à la loi agraire. Aux Italiens il offrit le droit de cité
romaine, comme compensation de la perte des terres publiques
(Appien, I, 21). Aux chevaliers, surtout aux publicains,
il donna la judicature[375]. »


[375] Belot, Hist. des chev., p. 196.



Il fallait au moins cela aux publicains, pour leur imposer
un instant silence, et pour que, joignant leurs plaintes à celles
des sénateurs, ils ne s’entendissent pas bientôt avec eux, en
vue de marcher ensemble à l’assaut des institutions démocratiques
nouvelles.


Les lois agraires avaient donc satisfait quelques personnes,
mais en avaient mécontenté profondément beaucoup. La loi
agraire Thoria dut venir, peu de temps après, en 643-111, rétablir
en partie l’ordre et la paix, troublés par les Gracques,
parmi les possesseurs du sol, spécialement en Italie, en Afrique
et dans le territoire de Corinthe. Quant aux publicains,
nous verrons que la conquête de la judicature était de nature
à leur faire aisément oublier les ennuis que leur avait donnés
la loi agraire ; elle devait en compenser largement tous les dommages.




2o Loi frumentaire. — Caius Gracchus fit une innovation
peut-être plus grave encore que toutes les autres, au point de
vue des principes économiques, et des résultats funestes qui se
produisirent par la suite, en établissant le droit à un rabais sur
les blés, au profit de tout citoyen qui se ferait inscrire pour en
bénéficier. Ce fut l’origine des lois sur les frumentaires, de
ces lois que nous déclarerions, dans notre langage actuel, tout
empreintes du socialisme d’État le plus dangereux.


Cette question des lois frumentaires se rattache spécialement
à l’histoire des publicains, par les entreprises de fournitures
que nécessitèrent les distributions de vivres, c’est-à-dire indirectement,
au point de vue où nous nous plaçons en ce moment ;
mais elle est de telle importance dans l’histoire financière
et économique de Rome, que nous ne saurions la passer
sous silence. Elle fait partie intégrante de l’œuvre révolutionnaire
des Gracques.


Ce sont en effet ces droits à l’assistance, créés au profit de
la plèbe, qui contribuèrent à réunir dans Rome, les trois cent
mille frumentaires redoutés de tous, et dont Sylla, César, Auguste,
les maîtres tout-puissants osèrent seuls diminuer le
nombre ou arrêter les excès. Et l’on peut dire même, que si
Caius Gracchus livra l’État aux abus déjà très graves des publicains,
c’est surtout parce qu’il eut besoin d’eux, pour subvenir
aux frais de ces distributions de plus en plus ruineuses et difficiles
à organiser[376].


[376] Mommsen, Hist. rom., t. V, p. 68.



Sous le couvert de ce droit nouveau à l’alimentation, qu’un
abîme sépare de la charité, ces frumentaires devinrent vite la
foule des oisifs et des affamés qui parcouraient, à certains
jours, les rues de la cité, avec des cris sinistres, demandant
du pain et les jeux du cirque, prêts à se vendre au plus offrant,
ou à mettre les armes à la main, si on ne les satisfaisait
pas, et si on avait l’air de les craindre.


Il fallut le despotisme militaire des empereurs et des prétoriens
pour les réduire. C’était la marche naturelle des choses.
Les excès d’une démocratie sans frein avaient amené la démagogie,
ils devaient rendre inévitable la souveraineté brutale de
la force.


Par les distributions de terre, les Gracques avaient voulu
appeler vers la campagne les pauvres de Rome, et retenir aux
champs ceux qui étaient tentés de les abandonner ; mais en
ajoutant, aux attraits de la ville, les distributions gratuites de
blé, ils firent bien plus efficacement le contraire ; ils ne firent
que redoubler la tendance fatale au délaissement de l’agriculture
par le paysan, et accroître la tourbe des prolétaires et des
mécontents, qui ne se donnaient pas même la peine de chercher
du travail pour vivre honnêtement.


Les lois agraires avaient, en principe du moins, une limite
bien établie : celle du domaine privé. Les distributions ne pouvaient
en avoir ; elles finirent par dépasser toute mesure.


Le droit à l’assistance, aussi bien que le droit au travail, ce
sont là, sous des formes parfois captieuses, des atteintes directes,
injustes et périlleuses, portées par l’intermédiaire de
l’État, et sous le couvert de l’impôt, à la propriété privée qui
doit rester inviolable.


L’impôt ne doit pas être un moyen de prendre à l’un le bien
qu’il a légitimement acquis, au prix de son travail personnel
ou de l’épargne, pour le donner à un autre qui n’a rien fait
pour le mériter ; c’est en cela que consiste le mal du socialisme,
avec ses répartitions nécessairement arbitraires, injustes
pour le présent, dissolvantes pour l’avenir.


A raison de l’inégalité des mérites, la prétendue égalité des
biens imposée par l’État serait la plus choquante et la plus
funeste des injustices, si on pouvait un instant la supposer
possible dans la société humaine.


En vertu des mêmes principes, sous quelque nom qu’elles
se fassent, quand elles prennent la force d’un droit, les distributions
gratuites deviennent, d’un seul coup, des primes offertes
à la paresse contagieuse et mauvaise conseillère.


Très différente de tout cela, distribuée par les patrons de la
gens à leurs clients fidèles, l’antique sportule reposait, avec les
mœurs de l’antique cité, sur une communauté de sentiments,
d’intérêts, de traditions, d’idées politiques et de culte religieux,
sur une réciprocité très effective de devoirs et de services ;
elle contribuait à maintenir des groupes familiaux vigoureux,
disciplinés, parfois très considérables, et constituant
par le fait, une précieuse force de conservation et d’ordre pour
l’État.


Rien de semblable n’existait dans la nouvelle sportule. Réclamée
comme un droit, payée par nécessité et sans considération
de personnes, elle ne devait créer aucun lien de reconnaissance,
aucune obligation réciproque ; elle ne pouvait
qu’aggraver tous les maux dont l’État était menacé.


Le paupérisme et les malheurs de la plèbe ne disparurent
donc pas sous les bienfaits des Gracques. Bien au contraire ;
des éléments nouveaux se reconstituaient et se développaient
sans cesse, pour augmenter l’armée de la misère. C’est le cercle
vicieux de toutes les tentatives socialistes. « Tibérius avait cru
appeler à lui le peuple, il souleva la multitude. »


Ce n’était pas assurément le moyen de constituer ce corps
puissant et modéré à opposer aux deux aristocraties privilégiées
dans le but élevé d’organiser une démocratie durable et
égalitaire qui devait, suivant le mot de Velleius Paterculus,
s’étendre jusqu’aux Alpes. « Ce que Rome avait été avant les
Gracques », dit Duruy, « elle l’était encore vingt ans après ;
seulement, il y avait plus de misères avec moins d’espérances[377]. »


[377] Duruy, t. II, p. 155 ; Histoire des Romains, ch. XXII.



Les Gracques succombèrent sous le poids de leur propre révolution.
De ce grand mouvement, deux choses surtout restèrent :
les distributions de l’annone et l’administration de la
justice passée aux mains des chevaliers, en vertu de la loi dont
Caius Gracchus fut le promoteur. Après Tibérius, Caius Gracchus
fut emporté à son tour, et certains de ses plus chauds
partisans, au nombre environ de trois mille, furent massacrés ;
d’autres furent jetés en prison et tués sans jugement. Les Gracques
morts, le Sénat n’eut qu’un but : effacer par tous les
moyens le souvenir de leurs œuvres.




3o Loi judiciaire. — Montesquieu et Mommsen ne font que
reproduire les opinions exprimées par presque tous les écrivains
romains eux-mêmes, lorsqu’ils signalent l’immense portée
de ce changement dans l’ordre judiciaire, qui enlevait le
droit de juger aux sénateurs, pour le donner aux chevaliers.
C’est par là que nous allons voir les publicains arriver au
point culminant de leur carrière politique et financière.


« Les chevaliers étaient les traitants de la République », dit
Montesquieu ; « ils étaient avides ; ils semaient les malheurs
dans les malheurs, et faisaient naître les besoins publics des
besoins publics. Bien loin de donner à de telles gens la puissance
de juger, il aurait fallu qu’ils eussent été sans cesse
sous les yeux des juges. Il faut dire cela, à la louange des anciennes
lois françaises ; elles ont stipulé avec les gens d’affaires,
avec la défiance qu’on garde à des ennemis. Lorsqu’à
Rome les jugements furent transportés aux traitants, il n’y
eut plus de vertu, plus de police, plus de lois, plus de magistratures,
plus de magistrats[378]. »


[378] Esprit des lois, liv. XI, ch. XVIII.



« Au sein de la nouvelle société de haute finance », dit à son
tour Mommsen, « il se forma un groupe puissant, une sorte
de sénat commercial, qui pesa bientôt sur le vrai Sénat de
Rome… Il n’est point téméraire de croire que la désignation
aux fonctions judiciaires portait, de préférence, sur les principaux
partenaires des grandes sociétés financières, de la compagnie
fermière des impôts d’Asie ou autres… La concordance
des listes des jurés d’une part, et des tableaux des publicains
associés de l’autre, fera aisément comprendre toute la puissance
de l’anti-Sénat organisé par Gracchus[379]… En donnant
à l’ordre marchand le contrôle des fonctionnaires provinciaux,
la loi avait mis ceux-ci dans la nécessité de faire cause commune
avec les premiers ; fermant les yeux sur les excès des
capitalistes, ils s’assuraient pour eux-mêmes la liberté illimitée
du pillage et l’impunité devant la justice[380]. »


[379] Mommsen, Hist. rom., t. V, p. 61-62.



[380] Mommsen, op. cit., p. 63 et suiv.



C’est au moyen des lois judiciaires, principalement, qu’ils
arrivèrent à ces résultats[381] ; et M. Laboulaye rapporte très-exactement
que les sénateurs et les chevaliers se disputèrent
avec une ardeur qui alla jusqu’à la guerre civile, ce nouvel
instrument de règne, dont chacun reconnut bientôt toute la
force[382].


[381] La loi judiciaire dont nous allons nous occuper, fut rendue en
632-122, sur l’initiative de Caius Gracchus, mais son frère Tibérius avait
déjà préparé un projet de loi judiciaire que la mort ne lui permit pas de
poursuivre. Plus modéré que Caius sur ce point, Tibérius voulait partager
les jugements entre les sénateurs et les chevaliers, tandis que
Caius en repoussa complètement les sénateurs. Tibérius fit rendre une
autre loi dite judiciaire, mais qui ne se rattache pas au sujet actuel
malgré son nom. (Dion Cassius, fragm. 88. Voy. Belot, op. cit., p. 228.)



[382] Essai sur les lois criminelles des Romains, p. 186.



Nous allons voir, en effet, à partir de la loi de Caius Gracchus
jusqu’à l’époque d’Auguste, les lois judiciaires se succéder
nombreuses. C’est aux chevaliers ou plutôt sous leur nom,
aux publicains, que, par ces lois, la juridiction fut maintenue
presque constamment en droit ou en fait jusqu’à Sylla[383], et
puis, bientôt après, jusqu’à l’Empire. Ce fut, suivant l’expression
moderne que nous placions en relief, dès nos premières
lignes, l’organisation de la tyrannie judiciaire.


[383] On sait que les faits punissables peuvent être, à Rome, l’objet de
plusieurs genres de poursuites. La poursuite d’un fait comme délit privé
n’empêche pas l’exercice d’un crimen publicum ou accusation publique
à l’égard de ce même fait, sauf application des règles du non cumul.


Or, l’action privée dont parle le Digeste à l’égard des publicains (L. 1
et 5, § 1, D., de publicanis, et loi 9, § 5), qui autorise même une peine
extraordinaire ou une action équivalente, pour protéger les contribuables
contre leurs abus, devait exister déjà à l’époque des Gracques ; cela
n’empêcha pas assurément l’existence et l’application de lois criminelles
qui pouvaient amener les prévaricateurs et les concussionnaires devant
le peuple, le Sénat, ou les quæstiones perpetuæ.


Lorsque les chevaliers furent admis à la judicature, ils le furent évidemment
en droit, comme ils l’étaient déjà presque toujours en fait,
aussi bien en matière privée qu’en matière publique. Mais les effets de
l’innovation ne se firent sentir qu’en cette dernière matière ; nous laisserons
donc de côté, pour le moment, la question des actions privées.


Nous nous bornerons à rappeler, qu’en principe, la souveraineté judiciaire,
particulièrement en matière criminelle, appartint de tout temps
au peuple dans ses comices. Cicéron disait encore, par respect pour
cette antique règle : « Ce sont les sénateurs, les chevaliers, les tribuns
de la solde qui jugent, mais ce sont les trente-cinq tribus qui condamnent »
(Cicéron, Pro domo, 16 et 17), entendant exprimer par là, sans
doute, que toutes les sentences rendues par les tribunaux ne l’étaient
que par délégation du peuple romain.


Mais la juridiction qu’exerçaient les comices avait été progressivement
déférée aux commissions nommées pour un seul procès ; puis furent
établies les quæstiones perpetuæ, c’est-à-dire des commissions nommées
pour un an, avec mission de statuer sur les faits en vue desquels elles
avaient été spécialement nommées.


La pratique des jugements par commissions ou quæstiones fut adoptée
sans difficulté ; ce fut Calpurnius Pison, surnommé l’honnête homme,
Frugi, qui, pendant son tribunat de l’an 605-149, organisa la première
quæstio perpetua contre les exactions des gouverneurs de province (de
pecuniis repetundis). Bientôt d’autres quæstiones pour des crimes touchant
directement à l’ordre public et aux finances furent organisées,
notamment en vue du péculat, de la brigue, du crime de lèse-majesté.
C’est là que se produisit l’effet redoutable des lois judiciaires.


Bien qu’en principe chaque loi punissant un crime fût indépendante
des autres, établît une quæstio spéciale, et réglât d’ordinaire, non seulement
la qualification du fait et ses suites, mais encore la compétence
et la procédure de l’incrimination qu’elle établissait, il y avait, cependant,
des règles qui dominaient tout le système, et des lois également
applicables à toutes les affaires criminelles. Il en fut ainsi, certainement,
des lois relatives au recrutement des juges, c’est-à-dire des lois judiciaires.



Ceux qui n’ont vu, dans les luttes sur les lois judiciaires
de Rome, que des compétitions de castes entre le Sénat et les
chevaliers, en dehors desquelles les autres classes de citoyens
restaient indifférentes, n’en ont donc pas saisi toute la portée.
C’est le peuple tout entier qui votait et soutenait de parti pris
ces lois, notamment, parce qu’il était intéressé aux exactions
des publicains dont il devait bénéficier, à raison des partes, des
actions répandues à l’infini dans ses mains. Les provinciaux à
peu près seuls avaient à souffrir de leurs effets immédiats.


Le peuple avait été si reconnaissant à Caius Gracchus de sa
loi judiciaire, qu’il lui avait laissé le droit de choisir lui-même
les chevaliers qui seraient juges[384].


[384] Plutarque, Vie de C. Gracchus, 37.



Le Sénat seul, en fait, s’opposait à l’organisation de ces juridictions
disposées à tout permettre aux publicains. Sans
doute, parmi ses membres, plus d’un gardait discrètement de
ces particulas ou même de ces partes magnas qui constituaient,
dès cette époque, un des éléments ordinaires du patrimoine
des riches et des pauvres. Par là, quelques sénateurs étaient
intéressés aux bénéfices des publicains ; mais il s’agissait surtout,
pour le Sénat, de reconquérir, avec le droit de juridiction,
l’une des prérogatives les plus essentielles de sa puissance,
la plus importante de toutes, d’après Polybe, Quod
maximum est. L’esprit de corps dut l’emporter chez tous, ou
au moins dans la majorité de ses membres. La lutte fut soutenue
vigoureusement par les sénateurs et leurs partisans,
avec l’aide de toutes les influences dont ils purent disposer.
Mais les patriciens eux-mêmes et les sénateurs avaient de terribles
abus à se reprocher. Ce fut un appoint pour les chevaliers.


Avant l’époque des Gracques, les provinciaux avaient évidemment
été victimes des déprédations des gouverneurs et de
leurs agents, aussi bien que des concussions des publicains.
Nous ne pouvons que renvoyer à l’énumération des lois faites
pour réprimer ces abus, rapportées et étudiées par MM. Laboulaye[385]
et Humbert[386] en France, Walter et Marquardt
en Allemagne[387], Maynz en Belgique[388], et par bien d’autres
écrivains dont ceux-ci ont signalé et discuté les œuvres, notamment
Rein, Rudorf, Zumpt, Mommsen et Savigny.


[385] Laboulaye, Essai sur les lois criminelles des Romains. 1845.



[386] Des postes chez les Romains (Recueil de l’Académie de législation,
vol. 1872, p. 306).



[387] Walter, Histoire du droit criminel chez les Romains, traduit par
Picquet-Damesne, 1863. — Marquardt, op. cit.



[388] Maynz, Esquisse historique sur le droit criminel de l’ancienne
Rome.



Le nombre des membres du patriciat accusés de concussions
ou de faits analogues, fut considérable pendant une certaine
période, à l’époque où la justice appartenait encore à l’ordre
sénatorial. Les historiens anciens entrent dans de nombreux
détails, qui ne touchent qu’indirectement à notre matière, et
sur lesquels nous n’insisterons pas, par cette raison. D’ailleurs,
pour des magistrats prévaricateurs et concussionnaires, ce serait
trop faire que de les traiter ici comme de simples manieurs
d’argent ; c’étaient en réalité de redoutables criminels, avec la
circonstance très aggravante qui résultait de leurs fonctions et
de leur autorité[389].


[389] En 614-40, Pompée, fils d’Aulus, accusé d’exaction par Cn. Q.
Cæpion, par L. et Q. Métellus, fut absous, malgré sa culpabilité et sa
qualité d’homme nouveau. Cicéron, pro Fonteio, 10, et Valère-Maxime,
VIII, V, no 1.



Ce qui est certain, c’est que les plus grands noms de Rome
furent appelés sous ces inculpations, soit devant le peuple, soit
devant le Sénat, soit devant les quæstiones. Caton fut cité quarante-quatre
fois sous divers chefs d’accusation, autant de fois
il fut acquitté ; d’autres illustres citoyens eurent à subir les
mêmes épreuves et furent moins heureux dans les résultats ;
mais ce fut l’exception. « Après la mort de Scipion Émilien,
la corruption des nobles s’étala sans pudeur ; on vit Cotta, Salinator,
M. Aquilius, accusés d’exactions par les peuples qu’ils
avaient gouvernés, acheter leurs acquittements des sénateurs
leurs juges[390]. »


[390] Lorsque la première quæstio perpetua fut organisée, en 605-149,
par Calpurnius Piso, l’honnête homme, elle le fut exclusivement en vue
de protéger les provinciaux. « Cette innovation », dit Maynz, « n’avait
originairement d’autre but que de donner aux alliés et aux provinciaux
le droit que les citoyens avaient eu de tout temps ; la quæstio perpetua
repetundarum n’était guère autre chose qu’une application particulière
du principe qui avait fait créer le grand jury connu sous le nom de
centumvirs. Aussi, l’action du chef de répétondes n’était-elle d’abord,
tout comme les actions portées devant le tribunal centumviral, qu’une
poursuite purement civile. » (Esquisse histor. du droit crim. de l’anc.
Rome, p. 37.)


Les lois qui attribuèrent compétence criminelle aux quæstiones sortirent
de cette spécialité, mais, par le fait, l’institution semble avoir
toujours gardé la trace de son origine.



On s’indigna de l’indulgence, de la vénalité de ces tribunaux,
de leur partialité pour ceux de leur caste ; c’est probablement
en alléguant ce motif que les Gracques demandèrent
à faire passer la justice aux mains des chevaliers, et qu’ils
l’obtinrent. C’était assurément tomber de mal en pire[391].


[391] C. Gracchus avait fait, contre les sénateurs, une loi pour punir
les cabales judiciaires, leurs accusations concertées et leur mauvaise foi.
Appien, G. civ., 1, 22. Belot, Hist. des chevaliers, p. 227 et 231.



En effet, à partir de la loi de Caius Gracchus, malheur
désormais aux gouverneurs de province, aux magistrats importuns
qui auraient voulu empêcher les publicains de pressurer
les populations à leur guise ; ils auraient trouvé à Rome
des juges inexorables pour les punir de leur zèle intempestif.
Quant aux publicains eux-mêmes, ils n’eurent plus rien à redouter
des juges, leurs amis et leurs pairs. Magistrats et publicains
n’avaient donc qu’à vivre en paix et à piller sans
crainte, chacun de leur côté, sans autres contrôles que celui
du sentiment public, ou de leur conscience, également larges
sur ce point et sur bien d’autres. Mais leur puissance devait
aller logiquement bien au delà de ces résultats matériels.


Nous pensons qu’il est indispensable, pour faire apprécier le
caractère et l’importance de la victoire des publicains, de ne
pas nous borner à reproduire l’opinion des écrivains modernes,
quelque éminents et dignes de foi qu’ils puissent être, et qu’il
est nécessaire de rapporter les passages les plus caractéristiques
des principaux historiens de l’antiquité, à cet égard. Il y a là
des résultats si étrangers à nos mœurs, que c’est aux anciens
directement, qu’il faut laisser la parole, pour établir sur leur
propre témoignage ce que nous venons de signaler sous l’autorité
de Montesquieu, de Mommsen, de Duruy, de Laboulaye
et de bien d’autres, qui ont vu la chose, mais sans s’y arrêter.


Après avoir rendu saillant et incontestable ce fait de la domination
des financiers au moyen des tribunaux, dès l’apparition
de la loi de Gracchus, nous en rechercherons l’explication
dans l’état des mœurs romaines et nous en indiquerons les
conséquences fatales sur les événements de la politique intérieure
et extérieure de l’État.


Quant au fait, Florus d’abord l’indique nettement et sans
détour ; d’après lui, ce sont les préoccupations d’argent qui
ont amené les lois judiciaires, et c’est par un effet ultérieur de
ces lois que les publicains, devenus juges, ont gouverné toutes
les autres autorités. « Comment régna, par le fait des lois judiciaires,
le chevalier combattu par le sénat, si ce n’est pour
satisfaire sa cupidité, et en vue de tirer profit des biens de l’État
et de l’effet des jugements eux-mêmes[392]. » Puis il ajoute : « Le
pouvoir de juger passant du sénat aux chevaliers, c’était la
suppression des affaires de finance, c’est-à-dire la suppression
du patrimoine de l’État. » « A senatu in equites translata judiciorum
potestas vectigalia id est imperii patrimonium supprimebat[393]. »


[392] « Unde regnaret judiciariis legibus divulsus a senatu eques, nisi
ex avaritia ut vectigalia reipublicæ atque ipsa judicia in quæstu haberentur… »



[393] Florus, III, 12 et 13.



Appien signale la même révolution dans les pouvoirs publics,
par l’effet des lois judiciaires : « L’ordre politique », dit-il,
« fut promptement renversé, le sénat eut simplement l’honneur,
et les chevaliers la puissance. » La loi votée, on rapporte
que Gracchus avait dit, que d’un coup il avait brisé la
puissance du sénat… Les chevaliers en vinrent, en effet, non seulement
à être les maîtres du sénat, mais à l’accabler d’injures,
dans l’exercice même de leur justice[394].


[394] Appien, G. civ., I, 22 : « Ταχύ τε περιῆν ἀνεστράφθαι τὸ κράτος τῆς πολιτείας,
τὴν μὲν ἀξίωσιν μόνην ἔπι τῆς βουλῆς ἐχούσης, τὴν δὲ δύναμιν τῶν ἱππέων.
Φασὶ δὲ κυρωθέντος μὲν ἄρτι τοῦ νόμου, τὸν Γράκχον εἰπεῖν ὅτι ἀθρόως τὴν βουλὴν
καθῃρήκοι… Προϊόντες γὰρ οὐκ ἐδυνάστευόν μόνον, ἀλλὰ καὶ σαφῶς ἐνύβριζον
τοῖς βουλευταῖς παρὰ τὰς δίκας. »



Pline, sans entrer dans les détails, est peut-être plus expressif
encore, car il oublie les chevaliers pour ne songer,
dans cette révolution politique, qu’aux publicains ; c’est eux
seuls qu’il en voit surgir, pour constituer un ordre nouveau
dans l’État, et c’est eux que, désormais, on appellera les juges ;
c’est la justice entre les mains des financiers. « Sous le nom
de juges la séparation de cet ordre fut faite par les Gracques
les premiers, en vue d’une popularité brouillonne et pour faire
insulte au sénat ; bientôt soumise, cette autorité du nom passa,
par l’effet des séditions, aux publicains, et les publicains devinrent
pour un temps une nouvelle classe d’hommes[395]. »


[395] Pline, Hist. nat., XXXIII, 8, fin : « Judicum autem appellatione
separari eum ordinem, primi omnium instituere Gracchi, discordi
popularitate in contumeliam senatus : mox ea debellata auctoritas
nominis vario seditionum eventu circa publicanos subsistit, et aliquandiu
tertiæ sortis viri publicani fuere. » Voy., sur ce point, Marquardt,
Historiæ equitum Romanorum libri, IV, p. 18, et Belot, op.
cit., chap. des Publicains.



Montesquieu, voulant justifier ses énergiques paroles que
nous avons rapportées plus haut sur la justice des traitants,
invoque, lui aussi, des textes absolument décisifs pour établir
la toute-puissance, les abus et les crimes de cette justice. « On
trouve », écrit-il, « une peinture bien naïve de ceci dans quelques
fragments de Diodore de Sicile et de Dion[396]. Mucius
Scævola, dit Diodore, voulut rappeler les anciennes mœurs
et vivre de son bien propre avec frugalité et intégrité. Car ses
prédécesseurs ayant fait une société avec les traitants (les
publicains), qui avaient pour lors les jugements à Rome, ils
avaient rempli la province de toutes sortes de crimes… Toute
la province fut dévastée, dit ailleurs Diodore, et les gens du
pays ne pouvaient rien avoir en propre… Il n’y avait ni proconsuls,
ni préteur qui pût ou voulût s’opposer à ce désordre,
et qui osât punir ces esclaves, parce qu’ils appartenaient
aux chevaliers qui avaient à Rome les jugements[397]. »


[396] Montesquieu, Esprit des Lois, loc. cit., liv. XI, chap. XVIII. Diodore,
Fragm., liv. XXXIV et XXXVI.



[397] « Penes quos tum judicia erant, atque equestri ordine solerent
sortito judices eligi in causa prætorum et proconsulum, quibus, post
administratam provinciam, dies dicta erat. »



Voilà donc les publicains maîtres du sénat et aussi des proconsuls
et des préteurs ; c’est-à-dire du gouvernement tout
entier, car nous avons dit et nous allons expliquer comment
ils dirigeaient les comices eux-mêmes.


Tite-Live[398], Asconius[399], Cicéron[400], Velleius Paterculus[401]
parlent dans le même sens ; et Tacite, qui résume de
loin et de haut ces événements du passé, rappelle les séditions
armées et les alternatives de victoire et de défaite inaugurées
par la loi judiciaire de Sempronius, pour les chevaliers :
« C’était ce droit que l’on se disputait dans les séditions et par
les armes, lorsque avec Sempronius l’ordre équestre était mis
en possession des jugements, et lorsque les lois Serviliæ rendaient
ces mêmes jugements au sénat, et lorsque enfin, sur ce
terrain principalement, combattaient Marius et Sylla[402]. »


[398] Tite-Live, XLV, 8.



[399] Asconius, Ad div. in Quint. Cæcil., 3.



[400] Verr., I, 13.



[401] Velleius Paterculus, II, 6, 13 et 32.



[402] Tacite, Ann., XII, 50 : « Jus quo toties seditione aut armis certatum,
quum Sempronius equester ordo in possessione judiciorum
locaretur, aut rursum Serviliæ leges senatui judicia redderent ; Mariusque
et Sylla olim de eo vel præcipue bellarent. »



On voit donc bien que nous n’exagérons ni les caractères ni
les effets des lois judiciaires, ni la puissance qu’en retirèrent
les publicains. Après plus de quarante années de luttes, le sénat
ne parvint à obtenir qu’une atténuation apparente de ces
détestables lois. Certes, il avait accompli ou autorisé lui-même
de graves abus, lorsque la justice était encore entre ses mains,
mais les publicains, arrivés au pouvoir, furent, sous ce rapport,
bien plus loin que lui. « Il serait long et superflu », dirons-nous
avec Marquardt[403] « de dire à quelles fraudes recoururent
les publicains, d’expliquer plus longtemps de quelles usures
ils chargèrent les sommes accumulées par eux dans les provinces,
surtout lorsque aucune des anciennes cités ne fut plus
à l’abri de cette peste. »


[403] Historiæ equitum Romanorum libri, IV, p. 19 ; Berolini, 1840.



Les magistrats et les publicains avaient chacun leur part
dans ces spoliations ; mais, pour ne parler que de ces derniers,
rien n’était respecté par eux sous prétexte d’impôt. Les dieux
eux-mêmes n’étaient pas épargnés. En Béotie, les prêtres d’Amphiaraüs
et de Trophonius ayant voulu réclamer à ce sujet,
les collecteurs retors et intraitables répondirent que ces dieux
n’étaient pas des immortels, puisqu’ils avaient été des hommes,
et qu’ils devaient payer la taxe[404].


[404] Tite-Live, XLV, 18. Cicéron, De nat. Deorum, III, 19 : « An Amphiaraus
erit Deus, et Triphonius ? Nostri quidem publicani, quum
essent agri in Beotia deorum immortalium excepti lege censoria,
negabant immortales esse ullos qui aliquando homines fuissent. »
« Amphiaraüs est-il un dieu ? Et Trophonius ? Nos publicains, à raison de
ce que les champs consacrés aux dieux immortels, en Béotie, étaient
exemptés par la loi de leur adjudication, niaient qu’on pût être un
immortel quand on avait été un homme. » Voy. Villemain, Tableau de
l’éloquence chrétienne au IVe siècle, p. 12 : Du polythéisme dans le
premier siècle de notre ère.



D’ailleurs, ce n’est pas seulement aux choses que s’attaquèrent
les publicains. Lorsque leur cupidité ne rencontrait pas
d’obstacles, la vie humaine ne comptait pas pour eux. Marius
ayant demandé des troupes auxiliaires au roi de Bithynie,
celui-ci lui répondit : « La Bithynie est déserte et ruinée. Mes
sujets ! demandez-les aux publicains, qui les ont réduits en
servitude et les ont amenés çà et là dans vos provinces[405]. »


[405] Diodore, XXXVI, 3. Voy. Duruy, t. II, p. 222.



Cicéron lui-même, l’ami des chevaliers et des publicains,
emporté par la force de la vérité, se laisse aller à dire : « Lorsque
l’ordre équestre jugeait, de mauvais et rapaces magistrats
étaient asservis aux publicains dans les provinces ; ils flattaient
ceux qui étaient en service…, celui qui aurait pensé
qu’un chevalier pouvait souffrir une injure était considéré
comme indigne par l’ordre tout entier[406]. » Cicéron a bien dit
quelquefois que les chevaliers jugèrent avec intégrité ; mais on
sait combien le grand avocat se laissait impressionner facilement
par les besoins de sa cause ; il est contredit par tous les
auteurs, particulièrement par Appien, Tite-Live, Dion Cassius,
Velleius Paterculus, Florus[407], et nous le voyons, lorsque
rien ne s’y oppose, se donner à lui-même de formels démentis.


[406] Cicéron, Verr., III, 94. Cicéron parlait en ce moment devant des
juges sénateurs. Ce n’était pas ce qu’il disait assurément dans sa Verrine,
I, 13 : « Quum equester ordo judicaret, improbi et rapaces magistratus
in provinciis inserviebant publicanis ; ornabant eos qui in
operis erant… ut qui unum equitem romanum contumelia dignum
putasset, ab universo ordine male dignus judicaretur. »



[407] Appien, Guerr. civ., I, 22, 35, 37. Tite-Live, Epit., 50. Velleius Paterculus,
II, 13. Florus, III, 13, 17. Dion Cassius, fr. 283 et suiv., édit.
Gros. Maynz, Esquisse historique du droit criminel de l’ancienne Rome.



En réalité, les publicains soulevèrent contre eux les plaintes
les plus amères et les plus violentes injures de leurs victimes
désarmées, et même, ce qui est plus grave, ceux qui
purent les juger avec impartialité s’associèrent à ces protestations
indignées.


En combattant les publicains par les armes légales, le Sénat
avait donc l’appui d’une force morale : celle qui s’attachait à la
justice de ses récriminations contre d’inqualifiables excès, dont
les faibles, surtout, avaient à souffrir. C’est, sans doute, ce
qui le soutint dans sa lutte pour les lois judiciaires. En fait,
il n’arriva à rien. L’argent continua à régner par les mœurs,
et le plus souvent à l’aide des lois.


L’histoire nous parle beaucoup plus des procès dirigés contre
les magistrats patriciens, que de ceux dont les publicains
furent l’objet devant les quæstiones, à diverses époques[408].


[408] Que les publicains en fussent justiciables à raison des faits de leurs
entreprises, cela ne saurait soulever un doute. Les faits de leur vie
ordinaire étaient même de nature à les y amener très facilement, puisqu’ils
étaient les intermédiaires entre les provinciaux ou les travailleurs
libres et l’État, et maniaient d’immenses valeurs en nature et en argent.


Au surplus, les abus des publicains devaient facilement rentrer dans
les cas prévus par plusieurs lois rendues dans la période que nous étudions
ou peu de temps après. Il en fut ainsi de l’accusation de péculat
ou vol des biens de l’État, qui pouvait être intentée contre toutes personnes
et non pas seulement contre les fonctionnaires publics, puisque,
pour ceux-ci, on finit par prononcer une aggravation de peine (Tite-Live,
V, 32. Cicéron, Pro Cluentio, 53 ; Pro Murena, 20). Le crime de
lèse-majesté comprenait aussi des actes dont les publicains pouvaient se
rendre facilement coupables, car ce crime comprenait les atteintes même
au domaine matériel de l’État : « Minuisti copias majorum virtute ac
sapientia comparatas. » Telles étaient les paroles formulées dans une des
leges majestatis, d’après un passage de Cicéron (Cicéron, Verr., V, 20.
Laboulaye, loc. cit., p. 226).



C’est que, d’abord, tant que les chevaliers restèrent juges, on
pensa qu’il était inutile de porter devant eux des accusations
concernant leurs amis ; c’est là ce qui contribue principalement,
sans doute, à expliquer le silence de l’histoire à leur égard[409].
Il faut reconnaître, d’ailleurs, que les poursuites exercées
contre de simples chevaliers, des hommes sans nom, homines
novi, n’auraient pas attiré l’attention des historiens, comme
quand l’accusé s’appelait Caton ou Scipion.


[409] Cicéron, Verr., V, 20. Voy. Laboulaye, loc. cit., p. 236.



Tout indique, hélas ! trop sûrement l’impunité complète
dont les publicains purent jouir ; et, des Gracques à Sylla surtout,
la province retentit des plaintes contre les abominables
excès dont ils se rendirent coupables, par la tolérance et souvent
avec le concours des gouverneurs. Nous venons de voir
Cicéron lui-même se faire l’écho de ces tristes vérités ; nous
rapporterons plus loin les affreux détails donnés par Plutarque.


Les honnêtes gens de notre temps pourraient être tentés de
croire que c’est exagérer la réalité, que d’attribuer à des juges
une partialité aussi révoltante, et au législateur lui-même, un
pareil dédain de la justice et de la pitié. Cela est également
vrai, pourtant, qu’il s’agisse des juges sénateurs, qu’il s’agisse
des juges chevaliers ou bien du peuple dans ses comices.


Était-ce donc un droit acquis pour le parti vainqueur, de
n’avoir de sentiments de justice que pour les siens, et de pressurer
impitoyablement les vaincus, même à Rome, et quand
ces vaincus étaient des citoyens ?


Il faut bien le reconnaître, ce sentiment de la force primant
le droit, était celui qui dominait, dans l’ardeur des luttes du
Forum, au moins sur les questions d’intérêt politique ou public,
et l’on peut, en se rappelant les mœurs primitives de
Rome, se rendre compte de ces injustices systématiques que
les vaincus eux-mêmes semblaient accepter d’avance, avec
l’espoir, sans doute, d’une revanche prochaine.


C’est qu’en effet, le culte des fortes traditions avait contribué
à revêtir d’un caractère religieux et légitime, tout ce qui, même
dans les rapports des citoyens, pouvait tourner au profit de la
famille, de la gens, de la caste à laquelle on appartenait, comme
le culte de la patrie semblait légitimer tous les excès envers
les ennemis de l’extérieur.


Dans les relations entre citoyens séparés par l’esprit de
caste, on n’allait pas jusqu’à encourager le vol, comme à
Sparte, parce que la propriété avait été revêtue d’un caractère
sacré ; mais, comme dit M. Weiss, « dans les tribunaux, les
Romains exerçaient déjà avec fureur la vendetta », et Caton,
par exemple, encourageait un jeune homme qui poursuivait
en justice les persécuteurs de son père, en lui disant : « Va,
mon enfant, les libations que demandent nos ancêtres, ce sont
les larmes de leurs ennemis condamnés. »


Cette passion substituée à la justice, que l’on s’était habitué
à trouver naturelle dans l’âme des juges, lorsqu’il s’agissait de
la famille, de la gens ou de l’esprit de caste, on l’accepta presque
aussi facilement, lorsque les préoccupations d’intérêts purement
pécuniaires vinrent se mêler, pour les avilir, à des
considérations d’un ordre plus élevé. On se demandait s’il était
possible qu’un publicain en pût condamner un autre ; par le
fait, cela ne se fit guère, et l’on eût déclaré cela nefastum.


Mais ce qui est plus grave incontestablement que ces prévarications
des juges, ce que l’on ne retrouverait pas normalement
de nos jours, nous le constations plus haut, à l’honneur de
notre civilisation, c’est la complicité du législateur lui-même,
dans l’organisation de ce système d’exactions et de crimes
impunis. Les financiers tinrent dans leurs mains le législateur
lui-même.


A notre avis, ce fut évidemment la conséquence de la dépravation
des mœurs, mais ce devait être aussi l’effet logique du
système financier et politique des Romains. Non seulement
les traitants furent les maîtres parce qu’ils étaient les riches,
comme le dit Montesquieu, mais aussi parce que les effets de
leurs opérations s’étendaient, par leurs actionnaires, bien au
delà d’eux-mêmes et leur donnaient une extraordinaire puissance
dans l’État. Par là, ils se rendaient facilement maîtres
du vote des comices, qui fonctionnaient très effectivement
encore, à l’époque dont nous nous occupons.


Les publicains devinrent les maîtres parce qu’ils devinrent
les juges, nous l’admettons ; mais nous ajouterons qu’ils devinrent
les juges parce que le personnel des intéressés à leur
spéculation constitua la majorité dans les comices chargés de
régler, par leurs lois, l’organisation des tribunaux et de faire les
élections. On ne vit jamais de ploutocratie plus redoutable[410].


[410] Lettre de Quintus (Cicéron, I, De petitione consulatus). Parmi les
chances de succès que Quintus escompte pour l’élection de son frère, il
met en première ligne les publicains : « Habet enim ea quæ novi habuerunt ;
omnes publicanos, totum fere equestrem ordinem, multa præterea
municipia, multos abs te defensos cujus ordinis, aliquot collegia. »
Cicéron exprime, dans de nombreuses circonstances que nous retrouverons,
les mêmes appréciations sur ses ressources électorales.



Caius Gracchus n’eut donc pas beaucoup de peine, évidemment,
à obtenir, dans les comices, des adhésions nombreuses
à sa loi judiciaire. Nommer les chevaliers juges des crimina
publica c’était, avec la corruption sans cesse croissante des
mœurs romaines, donner aux publicains toute latitude pour
faire dans leurs entreprises, mais surtout sur les vectigalia des
provinces, d’immenses profits ; puisque c’était les établir à la
fois juges et parties. Or, qui devait bénéficier de ces exactions
sans contrôle et parfois sans limites ? Le peuple romain tout
entier, pene ad unum, si nous admettons les démonstrations déjà
faites. Comment, dès lors, le peuple n’aurait-il pas donné à
ces lois son suffrage presque unanime ? Comment le citoyen
aurait-il pu oublier, en votant, la hausse, dont il pouvait faire
bénéficier ses actions, et ne pas escompter, dans son bulletin
de vote, les profits qui, pour être le produit d’abus criminels,
n’en devaient pas moins être répartis avec une régularité absolue
entre les associés et les actionnaires ?


C’est contre les provinciaux surtout que les abus étaient
possibles. Aussi verrons-nous que, parmi les entreprises des
publicains, celles dont on s’occupe principalement, ce sont
celles qui portent sur les vectigalia, et parmi celles-ci, celles
des Decumani dominent, parce que, prélevant l’impôt sur le sol,
les Decumani n’ont à faire qu’avec les possesseurs du sol
provincial.


Or, que sont les provinciaux ? De bien petites gens assurément
pour les Romains orgueilleux et avides, et dont on n’a
guère souci.


Donc, que des magistrats ou des traitants sans pudeur pressurent
la province, la métropole n’a pas à s’en alarmer ; chacun
cherche à en profiter. L’État en souffrira peut-être dans l’avenir,
si les abus vont jusqu’à l’épuisement du pays exploité ; on
s’en est plaint quelquefois ; mais le dommage n’est qu’éventuel
et indirect. On pourra poursuivre un Verrès pour satisfaire
des rancunes, pour organiser une manœuvre politique, ou
même, en apparence, pour l’honneur des principes ; en réalité,
ce ne sera jamais dans l’intérêt exclusif des victimes, et pas
davantage en vue de l’intérêt public. Les magistrats et les publicains
prendront d’abord assez pour laisser à l’État ce qui normalement
lui revient, ils pourront prendre en sus ce qu’il leur
conviendra de garder pour eux. Voilà la réalité des choses.


Les lois judiciaires, en autorisant les abominations parfois
sanguinaires des publicains en province, furent des lois infâmes
par leur but et par leur résultat. Les chevaliers n’auraient
jamais obtenu par eux-mêmes la majorité nécessaire pour les
maintenir. Le peuple ne sympathisait guère avec eux ; il était
plutôt choqué par leur luxe bruyant et leur morgue provoquante ;
mais il spéculait par eux et bénéficiait de leurs crimes.
C’est pour cela surtout, qu’à l’occasion de ces lois, il devait
leur accorder la complicité de ses suffrages.


Il nous paraît indubitable que les publicains provoquaient,
s’ils le jugeaient utile, ces conciones populaires, ces réunions
publiques où se préparaient les délibérations des comices[411].
Au besoin, ils devaient s’occuper de la composition des comices
eux-mêmes, mais ils n’avaient, pour cela, qu’à stimuler le zèle
des intéressés, afin qu’ils fussent présents au vote. Cela devait
leur suffire pour constituer aisément la majorité suivant leurs
désirs. Nulle part il n’est dit que les chevaliers, pour obtenir
des lois judiciaires favorables, aient dû acheter les suffrages
ou les enlever par des effets d’éloquence, ou les imposer par la
force. Nous possédons des fragments de grands discours, qui
ne sont arrivés à réaliser contre ces lois que quelques succès
éphémères[412] ; elles reprenaient comme d’elles-mêmes leurs
effets dans les comices suivants, et pour cela, ni les discours,
ni les violences n’étaient nécessaires. Au besoin, les lois étaient
rendues vaines et emportées par le courant des faits.


[411] Voy., sur ces conciones, Mommsen, op. cit., t. V, p. 89.



[412] Voy. ci-dessous, § 3, l’extrait du discours de Crassus.



C’est ainsi qu’en répandant aujourd’hui des rentes sur
l’État, jusque dans les derniers rangs de la société, particulas,
les gouvernements pensent, avec raison, faire œuvre politique
et exercer une influence sur les votes. Seulement, l’œuvre des
Romains était, par ses résultats, une œuvre criminelle.


La comptabilité des sociétés vectigaliennes était, d’ailleurs,
merveilleusement tenue. Le génie qu’avaient les Romains
pour l’administration avait su obtenir, par là, que chacun
pût, avec quelques économies, acquérir sa part sur le butin
quotidiennement enlevé aux provinces, et répandre ainsi,
dans le peuple, les bénéfices de la conquête. Les produits de
ces rapines persistantes étaient régulièrement, équitablement
répartis entre les citoyens, comme un profit honnête et légal.


En résumé, Calpurnius Pison avait établi une loi et des tribunaux
pour protéger les provinciaux ; il fut surnommé Frugi
l’honnête homme ; on lui rendit hommage.


On fit plus, on conserva ses tribunaux et ses lois, on en
ajouta d’autres du même genre ; mais, suivant un procédé familier
aux Romains, le parti dominant rendit tout inoffensif,
lois et tribunaux, quand ils auraient pu devenir gênants, et
l’on garda pour les autres cas ce qu’ils pouvaient avoir de bon.
Le jury criminel fut conservé, mais on sut n’en user qu’à
propos.


Chez aucun peuple il n’est plus curieux, ni peut-être plus
facile de retrouver les liens qui rattachent entre eux les événements
en apparence les plus singuliers de l’histoire. Mais expliquer
les choses ce n’est pas les justifier, et M. Laboulaye a
certainement raison de dire que « rien ne contribua plus à la
dégradation des mœurs et de l’esprit public que l’infamie des
jugements[413]. »


[413] Essai sur les lois criminelles des Romains, p. 18. « Je pense », dit
Cicéron (Verr., I, 14), « que les nations étrangères enverront au peuple
romain des députés pour demander l’abolition des tribunaux contre les
concussionnaires. Ces nations ont remarqué, en effet, que si ces tribunaux
n’existaient pas, chaque magistrat n’emporterait des provinces que
ce qui lui paraîtrait suffisant pour lui-même et pour ses enfants ; tandis
qu’aujourd’hui, avec de pareils tribunaux, chacun d’eux enlève tout ce
qu’il faut pour satisfaire et lui-même et ses protecteurs, et ses avocats,
et le prêteur et les juges ; qu’alors les vexations n’ont plus de bornes ;
qu’on peut suffire à la cupidité du plus avare des hommes, mais non au
succès d’un procès plus désastreux que toutes les rapines. Quelle gloire
pour nos jugements ! Quelle réputation pour notre ordre ! Voilà que les
alliés du peuple romain ne veulent pas qu’on instruise contre les concussionnaires,
et renoncent à ces jugements institués par nos ancêtres,
dans l’intérêt même des alliés. » Ces paroles étaient adressées à un jury
de sénateurs, mais elles se réfèrent manifestement aux quæstiones de
repetundis de tous les temps.



Nous avons hâte d’ajouter ici, à l’occasion de ces lois judiciaires,
et pour l’honneur du droit romain, que les maux et les
crimes que créa la toute-puissance des financiers en politique,
par les jugements et par les lois, sous le couvert d’une légalité
odieuse, tout cela disparut à partir d’Auguste, en même
temps que ceux qui en bénéficiaient ; et que, d’autre part, les
iniquités de cet esprit de caste ou même de famille dégénéré,
dont nous avons parlé, n’eurent plus de raison d’être sous le
système impérial qui avait tout nivelé.


Ainsi, la belle et grande époque du droit civil romain commence
avec l’apaisement des passions de la politique et de la
spéculation, sous le poids écrasant du pouvoir central. Ne
pouvant avoir d’autres pensées, ni d’autres préoccupations de
la justice et du droit, les esprits se tournent exclusivement
vers l’étude et les soins des intérêts privés, que les empereurs
daignent protéger et encourager sans défiance.


Le préteur et les juges introduisent alors l’équité dans les
jugements, aussi bien que dans les textes du droit.


Ceux qui rendirent la justice entre les citoyens au nom du
Droit romain classique, furent les dignes interprètes de ces
lois devenues admirables, autant par leur caractère doctrinal
que par leur équité sans cesse en progrès.


Sous la République, l’énergie indomptable des mœurs primitives
avait fait accepter tous les excès de la partialité ; même
dans les tribunaux les plus élevés, la puissance et l’amour de
l’or firent ensuite des lois judiciaires une arme de guerre et
un instrument d’oppression au profit de la féodalité financière.
Assurément, ce furent les provinciaux qui gagnèrent le plus à
l’établissement du pouvoir impérial.


Voilà l’enchaînement des événements sociaux que nous
allons poursuivre ; les Gracques en furent les initiateurs.


Ce n’était cependant pas cela qu’avait recherché Caius Gracchus[414].
Peut-être même eût-il déploré les excès qu’amena sa
réforme, sur ce point et sur beaucoup d’autres, s’il en eût
connu d’avance l’étendue. Très supérieur à son frère, il avait
eu un plan bien déterminé, en vue de l’extension de la cité,
de son gouvernement, de la colonisation et de la vie provinciale.
Il était arrivé de fait à la toute-puissance.


[414] Plutarque s’est manifestement trompé sur la loi judiciaire de Caius
Gracchus, en restreignant les effets de cette loi à l’introduction de trois
cents chevaliers dans le Sénat. Tous les auteurs latins sont d’accord
pour lui donner le sens que nous lui attribuons ici. Belot, La révolution
économique et monétaire, etc., p. 24. L’épitome de Tite-Live contient
une erreur de même nature. Voy. Laboulaye, loc. cit., p. 112 ; Velleius
Paterculus, II, 16 ; Tacite, Ann., XII, 60 ; Florus, III, 13, 17 ; Appien, I,
22 ; Asconius, 102, 145.



Ce qu’il avait entendu faire, Diodore le dit bien nettement. « Il
enleva la judicature au Sénat ; des chevaliers, il fit des juges.
Par là, il troubla la bonne intelligence qui existait auparavant
entre les sénateurs et les chevaliers, et rendit la plèbe plus
puissante pour combattre les uns et les autres[415]. » En même
temps, il avait favorisé les publicains par la reconstitution des
taxes d’Asie et par la suppression du contrôle du Sénat sur la
taxe des fermages[416]. Caius Gracchus avait dit lui-même, dans
un langage violent : « J’ai jeté des poignards dans la foule de
Rome », exprimant ainsi que tous les scrupules étaient levés
à ses yeux, par l’importance du but à atteindre, en vue du
triomphe de la démocratie (634-122).


[415] Diodore, Excepta Vatic., XXXIV-XXXVI, no 12, t. II, p. 19.



[416] Voy. Mommsen, t. V, p. 61. — Une étude spéciale a été faite en
Angleterre, par Pelham, On the Lex sempronia C. Gracchi de provincia
Asia. Trans. of the Oxford philol. Society, 1881.



Mais ce que Caius Gracchus n’avait peut-être pas complètement
aperçu du premier coup, les intéressés ne manquèrent
pas de le voir, et tous les écrivains anciens qui sont venus ensuite,
éclairés par les événements, l’ont unanimement attesté.
La justice conférée aux chevaliers, c’était l’État, mais surtout
la province, livrés sans défense à la cupidité des publicains.


Les Gracques firent, en réalité, de grandes choses à travers
les nombreux événements de leur vie militaire, administrative
et politique, mais leurs œuvres profitèrent bien plus à d’autres
qu’à la démocratie pauvre à laquelle les illustres tribuns
s’étaient donnés corps et biens.


Ce furent les publicains, incontestablement, qui bénéficièrent
le plus de ces mouvements populaires organisés dans des
vues très opposées.


Ils y gagnèrent dans leur richesse, par l’impunité qui couvrit
leurs déprédations ; ils y gagnèrent dans leur situation
politique et sociale par l’abaissement des patriciens et du Sénat ;
ils devinrent les maîtres des lois, à leur source, et dans le cours
tout entier de leurs applications.


Dirigée surtout contre les privilégiés de la fortune, la révolution
finit par tourner en faveur de ceux qui étaient devenus
les plus riches. Les Romains étaient plus que jamais des hommes
d’argent, par la force des mœurs, et sous l’autorité des lois.




4o Faits extérieurs. — Pendant que ces luttes de partis se
poursuivaient à Rome, les affaires des publicains se multipliaient
en province, pour venir, quand les circonstances le
voulaient, ou quand les choses allaient à l’extrême, se terminer
dans les agitations du Forum, des basiliques ou de la curie ;
sur la place publique, au Sénat, ou devant les tribunaux.


Nous avons déjà mentionné ce fait singulier, de l’envahissement
préalable des provinces prédestinées à la conquête, par
ces sortes d’éclaireurs volontaires qui s’appellent les negotiatores,
les trafiquants italiens. Nous les retrouvons maintenant à
leur place dans l’histoire, ces hommes hardis, et il faut en
dire quelques mots. Ils touchent de très près aux grands manieurs
d’argent et leur ouvrent les voies en même temps
qu’aux armées.


Avides de gain autant qu’aventureux et confiants dans le
prestige de leur origine, ils s’étaient ainsi répandus, avant la
conquête définitive, plus spécialement sur le sol de l’Afrique,
de l’Asie Mineure et des Gaules. Là, ils exerçaient leur commerce
interlope et soutiraient impudemment aux habitants, ou
leur prenaient ouvertement tout ce qu’ils pouvaient.


Les populations de ces contrées, pour la plupart de mœurs
primitives, se laissaient facilement éblouir par le prestige de
ces Romains, que précédait partout la renommée de leurs victoires.
Habiles et complexes dans leurs opérations, les trafiquants
entraînaient sans peine leurs victimes par de trompeuses
avances ; ils leur prenaient le plus pur de leurs biens,
et s’enrichissaient facilement à leurs dépens par la fraude et
l’usure.


Mais de sourdes rancunes et des haines profondes se gravaient
dans le cœur de ces gens, que des étrangers venaient
dépouiller chez eux, en les traitant avec mépris. Un souffle de
vengeance capable de se transformer en violentes tempêtes,
s’agitait autour de ces ruines accumulées.


Alors, un jour, on voyait les flots de sang romain couler ;
les populations s’étaient organisées en silence, et la vengeance
éclatait subitement de tous les côtés à la fois. Rome outragée
envoyait alors une armée, car il fallait bien protéger les intérêts
ou la vie de ceux qui avaient été épargnés et venger les victimes,
et bientôt il y avait, pour les publicains et les proconsuls, une
province romaine de plus à faire fructifier, à leur gré et sans
risques ni périls. « Majores vestri sæpe », dit Cicéron, « mercatoribus
ac naviculariis injuriosius tractatis, bella gesserunt[417]. »


[417] Cicéron, Pro lege Manilia, no 5 ; Voy. Tacite, Ann., III, 40.



C’est ainsi qu’en 642-112, les negotiatores italiens furent
massacrés à Cirta (Constantine), où Jugurtha les avait forcés
à se réunir. Une guerre impitoyable s’ensuivit.


Vingt ans seulement, après ce premier massacre, nous assistons
à ces « Vêpres siciliennes » de l’Asie, où les trafiquants
italiens furent égorgés, sur le signal donné par Mithridate, le
redoutable roi de Pont. Il en périt quatre-vingt mille d’après
Valère-Maxime[418], cent mille suivant Appien[419] ; Plutarque
porte le chiffre jusqu’à cent cinquante mille[420].


[418] Valère-Maxime, IX, 2.



[419] Mithridate, 61.



[420] Plutarque, Sylla. Voy. Duruy, t. II, p. 643 ; d’Hugues, loc. cit.,
p. 47.



Il en devait être de même, quelque temps après, à Genabum,
dans la Gaule, déjà exploitée par les banquiers romains avant
la conquête de César[421].


[421] Cicéron, Pro Fonteio, IV et suiv.



Rome envoya de nouvelles armées en Afrique et en Gaule,
et les nations rebelles furent définitivement soumises. Mais
n’anticipons pas sur les événements.


Quant à l’Asie, il semble, en vérité, que ce malheureux
pays dut être la terre classique des manieurs d’argent, la proie
des spéculateurs. Elle devait évidemment ses malheurs à ses
richesses et à la fertilité de son territoire, présents funestes,
sans doute, d’un destin irrité. « Asia vero tam opima et fertilis »,
dit Cicéron, « ut et ubertate agrorum et varietate fructuum
et magnitudine pastionis et multitudine earum rerum, quæ exportantur,
facile omnibus terris antecellat[422]. » C’était, suivant
l’expression de M. Belot, l’Eldorado des publicains.


[422] Cicéron, Pro lege Manilia, VI.



Déjà Caius Gracchus avait chargé de taxes directes et indirectes
la nouvelle province d’Asie. « Il lui imposa notamment
la dîme foncière, et décida que toute la province serait donnée
à bail aux entrepreneurs de Rome, fermant du même coup la
porte aux capitalistes locaux, et suscitant aussitôt la formation
d’une société colossale pour la prise à ferme des dîmes, des
redevances, des pâturages (pascua, scripturæ) et des douanes
(portoria) d’Asie[423]. » C’est sur cette terre prédestinée, surtout,
que nous allons voir reparaître, dans l’ordre chronologique
des événements, les exploits des publicains. Caius Gracchus
lui-même avait dû poursuivre les extorsions sans pudeur,
que les negotiatores de son temps, et spécialement Marius
Aquilius, y avaient scandaleusement exercées[424].


[423] Ascon., In divin., 122 ; Tite-Live, LXX. Voy. Mommsen, V, p. 187.



[424] Harangue de Caius Gracchus sur la possession de la Phrygie, offerte
à l’enchère, par Marius Aquilius, aux rois de Bithynie et de Pont.
Mommsen, V, p. 67, note 1.





§ 3. — Des Gracques à Sylla. — Suite des lois judiciaires. — Les
publicains sont les maîtres dans l’État. — Apogée de leur puissance. — Leurs
abus. — Marius (643-111 à 665-89).


Si l’on veut suivre les grandes lignes, fixer les traits caractéristiques
de l’histoire des publicains, c’est aux luttes du
Forum, aux comices, et particulièrement aux lois judiciaires,
qu’il faut revenir. C’est par là que les spéculateurs affirment
directement leur puissance.


Nous avons déjà dit que jusqu’à Sylla, ce furent les chevaliers,
et par conséquent les publicains qui eurent presque
constamment l’avantage dans ces luttes incessantes. Cicéron
déclare que, dans cette période, l’ordre équestre a jugé seul
sans interruption, pendant cinquante années[425]. Peut-être y
a-t-il quelque exagération dans cette affirmation ; ce qui est
certain, c’est que le droit concédé aux chevaliers par les Gracques
leur fut reconnu par la loi agraire de Thorius (643-111).


[425] Cicéron, Div. in Quintum Cæcilium, III, XXI-XXII.



Cette loi, que nous avons annoncée, à l’occasion de la loi
agraire des Gracques dont elle atténua les effets, est pour nous,
encore au point de vue des lois judiciaires, d’un intérêt particulier.
Elle s’occupait expressément de régler la compétence
des procès entre les publicains et ceux avec qui ils traitaient
en sous-ordre ; c’est aux citoyens de la première classe du
cens, c’est-à-dire aux riches chevaliers, qu’elle attribuait formellement
le droit de juridiction[426]. On peut dire comme
avant, sous ce nouveau régime, encore : « Nefas esse publicanum
judicare contra publicanum[427]. » L’exploitation de la province
pouvait se continuer en sécurité.


[426] Lex Thoria agraria, 643-111, Egger, Latini sermonis vetustioris
reliquiæ, p. 217 : « Quoi publicano ex h. l. pequnia debebitur… Si publicani
de ea re recuperatores sibi dari postulabunt, quodplus aliterve
cum pequniam sibi deberi dari ve oportere deicant tum cos… pr…
prove pr… quo in jous adierint in diebus X proxsumeis quibus de ea
re in jous aditum erit ex civibus L, quei classis primæ sienta XI dato
unde alternos du… » — Voir aussi, § 42, Belot, op. cit., qui a très soigneusement
analysé les dispositions nombreuses et diverses de cette loi,
p. 189 et suiv.



[427] Cicéron, Pro Flacco, 4.



A d’autres points de vue, cette loi déplut aux chevaliers.
Appien dit qu’elle arrêta la distribution des terres, et qu’elle
fixa les domaines entre les mains des possesseurs[428]. Ce fut
un procédé très opportun pour diminuer le trouble apporté
par les lois agraires antérieures, mais il résulta de cette loi
une diminution considérable dans le montant des impôts à
recouvrer par les publicains ; c’est ce qui souleva leur mécontentement.
Le Sénat ne se décourageait pas et ne désertait pas
la lutte ; il la soutenait sans force et sans mesure, comme un
gouvernement malhabile de réaction ; mais il n’abandonnait
pas l’espoir de reconstituer ses anciens privilèges. En 647-107
ou 648-106, Servilius Cæpion proposa l’abolition de la loi judiciaire
de Caius Gracchus, et le retour aux anciens usages, par
la restitution de la justice aux sénateurs. Il s’attira par là les
haines du peuple, qui le lui fit rudement sentir à son retour
de l’armée des Gaules[429].


[428] Voy. les nombreux détails donnés à ce sujet par Mommsen, Hist.
romaine, t. V, p. 145 et 146, note 1.



[429] Appien, G. civ., I, 27.



Pour soutenir cette loi, Crassus prononça un discours qui
dut être fort éloquent, car on le faisait apprendre dans les
écoles de Rome, vers la fin de la République, comme un modèle
du genre.


Si on veut juger de la passion des partis, du degré d’exaltation
auquel on était arrivé dans ces discussions, et du point
sur lequel ne cessait de porter la lutte, on n’a qu’à lire l’extrait
de ce discours que Cicéron nous a conservé : « Arrachez-nous,
arrachez-nous de la gueule de ceux dont la cruauté ne
peut se rassasier de notre sang, ne permettez pas que nous
soyons soumis à d’autres qu’à vous envers qui, seuls, nous
pouvons et nous devons l’être[430]. »


[430] Cicéron, Brutus, 36 ; De Oratore, II, 70. Belot, op. cit., p. 194 et 195 :
« Eripite nos », disait Crassus, « eripite nos ex faucibus eorum, quorum
crudelitas nostro sanguine non potest expleri, nolite sinere nos
cuiquam servire nisi vobis universis quibus et possumus et debemus. »



On ne sait pas bien sûrement si Crassus obtint ce qu’il demandait,
et si, en effet, en vertu d’une loi Servilia, le Sénat
arriva à composer seul les Quæstiones, et à en expulser les chevaliers,
ainsi qu’on l’a soutenu. En tout cas, ce ne fut pas pour
longtemps.


On peut affirmer en toute hypothèse, en effet, que les efforts
de Cæpion et de Crassus furent sans résultat sérieux, car presque
immédiatement après leur tentative, avortée ou non, une
nouvelle loi, de repetundis, votée sur l’initiative de Servilius
Glaucia, reconnaissait encore aux chevaliers, la part la plus
importante de la judicature politique, et spécialement assurait
leur juridiction sur les concussions des fonctionnaires dans
les provinces[431].


[431] On fixa à 600,000 sesterces (120,000 fr.) le cens équestre qui était
nécessaire pour être juge ; on exigea, en outre, dans une loi Servilia
(De repetundis), datée à peu près de la même époque, que l’on eût au
moins trente ans, et au plus soixante ans pour faire partie des tribunaux.
Il est certain que cette disposition, quoique comprise dans une loi spéciale,
fut de celles qui devinrent communes à toutes les Quæstiones.
Nous avons indiqué plus haut, que cela se pratiquait pour beaucoup
d’autres règles de droit. Au reste, il existe quelque incertitude sur ces
lois Servilia et sur leurs dates. Ce n’est pas ici le lieu de développer
ces controverses qui nous éloigneraient de l’histoire des publicains. Les
documents sont divergents à cet égard. M. Belot, qui a très savamment
traité cette partie de l’histoire romaine, dit qu’un mot de Julius Obsequens,
compilateur du cinquième siècle, a fait croire à un partage entre
les sénateurs et les chevaliers. Tacite affirme la restitution complète ; et,
d’autre part, une inscription rapportée par Orelli (no 565) est dédiée à
Cæpion : Ob judicia restituta. Mais MM. Belot et Laboulaye (loc. cit.)
hésitent à admettre cette opinion qui ne nous paraît pas vraisemblable.
Voy. Belot, op. cit., chap. V : Les chevaliers romains devant les tribunaux ;
Histoire des lois judiciaires depuis le temps des Gracques
jusqu’à la dictature de César, et Mispoulet, Les institutions politiques
des Romains, t. II, chap. XXI, p. 473, qui signale, avec les dates suivantes,
quatre lois judiciaires dans la période que nous étudions : Lex
Cæcilia, 631 ou 632-123 ou 122 ; Lex Servilia, 648-106 ; Lex Livia, 663-91 ;
Lex Plautia, 665-89. Ce serait sortir du cadre de cette étude que de les
examiner chacune dans leurs détails. Maynz, dans l’introduction de son
Cours de droit romain, no 92, fournit quelques explications à cet égard.
Nous devons nous borner à renvoyer à ces autorités.



Les chevaliers furent si reconnaissants à Glaucia de cette
disposition, qu’ils voulaient le nommer consul, et les comices,
toujours disposés à les suivre en cette matière d’intérêt commun,
s’y seraient prêtés sûrement, si sa fonction de préteur
n’eût empêché Glaucia de poser sa candidature[432].


[432] Cicéron, Brutus, 62 ; De Oratore, II, 48. Cette loi, appelée Servilia
de repetundis, est donnée par M. Egger, dans ses Latini sermonis reliquiæ,
en un extrait de seize pages, 231 à 246 ; elle se référerait à une
date peu certaine, entre 648-105 et 654-99. M. Belot accepte cette dernière
date (op. cit., p. 241). Les extraits reproduits par M. Egger contiennent
de nombreux détails auxquels nous ne saurions nous attarder
ici ; quelques-uns sont indiqués à la note précédente.



En même temps, sur la motion de Saturninus, on constitua
et on mit en mouvement un tribunal spécial, pour réprimer
les abus commis en Gaule par les magistrats, au cours de la
guerre Cimbrique[433]. C’était encore une satisfaction donnée
aux manieurs d’argent chevaliers, contre ceux qui avaient
osé se permettre de les poursuivre.


[433] Voy. Mommsen, Hist. rom., V, p. 176 et 179. Voy. aussi Belot,
p. 239, et Velleius, II, 11. — Valère-Maxime, VIII, 15, no 7. — Salluste,
Jugurtha, 65. — Diodore, Fragm., L, XXXIV.



Au reste, les auteurs de ces mesures, Glaucia et Saturninus,
n’étaient que les acolytes d’un plus grand personnage, à l’instigation
duquel ils agissaient, et dont ils dépassèrent même
les intentions.


Marius était venu, après ses victoires contre l’ennemi du dehors,
continuer au dedans l’œuvre des Gracques ; mais en
soutenant la plèbe, c’est surtout contre les nobles qu’il dirigea
ses coups, et c’est à eux qu’il devint odieux.


Caius Gracchus avait été l’homme politique, arrivant, par le
seul ascendant de sa personne et de son nom, à se créer un
gouvernement monarchique dont il avait été le chef, sous des
apparences démocratiques. Marius fut le général qui, soutenu
par le prestige de ses victoires, et à l’occasion par le bras de ses
vétérans, faisait pressentir les tyrannies militaires à la veille
de devenir définitivement maîtresses du pouvoir. Il ne se servit
pas de ses légions, aussi constamment que bien d’autres,
pour arriver à ses fins politiques, mais ce furent ses réformes
militaires qui permirent aux généraux vainqueurs de rester,
au retour de leurs expéditions, les maîtres de leurs armées, et,
avec elles, d’usurper la toute-puissance.


Né hors de Rome, d’une famille appartenant à l’ordre des
chevaliers, c’est par l’influence de cet ordre, et spécialement
par le dévouement des publicains, qu’il était arrivé au consulat ;
il leur était, par ce fait, naturellement favorable.


Cependant, les mesures imprudentes de ses agents ayant
déchaîné le désordre et l’anarchie dans Rome, tous les riches,
indistinctement, en furent alarmés. C’est que les troubles politiques
qui aggravent en réalité la misère des pauvres, beaucoup
plus qu’ils n’atteignent la fortune des riches, sont redoutés
cependant, surtout par ceux qui possèdent.


Ce fut un trait d’union entre les sénateurs et les publicains,
qui se liguèrent contre le parti de Marius, en vue de l’intérêt
commun de leurs fortunes menacées par les troubles de la rue.
Il leur parut à tous qu’il fallait, à tout prix, faire cesser les
dangers matériels du régime nouveau. Une nouvelle loi
agraire vint les encourager à presser ce rapprochement.


Mais les chevaliers n’eurent pas à souffrir de ces événements
ni, par conséquent, les publicains. Une loi de Saturninus était
venue en 653-101 enlever encore aux sénateurs, pour la leur
donner, la compétence en matière de violence et d’injure ; en
sorte que Cicéron a pu dire qu’en 654 c’était l’ordre équestre
qui tenait tous les tribunaux, et il avait par là, dans ses
mains, le gouvernement de l’État[434].


[434] Cicéron, Pro C. Rabirio, VII.



Au surplus, les actes d’hostilité ne tardèrent pas à reparaître
entre les deux puissances : Nobilitas et Publicani.


En 663-91, Drusus, au nom du Sénat, proposa à la plèbe de
s’unir pour combattre les chevaliers. C’était une alliance trop
disparate pour être durable ; elle pouvait devenir préjudiciable
à trop de personnes pour n’être pas condamnée d’avance. Drusus
fit cependant accepter un instant sa motion de retirer les
jugements aux chevaliers ; il organisa même une quæstio pour
faire juger les faits de corruption des juges eux-mêmes ; mais
ces tentatives retombèrent bientôt, elles aussi, dans le néant.
« Drusus fut dans l’impossibilité manifeste de rendre les jugements
au Sénat », dit Appien[435].


[435] G. civ., I, 35. M. Belot, op. cit., p. 255 et suiv., est entré, d’après
Cicéron, Asconius, Tite-Live, Appien et Velleius Paterculus, dans de
nombreux détails sur le rôle joué par Cæpion, Scaurus, Crassus, Philippe,
Drusus et sur les projets de réforme de ce dernier. Ce sont
les péripéties de la lutte que nous avons dû résumer en deux mots,
mais que l’on peut retrouver reproduites par les écrivains indiqués
ci-dessus, dans la partie de leur histoire de Rome correspondant à cette
époque. La concession du droit de cité aux Italiens intervient comme
un instrument de combat entre les deux ordres, et, par là, les guerres
sociales se rattachent aux luttes de la politique intérieure entre sénateurs
et financiers.



Drusus s’était attaqué à un ennemi redoutable.


Comme les Gracques, auxquels il semblait avoir voulu emprunter
leurs procédés en vue d’une cause opposée, il périt de
mort violente dans la rue. L’auteur de l’assassinat ne fut pas
découvert.


Pendant que se poursuivaient ces luttes sur le terrain législatif,
les chevaliers, maintenus toujours maîtres de cette puissance
judiciaire qu’on ne cessait de leur disputer, continuaient
à l’exercer impudemment à leur profit dans les tribunaux.


Sur l’initiative du tribun Mamilius[436], les nobles, accusés
de s’être vendus à Jugurtha, furent déférés aux Quæstiones des
chevaliers. Il étaient jugés d’avance.


[436] Salluste, Jugurtha, 30 et suiv.



Un prêtre, C. Sulpicius Galba, et quatre consulaires furent
condamnés à l’exil : « C. Galbam, L. Bestiam, C. Catonem, Sp. Albinum,
L. Opimium, Gracchani judices sustulerunt », dit Cicéron
dans son langage expressif[437]. Cette fois encore il se montre
sévère pour les juges chevaliers. Il les appelle les Gracchani
judices ; cela suffit à expliquer la sentence. Salluste dit, dans le
même sens : « Nobilitate fusa per legem Mamiliam » (645-109).


[437] Cicéron, Brutus, 34.



En 649-106, les chevaliers se vengèrent aussi des malheurs
publics, qui pesaient sur leurs affaires, en poursuivant d’autres
grands personnages. On ne pardonna pas à Cæpion ses
expéditions d’Orange et de Toulouse.


Quel que fût l’esprit de parti qui ait dirigé les poursuites et
les condamnations, les chevaliers, en frappant haut, n’en
avaient pas moins frappé juste, la plupart du temps. Ils ne devaient
pas tarder à abuser bien autrement de leur puissance.


C’était encore dans le cours du septième siècle. Il restait,
paraît-il, à Rome, quelques survivants des anciens jours,
assez courageux, assez amis des lois et de la justice pour réprouver
la fraude et chercher à la réprimer ; assez haut placés,
pour n’avoir à redouter les représailles de personne.


Mucius Scævola, grand pontife et consul, était le descendant
de cette illustre famille, où l’on était traditionnellement, de
père en fils, à la fois jurisconsultes profonds et vaillants hommes
de guerre. Il fut nommé préteur en Asie. C’était, à cette
époque, une des provinces les plus maltraitées par les publicains
et les négociateurs qui s’acharnaient sur ces riches contrées.


Mucius Scævola, avec l’aide de son questeur Publius Rutilius
Rufus, avait rétabli l’ordre et réprimé d’affreux brigandages.
Il avait fait rendre justice aux provinciaux, frappé les
exacteurs, fait exécuter et mettre en croix, comme c’était son
droit, ceux qui s’étaient signalés par les crimes les plus graves.
Tous les ans, les Asiatiques célébrèrent, depuis lors, en son
honneur, une fête appelée Mucia, afin de rappeler la reconnaissance
que leur avait inspirée cette bienfaisante et courageuse
administration. Le Sénat avait approuvé sa conduite. Mais
les chevaliers se sentirent tous frappés ou menacés par ces
rigueurs nouvelles[438] dans la personne des publicains et
aussi dans celle des magistrats, punis pour avoir autorisé
leurs excès.


[438] Waddington, Les fastes des provinces asiatiques, no 5 ; P. Rutilius
Rufus ; Tite-Live, Epit., LXX ; Dion Cassius, fr. 97 ; Asconius, In
Divin., 12.



Ne pouvant atteindre Mucius Scævola, à cause de sa haute
situation, ils s’attaquèrent à ses lieutenants. En 661-93, ils accusèrent
audacieusement Publius Rutilius Rufus, le questeur
qui s’était particulièrement dévoué à la courageuse mission de
justice de son chef[439].


[439] Mommsen, Hist. rom., t. V, p. 61.



Rutilius était consulaire, juriste et historien. C’était un
stoïque, au moins par le caractère, car c’est à lui que Valère
Maxime attribue une parole devenue célèbre à juste titre. Un
ami à qui il refusait de rendre un service inique lui ayant dit :
« Comment puis-je avoir besoin de ton amitié, si tu ne fais
pas ce que te je demande ? » Il lui avait répondu : « Et moi donc
de la tienne, si pour toi je dois faire des choses malhonnêtes[440] ? »
Ni l’honorabilité de son rang et de sa personne, ni l’élévation
de son âme, ni la justice et la légalité des actes qu’il avait
accomplis sous les ordres et la responsabilité de son chef, ne
purent le soustraire aux poursuites des publicains.


[440] Tacite, Ann., IV, 43 ; Diodore, XXXVII, 5 ; Dezobry, t. III, p. 376 ;
Ledru, op. cit., p. 69 ; Mommsen, op. cit., V, p. 168 : « Quid ergo mihi
opus est amicitia tua, si quod rogo non facis ? » — « Imo quid mihi tua,
si propter te aliquid inhoneste facturus sum ? »



Rutilius se rendit à la sommation qui lui fut adressée, mais
ne voulut pas se défendre, parce qu’il comparaissait devant
des juges ouvertement vendus à la cause des publicains ou
publicains eux-mêmes. Cet homme de bien fut, sans hésitation,
condamné à l’exil ; sa fortune fut confisquée. Malgré
Mucius Scævola et d’autres citoyens intègres, il fut condamné
comme coupable d’exactions, et obligé de payer de ses deniers,
aux vrais criminels, des indemnités considérables pour les
services qu’il avait rendus à la justice, par l’accomplissement
des devoirs de sa charge. Le sentiment public en fut révolté :
Quo judicio, convulsam penitus scimus esse rempublicam[441].


[441] Cicéron, Brutus, 30.



Valère Maxime s’écrie, à l’occasion de ce récit, dans son
chapitre de la majesté chez les Romains : « Qu’y a-t-il de plus
malheureux qu’une condamnation, de plus dur que l’exil ?
Cependant ce malheur, en frappant P. Rutilius, victime d’une
cabale de publicains, ne lui fit rien perdre de sa considération
personnelle. Comme il se dirigeait vers l’Asie, toutes les villes
de cette province envoyèrent des députés à sa rencontre pour
lui offrir à l’envi un asile. Est-ce là un exil ou n’est-ce pas
plutôt un triomphe ? Il se fixa à Smyrne, au milieu des
provinciaux qu’il avait défendus au péril de sa vie[442]. »


[442] Valère Maxime, VI, 44. Lorsque Sylla arriva au pouvoir, il offrit
à Rutilius de rentrer dans Rome, mais celui-ci préféra mourir en exil.
Quintil., Just. or., XI, 1 ; Cicéron, De Republ., I, 8 ; Brutus, 22 et 91.



Cette condamnation, outrageusement inique, qui bravait
ouvertement les lois et la justice, ne resta pas un fait isolé,
quoiqu’elle fût de nature à rendre circonspects les magistrats
trop bien intentionnés, et à tempérer le zèle de leur conscience,
pour les réformes financières.


Les poursuites et les condamnations aux peines les plus
sévères se multiplièrent, deux ans après, à l’occasion des
révoltes de l’Italie. Le tribun Quintus Varius fit créer une
quæstio spéciale dite de haute trahison, qui frappa à coups redoublés
sur les sénateurs suspects d’hostilité aux idées des publicains.
Gaius Cotta, Marcus Scaurus, vieillard austère, prince
du Sénat, et beaucoup d’autres membres de la nobilitas se
virent accusés ou condamnés sans raison[443]. Suivant Florus,
qui n’est assurément pas plus sévère que les autres historiens
de cette période, les chevaliers, maîtres de la vie et de la fortune
des plus nobles citoyens, pillaient impunément les trésors
de l’État.


[443] Florus, III, 17.



A cette époque, une redoutable crise financière, suite des
événements de la guerre, avait éclaté sur Rome. La guerre
sociale répandait ses ravages en Italie, troublant le commerce,
détruisant les récoltes, arrêtant les affaires de la péninsule ; et
en même temps, Mithridate organisait cette immense et subite
révolte de l’Asie Mineure tout entière, dont nous avons parlé,
qui devait mettre l’existence même de Rome en danger.


Au massacre de cent cinquante mille Italiens libres ou esclaves,
femmes, vieillards et enfants, avait succédé la confiscation
de tous leurs biens et l’arrêt subit de toutes ces entreprises
financières, industrielles ou commerciales organisées
sur cette terre féconde et qui, pour la plupart, venaient correspondre
avec les spéculateurs de Rome, et souvent se centraliser
entre leurs mains. Les immenses sociétés de publicains,
reconstituées par Caius Gracchus, avaient dû être les premières
atteintes.


Les Romains avaient déjà, comme l’expliquait plus tard
Cicéron dans son discours pro lege Manilia, des capitaux considérables
engagés en Asie, et qui paraissaient compromis ou
même perdus pour toujours. C’était la gêne pour beaucoup, la
ruine pour quelques-uns. Les sénateurs ne furent pas les
moins maltraités par ce krach italo-asiatique ; nous verrons la
preuve certaine de la détresse de quelques-uns dans les lois
sulpiciennes.


Les banquiers de Rome avaient sans doute fait face aux
premiers besoins ; mais, pressés de rentrer, à l’échéance, dans
les fonds avancés par eux à cette occasion ou même antérieurement,
ils avaient voulu agir avec énergie contre leurs débiteurs.
Ceux-ci avaient demandé des délais. Ils avaient fait
même plus, et, suivant les conseils de leur misère, ils avaient
tenté de faire appliquer à leurs créanciers les anciennes lois
répressives de l’usure, tombées en ce moment en désuétude.


Le magistrat compétent, le préteur urbain Sempronius
Asellio, paraissait disposé en leur faveur. C’en fut assez ; on
ne lui laissa pas le temps de rendre ses sentences. Le tribun
Lucius Cassius se mit lui-même à la tête d’une troupe de ces
financiers qui réclamaient leur payement ; ils trouvèrent le
préteur occupé à accomplir une cérémonie religieuse ; ils se
précipitèrent sur lui et le massacrèrent, encore revêtu des habits
du sacrifice. Ils laissèrent son corps mutilé auprès du
temple de la Concorde.


Jamais les auteurs de cet assassinat audacieux et sacrilège
ne furent poursuivis. C’était l’œuvre de la vengeance des chevaliers
menacés dans leur argent ; on était sûr que jamais une
condamnation ne serait prononcée, pour un pareil fait, par
les tribunaux chargés de le juger[444].


[444] Tite-Live, Epit., LXXIV ; Belot, Hist. des chev., p. 262 ; Mommsen,
Hist. rom., t. V, p. 237.



Sans doute, pour profiter de la réprobation que dut produire
cet événement dans le peuple, Plautius Silvanus proposa une
loi qui offrait plus de garanties d’impartialité par le choix des
juges, et, en effet, il la fit voter (665-89)[445]. Les trois ordres
étaient représentés dans les quæstiones nouvelles. Mais ce ne
fut qu’un palliatif insuffisant. Les chevaliers restaient, en fait,
les maîtres, dans les tribus, surtout dans les tribus rustiques
et dans les municipes chargées de déléguer chacune leurs
quinze jurés ; ce fut sur leur désignation et, par conséquent,
dans leurs vues, que les délégations furent faites, et les tribunaux
restèrent, au fond, à peu près ce qu’ils étaient avant la
réforme, tant il est vrai que partout les financiers dirigeaient
tout. Il y avait là, certainement, plus qu’une influence morale ;
ce n’était pas la considération qu’ils inspiraient qui pouvait
agir sur le peuple. Il y avait dans les masses encore, cette
solidarité d’intérêts avec les publicains et leurs affaires, qui
persistait, pour assurer à ceux-ci le pouvoir, tant que le peuple
restait le maître de ses votes.


[445] Asconius, In Cornel.



La loi Plautia ne fut abolie qu’en 674-80, par Sylla[446].


[446] Asconius, In Div. ; Cicéron, Pro Cornelio ; Belot, op. cit., p. 264.



Peu de temps après la crise financière et la loi Plautia, en
666-88, le tribun Publius Sulpicius Rufus proposa une loi que
nous devons signaler, parce qu’elle visait dans sa première
disposition la crise financière, dans la seconde, les jurys de
publicains.


Il proposait d’abord de déclarer déchu de son titre tout sénateur
qui aurait une dette supérieure à 2,000 deniers, soit
2,250 francs. Il voulait éviter ainsi, pour le Sénat sans doute,
la déconsidération bruyante qui avait atteint les débiteurs insolvables
sur lesquels la crise avait attiré l’attention du public.
On ne peut s’expliquer que de cette façon, la mesure générale
dirigée contre les sénateurs, pour une somme relativement si
faible dans leur passif. On y voit, en même temps, la preuve
que, malgré les lois et les préjugés, les sénateurs s’étaient
laissé prendre dans les spéculations lointaines.


Dans la seconde proposition, Sulpicius Rufus demandait
que l’on rappelât tous ceux qui avaient été condamnés par les
anciennes quæstiones de chevaliers. Il comptait, sans doute,
davantage sur les jurés choisis par la loi Plautia. Il se trompait,
nous l’avons vu.


Il dut, au reste, le pressentir lui-même, car, dans une troisième
disposition, il cherchait à modifier le vote dans les tribus,
en faisant une nouvelle distribution des citoyens dans
ces tribus et en admettant les affranchis à y voter.


Ces motions passèrent avec quelques difficultés, mais le
temps des délibérations et des formes légales allait disparaître.
Dans les luttes du Forum, on avait commencé par le bâton,
on en venait désormais à l’épée et à l’invasion des légionnaires
en armes. Il ne fallait rien moins que cela pour détruire la
puissance des publicains et des financiers, qui avaient tout
envahi.




§ 4. — Consulat et dictature de Sylla (665-89 à 675-79).


Les chevaliers et, par le fait même, les publicains, devaient
rencontrer un adversaire redoutable, un ennemi hautain, implacable
et sanguinaire. Ce qu’avaient vainement tenté Drusus
et Plotius Silvanus par les procédés légaux, Sylla allait le réaliser
par les proscriptions, les confiscations, les exécutions en
masse, par le fer et le feu. Marius et Cinna durent s’effacer
devant le tout-puissant dictateur, devant le représentant
impitoyable de la réaction aristocratique.


Marius avait été nommé général de l’expédition d’Asie, dont
Sylla convoitait le commandement (665-89). Pendant que le
futur dictateur, à qui rien ne devait résister, guerroyait en
Italie, à la tête d’une armée courageuse et dévouée, il apprit
qu’il était éliminé par les intrigues de Sulpicius, au profit
d’un rival préféré. Il s’adressa alors à ses soldats, il leur fit
entrevoir les profits de la guerre d’Asie, où il avait compté les
conduire ; il rappela à la plupart d’entre eux, qui connaissaient
déjà la riche province, ce qu’ils pouvaient espérer de succès
et de butin dans l’expédition qu’on lui refusait, et les amena
à Rome, prêts à tout tenter avec lui.


Pour la première fois, les murailles sacrées furent franchies
par les légions en armes. Marius fut défait dans les rues mêmes
de la ville ; il prit la fuite. Il fut arrêté aux marais de
Minturnes, devenus depuis lors légendaires, et relâché par les
magistrats provinciaux, qui n’osèrent toucher au sauveur de
la République, et qui respectèrent peut-être plus encore en lui,
le représentant des chevaliers et des villes italiennes.


Sylla devint maître de Rome. Il prit, pendant cette première
occupation du pouvoir suprême, des mesures relativement modérées,
dont quelques-unes même étaient opportunes et sages.
Il remit en vigueur certaines dispositions anciennes sur le
maximum de l’intérêt (Lex unciaria, 666-88) ; créa des colonies ;
augmenta de trois cents membres, choisis à son gré, le Sénat ;
fit quelques modifications dans l’organisation des comices ;
prononça, bien qu’il n’en eût pas le droit, des condamnations à
mort, notamment contre douze personnages considérables ;
augmenta la puissance législative du Sénat ; mais il respecta,
malgré tout, les éléments les plus essentiels du régime politique
inauguré par les Gracques.


Il en resta là, pour la première partie de son œuvre de toute-puissance.
Les financiers n’avaient pas tardé à reconnaître en
lui un ennemi acharné. Ils firent échouer au consulat les
candidats de son choix, lui opposèrent Cinna d’abord, Strabon
ensuite. Malgré les dangers que pouvaient susciter à sa cause,
dans la ville, ces deux adversaires déterminés, Sylla voulut,
avant tout, réaliser les bénéfices de cette guerre d’Asie qui avait
été le premier objet de sa marche sur Rome, et s’embarqua, en
effet, avec les légions fidèles, auxquelles il tenait ainsi ses promesses,
au commencement de l’année 667-87.


Après avoir abattu la coalition des Orientaux suscitée par
le puissant et habile roi de Pont, il s’efforça de reconstituer
les affaires des Italiens survivants du massacre par lequel la
guerre avait commencé. Aux impôts et aux charges dont nous
aurons à parler bientôt, et dont il frappa l’ennemi, il joignit
une indemnité de guerre de 20,000 talents. Il laissa à son lieutenant
Lucullus la charge d’assurer tous les résultats de la victoire,
et revint vers Rome (671-83).


Les troubles et les luttes armées s’étaient renouvelés dans
la cité, plus que jamais divisée. Cinna et Marius y étaient rentrés
et y avaient inauguré la terreur, par le massacre en masse
des notables du parti aristocratique. Cinna pendant son passage
au pouvoir avait supprimé toutes les dispositions apportées
par Sylla. Hostile au parti des nobles, et favorisant celui des
Italiens, il prenait des mesures de précaution contre Sylla lui-même
et ses partisans, lorsque celui-ci s’annonça par une lettre
écrite au Sénat.


Après une véritable guerre entre armées romaines, Sylla
rentrait à Rome, en 672-82, comme maître et comme dictateur
tout-puissant.


Sylla détestait les chevaliers autant que cette bourgeoisie
des municipes italiens, d’où ils tiraient leur origine. Il porta
au milieu des villes italiennes la dévastation et la mort ; il en
détruisit plusieurs, il ravagea leur territoire. A Rome, il dressait,
en 673-81, ses listes de proscription. Deux mille six cents
chevaliers, suivant certains historiens, un bien plus grand nombre,
suivant d’autres, furent chassés ou tués, leurs biens confisqués
au profit des amis du maître[447]. Le sang des adversaires,
citoyens de toutes classes et soldats, coula à flots dans les
rues. C’était la violente réponse aux massacres de Marius.


[447] Cicéron, Epist. ad Quint. fratr., I, 1.



Mais il fallait assurer l’avenir, et Sylla ne manqua pas de
faire aussi, dans ce but, ses lois judiciaires. Rien ne le pressait
à cet égard. Pour le moment, sa justice sommaire et expéditive
suffisait à tout.


Nous parlerons plus bas de la loi judiciaire Cornelia ;
parcourons d’abord les actes accomplis directement contre les
publicains en personne, ou contre leurs œuvres, soit pendant
le premier consulat, soit à l’époque de la dictature.


D’abord, Sylla frappa ce qui restait de l’ordre équestre dans
sa vanité, en lui retirant les places qui, depuis les Gracques,
lui avaient été réservées dans les fêtes publiques.


Il attaqua aussi les publicains au cœur, c’est-à-dire dans
leurs spéculations ; car il essaya de leur enlever l’entreprise
des impôts de l’Asie. Dans ce but, il chargea la province de
lever elle-même ses impôts.


Mais il dut reconnaître qu’on ne peut pas procéder aussi
sommairement, en pareille matière. Plus les impôts sont durs,
plus il est nécessaire que le temps et l’habitude aient fait accepter
le mode de perception une fois établi. Or, Sylla n’entendait
pas diminuer les charges de la province ; bien au contraire.
Il fut obligé d’en revenir aux publicains, comme on dut
le faire plus tard encore, sous César. « Pendere ipsi vectigal
sine publicano non potuerunt, quod iis æqualiter Sylla descripserat »,
dit Cicéron[448]. Ce furent les habitants des villes de
l’Asie qui, lassés des abus de leurs compatriotes devenus
agents du fisc, demandèrent eux-mêmes qu’on leur rendît les
publicains, à titre de moindre mal.


[448] Valère-Maxime, IX, 2, 1 ; Appien, G. civ., I, 95 ; Florus, 2, 9 ; Plutarque,
Sylla, 31 ; Cicéron, Ad Quint., I ; Mommsen, t. V, p. 351.



Les révolutionnaires agissent ordinairement avec plus de
force que de réflexion ou de combinaisons prudentes. Nous
l’avons observé pour les Gracques. De même, M. Belot remarque
que « Sylla manqua de prévoyance et de logique[449]. Ce
fut lui-même qui, sans le vouloir, livra l’Asie à l’avidité des
publicains. Il exigea des Asiatiques l’impôt de cinq années,
vingt mille talents ou à peu près cent millions de francs. Les
malheureux Grecs devaient ou contribuer ou emprunter. Or,
ils n’avaient pas parmi eux de chefs capables d’opérer une pareille
recette. Il leur fallut donc recourir aux seuls grands capitalistes
d’alors, aux publicains. Ainsi, l’on peut dire de Sylla
ce que Tacite a dit de Pompée, qu’il fut le destructeur de ses
propres lois. »


[449] Loc. cit., p. 178.



Au bout de quatorze ans la somme avait sextuplé. Les villes
furent obligées de vendre les édifices publics, les objets d’art ;
les contribuables, à leur tour, furent aussi obligés de tout
vendre, même leurs enfants, comme nous le verrons, pour
acquitter une partie de leur dette envers les publicains devenus
banquiers[450].


[450] Voy. infra, chap. III, sect. I, § 6.



Toutes les révolutions, même celles qui étaient dirigées contre
les hommes de finance, continuaient donc à tourner, en
définitive, à leur profit. Sylla lui-même ne parvenait pas à
s’en défaire, il était condamné à les subir.


Dans cette lutte séculaire, l’aristocratie d’argent s’était substituée
de plus en plus à ce que l’ordre sénatorial gardait encore
de l’antique patriciat. Elle était devenue un des ressorts
essentiels de la République romaine.


L’aristocratie des riches et des financiers est parfois plus
supportable au peuple que l’autre, parce qu’elle est habituellement
moins hautaine, moins fière, et en tout cas plus accessible.
Mais dominée par le mobile de l’intérêt, qui ne représente,
dans de pareilles conditions, que les jouissances de la vanité
et le plaisir ; sans vertu, sans traditions, sans liens de cohésion
avec les autres et avec elle-même, elle ne saurait être une
force de conservation sociale. Elle ne peut pas être, comme les
aristocraties familiales l’ont été parfois, un agent solide de
gouvernement ; elle est plutôt un élément de dissolution, par
sa morale qui est celle du droit de jouir, par son scepticisme,
par son absence de principes, et par les funestes convoitises
qu’elle développe naturellement autour d’elle. C’est pour cela,
en regardant au fond des choses, que Montesquieu pouvait
dire, autant en noble de race qu’en philosophe et en historien,
« une pareille chose détruisit la République romaine. »


Sylla abdiqua en 675, après avoir exercé un pouvoir aussi
absolu que violent ; mais ses œuvres lui survécurent quelque
temps encore. « Il put bien quitter volontairement la souveraine
puissance, mais il ne put empêcher l’effet du mauvais
exemple. Chacun voulut dominer », a dit Bossuet[451].


[451] Bossuet, Discours sur l’histoire universelle, 9e époque.



Il avait songé d’ailleurs lui-même à l’avenir, nous l’avons
dit, et pour consacrer sa conquête, suivant la coutume, il avait
fait une loi judiciaire, cette fois, au profit du Sénat. On a osé
dire que, s’il l’eût faite plus tôt, il aurait pu ne pas assumer la
responsabilité de ses crimes, parce que les sénateurs, sous les
formes de la justice et avec son appui, n’auraient pas manqué
d’accomplir la lugubre besogne qu’il réalisa seul. C’est, du
moins, Cicéron qui l’affirme[452] ; et cela peut nous indiquer à
quel degré s’étaient excitées les passions et les haines qui se
poursuivaient entre les divers ordres de citoyens, avec l’aide
des tribunaux et des lois dites de salut public.


[452] Cicéron, Pro Cluentio, LV.



Dans l’administration de la justice, la loi Cornélia donna
aux sénateurs seuls le jugement des causes publiques, c’est-à-dire
de celles où s’exerçait en réalité la direction des affaires
de l’État. On ne laissa aux autres classes de citoyens que le
jugement des affaires privées[453].


[453] Voy. l’énumération des lois cornéliennes dans Smith, Dict., vo Leges
Corneliæ. Mommsen, Hist. rom., t. V, p. 375 et suiv.



Il faut cependant remarquer que Sylla, soit pour répondre
aux besoins du service, soit pour se faire des partisans plus
nombreux et plus dévoués au Sénat, avait créé trois cents nouveaux
sénateurs, c’est-à-dire qu’il avait doublé le personnel de
cette assemblée. Ces nouveaux sénateurs avaient été empruntés
à l’ordre des chevaliers ; mais ils avaient sans doute été bien
choisis dans l’esprit de la politique dictatoriale. Le questeur
tirait au sort le nom des juges pour chaque quæstio.


Les abus d’influences traditionnels et la vénalité ne manquèrent
pas d’apparaître, dans les nouvelles juridictions. D’ailleurs,
le dictateur avait détruit tous les moyens d’appel ou de
contrôle. Le tribunat avait été désarmé, la censure fut supprimée
de 668-86 à 684-70.


C’est à ces juges de l’ordre sénatorial eux-mêmes, que Cicéron
osa dire pour les ramener à la pudeur : « Le peuple romain
apprendra de moi… pourquoi depuis que les tribunaux ont
passé à l’ordre des sénateurs et que le peuple romain a perdu
le pouvoir qu’il exerçait sur chacun de nous, Q. Calidius a
dit, après sa condamnation, qu’on ne pouvait honnêtement
condamner un ancien préteur pour moins de trois millions de
sesterces ; pourquoi, lors de la condamnation du sénateur Septimius
pour crime de péculat, on fixa l’amende qu’il devait
payer, d’après les sommes qu’il avait reçues comme juge ;
pourquoi dans le procès de C. Herennius et dans celui de C.
Popilius, tous deux condamnés pour péculat, et dans celui de
M. Atilius, condamné pour crime de lèse-majesté, il fut prouvé
jusqu’à l’évidence qu’ils avaient reçu de l’argent pour prix de
leurs sentences ; pourquoi il s’est trouvé des sénateurs qui,
sortis de l’urne que tenait Verrès, alors préteur de Rome, allaient
aussitôt condamner un accusé sans l’entendre ; pourquoi
il s’est trouvé un sénateur qui, étant juge, reçut de l’argent,
dans une même cause, et de l’accusé pour le distribuer aux
autres juges, et de l’accusateur pour condamner l’accusé[454]. »


[454] Cicéron, Verr., act. II, lib. I, no XIII. Cicéron parle, dans ce passage,
de l’intégrité des anciens tribunaux de chevaliers, comme s’il croyait à
cette intégrité. On a pu voir ce qu’il faut penser de ce procédé d’avocat,
sans scrupule pour ses moyens de plaidoirie. « Cognoscit ex me populus
Romanus, quid sit quamobrem, quum equester ordo judicaret, annos
prope quinquaginta continuos, nulla (judice equite Romano judicante)
ne tenuissima quidem suspicio acceptæ pecuniæ ob rem judicandam
constituta sit. » Cela, du reste, pouvait être matériellement vrai. Les
chevaliers réalisaient assez de bénéfices, par les conséquences de leurs
abominables jugements, pour qu’on n’ait pas eu besoin de leur payer
ces jugements.



Nous avons reproduit ce passage de Cicéron, quoiqu’il n’y
soit pas directement question des publicains, parce que nous
y voyons du moins, ce que l’amour de l’argent avait fait de
cette société romaine, jusque dans les plus hautes sphères.


Au surplus, les publicains étaient toujours, de près ou de
loin, mêlés à ces trafics ; nous allons en voir la preuve, en
examinant de près le monde de la province tel que nous le décrivent
les Verrines, dans d’intéressants détails. Ils se sentent
assez forts pour braver les tribunaux de sénateurs. Ils ont perdu
le pouvoir judiciaire, mais ils ont gardé l’argent, base de leur
puissance et savent s’en servir, pour rester encore les maîtres
devant les nouvelles juridictions. Les paroles que nous venons
de rapporter n’en témoignent que trop clairement. Ils conservent,
d’ailleurs, l’espérance d’un retour dans les formes ; et Cicéron
argumente sans cesse, devant les quæstiones des sénateurs, en les
menaçant de se voir enlever la judicature, s’ils ne se montrent pas
à la hauteur de leur tâche[455]. Les financiers n’ont pas désarmé.


[455] Cicéron, Verr., act. I, nos VIII, XVI, XVIII : « Sed nos non tenebimus
judicia diutius… alium ordinem ad res judicandas arbitrabuntur…
Suscipe causam judiciorum. » Act. II, liv. III, no XCVI : « Quod si ita
est, quid possumus contra illum prætorem dicere, qui quotidie templum
tenet, qui rempublicam sistere negat posse, ni ad equestrem
ordinem judicia referantur ? »






§ 5. — Les publicains de Sicile et Verrès (679-75).


Quoique les discours contre Verrès soient fort connus, et
aient été très souvent analysés, nous ne pouvons nous dispenser
de nous y arrêter. Cicéron était juriste en même temps
qu’orateur, et c’est dans ses œuvres que l’on trouve les documents
les plus exacts sur le Droit spécial à son époque ; les
compilations de Justinien ne peuvent plus nous en donner
qu’une faible idée.


Cela est vrai surtout, pour les institutions supprimées, à
peu près complètement, par le temps et la politique, comme
celles que nous étudions en ce moment.


Or, les Verrines nous font voir, avec de curieux détails qui
n’ont guère été étudiés, la vie des publicains collecteurs d’impôts,
dans l’une des plus intéressantes provinces romaines, la
Sicile. On y aperçoit de nombreuses compagnies vectigaliennes
à l’œuvre, dans les meilleures conditions possibles, pour réaliser
leurs abus. Elles y procèdent, d’accord avec le magistrat
qui, chargé de les surveiller et de réprimer leurs excès, se sert
d’elles, au contraire, comme du moyen le plus commode et le
plus sûr d’exercer ses propres rapines.


On sait que Verrès avait été envoyé comme préteur en Sicile
en 679-75. Pendant les trois ans que dura sa magistrature, il
commit toute espèce d’abominations. Il avait la soif de l’or,
tous les vices de son temps, et la passion des objets d’art.
Était-ce une tendance naturelle, ou subissait-il simplement,
sur ce dernier point, par vanité, l’influence de la mode qui
poussait les Romains vers la littérature, la philosophie, les
mœurs, le langage, et les arts de la Grèce ? C’est ce qu’il est
difficile de savoir[456]. Ce qui est certain, c’est que Cicéron avait
consacré une de ses Verrines, spécialement aux vols des objets
d’art de tous genres, enlevés par Verrès à la Sicile (de
signis) ; et qu’après avoir subi vingt-quatre ans d’exil, à son
retour à Rome, le même Verrès fut de nouveau proscrit par
Antoine, pour avoir refusé de céder au puissant triumvir, de
beaux vases de Corinthe.


[456] Verr., act. II, lib. IV, no I : « Venio nunc ad istius quemadmodum
ipse appellat studium ; ut amici ejus, morbum et insaniam ; ut siculi
latrocinium : ego, quo nomine appellem, nescio. »



Pour satisfaire ses désirs, il s’était habitué à ne reculer devant
rien ; la vie des autres ne comptait pas pour lui ; Cicéron
le prouvait à ses juges, dans la Verrine qu’il consacrait à la
dénonciation de ses forfaits sanguinaires. Mais ce n’est pas à
cela que nous voulons nous arrêter. Ce sont les affaires d’argent
qui nous intéressent.


Justement, ce furent les banquiers de Syracuse qui osèrent
accuser Verrès et le traduire devant les quæstiones pendant
qu’il était encore dans l’exercice de son pouvoir.


C’est qu’en effet, Verrès a eu souvent affaire avec les banquiers
et les publicains, et c’est dans ses rapports avec ceux-ci,
qu’il nous importe de le suivre. Il était le complaisant d’abord,
il devint bientôt le complice et le bénéficiaire de leurs dilapidations.


En violant pour eux et avec eux tous les principes de l’honnêteté,
de la justice, des lois et des coutumes de sa province,
il a fourni à son accusateur l’occasion de nous transmettre
de précieuses indications sur ces coutumes et ces lois.
C’est ainsi que, pour établir par analogie ce qui devait être
ailleurs et que nous ne connaissons pas, il nous sera possible
d’indiquer, à peu près, ce que furent au temps de Verrès en
Sicile, la législation, et les principales dispositions relatives
aux finances.


Nous ferons une sorte de tableau d’ensemble, incomplet
assurément, et auquel manqueront les couleurs et la vie
d’un admirable original nécessairement très réduit, mais nous
pourrons ainsi représenter, sous une forme concrète et réelle,
ce que nous ne pouvons étudier ailleurs que dans des faits
historiques épars et détachés, ou dans les détails disséminés
des règles d’un droit peu connu.


Quoiqu’il fût admis, en fait, que le gouvernement d’une
province fût un moyen tout naturel de faire fortune, les magistrats
y mettaient ordinairement, sans doute, un peu plus
de réserve que Verrès, et se montraient moins larges, soit pour
eux-mêmes, soit surtout pour les publicains placés sous leur
autorité.


Faut-il aller jusqu’à dire, avec Cicéron, dans la seconde
Verrine, que cette alliance odieuse que nous allons voir entre
publicains et magistrats, fut un fait exceptionnel ? Nous savons
bien que non. Et cependant le grand orateur disait :
« C’est porter une accusation grave et véhémente, et inouïe
depuis qu’existent les poursuites de repetundis, que d’inculper
un très grave préteur du peuple romain d’avoir fait société
avec les publicains[457]. » Il disait évidemment le contraire de
la vérité, au moins pour l’époque où les tribunaux appartenaient
aux chevaliers. Cicéron lui-même, redevenu plus sincère,
le déclare dans un autre passage des mêmes Verrines
que nous avons déjà cité[458].


[457] « Grave crimen est hoc, et vehemens, et post hominum memoriam,
judiciaque de pecuniis repetundis constituta, gravissimum prætorem
populi Romani socios habuisse decumanos. »



[458] Cicéron, Verr., act. II, lib. III, no XLI.



Les magistrats faisaient trop rapidement d’immenses fortunes
en province, pour se montrer fort scrupuleux sur le choix
des moyens. Celui-ci était si commode et si naturel qu’il dut
être employé quelquefois, et qu’il devint probablement ordinaire.
Cicéron lui-même, préteur en Cilicie, n’a pas dû être
toujours très farouche contre des hommes qu’il flatte à tout
instant dans ses discours et auxquels il ne cesse de s’intéresser
auprès de sa famille et de ses amis dans ses lettres[459]. Du
moins il agissait salvis legibus ; et quelques-uns de ses collègues
devaient rester dans leurs rapports avec Rome, comme
lui, dans la légalité ; c’est un soin que Verrès et bien d’autres,
sans doute, ne se donnèrent même pas.


[459] Voy. d’Hugues, Une province romaine sous la République. Cicéron,
Ad attic., XI, 1 ; Ad familiares, V, 20.



Voyons d’abord de quoi se composent les textes de la législation
en Sicile ; nous entrerons, ensuite, dans les détails de
ce que ces dispositions contenaient d’intéressant pour nous
sur les juridictions, la procédure, les moyens de preuve et
l’exécution.




1o Législation sicilienne. Actes de gouvernement. L’édit. Les
lois. La lex Censoria. — Le premier acte d’un magistrat arrivant
en province devait être, on le sait, de publier son édit[460].
C’était un acte de puissance propre, puisque l’édit pouvait
suppléer aux lois et les corriger.


[460] On sait quelle est l’importance du rôle de l’édit provincial, dans
l’histoire de la formation du droit romain. Il serait déplacé d’en faire ici
l’apologie ; mais nous pouvons rappeler qu’il a été l’un des plus remarquables
éléments de progrès dans les lois civiles de l’époque classique.



Le gouverneur avait aussi droit de vie et de mort sur les
habitants de la province ; il pouvait, en outre, imposer des taxes
de son chef[461] pour les besoins de son gouvernement ou
pour ceux de la République.


[461] Cicéron, Pro Flacco, XIV : « In quo igitur prætoris erit diligentia
requirenda ? In numero navium et in descriptione æquabilis sumptus ?
Dimidium ejus quo Pompeius erat usus imperavit. Num potuit parcius ?
Descripsit autem pecuniam ad Pompeii rationem quæ fuit accommodata
L. Sullæ descriptioni : Qui cum omnes Asiæ civitates pro portioni
pecunias descripsisset », etc.



Les gouverneurs avaient donc un pouvoir mal défini, mais
qui ne devait pas pourtant s’exercer sans limites. En fait, ils
avaient d’ordinaire à compter avec les lois et les coutumes
locales ou générales, et aussi avec les personnes, notamment
avec les publicains. C’est pour cela surtout que Laboulaye dit :
« Impuissant pour le bien, le gouverneur était tout-puissant
pour le mal ; les provinciaux souffraient seuls de ses rapines,
tout lui était permis, et pourvu qu’il partageât avec les publicains,
il n’avait rien à craindre[462]. »


[462] Laboulaye, loc. cit., p. 177.



Il pouvait se faire, cependant, que l’intérêt ou les circonstances
suscitassent un accusateur à Rome, et alors il fallait
bien que l’on se préoccupât des limites de sa puissance, en jugeant
ses actes après coup. C’est ce qui arriva à Verrès, après
beaucoup d’autres, et ce qui put s’exercer avec un peu plus de
chances de succès, même à l’encontre des publicains, lorsque
ceux-ci cessèrent d’être leurs propres juges, depuis Sylla. Mais
dans trop de cas, les moyens préventifs, ou même les obstacles
les plus nécessaires contre les redoutables abus de cette
puissance, semblaient ne pas exister entre les mains de l’État.


Il faut le dire, pour le malheur de la république romaine,
l’absence d’un pouvoir exécutif supérieur et persistant, ne
fût-ce que quelques années, comme est celui de nos présidents
de républiques modernes, était une cause de désordres. C’est
ce qui permettait aux magistrats des écarts que ne pouvaient
suffire à réprimer avec esprit de suite et régularité, ni le contrôle
des autres magistrats, ni le droit d’accusation publique,
ni la responsabilité au sortir des charges, ni même l’esprit
politique d’un Sénat qui allait d’ailleurs en s’affaiblissant, à
mesure que les affaires de l’État devenaient plus difficiles et
plus complexes.


A cet égard encore, s’était manifestée de bonne heure la disproportion
toujours croissante que nous avons signalée, entre
la vieille constitution de la petite cité, et les développements
inouïs du monde romain qu’elle était appelée à régir.


Le respect des traditions s’était mieux conservé dans la
forme des institutions que dans les mœurs ; c’est le contraire
qui eût été préférable.


On frémit d’horreur, au spectacle des supplices de toute nature
que Verrès faisait subir, non seulement aux provinciaux,
mais encore aux citoyens romains, aux chevaliers, aux banquiers
les plus en renom, aux commerçants, aux commandants
des navires de passage dans les ports de Sicile, aux hommes
les plus honorables établis dans cette province, pourtant si
voisine de Rome et si appréciée[463].


[463] Verr., act. II, lib. V, nos LV et LVII.



Ces mots fameux : Civis Romanus sum, répétés par les victimes
pendant leurs supplices, n’avaient jamais ému Verrès,
qui poussait jusqu’au raffinement le plus cruel et le plus méprisant,
pour l’État et ses lois, le choix des peines. Il avait fait
placer les croix destinées aux citoyens, en face des rivages italiens,
pour augmenter les angoisses des crucifiés, et montrer
qu’il bravait lui-même toute autorité[464].


[464] Verr., act. II, lib. V, no LXVI.



Comment ces cruautés et ces rapines sanguinaires, qui frappaient
sans distinction, sur les provinciaux et sur les citoyens
romains tous les jours, se sont-elles multipliées et prolongées
pendant trois années, si ce n’est par le vice d’une constitution
à laquelle manquait le pouvoir dirigeant et durable, que l’aristocratie
avait radicalement supprimé, en vue de ce qu’elle appelait
la liberté, et qui n’était autre chose que sa propre domination
dans l’oligarchie.


Or, qui pourrait douter, lorsque de pareils brigandages
étaient possibles à un gouverneur, que celui qui les commettait
ait dû violer des lois moins nécessaires à la justice et d’un
ordre moins élevé, quand il y trouvait un plaisir, ou un intérêt,
ou une satisfaction quelconque ?


On ne saurait imaginer la diversité des moyens employés
par Verrès, en toute circonstance, pour réaliser même les plus
petits bénéfices, sans préjudice des exactions les plus énormes.
L’occasion se présentait naturellement à lui dans le mouvement
des finances publiques, et il se montra, en cette matière,
aussi ingénieux et aussi bassement cupide que partout ailleurs.


Il se fit connaître immédiatement sous ce jour, dans l’exercice
de son pouvoir législatif ; et c’est pour cela que nous en
parlons ici.


Malgré l’étendue du jus edicendi, il est évident que le magistrat
devait respecter, dans cette œuvre à la fois législative, judiciaire
et exécutive, non seulement les règles de la morale et
de l’ordre public, mais encore les mesures politiques, financières
ou administratives générales prises par le gouvernement
central. Sans cela, le pouvoir de l’État n’eût été qu’un fantôme,
et l’unité dans la direction du gouvernement eût été impossible.
Cicéron nous indique que c’est bien ainsi qu’il en était,
en effet, par les reproches qu’il adresse à Verrès à ce sujet :
« De ton chef, sans ordre du peuple, sans l’autorité du Sénat,
tu changes les lois de la province, je te blâme et je t’accuse
pour cela[465]. »


[465] C’est dans le même ordre d’idées que Cicéron indique les dispositions
contraires à l’ordre public, comme ne pouvant pas figurer dans
l’État, quelle que fût la puissance législative du préteur à cet égard.
Ainsi, la non rétroactivité de la loi en matière criminelle est un principe
fondamental que l’édit ne saurait violer sans une nécessité absolue :
« In lege non est : fecit, fecerit. » — Cicéron, Verr., act. II, lib. I,
nos XLI et XLII. — Voir aussi Cicéron, Verr., act. II, lib. III, nos VII
et suiv. : « Tua sponte, injussu populi, sine senatus auctoritate, jura
provinciæ Siciliæ mutaris, id reprendo, id accuso. »



On voit, par là, que la législation de la province se composait
de l’édit très puissant par lui-même, mais dans les limites
qu’indiquent la raison et le texte de Cicéron et, en outre, sauf
le respect dû aux usages et aux lois.


Qu’était-ce donc, pour la Sicile, que ce droit inviolable, ces
droits de la province, qu’on ne pouvait changer sans l’ordre du
peuple ou l’autorité du Sénat ? Les Verrines nous fournissent
quelques indications précises et intéressantes à cet égard. Outre
les dispositions communes à toutes les provinces qui restaient
applicables partout, et que nous fixerons plus tard à l’égard des
manieurs d’argent, il y avait d’abord la Lex provinciæ qui était
ordinairement faite pour chacune des provinces conquises, et
qui se confondait le plus souvent avec le traité de paix établissant
les conditions de la conquête[466].


[466] Tite-Live, I, 17. Denys d’Halicarnasse, II, 57. Voy. quelques détails
historiques à ce sujet : d’Hugues, op. cit., p. 18.



Il y avait aussi les lois spéciales ou les sénatus-consultes
édictés pour la province ; nous en trouverons bientôt en matière
d’impôts et de juridiction pour la Sicile.


Il y avait enfin, spécialement pour les publicains, en province
comme à Rome, la Lex Censoria, le cahier des charges
qui liait l’État envers les adjudicataires et réciproquement, et
que le gouverneur devait naturellement respecter, comme les
lois proprement dites.


Voilà l’ensemble du droit sicilien dans ses documents.


En jetant un coup d’œil sur le contenu de cette législation
provinciale, nous ne nous occuperons évidemment que des
dispositions se rattachant à notre matière. Nous y trouverons,
en première ligne, celles qui règlent le régime de l’impôt ;
c’est ce dont nous parlerons tout d’abord.




2o Régime des impôts en Sicile. Les Decumani. — Il y avait en
Sicile de nombreuses compagnies de publicains. Il y en avait
plusieurs pour l’impôt sur les récoltes du blé, de l’orge ou des
autres produits du sol ; il y en avait pour les douanes (portoria) ;
pour l’exploitation des pâturages publics (scripturæ) ; pour le
transport des blés nécessaires à l’alimentation de Rome ; et certainement
il y en avait d’autres, auxquelles étaient adjugés les
grands travaux publics.


Souvent la même compagnie réunissait en ses mains plusieurs
entreprises. C’est ce que nous verrons se produire pour
l’impôt sur les récoltes et sur les douanes et les scripturæ, notamment
à Syracuse. Mais nous n’avons dans les Verrines,
rien de spécial aux adjudications de travaux publics dans la
province ; c’est pourquoi nous ne parlerons que des adjudicataires
de l’impôt, sous ses diverses formes.


Or, il est certain que tout en maintenant les mêmes règles
générales, on traitait avec plus ou moins de rigueur les provinces,
suivant que Rome avait eu plus ou moins de peine à
les soumettre. Dans chaque province, on faisait même parfois
des différences entre les villes et les régions, pour le régime
des personnes et des biens, et aussi pour la répartition des
charges publiques ou des impôts, et c’est ce que nous voyons
se produire, d’une manière très marquée, en Sicile[467].


[467] Cicéron, Verr., act. II, lib. III, no VI.



L’impôt sur les diverses récoltes du sol était l’un des plus
importants. Les publicains chargés de le percevoir s’appelaient
les decumani ; c’était les publicains de choix, nous en avons
dit la raison ; c’est sur eux principalement que nous trouverons
des renseignements dans les Verrines.


Ici encore, nous laisserons de côté les détails de droit, et
certains points controversés et bien connus depuis longtemps ;
nous retrouverons tout cela, si nous nous occupons de l’objet
des entreprises des publicains, dans une seconde partie de notre
étude ; nous continuons ici à nous placer au point de vue
plus général de l’histoire.


Parmi les diverses régions de la Sicile, il en était de très
favorablement traitées. Cinq villes avaient été déclarées
exemptes d’impôts (sine fœdere immunes). Pour deux autres,
les impôts n’avaient pas été mis en adjudication. Ailleurs, à Halicye,
par exemple, les résidents étrangers payaient l’impôt
des céréales, tandis que les indigènes en étaient dispensés[468].
Enfin, on avait accordé à l’île tout entière cette faveur de rester,
pour la perception de l’impôt, sous l’autorité de la loi qui
lui était appliquée avant la conquête, la loi sicilienne d’Hiéron.
Cicéron reproche formellement à Verrès de n’avoir pas respecté
cette loi[469].


[468] Verr., act. II, lib. III, nos VI et XL.



[469] Verr., act. II, lib. III, no VII : « Tu homo minimi concilii, nullius
auctoritatis injussu populi ac senatus, tota sicilia recusante, cum
maximo detrimento atque ideo exitio vectigalium totam Hieronicam
legem sustulisti. » Une étude spéciale de cette loi a été publiée en Allemagne
par H. Degenkolb, Die lex Hieronica und das Pfändungsrecht
der Steuerpächter. Berlin, 1861.



Ce qui nous paraît plus exceptionnel et plus favorable encore,
dans cette législation fiscale, c’est que l’adjudication de
la ferme de l’impôt sur les récoltes, qui aurait dû se faire à
Rome comme toutes les autres, se faisait sur les lieux mêmes,
en Sicile, et d’après les anciens usages. Ainsi, les indigènes
pouvaient se rendre plus facilement adjudicataires, et, en fait,
ce furent quelquefois les villes elles-mêmes qui se chargèrent
de la perception de leurs propres impôts[470]. Ce procédé fut
employé dans d’autres provinces, et notamment il fut expérimenté
dans l’Asie Mineure. C’est là que se réglait la lex Censoria,
le cahier des charges qui devenait la loi des adjudicataires.


[470] Cependant, en 679-75, les consuls firent transporter par exception,
à Rome, l’adjudication des dîmes de l’huile, du vin et des petits légumes
de Sicile (Cicéron, De Republ., III, 6 ; Verr., act. II, lib. III, no VII).



Dans certaines provinces, notamment dans les provinces
espagnoles et carthaginoises, on établissait un impôt fixe,
vectigal certum ; en Asie, la locatio censoria était réglée, à cette
époque, par la loi Sempronia ; en Sicile, le procédé était le plus
supportable de tous, l’impôt étant proportionnel. C’était le
dixième de la loi d’Hiéron, que l’on avait conservé[471].


[471] Verr., act. II, lib. III, no VI.



Enfin, l’appréciation des récoltes pour la fixation des dîmes
à prélever, était établie par des censeurs élus par les Siciliens
eux-mêmes, et que ceux-ci choisissaient de façon à ce que la
répartition se fît de la manière la moins vexatoire et la plus
équitable[472].


[472] Verr., act. II, lib. III, no LIII : « Jam vero censores quem ad modum
in Sicilia isto prætore creati sint, opere pretium est cognoscere.
Ille enim est magistratus apud Siculos, qui diligentissime mandatur a
populo, propter hanc causam, quod omnes Siculi ex censu quotannis
tributa conferunt : in censu habendo potestas omnis æstimationis
habendæ summæque faciundæ censori permittitur. »



En ce qui concerne le régime fiscal, la Sicile était donc
aussi bien partagée que possible. C’était une loi sicilienne qui
réglait les bases de la perception, et le règlement des détails
s’y faisait dans un cahier des charges qui, rédigé en Sicile,
devait s’inspirer de l’esprit et des besoins locaux, beaucoup
mieux que s’il eût dû, comme ailleurs, arriver tout fait de
Rome, avec l’adjudicataire et ses nombreux acolytes.


Il n’en était assurément pas partout ainsi. Cicéron dit que
la Sicile est la seule province qui n’ait pas la haine des publicains
et des negotiatores. C’était, sans doute, par suite des effets
de cette législation bienveillante, avant le passage de
Verrès.


Au surplus, il ne faut pas s’étonner de ces faveurs, qui avaient
un caractère exceptionnel, fort probablement. La Sicile était
une des provinces les plus rapprochées de l’Italie, par la situation
géographique, aussi bien que par les mœurs. La civilisation
avait passé sur ce sol pour venir de la Grèce à Rome,
et c’est sur cette île féconde et de relations sûres, que les Romains
eux-mêmes avaient souvent trouvé un appui dans leur
lutte avec Carthage et les rois africains. La Sicile fournissait
d’immenses quantités de blé pour l’alimentation de Rome.


L’impôt était levé en nature par les decumani, et expédié par
eux à la ville ou aux armées ; c’était un premier dixième de la
récolte ; on y ajoutait un second dixième acheté par les soins
du préteur. La Sicile fournissait ainsi annuellement à Rome
6,800,000 modii, c’est-à-dire 586,958 hectolitres, composés de
la dîme imposée, de la dîme achetée à 7 fr. 15 l’hectolitre,
plus de 69,054 hectolitres achetés à 10 francs, prix fixé par le
Sénat, et assez rémunérateur pour cette époque[473].


[473] Belot, Hist. des chev., p. 173. — Une grande partie de ce blé était
destinée aux distributions gratuites ou à prix réduits, inaugurées par
les Gracques. — Voy. la note de M. Belot, loc. cit. — Verr., act. II,
lib. III, no LXX.



C’est à peine si nous avons besoin de dire que Verrès exerçait
ses prélèvements sur chacune de ces redevances. Nous allons
en parler plus bas avec Cicéron.


Le grand orateur nous fournit aussi des renseignements
intéressants sur l’impôt des douanes. La Sicile avait à cet égard
des règles propres, comme la plupart des autres provinces. Cet
impôt a été fort savamment étudié à plusieurs reprises. Verrès
en avait largement mésusé, comme de tout le reste ; nous allons
avoir l’occasion de le démontrer.




3o Juridiction et compétence au point de vue des sociétés de
publicains. — La Sicile avait aussi obtenu de Rome des règles
spéciales, relativement à la constitution des juridictions
civiles.


Nous avons déjà dit quelques mots des juridictions devant
lesquelles Verrès fut poursuivi lui-même à Rome ; elles étaient
encore composées, en 675-79, de sénateurs, conformément aux
lois établies par Sylla. Cette circonstance, il faut le dire, n’avait
pas rendu Verrès plus tendre ni plus circonspect envers les
sénateurs qui devaient être ses juges. Cicéron, qui sait l’importance
des préoccupations de cette nature, le lui reproche
sous la forme d’une observation de simple bon sens et s’étonne
de son imprudence : « Tu sic ordinem senatorium despexisti…
tamen ad ejusdem ordinis te judices esse venturum[474]. »


[474] Cicéron n’oublie pas, quant à lui, qu’il plaide devant des juges sénateurs,
et, pour les besoins de sa cause, il n’a aucun scrupule, cette
fois, à maltraiter les chevaliers et les publicains dans un passage que
nous avons rapporté plus haut.



Mais ce sont les tribunaux dont les publicains eux-mêmes
étaient justiciables, dans leurs rapports avec les contribuables,
qui nous intéressent spécialement ici : les juges des actions
privées signalées au Digeste.


Nous voyons dans la seconde Verrine, au livre II, spécialement
consacrée aux abus commis par les actes de justice, que
ces tribunaux impliquaient les deux éléments normaux de la
justice civile, magistrat et judex ; mais une loi spéciale avait
réglé, pour la Sicile, le choix des juges, et elle contenait même
une disposition particulière aux decumani. C’était la loi sicilienne
d’Hiéron qui devait être appliquée pour la composition
des tribunaux, comme pour le mode de perceptions, conformément
aux règles suivies avant la conquête[475].


[475] Verr., act. II, lib. II, no XIII.



Probablement, dans les autres provinces, le choix des juges
était laissé à l’appréciation du préteur, sans qu’il y eût de règles
spéciales aux procès où les publicains étaient intéressés.
Il en était autrement en Sicile. Or, sur ce point, comme pour
tous les détails de sa vie administrative, Verrès avait agi à sa
guise. Tu ausus es, lui dit Cicéron, pro nihilo præ tua præda
tot res sanctissimas ducere[476] ?


[476] Verr., act. II, lib. II, no XVI, et lib. III, no XI.



Verrès, contrairement à la loi de Hiéron qu’il eût dû appliquer,
prenait, pour en faire des juges, les gens les plus déconsidérés
et les plus tarés de son ignoble suite.


La Sicile bénéficiait, à cet égard, d’une autre disposition
spéciale, que le préteur ne respectait pas davantage. « Il existait »,
dit Cicéron, « une loi Rupilia donnée par P. Rupilius,
en vertu d’un sénatus-consulte, sur l’avis de dix députés, observée
en Sicile par tous les consuls et les préteurs. Verrès déclara
qu’il ne tirerait point les juges au sort comme le voulait
la loi Rupilia ; il en donna cinq, choisis à son gré[477]. »


[477] Verr., act. II, lib. II, no XVI.



« En présence des juges de ton choix, que feront ces pauvres
laboureurs ? » s’écrie l’orateur[478].


[478] Verr., act. II, lib. III, nos VII et XII.



Nous ne pouvons pas nous étendre ici, sur la manière dont
les tribunaux ainsi composés durent rendre la justice. On devine
aisément ce qui dut se passer, devant de pareils juges,
lorsque l’on sait avec quelle partialité systématique, les tribunaux,
légalement constitués, s’acquittaient eux-mêmes de leurs
fonctions.


Les Verrines nous fournissent encore quelques indications
intéressantes, quant aux règles de compétence de ces juridictions
sans justice. Cicéron ne nous en parle que pour blâmer
Verrès de les avoir méconnues.


Ainsi, par exemple, la règle que la compétence ne peut être
fixée par le caprice du demandeur, mais qu’elle doit plutôt
être conforme à la convenance du défendeur, existait assurément
en Sicile comme ailleurs, et s’imposait aux publicains
comme aux autres demandeurs de toute catégorie ; car Cicéron
s’indigne que Verrès ait osé établir une règle contraire au profit
des publicains[479].


[479] Verr., act. II, lib. III, no XV : « Statuit iste ut arator decumano
quo vellet decumanus vadimonium promitteret, ut hic quoque Apronio,
cum ex Leontino usque Lilybæum aliquem vadaretur, ex miseris aratoribus
calumniandi quæstus accederet… Contra omnia senatus consulta,
contra omnia jura contraque legem Rupiliam extra forum vadimonium
promittant aratores. »





4o Voies d’exécution. Les règles sur les voies d’exécution
étaient sans doute moins bien déterminées que celles que nous
venons de signaler pour la juridiction et la compétence ; quoi
qu’il en soit, Verrès n’observe pas davantage, sur ce point, les
lois et les usages ; il emploie partout la violence et l’arbitraire,
quand il s’agit d’extorquer quelque chose à un malheureux
administré.


Régler les voies d’exécution, protéger le vaincu de la bataille
judiciaire contre les exigences du vainqueur, c’est le devoir
essentiel d’un pouvoir exécutif jaloux de conserver l’ordre et
la paix : Verrès n’en avait eu aucun souci ; il aidait, au contraire,
à pressurer le contribuable désarmé. Aussi Cicéron
constate que le sol est abandonné, la terre laissée en friche,
et le pauvre provincial aux abois. Il ne faut pas s’en étonner.
Les lois romaines contenaient quelques mesures protectrices
pour eux contre les excès des publicains ; Verrès n’en tint aucun
compte. Cicéron le lui reproche et nous fournit ainsi de
nouvelles indications. « Ita diligenter constituta sunt decumano,
ut tamen ab invito aratore plus decuma non possit auferri. »


Verrès, en effet, accorde sans pudeur toute liberté d’action
aux publicains ses complices ; et les juges, ses complices
aussi, confirmeront le résultat, si on a le courage de se présenter
devant leurs tribunaux avilis.


Il impose d’abord aux agriculteurs l’obligation d’indiquer
en détail l’étendue des terrains qu’ils se proposent d’ensemencer ;
il leur défend d’enlever la récolte avant que les decumani
ne l’aient contrôlée ; enfin, il leur enjoint de commencer
par livrer aux publicains tout ce que ceux-ci demandent, sauf
le droit de se plaindre, après s’être préalablement exécutés.
« Quantum decumanus edidisset aratorem sibi decumæ dare oportere,
ut tantum arator dare cogatur. » Tout cela est signalé par
Cicéron comme injuste et contraire à la loi, non seulement à
la loi appliquée en Sicile, mais à celle de toutes les provinces.


Le publicain peut réclamer et prendre des gages pour assurer
le recouvrement de l’impôt ; il ne doit pas se faire une justice
préalable par la confiscation, tel est le droit partout, en
Asie, en Macédoine, en Espagne, en Afrique, en Italie[480].


[480] « Quum omnibus in aliis provinciis, Asiæ, Macedoniæ, Hispaniæ,
Africæ, Sardiniæ, ipsius Italiæ, qua vectigalia sunt, quum in his, inquam
rebus omnibus publicanus petitor et pignerator, non ereptor
neque possessor soleat esse. »



Il est vrai que, d’après les règlements de Verrès, le publicain
qui avait dépassé ses droits devait être condamné à payer huit
fois la valeur de l’excédent. Mais Verrès pouvait établir des
pénalités sévères, ses tribunaux étaient là pour ne les appliquer
qu’avec discernement, et sans doute pas du tout, puisque c’est
sur les publicains qu’elles auraient dû frapper.


Il serait fastidieux d’énumérer tous les procédés employés
par Verrès pour prendre, sous prétexte d’impôt, aux pauvres
agriculteurs, tout ce qu’ils pouvaient avoir. Le troisième discours
de la seconde action contient une foule d’anecdotes lugubres,
et de détails odieux que nous devons nous borner à signaler
ici.




5o Fraudes de Verrès avec les publicains. Comptabilité et registres
des compagnies. — Nous laisserions de côté la partie la
plus curieuse et la plus instructive de notre étude spéciale sur
les Verrines, au point de vue de l’histoire des spéculateurs
romains, si nous ne disions quelques mots des procédés par
lesquels Verrès se servit des publicains, pour réaliser ses bénéfices
de magistrature. Ce que fit Verrès, d’autres l’avaient,
sans doute, fait avant lui et comme lui ; il est probable que
c’est la conduite de beaucoup de gouverneurs et de publicains
que Cicéron nous a révélée, sous le nom de Verrès et des publicains
de Sicile ; c’est une raison de plus pour jeter un regard
sur ces rapines largement et audacieusement organisées.


Verrès frauda avec les Decumani sur l’adjudication de l’impôt
des blés, il frauda avec d’autres publicains sur l’opération de
l’achat des blés, il frauda avec la douane, et nous avons, sur
tous ces points, des détails circonstanciés, par le contenu de
registres insuffisamment falsifiés ou cachés, et remis au jour
par le zèle de l’implacable et éloquent accusateur qui devait en
tirer de si terribles arguments.


L’une des fraudes pratiquées à plusieurs reprises avec les
Decumani, était d’une simplicité vraiment cynique. Elle se
bornait, pour Verrès, à n’admettre comme adjudicataires, que
des hommes qui lui appartenaient et avec lesquels il partageait
les bénéfices de la perception. C’est ce qui nous explique
pourquoi il leur organisait à l’avance une juridiction où ils
n’avaient rien à craindre, des seuls juges auxquels l’on pouvait
s’adresser ; et c’est aussi ce qui nous explique pourquoi il violait
les règles de compétence, en amenant tous les plaignants
auprès de ce tribunal ; c’est ce qui explique, enfin, pourquoi
il assurait aux publicains tous les moyens possibles d’exécution
et de contrainte. « Aratores in servorum numero essent,
servi in publicanorum[481]. »


[481] Verr., act. II, lib. III, nos IX et X :
« Apronium, Veneriosque servos,
quod isto prætore fuit novum genus publicanorum, ceterosque
decumanos, procuratores istius quæstus et ministros rapinarum fuisse
dico. » Eod., no XIX.



Dans plusieurs villes importantes, centres de sections pour
les impôts[482], il avait adjugé l’entreprise à Apronius, compagnon
de toutes ses honteuses débauches, ou à Eschrion, l’ignoble
époux de Pippa la courtisane, ou à Docimus qui avait enlevé
pour lui Tertia sa toute-puissante maîtresse, la fille du
comédien Isidore, ou à Banobal, esclave de Vénus, tous ses
prête-noms, et les ministres de ses rapines éhontées.


[482] Eod., no XXXIII. Les dîmes, en Sicile, ne s’adjugeaient pas pour
l’île toute entière. Les adjudications se faisaient par régions ou par territoires
de villes, ainsi qu’on peut le constater, notamment aux nos XXXII
et suiv. Eod.



Dans ces conditions, Verrès avait pu se vanter d’avoir fait monter
le chiffre des adjudications au profit de l’État, même lorsque,
au fond, il était lui-même le véritable adjudicataire ; il avait un
moyen sûr de ne pas perdre, tout en laissant s’élever les enchères,
car, au lieu du dixième qu’il fournissait à l’État pour le
montant de l’adjudication, c’est la moitié de la récolte, la récolte
toute entière qu’il faisait enlever aux agriculteurs. Aussi, au
bout de bien peu de temps d’un tel régime, le pays était-il dévasté,
dépeuplé, comme si la plus terrible guerre y eût exercé
longtemps ses ravages ; les champs étaient déserts, l’agriculture
abandonnée. Il fallut que Métellus, le successeur de cet
impitoyable et indigne magistrat, avant d’aller prendre possession
de sa charge, « écrivît aux habitants des villes de Sicile,
ce qui ne s’était jamais fait avant lui, pour les exhorter à labourer,
à ensemencer les terres… en promettant d’appliquer,
pour les dîmes, la loi d’Hiéron… C’est à cette lettre, ajoute
Cicéron, que l’on doit le blé recueilli depuis lors en Sicile…
Personne n’aurait touché à une motte de cette terre, si la lettre
de Métellus n’eût pas été écrite… Glebam commosset in agro
decumano nemo, si Metellus hanc epistolam non misisset[483]. »


[483] Eod., no XXXIV.



Que sont, auprès de ces débordements, les abus des fermiers
généraux de notre ancien régime, contre lesquels on a tant
écrit et protesté, avec parfaite raison d’ailleurs. Quant à notre
féodalité financière contemporaine, elle constitue, à la vérité,
un organisme dont la puissance peut devenir redoutable aussi,
mais dans les détails administratifs de laquelle on ne retrouve
rien, grâce à Dieu, qui rappelle de semblables abominations.
On pourrait nous reprocher sans doute, de faire de l’homme un
rouage trop mathématiquement employé, et dont le moral lui-même
n’est traité que comme une force mécanique. C’est un
excès d’un autre genre, moins grave évidemment, mais qui
peut avoir aussi son immoralité et ses périls… Qu’est cela,
d’ailleurs, à côté de l’esclavage ?


Nous avons dit qu’indépendamment de la dîme prélevée
comme impôt dans les récoltes, on achetait aux Siciliens une
autre portion de leur blé, suivant des prix fixés par le Sénat ;
Verrès trouva le moyen de faire ses bénéfices sur l’argent
qui lui avait été attribué pour cet objet : près de deux millions
de francs.


Cette fois, les publicains ne furent pas ses complices, du
moins dès le début. Ils partagèrent d’abord, avec les agriculteurs,
le triste rôle des victimes ; mais Verrès sut, par ses faveurs
ultérieures, se rendre au moins leur témoignage en justice
favorable, et éviter de leur part une déposition qui eût pu être
écrasante dans son procès[484].


[484] Eod., no LXXI.



C’est en vertu d’un sénatus-consulte et des lois Terentia et
Cassia que se faisaient les achats de blé, dont une partie était
destinée aux frumentaires[485]. Il résulte du texte de Cicéron,
que, pour simplifier les opérations, l’État donnait au gouverneur
un mandat de payement sur les publicains, qui devaient
effectuer ainsi le versement d’une partie de ce dont ils étaient
débiteurs envers le trésor ; moyennant quoi, le gouverneur
devait payer comptant les vendeurs de blé[486]. Verrès se fit
payer le montant du mandat par les publicains, mais, au lieu
de solder avec cet argent le blé qu’il s’était fait livrer, il plaça
les sommes par lui reçues, à intérêt pour son propre compte.
Et Cicéron fait lire à l’appui de cette allégation, une correspondance
entre Verrès, les magistri et le pro magister résidant à
Syracuse, correspondance qu’il a fini par découvrir, après de
persistantes recherches. Veltius, l’un des magistri, se plaignait
dans ces lettres de ces irrégularités du préteur concussionnaire :
« Si tu ne déplaces pas ces fonds pour les remettre à
l’État, restitue-les aux publicains. » « Ut si hanc ex fœnore populo
pecuniam non retuleris, reddas societati[487] » ; ce qui prouve que
le profit n’était pas partagé, et que Verrès, seul, cette fois,
faisait des bénéfices par l’intermédiaire des publicains, et
même à leurs dépens.


[485] Eod., nos LXX et LXXI.



[486] « Pecunia publica ex ærario erogata, ex vectigalibus populi Romani
ad emendum frumentum attributa, fuerit ne tibi quæstio ? Pensitaritne
tibi binas centesimas. » C’est neuf millions de sesterces
(1,935,000 fr.) que Verrès avait dû toucher pour acheter 258,952 hectolitres
de blé. Voy. Belot, op. cit., p. 174. — Verr., eod., LXXI.



[487] Nous croyons, contrairement à l’interprétation de M. Belot, que
Verrès s’était fait livrer l’argent pour le placer, et non pas qu’il avait
fait payer les intérêts par les publicains eux-mêmes, ce qui, du reste,
aurait pu également se faire. L’observation de Velleius nous paraît être
conçue dans notre sens.



Le fait, quoique d’une importance minime, si on le compare
aux autres actes de Verrès, paraît cependant très grave à Cicéron,
qui s’indigne qu’on ait osé tromper ainsi les publicains[488].


[488] « Quis enim hoc fecit unquam ? » dit-il, « quis denique conatus
est facere, aut posse fieri cogitavit, ut quum senatus publicanos usura
sæpe juvisset, magistratus a publicanis pro usuris auderet aufere ?
Certe huic homini spes nulla salutis esset, si publicani, hoc est si
equites Romani judicarent. Minor esse nunc, judices, vobis disceptantibus
debet. » Verr., eod., no LXXII.



Cicéron y saisit, comme il l’a fait d’autres fois, l’occasion de
déclarer que, pour lui, chevaliers et publicains sont une seule
et même chose, « publicani, hoc est equites Romani » ; il nous
montre ensuite de quels égards étaient entourés les publicains
à Rome, en nous rappelant que le Sénat vient à leur aide,
quand il le faut, et que ce serait une chose inouïe, de voir un
gouverneur agir d’une autre manière.


Nous l’avons dit, les publicains, en formant un groupe compacte
par l’union de toutes leurs sociétés, en vue de leur intérêt
commun, étaient devenus une puissance à laquelle il n’était
pas prudent de toucher, et Verrès s’était permis cet acte impardonnable.
On n’en peut pas douter, car les lettres de deux
magistri l’affirment ; L. Servilii et C. Antistii, magistrorum,
primorum hominum et honestissimorum ; ces magistri étaient
des hommes de premier ordre et des plus honorés. On ne devait
pas admettre cela, même à l’égard des publicains de Sicile.
Leur personnel était, il est vrai, modeste et recruté sur place,
mais les directeurs étaient ordinairement à Rome, et rattachaient
ces petites sociétés locales à la fédération des publicains
du monde entier.


Dans l’accomplissement des fraudes que nous venons de rapporter,
les publicains avaient commencé par se plaindre, et puis
ils avaient accordé à Verrès, accusé, la complicité du silence.
Ils commenceront de même, dans l’affaire des douanes, que
raconte Cicéron, mais ils feront ensuite beaucoup plus que de
se taire, ils se réuniront en assemblée et prendront une délibération
pour tenter de faire disparaître certains dossiers, dans
lesquels se trouvent des mentions compromettantes pour l’ancien
préteur.


Voici le résumé des faits, d’après Cicéron et Tite-Live[489].


[489] Cicéron, Verr., act. II, lib. II, nos LXXIII et LXXVIII. — Tite-Live,
XLV, 18.



Verrès qui, bien que gouverneur, aurait dû, paraît-il, payer,
comme les simples particuliers, la douane à la sortie des ports
de Sicile, n’avait pas voulu s’y soumettre, notamment à Syracuse.
Canuleius, employé de la compagnie fermière des douanes
et des scripturæ et attaché au service de ce port, avait tenu
compte des objets passés sans acquitter les droits, et pour dégager
sa responsabilité, sans doute, il en avait même dressé le
compte dans un mémoire.


Il y avait quatre cents amphores de miel, une grande quantité
d’étoffes de Malte, cinquante lits pour triclinium, un
grand nombre de candélabres, soit pour soixante mille sesterces
de droits du vingtième, fraudés, suivant le tarif de la
douane de Sicile. « Mais », ajoute Cicéron, « la Sicile ayant de
tous les côtés des sorties par la mer, calculez les exportations
qu’il aura faites d’Agrigente, de Lylibée, de Palerme, de Thermes,
d’Halise, de Catane, de tant d’autres villes, et de
Messine ; de Messine, qu’il regardait comme son lieu de
sûreté ; Messine, où il vivait si tranquille et si libre de soucis,
et qu’il avait choisie pour transporter tout ce qui méritait
d’être gardé avec le plus de soin ou qu’il fallait faire passer
ailleurs avec le plus de secret. » Cicéron n’avait pas découvert,
malgré toutes ses recherches, d’autres notes sur les douanes,
et il se borne à faire des conjectures. « Lorsque j’eus trouvé ces
mémoires », ajoute-t-il, « on écarta et on cacha plus soigneusement
les autres. »


A l’époque de ces premiers abus, Canuleius, le fidèle douanier,
n’avait pas été le seul à se plaindre. Carpinatius, le pro
magister, c’est-à-dire le sous-directeur du service de la compagnie
des douanes et des scripturæ, en résidence en Sicile, avait
adressé des avis à ses employés, au sujet des fraudes du gouverneur.
Mais Carpinatius, soit pour en tirer des avantages
personnels, soit dans l’intérêt de ses associés, n’avait pas tardé
à devenir le familier de Verrès.


Ce Carpinatius, tout sous-directeur qu’il fût, pro magister
d’une compagnie fermière de plusieurs impôts et quelle que
fût la considération professée par Cicéron pour cette sorte de
personnages, n’était qu’un odieux fripon, bien digne de la société
dans laquelle il s’était fait admettre. « Comme il suivait
le préteur dans toutes les villes de sa juridiction, et qu’il ne le
quittait jamais, il en était venu à un tel point d’intimité, par
l’habitude de vendre ses décrets et ses sentences et de trafiquer
pour lui, qu’on le prenait pour un autre Timarchides. Mais, ce
qu’il y avait de plus grave encore, c’est qu’il prêtait à intérêt à
ceux qui venaient s’entretenir avec lui. Et l’argent qu’il portait,
sur son Codex, au débit de ses cocontractants (expensas iis
quibuscum contrahebat), il le portait au crédit du scribe de Verrès,
ou au crédit de Timarchides, ou à celui de Verrès lui-même.
Il prêtait, en outre, sous son propre nom, des sommes
extraordinairement élevées pour le compte de Verrès. »


A raison de ces services réciproques, Carpinatius fut bientôt
en si bons termes avec Verrès que, bien loin de continuer à
signaler aux employés de la compagnie les irrégularités et les
fraudes du préteur, il se mit, au contraire, à écrire à ses
associés des lettres pressantes pour faire valoir les éminents
services rendus et les bénéfices procurés par lui à la société.
« Ut si posset, quæ antea scripserat, ea plane extingueret. » Il
aurait voulu pouvoir détruire l’effet des circulaires qu’il avait
autrefois écrites.


C’est ce qu’aurait voulu, surtout, Verrès lui-même, lorsque
l’heure de la justice eut sonné pour lui, et qu’il fut obligé de
comparaître devant ses juges, foudroyé par les objurgations
de son accusateur.


Jusque-là, le pro magister, seul, avait pris part directement
à ces complaisances intéressées, mais cela ne pouvait pas suffire,
et maintenant ce seront tous les sociétaires en nom, qui
devront se rendre complices de ses crimes et de ses détournements
en faisant disparaître une correspondance accusatrice.
Ils n’hésiteront pas.


A ce sujet, le langage de Cicéron devient précis, et pour ainsi
dire, technique. C’est le langage même de nos grandes compagnies
que nous allons retrouver dans la bouche de l’habile
orateur. Nous faisons nos réserves, bien entendu, sur les
malhonnêtetés de l’opération elle-même.


Il s’agissait, disions-nous, de faire disparaître tous les écrits
compromettants pour Verrès, des archives de la compagnie ;
or, ces archives étaient sous la garde de la société, et le sous-directeur
ne pouvait, à lui seul, en détourner des dossiers.
Cicéron va nous dire comment on s’y prit : « Verrès avait
chargé un de ses amis qui était alors magister de la compagnie,
de prendre bien garde et de veiller à ce qu’on ne pût pas trouver
dans la correspondance des associés, quelque chose que l’on
pût invoquer contre ses intérêts ou sa considération[490]. » Voilà
le but ; il fallait avoir les fâcheux écrits.


[490] « Dat amico suo cuidam negotium, qui tum magister erat ejus
societatis, ut diligenter caveret atque prospiceret, ne qui esset in litteris
sociorum, quod contra suum caput atque existimationem valere posset. »



Or, il y avait une formalité nécessaire pour prendre une
mesure aussi grave et qui dépassait si manifestement les limites
de l’administration la plus large, en supposant qu’elle fût
licite. Ce qu’il fallait, c’était une délibération de l’assemblée
générale. On l’obtiendra donc puisque c’est nécessaire. Mais
on prendra des précautions pour éviter toute opposition importune :
« Laissant à l’écart la multitude des associés, il
convoque les decumani ; il fait un rapport. Ceux-ci délibèrent
et décident que les lettres qui pourraient être fâcheuses pour
la considération de Verrès, seraient soustraites, et qu’on prendrait
soin que rien de tout cela ne pût nuire à Verrès[491]. »


[491] « Itaque ille, multitudine sociorum remota, decumanos convocat :
rem defert. Statuunt illi atque decernunt, ut eæ litteræ quibus existimatio
C. Verris læderetur, removerentur, operaque daretur, ne ea res
c. Verris fraudi esse posset. »



Nous avons déjà signalé ce texte intéressant, dans plusieurs
occasions au cours de cette étude ; nous en apprécierons mieux
que jamais la portée, maintenant que nous connaissons les
circonstances qui l’environnent.


Il en ressort d’abord, en fait, que la compagnie fermière de
la douane et des scripturæ, l’était aussi de la dîme de Syracuse,
puisque ce sont les decumani, les décimaires, si on nous permet
cette traduction littérale, qui sont appelés à statuer sur les
mesures à prendre, et que c’est chez eux que l’on pouvait trouver
la correspondance et les livres relatifs aux affaires de Carpinatius,
le pro magister, au sujet des douanes.


Mais ce qu’il faut, c’est prendre corps à corps ces lignes si
absolument négligées jusqu’à ce jour, malgré leur intérêt. Que
signifient ces mots : Itaque ille, multitudine sociorum remota,
decumanos convocat : rem defert. Le sens nous paraît parfaitement
clair parce qu’il est absolument conforme à toutes nos
explications précédentes.


Le magister, en sa qualité de directeur, doit réunir les associés
decumani, c’est-à-dire les vrais publicains, les associés
en nom, pour la dîme, et, par conséquent, pour toutes les autres
perceptions entreprises par la même société[492].


[492] Si on les appelle decumani, c’est que l’impôt de la dîme était le
premier de tous dans l’opinion, et que ceux qui le percevaient étaient
les plus considérés parmi les publicains ; on n’appellera donc ceux-ci
ni scriptuarii, ni telonarii, comme on aurait pu le faire, puisqu’ils
avaient aussi la douane et les pâturages, mais decumani, parce que c’est
le titre qui les honore beaucoup plus que les deux autres. Nous avons
déjà démontré l’existence de cette espèce de hiérarchie entre les impôts
et entre ceux qui les perçoivent.



Le directeur convoque donc l’assemblée des decumani, puis
il expose la situation, rem defert ; et l’assemblée vote la suppression
des écrits compromettants pour Verrès, sans difficulté
apparemment, car nous savons déjà, par ses antécédents, qu’elle
n’a pas de scrupules.


Or, quelle est cette multitude d’associés qu’il est si aisé
d’éloigner des délibérations ? Ce ne sont pas, sans doute, des
associés comme les autres ? Et puis, comment se fait-il qu’ils
constituent une si nombreuse foule ? Multitudine sociorum remota.
Non, assurément, redirons-nous ; ce ne sont pas des associés
ordinaires ; et l’on pourra les écarter légalement de certaines
assemblées, de celles, notamment, où il s’agit de question
de direction intérieure, comme la tenue des livres et la correspondance.
Que sont-ils donc ? Nous répondrons, sans hésiter,
que ce sont ces participes, ces actionnaires, ces commanditaires
par actions ou capitalistes en foule, in multitudine, qui ne figurent
pas en nom, qui, sous le nom d’autrui, mettent leurs
épargnes dans les fonds publics, suivant le mot de Polybe, ces
actionnaires, qui veillent à leurs intérêts en surveillant les
actes de la compagnie, mais à qui on n’est pas obligé de tout
faire connaître.


Rappelons-nous que nous sommes en Sicile et non à Rome,
et cependant les actionnaires y sont présents en si grand nombre
que c’est une multitude qu’il s’agit de tenir à l’écart.
En était-il donc ainsi dans toutes les provinces livrées aux publicains ?
Les actionnaires étaient-ils partout aussi nombreux
sur le terrain de l’exploitation ? Nous ne le pensons pas. Nous
croyons, sur la foi de Polybe et de Cicéron, que le gros des actionnaires
devait être ordinairement à Rome, où tout le monde
est intéressé aux adjudications publiques d’une façon ou de
l’autre, pene ad unum.


Sans compter les employés et les trafiquants que nous avons
vus se répandre dans toutes les provinces riches, et qui étaient
assurément nombreux en Sicile, il faut se rappeler ici que, par
une disposition exceptionnelle, c’est dans l’île même qu’on
dressait la lex censoria, et que l’on procédait à l’adjudication,
en vertu de la loi sicilienne d’Hiéron et suivant les traditions
locales. La compagnie devait donc se composer surtout d’éléments
indigènes, et les actionnaires pouvaient y être en nombre,
plus que partout ailleurs.


Comme bien on le pense, les lettres ne furent pas retrouvées.
Mais Cicéron ne se tenait pas pour battu.


« Dès que j’eus découvert », dit-il, en poursuivant avec ardeur
sa cause, « que les lettres adressées aux administrateurs de
la compagnie étaient supprimées, je recherchai, ce qui était
très facile à trouver, quels avaient été les magistri de la société,
pendant les années de la préture de Verrès. Je savais qu’il est
d’usage, pour ceux qui ont été magistri, de garder copie de
toutes les écritures de leur gestion, lorsqu’ils livrent les archives
au nouveau magister. En conséquence, c’est chez L. Vibius,
chevalier romain, homme de premier ordre, qui m’était indiqué
comme le directeur de cette année-là, et que j’avais, par suite,
le plus grand intérêt à consulter, que je me rendis tout
d’abord. »


Cicéron y trouva les mémoires de Canuleius, l’employé trop
fidèle dont nous avons parlé ; c’était beaucoup. On y découvrait
les fraudes de la douane de Syracuse, dont les publicains auraient
voulu garder le secret. Mais le zèle du jeune avocat ambitieux
n’était pas satisfait ; il pensait pouvoir trouver plus et
mieux.


« Revenons », dit-il, « aux registres par doit et avoir (acceptilation
et expensilation), que personne n’a pu parvenir à faire
disparaître discrètement, revenons à ton ami Carpinatius[493]. »


[493] « Nunc ad sociorum tabulas accepti et expensi quas removere
honeste nullo modo potuerunt et ad amicum tuum Carpinatium revertemur. »
Verr., eod., no LXXVI.



Il y avait là ces registres sacrés que les particuliers tiennent
religieusement, dont les sociétés publiques, plus que tous
autres, doivent avoir le respect, et qu’il était défendu de transporter
ailleurs que là où ils avaient été tenus. On devait donc
les trouver sûrement à Syracuse. « Quod lege excipiuntur tabulæ
publicanorum, quominus Romam deportentur[494]. »


[494] Ibid.



Nous allons y découvrir, en effet, une dernière fraude, dont
les publicains s’étaient rendus coupables ; c’est par là que Cicéron
finit l’une de ses Verrines, sous le coup de la plus violente
indignation à l’égard de Verrès, mais en restant, au contraire,
absolument discret sur le compte des publicains ses
complices. C’est par là que nous terminerons aussi notre résumé
de ces documents précieux, et à peu près uniques, croyons-nous,
sur la vie intérieure des sociétés de publicains, d’avant
l’Empire.


Cicéron s’est rendu en Sicile pour voir par lui-même les
pièces qu’il ne pourrait pas trouver ailleurs et qu’il lui faut.


« Nous étions au courant de tout, dit-il, et nous avions les
tables de la société entre nos mains, lorsque tout à coup nous
apercevons des ratures telles, que le registre paraissait porter
la trace de falsifications récentes. Attiré par ces apparences
suspectes, nous y portons nos regards attentifs. Il y avait des
sommes créditées au nom de Verrutius C. F. (Erant acceptæ
pecuniæ a C. Verrutio C. F.) ; mais, de telle façon que, jusqu’à
la seconde r, les lettres étaient restées intactes, tandis que, à
la suite, les lettres étaient raturées. Il y avait ainsi une seconde,
une troisième, une quatrième mention de même nature
et beaucoup d’autres après. » On chercha s’il existait un Verrutius
en Sicile et l’on n’en trouva pas ; c’était donc bien Verrès
que l’on avait crédité sous ce faux nom. C’est lui qui avait
trafiqué de l’argent extorqué aux provinciaux, par l’intermédiaire
des publicains, et qui se cachait.


L’indignation de Cicéron n’a plus de bornes ; il pousse la passion
oratoire jusqu’à se jouer grossièrement du nom de Verrès,
« videtis ne extremam partem nominis, caudam illam Verris,
tanquam in luto, demersam esse in litura. » « Voyez-vous la fin
de ce nom, la queue de ce verrat, comme si elle était dans la
boue, se vautrer sous ses ratures ?… Est-il un homme plus
lâche », ajoute-t-il, « plus ignoble, plus homme quand il est avec
les femmes et plus femme dissolue parmi les hommes ?… Ce
serait se souiller que de vouloir innocenter ses turpitudes. »
Voilà jusqu’à quel ton l’orateur était arrivé quand il acheva sa
harangue.


Verrès ne s’était arrêté devant aucun obstacle ; il avait volé,
escroqué, répandu la misère et la mort autour de lui, et ce qui
semble à Cicéron une chose aussi grave, plus grave peut-être que
tout cela, c’est qu’on avait violé, pour favoriser ses fraudes, la
sainteté de ces registres, tabulæ sanctæ accepti et depensi, de ces
livres qui semblaient placés comme l’antique foyer de la familia
tout entier, sous la protection des lois divines, plus encore
que sous la sanction des lois humaines. « Tum flagitiosa tabularum
atque insignis turpitudo teneretur. » Ainsi se termine
l’énumération de ces insignes turpitudes.




6o Vue d’ensemble sur le régime des publicains en Sicile. — Si
nous jetons un coup d’œil d’ensemble sur ces détails de la vie
des publicains en province, pour en tirer une conclusion, nous
remarquerons d’abord que nous sommes ici dans une province
des mieux traitées par l’État. On a laissé persister la législation
sicilienne d’avant la conquête sur la juridiction, sur l’impôt
principal et sur son mode de perception.


Un esprit particulier de bienveillance avait dominé dans la
lex Provinciæ en Sicile ; on en aurait bénéficié, sans doute, si
l’on n’eût pas eu à compter avec les publicains et les gouverneurs.
Les lois y valaient mieux que ceux qui étaient chargés
de les appliquer.


Il est résulté de cet état de fait, que les sociétés vectigaliennes
se sont constituées dans l’île autrement que dans les provinces
ordinaires ; que, notamment, elles ont fractionné leurs exploitations
bien plus que cela ne devait se faire normalement. C’est
ce qui a rendu possible, à Verrès, cette fraude consistant à exclure
tous autres adjudicataires que ceux de son choix, dans
plusieurs régions. Si l’exploitation eût été plus étendue, le procédé
eût été peut-être plus difficile à pratiquer, et les concurrents
plus redoutables, même pour un préteur sans scrupule.


Il en aurait été de même probablement, pour les autres illégalités
flagrantes, préjudiciables aux publicains. Si ces derniers
eussent appartenu aux grandes compagnies, ils auraient pu
protester utilement contre les actes d’un gouverneur, même
tel que Verrès, et opposer puissance à puissance.


Mais le mal, pour les infortunés provinciaux, serait resté le
même, ou plutôt il se serait accru avec les grandes compagnies,
à l’égard des fraudes les plus fréquentes, celles dont le gouverneur
et les publicains profitaient ensemble.


La nature des opérations qui furent pratiquées par Verrès
avec l’ordre des publicains, nous prouve combien c’est à bon
droit que nous appelons les publicains des Manieurs d’argent.
Les fonds circulent entre leurs mains dans tous les sens. Non
seulement l’État délivre sur eux des mandats de payement,
qui les mettent en compte avec les gouverneurs, mais leurs
livres accepti et depensi constatent des avances de fonds, des emprunts,
des prêts usuraires, sous lesquels Verrutius, en réalité
Verrès, dissimule ses propres opérations. Ils reçoivent des dépôts.


Mais ce qui domine toutes ces fraudes, ces complicités honteuses,
ces abus de tout genre dont les publicains se rendent
coupables, avec ou sans les gouverneurs, c’est la régularité
parfaite de leur administration et de leur comptabilité. Il faudra
une assemblée générale, pour faire disparaître quelques
pièces anciennes, quelques lettres contenant certaines recommandations ;
quant aux pièces de comptabilité, à proprement
parler, en cas de perte, on en retrouve sûrement le double chez
celui qui fut magister pendant l’année dont on s’occupe ; et, en
tous cas, ces registres accepti et depensi, on sait bien où ils
sont, ils ne peuvent pas sortir de la place que la loi leur a fixée,
et il est difficile d’y dissimuler les moindres ratures, tant ils
doivent être bien tenus.


Les actionnaires peuvent être en sécurité, même lorsqu’on
éloigne la multitude qu’ils forment autour de la direction ; on
ne fera que des concessions utiles à la compagnie, et ils auront,
comme les associés en nom, exactement leur part de bénéfices.
Voilà ce que l’on retrouverait sûrement, en dehors de ce qui est
spécial à la Sicile, dans toutes les compagnies qui exploitent le
territoire de la République, comme adjudicataires de l’État.




§ 6. — Lucius Lucullus, Pompée, les publicains d’Asie (683-71).


Sylla, après avoir vaincu et désarmé, pour quelque temps,
Mithridate, était revenu à Rome, où nous l’avons suivi dans
ses œuvres dictatoriales, laissant, pour gouverner l’Asie en apparence
soumise, Lucullus son lieutenant. Il avait imposé aux
vaincus de lourdes charges, et les publicains, excités par le
désir de la vengeance contre les Asiatiques, autant que par
leurs instincts de rapacité ordinaire, avaient pensé pouvoir se
montrer sans pitié envers ces derniers. Ils se croyaient suffisamment
soutenus par l’indignation et la colère qu’avait laissé
au cœur des Romains de toutes les classes, le souvenir des horribles
débuts de la guerre, et se considéraient comme à l’abri
de tout contrôle.


Mais Lucullus ne voulut pas accepter la responsabilité de
leurs violentes représailles. Il se montra rigoureux pour les
abus et les crimes des publicains. Ceux-ci ne devaient pas le
lui pardonner. Ils poursuivirent, dès lors, avec acharnement
contre lui, sa disgrâce. « Soutenus par l’ancien tribun Quintius,
alors préteur, ils lui enlevaient à Rome son commandement
et faisaient décréter le licenciement d’une partie de ses
troupes[495]. » Nous allons voir, cependant, si Lucullus n’avait
pas raison d’intervenir.


[495] Duruy, Hist. rom., chap. XXV : Pompée.



Plutarque nous donne, à cet égard, quelques détails saisissants ;
nous les reproduirons dans le pittoresque langage de
son traducteur Amyot[496]. « Lucullus s’en alla visiter les villes
de l’Asie, afin que, pendant qu’il n’était point occupé aux affaires
de la guerre, elles eussent quelque soulagement des loix
et de la justice : car à faute que de longtemps elle n’y avait
point été administrée, ni exercée, la pauvre province était affligée
et oppressée de tant de maux et de misère, qu’il n’est
homme qui le peust presque croire, ni langue qui le sceut exprimer,
et ce par la cruelle avarice des fermiers, gabelleurs et
usuriers romains, qui la mangeaient et la tenaient en telle captivité,
que particulièrement et en privé, les pauvres personnes
étaient contraintes de vendre leurs beaux petits enfants et
leurs jeunes filles à marier, pour payer la taille, et l’usure de
l’argent qu’ils avaient emprunté pour la payer, et publiquement
en commun, les tableaux dédiés aux temples, les statues de
leurs dieux et autres joyaux de leurs églises, encore à la fin
étaient-ils eux-mêmes adjugés comme esclaves à leurs créanciers,
pour user le demeurant de leurs jours en misérable servitude,
et pis encore était ce qu’on leur faisait endurer avant
qu’ils fussent ainsi adjugés ; car ils les emprisonnaient, ils
leur donnaient la gehenne ; ils les détiraient sur le chevalet ;
ils les mettaient aux ceps et les faisaient tenir à découvert tout
debout en la plus grande chaleur d’esté au soleil, et en hiver
dedans la fange ou dessus la glace, tellement que la servitude
semblait un relèvement de misères et repos de leurs tourments.
Lucullus trouva les villes de l’Asie pleines de telles oppressions,
mais en peu de temps il en délivra ceux qui à tort en étaient
affligés… De même pour l’argent… Cette surcharge d’usure
était procédée de vingt mille talens qui sont douze millions
d’or (plus de 93 millions de francs), en quoi Sylla avait condamné
le pays de l’Asie, laquelle somme ils avaient bien payée
déjà deux fois aux fermiers et gabelleurs romains, qui l’avaient
fait monter en amassant et en accumulant toujours usures sur
usures, jusques à la somme de six vingt mille talens, qui sont
soixante-douze millions d’or (plus de 560 millions de francs).
Parquoy ces gabelleurs et fermiers s’en allèrent crier à Rome
contre Lucullus, disant qu’il leur faisait le plus grand tort du
monde, et à force d’argent suscitèrent quelques-uns des harangueurs
ordinaires à l’encontre de lui ; ce qui leur était aisé à
faire, pour autant mesmement qu’ils tenaient en leurs papiers
plusieurs de ceux qui s’entremettaient des affaires à Rome. »


[496] Plutarque, Lucullus, trad. Amyot, nos 35 et 36, t. V, p. 111.



Lucullus réduisit les intérêts au taux légal de un pour cent
par mois. Il annula tous les intérêts échus qui dépassaient le
capital primitif. Il défendit, sous peine de déchéance pour le
créancier, d’exiger les intérêts composés. « En moins de quatre
ans, ces règlements firent rentrer les Asiatiques dans leurs
biens[497]. » Or, parmi les « harangueurs ordinaires s’entremettant
des affaires à Rome, et que les gabelleurs et fermiers,
c’est-à-dire les publicains, tenaient en leurs papiers », se trouvait,
il faut bien le dire, au premier rang Cicéron ; on ne manqua
pas de l’utiliser pour se venger des sévérités de Lucullus.


[497] Voy. Plutarque, Lucullus, no 20. Belot, Hist. des chev., p. 180.



En conséquence, après avoir commandé, pendant sept années,
l’Asie Mineure avec fermeté et justice, après avoir remporté
plusieurs victoires sur Tigrane et sur Mithridate, Lucius
Lucullus fut rappelé contre son gré à Rome en 686-68 ; et, à
la suite du brillant discours de Cicéron pro lege Manilia, on lui
refusa le commandement d’une nouvelle guerre qui s’annonçait
en Asie, et dont il espérait être le général en chef.


Ce fut sur la demande des chevaliers, ainsi que l’orateur le
déclare lui-même, sans se rendre compte peut-être de toutes
les odieuses passions qu’il servait, que la préférence fut donnée
à Pompée dans les comices (687-67). « Tous les jours », dit Cicéron,
« on apporte de cette province des lettres écrites à des
chevaliers romains de la plus haute distinction, qui ont des
sommes considérables engagées dans l’exploitation de vos revenus
(quorum magnæ res aguntur, in vestris vectigalibus exercendis
occupatæ), et qui, à cause des liens étroits qui m’attachent
à l’ordre équestre, m’ont confié la tâche de conjurer
les périls qui menacent les intérêts de la République et les
leurs[498]. »


[498] Pro lege Manilia, II.



Lucullus resta en disgrâce ; Pompée fut choisi pour commander
l’armée d’Asie. C’était l’homme des publicains, du
moins ceux-ci le croyaient. Il devait être indulgent pour leurs
exactions, lui qui avait trafiqué par millions dans tous les pays
où l’avait amené la destinée, et qui s’était fait ainsi une immense
fortune, par tous les moyens, quoiqu’on l’appelât l’honnête
homme. Les publicains satisfaisaient du même coup
leurs rancunes pour le passé, et leurs convoitises pour l’avenir.


Nous laisserons les événements militaires se poursuivre
avec Pompée en Asie, et, pour reprendre notre histoire des
manieurs d’argent, nous fixerons notre attention sur certains
passages de ce discours pro lege Manilia, qui peuvent compter,
à notre point de vue, parmi les documents les plus certains et
les plus concluants du sujet.


Pour n’être pas tentés d’assouplir, plus qu’il ne le faudrait,
le texte latin au langage de notre monde financier moderne,
ou plutôt pour n’être pas suspectés de l’avoir fait, en
présence d’un exposé que l’on croirait écrit de nos jours, nous
suivrons, pour les passages transcrits en français, la traduction
de M. Nisard. Nous reprendrons les expressions latines elles-mêmes,
sur les points où devront porter nos observations.


Dans son discours, Cicéron, après avoir annoncé qu’il parle
comme mandataire des chevaliers et des publicains, démontre
qu’il faut assurément les défendre pour eux-mêmes, mais que
l’intérêt général l’exige plus encore parce que, de la prospérité
de leurs affaires, dépend directement celle du peuple tout entier.
Il entre, à cet effet, dans des considérations très caractéristiques
de l’organisation financière de Rome ; il le fait dans
des termes précis et avec une force de raisonnement simple et
pratique, qui pourraient servir encore de modèle, en semblable
occurrence, aux orateurs politiques et aux économistes contemporains.


C’est ce qui explique, et qui nous fera pardonner, nous
l’espérons, la longueur des extraits que nous empruntons à
cette célèbre harangue[499].


[499] Pro lege Manilia, nos VI et VII : « Quanto vos studio convenit,
injuriis provocatos, sociorum salutem una cum imperii vestri dignitate
defendere, præsertim quum de vestris maximis vectigalibus agatur ?
Nam ceterarum provinciarum vectigalia, Quirites, tanta sunt, ut iis
ad ipsas provincias tutandas vix contenti esse possimus ; Asia vero
tam opima est et fertilis, ut et ubertate agrorum, et varietate fructuum,
et magnitudine pastionis, et multitudine earum rerum, quæ exportantur,
facile omnibus terris antecellat. Itaque hæc vobis provincia,
Quirites, si et belli utilitatem et pacis dignitatem sustinere vultis, non
modo a calamitate, sed etiam a metu calamitatis est defendenda. Nam
ceteris in rebus quum venit calamitas, tum detrimentum accipitur ; at
in vectigalibus non solum adventus mali, sed etiam metus ipse affert
calamitatem. Nam quum hostium copiæ non longe absunt, etiamsi
irruptio facta nulla sit, tamen pecora relinquuntur, agricultura deseritur,
mercatorum navigatio conquiescit. Ita neque ex portu, neque ex
decumis, neque ex scriptura vectigal conservari potest : quare sæpe
totius anni fructus uno rumore periculi, atque uno belli terrore amittitur.


» Quo tandem animo esse existimatis aut eos, qui vectigalia nobis pensitant,
aut eos, qui exercent aut exigunt ; cum duo reges cum maximis
copiis prope adsint ? Quum una excursio equitatus perbrevi tempore
totius anni vectigal auferre possit ? Quum publicani familias maximas,
quas in salinis habent, quas in agris, quas in portubus atque custodiis,
magno periculo se habere arbitrentur ? Putatisne vos illis rebus frui
posse, nisi eos, qui vobis fructuosi sunt conservaveritis, non solum, ut
antea dixi, calamitate, sed etiam calamitatis formidine liberatos ?


» Ac nec illud quidem vobis negligendum est, quod mihi ego extremum
proposueram, quum essem de belli genere dicturus, quod ad multorum
bona civium Romanorum pertinet, quorum vobis, pro vestra sapientia,
Quirites, habenda est ratio diligenter. Nam et publicani, homines et
honestissimi et ornatissimi, suas rationes et copias in illam provinciam
contulerunt, quorum ipsorum per se res et fortunæ curæ vobis esse
debent. Etenim si vectigalia nervos esse Reipublicæ semper duximus ;
eum certe ordinem, qui exercet illa, firmamentum ceterorum ordinum
recte esse dicemus. Deinde ceteris ex ordinibus homines gnavi et industrii
partim ipsi in Asia negotiantur, quibus vos absentibus consulere
debetis ; partim sua et suorum in ea provincia pecunias magnas
collocatas habent. Erit igitur humanitatis vestræ, magnum eorum
civium numerum calamitate prohibere ; sapientiæ videre multorum
civium calamitatem a Republica sejunctam esse non posse. Etenim
illud primum parvi refert, vos publicanis amissa vectigalia postea victoria
recuperare. Neque enim iisdem redimendi facultas erit, propter
calamitatem, neque aliis voluntas, propter timorem. Deinde quod nos
eadem Asia, atque idem iste Mithridates initio belli Asiatici docuit, id
quidem certe calamitate docti memoria retinere debemus : nam tum,
quum in Asia res magnas permulti amiserant, scimus Romæ solutione
impedita fidem concidisse. Non enim possunt una in civitate multi rem
atque fortunas amittere, ut non plures secum in eadem calamitatem
trahant. At quod ipsi videtis : hæc fides atque hæc ratio pecuniarum,
quæ Romæ, quæ in foro versatur, implicita est cum illis pecuniis
Asiaticis et cohæret ; ruere illa non possunt, ut hæc non eadem labefacta
motu concidant. Quare videte, num dubitandum vobis sit, omni
studio ad id bellum incumbere, in quo gloria nominis vestri, salus
sociorum, vectigalia maxima, fortunæ plurimorum civium cum Republica
defendantur. »



« Ne devez-vous pas », dit-il, « insultés vous-mêmes et provoqués,
défendre à la fois l’existence de vos alliés et la dignité
de votre empire, surtout lorsqu’il s’agit de vos plus beaux revenus ?
Car à peine pouvons-nous, avec les tributs que nous
retirons des autres provinces, leur assurer protection, tandis
que l’Asie, si riche et si fertile, l’emporte incontestablement
sur tous les pays du monde par la fécondité de son sol, la variété
de ses produits, l’étendue de ses pâturages et le nombre
immense de ses exportations. Vous devez donc, Romains, si
vous voulez faire face aux dépenses de la guerre et maintenir
la dignité de la paix, mettre cette province en état de n’éprouver,
et même de ne craindre aucun malheur. »


« En toute autre chose, la perte n’est sensible que quand le
mal est venu ; mais, en matière de tributs, la seule appréhension
du mal est une calamité. En effet, quand l’ennemi est proche,
et avant même qu’il ait exercé aucune hostilité, les troupeaux
sont délaissés, l’agriculture est abandonnée et le commerce maritime
suspendu. Ainsi, plus de droits à percevoir ni sur les
ports, ni sur les récoltes (decumas, la traduction Nisard porte :
les blés), ni sur les pâturages ; ainsi une simple alarme, la
crainte seule d’une guerre font perdre souvent le produit de
toute une année. »


« Quelles sont, croyez-vous, les dispositions et de ceux qui
nous paient l’impôt et de ceux qui en exigent et perçoivent le
recouvrement, lorsque deux rois avec des forces considérables
sont à leurs portes ; lorsqu’une seule excursion de la cavalerie
peut, en quelques heures, enlever les revenus de toute une année ;
lorsque les fermiers de l’État sont troublés de la pensée
qu’un immense péril menace les nombreuses familles d’esclaves
employés par eux dans les salines, dans les champs, dans
les ports et dans les magasins ? Quels revenus pensez-vous retirer
de là, si ceux-là même auxquels vous les affermez ne
trouvent pas en vous une garantie infaillible, non seulement,
comme je vous l’ai dit plus haut, contre les malheurs de la
guerre, mais contre la crainte même d’un malheur ?


» Considérez encore un fait important que je me suis proposé,
en parlant de l’objet de la guerre, de signaler en dernier
lieu à votre intention ; c’est qu’il y va, dans cette circonstance,
de la fortune d’un grand nombre de citoyens. Il est, Romains,
de votre sagesse, de les protéger efficacement. Les fermiers de
l’État, tous hommes d’honneur et de naissance, ont transporté en
Asie leurs valeurs et leurs réserves (rationes et copias), et il est
nécessaire que vous couvriez de votre sollicitude ces biens qui
constituent leur fortune. Car, si nous avons toujours estimé
les revenus des provinces comme le nerf de la République,
nous n’hésitons pas à dire que l’ordre qui les prélève est le
soutien des autres ordres. Il est ensuite, parmi ces derniers,
beaucoup de gens actifs et industrieux, les uns font le commerce
en Asie et vous leur devez un appui sur une terre étrangère ;
les autres ont de grandes sommes d’argent placées dans
cette province, tant pour eux que pour leurs familles. Il est
donc de votre humanité de prévenir les malheurs de tant de
citoyens et de votre sagesse de sentir la solidarité profonde
qui associe la République à la ruine de tant d’individus. »


« D’abord, il vous servira peu que la victoire rétablisse les
impôts perdus pour vos fermiers, puisque ceux-ci, après les
spoliations subies, ne pourront plus se porter adjudicataires,
et que d’autres ne le voudront pas par crainte de l’avenir. (Neque
redimendi facultas erit, la traduction Nisard porte : ne
pourront pas se libérer envers vous et que d’autres ne le voudront
pas par crainte d’une semblable ruine.) Ensuite la leçon du malheur,
l’expérience que nous avons acquise à nos dépens, au
commencement de la guerre, dans cette même Asie et de la
part de ce même Mithridate, ne doivent pas s’effacer de notre
mémoire. »


« Rappelons-nous qu’au moment des désastres essuyés par
plusieurs de nos concitoyens en Asie, à Rome, les payements
étaient suspendus et le crédit tombé. Car, dans une seule cité,
la destruction de la fortune de plusieurs particuliers, ne manque
pas d’en entraîner une foule d’autres dans le même désastre.
Sauvez l’État de cette catastrophe, croyez-moi, croyez-en
ce que vous voyez sous les yeux. Le crédit qui vivifie le commerce
dans Rome, et la circulation de l’argent sur notre place,
dépendent essentiellement de nos opérations financières en Asie :
les unes ne peuvent être bouleversées sans que les autres ne
soient ébranlées par leur chute et ne s’écroulent avec elles. Balancerez-vous
donc un instant à poursuivre, avec une infatigable
ardeur, une guerre dans laquelle vous avez à défendre la
gloire du nom romain, le salut de vos alliés, vos revenus les
plus considérables, la fortune d’une foule de citoyens et la
République elle-même ? »


Pour saisir complètement la portée de cette argumentation,
comme pouvaient le faire les citoyens auxquels elle était adressée,
il faudrait, comme eux, connaître l’état de la province
d’Asie, particulièrement au point de vue des grandes entreprises
sur lesquelles les préoccupations devaient se porter à la
veille de la guerre. Nous allons donner, à ce sujet, les explications
nécessaires.


Des différences importantes existaient en ces matières, entre
l’Asie et la Sicile, dont les Verrines nous ont dépeint la situation ;
et il ne faudrait pas croire que nous connaissons les publicains
d’Asie, par ce que nous savons de ceux de Sicile.


Ces différences sont très marquées dans le passage du pro
lege Manilia que nous venons de transcrire ; chaque phrase
semble en signaler une distincte, c’est ce que nous allons faire
ressortir, pour en tirer des conclusions.


Elles se manifestent d’abord, en ce qui concerne le personnel.
On est frappé des égards incessants avec lesquels Cicéron
traite les publicains d’Asie, des hommages qu’il semble chercher
à leur rendre à tout propos. Dans une seule page, il recommande
leurs intérêts au peuple, à trois reprises et sous des
points de vue chaque fois différents. Il veut qu’on leur épargne,
même la crainte du mal dont ils pourraient être menacés ;
qu’on songe à leurs biens, à leurs esclaves, à leur avenir pour
eux-mêmes, per se, en même temps que pour la République. Il
les appelle homines honestissimi et ornatissimi ; il les considère
comme l’appui des autres ordres, firmamentum ceterorum ordinum.
C’est d’eux surtout qu’il semble qu’on doive s’occuper en
préparant la guerre. Au fond, c’est bien dans ce but exclusivement
que Cicéron parlait.


Nous n’avons trouvé dans les Verrines rien de semblable, et
cependant Cicéron était, dès ce temps, l’ami déclaré des chevaliers
et des publicains du monde entier. La plupart du temps,
au contraire, il objurgue les publicains de Sicile ; il se plaint
de ce qu’ils sont, par opposition à ce qu’ils devraient être ; il a,
tout au plus, quelques mots gracieux, en passant, pour certains
magistri.


Or, cela ne vient pas seulement de ce que Cicéron parlait
ici au nom des publicains, ce qui devait bien cependant compter
pour quelque chose, ni de ce que Verrès avait lamentablement
choisi, par un étrange abus de pouvoir, les adjudicataires des
impôts ; cela se rattache aussi au fond des choses, c’est-à-dire
à la différence du régime des adjudications dans les deux provinces.


Les publicains d’Asie sont de grands personnages, et ils sont,
en effet, traités comme tels, parce que les sociétés qu’ils constituent
sont des sociétés considérables qui se sont fait adjuger
en bloc, entre autres choses, l’ensemble des impôts de la province ;
qu’ils sont à peu près tous citoyens, habitants de Rome,
où s’est faite l’adjudication, où les fonds se sont réunis et où
l’affaire s’est organisée. Cicéron parle même d’eux, comme de
gens qu’il paraît connaître personnellement, et auxquels le peuple
doit accorder tout naturellement son estime et son respect.


En Sicile, il n’en était pas ainsi, nous l’avons vu. Les adjudications
faites sur les lieux mêmes et fractionnées, n’étaient,
par ce fait même, que des opérations restreintes. Les publicains
n’étaient plus, là, de grands personnages ; ils étaient, eux et
leurs associés, en grand nombre, des Siciliens ou des Italiens
fixés dans la province ; Verrès les a pris jusque parmi les esclaves
de Vénus. La différence était encore plus sensible pour les
simples associés bailleurs de fonds (socii non decumani) ; c’était
vraisemblablement de Siciliens que se composaient, presque
exclusivement, ces multitudes d’actionnaires, dont nous avons
parlé et que nous allons retrouver ici, mais sous un tout autre
aspect.


Des différences analogues existaient conséquemment pour
le matériel et les fonds. En Sicile, on a tout pris sur place, et
ce qui constitue les avances des sociétés est moins considérable,
parce que les entreprises elles-mêmes le sont moins ; Cicéron
ne s’en occupe même pas dans les Verrines, quoiqu’il ait
eu assurément l’occasion de le faire, dans ces discours écrits à
loisir, où il paraît ne rien vouloir oublier.


En Asie, au contraire, tout est arrivé de Rome, en même
temps que ces très honorables publicains ; suas rationes et copias,
in illas provincias attulerunt ; ils y ont peut-être même
amené ces grandes troupes d’esclaves, familias maximas ; il
faut protéger ce matériel à tout prix ; per se res et fortunæ curæ
vobis esse debent.


Les entreprises de l’Asie se relèvent donc en importance, à
tous les points de vue, en comparaison de ce que nous avions
vu en Sicile. Quelle que fut la ressemblance des deux provinces
à l’égard des richesses du sol et du parti que les Romains
avaient su en retirer, le régime des adjudications avait tout
différencié, personnes et choses ; et, il faut le redire, sous ce
rapport la Sicile était l’exception, c’était le régime de l’Asie qui
était la règle ordinaire.


Jamais, évidemment, l’ordre des publicains n’eût atteint le
degré d’influence qu’il est impossible de lui méconnaître, dans
les plus grandes affaires de la politique romaine, la confection
des lois, le choix des magistrats et des généraux, la direction
des guerres, si le fractionnement des entreprises et le recrutement
local du personnel se fût produit d’une façon normale en
Asie, et dans les autres provinces, comme en Sicile. Ceci devait
être plus tard le procédé volontairement dissolvant de l’Empire.


On peut donc affirmer que les discours où Cicéron a eu spécialement
à s’occuper des publicains, par une heureuse fortune,
nous ont amenés, avec l’Asie et la Sicile, aux deux degrés extrêmes
de l’échelle, comme pour nous permettre de juger par
là, ce que devaient être les situations intermédiaires ; et nous
croyons, en effet, que la vérité est là[500].


[500] Nous pourrons examiner en détail, dans notre seconde étude, les
règles spéciales sur la dîme des récoltes en Sicile, en Asie et dans les
autres provinces, en examinant les matières sur lesquelles ont porté les
spéculations des publicains.



En Asie, la ferme des impôts est devenue une des plus grosses
entreprises de l’État ; « Il s’agit de vos plus grands revenus ;
les impôts des autres provinces sont tels… que c’est à
peine s’ils peuvent vous suffire… L’Asie, au contraire, est si
riche… qu’on peut sûrement la mettre au-dessus de toutes
les autres terres[501]. » Aussi, nous voyons que la demande
de réduction de l’adjudication de la ferme des impôts d’Asie
fut discutée au Forum à plusieurs époques, et que César fit de
cette demande un moyen d’influence de sa politique intérieure,
pour arriver au pouvoir.


[501] Pro lege Manilia, VI : « De maximis vestris vectigalibus agitur :
ceterarum provinciarum vectigalia sunt… ut vix contenti esse possimus…;
Asia vero tam opima est… ut… facile omnibus terris antecellat. »



Il résultait de cette organisation que le gouverneur de cette
province devait traiter avec les compagnies de puissance à puissance,
et qu’il restait souvent désarmé en présence de leurs
abus ; que, le plus souvent, il laissait tout faire, par découragement
ou par intérêt. Nous pouvons nous rappeler ce que les
Asiatiques eurent à souffrir jusqu’à Lucullus, jusqu’à cette
courageuse intervention que les publicains firent chèrement
payer à son auteur, comme ils le firent pour bien d’autres.


Voilà ce que nous pouvions signaler d’abord, dans le discours
pro lege Manilia ; il nous montre, sous ces premiers aspects,
l’état normal des entreprises de province, dans son plus grand
développement.


Mais ce qui présente pour nous une importance prédominante,
dans ce texte, ce sont les considérations d’intérêt public,
les raisons d’État en vue desquelles l’orateur demande
que les publicains soient défendus par les armées romaines,
sous la conduite du général qu’il leur convient de choisir,
et qu’il leur faut pour le salut de la république.


Nous n’insisterons pas sur les observations très justement
présentées par Cicéron, au sujet du rendement de l’impôt, des
influences multiples auxquelles ce rendement est si facilement
exposé, et de son importance pour l’État. Il y a là des vérités
incontestables et utiles, que l’orateur met en relief avec autant
de netteté que de force. Mais il ajoute que le peuple tout
entier est aussi intéressé au salut des publicains que les publicains
eux-mêmes. C’est ce que nous allons examiner de plus
près.


Relevons d’abord l’état et le nombre des spéculateurs qui
exploitent la province.


Ce sont, en première ligne, les negotiatores : des chevaliers,
mais en majeure partie des plébéiens en voie de faire fortune,
ou simplement des Italiens, les successeurs ou les survivants de
ceux dont Mithridate avait organisé la spoliation et le massacre
en masse. « Ceteris ex ordinibus homines gnavi et industrii
partim ipsi in Asia negotiantur, quibus vos absentibus consulere
debetis. » Ceux-là sont absents de Rome ; ils trafiquent de leur
argent à côté des publicains, se servant d’eux comme banquiers,
banquiers eux-mêmes, ou marchands, ou usuriers ; mais opérant,
pour la plupart, isolément et pour leur compte, à raison
des règles de la société civile ou commerciale romaine, qui ne
leur permettent pas d’étendre beaucoup les avantages de l’association.
Nous ne les mentionnons ici que pour mémoire. Ils
ne sont pas de ceux qui nous occupent.


Mais, en outre de ces chevaliers et de ces negotiatores indépendants,
d’autres spéculateurs sont restés à Rome. Ceux-là
se sont bornés à verser leur argent, pour le placer dans les
affaires d’Asie. Ils l’ont fait largement, sans doute, parce qu’ils
ont vu de gros bénéfices à réaliser dans ces entreprises. Ils y
ont placé leurs fonds et même ceux de leurs proches ; tout ce
dont ils pouvaient disposer. Cela constituait d’énormes capitaux,
car Cicéron réitère ses recommandations à ce sujet : « Erit
humanitatis vestræ magnum eorum civium numerum calamitate
prohibere ; sapientiæ videre multorum civium calamitatem a Republica
sejunctam esse non posse… fortunæ plurimorum civium
cum Republica defendantur. Partim sua et suorum pecunias magnas
collocatas habent. »


C’est dans ces valeurs innomées et ces énormes capitaux apportés
de Rome dont parle le texte, que nous apparaissent les
multitudines sociorum de Sicile, la foule des associés de second
rang, non decumani sed socii ; en un mot, les actionnaires bailleurs
de fonds, complément nécessaire de toutes les entreprises
de grande étendue.


D’abord les employés des publicains avaient eux-mêmes des
partes, spécialement dans les entreprises asiatiques. Valère-Maxime[502]
nous l’a dit au sujet de l’un d’eux, Antidius, qui
arriva plus tard au consulat. Ils étaient actionnaires, participes.


[502] Valère-Maxime, VI, 9, no 7.



Mais que seraient donc ces capitalistes, aux intérêts très importants
desquels il faut veiller, et qui ne sont pas en Asie pour
y veiller eux-mêmes, s’ils n’étaient pas aussi des participes.


Ce ne sont pas, assurément, des associés de ces negotiatores
opérant personnellement en Asie. Nous en avons fait déjà
pressentir la raison. On ne pratique pas ce jus fraternitatis,
caractéristique de l’étroite et personnelle société de droit commun,
quand on est séparé par des centaines de lieues de distance.
Toutes les règles du contrat de société auraient gêné,
ou même rendu impossible une pareille combinaison.


Ce ne sont pas davantage des bailleurs de fonds intéressés
dans leurs bénéfices, car ce seraient des commanditaires, et la
commandite simple n’est ni pratiquée, ni même probablement
connue, dans les relations des particuliers. Caton avait eu le
sentiment de ce qu’elle pouvait être ; son amour de l’argent le
lui avait fait découvrir et tenter sur une très grande échelle,
mais sous une forme compliquée en apparence, nous l’avons
dit ; et cela n’avait pas été imité dans la pratique des hommes
de son temps.


Peut-être pouvait-on y comprendre, nous l’accordons, quelques
prêteurs à intérêt ; mais ils ne devaient pas être nombreux.
On ne livre pas à de simples negotiatores qui n’ont pas,
pour la plupart, même le cens équestre, et qui s’en vont trafiquer,
au delà des mers, des sommes considérables, pour en retirer
le simple profit des intérêts que l’on pourrait obtenir autour
de soi, au même taux légal et sans les mêmes dangers.
Le mutuum, même avec les intérêts, ne peut pas prétendre,
par sa nature, à de si aventureuses destinées ; les Français qui
ont besoin d’argent à Londres, à Madrid ou à New-York, trouveraient
difficilement, en France, de simples particuliers qui
voulussent leur prêter de l’argent au taux légal. De tout temps,
il y a eu d’autres procédés à suivre, en pareille occurrence.


Peut-être y avait-il, nous voulons bien le croire, quelques
fonds prêtés à la grosse, nautico fœnore, parmi ces magnas pecunias.
Le nauticum fœnus, avec ses chances et son défaut de
garanties présentes, donne, au moins, plus de latitude dans
les bénéfices que le simple prêt. Mais ces bénéfices eux-mêmes
sont réglementés comme des intérêts ; ils furent même fixés à
un taux déterminé par la loi ; d’ailleurs, l’emploi de ce contrat
particulier est limité au commerce de mer, aux grosses aventures
des traversées ; or, il s’agit ici de sommes placées dans
la province : quas in ea provincia collocatas habent.


Si ce n’est ni la société ordinaire, ni la commandite, ni le
prêt à des particuliers, ni le nauticum fœnus, qui peuvent expliquer
la présence de ces énormes capitaux expédiés en Asie, de
quoi donc peut parler Cicéron en les recommandant au peuple ?


Tout devient simple et naturel pour nous, dans ce membre
de phrase passé presque inaperçu jusqu’ici, considéré comme
sans importance, et négligé, quoiqu’il présentât, à raison des
proportions que lui a données très volontairement l’orateur,
les éléments d’un fait considérable. Tout devient clair, non
seulement par suite des éliminations que nous venons de faire
sûrement, et qui nous indiquent ce qui n’était pas et ne pouvait
pas être ; mais aussi et surtout, parce que pour nous, tout
démontre directement la vérité, sur ces grosses sommes exploitées
au profit des capitalistes romains. Ce sont les partes des
grandes compagnies, les actions des souscripteurs de Rome.


Il ne faut pas oublier, en effet, que les publicains sont là,
échelonnés sur tout le territoire de la province d’Asie, avec
leurs immenses ressources ; non seulement ils exploitent en
bloc les impôts de la plus riche des provinces, mais ils exploitent
aussi les salines, les fonds de terre, les mines, les douanes.
Ils y ont des troupes d’esclaves, les unes attachées au
travail du sol, d’autres au trafic des ports et des entrepôts commerciaux.


Comment auraient-ils pu suffire seuls, aux avances nécessitées
par ces entreprises énormes et diverses, quelque nombreux,
quelque riches qu’ils fussent individuellement ?


Dès le début de son discours, Cicéron semble même s’être
expliqué à cet égard, aussi clairement que possible, en parlant
de ces chevaliers romains restés à Rome, qui reçoivent tous
les jours des nouvelles d’Asie et « quorum magnæ res aguntur,
in vestris vectigalibus occupatæ ». Ces mots ne semblent-ils pas
se référer spécialement aux associés de capitaux, c’est-à-dire
aux gros actionnaires des sociétés vectigaliennes ?


C’est évidemment à ce grand nombre d’intéressés aux affaires
des publicains et à ces gros capitaux exportés par eux, que Cicéron
fait allusion, lorsqu’il appelle les publicains firmamentum
ceterorum ordinum. Il n’aurait pas dit cela d’eux, s’ils
n’eussent été que des collecteurs d’impôts ou des entrepreneurs
de travaux publics. Souvenons-nous du mot de Polybe, encore
vrai du temps de Cicéron : « pœne ad unum omnes… quæstu inde
faciendo sunt impliciti. » Souvenons-nous de ce que nous dit
Cicéron lui-même, lorsqu’il place les affaires des publicains,
publica sumenda, parmi les sources normales des revenus des
particuliers.


Tout cela, Cicéron le disait dans un langage très intelligible
pour les Romains, pour les citoyens qui l’entouraient, tous
parfaitement instruits des spéculations que l’État mettait à leur
portée, par le fait des grandes sociétés adjudicataires. Il faut
se placer dans la même situation que ceux qui écoutaient le
grand orateur, pour comprendre à demi mots les choses qu’il
n’avait pas à leur expliquer, et qu’après dix-neuf siècles, nous
ne pouvons reconstituer sûrement, que par la réflexion, les
recherches, et à la lumière des faits analogues qui nous environnent
de toutes parts.


Si la guerre arrête la levée des impôts d’Asie, et chasse les
esclaves des publicains de leurs chantiers, la fortune publique
est menacée, non seulement parce que l’État perdra ses plus
abondantes ressources, mais parce que les chevaliers seront
atteints, et, avec eux, les capitalistes des autres ordres, compromis
dans leur chute ; voilà ce qu’explique Cicéron à ses
concitoyens, bien à même de le comprendre.


On pourrait considérer, comme écrits en vue de nos plus
terribles crises contemporaines de la bourse, ces mots prononcés
il y a près de deux mille ans : « Non enim possunt in
una civitate multi rem atque fortunas amittere, ut non plures secum
in eamdem calamitatem trahant… ut eodem labefacta motu
concidant. » C’est à Rome, sur le Forum, que se centralisa le
crédit et le mouvement des fonds et que s’établit le cours des
valeurs. « Ce crédit et ce mouvement de fonds qui fonctionnent
sur le Forum, se combinent avec les entreprises asiatiques
et ne peuvent être séparés. » « Hæc fides atque hæc ratio pecuniarum,
quæ Romæ, quæ in foro versatur, implicita est cum Asiaticis
pecuniis et cohæret. »


Tous les détails de nos administrations financières se montraient,
en principe ou en fait, chez les grands spéculateurs de
Rome. On n’avait ni les télégraphes pour se tenir au courant
des affaires, et fixer les cours, ni même les postes publiques
au moins dans les régions aussi lointaines que celles de l’Asie,
et dans les temps anciens[503]. Mais nous savons que les compagnies
avaient leurs services de courriers mieux organisés
parfois que ceux de l’État, et qui, tous les jours, apportaient les
nouvelles des provinces les plus éloignées, au personnel de la
direction.


[503] Voy. Humbert, Les postes chez les Romains (Rec. de l’Acad. de
législation de Toulouse, 1872, p. 298 et suiv.). — Lequieu de Lenneville,
Usage des postes chez les anciens et les modernes, 1730. — Naudet,
Mémoire sur l’administration des postes chez les Romains. Paris, 1846. — Duruy,
Hist. rom., t. IV, p. 15 et suiv. — Voy. aussi des indications
sur la Revue de droit international et de législation comparée, 1886,
p. 111, et supra, chap. II, sect. Ire, § 4, p. 130.



Cicéron et Cérellia son amie[504], avaient eu, à une certaine
époque, des centaines de mille sesterces colloquées en Asie,
comme nous avons, nous autres, des fonds sur les chemins de
fer ou sur les canaux de l’Orient et de l’Occident, dans les deux
mondes. Nous aurions eu des préoccupations semblables à celles
des participes romains, si l’on était venu, par exemple, nous
menacer d’une guerre en Égypte, au moment où le percement
de l’isthme de Suez s’accomplissait avec les capitaux français.


[504] Voy. supra, chap. Ier, sect. V, p. 85.



Et les publicains avaient, en sus des grands travaux, l’exploitation
des impôts de l’univers, pour occuper les financiers
et faire fructifier les capitaux de Rome. On faisait de nouveaux
appels de numéraire tous les cinq ans, au renouvellement
des adjudications vectigaliennes ; et les fonds affluaient
à Rome, pour se répandre et devenir démesurément féconds
sur tous les points du monde conquis.


Le régime de la Sicile était un adoucissement de la règle
commune, spécialement pour les impôts directs prélevés par
les Decumani ; celui de l’Asie, c’est la puissance des publicains
dans toute son expansion. C’était le régime du droit commun
et les procédés pratiqués dans tous les pays ; mais en Asie
certainement, avec bien plus d’ampleur que dans toutes les
autres provinces.




§ 7. — Opinions personnelles de Cicéron sur les publicains ; ses
relations avec diverses compagnies.


Cicéron est certainement, de tous les écrivains de l’antiquité,
celui qui nous a parlé le plus et le mieux des publicains. Il ne
faut pas s’en étonner. Il fut plus à même qu’aucun autre, de le
faire très clairement et très pertinemment ; mais, il faut l’avouer,
il ne le fit pas toujours sans des préventions en différents sens.
Sa nature très impressionnable, les influences variables du dehors,
les intérêts très divers de ses causes au barreau et ceux
de ses propres affaires, les changements assez sensibles dans
sa ligne politique, l’ont souvent porté à se contredire, soit dans
ses plaidoiries, soit dans ses discours, particulièrement à leur
sujet. Il ne cessa, d’ailleurs, jamais, d’avoir avec eux les relations
les plus suivies.


Nous croyons avoir démontré que ce fut là l’origine des innombrables
millions qui passèrent par ses mains, et cela aussi dut
se faire sentir, quelquefois malgré lui-même, dans les actes de
sa vie publique et dans la rédaction de ses grands ouvrages.


Mais si, laissant de côté le langage de l’avocat, ou celui de
l’homme politique, ou les œuvres du publiciste, nous étudions
Cicéron dans l’abandon de ses correspondances amicales, ou
dans les actes libres de sa vie privée, nous pourrons nous fixer
peut-être plus sûrement, sur ce qu’il faut penser de cette puissance
des publicains, si incontestable, mais si diversement
qualifiée par le grand orateur lui-même.


Trouverons-nous là le fond de sa pensée, ce que nous pourrions
appeler son opinion personnelle ? En vérité, nous croyons
qu’elle ne s’y montre pas souvent au plein jour, et il faut même
là, dans ses écrits les plus intimes, chercher sous les mots ce
qu’ils ne disent pas toujours absolument.


Cicéron n’est jamais entré dans de grandes confidences sur
ses bonnes ou mauvaises fortunes à la bourse. Il disait seulement
à ses amis, suivant les moments, qu’il était dans la gêne,
ou bien il se réjouissait, et étalait à leurs yeux ses prodigalités.
Ainsi, il ne donnait pas le détail de ses affaires avec les publicains,
quoiqu’il parlât d’eux très souvent et qu’il déclarât les
voir tous les jours au Forum. Nous ne trouvons à cette discrétion
rien que de très naturel ; c’est ainsi que les choses se
passent d’ordinaire, dans la carrière pleine de péripéties, des
gros joueurs, qui aiment instinctivement à laisser leurs opérations
dans le mystère à l’égard du public.


Ce qu’ils ne peuvent maîtriser, c’est le besoin de dépenser
vite ce qu’ils ont gagné en tentant la fortune. Cicéron n’était
pas plus à l’abri de cette faiblesse que de bien d’autres ; nous
avons eu l’occasion de le constater souvent dans sa vie. D’ailleurs,
il était trop impressionnable pour être un homme absolument
dissimulé.


Si l’on examine froidement ses lettres de diverses natures,
lettres d’amitié, lettres de recommandations, lettres d’affaires,
ou bien lettres toujours un peu guindées, d’un frère qui protège,
et veut, à tout prix, conseiller son frère en politique, ou
encore si l’on scrute les récits qu’il fait, de ses propres actes,
ce qui domine certainement, dans ses sentiments sur les publicains,
c’est la crainte de se brouiller personnellement avec
eux, ou de les éloigner de sa politique. On sent qu’il les considère
comme nécessaires à la prospérité de ses intérêts de
toute nature, et, même dans ses confidences les plus intimes,
il en parle de parti pris, avec les plus grands égards, alors
même qu’ils ne le méritaient nullement.


Quant au personnel des sociétaires importants, d’abord, ou
des forts actionnaires, qui magnas partes habent, Cicéron les
connaît en très grand nombre, et parle d’ordinaire au superlatif,
des relations d’amitié qu’il a avec eux.


C’est ainsi qu’il écrit à son gendre Crassipès, questeur en
Bithynie : « Je t’ai recommandé de vive voix, aussi chaudement
que je l’ai pu, les sociétaires de Bithynie…; il y en a
beaucoup parmi eux, qui sont tout à fait mes intimes (valde
familiares), en particulier celui qui, en ce moment-ci, est à
leur tête, Rupilius, leur directeur (magister)[505]. » Dans une
autre lettre, datée de son gouvernement de Cilicie, en 703-51,
il écrit à un gouverneur de province, Silius[506] : « J’ai une
grande amitié et une affection inaltérable pour Terentius Hispon,
qui remplit les fonctions de pro magister de la Société des
pâturages ; nous nous rendons de nombreux et importants services
mutuellement (multa et magna inter nos officia paria et
mutua intercedunt…) Je suis aussi dans les relations les plus
affectueuses avec la plupart des sociétaires… Si tu te conformes
à mes désirs, tu seras agréable à mon cher Hispon ; ainsi,
tu créeras un nouveau lien entre la Société et moi ; et toi-même,
tu pourras aussi obtenir les précieux services d’un homme très
reconnaissant, de sociétaires qui sont dans les situations les
plus considérables, et tu m’obligeras moi-même, par un bon office
du plus haut prix. Gratissimi hominis, et ex sociorum gratia hominum
amplissimorum, maximum fructum capies et me summo
officio affeceris. »


[505] Ad famil., XIII, 9, 704-50.



[506] Ad famil., XIII, 55, 703-51 ; Ad Att., XI, 10, 707-47.



Ces lettres seraient-elles de simples recommandations sollicitées ?
C’est fort possible. Les hommes se ressemblent si bien
entre eux, sous certains rapports, même à des siècles de distance !
Mais elles contiennent des expressions si énergiques,
elles sont écrites avec une chaleur de style si caractérisée,
qu’évidemment celui qui les a faites y attachait un intérêt personnel.


Sans doute, en arrivant au Forum, tous les jours, c’est vers
le barreau que Cicéron se dirige naturellement, ou bien vers
les groupes d’hommes politiques, les conciones, suivant qu’il
y va comme avocat ou comme homme public. Mais ce n’est
pas sans s’arrêter d’habitude avec les grands seigneurs de la
finance, avec les magistri, les boni homines, les diteis de Plaute,
qui sont là aussi très régulièrement. Il y va, nous le savons
bien, ut opes augeantur ; et il le faut, pour qu’il puisse tenir son
rang et satisfaire ses fantaisies, puisque le barreau et la politique
ne rapportaient rien par eux-mêmes.


Et c’est pour cela qu’il peut parler de summa familiaritas
consuetudoque, à l’égard d’un directeur ; de summa necessitudo
cum sociis scripturæ, et en dire : utor familiarissime.


Il faut ajouter que Cicéron ne parlerait pas ainsi de ses relations
personnelles si elles n’étaient qu’utiles à ses intérêts, et si
son insatiable vanité n’y trouvait pas quelque peu son compte.


Il ne peut donc y avoir aucun doute ; c’est dans les rangs
les plus élevés de la société romaine, avec les consulaires et
les hommes en vue, et même dans leur familiarité que vivaient
les publicains de marque, ceux qui partageaient leur vie entre
Rome et la province. C’est encore un intéressant rapprochement
à faire avec notre temps. La vieille aristocratie de
naissance s’efforçait, par ses relations et ses mariages, de remettre
ses finances à flot, pendant que, de leur côté, les financiers
se prêtaient à cette fusion nouvelle et l’entretenaient par
l’éclat de leurs fêtes. Les premiers retrouvaient la fortune, les
autres cherchaient dans ce contact des satisfactions pour leur
orgueil ou leur vanité. Le mariage entre patriciens et plébéiens
avait été défendu, non seulement par les mœurs, mais encore
par le droit civil, jusqu’en 310-444 ; il fallut que la loi Canuleia
vînt supprimer cette prohibition. C’était dans la haute société
romaine l’indice d’un mouvement qui fut, en s’accentuant de
plus en plus, dans le sens de la fortune. C’est là un point fort
important, à notre avis, parce que, ne l’oublions pas, dans le
monde romain, tout est classé avec une régularité parfaite ;
l’existimatio, la considération est l’un des éléments non seulement
du rang social, mais même de la situation qu’on occupe
personnellement, dans la politique, et jusque dans le droit
privé. Les lois de Justinien prouvent que cet état des mœurs
s’était perpétué sous l’Empire.


Mais Cicéron élève encore bien plus le ton de ses paroles,
lorsque, des associés, il passe aux compagnies elles-mêmes. Le
style dithyrambique de ses discours que nous connaissons,
flos equitum, ornamentum civitatis, firmamentum reipublicæ[507],
passe presque dans ses lettres intimes. A son frère Quintus, il
écrit : « Heurter de front les publicains, ce serait nous aliéner
l’ordre auquel nous devons le plus. » A son gendre, il demande
pour les compagnies, le même respect et les mêmes
égards : « Cette compagnie », lui écrit-il, « constitue, par elle-même
et par ceux qui la composent, la partie la plus importante
de Rome, quæ societas ordine ipso, hominum genere, pars
est maxima civitatis[508]. »


[507] In Pisonem, XVII, XXI, XXVI, XLI. — Pro Plancio, IX. — Ad
Quint. frat., I, 1.



[508] Ad div., XIII, 9, 704-50.



Il ne dissimule pas qu’il leur doit personnellement beaucoup.
« Vous pouvez être assuré », écrit-il à son gendre, « que
non seulement j’ai toujours fait beaucoup et de très grand cœur
pour l’ordre tout entier des publicains, mais que cela je devais
le faire, à cause de tout ce que cet ordre a lui-même fait pour
moi[509]. » C’est le langage de la plus sincère reconnaissance.


[509] « Volo enim te existimare, me, quum universo ordinis publicanorum
multum semper libentissime tribuerim, idque magnis ejus
ordinis erga me meritis facere debuerim. » Ad fam., XIII, 9.



La conduite de Cicéron à l’égard des publicains prouve bien
plus encore que ses paroles, si c’est possible, combien il se
considérait comme intéressé à se ménager leur attachement. Son
honnêteté naturelle se révolte parfois, et il est prêt à s’opposer
aux abus des compagnies, en province comme à Rome ; mais
il se souvient tout de suite des conseils dont il a comblé lui-même
son frère Quintus : « Épargner les provinciaux et ménager
les publicains, c’est le fait d’une vertu divine. Obtenez
des provinciaux, vous leur bienfaiteur, vous à qui ils doivent
tout, de ne pas troubler la bonne amitié qui nous lie avec les
publicains[510]. »


[510] Ad Quint. frat., I, 1, 694-60 : Ad Attic., II, 16, 695-59. Prov. consul.,
V. Contra Pison., XVII, XVIII, XXI, XXXVI. — Voy. aussi Ad fam.,
I, 9, 700-54 ; Ad Attic., V, 13, 703-51 ; Ad Attic., VI, 2, 704-50 ; Ad fam.,
II, 13, 704-50 ; Ad Attic., VI, 3, 704-50. — Voy., cependant, Ad Attic.,
VII, 7, 704-50 ; Ad Attic., XI, 2, 706-48 ; Ad fam., XIII, 10, 708-46.



De tout temps, il avait cherché à s’attirer leurs bonnes grâces.
Il répétait à tout venant que d’eux dépendait en grande
partie le régime de paix et de conciliation qu’il avait poursuivi
pendant son consulat, et dont il ne cessa depuis de se faire
gloire. C’est encore à son frère qu’il écrit : « Les publicains
d’Asie m’aiment beaucoup parce qu’ils savent que je leur suis
tout dévoué, et parce que, comme homme d’affaires, ils se
souviennent qu’ils doivent à mon consulat la conservation de
leurs richesses. »


Aussi, lorsqu’il partit à son tour pour son proconsulat de Cilicie,
il avait préparé quelques réformes, mais très prudemment ;
et cependant il n’eut pas le courage de les réaliser. Il
avait songé, notamment, à mentionner, à l’exemple de Bibulus,
dans son édit, qu’il n’observerait les conventions faites
entre les publicains et les provinciaux, pour le mode de perception
de l’impôt, que si elles étaient exemptes de fraude ou
de violence. Atticus lui avait fait observer que cette formule
était blessante pour les publicains, nimis gravi prejudicio in
ordinem nostrum ; il la supprima et maintint l’édit ancien de
Mucius Scævola, qui disait en termes plus doux : « Si negotium
gestum est, ut eo stari non opporteat, ex fide bona[511]. » On
ne prévoyait plus le dol et la fraude, mais seulement les considérations
de bonne foi. C’était mettre beaucoup de délicatesse
dans les formes, pour des gens eux-mêmes aussi peu scrupuleux
sur le choix des moyens.


[511] Ad Attic., VI, 1, 704-50. — Voir aussi Ad fam., III, 8, 703-51.



Cicéron dut continuer ces bons procédés pendant tout son
proconsulat, car il resta l’ami des publicains. Nous avons vu
qu’il confia même les économies faites pendant son séjour en
province à leurs collègues d’Éphèse.


M. d’Hugues, dans un livre très consciencieux et aussi savant
que distingué par son mérite littéraire, a étudié Cicéron
particulièrement dans son proconsulat de Cilicie.


M. d’Hugues est un admirateur et un ami de Cicéron, il le
défend contre ses détracteurs de tous les temps et de tous les
pays, et voici cependant, ce qu’il est obligé de reconnaître avec
sa parfaite bonne foi : « L’imperator ne dédaignait pas d’appeler
l’attention de ses amis, Atticus, Cœlius ou Caton, sur les
moindres particularités de ses hauts faits militaires. Le proconsul
garde un silence discret sur le menu de ses actes administratifs,
et, en ce qui concerne les publicains, il affecte de
s’en tenir aux généralités les moins compromettantes pour lui-même
et pour les autres. Atticus qui avait, à n’en pas douter,
un intérêt direct dans les opérations des compagnies Ciliciennes,
et à qui on ne pouvait, par conséquent, refuser le droit
d’être exactement renseigné sur le rendement des impôts, sur
les conditions des syngraphæ, sur le mode de payement des
dettes contractées par les provinciaux, Atticus n’obtient pas de
son ami, sur toutes ces questions qui l’intéressent tant, des
renseignements plus précis ni plus complets, que la plupart
des correspondants du proconsul. « J’ai comblé tous les vœux
des publicains », lui dit Cicéron, ou bien encore : « Les publicains
tiennent à moi comme à la prunelle de leurs yeux. »
Formule vague, banale, qui en dit à la fois trop et trop peu.
Un seul passage d’une lettre à Atticus nous autorise à croire
qu’il s’efforça, au moins une fois, de concilier, autant que
possible, la politique et la justice dans ses rapports avec les
publicains[512]. »


[512] D’Hugues, Une province romaine sous la République, p. 338.



En effet, Cicéron s’opposa à ce qu’on pût imposer aux contribuables
retardataires, un intérêt supérieur à douze pour
cent par an ; et il se vante d’être resté néanmoins l’ami de
tous : « Ils sont si bien avec moi qu’il n’en est pas un qui ne
se croie mon meilleur ami…; d’ailleurs, je les traite au mieux ;
je les accable d’honnêtetés, de louanges, de caresses. Ils reçoivent
de moi force compliments et des invitations fréquentes[513]. »


[513] Citations traduites par M. d’Hugues, eod.



Faut-il pardonner à Cicéron cette attitude presque humiliée ?
Nous ne le rechercherons pas, mais nous sommes d’avis que
la fin ne justifie pas toujours les moyens. Ce qui est évident,
c’est que Cicéron se garda bien d’entamer la lutte avec les publicains,
comme l’avaient fait notamment Mucius Scævola et
son courageux questeur Rutilius Rufus[514]. Il se courba en
acceptant la théorie du moindre mal, parce qu’il trouvait devant
lui des maîtres encore tout-puissants, même à une époque
où ils avaient perdu leur principal moyen d’autorité effective,
le droit exclusif de juridiction criminelle ; et, il faut bien
le dire, c’étaient des gens à qui il devait trop, pour rester indépendant
à leur égard.


[514] Supra, chap. II, sect. Ire, § 3, p. 233.



Cicéron fut l’avocat des publicains, et, en même temps, leur
client ; il ne cessa d’être leur ami, par ses relations, par son
origine provinciale, par son titre de chevalier, par sa politique
d’apaisement ; il fut leur orateur politique. Il occupait un rang
aussi considérable par son talent que par sa fortune et par sa
situation dans l’État, et cependant, il les adula constamment de
toutes manières, ne redoutant évidemment rien tant que de
les froisser par ses paroles, ses écrits ou ses actes. « En vérité »,
dit encore M. d’Hugues, « l’histoire de la juridiction de Cicéron
en Cilicie n’est guère autre chose que le récit navrant
des luttes engagées entre sa conscience, qui lui ordonnait de
protéger les intérêts des provinciaux, et la nécessité politique qui
le conduisait, malgré lui, à les pressurer, pour ne pas nuire
aux personnages illustres dont la déconsidération eût entamé
le prestige et compromis le salut de la République. »


Au surplus, en agissant ainsi, il faisait ce que fit à peu près
tout le monde à l’égard de cette puissance financière avec laquelle
Pompée, César, tous les hommes les plus puissants,
seront obligés de compter jusqu’à l’empire.


Il n’y a donc pas de doute possible, les sociétés de publicains
occupaient la tête du monde romain encore au temps de Cicéron,
et nous nous souvenons que lorsque le grand orateur dépeint,
au retour de l’exil, le cortège de ceux qui se sont rendus
au devant de lui, c’est dans ces conditions qu’il les traite. Au
grand étonnement de ses traducteurs qui, ne le comprenant
pas, se sont permis de le corriger, comme nous l’avons déjà
fait remarquer, c’est aux societates qu’il donne le pas, à plusieurs
reprises, après le Sénat, sur tous les ordres de l’État.
« Omnes societates, omnes ordines[515]. »


[515] Voy. supra, chap. II, sect. Ire, § 2, p. 115, et aussi Pro Murena,
no XXXIII : « Quid, si omnes societates venerunt quarum ex numero
multi hic sedent judices ? Quid si multi homines nostri ordinis honestissimi ? » — Ad
Quint., I, 1, 694-60 : « Non enim desistunt nobis agere
quotidie gratias honestissimæ et maximæ societates. »



Nous allons assister aux dernières luttes de la liberté et des
énergies individuelles qu’elle suscite, contre le despotisme d’un
pouvoir unique qui s’impose. Mais telle est la force vitale de
ces grandes compagnies financières, qu’elles seront, de toutes
les puissances de l’État, les dernières à succomber sous les
coups d’un pouvoir qui saura se rendre inexpugnable, en restant
aussi odieux qu’absolu pendant plusieurs siècles.


M. de Vogüé[516] écrivait naguère à propos de l’histoire de
notre temps : « Toute réunion d’hommes, qu’elle le veuille ou
non, est toujours en travail d’une aristocratie qui puise ses
éléments dans la force prépondérante à l’heure où elle se constitue.
Or, sur la table rase, il n’est resté qu’une puissance indiscutable,
permanente : l’argent. » L’influence des anciennes
mœurs avait disparu, « l’argent était monté, d’une poussée irrésistible,
au sommet du corps social, comme monte au-dessus
du taillis un arbre en pleine sève quand on abat les voisins
qui lui disputaient l’air et la lumière. » On croirait cette description
pittoresque de notre fin de siècle, écrite en présence
de ce qui se produisit à l’égard de la « féodalité financière »
des publicains de Rome, qui resta seule debout, seule inébranlable,
couvrant tout de son ombre malsaine, longtemps avant et
même durant les dernières péripéties des dictatures militaires.


[516] Revue des Deux-Mondes, 1889, p. 941, no du 15 octobre.





§ 8. — Dernières guerres civiles. Lois judiciaires. Pompée, César
et l’Empire.


Depuis qu’il était devenu possible aux généraux d’attacher
à leur personne et à leurs ambitions politiques, des armées de
vétérans fanatisées par la victoire, c’en était fait du repos et
de la sécurité de l’État. Cette innovation périlleuse, qui remontait
à peine aux réformes de Marius, ne devait pas tarder
à porter le dernier coup à la République et aux anciennes institutions
de Rome.


Nous avons déjà pu le constater par l’attitude belliqueuse
et hostile que prenaient, à la tête de leurs soldats aguerris et
exigeants, les généraux retournant triomphalement, des divers
points du monde romain, sur le sol de l’Italie. Les armées romaines
en vinrent à combattre entre elles, pour la cause politique
de certains de leurs chefs, comme elles avaient pris l’habitude
de le faire contre les ennemis du dehors.


Au surplus, chacun de ces généraux mis en relief par le
succès, avait ses partisans dans la ville. « C’étaient des confréries
closes et presque militaires, qui avaient leurs chefs, leurs
intermédiaires tout trouvés dans les principaux ou scrutateurs
des tribus… Les clubs, la guerre des clubs avaient remplacé
les partis et leurs luttes[517]. »


[517] Mommsen, op. cit., t. VI, p. 132.



L’intrigue, la vénalité et, pour tout achever, la force des
armes, devinrent les seuls et véritables maîtres de ces groupes,
de ces hétairies, où les généraux ambitieux trouvaient des
alliés tout prêts à se joindre à leurs troupes, pour les batailles
sanglantes du Forum et des rues. Plus tard, les armées de
prétendants se poursuivront aux extrémités du monde.


Ainsi, la marche des événements se continuera, au grand
préjudice de l’État, par des alternatives de dictature de fait et
d’anarchie, jusqu’au moment où l’un de ces chefs d’armées
victorieuses, plus habile et plus fort que les autres, franchira
le Rubicon, et fera du despotisme militaire, le régime définitif
que se transmettront les empereurs, à Rome et puis à Constantinople.


L’influence des chevaliers manieurs d’argent avait été l’un
des éléments les plus actifs de cette dissolution des mœurs
publiques.


La morale de l’intérêt, nous n’avons cessé de le dire et de le
constater par les faits de cette histoire, est courte dans ses
vues. De même que les cours de la bourse ne s’impressionnent
guère, que par les faits qui s’annoncent à brève échéance, les
événements que cherchent à susciter les faiseurs de trafics, ne
sont organisés par eux, qu’en vue de résultats suivis de bénéfices
positifs et immédiats. Qu’importe pour eux l’avenir ? Et
alors même que les agioteurs étendent leurs conceptions, ils
pensent ou affirment d’ordinaire, que les questions de sentiment
ne doivent pas compter en affaires ; tout se réduit pour
eux à des combinaisons et à des calculs. Quand ils abusent de
ces procédés volontairement étroits et à courte vue, de ce scepticisme
en morale, de cette négation de tout sentiment supérieur,
et aussi de leur foi complète dans le succès des expédients
habiles, le temps se charge, le plus souvent, de leur faire à
certains jours courber la tête, et les force à subir la loi de la
vérité méconnue. L’histoire des financiers de Rome contient de
hauts enseignements à cet égard.


Ainsi, lorsqu’à la suite de la harangue de Cicéron, faite sur
l’insistance passionnée des chevaliers et des publicains, la loi
Manilia conféra à Pompée le commandement de l’armée d’Asie,
en 688-66, on voyait bien que Pompée courait à la dictature,
et que cette mesure, venant ajouter de nouveaux pouvoirs à
ceux qu’il tenait déjà de la loi Gabinia, mettait à sa disposition
les plus sûrs moyens d’arriver à la puissance souveraine[518].


[518] Lorsqu’on avait voté la loi Gabinia, les chevaliers avaient résisté,
sentant le danger qu’il y avait à livrer des pouvoirs très étendus à un
général victorieux et plein d’ambition. Ils avaient cherché à s’opposer à
ce commencement de dictature, à l’instigation de la plèbe et soutenu par
elle. Cette loi avait donné à Pompée le commandement absolu sur la
Méditerranée tout entière et toutes ses côtes, sur une profondeur de
vingt lieues. La loi Gabinia fut votée en 687-67. L’année suivante, les
chevaliers avaient oublié leurs patriotiques préoccupations ; et nous
avons vu que, sur leur initiative, la loi Manilia ajoutait aux pouvoirs de
Pompée le commandement de la guerre d’Orient, sans limite de temps,
avec le droit de conclure seul la paix et les traités avec tous les peuples.
Le territoire de la République passait, en majeure partie, sous son autorité
absolue. Les calculs d’intérêt avaient dominé, chez les financiers
puissants du jour, toutes les préoccupations d’ordre supérieur.



On ne s’arrêta pas à ces considérations patriotiques, devant
lesquelles toutes les autres auraient dû s’effacer, et l’on oublia
la perspective menaçante d’un despotisme que tout le monde
redoutait. Les chevaliers surtout n’en eurent aucune préoccupation,
parce qu’ils trouvaient, dans le choix de Pompée, des
garanties pour leurs opérations actuelles, le plaisir de la vengeance
contre Lucullus qui les avait combattus, et, par là, un
nouvel avertissement donné aux gouverneurs de l’avenir, qui
auraient pu être tentés de leur faire obstacle.


Désormais, avec les régimes de militarisme et de démagogie
qui ont envahi le pouvoir et l’occupent tour à tour, ou même
simultanément, ce ne sont plus les ordres, le Sénat, les chevaliers,
la plèbe, les comices, les magistrats qui gouvernent.
Tout cela n’est plus qu’un vieux reste de moyens affaiblis dont
se servent alternativement, suivant leur habileté et leurs besoins,
les factions ou les généraux en passe d’occuper le pouvoir.


Quant aux publicains, ils continueront, en province surtout,
leurs exploitations et leurs abus, tant qu’il n’y aura pas une
autorité établie qui ait le courage et le temps de s’occuper d’eux,
et de les mettre à la raison. Pour le moment, ceux qui se disputent
la direction de l’État pensent surtout à la garder et à en
tirer profit. Ils n’ont guère souci des financiers de toute espèce,
que pour éviter de les indisposer par des actes de surveillance
gênante, à moins qu’ils ne cherchent à les attirer à leur cause
par des faveurs. Seulement les événements se font sentir sur
le marché, et le taux de l’intérêt reçoit de violentes secousses[519],
qui se répercutent, avec la variation du cours des partes, jusque
dans les rangs de la plèbe.


[519] Cicéron, Ad Attic., IV, 11, 699-55 ; Ad Quint., II, 13, 700-54 ; Ad
Quint., II, 2, 700-54. — Les événements faisaient monter, au Forum, le
taux de l’intérêt de 4 à 8. « Sequere me nunc in campum. Ardet ambitus :
σῆμα δέ τοὶ ἐρέω : fœnus ex triente idib. Quint. factum erat bessibus. »
Ad Attic., IV, 15, 700-54.



Les désordres de la politique et les troubles servent d’ordinaire
aux concussionnaires et aux dilapidateurs. Quelquefois,
il est vrai, les abus, ou ceux qui les commettent, changent de
nom, en temps de crises révolutionnaires ; ce ne fut pas le cas
pour les publicains, qui gardèrent et leur nom et leurs procédés,
dans leurs rapports avec la matière à exploiter, et dans
la limite où on leur permit de le faire, au milieu des troubles
de l’État.


Mais dans les rapports officiels avec l’autorité législative
et judiciaire, depuis Sylla, tout était changé pour eux. Les
moyens réguliers et les formes légales dont ils se sont servis
pendant longtemps, pour assurer un cours paisible à la série
de leurs déprédations, vont leur faire défaut ; et leurs rapines
seront soumises, comme toutes choses, aux caprices des maîtres
du jour. Ce sera, à la vérité, sans grand dommage pour
eux ; mais, du moins, ils ne donneront pas à leurs crimes le
caractère odieux d’être accomplis au nom de la légalité et du
droit. Ils commettront leurs dilapidations, à la faveur de cette
instabilité du pouvoir qui devient une véritable anarchie.


Le temps est passé, où l’on obtenait des comices, conscients
de leurs actes, même de leurs méfaits, des lois judiciaires à
l’abri desquelles le parti vainqueur pouvait, en sécurité, tout
se permettre. Désormais, les lois seront proposées par des magistrats
ou des citoyens sans personnalité propre ; elles seront
votées par des comices achetés ou asservis par un homme ou
une faction ; et pendant que Sylla, Pompée ou César seront au
pouvoir, c’est sous leurs noms que l’on pourra successivement
réunir en bloc toutes les lois rendues, parce qu’elles seront
faites dans leurs vues et exclusivement sous leurs ordres.


Sylla avait été le véritable créateur de ce régime nouveau,
dont le peuple romain ne devait plus pouvoir se débarrasser
par ses propres forces.


Les despotes ne sont plus guère, après Sylla et Marius,
d’aucun parti ; ils se servent à peu près de tous, suivant les
circonstances et les affinités de leur tempérament, pour les soumettre,
au besoin, les uns par les autres ; mais ils n’acceptent
la prépondérance d’aucun, parce qu’ils y pourraient trouver
des compétitions gênantes, dont ils ne veulent pas.


Il devait résulter de ces mœurs nouvelles, que l’on apporterait,
dans la composition des tribunaux, une pondération apparente
qui en était depuis longtemps odieusement exclue.


Il ne devait rester debout qu’un seul principe, c’est que la
fortune est la source de tous les privilèges ; par suite, le cens
reste la base sur laquelle devra invariablement s’établir le
recrutement du pouvoir judiciaire ; c’est toujours la même
hiérarchie de la politique romaine, sous tous ses aspects. Les
publicains en profiteront encore.


Ainsi, les lois judiciaires ne seront plus faites principalement
en vue des publicains, pour ou contre eux, suivant les temps ;
elles auront donc, désormais, moins d’intérêt au point de vue
particulier de notre histoire.


Si les juges manquent de justice, ce sera plus leur faute que
celle des lois judiciaires. Sous ce rapport, on peut dire qu’au
temps des guerres civiles la législation fut en progrès ; mais il
n’en fut pas de même des mœurs, et nous assisterons bientôt à
ce triste spectacle des tribunaux envahis par la soldatesque ou
les factions armées. A quoi servent les progrès de la législation,
là où les mœurs ne portent plus avec elles que le mépris
des lois ? Quid leges sine moribus ?


Malgré tout cela, nous devons donner quelques indications
précises sur celles des dispositions des dernières lois judiciaires
de la République, qui témoignent d’une tendance politique
à l’égard des chevaliers.


La première réforme importante apportée à la loi judiciaire
de Cornelius Sylla, le fut par la loi Aurelia, d’Aurelius Cotta,
qui fut bientôt suivie de quelques autres, notamment de diverses
lois de Pompée et de César. Les tribunaux des causes criminelles,
qui ne se recrutaient que parmi les sénateurs, se
constituèrent, en vertu des lois nouvelles, d’éléments pris dans
divers ordres. On resta, par la suite, fidèle à cette idée, et on
chercha même à y apporter progressivement des améliorations
pratiques.


Velleius Paterculus, résumant en une phrase l’histoire des
lois judiciaires, a écrit : « Gracchus avait enlevé la judicature
au Sénat, pour la transférer aux chevaliers. Sylla la rendit aux
sénateurs. Cotta la partagea également entre les deux
ordres[520]. » Dion Cassius[521] déclare que la plèbe elle-même
était représentée dans les tribunaux de la loi Aurelia.


[520] Velleius Paterculus, II, 32.



[521] Dion Cassius, 43, 25.



Mais pour que le principe ploutocratique fondamental ne
fût pas méconnu, Cicéron fait observer que, dans les lois judiciaires
d’Aurélius, comme plus tard dans celles de Pompée
et de César, on n’était admis à faire partie de l’ordre des juges
que dans les limites minimum d’un cens déterminé.


Dans ces conditions, les publicains durent encore être traités
avec beaucoup de ménagements par les tribunaux, dans
lesquels les plébéiens eux-mêmes n’étaient que des riches. Et
ce qui nous le prouve, c’est la haine et les malédictions dont
les publicains restèrent encore l’objet, sur tous les points du
monde romain, à raison de leurs excès.


Lorsque la loi Aurélia fut faite, en 684-70, Pompée et Crassus
revenaient tous les deux à Rome, à la tête d’armées
dévouées et victorieuses. Également avides du pouvoir, les
deux rivaux s’étaient fait nommer consuls la même année, et
leurs troupes, sous prétexte d’attendre le jour du triomphe,
campaient sous les murs de la ville. Ces deux généraux avaient
considéré comme de bonne politique, en ce moment-là, de
faire alliance avec les financiers et la démocratie, afin de renverser
toutes les institutions oligarchiques de Sylla. Le tribunat
fut rétabli dans tous ses pouvoirs, la censure restaurée ; la
multitude fut de nouveau nourrie aux frais du Trésor, c’est-à-dire
aux dépens des provinces ; les publicains furent remis en
possession des fermes de l’Asie.


C’est à ce mouvement contre les actes du dictateur, que se
rattache la loi judiciaire dont nous nous occupons. Elle fut
faite principalement sous l’influence de Pompée. On aurait pu
croire que le Sénat en serait exclu, comme à l’époque des
Gracques ; il en eût été probablement ainsi, si Pompée eût été
seul ; mais il avait à compter, en ce moment, avec son puissant
collègue, et l’on pense que c’est vraisemblablement à l’influence
de Crassus et de ses amis que le Sénat dut de n’être
pas complètement exclu de l’Album[522].


[522] Mommsen, op. cit., p. 243.



Ainsi, la loi Aurélia fut votée sous la pression de deux armées ;
elle rentre bien, par son caractère, dans la nouvelle série
de ces lois où les anciens partis politiques n’exercent plus qu’une
influence indirecte.


Au fond, on est d’accord sur les caractères généraux de la
loi Aurélia ; il n’en est pas de même, en ce qui concerne quelques
points spéciaux, mais importants de ses dispositions. Ce
serait s’égarer et sortir du cadre de notre histoire des publicains,
que de suivre les historiens et les juristes, dans ces controverses ;
nous nous bornerons donc à indiquer les conclusions
qui nous paraissent les plus plausibles.


La loi divisait les juges en trois catégories : un premier
tiers se composait de sénateurs, un second tiers de chevaliers,
le troisième tiers de tribuni œris ou œrarii. C’est spécialement
sur la portée de ces derniers mots que l’on est en discussion.


Nous pensons, comme le savant auteur de l’Histoire des chevaliers,
qui a étudié la question avec un soin extrême et une
remarquable hauteur de vues, qu’il s’agissait, sous ce nom et
à raison d’une pratique de langage devenue usuelle, tout simplement
d’une classe du cens[523].


[523] Belot, Hist. des chevaliers, p. 274 à 294.



D’après les interprétations qui nous paraissent le mieux établies,
la loi Aurélia aurait donc placé dans le premier tiers de
l’ordre judiciaire les sénateurs, dans le second tiers les chevaliers,
c’est-à-dire les citoyens de la première classe ayant le
cens de 400,000 sesterces ; enfin, sous le nom de tribuni œrarii,
étaient compris ceux dont le cens était de 300,000 sesterces.
C’était là le minimum qui ne pouvait pas être dépassé.


On voit donc que si la plèbe était représentée, ainsi que le
déclare Dion Cassius, elle l’était, du moins, par des citoyens
qui, par leur fortune, se rapprochaient singulièrement des
chevaliers et qui, en fait, devaient avoir les mêmes intérêts
politiques et économiques.


C’était le préteur urbain qui devait dresser la liste des judices
selecti, en les composant des plus honnêtes gens des trois
ordres[524].


[524] Cicéron, Pro Cluentio, 43.



Les chevaliers demeuraient en fait les maîtres, comme autrefois ;
la loi nouvelle pouvait, pour peu que le préteur urbain
n’y mît pas de mauvaise volonté, leur être aussi favorable que
celles qu’ils faisaient passer dans des comices à leur dévotion,
aux époques de leur plus grande puissance[525]. Cicéron constate
que parmi les juges de Muréna, le consul accusé de brigue,
les sociétaires en nom des grandes compagnies, figurent
nombreux. C’est à cette occasion qu’il donne aux sociétés le
pas sur le Sénat lui-même[526].


[525] Notamment Cicéron, Pro Cluentio, prononcé en 588-66, nos 54-56.



[526] « Quid si omnes societates venerunt, quarum ex numero multi
hic sedent judices. Quid si multi homines nostri ordinis honestissimi ? »
Il s’agit ici, comme dans d’autres textes déjà transcrits, du cortège de
ceux qui vont faire accueil à un homme politique revenant de province.
La période est donc dans l’ordre de décroissance, et les sociétés figurent
bien en tête, car, à la suite du Sénat, ce sont les gens d’ordre inférieur
qui sont successivement présentés dans une hiérarchie descendante
établie par les mœurs.



En ce moment, dans l’ordre politique, tout semblait retourner
en faveur des chevaliers. Ils étaient recherchés de tous les
partis.


Peu après que la loi Aurélia eut repris aux sénateurs la judicature
pour la leur restituer au fond, on leur rendait, en effet,
les quatorze bancs qui leur étaient réservés autrefois au théâtre.
La plèbe, qui avait sifflé d’abord, était ramenée par l’éloquence
de Cicéron et admettait le rétablissement de ce privilège. C’était
en 687-67[527].


[527] Une loi fut rendue à ce sujet, sur la proposition d’un tribun,
L. Roscius Otho.



Les mesures de la loi Aurélia, sages en elles-mêmes, mais
insuffisantes, ne modifièrent donc aucun des abus odieux passés
dans les traditions de la justice criminelle.


D’ailleurs, un autre procédé, plus déplorable encore, commençait
à s’introduire dans ces mœurs, où le dernier mot
semblait devoir rester désormais à la violence.


Dans le cours de l’année 688-66, le tribun Manilius était venu
interrompre trois fois, les débats des tribunaux, à la tête d’une
bande de spadassins salariés, et mettre en fuite les juges.


A partir de ce moment, les tribunaux de tous ordres, surtout
ceux qui jugeaient les crimina publica ou extraordinaria, furent
toujours exposés à ces violences, contre lesquelles ils n’étaient
défendus par personne. Les sodalitates, les collegia, dissous à
plusieurs reprises par des sénatus-consultes ou des lois, se reconstituaient
sans cesse. C’est là que Clodius, que Milon, que
Catilina, que Scaurus, que Crassus lui-même, ainsi que bien
d’autres, recrutèrent, et les électeurs vendus en masse, et les
bandes de forcenés qui se précipitaient sur les urnes du vote
ou dans l’enceinte des tribunaux, frappant de tous côtés, jusqu’à
ce qu’ils fussent maîtres du terrain.


Que pourront faire, désormais, les considérations d’intérêt,
les influences des partis ; qu’est-ce que pourront corriger les
lois de compétence et de procédure ? C’est de ce temps que Lucain
avait pu écrire : « Mensura juris vis erat[528]. »


[528] Lucain, I, vs. 75.



Cependant, les lois judiciaires furent encore modifiées dans
leurs détails.


C’est ainsi que la loi Fufia, rendue sous le consulat de Jules
César, et à son instigation, en 695-59, décida que chacun des
trois ordres de juges voterait dans des urnes distinctes, afin
que l’on pût établir, pour chacun d’eux, la responsabilité des
votes que, dans les cas difficiles, chaque ordre s’empressait de
rejeter sur les deux autres. Cette œuvre de bassesse et de sujétion
venait de s’accomplir dans plusieurs procès retentissants.


En 699-55, la loi Licinia de sodalitiis apporta quelques modifications
aux procédés suivis pour choisir et récuser les juges ;
et cette même année, Pompée fit rendre une loi judiciaire qui,
par un de ces retours d’opinion assez fréquents dans sa politique
d’aventures, était favorable au Sénat. Cette loi fut même
approuvée par Cicéron, qui, on le sait, oscilla souvent, lui
aussi, mais surtout entre les chevaliers et le Sénat, en vue,
répétait-il sans cesse, de faire l’union des deux ordres, et quoiqu’au
fond il fût, en réalité, l’homme des chevaliers, juges et
publicains.


Les scandales de vénalité n’en continuaient pas moins, et
les lois réitérées restaient aussi impuissantes contre eux que
contre la brigue et ses hontes. C’étaient, cependant, les chevaliers
qui exerçaient encore l’influence dominante dans les tribunaux,
lorsque la violence ne venait pas s’opposer à ces parodies
de la justice ; car, en 701-53, Cicéron écrivait à Atticus
qu’on attribuait aux publicains l’absolution de Gabinius, accusé
de lèse-majesté. Le sénateur Domitius reprochait cette sentence
scandaleuse à l’influence des publicains de Syrie, qui
avaient soutenu l’accusé auprès de leurs amis, les chevaliers
juges du procès[529]. Les publicains avaient donc encore pour
eux, sinon la force matérielle, du moins la fortune, et des
juges tout prêts à tourner de leur côté.


[529] Cicéron, Ad Attic., IV, 16. Ad Quint. fratrem, II, 13 ; III, 7.



En 702-52, deux nouvelles lois judiciaires furent rendues
sous l’influence de Pompée ; mais au lendemain même de ces
réformes, Pompée appelait les juges auprès de lui, pour leur
enjoindre de rendre certaines sentences qui l’intéressaient,
conformément à ce qu’il leur indiquait, sans se préoccuper de
la loi qu’il venait de faire. Tacite, en rapportant les faits, signale
Pompée comme le corrupteur de ses propres lois[530].


[530] Tacite, Ann., III, 28.



Cicéron, dans ses Philippiques, dit qu’Antoine a fait aussi sa
loi judiciaire, et comme pour confirmer les rapprochements
que nous ne cessons de faire, il lui reproche à la fois et de trafiquer
sur les vectigalia, et de choisir pour ses tribunaux ses
compagnons de jeu. Le jeu, la spéculation sur les adjudications
de l’État, et les lois judiciaires, ce sont trois choses qui
ne se séparent pas, dans l’histoire de ces tristes temps[531].


[531] 2e Philipp., XIV, XXXVI ; 5e Philipp., V ; 7e Philipp., V, XV.



D’autres lois et plusieurs sénatus-consultes vinrent modifier
encore ces règles de juridiction, parfois même spécialement
pour une cause déterminée. César, comme à peu près tous ceux
de ses prédécesseurs dont le passage a marqué au pouvoir, ne
négligea aucun des détails de la vie politique ; il s’occupa des
publicains.


Salluste, lui, avait écrit, au sujet des lois de Pompée, en des
termes fort énergiques et que l’on admirerait davantage, si l’on
connaissait moins les mœurs de Salluste et celles de César : « Les
jugements », disait l’historien, « sont comme auparavant laissés
aux trois ordres. Mais c’est une coterie, celle de Pompée, qui
les dirige. Otez d’abord à l’argent son privilège ; que le droit
de décider de l’exil ou du droit d’un citoyen à exercer une magistrature
ne se mesure pas sur la fortune… Faire choisir les
juges par un petit nombre d’hommes est une tyrannie. Les
choisir en ne tenant compte que de l’argent, c’est une indignité.
C’est pourquoi je ne trouve pas mauvais que tous les
citoyens de la première classe soient aptes à la judicature, mais
je voudrais que ceux qui sont appelés à l’exercer fussent en
plus grand nombre[532]. »


[532] Salluste, Epist. ad Cæsarem, VIII. Belot, op. cit., p. 337. Nous
avons déjà dit, et nous répétons que l’authenticité de ces lettres est
contestée ; nous avons dit aussi pourquoi nous les citions sous cette
réserve.



Après avoir prohibé, par une loi, et tenté de faire disparaître
toutes ces associations clandestines ou avouées, détournées de
leur but primitif, qui constituaient un élément permanent de
troubles, César fit rendre une loi judiciaire, par laquelle il exclut
de l’ordre des juges les tribuni œrarii ; il n’y voulut plus
que les sénateurs et les chevaliers. « Mais », dit M. Duruy, « il
avait admis dans ces deux ordres tant d’hommes nouveaux…
Peut-être pensait-il qu’avec ces juges les tribunaux criminels
se trouveraient sous sa dépendance[533]. » C’est là, désormais,
le caractère de toutes les lois de l’avenir. Sous ce régime absolu,
les lois judiciaires se rattachent de moins en moins directement
à la classe des publicains. Nous avons épuisé ce
qui pouvait nous intéresser à leur sujet dans l’histoire.


[533] Duruy, op. cit., t. II, p. 494.



Certainement, ils continuaient leur œuvre de spéculations
et d’abus, mais les historiens, comme les orateurs politiques,
les ont laissés sur les seconds plans ou les ont oubliés ; les
préoccupations de tous étaient ailleurs[534].


[534] Si on parcourt les lettres de Cicéron dans leur ordre chronologique,
la vérité de ce fait devient saisissante. Dans ses lettres des premières
années, il est très souvent question des publicains, de leurs actes, de
leur influence ; à partir de 706, il en est de moins en moins parlé ; la politique
des partis violents se substitue aux combinaisons des classes
dans l’État.



Nous touchons donc à la fin de leur histoire, les documents
commencent à manquer à leur sujet ; bientôt ce sont les publicains
eux-mêmes qui disparaîtront de la scène, ou n’y joueront
plus qu’un rôle très humble et très effacé ; cherchons dans les
faits, les derniers symptômes de leur puissance arrivée au déclin.


Cicéron avait soutenu très énergiquement, pendant son consulat
de 690-64, les chevaliers, et particulièrement les publicains,
après les avoir défendus et même exaltés à toute occasion
dans ses discours. Mais déjà cette même année, il constatait
la décadence, qui leur était commune avec toutes les institutions
anciennes de l’État. Il disait dans son discours pour
Rabirius : « Lorsque l’ordre équestre, et quels chevaliers
c’étaient, dieux immortels ! lorsque nos pères, les hommes de
ce temps passé, avaient à eux une si grande part du gouvernement
et en possédaient toute la dignité[535]… »


[535] Cicéron, Pro Rabirio, 7 : « Quum equester ordo, at quorum equitum,
Dii immortales ! patrum nostrorum, atque ejus ætatis, quæ tum
magnam partem reipublicæ, atque omnem dignitatem tenebat. »



Ceci ne l’empêchait pas de pouvoir dire, six ans plus tard :
Proximus est dignitati senatus ordo equester. C’est que chaque
chose avait gardé encore sa situation relative, dans la hiérarchie
sociale, pendant que toutes les institutions de l’État s’abaissaient
dans une déchéance commune.


César, entre les mains duquel vinrent se terminer toutes ces
luttes, avait pris trop activement part aux événements publics,
pour n’avoir pas rencontré longtemps avant son arrivée au
pouvoir les publicains sur son passage ; il avait trop d’esprit
politique, pour n’avoir pas tenu compte de cette force redoutable.
Il commença par les combattre. Mais lorsqu’il voulut
arriver au rang suprême, impuissant à les faire tomber d’un
seul coup, il vit qu’il était nécessaire de ne pas s’en faire de
redoutables ennemis, il les traita d’abord avec faveur.


La conduite de César avait été, pour le moins, équivoque
dans le procès de Catilina ; or, Catilina était redouté autant que
détesté des chevaliers, des financiers et des manieurs d’argent
de tout ordre. Tandis que Cicéron attaquait avec toute la force
de son éloquence et de son patriotisme, l’odieux démagogue
qui voulait abolir toutes les dettes, et se proclamait lui-même
le futur dictateur de la banqueroute, César, déshonoré à cette
époque par ses relations, par ses mœurs, indulgent pour tous
les vices, se rattachait à Catilina ; il résistait au courant qui allait
emporter l’ennemi de la République. Il ne put pas se refuser
à voter pour la condamnation à mort ; un vote contraire
eût, d’ailleurs, été inutile, mais il vota contre la confiscation
des biens de Catilina et de ses complices.


Son attitude avait été si mauvaise, aux yeux des chevaliers,
que ceux-ci, réunis en armes après la séance du Sénat, sur les
degrés du Capitole, l’auraient probablement massacré, s’il
n’eût été défendu par quelques sénateurs avec lesquels il sortait
du temple de la Concorde.


Il fut long à oublier le danger que lui avaient fait courir les
hommes de finance et à le leur pardonner, car, cinq ans après,
en 696-58, le consul Gabinius disait encore qu’il leur ferait
payer les nones de décembre et la montée du Capitole[536].


[536] Cicéron, Post reditum, 5 ; Pro Sextio, 12.



C’est à son instigation qu’en 691-63, le tribun Rullus proposa
la loi agraire, contre laquelle Cicéron prononça plusieurs
discours. Cette loi, qui pouvait être opportune pour réparer les
maux faits par Sylla, était préjudiciable aux publicains, auxquels
elle enlevait des terres à exploiter. Cicéron le dit formellement
pour la compagnie de Bithynie : « Rullus jubet venire
agros Bithyniæ quibus nunc publicani fruuntur. » C’était, peut-être,
une raison de plus pour que César tînt à faire passer la
loi.


En 693-61, les publicains d’Asie demandèrent une résiliation
de leur bail comme trop onéreux, ou une réduction de ce qu’ils
devaient au trésor. Ils avaient fait cette réclamation sous les
inspirations de Crassus : « Ut illi auderent hoc postulare Crassus
eos impulit[537]. » Le Sénat refusa, sur les instances réitérées de
Caton ; l’ordre équestre, irrité, se sépara du Sénat.


[537] Cicéron, Ad Attic., I, 17.



César pensa, un peu plus tard, qu’il fallait rallier cet ordre
à sa cause, il en trouva là l’occasion ; deux ans après, nous le
voyons, en effet, accorder, pendant son consulat, la remise du
tiers du prix des fermages d’Asie et donner ainsi aux publicains
des plus grandes compagnies de l’État, ce qu’ils réclamaient
depuis longtemps.


Leur prétention n’était pas cependant très juste, et Cicéron
avoue qu’il eut quelque honte à la soutenir. Il plaida sans
scrupules la cause des publicains, et l’on s’étonnerait de le voir
reprocher à Caton ses résistances dans cette affaire, comme excessives[538],
si l’on ne savait combien l’esprit de parti peut
enlever, même aux hommes les plus éminents, leur sagesse et
leur impartialité. Au surplus, le désordre étendait de plus en
plus ses lamentables effets. Quel peuple aurait pu résister aussi
longtemps que les Romains, à tous les maux accumulés qu’ils
avaient à souffrir ? Les affaires privées en subissaient, comme
toujours, les fatales influences ; le mal était partout, dans les
esprits comme dans les fortunes. Cicéron nous a fourni une
preuve particulièrement saisissante de cet état de désarroi des
mœurs privées, dans une de ces lettres à Atticus, si pleines de
détails curieux, qu’avec ce qu’elles contiennent, on pourrait
reconstituer la vie tout entière des Romains de ce temps.


[538] Cicéron, Pro Murena. Parmi les exemples de l’obstination systématique
de Caton, Cicéron rappelle ce que fit ce dernier contre les publicains :
« Petunt aliquid publicani ? Cave quidquam habeant momenti
gratia. » C’est à Cicéron lui-même qu’il faudrait plutôt reprocher d’avoir
soutenu une cause qu’il savait injuste et mauvaise. — Ad Attic., I, 17
et 19.



Cicéron raconte à son ami que lorsqu’on eut constitué le
jury de l’affaire de Clodius Pulcher, en 692-62[539], ce jury se
trouva formé, à la suite des récusations permises à l’accusateur,
de sénateurs tarés, de chevaliers mendiants et de tribuns de
la solde qui n’avaient pas un sou dans leur bourse[540].


[539] Il s’agissait, dans cette affaire, d’une poursuite dirigée contre Clodius
Pulcher, jeune patricien débauché qui s’était introduit dans la maison
de César sous un déguisement de danseuse, pendant que Pompeia,
femme de César, célébrait les mystères de la bonne Déesse avec des
dames romaines. Clodius fut poursuivi comme sacrilège sur l’insistance
de plusieurs sénateurs et particulièrement du rigide Caton. César protesta
de l’innocence de sa femme, mais il la répudia en prononçant ces
mots bien souvent répétés depuis : « La femme de César ne doit pas
être soupçonnée. » Suétone, César, 74.



[540] Cicéron, Ad Attic., I, 16.



Si on y réfléchit, on se demande tout naturellement, comment
il en pouvait être ainsi, sous le régime de la loi Aurélia alors
en vigueur, et en vertu de laquelle les juges devaient avoir un
cens minimum de quatre cent mille sesterces. M. Belot, au
système duquel on pouvait opposer ce texte, qui semble contredire
sa théorie purement ploutocratique, en a donné l’explication.
Il dit : « Tel propriétaire pouvait posséder de grands
biens et n’être pas moins chargé de dettes et obéré par les emprunts. »
Cette observation nous paraît juste assurément pour
certains cas ; mais le censeur était un magistral supérieur qui,
en établissant les classes du cens, ne devait pas se borner, malgré
les anciens principes, à constater l’état matériel des propriétés.
Sa mission morale, étendue jusqu’à l’arbitraire le plus
absolu, devait lui indiquer et même lui faisait un devoir d’aller au
fond des consciences et des fortunes. Certainement, on pouvait
le tromper et il devait commettre des erreurs ; mais ces erreurs
pourraient-elles suffire à expliquer les mots énergiques et flétrissants
de Cicéron ? Il faut, pensons-nous, adopter comme
plus vraie, plus conforme aux mœurs, cette seconde explication
de l’Histoire des chevaliers. « On pouvait, d’un cens à l’autre,
dissiper sa fortune. »


Rien n’est plus conforme à la vraisemblance, que ce bouleversement
des patrimoines même les mieux établis, dans cette
société agitée par les secousses les plus violentes, par les mesures
les plus inopinées, et les plus despotiquement révolutionnaires.
Les partisans de Sylla, de Cinna ou de Marius, de
Pompée, de César, d’Antoine ou d’Octave avaient passé successivement,
parfois du matin au soir, de l’opulence à la misère
ou inversement, avec la plus redoutable facilité. Ainsi on peut
s’expliquer aisément, que tel chevalier, riche au moment
du classement, fût, avant la fin du lustre, depuis longtemps
réduit à la pauvreté. Il est toujours périlleux de courir
les aventures politiques en temps de révolution, et beaucoup
y étaient amenés par le courant, ou contraints par les circonstances.


Cela devait être vrai, surtout des spéculateurs romains, dont
les affaires politiques devaient ébranler fortement le crédit.
Nous avons entendu Cicéron l’expliquer à l’occasion de la
guerre de Mithridate. Ils pouvaient courir à leur ruine, par
une de ces hausses ou de ces baisses subites sur les denrées,
dont parlent les historiens, ou même sur les actions, les partes
qui pouvaient perdre tout à coup leur valeur, comme elles pouvaient
devenir « carissimæ. » Nous disions, en parlant des
affaires du Forum, que les naufrages étaient fréquents entre les
deux Janus ; cela dut être plus vrai que jamais, dans cette
période qui s’étend de Marius à Auguste, et qui fut marquée
par les plus affreuses tempêtes politiques et financières.


Bien loin d’être opposable à ceux qui considèrent comme
nous, avec M. Belot, les lois romaines comme ayant été constamment
et rigoureusement ploutocratiques, le passage énergique
de Cicéron est donc pour nous, plutôt comme un rayon
très lumineux, projeté sur les mœurs publiques et privées, de
ces temps de bouleversements pour les affaires de l’État, aussi
bien que pour les fortunes privées.


Les dictatures de fait s’étaient succédé par secousses et
soubresauts ; le peuple affolé était condamné à subir, pour vivre,
une dictature plus absolue que toutes les autres et plus
persistante ; il perdit la liberté dont il avait tenté tous les abus ;
il semblait ne pouvoir conserver l’existence que par la servitude.
Il devait être comme les esclaves : A servatis servi.


Les publicains, que César avait voulu ramener par des concessions
et des faveurs, pressentaient, sans doute, un ennemi
redoutable dans cet homme résolu, qui ne devait vouloir, au
fond, ni de leurs caprices, ni de leurs abus, ni de leur influence,
ni même de leurs conseils, puisqu’il devait tout faire
par lui seul dans l’État.


Ils ne se trompaient donc pas, en s’unissant contre les armées
du dictateur, aux troupes de son ennemi. C’est César qui
le dit lui-même[541] : « Pompée », écrit-il, « avait eu une année
entière pour faire ses préparatifs. Aussi avait-il rassemblé une
flotte considérable, tirée de l’Asie, des Cyclades, de Corcyre,
d’Athènes, du Pont, de Bithynie, de Syrie, de Cilicie, de Phénicie,
d’Égypte. Partout on avait construit des navires et levé
de grosses sommes sur les princes, les Tétrarques, les peuples
libres et les compagnies fermières des impôts dans les provinces
dont il était le maître[542]. » Il n’eut pas de peine, sans doute,
à obtenir le concours de ses anciens alliés, les financiers romains,
et nous savons quelles étaient les ressources de ces
compagnies, qui couvraient encore à ce moment, comme un
vaste réseau, les riches et nombreuses provinces placées sous
les ordres de Pompée.


[541] César, De bell. civ., III, 3-5.



[542] César, De bell. civ., III, 3 et 103.



« Depuis le commencement de la guerre », écrit M. Duruy,
« la gêne était générale, le crédit nul : tout le numéraire semblait
retiré de la circulation et l’on craignait une abolition générale
des dettes, ce qui aurait amené une affreuse perturbation.
César recourut à un heureux expédient déjà employé. Il nomma
des arbitres pour faire l’estimation des immeubles d’après le
prix où ils étaient avant la guerre, et ordonna que les créanciers
reçussent tout ou partie de ces biens en payement, après
qu’on aurait déduit des créances, les intérêts déjà payés[543]. »
Un pareil procédé, que nous avons eu plus haut l’occasion
de signaler, en son lieu, ne serait pas plus du goût des créanciers
de notre temps, qu’il ne le fut, probablement, du goût
des créanciers de Rome ; et cependant, tel était l’état des esprits,
que ce furent les débiteurs qui se montrèrent déçus.
C’est ce que prouve M. Duruy par une note insérée à la suite
du texte que nous venons de transcrire : « Les lettres de Salluste
disent que César, en n’abolissant pas les dettes, trompa
l’espoir de beaucoup, qui s’enfuirent dans le camp de Pompée,
où ils trouvèrent un asile inviolable, quasi sacro et inspoliato
fano (Ep. II, 2. Suétone, 42). Cicéron répète plusieurs fois la
même chose. »


[543] Duruy, Hist. rom., t. II, p. 257. — Voy. aussi Cicéron, Ad Attic.,
II, 16 ; 695-59.



Après une première réforme judiciaire de l’an 699-55, en
708-46, César en fit une autre. Il étendait à tous les chevaliers
la capacité de juger les causes publiques, et il l’enlevait aux
tribuns de la solde. Mais il savait bien qu’il était le maître de
tout le monde, et cette nouvelle loi judiciaire, quelque favorable
qu’elle fût aux chevaliers, c’est-à-dire aux publicains, ne
devait diminuer en rien la sujétion où l’ordre tombait.


Lorsque César fut arrivé définitivement à la domination, il
avait changé d’attitude, et l’on sentit bientôt qu’avec lui, le
désordre allait céder la place à une discipline rigoureuse, qui
ne voulait admettre ni des obstacles ni des limites.


Il nous serait difficile de nous représenter exactement la
magnificence des fêtes par lesquelles César inaugura son avènement
au pouvoir. Rien ne peut, de notre temps, nous en retracer
l’image. Revêtu d’habits magnifiques et sur un char
traîné par des chevaux blancs, comme le second fondateur de
Rome, en vertu d’un décret spécial du Sénat, il traversa en
triomphateur la foule de ce peuple d’origine cosmopolite, qui
avait reçu des vivres et des boissons en abondance, et auquel
il avait voulu faire goûter les vins et les mets les plus rares :
le Chio, le Falerne, et les Murènes tant vantées[544].


[544] On peut voir, dans l’ouvrage de M. Duruy, les détails curieux de
cette fête somptueuse, t. II, p. 490.



Il y avait alors 320,000 frumentaires à Rome.


Son char triomphal était escorté par quarante éléphants
chargés de lustres étincelants. Des spectacles de toutes sortes
furent donnés ; il y eut, dans l’arène, des combats de taureaux
sauvages et de lions ; quatre cents lions furent tués en un jour ;
puis on ouvrit les écluses du cirque, et l’arène, se transformant
en un lac superbe, des galères de Tyr et d’Égypte y livrèrent
un combat naval ; il y eut aussi une bataille où les hommes et
les bêtes féroces combattaient ensemble ; dans l’une d’elles, on
vit s’entretuer 1,000 fantassins, 600 cavaliers et 40 éléphants.
César fit enfin, à l’occasion de ce même triomphe, la dédicace
de ce temple consacré à Venus genitrix, de laquelle il prétendait
descendre, et qu’il avait construit sur le terrain acheté par
lui ou par ses amis, plus de vingt millions de francs, pendant
la guerre des Gaules, pour en faire un nouveau Forum.


Si l’on eût recherché les origines de ces centaines de millions
dépensés en fêtes, pour le plaisir du peuple-roi, que de souffrances
et de larmes, on aurait trouvées aux humbles et innombrables
sources de ces richesses, qui allaient se ramifiant à
l’infini, sur le sol désolé des provinces, pour affluer vers Rome.


Cicéron, auquel il faut toujours revenir, pour reconstituer
les traits de ces tableaux, disait, dans son discours sur la loi Manilia :
« On ne saurait croire, Romains, tout ce que nous ont
attiré de haine, parmi les nations étrangères, les injustices et
les passions de ceux que nous leur avons envoyés pour les
gouverner. Quel temple croyez-vous donc sacré pour nos magistrats,
quelle est la cité qu’ils ont respectée, quelle maison
est restée pour eux fermée et suffisamment défendue ? On se
demande à quelles villes riches et bien pourvues on pourra
chercher querelle pour satisfaire la passion de piller, sous prétexte
de guerre[545]… » Et dans une Verrine, il disait encore :
« Toutes les nations sont en larmes ; tous les peuples libres
font entendre leurs plaintes ; tous les royaumes enfin en appellent
de notre cupidité et de nos injustices ; il ne reste plus
jusqu’à l’Océan un lieu assez lointain, assez caché pour que,
dans notre temps, la passion et l’iniquité des nôtres n’aient pu
y pénétrer. Ce n’est plus de la force des armes, ou de la guerre,
c’est du deuil, des larmes et des plaintes, que le peuple romain
ne peut plus soutenir le fardeau… La République court à sa
ruine, si les méchants, soutenus par l’exemple des méchants,
restent à l’abri de toutes poursuites et de tout danger[546]. »


[545] Pro lege Manilia, XXII.



[546] Cicéron, Verr., act. II, lib. III, 89.



C’était cependant, une ère d’amélioration qui allait commencer
pour les provinces. Montesquieu a dit que de la perte
de la liberté à Rome, naquit le salut des provinces. M. Duruy
a écrit dans son remarquable chapitre sur les réformes de César :
« Au milieu de ces fêtes dont le dictateur payait sa royauté,
il n’oubliait pas qu’il avait à légitimer son pouvoir, et que s’il
prenait la liberté, il devait donner en échange l’ordre et la
paix jusqu’à son consulat ; c’était dans le peuple, puis dans les
chevaliers, qu’il avait placé son point d’appui ; pendant son
commandement en Gaule et durant la guerre civile, il l’avait
pris dans l’armée ; maintenant, il voulait le chercher dans un
gouvernement sage et modéré, dans la fusion des partis, dans
l’oubli des injures, dans la reconnaissance universelle pour
une administration habile et vigilante. » Son succès l’avait
rendu hostile à ces débauches de tout genre qu’il avait côtoyées,
ou partagées, quand il était l’ami de Catilina ; son génie
dominateur lui fit rechercher, par l’autorité de la force, la
paix publique devenue nécessaire au salut de l’État, et au
maintien de sa propre puissance.


C’est par là, plutôt que par un penchant naturel, qu’il devint
le protecteur des provinciaux, car nous savons tout ce qu’il
leur avait pris sans scrupules.


Cicéron les avait aimés plus réellement ; son origine, ses
alliances l’expliquent, ses discours nous le prouvent. Et cependant
il mourut en soutenant, par la parole et par les armes, la
cause des chevaliers qui vinrent, par reconnaissance, le défendre
sur les degrés du temple de la Concorde, contre les fureurs
d’Antoine. D’autre part, César venait de périr sous les poignards
des sénateurs qui invoquaient encore, au profit de leur oligarchie,
le nom de la liberté, mais qui devaient tomber bientôt à
leur tour, sans avoir détruit en même temps que le dictateur,
ce qu’ils entrevoyaient en lui, les premiers germes de l’empire.


César avait pris quelques dispositions sur les douanes d’Italie ;
il avait ménagé les publicains d’Asie. Octave, héritier de
sa politique et de ses pouvoirs, commença comme lui. Il
supprima plusieurs impôts et fit ensuite, aux débiteurs de
l’État et aux publicains, remise des arrérages dûs au trésor[547].


[547] Appien, V, 30. Dion Cassius, XLIX, 15.



Mais, devenu seul maître, Auguste accentua sans retard sa
politique de centralisation absolue. Les publicains ne devaient
pas pouvoir opposer de résistance à une pareille force. Leurs
sociétés, naguère si vivantes, ces grandes compagnies si puissantes
dans l’État, par la foule populaire de leurs participants,
par leurs richesses et par leurs abus, allaient étouffer et presque
mourir, entre les mailles serrées d’une administration vigilante,
présente partout, et impitoyable pour tout ce qui pouvait
faire ombrage à la suprématie du maître.


César et Auguste enlevèrent à toutes les classes du peuple
romain ce qu’il pouvait y avoir encore d’effectif dans leur rôle
politique ; ils ne laissèrent survivre que quelques satisfactions
de vanité, qui restèrent comme les insignes et les souvenirs
d’une puissance évanouie. Ce peuple, amolli et démoralisé,
modela, du reste sans difficulté, ses habitudes et ses goûts sur
les désirs de son souverain.


Nous ne saurions mieux faire que de laisser, en terminant,
la parole à Émile Belot, pour indiquer la destinée de ce grand
corps des chevaliers dont il a, suivant sa propre expression,
étudié la physiologie avec une réelle science. « Une révolution
dans les mœurs publiques », dit-il, « s’accomplit à Rome du
temps de César et d’Auguste. Elle transforma lentement la
chevalerie romaine et, de la situation de classe politique et
gouvernante, la fit descendre au rôle d’instrument, puis d’ornement
de la monarchie. Dans cette longue décadence, la chevalerie
perdit peu à peu tout ce qui avait fait sa puissance et
sa gloire, et finit par redevenir ce qu’elle avait été à son origine,
la corporation religieuse et toute urbaine des chevaliers equo
publico[548]. »


[548] Hist. des chevaliers, p. 344.



Tel fut sous le nom de chevaliers, le sort des grands publicains ;
les petits employés en subirent le contre-coup, les participes et
les actions disparurent pour longtemps du monde des affaires. Il
n’est plus question, dorénavant, des partes, de cet appoint fourni
par le public, aux grandes œuvres qui ont besoin de ses
millions.


Partout ce furent les procuratores, c’est-à-dire les représentants
de l’empereur, des fonctionnaires salariés et hiérarchisés,
qui prirent en main l’autorité[549]. Tout est fait dans l’État
par le maître lui-même ou sous ses ordres. En étudiant les
matières sur lesquelles les compagnies de publicains exercèrent
leurs spéculations, nous pourrons voir des agents dépendants
et salariés remplacer les adjudicataires de l’État, pour
les plus importants impôts, ou bien tenir ces adjudicataires
sous leurs mains, partout où il en existe encore[550]. Ils obtinrent
jusqu’au droit de juger, que Claude leur confia comme
délégués impériaux, sur des causes très importantes.


[549] Voy. Humbert, Essai sur les finances, t. I, pp. 188, 202 et 228.
Finances et comptabilité de l’Empire. Montesquieu, Grandeur et décadence
des Romains, chap. XIV.



[550] Nous savons que, sous Tibère, la perception de l’impôt foncier
cessa d’être confiée aux publicains.



« Néron, indigné des vexations des publicains », dit Montesquieu[551],
« forma le projet impossible et magnanime d’abolir
tous les impôts. Il n’imagina point la régie. Il fit quatre ordonnances… »
Ces ordonnances, dont Montesquieu a inexactement
interprété le sens, étaient des règlements sur le mode
d’exercice des pouvoirs des publicains, comme il en fut rendu
d’autres plus tard, dont la législation de Justinien porte la
trace ; mais ce ne sont plus que des détails sans intérêt, et qui
ne rentrent plus, par leur nature, dans le cadre de l’étude
actuelle.


[551] Esprit des Lois, liv. XIII, chap. XIX. Humbert, loc. cit., p. 205.



Pline déclare que, de son temps, c’est-à-dire sous Trajan,
les sociétés vectigaliennes n’étaient plus qu’un rendez-vous de
vils esclaves affranchis de la veille. Le mot est exagéré sans doute,
puisque les publicains sont toujours restés adjudicataires de
quelques entreprises importantes, mais il indique que le mouvement
de centralisation avait accompli son œuvre. Les publicains
sont asservis comme tout le reste de l’ancien État.
Il n’en est plus question dans l’histoire politique de Rome, et
c’est à peine si quelques textes législatifs viennent déterminer
brièvement leurs attributions pour certains cas spéciaux, et
organiser à leur égard des mesures de rigueur.







Section II.

Aperçu historique sur les banquiers et les lieux de réunion des
spéculateurs, au Forum et dans les basiliques.



On se rappelle, pour ainsi dire tout naturellement, la description
du Forum par Plaute[552], telle que nous l’avons donnée
plus haut, en lisant les lignes suivantes de M. Bozérian,
consacrées à dépeindre le mouvement de la Bourse de Paris :
« Il est une heure moins un quart, de toutes les rues et de tous
les carrefours du voisinage débouche une masse compacte d’individus
de tout âge, de tout rang, de toute mine. Partis
de points opposés, ils se dirigent vers un centre commun. Suivons
la foule et, chemin faisant, tâchons de saisir, au milieu
des groupes qui nous entourent et nous pressent, les phrases
et les mots échappés aux plus expansifs[553]. » Peut-être en
trouverions-nous là, parmi de fort honnêtes gens du reste,
quelques-uns auxquels on pourrait appliquer les vers du vieux
poète Lucilius que nous avons aussi rapportés[554], « du matin
au soir courent au Forum des hommes préoccupés d’un seul
souci : feindre l’honnêteté et se tromper les uns les autres. »


[552] Voy. supra, chap. II, sect. III, p. 183.



[553] Jeannotte-Bozérian, La Bourse, ses opérateurs et ses opérations
Paris, 1859, p. 17.



[554] Supra, eod.



Où vont-ils ? A Rome, ils se dirigeaient, à l’origine surtout,
vers les tabernæ des argentariæ ; c’est aussi ce qu’ils avaient fait
en France. Sous la régence, ils furent d’abord dans la rue
Quincampoix, et puis sur la place Vendôme ; « on chercha,
cependant, à les loger quelque part, et comme on se plaignait
du bruit qu’ils faisaient, au duc d’Orléans lui-même : Mais
où voulez-vous que je mette ces gens-là, demanda celui-ci. — Monseigneur,
répondit le prince de Carignan, qui se trouvait
présent, je leur offre mon hôtel de Soissons. L’offre fut
acceptée. Le prince de Carignan, qui avait flairé une bonne
spéculation, fit construire, immédiatement, dans le jardin de
cet hôtel, un grand nombre de petites baraques. Il les loua
500 livres par mois, ce qui lui assura tout d’un coup un revenu
d’un demi-million. Après un mois de séjour à la place
Vendôme, les agioteurs prirent possession de leur nouveau
local où ils purent crier à leur aise[555]. »


[555] Jeannotte-Bozérian, op. cit., p. 15.



C’était la copie, inconsciente sans doute, des tabernæ veteres
ou novæ, construites et louées par l’État ; bientôt on devait,
naturellement, arriver aux basiliques. Ce fut la Bourse, pour
nous. « Poursuivons notre course », reprend M. Bozérian. « Un
vaste monument rectangulaire attire nos regards par la régularité
de ses lignes et la grandeur de son aspect. On dirait un
temple grec consacré à quelque divinité du temps passé ; c’est
le temple consacré à l’idole du temps actuel[556]… »


[556] Eod., p. 17.



Tout ce que l’on trouve à l’intérieur des basiliques à Rome
et dans la Bourse de notre temps, personnel et nature d’affaires,
tout semble avoir, comme les lieux de réunion, suivi à travers
le temps les mêmes phases.


Quant à la nature des affaires, d’abord, c’est sur les valeurs
métalliques que porte surtout le trafic de nos agents de change
primitifs, des courratiers, tel qu’il fut réglé par ordonnance de
Philippe le Bel, du 22 juillet 1305, pour leur conférer le droit
de changer les monnaies et les matières d’or et d’argent non
monnayées. Et la loi du 6 floréal, ainsi que le décret du 13 fructidor
an III, s’occupent encore de la même marchandise que
pesaient, contrôlaient ou échangeaient au Forum, l’argentarius
primitif, le vascularius ou même l’antique libripens. « Il est
défendu, aux termes du décret, de vendre de l’or ou de l’argent,
soit monnayé, soit en barre, en lingots, ou ouvrés, ou
de faire des marchés ayant ces matières pour objet, sur les
places et dans les lieux publics autres que la Bourse. »


Mais la nature des affaires se modifie avec les progrès de la
civilisation ; depuis Law c’est le commerce des valeurs et des
titres qui a déjà pris le dessus, et les métaux finissent par ne
plus se montrer à la Bourse.


Déjà, du temps de Plaute aussi, le commerce des métaux,
presque le seul pratiqué anciennement, semble dominé, au
Forum, par les affaires d’une autre nature. Comme chez nous,
c’est sur les billets, les avances de fonds et autres opérations
du même genre que l’on trafique désormais. Nous y avons vu
les gros manieurs d’argent de toute nature, chacun à leur place
accoutumée sur le Forum ou dans la basilique. On dirait que
la loi sur la police de la Bourse du 28 vendémiaire an IV a
déjà déclaré que « le local intérieur de la Bourse sera disposé
de manière que chaque négociant et marchand puisse s’y choisir
une place fixe et déterminée, tant dans les salles que dans les
jardins du bâtiment. »


En parcourant l’histoire interne de ce personnel et de ces
groupes, nous avons signalé des analogies plus saisissantes
encore, dans l’usage de se réunir par catégories, parce qu’il
est des classifications qui s’établissent en tout temps identiquement,
d’elles-mêmes, et s’imposent surtout dans le monde
des financiers. Nous ne reviendrons pas sur ces considérations.
Rappelons-nous seulement que nous avons trouvé, sur un
point, les intermédiaires de tout repos, les boni homines, et autour
d’eux les hommes riches qui circulent, diteis qui ambulant,
comme s’il s’agissait de la corbeille officielle. Ce sont
plus loin les escompteurs, les fœneratores, qui exercent leur
utile fonction. Ce sont enfin ceux qui stipulent, c’est-à-dire
qui font des affaires de tous genres, car la stipulation est, à
Rome, la seule forme de contracter qui se prête à tout. Comment
ne pas penser à l’asphalte des boulevards, en voyant autour
de ces derniers, circuler ce type bien connu à Rome, des
scorta exoleta et des diteis damnosi mariti, qui les suivent de
près ?


On nous pardonnera de faire ces rapprochements à travers
les siècles, ils nous amènent à nous demander s’il existait à
Rome, des textes de loi analogues à ceux que nous venons de
signaler dans notre propre histoire.


Nous n’avons pas ces textes, il faut bien l’avouer, mais nous
pouvons au moins admettre comme certaine l’existence d’usages
constants ou de dispositions réglementaires sur les affaires
d’argent, comme il en existait chez nous, avant les lois de floréal
et de fructidor.


Nous avons constaté, en effet, que la fonction des argentarii
avait, sous quelques rapports, un caractère public, qu’elle constituait
une sorte d’office ministériel en certains cas ; aussi les
banquiers eux-mêmes furent-ils placés sous la surveillance du
Præfectus urbi.


D’autre part, nous avons vu que c’est par l’État qu’étaient
construites et louées aux argentarii, les tabernæ veteres ou novæ ;
c’était l’État qui exerçait là une surveillance, et une sorte de
police consacrée par les mores.


Les archéologues ont étudié avec un soin minutieux, dans
les textes, dans les inscriptions et dans les ruines de Rome,
l’histoire de cette place illustre du Forum avec ses argentariæ
et ses basiliques. Nous ne reproduirons ici que ce qui peut
être intéressant au point de vue du personnel et des affaires
que nous étudions.


Quant à l’histoire publique du personnel, c’est-à-dire des
banquiers spécialement, nous ne nous en occuperons qu’après
avoir parlé du lieu de leurs opérations. C’est par l’étendue, la
richesse architecturale de ce que nous pouvons appeler les
bourses de Rome, que nous pouvons juger de l’importance des
banquiers, bien plus que par les faits, même les plus saillants
de leur histoire publique.


Les banquiers ne sont pas en relief d’ordinaire, comme les
publicains, dans les événements de l’histoire politique ou économique
de Rome, parce qu’ils ne furent que les intermédiaires
des financiers, et sans doute particulièrement de ces magistri
societatum, de ces sociétaires qui, avec leurs puissantes
ressources, accomplirent tant de grandes choses, pour les revenus
ou les travaux de l’État. Nous avons vu que les banquiers
faisaient circuler les fonds ou les billets des publicains,
lorsque les tabellarii des compagnies n’y suffisaient pas,
comme ils le faisaient pour les négociants de toute espèce ;
mais, par cela même, leurs opérations étaient d’ordre secondaire
et leur rôle effacé.


Nous nous bornons à rappeler ce que nous avons dit en
traçant l’histoire interne de cette profession.


En politique, comme en matière financière, ils gravitèrent
autour des publicains et se confondirent avec eux, dans l’ordre
des chevaliers. Aussi l’histoire de cette bourse de Rome,
comme la nôtre, si féconde en naufrages, est-elle plus facile à
suivre et plus intéressante à étudier, que l’histoire des banquiers
qui la fréquentaient par profession, pour y servir d’intermédiaires.
Nous commencerons donc par les choses, nous
nous occuperons des personnes après.





§ 1er. — Le Forum.


Sigonius a été le premier à dire, et on a souvent répété après
lui, que les banquiers étaient installés au Forum du temps de
Tarquin l’Ancien. Il est certain, en effet, d’après Tite-Live,
qu’il y avait déjà au Forum, dès cette époque, des tabernæ,
c’est-à-dire ces boutiques où nous devons plus tard retrouver
sûrement les argentarii[557].


[557] Tite-Live, liv. II, no 21.



Nous reconnaissons que la haute antiquité de ces origines
est parfaitement possible, mais c’est seulement une conjecture,
probable d’ailleurs, parce que l’intervention de gens habiles
au pesage ou à l’appréciation des métaux est d’autant plus nécessaire,
que la civilisation est moins avancée. Le libripens et
les argentarii occupés des métaux nous paraissent donc compter
parmi les agents les plus anciens, dans les transactions romaines,
et c’est évidemment sur les marchés que leur place est
fixée.


Mais il faut avouer aussi que l’existence de tabernæ, même
construites et louées par l’État, n’implique pas directement
qu’elles fussent exclusivement ou même principalement habitées
par des banquiers. Il paraît certain, au contraire, que
c’étaient des industries diverses qui les occupaient au début.
« L’école où se rendait Virginie, quand elle fut saisie par les
gens du triumvir Appius, était située sur le Forum. Lorsque
son père fut réduit à la tuer, en vue de sauver son honneur,
on nous dit qu’il alla prendre un couteau sur l’étal d’un boucher,
aux boutiques neuves (305-449)[558]. »


[558] Gaston Boissier, Promenades archéologiques à Rome et Pompéi,
chap. Ier : Le Forum, p. 21.



Il existait, en effet, fort anciennement, des boutiques sur
l’un des côtés du Forum ; on en ajouta d’autres sur le côté opposé
de la place ; les premières furent appelées tabernæ veteres,
les autres tabernæ novæ[559].


[559] Voy. Dict. Daremberg et Saglio, vo Argentarii, art. Saglio et les
auteurs anciens cités. — Varr. Ling. lat., VI, 9 et 59. — Tite-Live, IX,
40 ; XXVI, 11 et 27. — Florus, II, 6, 48. — Plaute, Curculio, IV, 1, 14
et suiv. ; Asin., I, 103, 112. — Cicéron, Acad., IV, 22 ; De Oratore, II, 66. — Tite-Live,
III, 48 ; XL, 51. — Quintus, Instit., VI, 3, 58. — Pline, Hist.
nat., XXXV, 4, 3, 210 à 367.



Ces dernières existaient antérieurement à l’époque de Caton[560].


[560] Ampère, op. cit., p. 269. Tite-Live, XXVI, 27.



Toutes ces boutiques furent construites dès l’origine par
l’État, et, comme nous l’avons dit, louées pour son compte.
C’étaient les censeurs qui étaient anciennement chargés de ce
soin[561]. On en avait reconstruit sept qui avaient été consumées
dans un incendie, sous le consulat de C. Céthégus et de
S. Tuditanus, en 515-239[562]. Caton en fit construire quatre
en 570-184[563]. En 578-176, on en éleva d’autres autour du forum[564]
et d’autres encore en 583-171[565].


[561] Dict. Daremberg et Saglio, art. Saglio. Voy. Tite-Live, XI, 51 ;
L. 32, D., De contrah. empt., 18, 1.



[562] Tite-Live, XXVII, 11.



[563] Eod., XXXIX, 44.



[564] Eod., XLI, 27.



[565] Eod., XLIV, 16. Voy. Plaute dans le Curculio, loc. cit., et aussi au
Truculentus, I, 1, 47 ; Epid., I, 15 ; Mænæch., II, 2 ; Aulul., IV, v. 5,
53, 55, 56.



Il est probable que les petites industries furent bientôt chassées
par le commerce des banques sur les métaux et sur les
valeurs, plus utiles en ce lieu et d’un aspect plus élégant.


Ce qui le prouve, c’est que, après la guerre des Samnites,
vers 412-342, c’est cette partie du Forum que Papirius Cursor
choisit, pour lui donner un air de victoire nationale et de fête,
en faisant appliquer, sur le devant des tabernæ, les boucliers
dorés qui avaient été pris à l’ennemi. Et ce qui établit plus
directement, que c’était là le domaine réservé aux banquiers,
c’est que les historiens de Rome appellent, dès les temps les
plus anciens, ces boutiques, d’une manière générale, les argentariæ[566].
C’est pour cela, sans doute, qu’en 538-216, Annibal,
d’après Florus, voulant braver et humilier par avance les Romains
avait, de son camp, mis en vente les tabernæ argentariæ.


[566] Tite-Live, IX, 40 : « Ejus triumpho longe maximam speciem captiva
arma præbuere, tantum magnificentiæ visum in iis, ut aurata
scuta dominis argentariarum ad forum ornandum dividerentur. »



Au delà de ces argentariæ, en se rapprochant du Capitole,
on trouvait les deux Janus, c’est-à-dire « deux petits arcs carrés,
percés de quatre portes et ornés de bas-reliefs ; ils s’élevaient
devant le lieu où se construisit la basilique Æmilia, au
bord de la voie sacrée, le supérieur près du canal, l’inférieur
devant l’emplacement de la basilique. L’intervalle compris entre
les deux s’appelait medius Janus[567]. » « Là », dit M. Saglio[568],
« se tenait la bourse des Romains, et particulièrement sous les
arceaux du Janus. »


[567] Dezobry, op. cit., t. I, p. 396, qui cite P. Vict. Reg. urb. R., VIII,
in fine ; Horacio, I, épît. I, § 4. Porphyr., In Hor., I, épît. I, 54 ; Horace,
II, sat. III, 18 ; Cicéron, Philipp., VI, 5 ; Off., II, 25.



[568] Loc. cit. Ovide, Rem. am., 561. Horace et Cicéron, loc. cit.



C’était là, évidemment, le centre du grand mouvement financier,
puisque c’est là que s’élevaient, pour sombrer parfois
en un instant, les plus grandes fortunes. C’était évidemment
là, in foro infimo, que Plaute signalait la présence habituelle
des gros banquiers et des financiers, boni homines et diteis qui
ambulant, car c’est là que Cicéron place les mêmes hommes
de son temps. « Viri optimi », dit-il, « ad medium Janum sedentes[569]. »
Les boni homines sont seulement passés au superlatif,
dans le langage de Cicéron, et ils sont assis, pendant que,
sans doute, les financiers, comme ceux du temps de Plaute et
comme ceux de notre temps, circulent autour d’eux[570].


[569] Cicéron, Off., II, 15.



[570] On sait qu’il a existé plusieurs autres marchés ou places sous le
nom de Forum, on y spéculait sur d’autres marchandises, de là les
noms de Forum Boarium, Forum Piscatorium, etc. Nous n’avons à
nous occuper ici que du Forum romain, l’ancien Forum où se rend la
justice et où se tiennent les grandes assemblées politiques dans les
premiers temps.



C’est bien d’affaires de finances qu’il s’agit là, et non pas
d’autre chose, car c’est là justement que l’on disserte, d’après
Cicéron, sur les bonnes spéculations et l’emploi à faire des
fonds, « de quærenda et collocanda pecunia », mieux que l’on ne
sait disserter dans aucune école de philosophes[571].


[571] Voy. supra, chap. II, sect. II, p. 178.



C’est bien ainsi que devait être la bourse romaine, et nous
la reconnaîtrons aussi bien dans ses résultats que dans ses
personnages, lorsque nous nous rappellerons le lamentable
récit de la satire d’Horace, et la plainte de cet exécuté de deux
mille ans.


« Depuis que tout mon bien a sombré auprès des Janus,
anéanti pour mon propre compte, je m’occupe des affaires d’autrui[572]. »


[572] Sat., lib. II, sat. III, v. 18.



Les enseignements que l’on en retirait étaient plus caractéristiques
encore.




O cives, cives, quærenda pecunia primum est ;

Virtus post nummos ; hæc Janus summus ab imo

Prodocet, hæc recinunt juvenes dictata senesque[573].






[573] Horace, Épît., lib. I, ép. I, v. 54.



« O citoyens, citoyens, ce qu’il faut chercher d’abord c’est
l’argent ; la vertu passe après l’argent ; c’est ce que le Janus
supérieur nous enseigne hautement ; c’est ce que proclament
les jeunes gens, ce qu’ils répètent avec les vieillards. »


Mais, ainsi que le dit M. Boissier, « il fait souvent très
chaud à Rome, et il n’est pas rare qu’il y pleuve ; les jours de
pluie et les jours de chaleur, les affairés et les oisifs ne savaient
où s’établir sur cette place découverte. C’est pour leur donner
un abri que Caton établit sa basilique[574]. »


[574] Promenades archéologiques à Rome et à Pompéi, p. 22.





§ 2. — Les Basiliques.


Si l’on examine les textes de Tite-Live que nous venons d’indiquer,
à l’occasion des tabernæ argentariæ, on pourra remarquer
une circonstance très importante à nos yeux : c’est que
les premières basiliques qui furent construites, l’une par Caton
l’Ancien, en 570-184, l’autre par Sempronius, le père des Gracques,
en 583-171, le furent en même temps que l’on augmentait
le nombre des Tabernæ. Pour ces deux monuments, l’un
appelé Basilica Porcia, l’autre Basilica Sempronia, Tite-Live paraît
vouloir établir une évidente connexité, entre les deux sortes
de constructions. « Quatuor Tabernas in publicum emit,
basilicamque ibi fecit », dit-il pour la première. De même pour
la seconde. « Lanienasque et tabernas conjunctas in publicum
emit, basilicamque faciendam curavit, que postea Sempronia
appellata est[575]. »


[575] Tite-Live, XLIV, 16.



C’est aussi aux environs du séjour des banquiers que fut
élevée, vers la même époque (575-179), la Basilica Fulvia ; et
Tite-Live ne néglige pas non plus, cette fois, de rattacher les
unes aux autres, ces deux espèces de constructions : « Basilicam
post argentarias novas et Forum piscatorium circumdatis
tabernis quas vendidit in privatum[576]. »


[576] Tite-Live, LX, 51.



C’est qu’en effet, les banquiers, les tabernæ argentariæ, et les
basiliques, tout cela se lie intimement.


Sans doute les basiliques servaient, en partie, de lieu de
réunion et de promenade au public, mais pas principalement ;
il y avait pour cela, plus spécialement, les portiques et les
jardins ; l’objet essentiel des basiliques était le même que
celui de nos bourses modernes : le commerce et, particulièrement,
le commerce de l’argent, antérieurement à l’Empire.


C’est dans une basilique, peut-être la basilique Porcia[577], que
Plaute place ceux qui stipulantur ; les autres financiers, ainsi
que les mensæ des argentarii, sont dans le voisinage, vers le
lieu où vont se construire bientôt après les nouvelles basiliques.


[577] Nous disons peut-être, parce que, d’après Tite-Live, c’est en 570-184
que fut construite la basilique Porcia, et que quelques auteurs fixent
la mort de Plaute un an après seulement, en 571-183.



Nous ne pensons pas qu’il reste un doute sur la destination
de ces monuments, si on se rappelle le texte de Vitruve et les
judicieuses observations d’Ampère que nous avons rapportés
plus haut[578], et par lesquelles nous nous sommes considérés
comme définitivement fixés à cet égard.


[578] Ampère, L’Histoire romaine à Rome, p. 268. Le savant écrivain
semble indiquer la basilique Fulvia, comme n’étant pas des plus anciennes,
alors que, d’après Tite-Live, du moins, elle a été construite en 575
(Urb. cond.) c’est-à-dire cinq ans après la basilique Porcia, et huit ans
avant la basilique Sempronia. — Parker, Forum romanum et magnum,
p. 40, parle, en outre, d’une Basilica argentaria, et de la Basilique
Opimia, qu’il fait dater du consulat d’Opimius (loc. cit., 121). On
peut trouver d’autres indications sur les basiliques, aux pages 49, 70,
74 et 100 du même ouvrage. — Voy. aussi le grand ouvrage de Jordan,
Forma urbis Romæ. Berlin, 1873, p. 25 à 32, et Rodolfo Lanciani, Ancient
Rome in the light of recent discoveries. Londres, 1889. — Vitruve,
V, 1. — Voy. supra, chap. II, sect. III, p. 180.



On a conservé des médailles et des pierres gravées, représentant
les dispositions caractéristiques des basiliques, et l’on
retrouve aujourd’hui, à n’en pas douter, leurs traces, leurs
murs et leurs colonnades, non seulement à Rome, mais même
dans certaines villes de province, où le commerce s’était particulièrement
développé[579].


[579] Notamment à Pompéi. Voy. les plans reproduits au Dictionnaire
de Daremberg et Saglio, vo Basiliques, article de M. J. Guadet. Il y en
existait aussi à Otricoli, à Herculanum, à Trèves, etc. Il faut ajouter que
ce nom de basiliques fut donné quelquefois à des monuments admirés
pour leur richesse, mais qui avaient d’autres destinations. Il est question,
sur une inscription, de basilica equestris exercitoria ; cependant le
nom est réservé, d’ordinaire, aux édifices dont nous nous occupons
en ce moment. On trouvera, à la suite du même article très intéressant,
une abondante bibliographie de la matière.



Il est probable disions-nous, que le nom de basilique a été
tout simplement emprunté à la langue grecque, où l’on désignait
sous ce nom, le même genre de monuments. Peut-être
en était-il ainsi, parce qu’il y avait, à Athènes, une sorte de
portique public où l’archonte-roi rendait la justice, et que,
pour cette raison, on appelait ἡ τοῦ Βασιλέως στοά.


On a avancé que ce nom majestueux avait été adopté parce
qu’il désignait le lieu où devait se réunir le peuple-roi. Cette
manière de voir a été peut-être celle des anciens Romains ; elle
serait, en tout cas, très conforme à leurs sentiments d’orgueil
patriotique. On peut dire, que si ce n’est pas là ce qui a suscité
cette dénomination très pompeuse pour une promenade
publique, c’est du moins ce qui a dû contribuer à la faire aimer,
à la répandre, et à la conserver dans le langage de Rome,
la cité reine.


Vitruve, dans la continuation du texte cité plus haut, donne
des indications précises sur le mode de construction des basiliques ;
il en résulte que c’étaient des monuments très analogues
à la bourse de Paris, et à bien d’autres, et aussi à certaines
églises de Rome, où le nom de basilique s’est conservé,
nous l’avons remarqué, malgré le changement complet de la
destination.


Il paraît, cependant, que dans la galerie à colonnes du premier
étage, supportée par la colonnade du rez-de-chaussée, à l’intérieur,
on élevait assez ce qui est pour nous l’accoudoir, pour
que ceux qui se promenaient dans ces galeries ne fussent pas
vus de ceux qui s’occupaient de leurs affaires dans le bas. Ici
encore, Vitruve ne parle que de gens qui s’occupent d’affaires[580].


[580] Voici la suite du texte de Vitruve : « Leur largeur doit être, au
moins, du tiers de leur longueur, de la moitié au plus, à moins que le
terrain ou un obstacle ne permette pas d’observer cette proportion. Si
l’espace était beaucoup plus long, on ferait, aux deux extrémités, des
chalcidiques semblables à ceux de la basilique Julia Aquiliana. Les colonnes
des basiliques auront une hauteur égale à la largeur des portiques,
et cette largeur correspondra à la troisième partie de l’espace du milieu.
Les colonnes du haut doivent être, comme je l’ai dit, plus petites
(d’un quart) que celles du bas. La cloison (pluteum), que l’on fera entre
les colonnes du premier étage (ou, selon d’autres textes, entre les colonnes
du premier et du deuxième rang, inter inferiores superiores que
columnas), sera d’un quart moins haute que ces colonnes, afin que ceux
qui se promènent dans les galeries supérieures de la basilique ne soient
pas vus des personnes qui s’occupent en bas de leurs affaires. » Vitruve
construisit lui-même une basilique à Fano, mais il n’y a pas appliqué
toutes les règles qu’il donnait dans son ouvrage, comme des principes
généraux. On semble y être resté plus fidèle dans les basiliques et dans
les bourses construites de notre temps.



M. J. Guadet, au savant article duquel nous empruntons
beaucoup de détails que nous donnons ici, et qui en fournit
d’autres très intéressants, fait remarquer que « Vitruve ne
parle nulle part d’une abside, et qu’il n’en est question dans
aucun des auteurs qui se sont occupés des basiliques. Cependant »,
ajoute-t-il, « comme une des principales destinations
de ces édifices était d’abriter les juges et les plaideurs, le tribunal
devait avoir une place à part. » Nous ferons remarquer
que Vitruve est logique dans son silence à cet égard, car il ne
parle ni de juges ni de plaideurs comme hôtes ordinaires des
basiliques, mais uniquement des commerçants et des gens qui
y font leurs affaires.


« A la basilique de Pompéi », observe encore M. Guadet,
« la place des juges est très nettement indiquée, à l’extrémité du
monument, par une importante tribune carrée, élevée au-dessus
du sol, environ à hauteur d’homme, et faisant face à
l’entrée. »


Nous ne nous étonnons nullement de voir dans une ville de
province, la bourse et le tribunal, particulièrement celui des
édiles, juges des marchés, dans le même monument. Il en est
encore très fréquemment ainsi dans nos grandes villes de
France. Bourse et tribunal de commerce y sont fréquemment
réunis sous le même toit. A Rome, au contraire, on avait
construit les basiliques sans se préoccuper du tribunal. Comme
à la Bourse de Paris, la pensée dominante pour chacune d’elles
était celle du parloir ou marché public ; et c’est pour cela
qu’on n’y trouve pas de place spécialement réservée à l’administration
de la justice ; probablement, elle s’y réfugiait quelquefois,
lorsque les intempéries la chassaient de son tribunal
du Forum.


La basilique Porcia, de Porcius Caton, était au nord-est du
Forum ; elle fut détruite par un incendie occasionné par les funérailles
de Clodius. C’est du même côté que fut édifiée, cinq
ans après, la basilique Fulvia, appelée aussi Æmilia, et, huit
ans plus tard, la basilique Sempronia, au sud-ouest du Forum[581],
à peu près en face de la basilique Porcia.


[581] Ampère, op. cit., p. 275 et 592.



En 600-154, c’est-à-dire à peine quinze ans après, une quatrième
basilique s’élevait encore au nord du Forum : c’était
la basilique Opimia. Paul-Émile fit une nouvelle basilique
Æmilia, qui était peut-être une reconstitution de l’ancienne[582],
et enfin César en commença une autre dans des conditions assez
singulières rapportées par Appien[583], et qui fut achevée
par Auguste. On voit à Rome les restes de cette basilique Julia
et ceux de la basilique Ulpia, construite plus tard sous Trajan.
Plusieurs autres furent élevées sous l’Empire[584].


[582] Cicéron, Ad Attic., IV, 16.



[583] Appien, G. Civ., II, 26. Voy. aussi Vell. Pat., II, 48 ; Valère-Maxime,
t. IX, 6.



[584] John Henry Parker, dans son Forum romanum et magnum, parle
d’une autre basilique appelée Hostilia. A ce sujet, Cicéron, dans la lettre
où il parle des soixante millions de sesterces qui nous ont donné beaucoup
à penser, s’exprime ainsi : « Paullus in medio foro basilicam jam
pœne texuit iisdem antiquis columnis ; illam autem, quam locavit,
facit magnificentissimam. Quid quæris ? Nihil gratius illo monumento,
nihil gloriosus. Itaque Cæsaris amici (me dico et Oppium, dirumparis
licet) in monumentum illud, quod tu tollere laudibus solebas, ut Forum
laxaremus, et usque ad atrium Libertatis explicaremus contemsimus
sexenties HS : cum privatis non poterat transigi minore pecunia.
Efficiemus rem gloriosissimam. Nam in campo Martio septa
tributis comitiis marmorea sumus et tecta facturi ; eaque cingemus
excelsa porticu ; ut mille passuum conficiatur. Simul adjungetur huic
operi villa etiam publica. » Ad Attic., IV, 16, in fine.



Ces édifices justifiaient presque tous leur nom, par la majesté
de leur aspect et la richesse de leur construction. On y
prodiguait les colonnes et les statues faites du marbre le plus
précieux. Pour quelques-uns la toiture était tout entière en
bronze, et les peintures artistiques concouraient, avec les sculptures,
à l’élégance et à l’éclat de ces monuments, élevés, le plus
souvent, par les opulents personnages qui voulaient acheter
ainsi les faveurs de la foule ou illustrer leur nom. Mais la
faveur du peuple rapportait tant, qu’on ne la payait jamais
trop cher. Voilà pourquoi le Forum s’embellit peu à peu déjà
sous la République, de superbes monuments, dont les dernières
fouilles nous ont rendu les débris.


Ainsi, les lieux de rendez-vous ne manquaient pas aux spéculateurs,
et il est probable qu’ils se groupèrent dans les basiliques,
comme ils l’avaient fait anciennement dans le Forum,
qu’ils s’y classèrent de la même façon, et y choisirent leur
lieu de réunion ordinaire. Malheureusement, nous n’avons
plus le Choragus de Plaute, pour nous guider à travers ces
groupes, qui eussent été, sans doute, de plus en plus intéressants
à connaître. Les affaires furent en se développant, sous
la République, jusqu’à comprendre celles de l’univers entier qui
s’y centralisaient ; et tout cela s’accomplissait au milieu d’une
population d’origine, de langage et de costumes, d’intérêts et
d’aspects cosmopolites. Mais l’empire bouleversa tout.


Nous pourrions donner de bien plus nombreux détails sur
le Forum et les basiliques, qui sont étudiés, de nos jours, avec
un soin et un esprit critique vraiment admirables ; mais ce serait
entrer dans les domaines de l’art ou de l’archéologie, qui
ne sont pas les nôtres.


Ce sont surtout les hommes d’affaires qui les ont fréquentés
en foule jusqu’à l’empire, qui nous intéressent ici.




§ 3. — Cessation du jeu sur les valeurs, au Forum et dans les
basiliques.


Tout nous autorise à penser que le jeu sur les valeurs de
bourse disparut, lorsque furent supprimées les sociétés par
actions, et il n’y a rien de surprenant à cela. Les textes anciens
qui se réfèrent à la pratique des jeux et à la place où
ils se tenaient, viennent nous confirmer absolument dans cette
opinion.


Jusqu’à Auguste, c’est au Forum que l’on trafique sur le
taux de l’intérêt et des valeurs, c’est là que se font et se défont
les fortunes. C’est du Forum que nous parlent Lucilius, Plaute
et même Horace, lorsqu’ils nous entretiennent des joueurs de
leur temps.


Alors c’était bien en trafiquant sur les affaires qui se pratiquent
à la bourse, que l’on poursuivait les chances du jeu.
« Aliena negotia curo, excussus propriis », dit le joueur d’Horace,
qui a succombé auprès du Janus medius : « res mea ad
Janum medium fracta est[585]. » Il ne s’agit pas là d’un vaincu
de la table de jeu, mais du faiseur d’affaires ruiné et exécuté
sur le marché. Aussi, c’est du haut des Janus, que sont proclamés
les préceptes de la Fortune. « Hæc Janus summus ab imo
prodocet. »


[585] Nous avons déjà rapporté ce fragment d’Horace, Sat., II, III, supra,
p. 191, note 354. Lorsque Horace écrivait ses satires, l’œuvre économique
d’Auguste n’était pas accomplie ; il pouvait donc être encore question des
jeux de bourse et de la spéculation sur les partes des publicains, dont
le cours variable se prêtait, plus que toutes autres valeurs, aux opérations
aléatoires. Mais le régime ancien s’écroulait de toutes parts.
Sur l’époque où furent écrites ces satires, voy. G. Boissier, Nouvelles
promenades archéologiques, p. 6. Paris, 1890. — Histoire de la vie et
des poésies d’Horace, par Walckenaer. Paris, 1858, t. I, p. 118.



Il faut ajouter aux textes d’Horace, les textes innombrables
de Cicéron sur les societates, avec leurs participes, leurs socii,
leurs magistri, leurs courriers, qui se retrouvent en foule tous
les jours sur la même place, et notamment ce Terentius Varron,
qui y arrive, lui aussi, « quum primum M. Terentius in
Forum venit », pour y perdre beaucoup d’argent avec les publicains :
« maximis enim damnis affectus est. » Voilà les temps
antérieurs aux réformes d’Auguste[586].


[586] Cic., Ad famil., XIII, 10. Voy. supra, p. 84.



Depuis cette époque, au contraire, il n’est plus jamais question
dans aucun texte, soit littéraire, soit juridique, ni de ces
aventures, ni de ces trafics, ni de ces enseignements périlleux
des Janus. On ne cesse pas de jouer sous l’empire, on joue
affreusement ; mais c’est ailleurs, et autrement, que l’on va
exposer ou perdre sa fortune.


Ainsi, dans les œuvres de Martial, de Suétone, de Juvénal
et des pères de l’Église qui écrivaient au temps où les publicains
et leurs spéculations avaient été dispersés pour toujours,
le jeu et les joueurs sont flagellés à diverses reprises, mais il
n’y a plus rien de commun entre ces joueurs et les affaires
d’argent du Forum et des argentariæ. Il ne s’agit plus désormais
que de l’alea damnosa, d’ancienne origine, et du fritillus,
du cornet à dés qui distribue la chance. On ne va plus à la
mensa du banquier, ou à l’argenteria, ou à la basilique, comme
autrefois, on va au hasard de la table de jeu, « ad casum tabulæ »,
et l’on s’y ruine, comme on le faisait jadis parmi les manieurs
d’argent des deux Janus, dont il n’est plus question.


Comment pourrait-on comprendre que, brusquement, tous
les écrivains romains, et spécialement les satiriques, les comiques,
les anecdotiers si compendieux sous l’empire, aient cessé
de parler de ces scandales publics, s’ils s’étaient continués de
leur temps, comme au temps de la république.


Assurément le génie pénétrant et acerbe de Juvénal se fût
attaqué, plus énergiquement encore que celui d’Horace, à ces
excès provoquants de la spéculation, à ces chutes misérables,
à ces triomphes orgueilleux et immoraux de la chance, qu’avait
flétris l’aimable courtisan de Mécène et d’Auguste.


Or, pas plus que les autres, Juvénal n’en a dit un seul mot.
La passion du jeu n’a pas cessé de sévir autour de lui ; il en
signale les désordres ; le jeu revient souvent sous sa plume
vengeresse, mais transformé et pour ainsi dire cantonné. Dès
sa première satire, il lui lance une véhémente apostrophe :
« Quand donc », dit-il, « la cupidité s’est-elle plus ouvertement
étalée que de nos jours ? Quand les hasards du jeu ont-ils plus
absorbé les âmes ? Ce n’est plus avec des sacs d’argent que l’on
va courir les chances de la table de jeu, on y fait porter à ses
côtés son coffre-fort » ; mais plus un mot des Janus.




. . . . . . . . . . . quando

Major avaritiæ patuit sinus ? alea quando

Hos animos ? neque enim loculis comitantibus itur

Ad casum tabulæ, posita sed luditur arca[587].






[587] Juvénal, Sat., I, v. 88. Voy. aussi Sat., XIV, et supra, p. 189. — Martial,
IV, 14 ; VI, 48 ; XIV, 8. — Suétone, Domitien, XXI.



Cette redoutable passion ne fut pas évidemment en s’atténuant
avec le temps, si nous en jugeons par un document curieux
qui date d’un peu plus tard. Nous voulons parler d’un
opuscule ou homélie sur les joueurs, « de aleatoribus », que l’on
attribue à saint Cyprien, ou à saint Victor, ou à un évêque
d’une église particulière, mais qui remonte sûrement aux premiers
siècles du christianisme[588].


[588] Voy. l’Étude critique publiée sur cet opuscule par l’Université de
Louvain, 1891.



On ne peut imaginer la véhémence de langage et la sainte
indignation que déploie l’orateur sacré, en s’adressant aux fidèles.
« On voit », dit-il, « le joueur sans respect de sa dignité,
sans excuse possible, entraîné par cette ardeur pestiférée, réduit
à abandonner son patrimoine, après avoir bu secrètement
ce poison mortel… O passion déréglée qui au lieu des richesses
engendre le dénuement et la misère. O mains meurtrières,
ô mains pernicieuses que le gain ne peut arrêter, et qui continuent
encore à jouer après avoir perdu ! Le chrétien qui joue
aux dés souille ses mains, car c’est au démon qu’il offre un
sacrifice[589]. »


[589] De Aleatoribus, VI et IX. Mais, évidemment, on jouait déjà aux
dés pendant que les jeux de bourse étaient encore pratiqués au Forum
et même avant. Le vice du jeu était fort ancien à Rome. Horace,
ode III, 24. Dig., De Aleatoribus, XI, V. Code : De Aleatoribus et
alearum lusu, III, XLIII.



On le voit donc, c’est encore avec les dés et le fatal fritillus,
comme au temps de Juvénal, et pas autrement, que l’on continue
à tenter passionnément les chances du hasard.


Peut-être jouait-on aux dés sur les places publiques, dans
les basiliques ; c’est probable ; les gens du peuple à Rome
devaient jouer dehors autrefois, comme ils le font encore aujourd’hui.
On a même trouvé, sur les dalles de certaines basiliques,
des dessins de jeux, dames, échecs et autres, qui autorisent
à penser qu’il en était ainsi. Mais que sont devenues
les opérations aventureuses, portant, elles aussi, les richesses
ou la ruine au milieu des spéculateurs du Forum, des Janus,
et des basiliques ?


Il n’en est plus parlé nulle part, depuis le temps des Satires
d’Horace, c’est-à-dire depuis qu’Auguste a anéanti les grands
financiers et les compagnies qui lui faisaient ombrage.


Les jeux sur les valeurs ont disparu en même temps que les
grands publicains et les actions aliénables de leurs sociétés.
C’est là une constatation qui nous paraît avoir sa gravité ; et si
le fait est démontré, nous pouvons légitimement l’invoquer
comme un dernier et précieux témoignage de l’histoire, à l’appui
de nos affirmations sur la réforme à la fois politique et
financière radicalement accomplie par Auguste.




§ 4. — Les Banquiers dans leurs rapports avec les faits de l’histoire
romaine.


Autant a été considérable et persistant l’emploi des banquiers
dans les affaires privées, autant a été réduite, au contraire,
l’importance de leur intervention directe dans les affaires publiques.


Nous en savons la raison : ils n’étaient pas de ceux qui pouvaient
jouir des privilèges de l’association des capitaux, et ne
purent, par conséquent pas organiser des institutions analogues
à celles de nos grandes sociétés de crédit.


Lorsque les besoins d’argent se faisaient sentir quelque part,
dans des proportions anormales, il n’y avait que les magistrats,
ou les généraux, enrichis aux dépens des provinces, ou
bien des publicains, qui pussent répondre aux grandes nécessités
financières ; et nous avons vu qu’il en fut ainsi en Asie,
à l’époque de Sylla. Ce sera Gabinius, le fils d’un fortissimus
et maximus publicanus, ayant lui-même, magnas partes publicorum ;
ce sera Rabirius et bien d’autres inconnus, enrichis dans
des conditions plus ou moins avouables, qui trafiqueront des
trônes de l’Orient, et avec qui les rois négocieront des emprunts,
mais non les banquiers de profession.


Ce sera Pompée, « le grand Pompée, qui fut longtemps le
chef de l’ordre équestre, sorte d’Harpagon conquérant, se servant
d’un prête-nom, qui était le chevalier romain Cluvius,
de Pouzzoles, pour pressurer les peuples et les rois qui lui devaient
leur couronne… Trente-trois talents ne suffisaient pas
à payer les intérêts mensuels des sommes que l’infortuné roi de
Cappadoce avait empruntées à leur protecteur[590]. » Nous avons
vu comment Brutus employait la cavalerie romaine pour se
faire rembourser les prêts par lui faits aux villes ; comment
Cicéron lui-même s’est laissé aller quelquefois à seconder des
opérations criminelles, que les mœurs semblaient autoriser. Il
résulte de la correspondance avec Atticus, qu’à la prière de ce
dernier, dérogeant à ses principes d’honnêteté naturelle, il fit
nommer préfets Scaptius et Gavius, prête-noms de Brutus, et
les agents de ses indignes trafics avec le roi de Cappadoce.


[590] Belot, Hist. des chevaliers, loc. cit.



Les faits du même genre sont très nombreux dans l’histoire
de Rome. Mais ce sont des faits séparés les uns des autres,
accomplis sans aucun lien entre eux, sans aucune tradition
commune, par des gens qui ne ressemblent en rien aux publicains
ni aux banquiers, et qui réalisent leurs opérations ruineuses
pour les provinciaux exploités, qu’accidentellement, par
occasion, pour ainsi dire, en quelques coups de force rudement
frappés. Ils ne rentrent pas dans notre étude sur les manieurs
d’argent de profession.


Nous ne constaterons pas davantage, dans les cinq premiers
siècles de Rome, du moins habituellement, l’intervention des
banquiers dans les prêts d’argent à intérêt, ou avances de fonds.


Les prêteurs d’argent des temps anciens, ceux qui ont provoqué
les émeutes parfois sanglantes du Forum, la retraite réitérée
du peuple sur le mont sacré ou ailleurs, ceux dont les
abus ont nécessité des lois toujours renouvelées et toujours
impuissantes sur l’usure, ce ne sont pas des chevaliers, des
fœneratores de profession ; ce sont plutôt les patriciens, les
seuls riches des premiers siècles, dans leurs rapports avec la
plèbe.


On peut consulter tous les textes relatifs à ces émeutes et
aux lois qu’elles faisaient naître ; c’est toujours la lutte des
castes, nous l’avons déjà fait observer, ce sont des discussions
et des concessions politiques que signalent les textes, quand il
s’agit de la misère des débiteurs à soulager et des excès des
créanciers à contenir[591].


[591] Voy., notamment, les détails très énergiquement présentés par
Tite-Live, sur les crises financières de l’année 259-495, liv. II, ch. XXIII ;
en 398-356, liv. VII, ch. XVI ; et en 429-325, liv. VIII, ch. XXVIII ; à cette
dernière date, la transformation économique apparaît. Il semble être
question d’un fœnerator de profession.



Ce n’est probablement qu’après plusieurs siècles, que les fœneratores
de profession, les banquiers escompteurs, ainsi que
nous dirions aujourd’hui, commencèrent à opérer le trafic sur
les avances et les dépôts de fonds. Jusque là, c’est surtout sur
les métaux et les échanges que les opérations ont porté, dans
les Tabernæ argentariæ du Forum.


On voit cependant apparaître d’assez bonne heure dans l’histoire,
des personnages qui doivent être des banquiers de profession,
et qui sont publiquement chargés de résoudre les difficultés
résultant des abus de l’usure. Il serait curieux d’étudier
chacune de ces interventions économiques, dans leurs
détails, mais comme ce sont des mesures politiques autant que
financières prises par l’État, et non des actes d’initiative privée
et de banque proprement dite, nous ne pourrions pas nous
y arrêter ici, sans sortir de nos limites. Nous nous bornerons
donc à énumérer les principaux de ces faits.


Ainsi, on a dit que la loi des XII Tables avait établi des
contrôleurs des monnaies. « Triumviri monetales, aurum, argentum,
æs publice signanto[592]. » Ce qui est plus certain,
c’est que des magistrats de ce genre furent établis à plusieurs
reprises plus tard[593].


[592] Marquardt, De re monetaria veterum Romanorum ; Cruchon, loc.
cit., p. 42.



[593] Voy. Lenormant. op. cit., t. III, p. 146.



En 401-353, les consuls Valerius Publicola et Marcius Rutilus
nommèrent, pour apaiser les esprits excités, et faciliter
le règlement des dettes, cinq personnages qui furent préposés
à ce soin. « Quos mensarios ob dispensationem pecuniæ appellarunt. »
Ils rendirent de tels services, dit Tite-Live, que leurs
noms ont mérité de passer à la postérité. Ils s’appelaient C.
Duellius, P. Decius Mus, M. Papirius, Q. Publilius et T. Æmilius ;
ils avaient été probablement pris parmi ces financiers
honorés du nom de boni homines[594]. Leur intervention consista
à faire des avances aux débiteurs sur les fonds de l’État,
et surtout à contraindre les créanciers à recevoir en payement,
les biens de leurs débiteurs, suivant une estimation équitablement
faite.


[594] Tite-Live, VII, ch. XXI.



Des mesures semblables furent prises en 405-349 et en 538-216.
Cette dernière fois, tout au moins, les triumviri mensarii
désignés, ne furent pas pris parmi les banquiers de profession,
car Tite-Live nous dit que l’un d’eux avait été consul et censeur,
l’autre deux fois consul, l’autre tribun du peuple[595].


[595] Tite-Live, XXII, 60 ; XXIII, 21.



En 540-214, lorsque les sociétés de publicains s’honorèrent
par les propositions généreuses que nous avons rapportées,
pour venir au secours de l’État en détresse, on nomma des
triumviri mensarii pour être adjoints aux censeurs : « Arcessitosque
ab triumviris esse dixerunt, ut pretia servorum acciperent[596]. »


[596] Tite-Live, XXIV, 18.



C’est encore entre les mains des triumviri mensarii, qu’en
542-212 le public fut invité à porter ses offrandes à la patrie
en danger[597].


[597] Tite-Live, XXVI, 26 : « Senatu inde misso pro se quisque aurum
argentum et æs in publicum conferunt tanto certamine injecto, ut
prima inter primos nomina sua vellent in publicis tabulis esse, ut nec
triumviri (mensarii) accipiendo nec scribæ referundo sufficerent. »



Cicéron parle aussi[598] de mensarii chargés de surveiller les
dépenses de l’État, en compagnie de cinq préteurs et de trois
questeurs.


[598] Pro Flacco. — Voy. aussi un texte, très discuté d’ailleurs, de Quintilien,
Inst., V, 105.



On voit que ces mensarii sont des fonctionnaires ou des délégués
du pouvoir public. Nous n’insistons pas.


Nous avons dit également, pourquoi nous ne devrions pas
nous occuper ici des lois sur le taux de l’intérêt et sur l’usure ;
nous signalerons cependant, en passant, quelques mesures
spécialement intéressantes pour les manieurs d’argent de
Rome et de la province. Elles sont trop caractéristiques des
mœurs économiques du temps, pour que nous les passions
sous silence ; mais nous nous abstiendrons de commentaires.


Une loi de 561-193 soumit les Latins aux lois romaines
sur le prêt d’argent, « cum sociis ac nomine Latini pecuniæ creditæ
jus idem quod cum civibus Romanis esset[599]. » Jusque-là,
on s’était servi de prête-noms latins pour se soustraire à la
rigueur des lois ; on fut obligé d’aller chercher le détour plus
loin, et jusque dans les provinces d’outre-mer. « Voici donc,
d’après M. Belot, le commerce que faisaient depuis les guerres
puniques, les banquiers presque tous sortis de l’ordre
équestre. Ils empruntaient à Rome, à un taux modéré, et ils
prêtaient en province, à un taux exorbitant. Ils gagnaient la
différence des intérêts. C’est ainsi que P. Settius, avait, à
Rome, contracté des dettes, mais, en province, il avait de nombreux
débiteurs, parmi lesquels Hiempsal, roi de Mauritanie[600]. »


[599] Tite-Live, liv. XXXV, ch. VII.



[600] Belot, Hist. des chev., p. 154. — Cicéron, Pro Sulla, 20. Les particuliers
plaçaient leurs fonds et « ceux de leurs familles » sur les vectigalia.
Supra, p. 282.



A mesure que les banquiers devenaient plus forts, comme
chevaliers, et comme affiliés aux publicains, les lois devenaient
de plus en plus impuissantes envers eux, aussi bien qu’envers
leurs amis. En 665-89, le préteur Sempronius Asellio
voulut prendre des mesures pour assurer l’application des anciennes
lois contre l’usure, nous avons déjà signalé ce fait, il
fut massacré en plein jour par les banquiers, près du temple
de Vesta.


C’est à cette occasion que fut proposée la loi Plotia de vi, hominibus
armatis, afin d’enlever aux chevaliers la judicature et
d’obtenir, ainsi, une condamnation contre les meurtriers du
préteur.


On voit où en était venue la justice, non seulement par
rapport aux publicains, mais encore par rapport à tout ce qui
se rattachait, de près ou de loin, à leurs affaires ou à leurs
intérêts[601].


[601] Belot, eod., p. 262.



Plutarque a rapporté, en détail, les mesures prises par Lucullus
en Asie, en 683-71, soit contre les publicains, soit contre
les banquiers ou les negotiatores. C’était, assurément,
contre ces derniers surtout, que furent édictées les dispositions
par lesquelles le proconsul ramenait le taux de l’intérêt à 1 %
par mois, et réduisait le montant de ce qui était déjà dû[602].


[602] Plutarque, Lucullus.



Mais les publicains ressentirent aussi très profondément les
effets de ces mesures, car ils avaient dû se faire banquiers à
côté de ceux qui l’étaient en titre, nous l’avons vu, pour faire
les avances nécessitées par les lourdes charges que Sylla avait
imposées à l’Asie. Et nous avons vu, aussi, que la loi Manilia
vint, sur les insistances de Cicéron, l’orateur des publicains et
des banquiers, punir Lucullus de ses sévérités.


D’autres mesures, d’un caractère singulier, furent prises
plus tard à Rome même, en vue d’éviter que la monnaie ne
sortît du sol de l’Italie. Nous en indiquons quelques-unes,
comme se rattachant spécialement au commerce de l’argent.


C’est ainsi qu’en 685-69, la loi Gabinia vint défendre aux
provinciaux d’emprunter à Rome, et annuler tous les engagements
qui y seraient contractés par eux.


Vers la même époque, Cicéron défendait toute vente dans le
port de Pouzzoles, et n’y permettait que le troc, à l’égard des
étrangers, afin d’empêcher l’argent de se diriger vers la
Grèce[603].


[603] Cicéron, In Vat., 5.



Des mesures analogues avaient été prises contre les Juifs, et
plusieurs sénatus-consultes leur avaient défendu d’envoyer
du numéraire à Jérusalem. « Quum aurum, Judeorum nomine,
quotannis ex Italia et ex omnibus provinciis Hierosolyma exportari
soleret », dit Cicéron, « Flaccus sanxit edicto, ne ex Asia exportari
liceret[604]. »


[604] Pro Flacco, 28. — Dans le même esprit économique on prenait des
mesures pour éviter aux produits de l’Italie la concurrence des produits
étrangers. C’est ainsi qu’on défendait, dans ce but, la culture de la vigne
en Gaule au temps de Cicéron. Voy. Cicéron, De Republica, liv. III, VI :
« Nos vero justissimi homines, qui Transalpinos Gentes oleam et vitem
serere non sinimus, quo pluris sint nostra oliveta nostraque vineæ :
quod quum faciamus, prudenter facere dicimur, juste non dicimur ;
ut intelligatis, discrepare ab æquitate sapientiam. »



Il est probable que les manieurs d’argent se dérobaient facilement
à ces lois, par la dissimulation et par la fraude. Mais
c’était au moins en reconnaître l’existence, que de chercher à
s’y soustraire par des détours. Il n’en était pas toujours ainsi.


Cicéron nous a laissé, dans trois lettres curieuses, écrites à
Atticus[605], des détails sur les procédés auxquels les grands
personnages recouraient à cet égard ; ils en usaient tout à fait
à leur aise.


[605] Ad Att., V, 21, et VI, 1 et 2.



Brutus voulait prêter aux Salaminiens, à 48 %, une grosse
somme dont ils avaient besoin, et ceux-ci s’engageaient, en
effet, dans ces conditions vis-à-vis de lui, par des syngraphæ
qui devaient servir de titre à la créance.


Le traité de Brutus, ou de ses prête-noms, était largement
usuraire, et dépassait de beaucoup le taux légal qui était
de 12 %. Brutus fit tout simplement rendre un sénatus-consulte
spécial, qui lui permettait de passer outre.


D’autre part, les syngraphæ signés à Rome par des provinciaux,
étaient nuls en vertu de la loi Gabinia. Un autre sénatus-consulte
de la même espèce fut rendu pour déclarer ceux-ci
valables.


C’est cette même dette que Brutus fit exécuter sur la personne
des sénateurs, par la cavalerie du consul de la province.
On ne peut guère accumuler plus d’abus dans une seule affaire.


Nous n’insistons pas sur ces prévarications qui n’ont rien
de commun avec les affaires de banque ; mais on peut y trouver
le curieux spectacle de la lutte dans laquelle devaient se
débattre les honnêtes gens, et spécialement Cicéron, tiraillé
entre sa conscience et le désir de plaire à ses amis Brutus et
même Atticus.


En 706-48, César ordonna une liquidation des dettes par des
mensarii chargés de faire des avances avec les fonds de l’État,
ou de contraindre les créanciers à recevoir en payement des
biens, comme cela avait eu déjà lieu d’autres fois[606]. Nous
avons déjà signalé et jugé ce procédé.


[606] Belot, loc. cit., p. 152, supra. César, De bell. civ., III, I et XX.



Mais le règne des grands spéculateurs, magistrats supérieurs
ou généraux d’armées, comme celui des banquiers, comme
celui des publicains, allait finir. La puissance impériale n’allait
plus admettre en cela, que les abus qui se commettaient en son
nom et sous ses ordres, comme pour toutes choses.


Le rôle modeste des banquiers de profession fut encore ce
qui devait les protéger contre les rigueurs niveleuses de l’empire.


Nous les voyons revenir souvent, dans les écrits des jurisconsultes
de l’époque classique, et, sous Justinien ils sont encore
revêtus de titres brillants, qui les font traiter, avec considération,
comme les boni, ou les optimi viri du temps de la
république. Mais le règne des grands manieurs d’argent était
passé depuis cinq siècles.







CONCLUSION



Il semble que, chez les grands peuples où la liberté politique
s’est sagement établie et régulièrement organisée, le mouvement
des choses humaines devrait de lui-même suivre son
cours naturel vers la justice et le progrès ; mais, on le sait
bien, ce n’est pas sans effort que l’homme apprend à être libre.


Là, plus qu’ailleurs, peut-être, si les passions personnelles
et égoïstes de chacun ne sont pas contenues et pour ainsi
dire ennoblies par des sentiments d’ordre supérieur, la société
ne tarde pas à se détourner de sa route.


C’est ce qu’a dit Montesquieu, lorsqu’il a fait de la vertu
l’élément indispensable du gouvernement populaire.


Et même, au sens de cet observateur de génie, les vertus
privées ne sauraient y suffire. Sous les régimes démocratiques,
ce sont les particuliers qui gouvernent, au moins par leurs
suffrages ; ce sont par conséquent eux-mêmes qui doivent veiller
à la marche de l’État, et s’imposer courageusement les sacrifices
nécessaires parfois aux intérêts généraux de la patrie.


« La vertu politique », est-il dit au livre de l’Esprit des lois,
« est un renoncement à soi-même qui est toujours une chose
très pénible… Elle donne toutes les vertus particulières…
Lorsque cette vertu cesse, l’ambition pénètre dans les cœurs
qui peuvent la recevoir, et l’avarice entre dans tous[607]. »


[607] Montesquieu, Esprit des lois, l. III, ch. III, et l. IV, ch. V.



L’avarice en effet, portant en elle l’amour immodéré du
gain, est la forme naturelle de l’égoïsme chez les peuples actifs
et libres[608]. Même avec des procédés légaux, et dans une république
de citoyens honnêtes, elle doit facilement devenir un
danger public, puisqu’elle ne produit que des abaissements
intéressés, dans des États où l’on ne peut se passer de vertus
supérieures. Et c’est bien de ce côté que se font réellement
pressentir les plus redoutables périls, pour nos démocraties
modernes.


[608] « Ceux d’aujourd’hui ne nous parlent que de manufactures, de
commerce, de finances, de richesses, de luxe même. » Eod., liv. III,
chap. III.



La Bible avait stigmatisé les excès de cette dépravation de la
liberté, sous un nom qui a traversé les siècles : c’est le culte
du veau d’or ; et le récit de l’exode rapporte que Moïse, trop
longtemps retenu sur la montagne sacrée, dut détruire, par
d’effroyables exécutions, cette ignoble idolâtrie, afin de sauver
son peuple et de le rappeler à ses hautes destinées[609].


[609] Exode, ch. XXXII.



A Rome, nous l’avons vu, lorsque les publicains composant
les classes moyennes eurent abattu le patriciat, et furent devenus
seuls maîtres des suffrages, la république ne tarda pas à
périr, parce qu’elle n’eut guère d’autre but que de satisfaire la
cupidité, c’est-à-dire « l’avarice » de ceux qui la gouvernaient.


Nous venons d’étudier ce phénomène historique, si semblable,
à certains égards, aux événements qui nous environnent,
et nous avons été frappé de ces analogies, quoique bien des
détails nous échappent encore.


Il en est de l’œuvre des publicains, en effet, et des grands
banquiers, comme de la plupart des institutions qui ont précédé
l’empire. Les grands écrivains de la littérature, de l’histoire
et du droit n’existaient pas encore ; et nous ne pouvons
pas tout savoir.


Nous connaissons beaucoup de lois de ces époques lointaines,
sur la propriété, sur les créances, sur les actions en justice,
mais nous n’avons sur ces sujets, ni jurisprudence, ni
doctrine, ni aucun détail d’application. Il a fallu attendre jusqu’à
la découverte des Commentaires de Gaius, c’est-à-dire jusqu’en
1816, pour en avoir quelques notions précises. Nous ne
sommes guère plus fixés, sur ces institutions qui nous ont été
si complètement expliquées pour les temps suivants, que sur
les événements dont nous venons de parler, et ceux-ci ont été
beaucoup plus négligés par les commentateurs.


Que l’on ne nous accuse pas, cependant, de ne présenter que
des conjectures hardies.


Nous n’avons rien avancé dans ce travail, qui ne soit directement
prouvé par des textes, ou qui ne s’impose par la plus
scrupuleuse logique, et l’on nous pardonnera de le rappeler
nettement, en faisant le relevé d’un actif que nous pouvons,
avec le langage du sujet, déclarer bien établi.


Nous constaterons d’abord, que nous sommes en présence
d’une démocratie bourgeoise, qui se développe par l’œuvre
imprudente des Gracques, et qui, après avoir supplanté le
patriciat, tombe dans la démagogie. C’est le moment où
« l’avarice » gouverne en souveraine, par la fédération des
grandes compagnies financières ; nous pensons l’avoir démontré.


Les compagnies de publicains couvraient, en effet, de leurs
spéculations, de leurs entreprises et de leurs travaux, le monde
Romain, et nous les avons réellement trouvées à l’œuvre, en
Sicile, dans la province d’Asie, dans la Bithynie, la Cilicie, la
Syrie, le Pont, la Judée, la Macédoine, la Grèce, la province
d’Afrique, l’Espagne et la Gaule. Il en était de même dans
toutes les provinces conquises, et nous avons vu leurs services
compliqués s’organiser partout, au moment même où l’armée
prenait possession du territoire.


Ces grandes compagnies trouvaient abondamment des fonds,
par l’attrait d’un gain assuré, et par le procédé aussi simple
que merveilleux de l’action, qui est, aujourd’hui encore, resté
le même. Partes, Particeps non socius, affinis conductionis. Tout
le monde voulait y avoir sa part : Πάντας ὡς ἔπος εἰπεῖν, dit Polybe.
On s’arrachait les titres, Cicéron le dit textuellement de
C. César, Eripuit partes illo tempore carissimas.


Elles furent facilement organisées, parce que l’adjudication
des impôts et des grands travaux était, de toute antiquité,
dans les mœurs.


Elles furent très nombreuses, parce que les travaux de
la guerre et les bénéfices de la paix se multiplièrent à l’infini,
sur les provinces conquises.


Elles furent très riches, parce que c’était sur les provinciaux
asservis que portaient leurs exploitations sans contrôle et sans
scrupule. « Arrachez-nous de la gueule de ceux dont la cruauté
ne peut se rassasier de notre sang », disait, au nom des provinciaux,
le célèbre discours de Crassus.


Elles furent populaires, parce qu’elles représentaient, aux
yeux du peuple romain, les droits de la conquête se continuant,
à leur profit, sur les peuples vaincus.


Elles devinrent vite agissantes et fortes, parce qu’elles
furent animées par une spéculation passionnée, surexcitées
par le jeu sur leurs valeurs échangeables, et soutenues par
l’autorité que leur donnait leur richesse. Cicéron en a largement
rendu témoignage.


Elles fournirent un aliment aux jeux, d’où résultaient des
fortunes subites et de terribles chutes, auprès des deux Janus
du Forum. « Excussus propriis, ad medium Janum res mea
fracta est », dit le joueur d’Horace ; et nous avons démontré
que le jeu cesse au Forum, dès que disparaissent les publicains.


Elles s’unirent entre elles, se syndiquèrent puissamment,
en vue de leurs intérêts communs, de façon à former un nouvel
ordre dans l’État, Novus Ordo ; et c’est ce qui fit leur puissance
commerciale et politique. « Unde regnarent judiciariis
legibus, nisi ex avaritia ? » « Avaritia », tel est le mot de Festus,
qui est devenu le mot fatal de Montesquieu.


Auguste, qui ne voulait pas d’une pareille puissance à ses
côtés, n’eut pas même à supprimer les compagnies, il n’eut
qu’à arrêter le renouvellement des adjudications. Il n’y eut
plus dès lors de sociétés par actions possibles, puisque l’État
s’était réservé le droit de les constituer. Le règne des publicains
était fini.


Alors commença l’empire, qui eut du moins la gloire de
laisser le droit civil prendre son admirable développement ;
mais sous la puissance politique duquel, tout dut fléchir et
se soumettre.


Toutes les initiatives privées furent détruites dans leur
germe. « Solitudinem faciunt, pacem appellant. » Ils firent la
solitude et ils appelèrent cela la paix.


Voilà, dans ses grandes lignes, l’histoire de cette décadence
politique ; on y voit les libertés publiques tombant par les excès
de la spéculation cupide, et par le fait de grandes coalitions
financières, sous le plus persistant et le plus honteux des
despotismes.


L’empire romain s’achemina dès lors, lentement, vers sa dissolution,
et le monde sembla menacé de retourner pour toujours
à la barbarie.


Dans les démocraties de notre temps, les crimes abominables
des publicains ne sont plus à craindre, du moins sous le
couvert d’une légalité durable ; dix-neuf siècles de christianisme
et de civilisation n’ont pas pu passer sur les générations,
sans adoucir les mœurs et relever les âmes. Le mal de
l’argent sera donc, sans doute, moins grave dans ses conséquences.


Mais par l’effet de ces progrès eux-mêmes, on a vu, de nos
jours, s’élever une classe d’hommes innombrable, et forte par
l’union, qui était restée dans l’ombre jusque-là.


L’abolition de l’esclavage, l’introduction de plus en plus
effective de l’égalité dans les lois et les mœurs, et la facilité
des relations lointaines, ont donné à la multitude des déshérités,
une autorité indépendante qu’elle n’avait jamais eue
nulle part dans l’histoire.


Ainsi un phénomène grave et nouveau s’est produit dans
nos démocraties de formes diverses, et l’on y a vu le mal des
passions avides, surgir avec les mêmes caractères au fond, et
des moyens d’action analogues, en même temps, aux deux
points extrêmes de l’organisme social, dans beaucoup d’États.


Qu’on nous permette quelques observations pratiques à ce
sujet ; le caractère de notre étude nous y invite, et ce sera
peut-être, le meilleur enseignement à chercher, dans ce livre
d’histoire.


Assurément le pauvre a toujours subi avec amertume, ou
dépit, ou colère, le spectacle des richesses et des joies du
monde, surtout lorsqu’elles se sont étalées sans commisération
auprès de son indigence et de ses douleurs.


Comment pourrait-il ne pas souffrir de ces inégalités du
sort, la plupart du temps inexplicables à ses yeux, et particulièrement
lorsque les espérances de l’au-delà viennent, elles-mêmes,
à lui manquer.


A Rome la classe ouvrière, singulièrement réduite par les
horreurs de l’esclavage, ne comptait pas, à la fin de la république.
Elle n’était qu’une multitude avilie, dont les factions
révolutionnaires exploitaient les besoins ou les vices, soit
dans les votes des comices à vendre, soit dans les violences
armées du Forum et de la rue ; et nous n’avons pas eu à en
parler.


Mais les guerres affreuses des esclaves, les révoltes de la
plèbe dans l’antiquité, les sanglantes Jacqueries du moyen
âge, furent des explosions de ces haines contenues, certainement
plus justifiées et plus violentes que celles de nos jours.


La force sociale avait eu bientôt raison de ces protestations
impuissantes ; les incendies, les pillages, les meurtres sauvages,
les crimes de toutes sortes qui les déshonoraient ne
servaient guère qu’à aggraver les malheurs des vaincus ; et
tout rentrait dans le silence.


Nous ne voudrions pas dire que ce fut là l’état général et
permanent des classes ouvrières d’autrefois, surtout dans
notre ancienne France. Les corporations, les confréries, les
institutions charitables avaient, au contraire, rapproché, à
certains égards, les diverses classes de la société laborieuse,
et fait régner entre patrons et ouvriers, une harmonie que
nous retrouverons difficilement sans doute. Seulement cela ne
s’appliquait guère qu’aux industries des villes, et dans celles-ci,
aux privilégiés qui jouissaient seuls des monopoles
souvent inhumains que la loi protégeait.


Aujourd’hui d’ailleurs, le mal comme le bien, tout a
changé d’aspect, de la base au sommet. L’association des
intérêts et des passions est devenue le moyen de développement
légitime, ou bien aussi, l’arme de guerre, pour les pauvres
comme pour les riches.


Chez les riches, cela s’appelle les grandes compagnies anonymes,
les vastes opérations industrielles, ou encore, à côté
de syndicats de finances utiles aux grandes opérations d’État,
les syndicats funestes, organisés sous le couvert d’une fausse
légalité, pour l’accaparement des grains, des métaux, des
valeurs de bourse, des objets de grande consommation, ou de
tout autres choses, par lesquels des agioteurs insatiables se
rendent maîtres des marchés d’une partie du monde.


Ils spéculent à coup sûr par leurs coalitions de capitaux, et
sous l’inspiration de pensées, qui sont l’opposé des vertus civiques
nécessaires dans les gouvernements libres. Ils s’enorgueillissent
de leurs succès, au milieu de leurs richesses mal acquises,
et ils se réjouissent quelquefois ouvertement des ruines
qu’ils ont répandues autour d’eux ; à moins que des événements
inattendus ne viennent les frapper, en flétrissant
comme elles le méritent leurs combinaisons criminelles.


Ce sont là les publicains de notre temps, nous pourrions
dire de notre fin de siècle ; car c’est surtout par la promptitude
de l’électricité et de la vapeur qu’ils peuvent assurer l’efficacité
et l’extension de leurs redoutables monopoles. C’est ainsi que
les publicains de Rome, en réunissant leurs intérêts, étaient
parvenus à gouverner l’État.


Quant aux pauvres, aux ouvriers de l’industrie spécialement,
ils ont eux aussi l’arme de la coalition, avec les bourses
du travail, les syndicats, les unions de syndicats comme
moyens permanents ; mais c’est la coalition du nombre, surexcitée
souvent par des besoins factices, par des manœuvres odieuses
ou bien par la misère imméritée, la misère sans travail,
de toutes la plus digne de compassion. Ils ont cette arme terrible
de la grève, parfois coupable et sanglante, et même quand
elle est légitime, inévitablement nuisible à tous les intérêts
matériels et moraux, toujours périlleuse pour l’ordre public ;
la grève, c’est-à-dire la ruine en perspective pour le patron, et
pour l’ouvrier misérable, peut-être la faim mauvaise conseillère
et le désespoir des derniers dénuements.


C’est ainsi que surtout chez les peuples les plus avancés et
les plus libres, deux armées s’organisent autour de nous pour
la lutte, et menacent, en se mettant de pair, pour ainsi dire,
d’enserrer dans leurs étreintes la société qui n’en peut
mais.


Quoique cela s’explique très bien, il est digne de remarque,
en effet, que c’est dans les pays de liberté politique où le mouvement
financier s’est le plus activement développé, que, par
une sorte de mouvement symétrique et simultané, l’organisation
des coalitions ouvrières s’est aussi le plus fermement établie,
et le plus vigoureusement disciplinée.


Ainsi, c’est dans la libre et industrieuse Amérique des Yankees,
que se sont édifiées, depuis un demi-siècle, les plus colossales
fortunes qui, peut-être, aient jamais été amassées par
les mêmes mains ; c’est le pays où l’argent est roi, où est pratiqué
le culte du dieu dollar, où dans un certain monde, on
estime un homme, non d’après sa valeur intellectuelle ou morale,
mais d’après ce qu’il a su gagner, ou ce qu’il saura probablement
gagner encore ; or c’est en Amérique, aussi, aux
États-Unis, que se sont développées ces associations ouvrières
et ces fédérations d’associations qui pénètrent dans les classes
agricoles, se multiplient à l’infini, et étendent leur influence
jusque sur le sol de l’antique Europe, étonnée de leur discipline,
de leur sang-froid et de leur audace. Elles pourraient
devenir un péril effroyable pour la sécurité du monde entier,
si leur direction, pour les chevaliers du travail, notamment,
et pour les fédérations, passaient des mains avisées qui en sont
encore maîtresses, dans celles des agitateurs cosmopolites qui
voudraient les exploiter.


De même, dans notre ancien monde, c’est sur le sol de l’Angleterre,
c’est-à-dire sur la terre classique de la liberté individuelle
et des constitutions politiques soutenues par les
mœurs[610], que ces mêmes phénomènes de correspondance effective,
dans l’organisation des classes opposées, se présentent
avec le plus d’énergie.


[610] Voy. à ce sujet Beudant, Le droit individuel et l’État, ch. III, § 2,
p. 121 et suiv. Paris, Rousseau, 1891.



Ici, la vieille aristocratie terrienne n’a pas dédaigné de mêler
ses richesses au mouvement nouveau des affaires, à cette
passion mercantile qui couvre l’univers de valeurs anglaises,
de trafiquants et de vaisseaux, et qui exerce sur la politique
internationale de Londres, une influence semblable à celle qui
dirigeait les guerres de Rome sur les divers rivages de la méditerranée,
au gré des publicains et en vue de leurs intérêts
financiers.


Or, là aussi, plus qu’en nul autre pays d’Europe, s’organise
le mouvement ouvrier. Les associations, les trade unions s’y
comptent par milliers, leurs adhérents par centaines de mille,
et leurs ressources par millions. C’est le pays originaire et
préféré des grandes unions et des grèves. Et l’on y voit, en outre,
à côté de cette classe laborieuse, le paupérisme vicieux,
avili, avec toutes les horreurs de la misère sordide, à Londres
notamment, où il faut pactiser avec cette monstruosité, qui se
dresse parfois comme un effrayant péril. Ici encore, associations
contre associations ; ce sont les coalitions de l’opulence,
qui semblent appeler au combat celles de la pauvreté.


Dans les rapports des peuples, l’action des manieurs d’argent
ne laisse pas non plus de se faire sentir de la même manière.
Non seulement les grands syndicats accapareurs ne connaissent
plus de frontières, et embrassent au besoin plusieurs
États, mais il existe telles familles richissimes, nous pourrions
dire telles tribus, qui étendent le puissant réseau de leur domination
financière sur toutes les capitales de notre vieux continent.
Elles tiennent les nations dans une sorte d’équilibre
européen, plus ferme pour elles, que ne le fut jamais celui dont
la politique s’inquiète vainement depuis des siècles.


Mais en même temps, les travailleurs manifestent puissamment
aussi leur œuvre internationale, par les associations et
les congrès réitérés ; en sorte qu’une émotion ouvrière ne peut
plus se produire sur un point, quelque modeste qu’il soit, du
régime industriel, sans que le contre-coup de ce choc s’étende
au loin dans le monde des travailleurs, comme les vibrations
de l’onde à la surface des eaux profondes qu’on a troublées.


Tout ce mal est d’une réalité si pratique et si incontestable,
que, dans sa belle encyclique, celui qui représente l’autorité religieuse
la plus puissante du monde moderne, par le nombre de
ses fidèles et par la doctrine, le pape Léon XIII est revenu
trois fois sur ce double péril de la cupidité, sous ses formes
dominantes : « C’est d’une part », dit la lettre pontificale, « la
toute-puissance dans l’opulence : une fraction qui, maîtresse
absolue de l’industrie et du commerce, détourne le cours des
richesses et en fait affluer en elle toutes les sources ; fraction
qui, d’ailleurs, tient en sa main plus d’un ressort de l’administration
publique. De l’autre, la faiblesse dans l’indigence :
une multitude l’âme ulcérée, toujours prête au désordre. »


Il résulte de cet état des choses, que si la liberté politique se
développe dans le monde actuel, on se demande avec inquiétude
où sont le désintéressement et les vertus civiques qui en
doivent être les régulateurs nécessaires.


Puissions-nous, du moins, ne pas être arrivés à ce moment
funeste « où l’ambition pénètre dans les cœurs qui peuvent la
recevoir et où l’avarice entre dans tous. »


Nous ne ferons pas à notre temps l’injure de penser qu’il en
soit encore ainsi.


De hautes et saines traditions restent, grâce à Dieu, dans le cœur
des peuples pour les préserver d’un pareil malheur : et nos publicains
n’auront jamais entre leurs mains, comme les publicains
de Rome, tout à la fois, la justice, les finances, les élections
aux grandes charges et la confection des lois. Ils ne
trouveraient pas aujourd’hui une nation civilisée pour excuser
leurs crimes et pour en partager les profits.


Mais saurons-nous bénéficier de ces enseignements de l’histoire ?


Ne faudra-t-il pas pouvoir nous défendre contre cette « féodalité
financière » que des hommes bien informés déclarent être « le
grand danger de l’avenir » ; en présence de cette « table rase,
sur laquelle il n’est resté, disent-ils, qu’une puissance indiscutable,
permanente : l’argent ».


Et n’avons-nous pas, d’un autre côté, à répondre à ces masses
compactes d’ouvriers et de pauvres, qui s’unissent à travers le
monde entier, pour revendiquer hautement leur part de jouissances
et de richesses ?


Comment pourra-t-on parer avec sagesse et justice à ce double
péril ? C’est le secret des temps.


Le problème à résoudre en tout cas, consiste, non pas à
chercher, sous le nom de l’État, des répartiteurs et des maîtres,
ni à toucher, en quoi que ce soit, aux droits de la propriété,
mais à fixer les limites auxquelles il faut réduire la liberté
civile et politique, qui doit survivre, comme principe dominant,
à toutes les réformes.


Sans la liberté et l’appropriation absolue par le travail qui en
est l’une des formes essentielles, il ne saurait y avoir, pour les
peuples, ni justice, ni progrès social, et tout est ébranlé aujourd’hui
par la discussion et par le doute.


Le mouvement violent qui entraîne le monde, laissera peut-être
bien loin derrière lui, sur les chemins battus, quelques-uns
des principes séculaires du droit et de l’économie sociale,
mais il est, pensons-nous, des choses sacrées qui ne vieillissent
pas et qui ne peuvent périr, sans lesquelles, d’après le
témoignage permanent de l’histoire, la société humaine ne
saurait ni avancer ni vivre.


C’est d’elles qu’il faudrait dire aujourd’hui, ce qu’on disait
au Forum de Rome, à l’honneur de l’argent :




« … hæc recinunt juvenes dictata senesque. »






Les enfants récitent ces choses qu’on leur a enseignées, et
les vieillards aussi, parce qu’elles seules peuvent vivifier les
vertus publiques et privées nécessaires aux plus puissantes
civilisations : elles s’appellent Dieu, la famille, la patrie.


Dieu, sans les sanctions infaillibles duquel toutes les révoltes
de la souffrance seraient légitimes ; qui dit : à chacun suivant
ses œuvres ; et qui commande la charité, comme le complément
nécessaire du droit. Dieu sans qui la justice sociale
elle-même, ne serait sur terre, qu’un odieux fantôme.


La famille qui garde pieusement à travers les âges, et
réchauffe à la flamme de son foyer, les traditions du dévouement
qui s’ignore, du respect vigilant de l’enfance et de la
vieillesse, de l’épargne prévoyante, du soin attendri des infirmités
du corps et de l’âme, du maintien des saintes croyances,
et des hiérarchies légitimes sans lesquelles ne peuvent régner
ni l’ordre, ni la sécurité, ni la paix dans l’État.


La patrie enfin, qui n’est que la famille agrandie, car les
liens qui perpétuent ces deux unions sacrées sont les mêmes
liens ; les vertus qu’elles suscitent les mêmes vertus touchantes
ou héroïques ; les joies qu’elles prodiguent à l’esprit et au
cœur de l’homme, les mêmes joies fécondes, généreuses et
nécessaires.





TABLE DES MATIÈRES





	Préface
	I


	Aperçu général du sujet
	1


	Étude historique
	31


	Chapitre premier. — Influence progressive de la richesse dans la
législation et dans les mœurs romaines jusqu’aux premiers
temps de l’Empire
	33


	Section première. — De la richesse dans les lois d’ordre privé
	35


	Section II. — De la richesse dans les lois d’ordre public et politique
	41


	Section III. — Prépondérance croissante de la richesse dans
l’opinion et dans les résultats pratiques de la vie publique
	44


	Section IV. — La religion, les beaux-arts, la vie privée et le luxe
des chevaliers
	51


	Section V. — La fortune de Cicéron
	58


	Chapitre II. — L’œuvre financière et politique des publicains et des
banquiers. — Histoire interne. — Centralisation des affaires à
Rome
	94


	Section première. — Les publicains. — Caractère de leurs entreprises. — Personnel
de leurs sociétés
	96


	§ 1er. — Adjudications de l’État. — Leurs débuts
	96


	§ 2. — Développements subits de l’industrie, de la spéculation
et des grandes sociétés de publicains
	98


	§ 3. — Impôts et travaux publics mis en adjudication
	116


	§ 4. — Personnel des sociétés : différentes espèces d’associés,
socii et participes ; fonctions diverses et agents
	119


	§ 5. — Le droit de cité est-il nécessaire pour les publicains ? — Les
publicains de l’Évangile
	132


	§ 6. — Conditions diverses de capacité
	138


	§ 7. — Les publicains appartiennent à l’ordre des chevaliers
qu’ils comprennent presque en entier
	139


	§ 8. — Appréciation du système des adjudications de l’État
	142


	Section II. — Les banquiers : nature et développement de leurs
opérations
	146


	§ 1er. — Caractères généraux de la banque et des banquiers de
Rome : leurs dénominations
	147


	§ 2. — Actes divers compris dans les opérations usuelles des
banquiers
	151


	1o Contrôle et change des monnaies métalliques
	151


	2o Avance de fonds, placements et autres actes divers
	157


	3o Dépôts réguliers et irréguliers
	160


	4o Mandats de payements
	161


	5o Contrat de change
	162


	6o Moyens de poursuites : actions civiles et prétoriennes
	163


	§ 3. — Livres et écritures. — Contrat litteris et billets. — Comptes
courants. — Compensations. — Editio rationum
	165


	§ 4. — Attributions ayant un caractère public
	169


	§ 5. — Faillites
	169


	§ 6. — Sociétés de banquiers. — Corréalité
	170


	§ 7. — Conditions requises pour exercer la banque. — Situation
sociale des banquiers dans le monde de Rome
	172


	Section III. — Centralisation des affaires à Rome et lieu de réunion
des spéculateurs
	179


	Chapitre III. — Suite chronologique des événements de l’histoire
romaine concernant les publicains et les banquiers. — Histoire
externe. — Arrangements du Forum ; édification des basiliques
	193


	Section première. — Exposé et chronologie des faits de l’histoire
romaine concernant les publicains
	194


	§ 1er. — De l’époque des guerres puniques jusqu’aux Gracques
(540-214 à 621-133)
	194


	§ 2. — Les Gracques. — Loi agraire. — Loi frumentaire. — Loi
judiciaire ; ses effets par rapport à la puissance des publicains
et des spéculateurs (621-133 à 649-111)
	202


	1o Loi agraire
	203


	2o Loi frumentaire
	205


	3o Loi judiciaire
	207


	4o Faits extérieurs
	225


	§ 3. — Des Gracques à Sylla. — Suite des lois judiciaires. — Les
publicains sont les maîtres dans l’État. — Apogée de leur
puissance. — Leurs abus. — Marius (643-111 à 665-89)
	227


	§ 4. — Consulat et dictature de Sylla (665-89 à 675-79)
	237


	§ 5. — Les publicains de Sicile et Verrès (679-75)
	244


	1o Législation sicilienne. — Actes de gouvernement. — L’édit. — Les
lois. — La lex Censoria
	246


	2o Régime des impôts de Sicile. — Les decumani
	250


	3o Juridiction et compétence au point de vue des sociétés de
publicains
	253


	4o Voies d’exécution
	255


	5o Fraudes de Verrès avec les publicains. — Comptabilité et
registres des compagnies
	257


	6o Vue d’ensemble sur le régime des publicains en Sicile
	267


	§ 6. — Lucius Lucullus, Pompée, les publicains d’Asie (683-71)
	269


	§ 7. — Opinions personnelles de Cicéron sur les publicains ; ses
relations avec diverses compagnies
	284


	§ 8. — Dernières guerres civiles. — Lois judiciaires. — Pompée. — César
et l’Empire
	292


	Section II. — Aperçu historique sur les banquiers et les lieux de
réunion des spéculateurs au Forum et dans les basiliques
	313


	§ 1er. — Le Forum
	317


	§ 2. — Les basiliques
	320


	§ 3. — Cessation du jeu sur les valeurs, au Forum et dans les
basiliques
	325


	§ 4. — Les banquiers dans leurs rapports avec les faits de l’histoire
romaine
	329


	Conclusion
	337







TOULOUSE. — IMP. A. CHAUVIN ET FILS, RUE DES SALENQUES, 28.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LES MANIEURS D'ARGENT À ROME JUSQU'À L'EMPIRE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/639947625966741182_cover.jpg
ES

MANIEURS D'ARGENT
A ROME

JUSQU’A L’EMPIRE

LES GRANDES COMPAGNIES PAR ACTIONS DES PUBLICAINS
LES FINANCIERS MAITRES DANS L'ETAT. — LES MILLIONS DE CICERON
LES ACTIONNAIRES. — LE MARCHE. — LE JEU

SOUS LA REPUBLIQUE

PAR

ANTONIN DELOUME

PROFESSEUR A LA FACULTE DE DROIT DE TOULOUSE

ETUDE HISTORIQUE

DEUXIEME EDITION

CORRIGKE ET AUGMENTEE

Ouvrage couronndé par PAcadémie francaise
Et par PAcadémie des sciences morales et politigues

PARIS

ERNEST THORIN, EDITEUR
7, RUE DE MEDICIS, 7

—

1892





