
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Panthéon égyptien

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Panthéon égyptien

        Collection des personnages mythologiques de l'ancienne Égypte, d'après les monuments


Author: Jean-François Champollion


Illustrator: Léon Jean Joseph Dubois



Release date: August 11, 2024 [eBook #74228]


Language: French


Original publication: Paris: Firmin Fidot, 1825


Credits: Stephen Rowland, Claudine Corbasson and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica))




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PANTHÉON ÉGYPTIEN ***












Au lecteur


Notes





  PANTHÉON ÉGYPTIEN,


  
    COLLECTION


    DES PERSONNAGES MYTHOLOGIQUES


    DE L’ANCIENNE ÉGYPTE,


    D’APRÈS LES MONUMENTS;




    AVEC UN TEXTE EXPLICATIF PAR M. J. F. CHAMPOLLION LE JEUNE,


    ET LES FIGURES D’APRÈS LES DESSINS DE M. L. J. J. DUBOIS.


    
      image décorative
    


    A PARIS,


    DE L’IMPRIMERIE DE FIRMIN DIDOT,


    IMPRIMEUR DU ROI, RUE JACOB, No 24


    
      image décorative
    


    M DCCC XXIII  à   M DCCC XXV

  







  CONDITIONS DE LA SOUSCRIPTION.





  image décorative



Le prix de chaque livraison, composée de six planches coloriées,
et de douze pages de texte, format in-4o, est fixé (prise à
Paris) à 10 francs.


On tirera un très-petit nombre d’exemplaires sur papier vélin
(texte et planches), format grand in-4o, dont le prix sera de 20
francs.


L’ouvrage sera composé d’environ 200 planches et 450 pages de texte
in-4o.


Pour souscrire, il faut se faire inscrire,



  a Paris, chez:


  M. DUBOIS, rue de Savoie-Saint-André-des-Arcs, no 4;


  Et chez les Libraires:


  FIRMIN DIDOT PÈRE ET FILS, rue Jacob, no 24;


  DE BURE FRÈRES, libraires du Roi, rue Serpente, no 7;


  TILLIARD FRÈRES, libraires du roi de Prusse, rue
  Hautefeuille, no 22;


  TREUTTEL ET WÜRTZ, à Paris, rue de Bourbon, no 17;
  à Strasbourg et à Londres, même maison de commerce.


  PANCKOUCKE, éditeur de la seconde édition de la Description de
  l’Égypte, rue des Poitevins, no 14;


  GOUJON, libraire de LL. AA. RR. Madame duchesse de Berry, et
  madame la duchesse d’Orléans, rue du Bac, no 33;


  BOSSANGE FRÈRES, à Paris, rue de Seine, no 12; à
  Leipzig, Reichs-Strasse.


  DONDEY-DUPRÉ, rue Saint-Louis, au Marais, no 46, et rue de
  Richelieu, no 67.




⁓⁓⁓⁓⁓⁓


LETTRES à M. le duc de Blacas d’Aulps, premier gentilhomme
de la chambre, pair de France, etc., relatives au Musée royal
égyptien de Turin. Première Lettre: Monuments historiques;
par M. Champollion le jeune. Paris, Firmin Didot,
1824; grand in-8o, papier fin satiné, avec 3 planches. Prix: 5 fr.;
grand in-8o, papier vélin, planches tirées en rouge sur papier de
Chine, 10 fr.


(La Seconde Lettre est sous presse, et les deux renferment
la restauration chronologique, par les monuments, de la XVe dynastie
égyptienne de Manéthon, et des suivantes jusques et y compris la
XXIIe. La Troisième Lettre complétera cette histoire
chronologique de l’Égypte jusqu’aux Romains.)





  PANTHÉON ÉGYPTIEN.

  
    image décorative
  

  

  AMON, AMON-RA, ou AMON-RÉ,

  A TÊTE HUMAINE.




Ce dieu, de forme humaine, est ici représenté assis sur un
trône, comme le sont pour l’ordinaire toutes les grandes divinités
de l’Égypte. Sa carnation est bleue, couleur propre à ce personnage;
sa barbe est figurée par une appendice noire qui caractérise les
divinités mâles; et dans les cercueils de momie, cette même appendice
indique toujours une momie d’homme; le dieu tient dans sa main gauche
un sceptre terminé par la tête de cet oiseau qu’Horapollon nomme
Koucoupha, sceptre commun à toutes les divinités mâles du
Panthéon Égyptien, et qui était le symbole de la bienfaisance
des dieux; dans sa main droite est la croix ansée, symbole de la
vie divine; sa tête est ornée d’une coiffure royale, surmontée
de deux grandes plumes peintes de diverses couleurs; de la partie
postérieure de sa coiffure, descend une longue bandelette bleue; son
col est orné d’un collier, parfois très-richement décoré; sa tunique,
d’abord soutenue au-dessous du sein, au moyen de deux bretelles, est
fixée vers les hanches par une ceinture bleue; des bracelets ornent le
haut de ses bras, et souvent aussi la naissance du poignet.


On reconnaît ici le Démiurge Égyptien, le dieu créateur du
monde, décrit trait pour trait, par Eusèbe, dans sa Préparation
évangélique.


Les trois premiers caractères de la légende hiéroglyphique placée
devant l’image du dieu, forment son nom propre ordinaire, et se lisent
Ⲁⲙⲛ (Amen ou Amon); les deux signes suivants font
souvent partie de ce même nom, qui se lit alors Ⲁⲙⲛⲣⲏ (Amonré,
Amonri ou Amonra). C’est ce nom divin que les Grecs ont
écrit Αμων, Αμουν et Αμμων, en considérant cette divinité Égyptienne
comme identique avec leur Ζευς, le Jupiter des Latins.





Dans la théologie Égyptienne, Amon, dont le nom signifiait
occulte ou caché, suivant l’égyptien Manéthon, était le
premier et le chef des dieux[1], l’esprit qui pénètre toutes choses[2],
l’esprit créateur procédant à la génération et à la mise en lumière des
choses cachées[3].


La légende hiéroglyphique qui accompagne ordinairement les
représentations de cet être divin, est celle que porte notre gravure,
et qui signifie, dans son entier, Amon-ré, seigneur des trois
régions du monde, seigneur suprême ou céleste.


Amon ou Amonré fut la principale divinité des Éthiopiens, des
Égyptiens, et des peuples de race Éthiopienne ou Égyptienne, qui
habitèrent la Libye aux plus anciennes époques; les siéges principaux
de son culte furent Méroé, en Éthiopie; l’Oasis de Syouah, dans la
Libye; et, en Égypte, Thèbes, la première capitale de l’empire. Les
images du dieu Amon couvrent les magnifiques monuments de cette
ancienne cité, qui, dans la théologie Égyptienne, s’appelait même la
ville d’Amon, nom que les Grecs ont assez fidèlement traduit
en leur langue par Diospolis, la ville de Zeus ou de
Jupiter. C’est à Amon ou Amonré que sont, en effet, dédiés les
principaux édifices religieux de Thèbes. Son image occupe le pyramidion
ou le sommet des plus grands obélisques Égyptiens, tels que ceux de
Louqsor et de Karnac, et le haut de ces superbes monolithes, ouvrages
des anciens Pharaons, que les Romains transportèrent dans leur ville,
dont ils sont devenus les plus beaux ornements; les bas-reliefs, qui
décorent les murs intérieurs ou extérieurs et les colonnes des temples
et des palais de Thèbes, nous montrent le grand dieu Amon recevant
les prières et les offrandes des rois; les Pharaons présentés à cette
divinité suprême par le dieu Phré (le soleil), ou bien par le dieu
Mars Égyptien et le dieu Phré; Amon donnant aux héros du pays le signe
de la vie divine, en les élevant ainsi au rang des dieux; les
rois vainqueurs conduisant les prisonniers au pied du trône du dieu,
pour lui en faire hommage; enfin, dans leurs légendes, les Pharaons
prirent les titres d’enfant d’Amon, de chéri d’Amon roi des
dieux, et d’approuvé par Amon.



  
  
  
    Planche 1.

  







  

  AMON, AMONRÉ ou AMONRA,

  A TÊTE DE BÉLIER (Jupiter-Ammon).




Les écrivains Grecs et Latins, qui nous ont conservé quelques
documents sur le culte et sur la religion des anciens Égyptiens, disent
tous que ce peuple représentait le dieu Amon, la principale divinité
de l’Égypte et de Thèbes, sous une forme humaine, et ayant pour tête
celle d’un bélier. On vient de voir cette divinité sous une
forme purement humaine, mais les monuments nous la montrent aussi
telle que les Grecs l’ont décrite; le nom et la légende hiéroglyphique
Amon ou Amonré, Seigneur des régions du monde,
Seigneur suprême, se lient, en effet, assez souvent avec l’image
d’une divinité assise sur un trône, le sceptre des dieux d’une main,
le symbole de la vie divine de l’autre, ayant les chairs vertes ou
bleues comme l’Amon à face humaine, mais dont la tête est celle d’un
bélier, ornée de la même coiffure, surmontée du disque, et
des grandes plumes qui distinguent également Amon à tête d’homme; le
serpent Ureus, vu de face, et qui décore le bas de cette coiffure, est
l’emblême ordinaire de la puissance royale; cet insigne est
commun aux dieux et aux souverains de l’Égypte: telle est la divinité
représentée sur notre gravure.


Les images d’Amon, à tête humaine, paraissent plus nombreuses
sur les monuments de Thèbes que les images du même dieu à tête de
bélier; et ces dernières se montrent plus fréquemment, au contraire,
dans les temples de Libye, et dans les diverses Oasis où l’on a trouvé
des constructions de style égyptien.


Le bélier, d’après les idées des Égyptiens, était un animal
remarquable, surtout par sa tête dans laquelle réside sa principale
force; et comme il est aussi le chef et le conducteur du troupeau, il
devint pour eux le symbole de la prééminence, de la principauté, dont
ses cornes furent aussi l’emblême chez plusieurs nations orientales;
c’est pour cela que les Égyptiens, selon Plutarque, le placèrent à la
tête des animaux du zodiaque, et que ce quadrupède fut spécialement
consacré au chef  des dieux, au Seigneur suprême, à Amon, dont les
représentations empruntent la tête de cet animal, de la même manière
qu’on verra tous les dieux Égyptiens figurés sous une forme humaine,
mais avec la tête des divers animaux, quadrupèdes, oiseaux, amphibies,
reptiles ou insectes, qui leur furent spécialement consacrés.


Le bélier était l’animal sacré des habitants de Thèbes, dont Amon
fut le protecteur spécial et la divinité locale; c’est pour cela
que d’immenses avenues de béliers monolithes, et de vingt pieds de
longueur, unissaient entr’eux les principaux monuments de cette
capitale.


Parmi les récits mythiques Égyptiens que les Grecs nous ont transmis,
il en est un qui pouvait motiver aussi, aux yeux du peuple, cette
tête de bélier donnée aux images du chef des dieux: Gomi ou
Somi (l’Hercule des Égyptiens), désira un jour, disait-on, voir
face à face Amon, le dieu suprême: celui-ci, qui voulait rester caché
et inconnu, se couvrit de la peau d’un bélier, et en tint la tête
placée devant la sienne. «C’est pour cette raison, continue Hérodote,
qui rapporte à cet égard les dires des habitants de Thèbes, qu’en
Égypte, les statues d’Amon (Zeus) représentent ce dieu avec une tête de
bélier: cette coutume a passé des Égyptiens aux Ammoniens (les Libyens
des Oasis).»


Nous apprenons du même historien qu’à Thèbes, le jour de la fête
d’Amon, une cérémonie sacrée avait lieu en commémoration de cette
entrevue des dieux Amon et Somi: les Thébains sacrifiaient un bélier,
ce jour-là seulement; et après l’avoir dépouillé, on revêtait de sa
peau la statue d’Amon dont on approchait alors celle de Gomi (l’Hercule
Égyptien); après cela, tous ceux qui étaient autour du temple se
frappaient en déplorant la mort du bélier, et son corps était embaumé
et renfermé dans un cercueil sacré.


Enfin, le soleil entrant au printemps dans le signe du bélier, pouvait
être, aux yeux des Égyptiens, l’image sensible du dieu Amon qui,
selon leur croyance, créa le monde et donna la vie et le mouvement à
l’univers, dans cette même saison. C’est peut-être pour cela encore que
ce dieu porte souvent les noms combinés Amon et Ré, Amon-ré ou Amon-ri,
c’est-à-dire Amon-Soleil.



  
  
  
    Planche 2.

  







  

  LE BÉLIER,

  EMBLÊME VIVANT D’AMON-RA.




«Les temples égyptiens, dit Clément d’Alexandrie, leurs
portiques et les vestibules sont magnifiquement construits; les cours
sont environnées de colonnes; des marbres précieux et brillant de
couleurs variées en décorent les murs, de manière que tout est assorti;
les naos resplendissent de l’éclat de l’or, de l’argent, de l’électrum,
et des pierres précieuses de l’Inde et de l’Éthiopie; les sanctuaires
sont ombragés par des voiles tissus d’or; mais si vous avancez dans le
fond du temple, et que vous cherchiez la statue du Dieu auquel
il est consacré, un pastophore ou quelque autre employé du temple
s’avance d’un air grave en chantant un pæan en langue égyptienne,
et soulève un peu le voile, comme pour vous montrer le Dieu. Que
voyez-vous alors? un Chat, un Crocodile, un Serpent indigène ou quelque
animal de ce genre! Le Dieu des Égyptiens paraît..... c’est une bête
sauvage, se vautrant sur un tapis de pourpre!» C’était, en effet, un
animal vivant que renfermaient tous les sanctuaires des temples de
l’Égypte; mais ce qui a si fort excité l’indignation du philosophe
alexandrin paraissait, au contraire, aux yeux des Égyptiens une chose
bien simple et bien naturelle. Ils pensaient qu’il était contraire au
bon sens et à la religion d’adresser des prières et des offrandes à une
image purement matérielle de la Divinité, et de la représenter dans le
sanctuaire par un être totalement privé de son souffle créateur[4].
C’est pour cela qu’ils choisirent des êtres vivants dont les qualités
distinctives rappelaient indirectement celles qu’on adorait dans la
Divinité même. Chaque Dieu eut son animal sacré, qui devint ainsi son
image visible dans les temples de l’Égypte. D’ailleurs, les anciens
Égyptiens ne traitaient point les animaux avec autant de mépris que le
font les peuples modernes; ils croyaient, au contraire, que les animaux
étaient d’une même famille, et en lien de parenté avec les Dieux et
les hommes[5]; la loi leur ordonnait de les respecter, et même de les
nourrir[6].


Le Bélier était le symbole vivant du Démiurge égyptien, du premier
 des Dieux, Amon ou Amon-ra, le Jupiter-Ammon des
Grecs. On le nourrissait principalement dans les sanctuaires de Thèbes
et de Saïs[7]; car l’une de ces villes était consacrée à Ammon, et
l’autre à Nèith, la première émanation d’Ammon, déesse qui, selon
toute apparence, était aussi figurée, comme son père, avec une tête
de Bélier, ainsi qu’on la trouve sur les bas-reliefs des temples de
la Nubie, publiés par M. Gau[8]; mais malheureusement il n’a point
dessiné les légendes hiéroglyphiques de cette déesse criocéphale. Les
médailles des Nomes Diopolite, Hypsélite, Xoïte et
Maréote prouvent aussi que le Bélier fut l’animal sacré de ces
préfectures égyptiennes.


Un nombre immense de monuments nous offrent la représentation du
Bélier, symbole d’Ammon. La figure coloriée de cet animal, gravée dans
notre planche, se trouve sur une momie du cabinet de M. Durand, momie
qui, comme la plupart de celles qu’on rapporte de Thèbes, offre la
représentation de cet emblême vivant d’Ammon, Dieu éponyme de cette
ville. Le Bélier sacré, paré d’un collier et d’une belle housse, est
debout sur un autel dans un naos ou chapelle richement décorée. Sa tête
est ornée du disque et des deux longues plumes de couleurs variées, qui
surmontent la coiffure du Dieu Ammon lui-même, soit androcéphale, soit
criocéphale[9]. L’espèce de grand éventail qui, dans les bas-reliefs
historiques, n’est porté qu’à la suite des Dieux ou des Rois, est
placé à côté du Bélier d’Amon-ré, sur une petite stèle égyptienne qui
représente cet animal sacré, debout sur un autel, et adoré par un
Égyptien qui lui présente des offrandes. Cette stèle, trouvée en Égypte
par M. Thédenat, est maintenant en ma possession.


Le Bélier sacré n’étant qu’une image symbolique d’Ammon, reçoit
le même nom et les mêmes titres que le Dieu lui-même; la légende
Amon-ré, roi des Dieux, retracée sur notre planche, accompagne
le Bélier sculpté sur ma petite stèle. Dans une des stèles du comte
de Belmore, l’animal sacré porte celle d’Amon-ré, seigneur
des régions du monde[10]. Enfin, un nombre très-considérable de
scarabées et de petites amulettes de terre émaillée, présentent l’image
du Bélier, soit debout, soit accroupi, mais toujours décoré du nom ou
des titres honorifiques du Dieu Amon-ré, dont il n’est que le
symbole.



  
  
  
    Planche 2.2.

  







  

  AMON-RA.

  (L’ESPRIT DES QUATRE ÉLÉMENTS, L’AME DU MONDE MATÉRIEL.)




C’est parmi les riches décorations d’un cercueil de momie,
faisant partie du Musée royal égyptien de Turin, que nous avons
trouvé la divinité représentée sur cette planche. Les insignes qui
surmontent sa coiffure, une sorte de vase flanqué de deux plumes
d’autruche vertes, les cornes de bouc surmontées du disque, et deux
uræus, furent, comme on le verra dans la suite, communs à plusieurs
divinités égyptiennes; le trait caractéristique de cette image sacrée
consiste dans les quatre têtes de bélier, dont deux sont tournées vers
la droite, et les deux autres vers la gauche. La coiffure bleue qui est
censée les recouvrir, prend ici une forme toute particulière. Le corps
du dieu, qui tient dans ses mains le sceptre de la bienfaisance et
l’emblème de la vie, est tout entier de couleur verte, et l’inscription
hiéroglyphique ⲁⲙⲛ-ⲣⲏ ⲛⲏⲃ (ⲛ) ⲧⲡⲉ Amon-Ra seigneur du ciel, nous
apprend que cette singulière image se rapporte à la plus grande des
divinités de l’Égypte.


On trouve que cet Amon à quatre têtes de bélier est reproduit
sur des monuments de divers genres. Il est sculpté sur la poitrine
du Torse égyptien du Musée Borgia[11], fragment de statue du plus
beau travail et d’un haut intérêt, puisqu’il est couvert d’une foule
d’images, en pied, de divinités égyptiennes, accompagnées pour
la plupart de légendes explicatives. Le dieu Amon est représenté
assis, tenant les sceptres d’incitateur et de modérateur, au milieu
d’un disque soutenu par les bras élevés, symbole de la
supplication et des offrandes: quatre ailes partant
des épaules du dieu rapprochent cette image de celle d’Amon-Ra
Panthée, publiée dans notre planche 5.


On reconnaît encore cette image sur un genre particulier de monuments
funéraires que nous avons nommés hypocéphales, parce qu’ils sont
souvent placés sous la tête des momies humaines. Ce sont des
disques, soit en bronze, soit en cartonnage de toile[12], gravés ou
peints, et couverts de tableaux symboliques accompagnés de légendes.
Amon à quatre têtes de bélier assis, et tenant les deux sceptres déja
indiqués, en occupe toujours le centre. Les scènes emblématiques dont
ces hypocéphales sont couverts, sont toutes relatives à la cosmographie
religieuse; par leur forme, ces  monuments rappellent celle du
monde matériel; et la place du grand-être cosmogonique duquel tout a
procédé était naturellement marquée au centre même de cette composition
symbolique.


Il resterait à remonter au sens caché des quatre têtes de bélier
qui caractérisent cette forme d’Amon-Ra; et les monuments nous
satisfont pleinement à cet égard.


Dans les textes égyptiens, en écriture sacrée, le bélier est
très-fréquemment employé à la place de l’oiseau à tête humaine,
et d’un oiseau de la classe des échassiers, tout-à-fait semblable à la
grue. Ces trois caractères expriment l’idée générale ame
ou esprit; mais chacun d’eux présente cette idée avec une nuance
particulière: le BÉLIER désigne une ame ou un
esprit divin du premier ordre; la GRUE une ame divine
dans la quiétude, et l’OISEAU A TÊTE HUMAINE, une
ame humaine, unie au corps ou qui en a été séparée; ces
trois caractères symboliques sont alors accompagnés de l’image d’un
encensoir, lequel est, soit la lettre Β, initiale du
mot BAI, qui, suivant Horapollon[13], signifiait ame
en langue égyptienne, soit l’emblème de l’adoration et du respect que
méritent ces essences divines. Enfin les divinités considérées comme
l’ame ou l’esprit directeur de l’univers, ou de l’une
de ses subdivisions, sont toujours représentées avec une tête de
bélier[14]. Les quatre têtes de cet animal, que porte l’image
d’Amon-Ra, nous présentent donc ce dieu comme réunissant en lui-même
les quatre ames ou esprits principaux qui régissent le
monde.


Cette conclusion, tirée de faits généraux, est clairement confirmée
par l’autorité irréfragable des monuments. Le zodiaque circulaire de
Dendéra nous montre, en effet, dans la bande inférieure, celle qui
représente les trente-six décans, quatre têtes de bélier groupées
et surmontées du disque soutenu par deux cornes: c’est l’image
du second décan des Poissons; la petite légende qui la surmonte
signifie simplement l’étoile ou la constellation des
esprits ou des ames, et ce décan est situé entre le midi
et l’orient, la région particulière d’Amon-Chnouphis.
La même légende se lit également au-dessus du même décan, représenté,
comme l’Amon-Ra, gravé sur notre planche, par un homme à quatre
têtes de bélier, sur l’un des tableaux astronomiques[15], copiés
dans les temples de l’Égypte: enfin un bas-relief du temple d’Esné va
nous apprendre quels sont les quatre esprits représentés par cette
image symbolique, lesquels étaient censés réunis dans Ammon-Ra, dont
chacun d’eux n’était qu’une émanation.



  
  
  
    Planche 2.3.

  







  

  AMON-RA.

  (L’ESPRIT DES QUATRE ÉLÉMENTS, L’AME DU MONDE MATÉRIEL.)




Parmi les décorations du célèbre temple d’Esné, à la
construction duquel on avait cru pouvoir assigner une si prodigieuse
antiquité, mais qui doit réellement être rapportée à une époque
comparativement bien moderne, celle des empereurs depuis le règne de
Claude jusqu’à celui des Antonins, on remarque un grand bas-relief[16]
dessiné par la commission d’Égypte, et dont une partie est d’un notable
intérêt pour l’éclaircissement de la discussion présente. (Voyez
l’explic. de la planche 2.3.)


Ce tableau, sculpté et de plus de quatorze pieds de hauteur, occupe
la face intérieure d’un mur d’entrecolonnement du portique. La scène
principale représente l’empereur Antonin, sous le costume du
dieu Horus, la tête ornée de la coiffure de Socharis,
tenant d’une main le fouet et le pedum, de l’autre
les emblèmes des panégyries, de la vie et de la stabilité: le naos
dans lequel siége l’empereur assis est porté par huit personnages
dont quatre à tête d’épervier et quatre à tête de schacal. Malgré
l’extrême négligence avec laquelle ont été copiées les légendes
hiéroglyphiques qui couvrent ce bas-relief, on distingue encore, dans
celles qui se rapportent aux quatre hiéracocéphales et aux
quatre lycocéphales, les mots suivants: Ames heureuses de
la région de..... dévouées au service du dieu Horus dans la région
supérieure où il est manifesté comme son père Ammon.—Ames heureuses
de la région de..... dévouées au service du dieu Horus dans la région
inférieure où il est manifesté et roi comme son père Chnouphis.
On remarquera que dans ces légendes, où Antonin est assimilé au dieu
Horus, les mots ames heureuses ou ames dans la quiétude,
sont exprimés au moyen du caractère représentant une grue,
indiqué par Horapollon[17] et cité dans l’explication de la planche
précédente. Dans ce bas-relief, l’empereur, déja considéré comme dieu,
est servi par les ames ou les esprits inférieurs dévoués à  Horus,
le prototype des souverains de l’Égypte, et on compare son règne à
celui d’Ammon, dont il est censé être le fils et le représentant sur la
terre. C’est en effet à cette grande divinité que fut dédié le temple
d’Esné, comme le prouve l’image d’Ammon-Chnouphis-Criocéphale, sculptée
au-dessus de la porte intérieure du temple[18], et qui se reproduit
dans une foule d’autres tableaux sur les diverses parties de ce grand
édifice. L’apothéose d’Antonin que nous venons de décrire est surmontée
d’un second bas-relief[19], représentant le même empereur agenouillé et
offrant l’encens à quatre divinités qui sont adorées comme esprits
directeurs, puisqu’on les a figurées sous la forme de quatre
béliers, dont la tête est ornée du serpent uræus,
l’emblème de la toute-puissance[20]; les légendes hiéroglyphiques,
gravées au-dessous de ces quatre béliers, nous apprennent que ce
sont là les esprits des dieux Sôou, Phré, Atmou
et Osiris. Il est évident, lorsqu’on se pénètre de l’idée
rigoureusement juste que toute la théogonie égyptienne consiste en un
système perpétuel d’émanation, dont la conséquence la plus directe est
que chaque divinité renferme en elle-même l’esprit ou l’essence de
toutes les divinités produites par elle, et qui lui sont subordonnées;
il est évident, disons-nous, qu’Amon-Ra à quatre têtes de bélier
n’est qu’une image symbolique de cet être primordial comprenant en
lui-même les quatre grands esprits recteurs du monde créé, ou, en
d’autres termes, les dieux Sôou, Phré, Atmou et
Osiris, qui président aux quatre grands agents de la nature
matérielle.


Tous ces rapprochements expliquent en même temps le sens mystique de
l’un des principaux emblèmes d’Amon-Ra, le bélier qui se
montre sous plusieurs formes au milieu des sculptures et des peintures
qui couvrent les monuments égyptiens de tout genre.



  
  
  
    Planche 2.4.

  




Notre planche 2.4[21] représente le bélier sacré à une seule
tête décorée du disque et de l’uræus. L’épervier, symbole
du soleil, voltige  au-dessus du bélier, aux pattes
antérieures duquel sont liés des serpents uræus portant
la coiffure emblématique des régions d’en haut; d’autres
uræus, la tête couverte de la coiffure emblématique des
régions d’en bas, paraissent attachées aux pattes postérieures
de l’animal sacré, marchant sur la forme d’une coudée (mesure
égyptienne de longueur), peinte en vert. Le tout repose sur un autel
enrichi d’ornements peints de diverses couleurs.


Le bélier, emblème d’Ammon en général[22], exprime par lui-même
l’idée ame ou esprit[23], et les uræus symboliques fixées
aux quatre jambes de l’animal désignent assez clairement l’esprit
d’Ammon mettant en mouvement toutes les puissances des régions
supérieures et des régions inférieures; enfin la coudée
sur laquelle s’opère ce mouvement rappelle d’une manière tropique
des idées d’ordre, de régularité, de justice
ou de vérité. L’inscription hiéroglyphique qui accompagne ce
tableau confirme pleinement ces divers aperçus; elle répond aux mots
coptes ⲡⲇϩⲓ ⲱⲛϧ ϣⲟⲣⲡ ⲛⲛⲓⲛⲟⲩϯ, L’ESPRIT VIVANT, LE PREMIER DES
DIEUX[24]. On ne saurait méconnaître ici le Jupiter égyptien, qui,
selon Manethon, était considéré comme l’esprit qui parcourt, pénètre ou
comprend toutes choses, παντων χωρουν πνευμα[25]: C’est le GRAND
ESPRIT DU MONDE INTELLECTUEL.


Mais Ammon était en même temps l’ame du monde matériel, sorti de
son sein, organisé, dirigé et animé par ses émanations, c’est-à-dire
par d’autres formes de lui-même; il était le principe et le moteur des
quatre éléments dont se composait le monde créé. Considéré sous
ce point de vue, Ammon fut symboliquement représenté par le bélier à
quatre têtes, lequel exprime le grand esprit renfermant en lui-même
ceux des quatre dieux Phré, Sôou, Atmou et
Osiris, ses émanations; c’est-à-dire les esprits ou les essences
divines qui dirigent les quatre éléments dont est formé le monde
matériel, suivant la vieille doctrine égyptienne[26].





Les témoignages réunis des auteurs et des monuments nous apprennent
en effet que, considérés cosmogoniquement, le dieu Phré,
l’Helios des Grecs, et Osiris, représentent, le premier,
le soleil, et par conséquent le principe du FEU ou
de la chaleur, et le second, le principe humide ou
l’EAU personnifiée; d’un autre côté, les monuments égyptiens
prouvent, comme on le verra par la suite, que le dieu Sôou
préside à la zone qui s’étend de la terre à la lune, c’est-à-dire à la
zone de l’air, et qu’enfin la terre fut placée sous la
protection immédiate du dieu Atmou. C’est donc avec une pleine
certitude que nous voyons dans le bélier à quatre têtes une
image symbolique d’Ammon, le grand esprit élémentaire, l’ame des quatre
éléments matériels.


On remarque assez fréquemment les représentations de ce symbole
mystérieux du grand être dans les temples de la Thébaïde: nous citerons
ici en particulier deux bas-reliefs dessinés par la commission
d’Égypte, à Thèbes, au quartier du Memnonium, dans un temple dédié à
la déesse Hathôr ou Athyr, la Vénus égyptienne, par Ptolémée Évergète
IIe, et désigné sous le nom de Temple de l’Ouest par les auteurs
de la description de l’Égypte. Le premier[27] a été dessiné dans
le sanctuaire de gauche. On y reconnaît le bélier à quatre têtes,
c’est-à-dire Ammon, l’ame des quatre éléments, adoré par les déesses
Athyr et Thméi à droite, Isis et Nephtys à gauche.
Le vautour de la déesse Mouthis ou Bouto-Neith, épouse
d’Ammon, l’emblème de la maternité, étend ses ailes au-dessus de
l’animal sacré. Un second bas-relief[28], copié dans le même temple (et
reproduit dans notre planche 2.5 et noté A), nous montre le même bélier
à quatre têtes, mais avec des ailes éployées.



  
  
  
    Planche 2.5.

  







  

  NEF, NOUF,

  (Cneph, Cnouphis, Chnoubis, Ammon-Chnoubis.)




Les noms hiéroglyphiques de ce Dieu varient souvent dans leur
orthographe, et cela sur les mêmes monuments. On trouvera les
diverses formes de ce nom sur la planche qui accompagne ce texte,
et ces variations ont toutes été connues par les Grecs, qui les ont
transcrites d’une manière plus ou moins exacte.


Le no 2 se lit NEV ou NÉF, c’est le Cnèph d’Eusèbe; les nos
3 et 4, NOUF ou NOUB, c’est le Cnouph-is de Strabon, et le
Chnoub-is des inscriptions des Cataractes; enfin, les nos 5,
6 et 1, se lisent sans difficulté NOUM, c’est le Chnoum-is des
pierres basilidiennes.


Cnèph était une des formes sous lesquelles l’ancienne Égypte adorait
le dieu Amon, le créateur de l’univers; c’est pour cela que les images
de Cnèph portent souvent, dans leur légende hiéroglyphique, le nom
d’Amon ou Amonré (no 7, sur notre planche). Eusèbe, dans
sa Préparation évangélique (livre III, chapitre 12),
décrit les traits sous lesquels les habitants d’Éléphantine adoraient
cette grande divinité, et la description est précisément conforme à
celle que nous allons donner de la représentation de Cnèph figurée sur
notre planche.


Le dieu est assis sur son trône; sa tête est celle d’un bélier,
et toutes ses chairs sont bleues et souvent vertes, comme
celles d’Amon, dont il n’est lui-même qu’une simple modification; un
grand disque, porté sur des cornes de bouc, symboles de la force
génératrice, surmonte sa tête, au-dessus de laquelle se dresse
aussi un grand serpent Ureus, emblême de la suprême puissance
de vie et de mort que cette divinité exerce sur tous les êtres; sa
main droite tient le signe ordinaire de la vie divine, et la
gauche, plus souvent armée du sceptre des dieux bienfaisants, est ici
élevée en signe de protection.


Les habitants de la Thébaïde vénéraient principalement cette grande
divinité. «Ils refusaient même, nous dit Plutarque, de s’imposer pour
le culte ou pour les funérailles des animaux sacrés, parce qu’ils
n’adoraient  aucun dieu mortel, mais celui seul qu’ils appelaient
Cnèph, qui est inengendré et immortel.»


Si l’on étudie en effet les bas-reliefs qui décorent les temples de la
Thébaïde, on acquiert bientôt la conviction que Cnèph ou Cnouphis fut
principalement adoré dans cette partie de l’Égypte la plus anciennement
habitée. C’est à Cnouphis qu’est dédié, par exemple, le grand temple
d’Esné, bâti par les Égyptiens, sous les empereurs Romains, depuis
Claude jusqu’à Antonin-le-Pieux; aussi l’image d’Amon-Cnouphis
occupe-t-elle le dessus de la porte au fond du portique; elle est
sculptée sur toutes les colonnes, et une seule face latérale de ce
même portique offre jusqu’à dix-huit bas-reliefs représentant Cnouphis
adoré par des souverains de l’Égypte. Le petit temple d’Éléphantine,
si remarquable par le goût pur de son architecture et par sa parfaite
exécution, fut également consacré au dieu Cnèph ou Cnouphis, par
un des plus illustres Pharaons de la XVIIIe dynastie,
Aménophis IIe, fils de Thouthmosis. Ce temple,
mentionné par Strabon, existe encore presque intact; ses bas-reliefs
nous montrent le Pharaon Aménophis, successivement accueilli par le
dieu principal du temple, et par toutes les divinités de sa famille.
Dans la grande salle, le roi accompagné de sa femme, la reine
Taïa, présente de riches offrandes devant l’arche symbolique du
dieu qui, plus loin, le reçoit dans ses bras.


Cette grande divinité, une des modifications d’Amon, fut considérée par
les Égyptiens, comme la source de tous les biens moraux et physiques;
on l’appelait spécialement le bon Génie (Αγαθοδαιμων), le bon
Esprit; c’était le principe de toutes choses, l’esprit qui animait
et perpétuait le monde en le pénétrant dans toutes ses parties[29].


Cnouphis porte, dans plusieurs inscriptions hiéroglyphiques,
une légende de laquelle il résulte que cette divinité présidait
à l’inondation du Nil. Ainsi, ce phénomène, sans lequel l’Egypte
ne serait qu’un désert aride, comme les plaines de la Libye qui
l’avoisinent, était considéré comme un bienfait spécial du bon
Génie, un acte de la toute-puissance de Cnouphis. Dans
quelques bas-reliefs, cette divinité porte les noms de NEF-RÉ, NOUF-RÉ
ou NOUF-RI; et Amon s’appelle aussi Amon-Ré ou Amonri.



  
  
  
    Planche 3.

  







  

  NEF, NOUB, NOUM.

  (CNÈPH, CNOUPHIS, CNOUBIS, CHNOUMIS, AGATHODAEMON.)




Les Égyptiens adoraient, sous le nom d’Ammon-Cnouphis, ou
d’Ammon-Chnoubis, l’Esprit incréé, la grande Ame de
l’Univers, de laquelle émane le principe intellectuel qui communique le
mouvement et la vie à tous les êtres créés. Par le nom d’Amon
(Ammon), on exprimait l’incompréhensibilité de son essence; et par
les noms de Hnèf et Hnoub, que les Grecs ont écrits
Cnèph, Cnouphis, ou Chnoubis, mots qui se
rapportent évidemment aux racines égyptiennes NÈF, NÈB, NIFE et NIBE,
Flare, Afflare, Πνεῖν, on voulait indiquer que cet Être
inconnu et caché était l’Esprit (Πνεῦμα) qui anime et conserve
le Monde.


Cet être primordial reçut le surnom de Bon Génie (Ἀγαθὸς
Δαίμων), et on le représenta symboliquement sous la forme d’un
serpent[30]. Horapollon, confirmant le témoignage d’Eusèbe,
nous apprend aussi qu’un serpent entier (ὁλόκληρον ὄφιν),
était l’emblême de l’Esprit qui pénètre toutes les parties de
l’Univers[31].


Les archéologues ont cru jusqu’ici que le serpent, emblême du Bon
Génie Cnouphis, était ce reptile remarquable par la dilatation
de son corps, qui décore la coiffure des Dieux et des Rois, et se
montre si fréquemment dans les sculptures égyptiennes, soit groupé
avec d’autres symboles, soit isolé et ayant la tête ornée de diverses
coiffures; mais cet aspic, qui n’a rien de commun avec le serpent
du Bon Génie, porta chez les Égyptiens le nom d’Οὐραῖος
(Ouraios)[32], mot qui, dépouillé de la finale que les Grecs
y ont ajoutée en le transcrivant, contient, sans aucun doute, le mot
égyptien OURO, Roi; c’est pour cela que cet aspic fut en même
temps l’emblême et l’insigne de la Puissance royale; aussi
 les Grecs traduisirent-ils son nom par Βασιλίσκος, mot dérivé de
Βασιλεὺς, Roi, comme le nom égyptien lui-même.


Le Serpent du Bon Génie, symbole de Cnouphis l’Ame du Monde, est
figuré sur les monuments égyptiens, soit seul, soit accompagnant le
Dieu même. Il nous a été facile de le reconnaître par le moyen d’une
scène mythique, peinte dans divers manuscrits et sur les cercueils de
plusieurs momies. Le Dieu Ammon-Cnouphis, qui occupe dans toutes
les copies de cette scène un rang distingué, y est représenté tantôt
avec un corps d’Homme à tête de Bélier, tantôt sous la forme
d’un énorme Serpent monté sur des jambes humaines; et, dans
un beau manuscrit du Cabinet du Roi[33], on lit, à côté du Serpent,
l’inscription (no 1 de notre planche), Dieu Grand, Seigneur
suprême, ou Seigneur de la Région supérieure (PÊTPÉ),
qui est la légende habituelle d’Ammon-Cnouphis, et
qu’on retrouve à côté de cette divinité à tête de Bélier, sur ce
même manuscrit, et à peu de distance de la scène où le Dieu se montre
sous la forme d’un Serpent.


Ce reptile, emblême du Bon Génie, le véritable Serpent
Agathodæmon, est souvent barbu, comme sur notre planche;
on le retrouve également barbu au revers de plusieurs médailles de
Néron, frappées en Égypte; médailles dans lesquelles, circonstance fort
remarquable, cet empereur porte le titre de Nouvel Agathodæmon,
ΝΕΟΑΓΑΘΟΔΑΙΜΩΝ, gravé autour du Serpent lui-même. L’inscription grecque
du Sphinx donne aussi à ce même prince le titre: Ὁ Ἀγαθὸς Δαίμων τῆς
οἰκουμένης, le Bon Génie (l’Agathodæmon) de l’Univers.


Il est rare de voir sur les grands monuments, comme sur les papyrus,
une image d’Ammon-Cnouphis, monté sur sa barque symbolique,
sans y retrouver aussi le Serpent Agathodæmon, son emblême,
qui recouvre le Dieu sous les vastes replis de son corps. Cet animal
sacré est figuré sur un très-grand nombre de pierres gravées, dites
Gnostiques ou Basilidiennes. Le Serpent y porte des
têtes variées; mais il est constamment accompagné de son nom égyptien
transcrit sous les formes grecques, ΧΝΟVΒΙϹ, ΧΝΟVΦΙϹ et ΧΝΟVΜΙϹ.



  
  
  
    Planche 3.2.

  







  

  CNOUPHIS-NILUS.

  (JUPITER-NILUS, DIEU NIL.)




La plupart des cosmogonies orientales admettent que l’eau
existait antérieurement à l’organisation matérielle des autres parties
du globe, dont les germes étaient confondus et entre-mêlés dans ce
fluide. Plusieurs philosophes grecs ont aussi soutenu systématiquement
que l’eau était le principe de toutes choses; cette doctrine sortait,
selon toute apparence, des sanctuaires de l’Égypte, où elle fut
professée dans les temps même les plus reculés.


Les anciens Grecs donnaient au fluide primordial, à cette
humidité (Ὑγρόν) mère et nourrice des êtres, le
nom d’Océan[34]; et les Égyptiens, suivant le témoignage formel de
Diodore de Sicile, appelèrent ce même principe Nil (Νεῖλος),
dénomination directement appliquée au grand fleuve qui arrosait leur
pays[35].


Le Nil fut de tout temps, en effet, pour la terre d’Égypte, le
véritable principe créateur et conservateur: c’est au limon
annuellement apporté par ses eaux, que cette riche contrée doit
son existence[36]; c’est le Nil qui en maintient et en renouvelle
l’inépuisable fécondité; aussi ce fleuve bienfaisant fut, non-seulement
surnommé le Très-Saint, le Père et le Conservateur du
pays[37], mais il fut encore regardé comme un Dieu[38], et
eut, en cette qualité, un culte et des prêtres[39].


Il y a plus: les Égyptiens considéraient le Nil comme une image
sensible d’Ammon-Cnouphis, leur divinité suprême: le fleuve
n’était pour eux qu’une manifestation réelle de ce Dieu qui, sous une
forme visible, vivifiait et conservait l’Égypte. De là vient que les
Grecs, pénétrés des doctrines égyptiennes, ont appelé le Nil,
le Jupiter-Égyptien[40], et qu’Homère le qualifie de ΔΙΙΠΕΤΗΣ,
c’est-à-dire, A Jove fluens.





Cette antique assimilation du Nil avec le Jupiter-Égyptien,
Ammon-Cnouphis, explique d’abord quelques passages des écrivains
Grecs et Latins sur la religion de l’Égypte, et nous donne ensuite
l’intelligence d’une foule de monuments.


On comprend alors, par exemple, pourquoi Cicéron affirme que Phtha
ou le Vulcain-Égyptien, l’Hercule-Égyptien et la Minerve-Égyptienne,
sont fils du Nil[41], tandis que tous les autres auteurs les
donnent pour les enfants du Jupiter-Égyptien ou Ammon-Cnouphis.
C’est dans le même sens que Diodore nous dit que tous les Dieux
Égyptiens tiraient leur origine du Nil, Νεῖλον πρὸς ᾧ καὶ τὰς τῶν θεῶν
γενέσεις ὑπάρξαι[42]; c’est enfin parce qu’il était l’image terrestre
du Démiurge Égyptien, Cnouphis, que le Nil reçut les beaux
titres de Sauveur de la région d’en haut, de Père et de
Démiurge de la région d’en bas[43].


Le grand Démiurge égyptien Cnouphis, considéré comme le
Nil céleste et comme la source et le régulateur du Nil
terrestre, est très-souvent figuré dans les bas-reliefs des
temples, sur les cercueils et les diverses enveloppes des momies.
Ses images ne diffèrent point très-essentiellement de celle que nous
donnons ici sous le no 3.3. Partout il se montre avec sa tête de
Bélier et ses chairs de couleur verte, quelquefois aussi de
couleur bleue. On le distingue uniquement à sa légende et à
quelques attributs particuliers.



  
  
  
    Planche 3.3.

  




Les inscriptions qui l’accompagnent ne contiennent point alors son
nom propre Nef, Nouf ou Noum; elles renferment
un simple surnom dont nous avons réuni toutes les variantes sur notre
planche 3.4, nos 1, 2 et 3. Ces groupes sont composés du
caractère symbolique ou symbolico-figuratif Dieu, et des deux
signes phonétiques qui forment le mot ΠΝ ou ΦΝ, qui se rapporte aux
racines égyptiennes ou coptes ΠΩΝ ou ΦΩΝ, ΠΕΝ ou ΦΕΝ, fundere,
effundere, mots primitifs d’où dérivent aussi les racines
redoublées ΦΟΝΠΕΝ et ΦΕΝΦΩΝ, superfluere, redundare.
Il est évident que les groupes hiéroglyphiques précités signifient
 Deus effundens, ou Deus effusus, selon que nous
lirons Noute-Phon ou Noute-Phên, en
suppléant la voyelle omise, comme à l’ordinaire, dans la transcription
hiéroglyphique de ces mots. Quoi qu’il en soit, l’une et l’autre de
ces qualifications conviennent parfaitement à Chnouphis considéré soit
comme l’auteur du Nil, soit comme le Nil lui-même.


Le sens de cette légende est d’ailleurs, pour ainsi dire, développé
et expliqué par l’image de Cnouphis-Nilus, reproduite sur
notre planche 3.3, d’après les peintures d’une superbe momie
appartenant à M. Durand. Le Dieu du Nil est assis sur un trône; sa tête
est surmontée de cornes de Bouc, et il tient dans sa main un grand
vase d’où sortent deux filets d’eau; l’un est recueilli par un
Égyptien agenouillé qui s’en abreuve, l’autre tombe sur des fleurs et
des fruits placés sur un autel. C’est le même vase que, selon
Eusèbe, les Égyptiens plaçaient à côté des images de Cnouphis[44], et
que nous retrouvons, en effet, parmi les attributs de ce Dieu, sur une
foule de monuments: c’est aussi un vase que les Égyptiens ont
constamment employé pour écrire en hiéroglyphes phonétiques, les divers
noms de Cnouphis[45].


Les grands monuments de l’Égypte nous offrent aussi habituellement,
parmi les attributs qui accompagnent les images, soit figuratives,
soit symboliques d’Ammon-Cnouphis, trois grands vases
portés sur de petites constructions en bois, encore en usage dans
le pays. Nous citerons, à ce sujet, des bas-reliefs copiés par la
Commission d’Égypte dans les appartements de granit du palais de
Carnac[46]; dans deux d’entre eux, les trois vases sont
placés à côté de l’Arche symbolique du Dieu, recouverte d’un
voile, mais reconnaissable aux têtes de Bélier surmontées de
l’Uræus dressé, qui décorent la poupe et la proue du vaisseau ou
Bari sacrée; sur un troisième bas-relief, ces vases
sont reproduits dans la légende hiéroglyphique de l’Arche;
légende qui, comme celle des deux autres, commence par le nom divin
d’Amon ou d’Amon-ra, appellation et forme primordiales
de Cnouphis. Ces trois vases, surmontés de tiges et
de fleurs de lotus, sont également placés à côté de l’Arche de
Cnouphis dans le principal bas-relief du temple de ce Dieu à
Eléphantine[47], monument élevé sous le règne du Pharaon Aménophis
II, de la dix-huitième dynastie. (Voyez pl. 3.3, lég. no 2.)





Ce groupe de trois vases était le symbole du plus grand des
bienfaits du Démiurge, et du fleuve son image terrestre, envers
la terre d’Égypte. «Les Égyptiens, dit Horapollon, pour exprimer
l’inondation du Nil, appelée Noun en langue égyptienne,
peignaient TROIS GRANDS VASES (τρεῖς ὑδρίας μεγάλας). Le
premier de ces vases représente l’eau que l’Égypte produit
d’elle-même; le second, celle qui vient de l’Océan en Égypte,
au temps de l’inondation, et le troisième, les eaux des
pluies qui, à l’époque de la crue du Nil, tombent dans les parties
méridionales de l’Éthiopie[48].»


Ce passage important d’Horapollon nous dévoile en même temps le
sens de l’un des titres les plus habituels de Cnouphis, celui
de Seigneur de l’Inondation, titre dont on peut voir les
variantes hiéroglyphiques, planche 3.3, nos 3, 4, 5 et 6.


Ainsi, il est évident qu’Ammon-Cnouphis fut, sous certains rapports,
identifié avec le Nil, et que ce personnage mythique est le
Jupiter Nilus, le Dieu Nil, mentionné par les Grecs. Cela
explique aussi pourquoi Cnouphis est le premier et le plus
grand des Dieux adorés aux Cataractes[49], lieu où le fleuve sacré,
se faisant un passage à travers les rocs de granit, entre sur la
terre d’Égypte pour y porter la vie et l’abondance.


Cnouphis-Nilus est représenté sous une forme humaine avec
une tête de Bélier à cornes de Bouc, soit dans les bas-reliefs
des temples, soit sur la plupart des cercueils de momies, et
principalement parmi les sculptures des sarcophages de granit ou
d’albâtre trouvés à Thèbes ou à Memphis. Les cornes de Bouc sont
quelquefois surmontées du disque; souvent aussi le Dieu est placé sur
une barque; il est accompagné de l’une des légendes hiéroglyphiques
Deus effundens ou Deus effusus, Deus magnus
effusus, ou enfin de la légende gravée planche 3.3, no 1,
Vindex Ægypti Deus magnus effusus.


Les mêmes légendes se trouvent tout aussi souvent inscrites à côté
d’un scarabée ayant deux grandes ailes déployées, mais dont la
tête, celle d’un Bélier de couleur verte, est surmontée de deux
cornes de Bouc portant un disque flanqué de deux uræus ornés de
la croix ansée. Ce scarabée est donc l’image symbolique du Dieu
Cnouphis-Nilus; la tête de Bélier indique la suprématie
du Dieu; sa qualité de père et sa faculté éminemment
génératrice sont exprimées par le Scarabée et les cornes de
Bouc; les autres signes, communs à plusieurs Dieux, sont l’expression
tropique de la royauté et de la vie, qualités
inhérentes aux essences divines.


Cette image emblématique de Cnouphis-Nilus (pl. 3.4), a été
calquée sur une momie de la riche collection de M. Durand.



  
  
  
    Planche 3.4.

  







  

  AMON-GÉNÉRATEUR, MENDÈS;

  (PAN, PRIAPE.)




L’image du dieu figuré dans cette planche, est très-multipliée sur les
édifices religieux de Thèbes et du reste de l’Égypte. Elle occupe le
sanctuaire de Karnac, le plus magnifique des monuments de l’ancienne
capitale; les hommages et les adorations dont cette image est l’objet,
prouvent qu’elle représente une des plus grandes divinités Égyptiennes.


Ses chairs sont de couleur bleue, et sa coiffure est surmontée de
deux longues plumes peintes de diverses couleurs, comme celle du
dieu Amon-Ré (pl. 1.); une longue bandelette[50] s’échappe de
cette même coiffure et pend jusques aux pieds de l’une et de l’autre
divinité; et ces similitudes se trouvent complétées par la ressemblance
de leurs légendes hiéroglyphiques; celle (no 1) du dieu qui fait
le sujet de cet article, signifie, le dieu Amon (Ⲁⲙⲛ ⲛⲟⲩⲧⲉ.)
seigneur des régions du monde, et ne diffère de celle du
Démiurge Amon-Râ ou Amon-Ré (pl. 1.), que par l’absence
de la dernière syllabe RA.


Les planches numérotées 1 et 4, offrent donc la représentation d’une
seule et même divinité, Amon, Amen, Amoun ou
Ammon, considérée sous deux points de vue différents. Le
Démiurge, la Lumière éternelle, l’Être premier qui mit en lumière la
force des causes cachées, se nomma Amon-Ra ou Amon-Rê
(Amon-Soleil.), (pl. 1, 2, et 5.); et ce créateur premier,
l’esprit démiurgique, procédant à la génération des êtres, s’appela
Amon, et plus particulièrement Mendès: cette planche
représente le Démiurge générateur, caractérisé d’une manière spéciale,
et qui ne permet aucune incertitude.


Étienne de Byzance[51] parle en ces termes de la statue du dieu
qu’on adorait à Panopolis: «Là, existe, dit-il, un grand simulacre
du dieu,  habens veretrum erectum. Il tient de la main
droite un fouet pour stimuler la Lune; on dit que cette image est
celle de Pan.» C’est là une description exacte et très-détaillée de
l’Ammon-Générateur, figuré sur notre planche.


On voit donc ici l’image de la grande divinité que les Grecs
confondirent avec leur Pan, parce que les Égyptiens avaient
choisi pour son emblême le bouc[52], animal qui, d’après
Horapollon[53], était le symbole de la génération et de la
fécondité. Ce bouc sacré, nourri dans une des principales villes de
la Basse-Égypte, portait le nom de Mendès, qu’on a attribué
également au dieu lui-même[54].


Amon-Mendès, ou l’esprit générateur de l’Univers, était censé
stimuler la Lune avec le fouet placé dans sa main, parce que, d’après
la doctrine Égyptienne, le dieu Lune répandait et disséminait
dans les airs les germes de la génération des êtres[55], et présidait
aux ames qui devaient successivement leur communiquer le mouvement
et la vie. Des chapelles d’Amon-Générateur, le Pan Égyptien,
existaient dans toutes les parties de l’Égypte, et les membres de la
caste sacerdotale étaient d’abord initiés à ses mystères[56].


Les grands monuments de l’Égypte offrent de très-nombreux bas-reliefs
dans lesquels les rois, de toutes les époques, sont figurés présentant
leurs vœux et leurs offrandes à Amon-Générateur; à Médinet-Abou,
par exemple, on voit successivement le Pharaon Ramsès-Mei-Amoun se
rendre en palanquin au temple du Dieu, accompagner à pied sa statue
portée par vingt-quatre prêtres, et, la ramenant dans le temple, lui
faire hommage des prémices de la moisson.


La légende marquée (no 2) sur la planche est le nom du Dieu exprimé en
caractères symboliques. Le no 3 est la forme hiératique
de la légende no 1.



  
  
  
    Planche 4.

  







  

  AMON-RÉ, ROI DES DIEUX.




Le personnage symbolique, occupant la partie inférieure de la planche
no 5, est fort rarement reproduit sur les monuments Égyptiens de
toutes les époques. Il est tiré, ainsi que sa légende, et les diverses
couleurs qui couvrent les membres variés dont il se compose, d’un
fragment de manuscrit sur toile appartenant à M. Dubois.


La légende hiéroglyphique, placée à la gauche du personnage, n’est
qu’une abréviation d’une légende entière, et qui se lit ⲁⲙⲛ ⲣⲏ-ⲥⲧⲛ
ⲛⲛⲉⲛⲟⲩⲧⲉ et signifie Amon-Ré, roi des dieux. Nous avons donc
ici une nouvelle forme consacrée à la représentation du Démiurge ou
créateur de l’univers; mais cette image du dieu suprême doit être
classée parmi celles que, en termes d’archéologie, on a nommées figures
panthées, soit qu’elles présentent, réunis dans un seul être,
les symboles particuliers à un grand nombre de divinités différentes,
soit, ce qui est plus naturel et qui s’applique particulièrement à
notre gravure, qu’elles offrent la réunion de tous les symboles et
de toutes les formes propres à une seule et même divinité. On ne
connaissait point jusque-là de figure panthée Égyptienne.


On retrouve, en effet, dans celle-ci, la tête humaine avec les deux
longues plumes, et le sceptre, de l’image ordinaire d’Amon (pl.
1.); les têtes de bélier, le disque et les cornes
de bouc d’Amon-Cnouphis ou Cnèph (pl. 3.); le bras
droit armé du flagrum ou fléau, et le phallus de
l’Amon-Générateur (pl. 4.); le scarabée qui forme son torse; le
sceptre composé de la croix ansée et de ce qu’on appelle un nilomètre,
l’un emblême de la vie divine, l’autre de la stabilité, se
rapportent à Phtha, le premier être créé, la première émanation
d’Amon-Cnouphis.


Les quatre ailes horizontales sont celles du scarabée, symbole de
la génération, du monde et de la paternité; les ailes inclinées
sont celles de l’épervier, dont le corps est annexé au scarabée;
une queue de crocodile est entre l’épervier et la queue d’un
lion, dont les pattes portent le personnage entier. Cette figure
représentant Amon-Cnouphis, l’esprit qui pénètre, parcourt et vivifie
les différentes parties de l’univers, il  était convenable de
composer son image symbolique des diverses classes d’êtres qu’anime
son souffle créateur. On y remarque, en effet, un épervier, un lion
et un crocodile; c’est-à-dire un type des trois classes d’animaux qui
peuplent les airs, la terre et l’eau.


Les deux plumes de la coiffure sont surmontées de deux serpents à
tête de lion, qui laissent échapper deux jets de lumière, représentée
par une suite de petits triangles, qui servent en quelque sorte
d’encadrement à la figure Panthée. Ces serpents se rapportent, sans
aucun doute, aux quatre déesses à tête de lion, qui versent aussi la
lumière, compagnes ordinaires d’Amon-Ré dans plusieurs scènes
symboliques. Il en sera question dans la partie du Panthéon relative
aux animaux sacrés et aux emblêmes des dieux.


Amon-Ré est figuré selon la forme A de notre cinquième planche, sur un
bas-relief de Thèbes[57]; c’est un abrégé de la précédente.


Une troisième figure Panthée d’Amon-Ré, à peu près semblable à
la première, décore la partie antérieure du fameux torse égyptien du
Musée Borgia, qui appartient aujourd’hui à la propagande; elle porte la
simple légende, Seigneur suprême; la face humaine du dieu est
flanquée de plusieurs têtes d’animaux différents; on y remarque celle
d’un taureau, d’un lion, d’un bélier, d’un crocodile et d’un épervier.
Cette réunion d’êtres si différents de nature, pour représenter la
puissance démiurgique, s’explique par l’idée que les Égyptiens se
formaient de Dieu: «Ils le considéraient comme la cause première de la
génération, le principe de la nature entière, comme un être antérieur à
toutes choses, et qui comprend toutes choses en lui-même[58].»


Le titre le plus ordinaire des rois Égyptiens, et des grands
personnages, fut celui de consacré à Amon-Ré, roi des dieux,
ou de purifié par Amon-Ré, roi des dieux. C’était la divinité
protectrice des Pharaons, celle qui recevait leurs plus riches
offrandes, et à laquelle ils consacrèrent les plus beaux monuments.



  
  
  
    Planche 5.

  







  

  NÈITH,

  (L’ATHÈNE, OU LA MINERVE ÉGYPTIENNE.)




La divinité qui porta les noms d’Amon, Amon-Ré,
Cnèph ou Cnouphis, fut, comme on a pu le voir,
le principe générateur mâle de l’univers. Les Égyptiens
symbolisèrent, dans le personnage de Nèith, le principe
générateur femelle de la nature entière.


Ces deux principes, étroitement unis, ne formaient qu’un seul tout
dans l’être premier qui organisa le monde. De là vient que les
Égyptiens considéraient Nèith comme un être à la fois mâle et
femelle[59] (αρσενοθελυς), et que le nom propre de cette divinité
exprimait en langue Égyptienne, comme nous l’apprend Plutarque, l’idée:
Je suis venue de moi-même[60].


La déesse Nèith occupait la partie supérieure du
ciel[61]. Inséparable du Démiurge, elle participa à la
création de l’univers, et présidait à la génération des espèces; c’est
la force qui meut tout[62].


Le culte de cette divinité, général dans toute l’Égypte, comme les
monuments le prouvent, était spécialement pratiqué dans la ville
principale de la Basse-Égypte, à Saïs, où résidait un collége de
prêtres. Le temple de la déesse portait l’inscription fameuse: Je
suis tout ce qui a été, tout ce qui est, et tout ce qui sera; Nul
n’a soulevé le voile qui me couvre; Le fruit que j’ai enfanté est le
Soleil[63]. Il serait difficile de donner une idée plus grande et
plus religieuse de la divinité créatrice.


Nèith était le type de la force morale et de la force physique.
Elle présidait à la sagesse, à la philosophie, et à l’art de la
guerre[64]; c’est pour cela que les Grecs crurent reconnaître, dans
la Nèith de Saïs, leur Athène, la Minerve des
Latins, divinité également protectrice à la fois, et des sages, et des
guerriers.


Les Égyptiens consacrèrent à Nèith le vautour, animal
qui, dans  leurs idées, fut le symbole fixe, et du sexe
féminin, et de la maternité[65]. Cet emblême se rapportait
parfaitement à la déesse Nèith, le principe femelle de
l’univers, à la déesse mère de tous les êtres créés.


Les monuments Égyptiens nous montrent Nèith debout, ou assise
sur un trône, à côté d’Amon-Ré, le premier principe mâle. La déesse,
dont les chairs sont parfois peintes en bleu comme celles de son époux,
mais plus ordinairement en jaune, comme toutes les femmes figurées sur
les bas-reliefs Égyptiens, a pour coiffure un vautour, les ailes
déployées, oiseau qui lui était spécialement consacré. Il est surmonté
du Pschent, coiffure royale, emblême de la toute-puissance. La
tunique, formée de plumes, est soutenue par des bretelles qui passent
sous un riche collier. Quatre bracelets ornent les bras de la déesse;
les parties inférieures de son corps sont recouvertes par les replis de
deux grandes ailes de vautour. L’emblême de la vie divine est dans sa
main droite; la gauche porte le sceptre terminé par les fleurs de lotus
épanouies, sceptre commun à toutes les déesses Égyptiennes.


La légende ordinaire de Nèith est celle qui accompagne son
image dans notre planche. Son nom est formé du segment de sphère,
T, article féminin de la langue Égyptienne, et encore du
vautour, emblême et première lettre du mot Mère
(Mou ou Mout), en écriture hiéroglyphique. Cette légende
abrégée se lit ⲧⲙⲟⲩ ⲛⲏⲃ ⲙⲡⲧⲡⲉ et signifie: La mère, dame
de la région supérieure. Les monuments sont donc parfaitement
d’accord avec Horapollon, qui dit formellement aussi[66] que les
Égyptiens voulant écrire Athène (Nèith), peignaient
un vautour, et, de plus, que cette déesse présidait à
l’hémisphère supérieur du ciel.


Comme protectrice des guerriers, Nèith se montre sur les
bas-reliefs de Thèbes, recevant l’hommage des rois conquérants, qui
conduisent à ses pieds les étrangers vaincus. C’est devant les images
colossales de Nèith que les rois vainqueurs, sculptés sur les
pylones des grands édifices, semblent frapper un groupe confus de
prisonniers élevant leurs bras suppliants; c’est enfin le vautour de
Nèith, portant dans ses serres l’emblême de la victoire, qui plane
au-dessus de la tête des héros Égyptiens, pendant le combat, et après
la victoire, comme dans la cérémonie de leur triomphe.



  
  
  
    Planche 6.

  







  

  NÉITH GÉNÉRATRICE.

  (PHYSIS, ATHÉNÈ, MINERVE.)




L’image symbolique de Néith, la mère universelle, que
nous avons donnée dans une planche précédente[67], présente cet être
divin décoré de tous ses attributs; ses trois têtes diverses, et les
pieds de lion servant de support à un corps de forme humaine qui
réunit les deux sexes, nous avertissent assez que les Égyptiens ne
s’occupèrent jamais à captiver l’œil ni par la recherche ni par la
convenance de formes; leur sculpture et leur peinture sacrées
s’attachèrent constamment à parler à l’esprit, et combinèrent les
signes sans considérer si l’ensemble qui en résultait fût ou non
conforme à la belle nature, qui n’était point, comme chez les Grecs, le
but spécial de leur imitation. Ce fait, que tout concourt à démontrer,
ne doit point être perdu de vue dans l’étude des monuments figurés de
la vieille Égypte.


Ces alliances de portions rapprochées de divers animaux, appartiennent
en quelque sorte à la grande écriture sacrée; et quelque
monstrueuses qu’elles paraissent à nos yeux, la main qui les traça
n’accordait rien au hasard ni au caprice; elle était constamment
guidée par des règles invariables: les formes à donner aux images de
chaque divinité de l’Égypte furent fixées dès le commencement même de
l’institution religieuse: les représentations propres à chaque dieu
sont absolument semblables, et dans les temples élevés sous les rois,
dix-neuf cents ans avant notre ère, et dans les édifices sculptés sous
les empereurs Antonin, Marc-Aurèle et Commode.


Cette persistance dans les mêmes formes et pendant une si longue
série de siècles ne doit nullement surprendre, si nous disons que les
livres sacrés de l’Égypte contenaient expressément le détail
très-circonstancié des formes sous lesquelles les sculpteurs et les
peintres furent tenus de représenter les différentes divinités. C’est
en étudiant le grand rituel funéraire, composition très-étendue,
dont on trouve des copies plus ou moins complètes  dans la main de
la plupart des momies, ou dans le cercueil qui les renferme, que nous
avons été conduits à constater ce fait curieux.


C’est principalement dans la troisième et dernière partie du
rituel funéraire (dont il existe plusieurs copies complètes[68],
soit en hiéroglyphes, soit en écriture hiératique, parmi les manuscrits
égyptiens du Musée de Turin), qu’on rencontre ces descriptions pour
ainsi dire officielles des représentations convenues de divers
dieux ou déesses. Cette dernière portion du rituel, relative aux
plus grandes divinités de l’Égypte, et qui renferme les litanies
des dieux, leurs noms les plus mystiques et leurs attributs les
plus saints, nous offre entre autres les descriptions des images
symboliques d’Ammon-Panthée[69], de Chnouphis[70], de
Phtha-Patæque[71], et de la Néith-Génératrice[72],
figurée sur notre planche 6.3. La planche ci-jointe[73] contient le
texte hiéroglyphique qui s’y rapporte, et dont nous avons pris soin de
séparer les mots, afin qu’il soit plus facile d’en suivre la traduction
littérale que nous donnons ici:



  «Ceci est la figure de la divine mère; elle a trois têtes; sur la
  tête de lionne, elle a les deux palmes: de plus, sur la tête de forme
  humaine, elle a les deux parties de la coiffure Pschent; de plus, sur
  la tête de vautour, elle a les deux palmes[74]; en son lieu, elle
  porte le phallus; elle a deux ailes, et en leur lieu des pattes de
  lion.»





  
  
  
    Planche 6.2.

  







  

  NÈITH GÉNÉRATRICE.

  (ATHÈNE, PHYSIS, MINERVE.)




Selon les débris de la doctrine Égyptienne, épars dans les écrits
des derniers Platoniciens et dans les livres Hermétiques, la déesse
Nèith, ou la Minerve Égyptienne, ne formait qu’un seul tout
avec le Démiurge Amoun, à l’époque même qui précéda la création des
ames et celle du monde physique. C’est en la considérant dans cet
état d’absorption en l’Être premier, que les Égyptiens qualifièrent
Nèith de divinité à la fois mâle et femelle. Le monde étant
composé de parties mâles et de parties femelles[75], il fallait bien
que leurs principes existassent dans le dieu qui en fut l’auteur.
Aussi, lorsque le moment de créer les ames et le monde arriva, Dieu,
suivant les Égyptiens, sourit, ordonna que la nature fût, et, à
l’instant, il procéda de sa voix un être femelle parfaitement beau
(c’était la nature, le principe femelle, Nèith.), et le Père
de toutes choses la rendit féconde[76]. On retrouve dans cette
naissance de Nèith, émanation d’Ammon, la naissance même de
l’Athène des Grecs, sortie du cerveau de Zeus.


Notre planche représente Nèith, mâle et femelle, la déesse
Ἀρσενόθηλυς d’Horapollon[77]. La tête centrale de femme est celle
même de la déesse (voyez pl. no 6.), surmontée de la coiffure
Pschent, emblême de la domination sur les régions supérieures et
inférieures; la tête de gauche est celle d’un vautour, symbole
de la maternité et du principe femelle; et celle de
droite, qui est une tête de lion, caractérise la force.
Proclus nous apprend, en effet, que Nèith était regardée par
les Égyptiens, comme la force de la nature qui meut tout[78].
La déesse étend ses bras auxquels sont attachées deux ailes immenses,
ce qui caractérise parfaitement encore la Minerve Égyptienne, qui,
selon Athénagore, était un  esprit étendu en tous lieux[79].
Le corps de Nèith, couvert d’une tunique soutenue par deux
bretelles, est celui d’une femme auquel est adapté le signe spécial
du principe mâle; des pieds de lion portent cette image panthée de
Nèith, comme l’image panthée du Démiurge Amon-Râ (voyez
pl. no 5).


Cette singulière représentation de Nèith, mâle et femelle, se
trouve plus ou moins complète dans les peintures des grands manuscrits
hiéroglyphiques. La légende (A) qui s’y rapporte, signifie simplement
La mère; ailleurs, le vautour, caractère principal de
ce nom, et l’emblême spécial de la déesse, est combiné avec le fouet
(B), ou suivi de plusieurs autres signes (C) qui formaient la légende
Ⲧⲙⲁⲩ ⲧϫⲣ ⲛⲏⲃ, Mater magna Domina. Il est évident qu’un des
noms hiéroglyphiques de Nèith, composé du vautour et
du scarabée, nom expressément indiqué par Horapollon[80], se
rapportait à Nèith Ἀρσενόθηλυς; ces deux caractères exprimaient,
en effet, le premier le sexe féminin et la maternité, le
second le sexe masculin et la paternité.


La croyance populaire voulait que Nèith eût été l’inventrice
de l’art de filer[81]; c’est là une nouvelle conformité entre la
déesse Égyptienne et l’Athène des Grecs. La troisième grande fête des
Égyptiens était célébrée à Saïs, et dans toute l’Égypte, en l’honneur
de Nèith; pendant cette nuit solennelle, chacun allumait en
plein air des lampes autour de sa maison; cette fête porta le nom de
Fête des lampes ardentes, et l’on donnait une raison sainte de
ces illuminations[82].


C’est d’un très-beau manuscrit égyptien hiéroglyphique rapporté
d’Égypte par le courageux voyageur Belzoni, que nous avons extrait
l’image de Nèith-Panthée, figurée sur cette planche. D’autres
manuscrits ne donnent à la déesse, toujours mâle et femelle, que la
tête seule de lion.



  
  
  
    Planche 6.3.

  







  

  NEITH CRIOCÉPHALE.

  (AMMON FEMELLE, AMMON-LUCINE.)




On a recueilli l’image de la divinité gravée sur cette planche,
parmi les scènes d’adorations sculptées sur les parois intérieures
des murailles d’un monument isolé à Calabsché, dans la Nubie[83].
L’existence de cette déesse à tête de bélier sur l’un des bas-reliefs
de ce temple, nous paraissait d’abord douteuse. L’artiste aurait pu
facilement, en effet, se méprendre en exagérant le contour du sein,
dans la supposition que cette figure fût réellement un Ammon sur
le monument original: mais le sceptre terminé par une fleur épanouie
de lotus, et la tunique descendant jusques à la cheville du pied, ne
laissent aucun doute sur le véritable sexe de cette divinité. C’est
bien réellement une déesse; et il était d’autant plus important de
constater le fait, qu’aucun autre monument ne reproduit, à notre
connaissance du moins, la combinaison symbolique d’une tête de bélier
sur un corps de femme. Il est fort à regretter que l’artiste ait
négligé de copier les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent la
représentation de la déesse: nous connaîtrions plus positivement le
nom et les attributions de cette divinité criocéphale. Des caractères
certains ne permettent cependant point de douter que nous ne devions
voir ici une des formes de Néith, considérée mystiquement comme la
moitié du grand être, Ammon; ou, ce qui revient au même en
d’autres termes, le principe femelle de l’univers uni dans Ammon au
principe mâle, ce premier des êtres les renfermant tous les deux
primordialement[84]. C’est, sans aucun doute, à cette forme mystique
d’Ammon-Néith, que s’appliquait le nom de ⲧⲁⲙⲛ Tamon, inscrit
à côté de la déesse criocéphale, et que nous avons extrait du rituel
funéraire égyptien. Ce nom y est donné à la déesse Néith et signifie
Ammon femelle, car le nom d’Ammon ⲁⲙⲛ se montre ici affecté de
l’article féminin ⲧ.


Dans le bas-relief de Calabsché, la déesse criocéphale est représentée
adorée, en première ligne, par un souverain de l’Égypte, probablement
 l’empereur Auguste[85], qui lui offre l’encens. La tête de bélier
et les chairs sont peintes en verd ou en bleu-foncé, couleurs propres
au dieu Ammon: et au-dessus de la paire de cornes supérieure de la
tête d’animal s’élève la coiffure symbolique de la déesse
Sovan, d’Ilithya ou la Junon-Lucine des
Égyptiens, l’une des formes de la déesse Néith[86]. La déesse
Sovan elle-même est figurée comme divinité synthrone à la
suite de Néith Criocéphale ou Ammon-Femelle, que l’on pourrait
nommer aussi Ammon-Lucine; le bas-relief suivant représente le
souverain égyptien adorant le dieu Amon-Ra, assisté de Néith
sous sa forme de Mère divine[87], coiffée du vautour surmonté du
pschent. Les sculptures de cette partie du monument se rapportent ainsi
aux deux principaux agents de la théogonie égyptienne, le principe mâle
et le principe femelle de l’univers, confondus en un même personnage.


Il était naturel de donner aussi à Néith une tête de bélier; car le
bélier, l’animal symbolique d’Ammon, fut aussi en même temps celui
de la déesse Néith, ainsi que l’atteste formellement Proclus[88]:
καὶ γὰρ τῶν ζωδίων ὁ κριὸς ἀνεῖται τῇ θεῷ, parmi les animaux du
zodiaque, LE BÉLIER est consacré à cette déesse.
Les habitants de Thèbes, la ville d’Ammon, et ceux de Saïs, la ville
de Néith, vénéraient par un culte particulier le bélier,
l’agneau et la brebis, comme les emblêmes vivants des
divinités éponymes de leurs cités natales. De nombreux témoignages de
ce fait existent dans les écrits des anciens[89].



  
  
  
    Planche 6.4.

  







  

  LE VAUTOUR,

  EMBLÈME VIVANT DE NEITH.




La déesse Néith ou le principe féminin de l’univers, devait
nécessairement avoir pour emblème propre l’animal qui, dans la croyance
commune des Égyptiens, ne comptait aucun mâle dans son espèce.
L’opinion vulgaire désigna le vautour. On disait, en effet, que
tous les vautours étaient femelles, et qu’il n’y avait point de
mâle parmi eux[90]; que pour devenir féconds, ces oiseaux s’exposaient,
pendant toute la durée des cinq jours épagomènes, à l’action du vent
du nord, suivant Horapollon; du vent du midi ou de l’est, suivant
Ælien[91]; que sa gestation durait cent vingt jours; qu’il nourrissait
ses petits pendant cent vingt autres jours; qu’il se préparait enfin à
une nouvelle gestation pendant une troisième période d’une égale durée;
de sorte qu’en y comprenant les cinq jours épagomènes consacrés à sa
fécondation, cet oiseau distribuait régulièrement et d’une manière
fixe les 365 jours dont se composait l’année civile des Égyptiens[92].
On croyait aussi que le vautour donnait souvent le plus touchant
exemple de tendresse maternelle, en se déchirant le sein pour nourrir
ses petits de son propre sang, lorsqu’il ne trouvait rien pour leur
subsistance[92].


De là vient que, contre l’opinion de toutes les nations occidentales,
qui ne citent du vautour que sa féroce voracité, cet oiseau fut choisi
par les Égyptiens pour le symbole du premier principe femelle, de
la mère commune de tous les êtres, de la déesse Néith, qui, sur les
monuments égyptiens, ne porte jamais d’autre nom dans ses légendes
sacrées, que celui de DÉESSE-MÈRE ou de GRANDE-MÈRE,
noms que l’on trouve également inscrits à côté du vautour son emblème
spécial[93]. Enfin,  l’image de ce même oiseau est devenue,
pour cela même, le signe de l’idée MÈRE dans l’écriture
hiéroglyphique.


D’un autre côté, Néith ou l’Athène égyptienne fut aussi, comme celle
des Grecs, la protectrice des guerriers. Sous ce second rapport, le
vautour devait encore devenir son symbole, puisque, suivant
les Égyptiens, cet oiseau de proie, doué d’une certaine prescience,
marquait sept jours à l’avance et circonscrivait même le lieu qui
devait servir de champ de bataille à deux armées; il faisait face
pendant le combat à l’armée qui devait éprouver la plus grande
perte. Aussi les anciens rois d’Égypte envoyaient-ils, dit-on, avant
d’en venir aux mains, des explorateurs pour observer de quel côté
se tournaient les vautours fatidiques[94]. Les plus anciens Grecs
paraissent avoir eu des préjugés semblables. Hérodote de Pont dit, du
moins, qu’Hercule était ravi quand un vautour se montrait à lui au
commencement d’une expédition militaire[95].


Le symbole de Néith, déesse dispensatrice de la victoire, le
vautour, la tête ornée de diverses coiffures, les ailes éployées
et tenant dans ses serres des insignes de la Victoire, est toujours
figuré, sur les bas-reliefs des temples, planant au-dessus de la
tête des souverains de l’Égypte faisant des offrandes aux dieux ou
conduisant à leurs pieds des ennemis vaincus[96]; ailleurs, il ombrage
de ses ailes le Pharaon Thouthmosis que reçoivent dans leurs bras
la déesse Néith, le dieu Amonra[97], et le Pharaon Ramsès-Meiamoun,
grand-père de Sésostris, soit dans ses combats, soit dans la pompe de
son triomphe, représentés sur les bas-reliefs du palais de Medinetabou
à Thèbes[98]; enfin, le plafond de la porte triomphale du sud à Karnac
est orné de 18 vautours, portant l’emblème de la Victoire[99], et
semblables à celui qui est figuré sur notre planche 6.5, tiré des
bas-reliefs du tombeau royal découvert par Belzoni.



  
  
  
    Planche 6.5.

  







  

  NÉITH MOTRICE ET CONSERVATRICE.

  (ATHÉNÈ, MINERVE.)




L’artiste égyptien, en représentant la déesse Néith mâle et
femelle, à trois têtes, et à pieds de lion[100], conformément au texte
des livres sacrés de l’Égypte, a montré réunies comme en un seul corps
toutes les formes sensibles sous lesquelles la Mère divine,
c’est-à-dire, l’Athénè Αἰολόμορφος des hymnes orphiques, était offerte
à la vénération des peuples. Chacune des attributions diverses de
ce grand être cosmogonique est ainsi caractérisée par un symbole
particulier dont le sens était bien fixé; tous ces emblèmes, liés les
uns aux autres, formaient donc une image panthée de la déesse,
considérée dans la totalité et dans la plénitude des pouvoirs divers
que la doctrine théologique lui avait assignés. Néith fut à la
fois le symbole du principe femelle, le principe maternel de l’univers,
la sagesse divine inventrice des sciences et des arts de la paix; la
sagesse qui donne la victoire; la force qui meut et conserve la nature,
et par suite la divinité protectrice des guerriers, ainsi que l’Athénè
grecque, copie fidèle de la Minerve égyptienne, dont le culte fut porté
des bords du Nil aux rivages de l’Attique.


La planche 6 représente Néith sous son apparence la plus habituelle:
une femme ailée, assise, et coiffée du Pschent placé sur la
dépouille d’un vautour. C’est Néith, adorée comme principe
femelle de l’univers entier. Elle porte alors nom de Grande
mère ou Mère divine: cette forme simple est facile à
retrouver dans l’image complexe de Néith-Panthée[101].


Considérée d’une manière moins générale, comme mère des êtres vivants
et protectrice de l’enfantement, Néith, qui prenait alors le nom de
Swan, comme on le verra dans la suite, était figurée sous les
apparences d’une femme à tête de vautour: la tête de cet oiseau,
emblème de la maternité, est en effet la troisième tête de la
Néith-Panthée.


Adorée comme inventrice des arts et des sciences, cette grande
déesse,  prenant alors le nom de Nat ou Nêth,
dont les Grecs ont fait Νηῒθ, était représentée sous la forme d’une
femme assise, coiffée de la partie inférieure du Pschent. On la
nommait aussi Bouto. Les hymnes orphiques donnent à Athénè ou
Minerve, considérée sous ce point de vue, les qualifications de τεχνῶν
μῆτερ πολύολϐε et de εὑρεσίτεχνε, mère féconde des arts et
inventrice des arts[102].


La seconde tête de la Néith-Panthée est celle d’une
lionne, parce qu’on figurait cette divinité sous la forme d’une
femme léontocéphale, pour la présenter à l’esprit sous l’une de ses
plus importantes attributions. C’était Néith devenant le symbole de
la force morale et de la force physique; ou, comme nous
l’apprend Proclus[103], citant l’opinion même des Égyptiens, la
puissance qui met l’univers entier en mouvement, ἡ κινητικὴ τοῦ
παντὸς δύναμις. Néith reçoit alors le nom de Déesse gardienne ou
conservatrice, que l’on trouvera avec la forme hiératique sur la
planche ci-jointe, représentant la déesse léontocéphale.


On ne peut méconnaître dans cette forme de l’Athénè égyptienne, la
dispensatrice de la force, la déesse des guerriers, le type de l’Athénè
grecque Πολεμοκλόος et Ὁπλοχαρής[104].



  
  
  
    Planche 6.6.

  







  

  NÉITH MOTRICE ET CONSERVATRICE

  (ATHÉNÈ, PHYSIS, MINERVE.)




Le culte de cette divinité, du premier ordre, puisqu’elle était,
selon les mythes sacrés, une émanation, ou, pour mieux dire, un
dédoublement du démiurge Amon-Ra, fut généralement en
vigueur dans toutes les parties de l’empire égyptien, et surtout dans
les Nomes où firent leur résidence les différentes subdivisions de la
caste militaire. Néith-Conservatrice, la déesse des guerriers
égyptiens, reçut dans Memphis un culte spécial; ce fut en effet dans
cette capitale, dont la fondation fut le résultat de la révolution
militaire qui changea la théocratie égyptienne en monarchie, que les
rois, chefs naturels de la caste guerrière, firent leur résidence
habituelle dès la XIXe dynastie, de préférence à Thèbes, presque
abandonnée à la caste sacerdotale, qui trouvait dans cette antique cité
et son principal foyer et toutes ses origines. La plupart des monuments
recueillis sur l’emplacement ou dans les environs de Memphis nous
offrent l’image de Néith-Léontocéphale[105].


On la trouve aussi, quoique bien moins multipliée, parmi les sculptures
qui décorent les temples des autres régions de l’Égypte. Le célèbre
conquérant Ramsès-le-Grand est représenté dans un des groupes
sculptés dans le roc à Ghirsché, en Nubie[106], assis entre le dieu
Phtha et Néith-Léontocéphale qui pose affectueusement
sa main sur l’épaule du vaillant monarque. A Amara, un autre Pharaon
comprend dans une adoration commune cette déesse des guerriers et
les grands dieux Amon-Ra et Phré[107]. Ailleurs,
Néith-Léontocéphale, renfermée dans une  même chapelle
(ναὸς) que le dieu Phtha, reçoit de riches offrandes[108];
et les monuments de Dendéra[109] prouvent que son culte se conserva
ailleurs qu’à Memphis, sous les Lagides et sous les empereurs romains.


C’est comme emblème de la force protectrice du pays, que des statues
colossales de Néith guerrière à tête de lion furent érigées devant les
palais et les édifices sacrés de l’Égypte, et semblaient en interdire
l’entrée aux profanes, aux ennemis des lois civiles et religieuses.
Ces colosses, souvent en très-grand nombre, et presque tous de granit,
montrent la déesse sous la figure d’une femme à tête de lionne; elle
est quelquefois debout, mais plus ordinairement assise sur un trône;
une étroite et longue tunique la couvre à partir du sein, qui reste
nu; ses bras, ses poignets et ses pieds sont ornés d’anneaux plus ou
moins riches; ses mains tiennent l’emblème de la vie divine, et le long
sceptre, terminé par une fleur de lotus, particulier aux déesses
égyptiennes. Mais comme Néith était une divinité douée des deux
sexes, Ἀρσενόθηλυς[110], ἄρσην μὲν καὶ θῆλυς ἔφυς[111], le sculpteur
lui a donné quelquefois le sceptre des dieux mâles, à tête de
coucoupha. La tête de lionne est toujours surmontée du disque décoré
de l’Uræus royal.


On a depuis quelques années transporté en Europe un nombre considérable
de ces statues de Néith-Conservatrice. Celles d’entre elles qui
figurent la déesse assise, portent sur le devant du trône des dédicaces
qui nous font connaître le nom des rois sous le règne desquels ces
colosses furent placés sur les dromos ou devant les propylées dont
ils formaient la décoration. Le Musée royal de Paris en possède
plusieurs qui remontent aux temps des Pharaons Aménophis II,
Ramsès-le-Grand et Sésonchis. On en voit d’autres de
l’époque du premier de ces princes à Rome, dans la salle égyptienne du
Vatican. Le Musée royal de Turin en possède quatre du même règne, et
l’on peut y admirer aussi une Néith-Léontocéphale assise, en granit, de
huit pieds de hauteur, et d’un très-beau travail, portant une dédicace
du règne de Ramsès VII, fils de Ramsès-le-Grand.



  
  
  
    Planche 6.7.

  







  

  NÉITH CASTIGATRICE.




L’image de la déesse que présente la planche 6.7, a été calquée sur
le second cercueil d’une magnifique momie existant dans le Musée
royal égyptien de Turin. Le naos qui renferme cette figure symbolique
est entouré d’uræus dont le ventre est censé orné de plaques d’émaux
bleus, rouges et verds, comme l’est réellement un très-bel uræus en
bois doré et qui appartient au Musée Charles X au Louvre. La tête de
lion et toutes les parties nues du corps de la déesse, sont de couleur
verte. Dans l’une de ses mains est le signe de la vie divine, dans
l’autre, le sceptre terminé par un calice de lotus uni à deux fleurs de
lotus, emblêmes du monde matériel. La tête du crocodile symbole
des eaux, est combinée avec la tête de lion qui caractérise
spécialement cette grande divinité, en exprimant sa principale
attribution, celle de gardienne vigilante.


Horapollon nous apprend, en effet, que, dans l’écriture symbolique
des Égyptiens, la tête du lion (λέοντος κεφαλὴ) exprimait le
vigilant (ἐγρηγορότα) et le gardien (φύλακα), et c’était
pour cela, ajoute-t-il, qu’on plaçait des représentations du lion comme
gardiens, (ὡς φύλακας), aux portes des temples[112]. Ce texte important
explique à la fois et les lions assis que l’on a trouvé placés devant
le premier pylone du grand temple de Philæ[113], et les avenues ou
rangées de statues de la déesse Léontocéphale érigées sur les dromos
ou aux portes de divers temples de Thèbes[114]. Ainsi, la planche
précédente (6.7) nous présenterait la grande divinité gardienne des
eaux. Mais la tête du lion pouvait encore être prise sous
d’autres acceptions dans l’écriture symbolique égyptienne; cet animal,
doué d’une force remarquable, inspire naturellement la crainte aux
êtres vivants qui l’approchent, c’est pour cela que sa tête fut aussi
l’emblême de la terreur et de tout ce qui est formidable,
φοϐερὸν[115]; et cet emblême s’appliquait convenablement encore à la
déesse léontocéphale, à laquelle on donnait pour principale fonction
la garde et la conservation de la terre d’Égypte et des choses saintes
qu’elle renfermait. Cet être mythique était censé éloigner, par la
terreur, les profanes des lieux sacrés et leur infliger de justes
châtiments. C’est sous une telle attribution que  la déesse est
représentée dans cette planche 6.8; sa tête de lion est ornée du disque
et de l’uræus; elle saisit de ses deux mains et foule en même temps
aux pieds une énorme couleuvre, le grand serpent ennemi des dieux, et
le symbole des méchants et des impies, nommé ⲁⲡⲡ ou ⲁⲡⲫ (Apop
ou Apoph) LE GÉANT, dans les textes hiéroglyphiques.
L’inscription qui accompagne cette image de la déesse sur le magnifique
torse Borgia, aujourd’hui au Musée Bourbon à Naples, ne laisse aucun
doute sur les attributions redoutables de cette divinité; elle
signifie: la gardienne puissante, ⲃⲁⲗ ⲛ ⲣⲏ ⲧⲛⲉⲃ ⲛⲧϭⲟⲙ ϩⲟⲛⲧ
ⲛⲛⲉⲛⲟⲩⲧⲉ ⲛⲓⲃⲓ ⲱϥⲉ (ⲛⲉ) ⲥⲱⲃⲉ, œil du soleil, souveraine de
la force, rectrice de tous les dieux CHATIANT LES
IMPURS.


Nous traduisons provisoirement par gardienne ou
conservatrice, le nom hiéroglyphique de la déesse formé des
trois premiers caractères de cette inscription, parce que l’espèce
d’instrument qu’il a toujours pour initiale, est constamment placé dans
les mains des divinités gardiennes et qu’il est aussi l’initiale d’un
groupe qui, dans les textes hiéroglyphiques, exprime évidemment l’idée
conserver ou garder; nous soupçonnons, toutefois, que
ce signe pris phonétiquement put représenter la consonne ⲕ. Le nom de
la déesse se lirait alors ⲕϩ ou ⲕϩⲧ en supposant que le ⲧ final n’est
point la marque de genre: dans le premier cas ce nom se rapporterait
à la racine ⲕⲱϩ (kôh) zelus, æmulatio, ardor,
iracundia, et dans le second cas, à la racine ⲕⲱϩⲧ (kôht)
FEU, Ignis; ce dernier nom conviendrait sous tous les
rapports à la compagne chérie de l’Hephæstus ou Vulcain égyptien.


La déesse porte le titre de Dame de la région de Ratoui dans
la légende d’une de ses statues du Musée royal[116]: les autres
titres sont réunis sur la planche 6.2, du no 2 au no 8: on les a
extraits de la quatrième partie du rituel funéraire qui se rapporte
à Néith-Panthée, considérée dans ses diverses attributions. Cette
grande divinité, dont la déesse léontocéphale n’est qu’une forme
simple, y est successivement appelée soleil femelle (no 2),
rectrice des dieux (no 3), ptérophore (ou porte-ailes)
(no 4), déesse rectrice de la région supérieure et de la région
inférieure (no 5), tête de son père (no 6), divine mère
de Paschakasé (l’un des noms mystiques de Phtha) (no 7), et
royale épouse de Paléhaka (l’un des noms mystiques d’Ammon) (no
8).



  
  
  
    Planche 6.8.

  







  

  SATÉ, ou SATI,

  (SATIS, L’HÉRA, OU LA JUNON ÉGYPTIENNE.)




Les bas-reliefs sculptés sur les édifices religieux de l’Égypte,
nous offrent assez fréquemment la représentation d’une déesse,
caractérisée surtout par une grande feuille qui s’élève au-dessus
de sa coiffure. Cette divinité reçoit diverses offrandes à la suite
d’Amon-Cnouphis, à tête de bélier[117]; elle est aussi figurée
donnant la main au dieu Amon-Ré, sur un autel que soutient
une belle statue Égyptienne de la riche collection de M. Durand.
Le nom hiéroglyphique de cette même déesse est toujours composé de
trois caractères qui, répondant aux lettres coptes Ⲥⲧⲏ, doivent se
prononcer Saté ou Sati. Il est évident que, dans les
mythes Égyptiens, la déesse Sati eut des rapports intimes avec
Amon-Cnouphis ou Amon-Ré, le dieu suprême.


Cette déduction est changée en certitude par une inscription grecque du
temps de Ptolémée Evergète II, gravée sur une stèle trouvée à Séhhélé,
île située entre Éléphantine et Philæ[118]. On y lit en effet que la
divinité locale, assimilée par les Grecs à leur Héra (la Junon
des Latins), porta en langue Égyptienne le nom de Satis, ou
plutôt de Sati, en faisant abstraction de la finale grecque Σ.
Dans cette même inscription, Hera-Satés, ou Junon-Satis,
est nommée immédiatement après Ammon-Chnoubis. D’autre part,
une inscription latine, copiée par l’infatigable Belzoni[119] dans les
carrières de Syène, nous apprend que l’autel qui la porte est dédié
à Jupiter-Ammon-Chnubis et à Junon-Reine, divinités
protectrices de ces montagnes. Il est donc certain que Sati fut
la Junon égyptienne, la compagne d’Amon-Cnouphis que les Grecs
assimilèrent à leur Zeus, et les Romains à leur Jupiter. 


Sur notre planche no 7, cette déesse est figurée assise sur son trône,
la tête couverte de la coiffure ordinaire des femmes Égyptiennes, mais
ceinte de bandelettes, ou plutôt du diadême. Le nu est ordinairement
peint en jaune, et quelquefois aussi en vert, comme les
chairs de Cnouphis; ses mains portent l’emblême de la vie divine, et le
sceptre ordinaire des déesses.


La légende, qui, sur notre planche, accompagne l’image de Sati,
se lisait, Ⲥⲧⲏ ⲧⲛⲟⲩⲧⲉ ⲧϣⲉ ⲡⲣⲏ ⲧⲛⲏⲃ ⲙⲡⲉ, et signifie Saté ou
Sati, déesse, fille de Ré, dame du ciel; et, comme
cette légende est habituellement la même partout où se montre la
représentation de cette divinité, elle nous apprend avec certitude que
Sati était fille du Soleil, dont le nom était Ré, en
langue égyptienne.


Que Saté fut l’épouse d’Amon-Cnouphis, comme l’ont
supposé les Grecs, en l’assimilant à Héra, épouse de Zeus, ou qu’elle
fut simplement une Parèdre ou compagne assidue du Jupiter égyptien,
c’est ce que nous ne sommes point encore en état de décider.


Sati, l’Héra Égyptienne, présidait à l’hémisphère
inférieur du ciel[120], comme Nèith à l’hémisphère
supérieur; et, il est digne de remarque sans doute, que les déesses
compagnes d’Amon ou Cnouphis, le dieu suprême, soient
celles qui, selon la croyance établie, occupaient et régissaient les
deux grandes divisions de la sphère céleste.


La déesse Sati paraît enfin avoir rempli certaines fonctions
dans le monde inférieur, l’Amenti ou enfer égyptien. Son image
décore les portes des superbes tombeaux des Pharaons, dans la vallée
de Biban-el-Molouk, à Thèbes. Sur quelques manuscrits funéraires,
cette divinité, portant la légende Sati, déesse[121], ou bien,
Sati, fille du Soleil[122], reçoit, à l’entrée du tribunal de
l’Amenti, l’ame du défunt, que lui présente une seconde déesse,
la tête également ornée d’une feuille, mais qu’il ne faut pas confondre
avec Sati, dans la plupart des manuscrits où cette dernière
déesse ne paraît point.



  
  
  
    Planche 7.

  







  

  SATÉ,

  PRÉSIDANT A LA RÉGION INFÉRIEURE, (LA JUNON EGYPTIENNE).




La divinité à laquelle nous donnons le nom de Saté, nom que
les diverses attributions de la déesse confirment déja, paraît avoir
rempli une foule d’emplois dans l’organisation du monde mythique tel
que les idées égyptiennes, exprimées sur les monuments, semblent nous
le présenter. Fille du soleil, le roi du monde physique, Saté paraît
avoir été la protectrice des souverains de l’Égypte: la signification
évidente d’une foule de bas-reliefs décorant les temples, les palais
et les tombeaux, ne laisse aucun doute à cet égard. Il y a plus: Saté
fut celle des divinités pour laquelle les Pharaons de la dix-huitième
dynastie montrèrent le plus de vénération, puisque son image même,
devenue un caractère d’écriture figuratif-symbolique, entre dans
l’expression de la plupart des prénoms ou noms mystiques des
princes de cette antique famille dont le chef délivra sa patrie de
la longue tyrannie des pasteurs: race illustre qui a produit les
plus grands rois de l’Égypte, Mœris, vainqueur des étrangers et
protecteur de la caste agricole; Aménophis II, qui éleva des monuments
de sa grandeur jusques au fond de la Haute-Nubie; Ousiréi, qui orna
la ville d’Ammon d’obélisques et d’immenses constructions; enfin,
Ramsès-Méiamoun, prince guerrier mais ami des arts, bisaïeul de
Ramsès-Séthosis si connu des anciens sous le nom de Sésostris.


Sur les édifices de Thèbes, la plupart des légendes royales des
princes de cette dynastie, sous laquelle l’Égypte atteignit à son
plus haut de sa période de civilisation, de puissance et de gloire,
sont placées sous la protection de Saté, ou environnées de
ses emblèmes. Ainsi, dans les bas-reliefs peints de la catacombe
royale découverte par Belzoni, les cartouches contenant le prénom
et le nom du Pharaon Ousirei, flanquent une belle image de
la Junon égyptienne étendant ses ailes immenses, et accompagnée de
l’inscription hiéroglyphique, Saté déesse vivante, fille
du soleil, dame du ciel et du monde, rectrice de la région
inférieure, protectrice de son fils le seigneur du monde, le
roi, etc., enfant du soleil Phtah-men-Ousirei[123].
La déesse couvre aussi de ses ailes la légende du même prince[124],
recevant le titre de son fils chéri dans les inscriptions
qui accompagnent ailleurs la déesse Saté, décorée elle-même
des qualifications:  vivante, stabilitrice, bienfaitrice de
la région inférieure, et dominatrice, comme le soleil, pour
toujours[125]. Il s’agit de savoir ce qu’il faut entendre par cette
région inférieure.


Horapollon affirme que la Junon égyptienne occupait l’hémisphère
inférieur du ciel τὸ κάτω (τοῦ οὐρανοῦ) ἡμισφαίριον[126]. Mais le
caractère qui, sur le bas-relief précité, exprime l’idée région
inférieure, caractère identique, quoique d’une forme plus simple,
avec celui qui occupe la partie inférieure de notre planche 7.2, ne me
paraît point désigner d’une manière spéciale l’hémisphère inférieur
du ciel: j’ai acquis la certitude que c’est là le véritable signe
symbolique de la partie inférieure de la terre d’Égypte, la
région que nous connaissons sous le nom de Basse-Égypte, et qui,
dans les livres coptes, est appelée, tantôt Sampésèt-an-Kèmé,
c’est-à-dire la partie inférieure de Kèmé, tantôt Tsahèt
ou la partie septentrionale. J’ai été conduit à reconnaître
la valeur de ce caractère, qui a passé des anaglyphes, ou
bas-reliefs allégoriques, dans l’écriture hiéroglyphique, en analysant
le texte en hiéroglyphes de l’inscription de Rosette, dans lequel
les mots du grec τοῖς ἱερεῦσι τῶν κατὰ τὴν χώραν ἱερῶν πάντων[127],
aux prêtres de tous les temples du pays, sont rendus par neuf
caractères signifiant à la lettre, aux prêtres appartenant aux
régions supérieures (les nomes de la Haute-Égypte) et aux
régions inférieures (les nomes de la Basse-Égypte)[128]. Les
régions inférieures se trouvent exprimées par le redoublement de
ce bouquet de tiges plus ou moins nombreuses de lotus, mais dont deux,
les deux extrêmes, sont constamment brisées.


Ainsi, la planche 7.2. de notre panthéon, qui reproduit fidèlement
la plus grande partie de l’un des bas-reliefs peints dont est
décorée l’entrée du tombeau destiné à recevoir le corps du Pharaon
Méiamoun-Ramsès, dans la vallée de Biban-Elmolouk à Thèbes[129],
nous offre la déesse Saté tenant le signe de la vie
divine, étendant ses ailes comme pour protéger la légende du
roi[130], et assise, à la manière égyptienne, sur le signe symbolique
de la domination surmontant le symbole de la région
inférieure: ce bas-relief, comme un très-grand nombre de ceux qui
décorent les édifices de l’Égypte, est susceptible d’une véritable
lecture, et il signifie Saté, déesse vivante, dame de la
région inférieure.



  
  
  
    Planche 7.2.

  







  

  L’URAEUS,

  EMBLÊME DU SATÉ.




Les Égyptiens, en créant leur système cosmogonique et religieux,
semblent avoir cherché à établir une concordance très-suivie entre
le monde intellectuel ou le ciel, et le monde physique ou la terre.
Ils ont dit que le premier instituteur de leur civilisation organisa
la société humaine sur le modèle des formes qui régissent les êtres
célestes; de la même manière qu’en ordonnant le monde terrestre,
l’agent du Démiurge avait imité le monde supérieur, autant du moins que
la matière pouvait se prêter à une semblable reproduction. Il résulte
de cette intention, qui se manifeste dans une foule de circonstances,
que des emblèmes de certaines choses célestes s’appliquent également
aux choses correspondantes dans le monde matériel, et réciproquement.
De là vient aussi que les divinités dominatrices de certaines
portions du monde intellectuel, gouvernent également les parties
correspondantes du monde physique. Ainsi Saté, ou la Junon
égyptienne, régissait à la fois l’hémisphère inférieur du ciel
et la région inférieure de l’Égypte. Le nom symbolique de
cette contrée terrestre, décrit dans l’explication de la planche
précédente, n’a aucun rapport avec le groupe, signe spécial de la
partie inférieure du ciel, gravé sur notre planche 29.3, No 2
et 3. On remarquera seulement que c’est, sans aucun doute, parce que
la plume est le premier caractère de ce dernier groupe, que ce
même objet se trouve figuré, comme insigne distinctif, sur la tête de
toutes les images de la déesse Saté. Nous aurons l’occasion de
montrer qu’un très-grand nombre de divinités ne sont reconnaissables
sur les monuments égyptiens, qu’au seul caractère initial de
leurs noms propres ou de leurs titres spéciaux, placé
sur leur tête ou dominant les divers ornements de leur coiffure. Les
représentations de Saté, reproduites dans ce recueil, offrent un
exemple de cette singulière façon de caractériser les différentes
divinités.


La planche 7.3 contient un des symboles de Saté, considérée
soit comme dominatrice de l’hémisphère inférieur du ciel, soit
comme régente et protectrice de la région inférieure terrestre.
La déesse est ici figurée  sous la forme d’un Uræus: ce
serpent, nommé aspic ou basilic par les Grecs, fut en
Égypte l’emblème spécial de la souveraineté ou de la puissance royale:
la coiffure qui couvre sa tête est la partie inférieure de la
couronne Pschent, symbole de la domination sur la région
inférieure, soit du ciel, soit de la terre. On trouvera dans
l’explication de la planche 11 les preuves et le développement du sens
que nous reconnaissons ici à cette fraction du Pschent.


Le serpent sacré est dressé sur la partie postérieure de son corps,
formant plusieurs replis et enroulements. Le haut du corps est
considérablement dilaté; et cette forme, quelque extraordinaire
qu’elle puisse paraître, est motivée sur un fait réel: l’Uræus,
nommé aujourd’hui vipère HHayé en Égypte, possède en effet la
singulière faculté de s’enfler la portion supérieure du corps, soit
lorsqu’il s’irrite, soit lorsqu’il veut se dresser pour atteindre une
proie.


L’Uræus, animal sacré de la Junon égyptienne, est figuré
avec le sceptre des dieux bienfaisants, et repose, comme la déesse
Saté figurée dans la planche précédente, sur le signe symbolique
de la domination, placé au-dessus de l’emblème de la région
inférieure terrestre. Ce même reptile est toujours accompagné de
la légende inscrite à côté de son image (planche 7.3.), tirée des
bas-reliefs coloriés du tombeau royal découvert par Belzoni. Les quatre
premiers signes de cette légende forment le nom propre de l’animal
sacré, nom féminin comme le prouve le dernier signe: le serpent,
emblème de la déesse protectrice de l’hémisphère supérieur du ciel et
de la partie supérieure de l’Égypte, est également un Uræus
femelle. Le reste de la légende liée à l’Uræus de Saté,
signifie dame du ciel, rectrice des dieux seigneurs: titres
plus spécialement propres à la déesse qu’à l’animal sacré, son image
symbolique.


Le bouquet de lotus, formant l’emblème de l’Égypte
inférieure, est ici d’une couleur et d’une espèce qui diffèrent
assez essentiellement de celui qui exprime la même idée dans la
planche précédente; mais cette différence d’espèce et de forme, soit
de la plante, soit de la fleur seulement, ne porte aucune espèce de
modification dans le sens de ces groupes. J’ai eu une foule d’occasions
de me convaincre de leur parfaite identité.



  
  
  
    Planche 7.3.

  







  

  PHTAH-SOKARI.

  (PHTHA ENFANT, HEPHAISTUS, HARPOCRATE.)




Hérodote et plusieurs autres écrivains grecs conviennent qu’une
partie de leur religion nationale leur est venue, soit directement,
soit indirectement, des Égyptiens; à défaut même de cet aveu positif,
il serait impossible, à mesure qu’on acquerra quelque document
nouveau sur l’ancien culte de l’Égypte, de ne point reconnaître les
nombreux emprunts que les instituteurs du culte des Grecs firent à
celui des habitants de Thèbes et de Memphis. Nous avons déja vu que
l’Athène Grecque, la Minerve des Romains, était une
imitation de la Nèith Égyptienne[131]; des rapports non moins frappants
existent entre Phtha, et l’Héphaistus Grec, ou le
Vulcain des Romains.


Héphaistus, selon les mythographes Grecs, était fils de
Zeus: et Phtha fut une émanation d’Ammon-Cnouphis,
le Jupiter Egyptien. Héphaistus naquit tellement
difforme que Héra, sa mère, honteuse d’avoir mis au jour
un enfant si laid, le repoussa de son sein et le précipita dans la
mer, selon le récit d’Homère; dans une autre occasion, Zeus,
irrité, lança hors de l’Olympe le jeune dieu, qui roula long-temps
dans la vaste étendue des airs, et tomba enfin, en se brisant les
jambes, dans l’île de Lemnos. Depuis cette époque, Héphaistus
boîta des deux côtés, et ses deux jambes restèrent tremblantes et
tortues, selon le même poëte. Le Phtah Égyptien, représenté
nu et dépouillé des bandelettes ou de la tunique étroite qui le
couvre ordinairement (pl. 9), se montre sous des dehors tout aussi
défavorables que l’Hephaistus Grec; et les monuments prouvent
que ces fables grecques ne sont que des mythes Égyptiens corrompus.


Une foule de bas-reliefs, de peintures et de statuettes de terre
vernissée, nous présentent le Dieu Phtah sous la figure d’un
enfant ou, plutôt, sous celle d’un nain difforme, ayant des
traits irréguliers, le ventre enflé  et les jambes torses (pl.
8, no 1), quelquefois ce nain est debout sur un crocodile (pl. 8,
no 2), ou porte sur sa tête un scarabée, emblême de la génération
(pl. 8, nos 2 et 3). Les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent
ces images, nomment cette singulière divinité, Phtah, ou
Phtah-Socari, indifféremment.


Quel que soit le motif qui détermina les Égyptiens à représenter
sous une forme aussi repoussante Phtah, l’une de leurs plus
grandes divinités, le fait est désormais constaté, et à l’autorité
des monuments que je viens de citer, se joint celle de l’un des
écrivains les plus graves de l’antiquité: «Cambyse, dit Hérodote,
étant entré dans le temple d’Héphaistus (Phtah), à Memphis, se moqua
de sa statue, et fit des éclats de rire: elle ressemblait à ces dieux
que les Phéniciens appellent Pataïques, et qu’ils peignent sur
la proue de leurs vaisseaux; ceux qui n’en ont pas vu, entendront
ma comparaison, si je leur dis que ces dieux sont faits comme des
Pygmées.»


Les manuscrits et les bas-reliefs des Hypogées qui offrent l’image
d’Ammon-Générateur et celle de Nèith-Génératrice
(pl. 4, 5 et 6.3), nous montrent aussi le Dieu Phtah, ou
Phtah-Socari, générateur, encore sous la forme d’un
Pygmée (pl. 8, nos 4 et 5), et tenant, comme son père
Ammon, le fouet divin pour stimuler la Lune, qui envoie dans le
monde terrestre les germes de tous les êtres vivants; cette image de
l’organisateur du monde a quelquefois deux têtes (pl. 8, no 6); l’une,
humaine, c’est la tête ordinaire de Phtah; et l’autre,
celle d’un épervier surmontée de longues plumes, est celle que
prend habituellement Phtah, lorsqu’il reçoit le surnom de Socari.


La figure no 4, extraite de l’un des manuscrits Égyptiens rapportés
par M. Belzoni, représente Phtah ayant les pieds contournés
comme l’Héphaistos Grec. Nous devons dire ici que cette circonstance
prouve de plus, qu’Harpocrate, mot dont les deux dernières
syllabes Pokrat, Pokrat, expriment un individu dont
les pieds sont délicats, mous ou malades,
fut primitivement un des surnoms de Phtah. La description
donnée par saint Épiphane, de l’impudique statue d’Harpocrate,
Image d’enfant, à tête rase; ignoble et abominable, s’applique
parfaitement aux représentations de Phtah générateur, numérotées
4 et 5 sur notre planche 8.



  
  
  
    Planche 8.

  







  

  PHTHA ou PTHA.

  (PHTHA, HÉPHAISTUS, VULCAIN.)




Ce personnage occupait la troisième place dans la nombreuse série des
divinités de l’Égypte; les Grecs, en l’assimilant à leur Héphaistos,
le Vulcain des Romains, ont singulièrement rabaissé et son rang et
son importance; ils ont réduit les hautes fonctions de ce grand être
cosmogonique à celles d’un simple ouvrier.


Telle ne fut point l’opinion des Égyptiens sur leur Phtha; selon
leurs mythes sacrés, la puissance démiurgique, l’esprit de l’Univers,
Cnèph ou Cnouphis, avait produit un œuf de sa bouche, et il en était
sorti un dieu qui portait le nom de Phtha[132]. Cet œuf était la
matière dont se compose le monde visible; il contenait l’agent,
l’ouvrier qui devait en coordonner et en régulariser les
diverses parties; et Phtha est l’esprit créateur actif,
l’intelligence divine qui, dès l’origine des choses, entra en action
pour accomplir l’Univers, en toute vérité et avec un art suprême[133].


L’image du dieu Phtha est habituellement sculptée, sur les
bas-reliefs, à la suite d’Amon-Cnouphis son père; le grand Démiurge se
montre en effet presque toujours accompagné de deux autres personnages
divins; d’abord de la déesse Nèith sa première émanation, et, de
plus, d’un dieu dont le corps est serré dans un vêtement très-étroit,
qui l’enveloppe depuis le cou jusque sous la plante des pieds, et ne
donne un libre passage qu’aux deux mains seulement. La tête de ce
personnage mâle est couverte d’une coiffure très-simple, qui se modèle
sur tout son contour; ses mains tiennent le sceptre ordinaire des dieux
bienfaisants, combiné, 1o avec cette espèce d’autel gradué à quatre
corniches, qu’on nomme un nilomètre, et qui, dans l’écriture
hiéroglyphique, est le symbole de la coordination; 2o avec la
croix ansée, emblême de la  vie divine. Ses chairs
sont toujours peintes en vert; enfin, la légende hiéroglyphique (1 et
2) qui accompagne ce personnage, nous apprend que c’est là l’image
du dieu Phtha. Les trois premiers signes sont phonétiques,
représentant les lettres coptes Ⲡⲧϩ ou Ⲫⲧϩ, et se prononçaient
Ptah ou Phtah selon les dialectes[134]. Les légendes
3 et 4 ne diffèrent que par les attributs ajoutés au caractère
symbolique final Dieu, qui, par ces additions, devient purement
représentatif. Le no 5 est hiératique.


Les Égyptiens qui voulaient rattacher l’histoire de la terre à celle
des cieux, disaient que Phtha avait été le premier de leurs
dynastes; mais que la durée de son règne ne saurait être fixée. Les
Pharaons lui avaient consacré leur ville royale, Memphis, la seconde
capitale de l’empire; ainsi, les quatre principales villes de l’Égypte,
Thèbes, Memphis, Saïs et Héliopolis,
étaient chacune sous la protection spéciale de l’une des quatre
grandes divinités, Amon-Cnouphis, Phtah, Nèith
et Phré. Le magnifique temple de Phtah à Memphis, où se
faisait l’inauguration des rois, a été décrit, en partie, par Hérodote
et par Strabon; les plus illustres d’entre les Pharaons le décorèrent
de portiques et de colosses.


L’être auquel on attribuait l’organisation du monde, devait
nécessairement le connaître à fond, ainsi que les lois et les
conditions de son bien-être et de son existence; aussi les prêtres
Égyptiens regardaient-ils Phtha comme l’inventeur de la
philosophie[135], bien différents, en cela, des Grecs, qui ne citaient
de leur Héphaistos que des œuvres matérielles et purement mécaniques.


Phtha est représenté sur notre planche, dans une chapelle
richement décorée; les monuments le montrent, pour l’ordinaire,
renfermé dans une construction de ce genre; ici, il est appuyé sur un
grand nilomètre, son emblême spécial, et ce signe est celui de
la stabilité.



  
  
  
    Planche 9.

  







  

  PHTAH-SOKARI.

  (SOCHARIS.)




Les écrivains de l’antiquité, soit Grecs soit latins, ont été jusques
ici les seuls guides pour les savants modernes qui se sont occupés des
mythes de l’ancienne Égypte. Ceux d’entre eux qui ont voulu se former
une idée exacte de cette religion, que tout concourt à présenter comme
la source d’une grande partie de la croyance des Grecs, ont recueilli
avec soin les divers passages des auteurs classiques relatifs aux
différentes divinités Égyptiennes; mais lorsqu’ils ont voulu coordonner
ces matériaux, il n’en est résulté qu’une nomenclature assez bornée, et
une courte série de récits mystiques appliqués confusément à plusieurs
personnages différents, dont les noms, le rang, et la filiation, n’ont
d’ailleurs entre eux aucune espèce de rapport.


Cette incohérence et la confusion qui règne dans les dires des
auteurs grecs et latins sur le culte de l’Égypte, démontraient assez
la nécessité de suspendre toute opinion à cet égard, jusqu’à ce que
de nouvelles lumières pussent éclairer ce point si ténébreux des
recherches historiques. Les monuments seuls pouvaient les produire;
et l’étude des innombrables restes de l’art Égyptien, qui grava sur
la pierre les images des dieux, leurs noms en écriture sacrée, et
très-souvent aussi leur généalogie, doivent nécessairement devenir
nos meilleurs guides. En recueillant avec soin les faits nouveaux que
présentent, avec profusion, ces produits de la sculpture Égyptienne,
nous pouvons espérer de saisir enfin l’ensemble et les principaux
détails du systême religieux de l’Égypte, systême immense, dont
l’antiquité classique ne nous a transmis qu’une esquisse partielle et
incomplète à tous égards.


La certitude déja acquise que les légendes qui, sur les bas-reliefs
et les peintures, accompagnent les images des dieux, contiennent
les noms propres de ces mêmes dieux, et la découverte de l’écriture
hiéroglyphique Phonétique[136], sont des moyens puissants qui
doivent jeter  un grand jour sur cette matière. Par la connaissance
des noms hiéroglyphiques des divinités, et même par le moyen de ceux
dont le nom nous serait encore inconnu, nous reconnaîtrons qu’une foule
d’images divines, qui n’ont rien de commun ni dans leur forme ni dans
leurs attributs, représentent cependant une seule et même divinité,
considérée toutefois dans des fonctions diverses, puisque leurs noms
propres et leur filiation sont absolument les mêmes. Le personnage
gravé sur cette planche offre un exemple de cette particularité.


La tête de ce dieu est celle d’un épervier, que surmonte une coiffure
particulière, consistant dans la partie supérieure de la coiffure
Pschent, flanquée de deux appendices de couleurs variées. Le nom
hiéroglyphique de cette divinité est tantôt Ⲡⲧϩ Phtah, tantôt
ⲥϭⲣⲓ, Socari, Socri, mais plus ordinairement Ⲡⲧϩ-ⲥϭⲣⲓ
Ptah-Socari.


Ces légendes nous signalent ici une nouvelle forme du dieu Phtah
(pl. 9.), l’organisateur du monde, et nous reconnaissons, de plus,
l’identité des deux personnages, à la ressemblance de leur habillement
étroit et de leurs sceptres. Phtah-Socari tient de plus, dans
ses mains, un fouet comme son père, Amon-Générateur. Il est
très-probable que le dieu Égyptien Σοχαρις, mentionné dans un vers de
Cratinus[137], n’est autre que le Phtah-Socari figuré sur notre
planche.


Phtha-Socari à tête d’épervier, n’est qu’une forme de
Phtha considéré comme réglant les destinées des ames qui
abandonnent des corps terrestres, afin d’être réparties dans les 32
régions supérieures. C’est pour cela que l’image de ce Dieu se trouve
toujours dans les grands rituels funéraires, les catacombes royales, et
les peintures qui décorent les cercueils et les diverses enveloppes des
momies[138].



  
  
  
    Planche 10.

  







  

  PHTAH-SOKARI,

  SEIGNEUR DES RÉGIONS SUPÉRIEURES ET INFÉRIEURES.




Le Dieu Phtah se montre ici sous un point de vue essentiellement
différent des deux formes que nous avons décrites sous les numéros 10
et 11. Cette peinture existe sur le cercueil d’une très-belle momie
rapportée d’Égypte par M. Thédenat-Duvent fils, et acquise par M. le
comte de Pourtalès-Gorgier.


La coiffure du Dieu, quoique moins riche de couleurs, ne diffère
point, au fond, de celle que porte ce même personnage sur la planche
10; sa tête est aussi celle d’un épervier, et ses chairs sont
vertes, teinte habituelle de la carnation de Phtah sous toutes
ses formes. Sa courte tunique, soutenue par deux bretelles, est
fixée par une ceinture qui retombe jusque vers les pieds. La légende
hiéroglyphique (no 1) et l’hiératique no 2, se lisent PTH ou PTH SKRI
NOUTE. Le Dieu Phtah-Sokari.


Cette divinité soutient, de sa main gauche, une sorte de segment de
sphère, surmonté de la coiffure ornée d’une espèce de Lituus.
Dans une autre partie du cercueil de la même momie, Phtah-Sokari
porte également le segment de sphère, mais surmonté d’une coiffure
différente; ces deux groupes sont symboliques, et nous avons déja dit
que le segment de sphère exprimait l’idée seigneur (NÉB), que
la coiffure ornée du Lituus indiquait les choses ou
les régions inférieures et la coiffure allongée, sorte de
cydaris, les régions supérieures. Ces deux coiffures, réunies et
emboîtées l’une dans l’autre, ainsi qu’on peut les voir disposées sur
la tête de la déesse Nèith (pl. no 6), formaient la coiffure appelée
pschent que portent les grandes divinités, et qui exprime
symboliquement la domination sur la région supérieure et la région
inférieure. Phtah tenant successivement dans sa main ces deux
coiffures emblématiques, est donc ainsi figuré comme dominateur de ces
régions du monde.


Ce Dieu occupait en effet un des premiers rangs parmi les intelligences
célestes, et fut aussi l’arbitre et le protecteur spécial de la
royauté dans la région terrestre. Les Égyptiens inscrivirent
son nom le premier  dans la liste des Dieux qui ont gouverné le
monde inférieur avant les rois de race humaine. Ceux-ci prenaient le
titre d’approuvé par Phtah[139], et parmi leurs qualifications
honorifiques on comptait celle de chéri ou de bien-aimé de
Phtah[140].


L’inauguration des Rois Lagides, comme celle des Pharaons dont les
souverains Grecs de l’Égypte imitèrent le protocole entier, avait lieu
dans la ville de Phtah, Memphis[141], et dans le principal
temple de cette capitale, consacré au Dieu Phtah. Le jour même
de leur intronisation, les Rois entraient dans ce temple, la tête
ornée du pschent[142], pour y accomplir les cérémonies légales
prescrites pour la prise de possession de la couronne[143].


Ainsi, les Rois Égyptiens semblaient recevoir de Phtah la
puissance suprême, dont les deux parties du pschent étaient le
symbole; aussi donnait-on, à ces princes comme au Dieu Phrê (le Soleil,
fils de Phtah), le titre de Roi de la région d’en haut et de
la région d’en bas[144].


Le décret gravé sur la stèle de Rosette, relatif à l’intronisation
de Ptolémée-Épiphane, dispose formellement que le pschent
que portait ce prince, serait placé au-dessus d’une chapelle dorée,
consacrée au Roi, au milieu de dix couronnes ornées d’aspics, avec
cette inscription: Ceci appartient au Roi qui a rendu illustre la
région supérieure et la région inférieure[145]. Ces derniers mots
sont exprimés symboliquement, dans le texte hiéroglyphique de la même
stèle, par la coiffure allongée et la coiffure ornée du
Lituus, placées sur le caractère région ou contrée.
Ce sont ces deux mêmes coiffures que le Dieu Phtah tient quelquefois
dans ses mains.



  
  
  
    Planche 11.

  







  

  TRE, THRÉ, ou THORE.

  (UNE DES FORMES DE PHTAH.)




Le livre d’Horapollon[146] nous apprend que le Scarabée
fut, dans l’écriture sacrée, un des symboles du Dieu Phtah,
l’Hephaistus ou le Vulcain des Grecs et des Romains. Mais l’image
de cet insecte est si multipliée dans les peintures des manuscrits
et dans les sculptures des temples des palais et des monuments
funéraires, que cette reproduction perpétuelle prouve à elle seule
l’importance des personnages divins dont le Scarabée est l’emblême. Les
anciens nous disent aussi qu’il fut consacré au Soleil; mais
comme cet animal, pris symboliquement, exprimait une foule d’idées
différentes[147], il a pu devenir, par cela même, le signe tropique de
plusieurs divinités.


Notre planche 12 présente l’image d’un Dieu égyptien très-rarement
figuré soit dans les bas-reliefs, soit dans les peintures religieuses;
elle est copiée des précieux dessins que le courageux voyageur Belzoni
a faits, à Thèbes, de toute la décoration du superbe tombeau royal
qu’il y a lui-même découvert.


Dans le vestibule de la magnifique salle voûtée qui renfermait le
sarcophage, sur la face de l’un des six piliers qui soutiennent le
plafond, est un grand bas-relief représentant le Pharaon défunt, décoré
de ses insignes royaux, et accueilli par la Divinité gravée sur notre
planche. Le corps du Dieu est de forme humaine; ses chairs sont de
couleur rouge, teinte que les Égyptiens se donnent toujours dans leurs
peintures; une riche tunique, soutenue par une ceinture émaillée, le
recouvre jusqu’à la hauteur des genoux; des bracelets ornent ses bras
et ses poignets; mais la coiffure, au lieu de s’ajuster sur une face
humaine, pose sur un Scarabée noir, qui remplace la tête du Dieu.


Le nom hiéroglyphique, qui d’ordinaire accompagne le personnage,
consiste (légende, no 1), dans le scarabée, la bouche,
et la feuille suivie  du signe d’espèce Dieu. Ce nom
est phonétique, et en appliquant aux caractères qui le composent les
valeurs fixes de ces mêmes signes dans les noms propres hiéroglyphiques
des Pharaons et des souverains grecs et romains, on obtient ΤΡΕ ou ΘΡΕ,
que nous prononcerons en suppléant la voyelle médiale, omise comme à
l’ordinaire, Taré, Teré, Théré ou Thoré.


Quelles que fussent les voyelles et la signification de ce nom propre,
les monuments nous apprennent que ce personnage n’était qu’une des
modifications de Phtah, le premier né d’Ammon-Cnouphis,
l’agent qui sortit avec la substance du monde de la bouche du Démiurge.
L’identité de Phtah et de Thoré est prouvée par les
légendes hiéroglyphiques de Ptolémée-Épiphane; le titre de ce prince,
exprimé dans le texte grec de l’inscription de Rosette, par les mots:
Ὃν ὁ Ἥφαιστος ἐδοκίμαζεν, est rendu dans les légendes hiéroglyphiques
de ce Roi Lagide, par les mots: APPROUVÉ PAR PHTAH OU PAR PHTAH
THORÉ (lég. no 2) indifféremment[148]. D’où il est aisé de
voir que Thoré n’est qu’un simple surnom de Phtah, comme
Socari.


Le Scarabée qui forme la tête de Phtah-Thoré, était un emblême
parfaitement en rapport avec l’idée que les Égyptiens avaient du Dieu
Phtah; selon Horapollon, cet insecte était l’emblême spécial de
la Génération ou de la Création (Γένεσις)[149]. Et c’est
en effet par l’action de Phtah que le Monde avait été créé,
selon la doctrine égyptienne.



  
  
  
    Planche 12.

  







  

  TORÉ, THORE, ou THO.

  (UNE DES FORMES DE PHTHA.)




Les monuments nous montrent Phtha créateur, sous un nouvel aspect qui
conserve, toutefois, le caractère distinctif des attributions de ce
personnage mythique. Son corps est ici de forme humaine; il est assis,
mais la tête est remplacée par un scarabée les ailes étendues,
tandis que dans la planche précédente (no 12) les ailes de l’insecte
sont complètement repliées sous leurs élytres. Le Dieu, placé dans une
châsse ou chapelle, semblable aux petits temples monolithes qui, au
fond des sanctuaires de l’Égypte, renfermaient les images symboliques
des Dieux, est porté sur une barque dont les extrémités recourbées sont
ornées d’une fleur de lotus épanouie. Vers la proue, est un
autel sur lequel pose un gâteau sacré, surmonté aussi d’une belle fleur
de lotus: vers la poupe est une rame terminée par une tête d’épervier.


Divers auteurs anciens, et Iamblique entre autres, nous font connaître
les motifs pour lesquels les Égyptiens représentèrent assises sur
des barques la plupart de leurs grandes Divinités. On les figurait
assises, parce que l’intelligence divine s’étend et agit sur
l’univers, et ne repose entièrement qu’en elle-même; on les plaçait sur
des barques, que ces Divinités semblent diriger, pour exprimer que la
providence des Dieux gouverne le monde[150].


Le lotus qui décore la barque et surmonte l’autel, exprime
énigmatiquement, d’après le même auteur, la supériorité de
l’intelligence divine par rapport à la matière[151]; et cela, sans
doute, parce que la fleur du lotus, portée sur une longue tige, s’élève
au-dessus des eaux et du limon qui couvre le lit du fleuve, à la
surface duquel cette belle fleur s’épanouit.


La légende qui accompagne cette Divinité est habituellement le no
2 de notre planche, qui se lit TRÉ NOUTE, le Dieu Thoré. Son
image  est reproduite dans les grands manuscrits funéraires
hiéroglyphiques et hiératiques; et, entre autres, dans le grand papyrus
du cabinet du Roi[152]. Le texte, placé au-dessous de la représentation
du Dieu, contient aussi le nom hiéroglyphique précité, à l’exception de
la voyelle finale[153].


Vers le commencement du même manuscrit, cette Divinité paraît encore,
assise sur une barque[154], mais sa tête est celle d’un homme,
surmontée d’un scarabée dont les ailes sont repliées. Dans le
texte qui se rapporte à cette scène, le Dieu est simplement appelé TE
ou TO-NOUTE, le Dieu Tho (no 3). Si cette orthographe n’est
point une simple abréviation du nom Thoré (no 2), on pourrait
reconnaître ici l’Univers personnifié, le Monde, désigné,
en langue Égyptienne, par le mot TO. Horapollon nous dit aussi que
le scarabée fut également le symbole du monde, Κόσμος[155],
qui n’était, selon la doctrine Égyptienne, qu’une production du Dieu
Phtah.


Quoi qu’il en puisse être, ce Dieu porte, soit avec le nom de
Tho[156], soit avec le nom de Thoré[157], la
qualification de père des Dieux (lég. no 1), titre qui
appartient en effet à l’Héphaistus Égyptien, le Dieu Phtah,
comme le prouve l’obélisque, traduit en grec par Hermapion, monument
qui donne au Pharaon Ramessès le titre de préféré par Héphaistus
(Phtah) le père des Dieux: Ὅν καὶ Ἥφαιστος ὁ τῶν θεῶν πατὴρ
προέκρινεν[158].


La légende no 4 est la transcription hiératique du nom hiéroglyphique
no 3.



  
  
  
    Planche 13.

  







  

  POOH, PIIOH, IOH.

  LUNUS, LE DIEU LUNE, SELENE.




La plupart des auteurs grecs ou latins, et, à leur exemple, les savants
modernes qui ont écrit sur la religion égyptienne, affirment, par cela
seul que la Lune était une Déesse dans la Mythologie grecque et
romaine, qu’il en était de même chez les anciens Égyptiens; Jablonski,
surtout, a prétendu prouver l’identité d’Isis et de la Lune, et
établir que l’épouse d’Osiris n’était autre chose que la Lune
personnifiée[159]: cette opinion, quoique contraire à une foule de
témoignages de l’antiquité, quoique frappée de nullité par l’autorité
positive des monuments, a prévalu toutefois, et on la trouve reproduite
dans la plus grande partie des ouvrages publiés, de notre temps, sur le
culte national de l’Égypte.


Mais selon la doctrine véritablement égyptienne, la Lune était un
dieu, une essence mâle, et, par conséquent, une divinité
forcément distincte d’Isis et de toute autre essence femelle. L’auteur,
quel qu’il soit, du traité d’Isis et d’Osiris, avance, à la
vérité, que les Égyptiens regardaient la lune comme étant à la
fois mâle et femelle (Ἀρσενόθηλυν); mais Spartianus dit plus
clairement encore que, dans la croyance religieuse des Égyptiens, la
lune était un DIEU[160], ce qu’affirme formellement
Ammonius en assurant que le nom de la lune en égyptien
était un nom du genre masculin[161]. Jablonsky n’a tenu aucun
compte de ces trois passages qu’il cite cependant en entier dans son
Panthéon[162], parce qu’ils contrariaient trop directement son système,
qui est de ne voir dans tous les personnages mythiques de l’Égypte,
que des personnifications du soleil, de la lune et des autres corps
célestes.


Au défaut même des témoignages que nous venons d’invoquer, il resterait
encore démontré par le mot seul qui, dans la langue égyptienne,
exprimait l’idée lune, que cet astre était considéré comme
un dieu et non comme une déesse; OOH (la lune)
en dialecte thébain, et IOH en dialecte memphitique, sont des mots
masculins et que précède constamment l’article masculin P ou PI, dans
tous les textes coptes, c’est-à-dire, les textes en langue égyptienne
écrits avec des lettres grecques. Ainsi dans la religion de l’Égypte,
comme dans les mythes hindoux, la lune était une divinité mâle. Il a
été facile, avec  ce document, de reconnaître dans les bas-reliefs
et les peintures égyptiennes, les images du dieu Pooh ou Piioh.


On a vu dans la description, tout-à-fait conforme aux monuments,
qu’Étienne de Byzance donne de la statue de Pan ou de
Mendès (Ammon générateur), que le fouet placé dans la
main de ce dieu est destiné à stimuler la lune; et l’on trouve
très-fréquemment en effet, à la suite d’Ammon, un personnage
qu’il serait facile de confondre avec Phtah, mais qui en diffère
par des attributs tellement caractérisés qu’on ne peut méconnaître le
dieu Pooh, le Lunus ou le dieu-lune des Égyptiens.


Ce personnage mythique, figuré sur notre planche 14, diffère d’abord de
Phtah par sa coiffure, de l’un des côtés de laquelle s’échappe
un appendice que l’on a considéré, sans aucune certitude toutefois,
comme une mèche de cheveux bouclée ou tressée. En second lieu,
le dieu Pooh se distingue essentiellement de Phtah par
les insignes qui surmontent cette coiffure, et qui ne sont que des
images de la lune dans ses différents états. Il porte soit le disque
entier ordinairement peint en couleur jaune[163], soit le même
disque placé au-dessus du croissant également peint en jaune[164].


Ailleurs le disque entier est combiné avec la dichotomie,
c’est-à-dire avec l’image de ce même astre lorsque sa moitié
seulement est visible pour nous[165]. Le dieu Pooh, assis
et la tête surmontée du croissant seul, est figuré faisant
face au dieu Phrè (le soleil), sur un grand bas-relief
sculpté à Thèbes dans les hypogées voisins du Memnonium[166]. Enfin, le
disque et le sémi-disque lunaires combinés (Voy.
notre pl. No 8) sont représentés faisant pendant au disque du
soleil orné de l’uræus, dans les bas-reliefs symboliques sculptés
sur la corniche des faces latérales du portique du grand temple à
Dendera[167]; et nous lisons en effet dans les écrits des anciens, que
le symbole de la lune fut, chez les Égyptiens, la peinture de
la dichotomie combinée avec l’Amphicyrte (Voyez
notre pl. Nos 6 et 7), c’est-à-dire l’image de la lune lorsqu’elle
ne montre que la moitié de son disque, jointe à l’image de cet astre
presque dans son plein[168].



  
  
  
    Planche 14.

  







  

  POOH, PIIOH, IOH.

  (LUNUS, LE DIEU-LUNE, SÉLÈNE).




Les formes de convention sous lesquelles les Égyptiens figuraient le
dieu Pooh dans leurs tableaux religieux ou symboliques, ne
peuvent plus être incertaines d’après ce qu’on vient d’établir par
l’autorité des monuments, dans l’explication de la planche précédente.
Il nous resterait à connaître la manière dont on exprima le nom de
ce dieu dans l’écriture sacrée. Malheureusement les dessinateurs de
la commission d’Égypte, en copiant avec fidélité les différentes
images de cette importante divinité, à laquelle toutefois on donne
le nom d’Harpocrate dans le texte de la Description de
l’Égypte, ont négligé de copier aussi avec le même soin les
légendes hiéroglyphiques placées à côté de ce personnage. Nous
n’avons pu suppléer à cette omission en consultant les peintures des
sarcophages et des enveloppes des momies, parce que le dieu Pooh
n’est jamais figuré, à notre connaissance du moins, sur les monuments
funéraires de ce genre. Mais le dessin du zodiaque circulaire de
Dendéra, donné dans ce magnifique ouvrage, nous a permis de remplir
cette lacune: le nom hiéroglyphique du dieu Pooh est tracé deux
fois dans les légendes sacrées perpendiculaires[169], placées à côté
de la grande figure de femme ayant les bras étendus, sculptée à la
gauche du zodiaque, et qui représente la déesse Tpé, le ciel
personnifié.


Le nom hiéroglyphique du dieu Pooh ou Piioh (la lune),
(Voyez notre pl. 14, No 1), est formé de deux caractères: 1o
d’un croissant à-peu-près semblable à celui que nous plaçons dans nos
almanachs pour exprimer le premier ou le dernier quartier, figure qui,
d’après le témoignage de Clément d’Alexandrie, était le signe de l’idée
lune dans l’écriture sacrée égyptienne[170];


2o Du caractère symbolique Dieu-mâle, signe déterminatif
d’espèce qui est le caractère final de tous les noms propres des
dieux égyptiens.  Ce groupe répond aux mots de la langue parlée
POOH-NOUTÉ le Dieu-lune. Nous ajouterons aussi que le croissant
renversé était, selon Horapollon[171], le signe de l’idée mois
(Voyez notre pl. 14, No 3). Ce même caractère est en effet
le signe initial de tous les groupes hiéroglyphiques, exprimant
les noms propres des mois égyptiens. On trouve enfin, dans les
inscriptions précitées du zodiaque circulaire de Dendéra, ce même
croissant placé les cornes en haut (Pl. 14, No 9). Il servait
à noter le commencement du mois; comme sa position inverse,
le croissant les cornes en bas, en exprimait la fin et
l’accomplissement[172].


La planche 14.2 contient une nouvelle image du Dieu-lune
accompagnée de symboles indiquant une circonstance particulière du
cours de cet astre. Ce tableau emblématique est reproduit parmi
les peintures des manuscrits funéraires, soit hiératiques, soit
hiéroglyphiques, un peu complets[173].


Pooh, la tête surmontée du disque entier, peint tantôt en
jaune, tantôt en rouge, ainsi que du croissant, se
montre assis sur une bari ou barque, symbole du mouvement
de l’astre autour de la terre. Devant le dieu est un autel chargé
d’un pain sacré et d’une fleur de lotus; derrière lui est le groupe
hiéroglyphique exprimant l’idée d’Adoration, de service ou
d’honneur rendu aux dieux dans le texte sacré de l’inscription de
Rosette[174]. Hors de la barque sont des cynocéphales faisant
face au dieu et élevant leurs bras vers le ciel. La posture de ces
animaux indique sans aucun doute que le tableau entier représente
emblématiquement le lever de la lune. Horapollon dit en effet
que le cynocéphale debout et les mains élevées vers le ciel
exprime le lever de la lune[175], que cet animal semble ainsi
féliciter et accueillir avec joie[176].



  
  
  
    Planche 14.2.

  







  

  POOH, PIIOH, IOH,

  LE DIEU-LUNE, DIRECTEUR DES AMES.




L’esprit des peuples les plus civilisés de l’ancien continent,
éminemment porté vers les idées religieuses, s’efforça, soutenu par
des méthodes plus ou moins perfectionnées, de rechercher la nature des
choses; et non content d’étudier et de systématiser le monde physique,
il voulut même pénétrer tous les secrets du monde intellectuel.
L’Égypte proclama, la première, le dogme sublime de l’immortalité
de l’ame[177]; mais à cette vérité, source pure de toute morale, et
fondement nécessaire de l’ordre social, les premiers législateurs ne
purent lier que de simples hypothèses lorsque, établissant un corps
de doctrine religieuse, ils voulurent expliquer aux hommes l’origine,
l’état présent et le sort futur de cette portion de vie et de raison
qui nous anime et qui nous dirige.


Les Égyptiens pensaient que les ames de tous les êtres qui peuplent
l’univers, n’étaient que des émanations directes de l’Ame par
excellence, de l’Esprit éternel et incompréhensible qui créa, maintient
et gouverne les mondes[178]. Ils croyaient aussi que, sujettes à
diverses transmigrations, les ames devaient successivement passer, en
expiation d’une faute primordiale, dans les corps d’êtres de différents
ordres, avant de rentrer dans le sein de la grande Ame dont elles sont
émanées. La croyance vulgaire voulait enfin que, dans l’intervalle
d’une transmigration à une autre, les ames errassent pendant un certain
temps, dégagées des liens corporels, dans cet espace du ciel compris
entre la terre et la Lune[179], zone à laquelle le Dieu-Lune,
Pooh, présidait spécialement.


Ainsi, cette divinité jouait un rôle important dans le système
psychologique des Égyptiens; et parmi les peintures qui ornent les
manuscrits découverts dans les cercueils ou sous les bandelettes des
momies, il en est plusieurs qui sont relatives aux ames habitant la
zone céleste soumise au Dieu Pooh. Ces manuscrits renferment le
Rituel funéraire plus ou moins complet; et ce rituel, composé
de prières adressées, en faveur de l’ame d’un défunt, à toutes les
divinités présidant soit à la direction des ames pendant  leur
union et après la séparation du corps, soit aux différentes régions
célestes dans lesquelles l’ame peut être envoyée, se divise en trois
parties principales, ordinairement séparées par de grandes scènes
peintes occupant toute la hauteur du manuscrit. La scène qui se
trouve figurée entre la première et la seconde partie du Rituel
funéraire[180], est divisée en trois bandes horizontales; la bande
supérieure représente la haute région du ciel occupée par l’image du
Soleil répandant ses rayons sur les régions d’en-bas; la troisième
bande, est la région inférieure, la terre, et offre l’image du défunt
assis, et recevant, pour l’ordinaire, les hommages de sa famille; la
bande intermédiaire est la partie du ciel située entre la Lune
et la Terre, la demeure des ames, Ψυχῶν οἰκητήριον[181]; on
y a peint le Dieu Pooh (la Lune) sous une forme humaine,
élevant ses bras comme pour soutenir le disque lunaire placé sur sa
tête. Cette divinité est toujours accompagnée de cynocéphales, dont
la posture indique le lever de la Lune[182], et souvent aussi
d’oiseaux à tête et à bras humains dans une attitude de respect
et d’adoration.


Ces oiseaux symboliques, formés d’un corps d’épervier et d’une
tête d’homme ou de femme, étaient, chez les Égyptiens,
les images sous lesquelles ils représentaient habituellement les
ames dans les peintures emblématiques. Les témoignages de
l’antiquité sont formels à cet égard[183]; et s’il était besoin de
nouvelles preuves, on pourrait citer le beau manuscrit hiéroglyphique
acquis de M. Thédenat pour le cabinet des antiques de la Bibliothèque
du Roi, manuscrit dans lequel on voit un de ces éperviers à tête
humaine non barbue, perché sur un grand tas de blé devant de
riches offrandes, et accompagné de la légende suivante en caractères
sacrés Ⲃⲁⲓ (ⲟⲛϩ) ⲛ (ⲟⲩⲥⲓⲣⲉ) ⲧⲛⲧⲁⲙⲛ (ϩⲓⲙⲉ), Bai onh nousire tntamen
hime l’Ame vivante de l’Osirienne Tentamon. On
retrouve dans cette légende le mot BAI qui, selon Horapollon,
est le mot même dont se servaient les Égyptiens pour exprimer l’idée
Ame[183].


Notre planche 14.3, tirée de l’un des papyrus hiératiques publiés par
la Commission d’Égypte, et reproduite avec les couleurs propres à
chaque objet dans une foule d’autres manuscrits, nous offre donc les
Ames adorant le dieu Pooh dans la zône céleste soumise à
sa puissance.



  
  
  
    Planche 14.3.

  







  

  POOH, ou PIIOH,

  LA LUNE, LE DIEU-LUNE.




Le nombre peu considérable d’images du Dieu-Lune, observées
jusqu’ici sur les monuments d’ancien style égyptien, n’avait point
encore permis de reconnaître les différents noms hiéroglyphiques de
cette grande divinité. Celui qu’on a présenté dans les planches 14 et
14.2 est purement figuratif; il offre la représentation d’une
des principales phases de l’astre dont ce dieu réglait le cours et
les mouvements. Ce nom répond, quant à sa nature graphique, au nom
figuratif du soleil donné sur la planche 24, no 4; mais il était
indubitable que le nom d’une essence divine aussi généralement vénérée
par les Égyptiens que le fut le dieu Pooh, devait se trouver
sous plusieurs formes dans les textes hiéroglyphiques. On a déja
pu voir, en effet, que les noms propres des grandes divinités sont
exprimés, dans les légendes en écriture sacrée, par trois méthodes
essentiellement distinctes: 1o figurativement[184]; 2o
symboliquement[185]; 3o phonétiquement[186]; et qu’il
n’est point rare enfin de trouver, à côté de l’image d’un dieu, soit
ses noms phonétique et figuratif réunis[187], soit même
ces trois sortes de noms à la fois[188].


C’était seulement au milieu d’une collection de monuments comme celle
de S. M. le roi de Sardaigne, véritable musée égyptien, objet d’un vif
regret pour les lettrés de France, que je pouvais espérer de recueillir
les divers noms hiéroglyphiques du dieu Lune. J’ai en effet
reconnu, dans cette admirable collection, plusieurs monuments qui se
rapportent, sans aucun doute, au culte du dieu Pooh; leur examen
m’a conduit à recueillir deux nouveaux noms de cette divinité, en
écriture sacrée.


La figure gravée sur notre planche 14.4, a été calquée sur une stèle
de ce musée; ce petit monument, d’une conservation parfaite, est
en pierre calcaire blanche d’un grain très-fin; la sculpture, d’un
très-bon travail, a été peinte, et les couleurs ont conservé toute leur
vivacité. La hauteur de la stèle est partagée en deux compartiments:
la division supérieure  représente le dieu Pooh assis sur
un trône richement décoré; devant lui, est un autel chargé de pains
arrondis, d’un vase contenant des mets consacrés, de diverses sortes de
plantes, et d’un superbe bouquet de lotus lié avec des bandelettes de
diverses couleurs.


Les insignes du dieu ne diffèrent point essentiellement de ceux qu’il
porte déja sur notre planche no 14; la tunique seule est blanche sur
le bas-relief de Turin; le disque et le croissant sont aussi peints
en jaune, et l’ornement qui retombe sur le devant du collier est
d’une forme bien plus distincte. L’Uræus, ou serpent, emblême de
la puissance royale, est fixé au diadême qui ceint l’étroite coiffure
du dieu, toujours de couleur noire.


Le nom du dieu reproduit sur notre planche est composé de quatre
caractères, non compris le signe déterminatif d’espèce Dieu,
qui en indique la fin. Le premier est un disque entièrement
noir sur la stèle, mais que j’ai retrouvé peint en jaune,
ou bien strié, dans ce même nom divin inscrit soit sur des
cercueils de momies, soit dans des manuscrits funéraires. D’autres
circonstances, qu’il serait trop long de développer ici, me persuadent
également que ce premier signe n’est qu’un caractère figuratif,
une simple représentation du disque de la Lune que l’on peint en
noir ou en jaune, et que l’on strie souvent encore, pour le distinguer
du disque du Soleil, peint en rouge dans les inscriptions
coloriées, ou figuré par un simple cercle dont l’intérieur est blanc,
ou porte seulement un point noir à son centre dans les textes en
hiéroglyphes linéaires.


Les trois derniers signes sont phonétiques, et répondent aux lettres
coptes ⲛⲥⲟⲩ, de sorte que ce nom entier pouvait se prononcer
Ooh-en-sou, ou Ioh-en-sou, suivant les dialectes; il
exprime bien certainement une phase particulière de la Lune, un des
états du Dieu ou de l’astre auquel il préside: si nous remarquons en
effet que le second caractère ⲛ est un signe de rapport répondant à
la préposition de, il nous restera le mot ⲥⲟⲩ (sou)
qui, dans tous les textes coptes, se place comme déterminatif devant
les nombres exprimant le quantième des jours du mois. Ainsi
ⲥⲟⲩ ⲃ ⲛⲁⲑⲱⲣ  signifiait le second jour du mois d’Athôr; et
dans les différents dialectes de la langue égyptienne, les mots ⲥⲟⲩⲁ
(soua), ⲥⲟⲩⲁⲓ (souai), et ⲥⲟⲩⲉⲉⲓ (souééi),
exprimaient à la fois et le premier jour du mois, et la
Néoménie ou Nouvelle Lune. Il est bien difficile
de ne point reconnaître une étroite connexion entre la syllabe
hiéroglyphique sou, qui termine le nom du Dieu-Lune, et
le mot copte ⲥⲟⲩ appliqué aux subdivisions du mois, période calquée
primordialement sur le cours de la Lune et ses diverses apparences.



  
  
  
    Planche 14.4.

  







  

  EMBLEMES DE LA LUNE,

  OU DU DIEU OOH, IOH, POOH, LE DIEU-LUNE.




L’image du Dieu-Lune, dans la planche précédente, reçoit, sur
la stèle du musée de Turin dont on l’a extraite, les offrandes de
deux personnages représentés dans le second compartiment de la stèle,
agenouillés et élevant les mains en signe d’adoration. Les inscriptions
hiéroglyphiques tracées à côté de ces deux individus, nous apprennent
que la stèle entière n’est qu’une sorte de Προσκύνημα, ou d’Acte
d’Adoration du Dieu Ooh-en-sou par le hiérogrammate
d’Ammon Neb-rè, et par son fils qui l’aime, Aménémophi.
Deux autres stèles, toujours d’un petit volume, offrent également des
hommages à la même divinité; mais la forme sous laquelle on l’adore, et
le nom sacré inscrit à côté de l’image et dans le texte de la prière
qu’on lui adresse, diffèrent essentiellement de tout ce que nous avons
vu jusqu’ici.


A la place du dieu, on a sculpté la représentation de la Lune
même, sous l’apparence d’un grand disque peint en jaune
et combiné avec le croissant; c’est la reproduction en grand de
l’insigne caractéristique qu’on place sur la tête du dieu Pooh,
de la même manière que le disque du Soleil repose sur la tête du dieu
Phré, lorsque ces deux divinités sont figurées sous une forme
humaine.


Dans ces deux stèles, le globe lunaire est porté sur une barque,
symbole du mouvement de l’astre. Mais dans la première, les deux
extrémités de la barque sont couronnées par une fleur de Lotus,
tandis que la proue de la seconde est recourbée et se termine en
pointe aiguë, particularité que je n’ai observée jusqu’ici que dans
les Bari, ou vaisseaux mystiques consacrés à la Lune. Les deux
barques reposent, non sur une image quelconque de l’eau, mais
sur le caractère hiéroglyphique déja connu pour le signe figuratif du
ciel[189]; c’était une manière très-simple d’exprimer le cours
ou la navigation de la Lune dans l’immensité des cieux. 


L’une de ces deux barques symboliques nous montre le globe de la Lune
flanqué de deux yeux configurés d’une manière particulière; cet
emblême, que l’on a pris tantôt pour une tête de coq, tantôt pour celle
d’un cheval, n’est qu’une manière conventionnelle de représenter des
yeux de taureau, ainsi que nous le montrerons dans un article
spécialement relatif à ce symbole, commun au dieu Pooh et au
dieu Phré, comme à Osiris.


Un nouveau nom hiéroglyphique du Dieu-Lune se présente sur
ces deux stèles; c’est le véritable nom propre de cette divinité,
écrit phonétiquement et suivi d’un signe déterminatif qui ne laisse
aucune espèce de doute sur sa valeur. La feuille, le bras
étendu, et la chaîne, ou nœud, forment les éléments
phonétiques de ce nom; les deux premiers sont des voyelles qui
expriment, suivant l’occasion, les sons A, I, ou O, dans tous les
textes hiéroglyphiques; le dernier (la chaîne) répond au ϩ
(hori) des Coptes; nous avons donc ici incontestablement
l’orthographe hiéroglyphique des mots coptes ⲟⲟϩ (ooh), ⲱϩ
(ôh), et ⲓⲟϩ (ioh), qui expriment d’une manière spéciale
l’idée Lune dans le dialecte thébain et le dialecte memphitique.


Ce mot phonétique est suivi, dans les deux stèles où il est reproduit
cinq fois, d’un caractère déterminatif: le Croissant de la Lune
renversé, ou le disque combiné avec le Croissant dont les
cornes sont également tournées en bas; ce qui ramène encore à
l’idée du mois ou période lunaire. Enfin le nom hiéroglyphique
du dieu Thoth (le deuxième Hermès) est lié, sur les deux stèles,
au nom du Dieu-Lune, comme pour rappeler la liaison intime qui
existait, dans les mythes égyptiens, entre ces deux divinités, que
les monuments d’ancien style identifient par une telle communauté
d’attributs et de fonctions, qu’on est tenté de les considérer comme ne
formant qu’un seul et même personnage mythique.


La légende hiéroglyphique, inscrite au-dessus de la première
barque symbolique, signifie textuellement Ooh ou
Ioh-Thôouti, Dieu grand, Seigneur suprême,
Roi des Dieux; celle de la seconde stèle porte seulement les
mots Ioh-Thôouti, Dieu grand. Le titre de Roi
des Dieux ne peut avoir été donné ainsi au dieu Pooh ou
Ioh, que tout autant qu’on le considérait comme une des formes
d’Amon-ra, le grand Démiurge.



  
  
  
    Planche 14.5.

  







  

  LE CYNOCÉPHALE,

  EMBLÊME DE POOH, LE DIEU LUNE.




Les rapports intimes que le système théogonique des Égyptiens
établissait, comme le prouvent les monuments, entre le second Hermès,
ou Thoth Ibiocéphale, et Pooh, ou le Dieu-Lune,
nous sont encore signalés par l’identité des emblêmes communs à ces
deux divinités. L’animal symbolique de Thoth, fut aussi celui du
Dieu-Lune, et le Cynocéphale se montre indifféremment paré des insignes
propres à l’un ou à l’autre de ces personnages mystiques.


Horapollon dit expressément, en effet, que le Cynocéphale représente
la Lune[190] dans l’écriture sacrée, et il en donne pour raison,
que cette espèce de singe est douée d’une certaine sympathie avec
le cours de cet astre qui exerce sur lui une singulière influence:
«Pendant la conjonction du soleil avec la lune, dit cet auteur, tant
que ce dernier astre reste opaque et privé de lumière, le cynocéphale
mâle ne voit point, se prive de nourriture, et, la tête tristement
penchée vers la terre, il semble déplorer l’enlèvement (ἁρπάγην) de la
lune; la femelle du cynocéphale est alors aussi privée de la vue, et
éprouve non-seulement les mêmes effets que le mâle, mais encore est
sujette à une perte de sang[191] à cette même époque.» Enfin, si nous
voulons en croire le même écrivain, dont l’ouvrage renferme d’ailleurs
de si précieux documents, les Égyptiens avaient coutume, à l’époque
même où il composa son livre, de nourrir des cynocéphales dans les
hiérons, pour connaître le temps précis de la conjonction du soleil
et de la lune[192]. Quoi qu’il en puisse être de cette singulière
méthode d’observation, il est certain que le préjugé de l’influence
lunaire sur certains animaux et sur l’espèce des singes en particulier,
ne fut point seulement répandu en  Égypte, mais qu’il obtint
quelque crédit en Grèce et même en Italie: le naturaliste Pline assure
aussi de son côté, que les singes sont tristes pendant l’opacité de la
lune, lunâ cavâ tristes esse[193].


Parmi les animaux sacrés de l’Égypte, le cynocéphale est un
de ceux dont les images sont les plus multipliées sur les monuments
d’ancien style; symbole de deux des principales divinités, il se
montre soit debout et les bras élevés pour exprimer le lever de la
lune[194], soit accroupi, dans l’attitude même que lui donnaient
les embaumeurs lorsqu’ils préparaient le corps d’un individu de ce
genre[195], et la tête ornée du disque et du croissant lunaires
combinés ainsi qu’on le voit sur la planche ci-jointe, copie exacte
d’une petite stèle peinte faisant partie du musée royal égyptien de
Turin. Le cynocéphale est accroupi devant un autel sur lequel sont
placés un beau faisceau de fleurs de lotus et des pains sacrés; au
pied de l’autel sont deux vases dont l’un est ceint d’une bandelette
et l’autre entouré d’une tige de lotus terminée par la fleur encore
en bouton. La partie inférieure de la stèle, est occupée par quatre
colonnes d’hiéroglyphes, effacés en grande partie, et qui contenaient
une prière adressée au Cynocéphale sacré, ou plus exactement
aux divinités mêmes dont cet animal n’était que le symbole, les Dieux
Pooh et Thoth seigneur de Schumon (ou des huit régions),
par un certain Ramès ou Ramisé (l’enfant du soleil),
personnage qui est figuré à genoux, couvert d’une ample tunique
blanche, et les chairs peintes en rouge, selon la méthode ordinaire.


Au-dessus des offrandes, on a sculpté en grand le caractère figuratif
Lune, formé du disque et du croissant, comme un emblême
parlant de la divinité à laquelle avait été consacré ce curieux
monument; il présente ainsi, confondus en un seul, le culte du Dieu
Lune et celui du Dieu Thoth, connexion qu’on eût déja pu soupçonner à
la vue des médailles gréco-romaines du nome d’Hermopolis magna,
la grande ville de Thoth, dont quelques-unes portent sur leur revers un
cynocéphale accroupi et la tête ornée du disque lunaire.



  
  
  
    Planche 14.6.

  







  

  POOH HIÉRACOCÉPHALE.

  (LE DIEU-LUNE A TÊTE D’ÉPERVIER.)




S’il arrive souvent que les descriptions, données par les auteurs
grecs ou latins, des simulacres ou des statues des dieux adorés en
Égypte, ne paraissent point s’accorder avec ce que nous montrent les
monuments originaux placés sous nos yeux, plus souvent encore nous
sommes forcés de reconnaître leur fidélité à cet égard et l’exactitude
des renseignements sur la foi desquels ils écrivirent. Ainsi la
description de l’image du dieu Cnouphis adoré dans l’île d’Éléphantine,
est tellement circonstanciée dans Eusèbe[196], que les membres de la
Commission d’Égypte, visitant les ruines d’un des temples de cette île,
reconnurent aussitôt la représentation du dieu parmi les sculptures de
l’édifice du sud. C’est également dans le même Traité de ce savant Père
de l’Église, que se trouve un document précieux, à l’aide duquel j’ai
reconnu plusieurs nouvelles formes symboliques, ou conventionnelles,
que les Égyptiens donnèrent aux images de leur dieu Pooh ou le
Dieu-Lune.


Dans le troisième livre de sa Préparation évangélique, après
avoir parlé de la statue de Cnouphis à Eléphantine, Eusèbe affirme que,
dans la ville d’Apollonopolis, les Égyptiens adoraient principalement
la lune et qu’on l’y voyait représentée sous la forme D’UN
HOMME A TÊTE D’ÉPERVIER (Ἱερακοπρόσωπος ἄνθρωπος), un
javelot à la main, et subjuguant un hippopotame,  emblème de
Typhon[197]. Il est évident qu’il est ici question de la grande
cité d’Apollon, située dans la Thébaïde, au midi de Thèbes, et nommée
Aⲧⲃⲱ, Atvô par les Égyptiens, nom local dont les Arabes ont fait
celui d’Idfou, Edfou ou Odfou que cette ville
porte encore de nos jours. Il est en même temps évident que la scène
décrite par Eusèbe, était le sujet d’un des bas-reliefs qui décoraient
le grand temple d’Apollonopolis. Malheureusement ce tableau symbolique
ne se retrouve point, à ma connaissance du moins, dans le petit nombre
de sculptures copiées par les divers voyageurs, soit dans le grand
temple d’Edfou, soit dans le Typhonium placé à une petite distance de
ce magnifique édifice.



  
  
  
    Planche 14.7.

  




Mais un bas-relief dessiné par la Commission d’Égypte à Edfou même
et sur le mur extérieur du grand temple[198], nous offre l’image
du Dieu-Lune telle qu’Eusèbe la décrit, avec cette seule
différence, que le dieu, au lieu d’être figuré poursuivant l’animal
emblème du mauvais génie, est ici assis sur son trône et recevant
les hommages de l’un des souverains de l’Égypte. Ce roi est un des
princes les plus connus de la famille des Lagides, Ptolémée
Évergète II, ainsi que nous l’apprend sa légende royale renfermée
dans deux cartouches: le seigneur du monde, le dieu Évergète,
approuvé de Phtha, image vivante d’Amon-ra, le fils du soleil Ptolémée
toujours-vivant chéri de Phtha, dieu grand. Évergète II porte,
au-dessus de sa coiffure ordinaire, le Pschent, symbole de la
domination sur les régions d’en-haut et les régions d’en-bas; derrière
ce roi est cette légende qui accompagne toujours les images des grands
personnages représentés sur les monuments de l’Égypte, légende qu’on a
cru devoir désigner sous le nom de légende sacerdotale, mais qui
ne contient en réalité que des titres appartenant aux souverains à côté
desquels elle est inscrite,  et qui se réduit pour l’ordinaire
aux idées suivantes: le vivant et bienfaisant dominateur de la
région inférieure, comme le soleil pour toujours.


La divinité adorée par le roi Lagide, est assise sur un trône placé
sur un socle élevé. Sa tête est celle d’un épervier, ce qui
a pu la faire prendre, à la première vue, pour une représentation
de Phré ou le soleil: mais le Disque ou Amphicyrte,
placé sur la tête de l’oiseau, est très-clairement combiné avec la
dichotomie, ou moitié du disque lunaire; et nous avons vu que
ces deux phases ainsi réunies étaient, en Égypte, l’emblème ordinaire
de la lune[199]. L’Uræus au milieu du disque entier,
est le symbole de la toute puissance inhérente à ce personnage, l’un
des premiers et des plus anciens dieux de l’Égypte. Il faut donc
reconnaître ici une nouvelle forme propre au Lunus égyptien,
appelé indifféremment Ioh, Ooh et Ooh-ensou.


La légende hiéroglyphique sculptée à côté de ce personnage divin,
ne laisse d’ailleurs aucune sorte de doute à cet égard, quoique
très-incorrectement copiée par la Commission d’Égypte, ce qui provient
sans doute du mauvais état du bas-relief; les sept premiers signes
sont très-reconnaissables et signifient clairement: ceci est
l’image d’Ooh-ensou dieu: la gravure publiée dans la Description
de l’Égypte, met un scorpion à la place de la tige de
plante à quatre feuilles, qui termine ordinairement ce nom du
Dieu-Lune[200]. Le dernier signe de ce nom divin, le signe déterminatif
d’espèce, est ici l’image même du dieu, tracée de petite proportion
avec ses principaux attributs, comme cela arrive sur les grands
monuments à la suite des noms propres phonétiques des divinités
égyptiennes[201].


Le roi Ptolémée Evergète II est représenté, dans ce même bas-relief,
en acte d’offrir un sacrifice au Dieu-Lune; et l’animal qu’il
égorge sur  l’autel, est le chamois du désert, appelé Oryx
(Ὄρυξ) par les Grecs. Aucune offrande ne pouvait être plus agréable
au dieu, dans les idées égyptiennes du moins, que celle du sang de
cet animal particulièrement consacré à Typhon, le symbole spécial de
l’impureté et l’ennemi déclaré de la lune: car, disait-on,
aussitôt que cet astre va paraître sur l’horizon, l’oryx, tournant
ses yeux du côté de cet être divin, jette des cris et le maudit à sa
manière, au lieu de l’accueillir avec joie; bientôt après il creuse la
terre avec ses pattes antérieures, et cache ses yeux dans la poussière
pour ne point voir le lever même de l’astre[202].



  
  
  
    Planche 14.8.

  







  

  POOH, ou PIIOH HIÉRACOCÉPHALE.

  (LE DIEU-LUNE A TÊTE D’ÉPERVIER.)




Les significations très-variées[203] que les Égyptiens attachaient
à l’Épervier, employé comme caractère dans leur écriture
symbolique, expliquent assez pourquoi un très-grand nombre de
divinités furent représentées soit hiéracomorphes, soit
hiéracocéphales; et nous venons de prouver dans l’article
précédent que, parmi les dieux figurés dans les bas-reliefs et les
peintures avec une tête d’épervier, il fallait aussi comprendre le
Dieu-Lune, Ooh, Pooh, Ioh, Piioh
ou Ooh-ensou.


C’est sous une forme semblable que cette grande divinité se montre
dans la seconde partie des grands manuscrits funéraires, où il est
très-difficile de la distinguer des images mêmes du dieu Phré
(le soleil): mais lorsque ces papyrus sont coloriés, on reconnaît
toujours le Dieu Pooh à son disque peint en jaune,
tandis que celui du soleil est de couleur rouge. C’est
parmi les fragments d’un superbe manuscrit appartenant au musée
royal de Turin, que j’ai recueilli la belle figure du Dieu-Lune
Hiéracocéphale, reproduite sur notre planche 14.8. Sa tête
d’épervier est ici surmontée, non de l’amphicyrte combiné
avec la dichotomie, mais de l’amphicyrte placé sur le
croissant. Le corps du dieu dans tout ce qui se rapporte à la
forme humaine, est peint en rouge: mais d’un autre côté nous
apprenons d’Eusèbe, que le corps du Dieu-Lune Hiéracocéphale
était quelquefois peint de couleur blanche (λευκὸν δὲ τῇ χρόᾳ
τὸ ἄγαλμα), comme pour montrer que la lune reçoit d’ailleurs que
d’elle-même la lumière dont elle brille[204], et ce fut aussi, selon le
témoignage du même auteur, pour indiquer la source de cette lumière,
 que les Égyptiens donnèrent au Dieu-Lune la tête d’un
épervier, l’oiseau consacré au soleil: voulant exprimer
ainsi que la lune est illuminée par le soleil, et qu’elle reçoit de
lui toute sa force vitale[205].


Le Dieu-Lune (planche 14.8) est représenté accompagnant
Amon-ra, dans les fragments d’un papyrus du musée de Turin; ce
manuscrit était orné, à en juger par celles qui restent, de figures
en pied, de sept pouces de proportion au moins, exécutées avec une
très-grande recherche. C’est dans la même collection, vraiment royale,
d’antiquités égyptiennes, que j’ai aussi reconnu la singulière image du
Dieu-Lune, gravée dans la planche 14.9, à laquelle ce texte se
rapporte.


Ici le dieu est figuré avec deux têtes d’épervier adaptées
à un corps humain. Le disque entier et le croissant
caractérisent l’astre que représente cette bizarre composition. La
divinité, déployant ses ailes au nombre de quatre, appuie légèrement
ses pieds sur les têtes de deux crocodiles. On a déja vu que ce
terrible animal était l’emblème du temps, du lever et
du coucher des astres; que sous un autre rapport, il exprimait
la fécondité. Il était donc, pour ainsi dire, inévitable de le
trouver en contact avec les images du Dieu-Lune, de l’esprit
recteur de l’astre qui, selon les Égyptiens, engendrait et entretenait
toutes les choses nécessaires à la conservation de l’univers[206].


Cette représentation symbolique est sculptée au milieu d’une foule
d’autres, sur la tunique d’une statue qui, comme le fameux torse du
musée Borgia, présente un véritable Panthéon égyptien presque complet.
La légende hiéroglyphique qui l’accompagne, nous apprend que c’est là
l’image du Ⲟⲟϩ-ⲛⲥⲟⲩ ϫⲣ ϥϩⲙ ⲛⲛⲛⲡⲏⲩⲉ, puissant Ooh-en-sou
qui est dans les cieux.



  
  
  
    Planche 14.9.

  







  

  OOH, POOH, OHENSOU.

  (LE DIEU LUNE.)




Les peuples anciens attribuaient à l’influence des astres en général,
et à celle de la lune en particulier, la cause de tant de
phénomènes physiques, qu’en mettant même à part tout ce qui peut avoir
trait à leur croyance relativement à l’astrologie judiciaire
proprement dite, la plupart des opérations de l’agriculture, et une
foule d’usages civils ou domestiques ne se pratiquaient jadis que
lorsqu’on avait préalablement reconnu dans quelle phase se montrait
celle de toutes les planètes qui, après le soleil, était censée
réagir d’une manière plus puissante et plus active sur le globe
terrestre et sur les êtres qui l’habitaient. Dans l’Égypte surtout,
où l’astronomie fit de bonne heure des progrès remarquables, dans une
contrée où cette science, placée à la tête des connaissances utiles,
régla toujours (même à l’époque où la faiblesse humaine en appréciait
bien plus les aberrations que les données positives) presque tous
les mouvements du corps social, le culte du Dieu-Lune fut
nécessairement très-répandu; et si certaines préfectures de l’Égypte
adoraient des divinités spéciales, chaque nome éleva des autels au dieu
Pooh, Ooh ou Ohensou, le génie qui présidait au
cours de l’astre lunaire.


Cette généralité du culte rendu au Dieu-Lune dans l’ancienne Égypte,
explique le nombre considérable d’images de cette divinité réunies
dans les collections publiques et particulières. Ces figurines sont
de matières diverses. Il en existe en terre émaillée bleue ou verte;
en bois doré, en argent et en bronze: la plupart représentent le
Dieu Pooh, tel qu’on le retrouve sur les bas-reliefs des
temples, casqué, enveloppé d’un vêtement étroit, et la tête surmontée
du disque et du croissant combinés. Souvent aussi on a placé
dans ses mains le fouet, le sceptre recourbé et le
nilomètre (voy. pl. 14.10, nos 1 et 3); mais quelques-unes
de ces images, surtout celles de bronze, offrent souvent des
particularités dignes d’être notées. 


La statuette gravée sous le no 3 de notre planche, représente le
Dieu-Lune à deux faces, comme le Janus Bifrons des
Latins, et la bélière qui servait à suspendre cet amulette au col du
dévot égyptien est attachée au disque commun aux deux têtes.


Le no 4 nous montre la même divinité entièrement nue, ce que je
n’ai jamais observé sur les stèles, ni parmi les nombreux dessins des
bas-reliefs sculptés sur les temples de l’Égypte.


Enfin le no 5 se recommande à notre attention, puisque cette figurine
est une nouvelle preuve des rapports intimes qui, dans les mythes
sacrés de l’Égypte, liaient le Dieu-Lune avec le second Hermès
ou Thoth-Ibiocéphale. Le dieu Pooh, également nu comme
la statuette précitée, porte, au-dessus de son insigne spécial, le
disque et le croissant de la lune réunis, une TÊTE
d’Ibis, oiseau qui fut l’emblème vivant de l’Hermès deux
fois grand, combinée avec la coiffure symbolique donnée au même
dieu Thoth-Ibiocéphale sur les grands monuments où cet être mythique
est particulièrement représenté[207]. La contraction de ces
deux divinités en une seule, si l’on peut s’exprimer ainsi, portait
parmi les Égyptiens, ainsi que je l’ai établi d’après une série de
faits puisés aux sources originales, le nom de Ooh-Thôout ou
Aah-Thôout (Lune-Hermès) ΣΕΛΗΝΕΡΜΗΣ. (Légende, no 1.)


La forme hiératique de cette légende (no 2 de la planche 14.10) est
extraite d’un manuscrit hiératique contenant les litanies du
dieu Ooh-Thôout, papyrus que j’ai trouvé parmi ceux de la
collection Drovetti acquise par S. M. le roi de Sardaigne. Chaque
ligne de ce texte curieux commence par ce double nom divin, accompagné
soit d’un titre honorifique particulier à Ooh-Thôout, soit de
l’indication de l’une des régions célestes qu’il était censé habiter
selon la croyance égyptienne. J’aurai l’occasion de revenir sur ce
curieux manuscrit.



  
  
  
    Planche 14.10.

  







  

  THOTH TRISMÉGISTE,

  LE PREMIER HERMÈS, HERMÈS TRISMÉGISTE.




Le personnage mythique à tête d’épervier, figuré
sur cette planche, remplit, dans les scènes religieuses sculptées
sur les grands monuments de l’Égypte, des fonctions analogues à
celles du dieu qu’à sa tête d’Ibis on n’a pu méconnaître pour
l’Hermès égyptien, appelé Thoyth ou Taut par
les écrivains grecs et latins. Le dieu Hiéracocéphale et le
dieu Ibiocéphale sont représentés dans les bas-reliefs des
appartements de granit au palais de Karnac, instruisant un
roi d’Égypte placé au milieu d’eux[208]. Ce roi est Philippe,
dit Aridée, le successeur d’Alexandre-le-Grand; sa légende
royale, placée au-dessus de sa tête, porte en effet: Le Roi,
chéri d’Amon-ra, approuvé par le Soleil, fils du Soleil,
Philippe[209]. Dans le même bas-relief ce prince est d’abord
purifié par le dieu Hiéracocéphale et le dieu
Ibiocéphale[210], qui versent au-dessus de sa tête l’eau sainte
s’échappant de deux vases. La même scène existe au palais de Medinet
Abou[211]; mais le roi purifié est ici un des anciens Pharaons dont on
n’a point copié la légende royale; cette scène est également reproduite
dans les bas-reliefs qui décorent le portique du grand temple de
Philæ[212]. L’eau sortant des vases, qu’épanchent les deux divinités,
est entremêlée des signes symboliques de la vie divine et de la
bienfaisance. A Esné enfin, les personnages Hiéracocéphale et
Ibiocéphale semblent  instruire ou honorer une femme coiffée de la
partie supérieure du Pschent[213].


Il est évident, par l’examen des monuments qu’on vient de citer, que
le dieu à tête d’épervier partage toutes les attributions de
l’Hermès égyptien à tête d’Ibis; et si l’on considère aussi
que les personnages instruits ou purifiés font toujours face à
l’Hiéracocéphale, il devient certain que cette divinité est supérieure
à l’Hermès Ibiocéphale; et cette suprématie, comme cette
analogie de fonctions, s’expliquent bien naturellement par le fait
seul que les Égyptiens reconnaissaient deux Hermès parmi leurs
divinités.


Cette distinction importante était positivement exprimée dans
l’ouvrage de Manéthon, écrit par ordre de Ptolémée Philadelphe[214].
Ce grand-prêtre égyptien y parlait de Thoth le premier Hermès
(Θὼθ ὁ πρῶτος Ἑρμῆς), qui, avant le Cataclysme, avait inscrit sur
des stèles, en hiéroglyphes et en langue sacrée, les principes des
connaissances, et composé ainsi les premiers livres sacrés, qui furent
traduits, après le Cataclysme, en écriture hiérographique
(hiératique) et en langue commune, par le fils d’Agathodæmon (ὁ
δεύτερος Ἑρμῆς) LE SECOND HERMÈS père de Tat. Ce passage de
Manéthon confirme donc ce que j’avais déja déduit des monuments seuls,
l’existence de deux Hermès. Cette même distinction est expressément
établie dans les livres hermétiques, qui, malgré les jugements
hasardés qu’en ont portés certains critiques modernes, n’en renferment
pas moins une masse de traditions purement égyptiennes et constamment
d’accord avec les monuments.



  
  
  
    Planche 15.

  




Dans le dialogue sacré d’Isis et d’Horus[215], qui contient
l’exposition de tout le système cosmogonique et psychologique des
Égyptiens, le premier Hermès est qualifié de trois fois grand
ou trois fois très-grand (Τρισμέγιστος), de père et de
directeur de toutes choses (Πατὴρ πάντων καὶ καθηγητὴς) et
d’historiographe des dieux (θεῶν ὑπομνηματογράφος). Ces titres
donnés au premier Hermès sont, quelque magnifiques qu’ils puissent
 paraître, justifiés par les actions et le rôle que les mythes
sacrés lui attribuaient. Ce dieu, dès l’origine des temps et avant
l’organisation du monde physique, fut le seul des immortels qui
comprit l’essence du Démiurge ou dieu suprême, et celle des choses
célestes; il déposa ces connaissances dans des livres qu’il voulut
laisser inconnus jusqu’à la création des ames. C’est ce même dieu qui
prépara la matière dont furent formés les corps de la race
humaine; il promit alors de rendre ces nouveaux êtres fort doux, et de
leur inspirer la prudence, la tempérance, l’obéissance et l’amour de la
vérité. Ce furent Osiris et Isis, pendant leur incarnation terrestre,
qui firent connaître aux hommes la partie des livres d’Hermès
Trismégiste, qui devait régler leur vie intellectuelle et physique. Il
résulte enfin de la lecture attentive de ce curieux dialogue d’Isis
et d’Horus, qu’Hermès n’est autre que l’intelligence divine
personnifiée; aussi ce dieu est-il appelé par le dieu suprême ou le
Démiurge: Ame de mon ame (Ὦ ψυχῆς ἐμῆς ψυχή), Intelligence
sacrée de mon intelligence (Νοῦς ἱερὸς ἐμοῦ νοῦ), et porte-t-il le
titre de Πάντα νοῶν, Intelligens omnia[216].


Il résulte aussi de la comparaison des monuments et des divers
écrits des anciens, que l’Hermès Hiéracocéphale et l’Hermès
Ibiocéphale, ou, en d’autres termes, que le premier
et le second Hermès, n’étaient qu’un seul et même personnage
considéré sous deux points de vue différents: l’un, celui à tête
d’épervier (voyez notre planche 15), auquel appartint
plus spécialement le titre de Trismégiste, fut l’Hermès
Céleste, l’instituteur des dieux, l’intelligence divine
personnifiée; l’autre, l’Hermès à tête d’Ibis, l’Hermès
terrestre, l’instituteur des hommes, la raison ou
l’intelligence humaine personnifiée. Ce dernier, comme l’Hermès
Psychopompe des Grecs, exerçait aussi son pouvoir sur les ames humaines
descendues dans l’Amenti ou enfer égyptien.


La légende habituelle du premier Hermès est celle qui
accompagne son image (planche 15, no 1); son nom propre est formé
des deux premiers caractères qui, dans les textes hiéroglyphiques,
représentent tous deux les articulations grecques Θ ou Τ, et paraissent
être l’orthographe  égyptienne du nom Θὼθ, qui, selon Manéthon,
fut celui du premier Hermès. Ce nom phonétique est ordinairement
suivi du segment de sphère et du disque croisé,
signes déterminatifs de tous les noms propres des contrées célestes
et terrestres. Les six caractères qui suivent, expriment les
titres dieu grand, seigneur de la région supérieure.
Ailleurs, le nom de ce dieu est écrit symboliquement par
un épervier, avec ou sans le fléau[217]. Le temple de Dakké,
en Nubie, est dédié, comme le prouvent une foule d’inscriptions
grecques, à Hermès, surnommé Παυτνουφις, mot qui répond au copte
Pahitnoufi, Celui dont le cœur est bon.


M. Gau a dessiné dans cet édifice, dédié aux deux Hermès qui n’étaient
au fond qu’une même divinité, une inscription hiéroglyphique, dans
laquelle est mentionné le premier Hermès, dont le nom est
exprimé par le triple épervier, suivi des qualifications dieu
TROIS FOIS GRAND[218], président du temple de la demeure
de Pselk (voyez notre planche 15, légende no 3).
Pselk était une déesse qui avait donné son nom à la ville de Dakké,
appelée en effet Pselk-is ou Pselc-is par les Grecs et
les Romains, et demeure de Pselk par les Égyptiens.


La représentation du premier Hermès ou Thoth-Trismégiste,
gravée sur notre planche 15, a été calquée sur une momie appartenant à
M. Thédenat-Duvent.


Cette grande divinité est emblématiquement figurée sur les monuments
égyptiens de tous les âges et de tous les genres, sous la forme d’un
disque peint en rouge, décoré d’uræus, ainsi que de deux grandes
ailes déployées, et toujours accompagné de la même légende que le dieu,
comme on peut le voir sur notre planche 15.2, dont l’explication
sera donnée avec celle de la planche 15.3, qui contiendra les
formes variées de cet emblème du premier Hermès.



  
  
  
    Planche 15.2.

  







  

  LE DISQUE AILÉ ET L’ÉPERVIER,

  EMBLÈMES DE THOTH TRISMÉGISTE, OU LE IER HERMÈS.




Il existe dans le dialogue que Cicéron a écrit sur la Nature des
Dieux, un passage fort remarquable relatif aux personnages divins
appelés Thoth par les Égyptiens, Hermès par les Grecs,
et Mercure par les Latins; passage qui donne une grande idée de
l’importance que le premier Hermès paraît avoir eue dans les mythes
sacrés de l’Égypte. L’orateur romain a connu et confirme d’abord une
distinction que j’ai cherché à établir, celle de deux Mercure ou
Hermès chez les Égyptiens. Il affirme que ce peuple avait deux
Mercure bien différents l’un de l’autre. Le premier était fils du
Nil (c’est-à-dire, né du Démiurge Ammon-Cnouphis[219]); et
les Égyptiens, ajoute-t-il, regardaient comme un crime de
prononcer son nom, «(Mercurius) Nilo natus quem Ægyptii
nefas habent nominare»[220]. Quant au second Mercure connu en
Égypte, poursuit Cicéron, c’est celui qui a tué Argus et qui, à cause
de cela, s’étant réfugié en Égypte, donna des lois et les lettres à
ce pays. Les Égyptiens l’appellent Thoyth, du même nom que le
premier mois de leur année[221]. Il est évident, d’après ce passage,
que le premier Hermès ne porta point le nom de Thoyth (le
Thôout des livres coptes), appellation propre au second Hermès:
était-ce celui de Thôth Θὼθ, par lequel Manéthon le désigne
directement? C’est ce que nous ignorons encore: mais, ce qui ne saurait
être douteux, le premier Hermès, dont, suivant Cicéron, il était
défendu aux Égyptiens de prononcer le nom, est bien certainement
le même que le dieu nommé par Jamblique, d’après les livres sacrés de
l’Égypte, ΕΙΚΤΟΝ, le premier des dieux célestes (Οὐράνιοι
θεοὶ), intelligence supérieure émanée de l’intelligence première,
Knèph, le grand Démiurge; Eicton, dont la divine essence ne
pouvait être dignement adorée que par le silence seul, Ὁ δὴ καὶ διὰ
σιγῆς μόνης θεραπεύεται[222]. 


Tout concourt ainsi à établir le haut rang qu’occupait le premier
Hermès dans les mythes sacrés de l’Égypte; et si nous ajoutons que
sur les nombreux monuments de cette contrée, l’image de ce dieu n’est
jamais reproduite comme objet d’un culte direct; que sur aucun de ces
innombrables bas-reliefs représentant des souverains ou de simples
particuliers adorant les dieux, le premier Hermès, Thoth
trois fois mégiste, ou Eicton, n’est jamais figuré recevant
des offrandes ou des prières, on ne pourra s’empêcher de reconnaître
une bien remarquable analogie entre le premier Hermès et le
Bramah des Hindous. Ce dieu, le premier membre de la trinité
indienne, est, comme le Thoth des Égyptiens, le père des sciences, le
créateur du monde matériel, l’inventeur des lettres et l’auteur des
livres sacrés de l’Indostan; et, comme ce premier Thoth des Égyptiens,
il n’a, dit-on, aucun culte réglé ni aucun temple particulier: c’est le
personnage le plus éminent du panthéon hindou après le Dieu suprême, et
c’est le seul qui n’ait ni autels ni prêtres. Le temps nous expliquera
peut-être un jour une pareille similitude.


Mais, si le premier Hermès n’avait point en Égypte un culte
journalier et vulgaire, l’emblème de ce dieu occupait les parties
les plus apparentes de tous les édifices sacrés et publics. Cet
emblème est ce globe ailé, tellement reproduit sur les grands
édifices et sur les monuments égyptiens d’une moindre proportion, que
tous les voyageurs en ont parlé, l’ont décrit et ont cherché même
à l’expliquer. Mais la seule opinion fondée que l’on ait énoncée à
cet égard, est celle de l’un des savans contemporains auxquels les
études égyptiennes doivent une direction fructueuse, à M. le docteur
Th. Young, qui regarde le globe ailé comme l’image emblématique de
Cnouphis-Agathodæmon[223], dont le premier Hermès n’était
en effet qu’une émanation directe, une véritable personnification.



  
  
  
    Planche 15.3.

  




La forme la plus détaillée sous laquelle se présente le symbole de
Thôth trismégiste, est celle que nous donnons dans notre
planche 15.2. Cette riche composition décore les frises de plusieurs
édifices sacrés de l’Égypte, et entre autres celle du grand temple de
Dendéra[224]. Le globe est ordinairement peint en rouge, et
quelquefois en jaune, les ailes sont surbaissées et peintes de
couleurs variées, mais dont la combinaison n’est point constamment la
même. Deux grands uræus, emblèmes de la puissance suprême, sont
suspendus à ce globe et portent les insignes de la victoire. La tête
de ces deux serpents est ornée alternativement des coiffures signes
de la domination sur la région d’en haut et sur la région
d’en bas. Enfin, de la partie inférieure du globe, tombe  un
faisceau composé de trois séries de triangles engagés par leur sommet
les uns dans les autres. Ces triangles expriment soit la lumière
ou bien cette rosée tombant du ciel, qui, selon Horapollon[225],
était le symbole de la science ou de la doctrine, dont
nous avons vu que Thôth trismégiste était le prototype.


Notre planche 15.3 présente d’abord l’emblème du premier Hermès,
tel qu’il est sculpté sur le couronnement de toutes les portes des
temples. Cette composition, qui ne manque point d’une certaine
grace, est d’ailleurs d’un très-bel effet. Les ailes sont étendues
horizontalement, et les uræus flanquent le disque; ce même
symbole se voit aussi retracé à la partie supérieure de bas-reliefs
représentant des scènes religieuses et mythiques[226], ou sur les
plafonds des temples, et des portes des grands édifices[227].


Mais il arrive très souvent que cet emblème est très-simplifié et perd
une grande partie de son volume et de ses décorations; c’est lorsqu’il
est représenté comme protecteur, planant, ainsi que le vautour de
Neyth[228], au-dessus de la tête des rois figurés sur les bas-reliefs.
Le No 4 (de la planche 15.3) est au-dessus d’un roi peint à Ombos
sous la forme d’un sphinx; on n’a copié que le dernier cartouche de sa
légende, contenant les seuls titres, Vivant toujours chéri de Phtha
et d’Isis[229]. Dans le petit temple du sud à Karnac, l’emblème
de Thoth (No 2) surmonte la tête du roi Ptolémée Évergète II,
sculpté en bas-relief dans l’intérieur de la chapelle qui contenait
l’image symbolique de la divinité du temple[230]. Le No 1, suivi
du titre seigneur de la région SA..., est sculpté au-dessus
du roi Philippe-Aridée, dans les appartements de granit, à
Karnac[231]; enfin, parmi les décorations de la porte du sud à Dendéra,
le globe, No 3, se montre au-dessus de la tête d’un roi Lagide ou
d’un empereur romain, dont on n’a point copié la légende, et qu’il
est par conséquent impossible de bien déterminer. Les têtes des deux
Uræus, dont les queues s’unissent et se confondent de manière à
présenter l’idée d’un serpent amphisbène, sont décorées des coiffures
de la domination sur les deux grandes régions du monde; au-dessous
du disque, et dans l’espace circonscrit par les corps des Uræus, est
la légende du premier Hermès Thôth ou Thath, Dieu
grand, Seigneur suprême. Cette légende est entièrement
semblable à celle qu’on trouve  inscrite à côté des images de
Thoth-Hiéracocéphale[232]. Elle accompagne toujours aussi, sur
les monuments originaux, les divers emblèmes gravés sur notre planche
15.3. Cette circonstance seule a suffi pour nous faire reconnaître ces
divers globes ailés ou simplement combinés avec des Uræus, et
auxquels est souvent appendu le signe de la vie divine[233],
comme les symboles directs du premier Hermès, puisqu’ils portent
le nom et les titres du dieu lui-même.


Cette même légende appartient aussi constamment à l’épervier
emblématique, reproduit sur notre planche 15.4. Cet oiseau, dont les
qualités physiques vraies ou supposées paraissent avoir singulièrement
frappé les Égyptiens, fut, comme on a pu le voir, l’emblème vivant
de plusieurs divinités; et les coiffures, les insignes qui décorent
sa tête, souvent même la légende seule qui l’accompagne, peuvent
caractériser le dieu dont il devient le symbole. L’épervier du premier
Hermès, reconnaissable au disque flanqué de deux Uræus, qui,
toutefois, ne distingue point toutes ses images, est habituellement
reproduit tel que nous le présente cette planche, dans les décorations
des frises ou des corniches des grands édifices de l’Égypte. Ainsi,
parmi les sculptures de la frise du typhonium de Dendéra, l’épervier
de Thoth trismégiste étend ses ailes et semble couvrir de leur ombre
sacrée la légende hiéroglyphique du plus sage et du plus justement
vénéré des empereurs, Antonin le pieux[234]. Chacun des deux
cartouches formant cette légende est sous la protection de l’épervier
de Thoth, qui semble le décorer de l’insigne de la victoire:
le premier cartouche renferme le titre impérial ΑΟΤΟΚΡΤΡ ΚΕΣΑΡΣ pour
Αὐτοκράτωρ Καῖσαρ l’empereur César, et le second est occupé
par le nom propre ΑΝΤΟΝΙΝϹ pour Ἀντωνεῖνος Antonin. Le même
épervier symbolique accompagne, sur la frise du grand temple d’Edfou
(Apollonopolis magna), le cartouche prénom du roi Ptolémée
Évergète II[235].


La reproduction si multipliée de chacun de ces différents emblèmes
de Thoth, trouve un motif suffisant et une explication bien simple,
dans le fait seul que ce dieu fut considéré par les Égyptiens comme
l’instituteur de leur religion, de leur culte et de leur état social.
Il était naturel que les temples où ils venaient adorer les dieux,
présentassent de toutes parts l’image de celui qui les leur avait fait
connaître; que le symbole, enfin, du premier législateur fût exposé
dans ces vastes palais où l’on rendait la justice, où se réglaient le
sort des familles et les destins de la nation entière.



  
  
  
    Planche 15.4.

  







  

  PHTAH-STABILITEUR.




On a pu remarquer dans les images du Dieu Phtah, planches 8 et
10, cette sorte de sceptre divisé en bandes égales, peintes de couleurs
variées, et terminé à sa partie supérieure par quatre corniches
semblables à celles qui surmontent les portes et toutes les parties des
édifices égyptiens. Ce sceptre n’est autre chose que l’objet figuré par
le premier signe de la légende no 1 (planche 16), dont les Égyptiens
ont déprimé la largeur, et exagéré arbitrairement la longueur (dans les
fig., pl. 8 et 10), pour le placer en forme de sceptre entre les mains
du Dieu Phtah.


Cet objet est l’insigne et le symbole habituel de Phtah;
les savants ne sont nullement d’accord sur sa nature; selon les
uns, cet objet représente un autel; selon d’autres, c’est un
nilomètre. La première opinion est détruite par les monuments
qui, offrant des formes d’autels infiniment variées, ne leur
donnent jamais celle du symbole dont il est ici question, et qui se
trouve, au contraire, placé derrière les statues des Dieux
auxquels il sert souvent de soutien[236]. Cet emblême fait l’office de
colonne dans les chapelles qui, sur les peintures des momies,
renferment les images des Dieux[237]; il décore le soubassement des
trônes divins, soit seul, soit alterné avec la croix ansée et le
sceptre à tête de Coucoupha; enfin, on le trouve suspendu au cou
des Dieux et des animaux sacrés[238], ce qui ne convient nullement à un
autel.


L’opinion de ceux qui veulent y voir un Nilomètre, présenterait un
peu plus de probabilité; et l’on pourrait considérer les divisions
égales, différenciées par la couleur, qui couvrent toute la hauteur
de cet objet symbolique, comme l’indication des coudées, ou
mesures tracées également sur la colonne centrale du Mékias,
ou grand Nilomètre de l’île de Raoudha. Quoi qu’il en soit, la valeur
symbolique de cet objet, auquel nous donnerons provisoirement le
nom de Nilomètre, jusqu’à ce que les monuments confirment ou
condamnent cette dénomination, est très-clairement  indiquée par
le texte hiéroglyphique de la stèle de Rosette. Là où le texte grec
emploie les verbes Διαμένω, permaneo, perduro, et Νομίζω,
lege sancio, dans le sens passif lege constituor, le
texte hiéroglyphique porte l’image redoublée du Nilomètre[239],
et le texte démotique présente, aux deux points correspondants, un
groupe de signes qui, dans divers autres passages de l’inscription,
répond aux verbes du texte grec, καταστησαμένου, καταστήσασθαι,
μένειν, διατετήρηκεν[240]. Il est incontestable, d’après tous ces
rapprochements, que l’objet, dit le Nilomètre, exprime, quel
qu’il soit, dans l’Ecriture sacrée, les idées, établir,
rendre stable, stabilité, conservation,
coordination; or, ces idées sont essentiellement liées à celle
du Dieu Phtah, l’organisateur et l’ordonnateur du monde matériel
et de l’état social.


On reconnaît, en effet, dans la Divinité ayant un Nilomètre pour
tête, représentée sur notre planche 16, et calquée sur les dessins
du tombeau royal de Thèbes, découvert par M. Belzoni, la coiffure
emblématique, le sceptre, le fouet, et la tunique blanche que porte
le Dieu Phtah sur des monuments déja cités[241]. Aussi, cette
singulière Divinité est-elle nommée Phtah-Sokari dans la légende
qui l’accompagne sur une momie de la collection de M. Durand. Dans le
bas-relief du tombeau royal, son nom (pl. 16, légende no 1), formé du
Nilomètre et des signes d’espèce Dieu, est symbolique,
et doit se traduire par Dieu stabiliteur; ce nom divin est
accompagné du titre Père des Dieux, qui est particulier au Dieu
Phtah, comme nous l’avons déja dit[242].



  
  
  
    Planche 16.

  







  

  ATHOR ou HATHOR.

  (ATHOR, ATHYR, ATAR, APHRODITE, VÉNUS.)




Les auteurs Grecs ont mentionné parmi les Déesses Égyptiennes une
Divinité sous les noms d’Αθωρ (Athôr) et d’Αθυρ (Athyr).
Jablonski, entraîné par l’esprit de systême, crut remarquer
des rapports frappants entre Αθωρ et le mot Égyptien EDJORH ou
Adjôrh, qui signifie la Nuit. Il a voulu conclure de ce
hasardeux rapprochement que la Déesse Égyptienne Athôr était
la Nuit et le principe de toutes choses. Cette Déesse est, en
conséquence, placée à la tête de son Panthéon; ce savant a été conduit
à cette détermination par un passage de Damascius, portant que, dans
les livres Égyptiens, on célébrait, par des hymnes sacrés, le principe
unique de toutes choses, l’obscurité inconnue (Σκότος ἄγνωστον),
l’obscurité au-dessus de toute intelligence (Σκότος ὑπὲρ πᾶσαν
νόησιν)[243]. Mais ce principe inconnu n’est autre que le
grand Être Démiurgique, Ammon, dont le nom Égyptien, comme l’a
dit le grand-prêtre Manéthon, signifiait occulte, caché,
ou inconnu[244]; et il n’est nullement question d’Athôr
dans le passage de Damascius.


Cette Déesse n’occupait point un rang aussi élevé dans les mythes
sacrés de l’Égypte. Athôr ou Athyr fut assimilée par
les Grecs à leur Aphrodite, la Vénus des Latins;
et nous savons, par d’anciens témoignages très-formels, que les
Égyptiens donnèrent le nom de cette Divinité au troisième mois de leur
année[245]; ce mois, dans les textes coptes ou Égyptiens écrits
en lettres grecques, est en effet appelé ATHOR en dialecte memphitique,
et HATHOR en dialecte thébain; ce qui détruit l’étymologie, et, par
conséquent, le systême entier de Jablonski sur la Déesse Athôr.


Il est rare de trouver, dans les auteurs Grecs, le nom de
l’Aphrodite Égyptienne, sans qu’il soit parlé en même-temps de
la vache qui  lui était consacrée, et qu’on nourrissait
comme le symbole vivant de la Déesse[246]; Plutarque nous apprend aussi
que le nom divin Athyr ou Athôr signifiait, en langue
Égyptienne, Οἶκον Ὥρου κόσμιον, maison mondaine d’Horus[247].


Ces deux circonstances nous ont fait aisément reconnaître la
représentation de la Déesse Athôr sur les monuments Égyptiens,
qui nous l’offrent sous des formes très-variées; mais elle porte
toujours un même nom hiéroglyphique, celui qui accompagne son image
dans cette planche, no 17. C’est le premier caractère de la légende
no 1. Ce nom est figuré par une MAISON ou un
ÉDIFICE dans lequel est renfermé un ÉPERVIER;
et, si nous observons que l’épervier sans coiffure particulière
est l’emblême d’Horus, nous verrons clairement dans ce groupe la
transcription figurative-symbolique du nom même Athôr qui, selon
les anciens, signifiait, en effet, maison d’Horus; et Horapollon
dit que l’épervier était employé pour écrire hiéroglyphiquement
le nom de l’Aphrodite Égyptienne[248]. De plus, ce nom
hiéroglyphique est celui que porte constamment une vache sacrée,
figurée dans presque tous les grands manuscrits funéraires.


La Déesse Athôr a ici les chairs jaunes, couleur propre aux femmes
représentées dans les peintures Égyptiennes; elle tient dans ses mains
des bandelettes, ou plutôt des espèces de lacs, qui, selon Horapollon,
étaient l’emblême de l’Amour[249]. Cet attribut convient
parfaitement à la Vénus Égyptienne. La tête d’Athôr est surmontée
d’un épervier orné d’une coiffure symbolique, oiseau qui est
l’emblême du Dieu époux de la Déesse, comme on le verra dans la suite.


Athôr était fille du Dieu Phré (le Soleil), ainsi que nous
l’apprend la légende hiéroglyphique no 1: HATHOR TNÈB MPÉ HNT
NNE-NOUTE TSÉ RÈ, Hathôr, dame du ciel, rectrice des Dieux,
fille du Soleil. La légende no 2 est la forme hiératique du nom
Hathôr. Une image de la Déesse, semblable à celle que nous
publions, existe sur une momie du Musée Britannique, provenant de
Guillaume Lethieullier.



  
  
  
    Planche 17.

  







  

  ATHOR ou HATHOR.

  (ATHOR, ATHYR, ATAR, APHRODITE, VÉNUS.)




On a vu que le nom égyptien de cette Déesse signifiait demeure,
ou habitation d’Horus, et que, dans les inscriptions
hiéroglyphiques, ce nom divin est exprimé par la coupe ou
le plan abrégé d’un édifice, dans lequel est inscrit un
Épervier, le symbole d’Horus; mais les bas-reliefs et les
sculptures de grande proportion nous offrent la déesse Athor,
portant sur sa tête, et pour signe distinctif, l’image parfaite d’un
édifice dont il est facile de distinguer la frise, la corniche
et la porte. L’épervier disparaît, soit pour faire place à un simple
Uræus, soit à un petit bas-relief représentant l’Allaitement
d’Horus, scène parfaitement en rapport avec la signification connue
du nom propre de la Déesse.


L’édifice complet, coiffure symbolique d’Athor, l’Aphrodite
égyptienne, est parfois entouré de fleurs de lotus épanouies, ainsi
qu’on peut le voir sur cette planche; une figure semblable est
sculptée sur la grande porte du sud à Karnac: la Déesse est debout,
à la suite de Phtha, son époux. La tête humaine d’Athor,
surmontée de l’édifice, est reproduite isolément sur une foule
de bas-reliefs; mais elle a des oreilles de vache, parce qu’une
vache sacrée était son symbole vivant; la Déesse emprunte même souvent
la tête de cet animal[250].


Il exista en Égypte beaucoup de temples spécialement consacrés à
l’Aphrodite égyptienne; et de ce nombre furent un petit temple, dans
l’île de Philæ; le petit temple d’Ombos; le temple de Contralato; le
temple de l’Ouest au Memnonium; enfin le grand temple de Dendéra,
l’ancienne Tentyris; et tous ces monuments portent, dans leurs
décorations architecturales, les emblêmes d’Athor, au culte de
laquelle ils étaient destinés.


Le petit temple de Philæ a été construit sous les rois Lagides, et fut
dédié par Ptolémée-Évergète II, et les deux reines Cléopâtre, sa sœur
et sa femme, à Aphrodite, ΑΦΡΟΔΙΤΗΙ, comme porte la dédicace, en
langue grecque. Le temple de l’Ouest, dans la même île, et qui offre
les  légendes royales hiéroglyphiques de ce même Évergète, ainsi
que celles de plusieurs empereurs romains, était également consacré à
l’Aphrodite égyptienne; car les chapiteaux de ce temple sont surmontés
de têtes d’Athor, à oreilles de vache, et portent l’édifice
emblématique[251]. Il en est de même du petit temple d’Ombos,
et à Thèbes, du temple à l’ouest au Memnonium. Les pilastres de ce
dernier monument, formés de la tête d’Athor, contiennent,
dans l’inscription hiéroglyphique dont ils sont ornés, la légende de
Ptolémée-Évergète II, et le nom même d’Athor[252].


Mais c’est principalement dans les magnifiques ruines de Dendéra, que
les emblêmes et les images d’Athor se montrent avec une extrême
profusion; Strabon nous dit que le grand temple de cette ville était
dédié à l’Aphrodite égyptienne; et la dédicace, en langue
grecque, inscrite sur le listel de la corniche du Pronaos, atteste
aussi que cette portion de l’édifice avait été également consacrée
à la même Divinité: ΑΦΡΟΔΙΤΗΙ ΘΕΑΙ ΜΕΓΙϹΤΗΙ, A Aphrodite, Déesse
Très-Grande, par les habitants du Nome et de sa Métropole, sous le
règne de Tibère, le 21 d’Athyr, mois qui portait précisément, en
égyptien, le nom même de la déesse.


Les vingt-quatre chapiteaux du portique sont formés, comme ceux
de toutes les colonnes du temple, par quatre énormes têtes
d’Athor. Cet emblême occupe le milieu de la porte du nord et
le centre de la frise du Pronaos. A droite et à gauche de cette
tête symbolique, sont les images, en pied, d’Athor et de son
époux Phtah-Socari, adorées par soixante-deux personnages qui
occupent sans interruption le reste de la frise de la façade[253],
et portent, pour la plupart, d’une main, la tête emblématique
d’Athor, et, de l’autre, l’hiéroglyphe recourbé, première lettre
du mot Socari, surnom de Phtah. Une tête colossale
d’Athor occupe encore le centre de la partie postérieure du
temple: enfin les décorations des frises et des corniches de cette
vaste construction, présentent de tout côté la tête d’Athor à
oreilles de vache, et surmontée de l’édifice emblématique.


On a pris jusqu’ici les images de Néphthys, déesse sœur d’Isis
et d’Athor, pour Athor même ou la Vénus égyptienne; mais les monuments,
qui seuls font autorité dans cette matière, distinguent spécialement
ces deux divinités, et ne permettent point de les prendre l’une pour
l’autre.



  
  
  
    Planche 17.2.

  







  

  HATHÔR ou ATHÔR.

  (ATAR, ATHYR, APHRODITE, VÉNUS.)




L’une des formes les plus habituelles d’Athôr, dans les
peintures et bas-reliefs d’ancien style égyptien, est celle que
reproduit la planche ci-jointe. Cette figure est tirée d’une grande
scène sculptée et peinte dans le tombeau du Pharaon Ousereï-Akenchérès
Ier, douzième roi de la XVIIIe dynastie diospolitaine, monument
magnifique découvert à Thèbes par le célèbre Belzoni. Ce tableau, gravé
sur l’épaisseur d’une des portes de ce vaste hypogée, représente, de
proportion naturelle, la déesse Athôr accueillant avec affection le
monarque défunt qui, sur plusieurs autres points de la catacombe,
présente diverses offrandes à cette divinité, et en reçoit, en retour,
le signe de la vie céleste.


Dans ces diverses sculptures, la tête de la déesse est surmontée d’un
disque de couleur rouge, soutenu par deux cornes de vache peintes en
noir. Un uræus, ou serpent royal, est suspendu au disque. Mais
ces emblèmes n’appartenaient point spécialement à Athôr; on
les reconnaît aussi sur la tête d’Isis, de Selk, ils
sont même placés quelquefois au-dessus de la coiffure de la grande
mère divine Neith: d’où il semble résulter que, comme le
vautour, le disque et les cornes de vache sont des insignes exprimant
une qualité générale, une attribution commune à plusieurs déesses
égyptiennes à la fois. On s’exposerait donc à de graves erreurs, en
considérant certains attributs comme trop exclusivement propres à
certaines divinités. Aussi est-il arrivé qu’on a souvent donné, sans
raison, le nom d’Isis à des images de toute autre déesse, ou de
reines mortelles empruntant les coiffures divines, par cela seul qu’on
retrouvait, parmi leurs ornements, le disque soutenu sur deux cornes de
vache. La légende hiéroglyphique inscrite à côté de ces images, peut
seule, en cette occasion, donner une pleine certitude sur le personnage
figuré. L’inscription qui accompagne la déesse gravée sur notre planche
17.3, ne permet point de douter que ce ne soit là une véritable 
représentation de la fille du soleil, de l’épouse de Phtha: elle porte
en effet Hathôr rectrice de la région supérieure du monde[254].


Un diadème ceint le front de cette divinité, dont les cheveux
nattés sont contenus par une bandelette de couleur rouge; de riches
uræus sont suspendus à ses oreilles; et au collier, orné
d’émaux, tient un appendice qui retombe derrière les épaules de la
déesse; sur cet ornement, terminé par une fleur épanouie, est inscrit,
dans le bas-relief original, le prénom royal du Pharaon Ousirei,
suivi du titre ϩⲁⲑⲱⲣⲙⲁⲓ, chéri d’Athôr. Deux bretelles émaillées
soutiennent la tunique de couleur gris de perle, de forme ordinaire,
mais dont les ornements présentent une particularité très curieuse.
Les losanges dont elle est coupée dans l’original figurent, selon
toute apparence, un de ces filets en émaux variés, qui recouvrent
les tuniques des déesses et des reines dans les scènes peintes ou
sculptées en grand. L’intérieur de chaque losange renferme un petit
groupe de signes hiéroglyphiques; et chaque ligne horizontale
de losanges contient un même groupe de caractères. Mais si l’on
interprète ces mêmes losanges en les lisant perpendiculairement, ils
renferment, d’après un dessin malheureusement peu soigné dans les
détails, et placé dans l’Atlas du voyage de Belzoni[255], les louanges
du Pharaon, louanges que la déesse Athyr est censée prononcer
en l’accueillant dans la région divine. Cette singulière inscription
se divise en deux parties, et renferme les idées suivantes: «Dieu
bienfaisant Rè-saté-mé (prénom du roi), nous t’avons
donné la domination et une vie heureuse et éternelle, toi, fils du
soleil et des Dieux, Ousirei, serviteur de Phtha,
vivificateur pour toujours.»


«Dieu bienfaisant Ré-saté-mé, nous t’avons donné la
domination sur les années des panégyries, toi, fils du soleil, chéri
des Dieux seigneurs, serviteur de Phtha, vivificateur comme le soleil
éternel, Dieu bienfaisant, chéri du maître du monde pour toujours.»


Nous ne savons encore comment caractériser l’espèce d’ornement attaché
au collier que la déesse tient de sa main droite et semble montrer au
Pharaon: un ornement semblable est fixé au cou du dieu Lune[256].



  
  
  
    Planche 17.3.

  







  

  HATHOR-PTÉROPHORE.

  (APHRODITE, VÉNUS.)




La planche 17.4 ci-jointe complétera la série des principales formes de
la Vénus égyptienne, que l’on se proposait de faire connaître dans ce
recueil mythologique. Les deux longues plumes surmontant la tête de la
déesse, et placées au-dessus de la coiffure, formée du vautour,
commune à toutes les déesses mères, distinguent spécialement
Hathor de toutes les autres grandes divinités-mères dans les
différentes triades égyptiennes. Cette image a été copiée,
ainsi que tous ses détails de couleur, dans le grand temple d’Isis, à
Philæ[257], et je l’ai retrouvée sur les édifices sacrés de l’Égypte et
de la Nubie appartenant à toutes les époques.


La déesse Hathor tenait en effet un rang si distingué dans la
théogonie égyptienne, qu’un grand nombre de nomes lui rendaient un
culte particulier et l’adoraient sous la forme que nous venons de
décrire.


Le petit temple hypèthre, élevé dans l’île de Philæ par le pharaon
Nectanèbe en l’honneur d’Isis, était aussi consacré à Hathor.
La grande galerie qui joint ce petit édifice au grand temple d’Isis,
nous montre Hathor-Stérophore adorée par l’empereur Auguste,
et l’empereur Tibère faisant des libations devant trois images de
la même déesse, surnommée Dame de la maison d’Enfantement,
grande Dame de l’île de Sénem et Dame de la maison des
Offrandes.


Cette déesse fut principalement honorée dans les nomes Ombite,
Apollonopolite et Tentyrite.


Dans l’île de Béghèh, voisine de Philæ, et nommée Sénem
par les anciens Égyptiens, existait un temple consacré à Hathor,
compagne de Chnouphis, le dieu de la première cataracte. Le grand
temple d’Ombos était dédié en premier lieu à une triade composée
du dieu Sévék-Ra (le père), d’Hathor (la mère) et de
Chons-Har-Schiai-hêt[258] (le fils).


A Edfou (Apollonopolis magna) on adorait la triade formée
du dieu Hath, de la déesse Hathor et de leur fils
Har-Sont-Tho[259]. A Tentyris, enfin, on reconnaissait
pour membres de la triade qui domine dans le  grand temple,
particulièrement dédié à Hathor (ce que démontrent toutes les
décorations architecturales), le dieu Har-Hath, comme père,
Hathor, comme mère, et leur fils, le jeune dieu Ohi.


Considérée ainsi comme déesse-mère dans ces diverses préfectures,
Hathor devait naturellement être confondue avec les deux grandes
génératrices des dieux, la déesse Mouth et la déesse
Natphé. Les preuves de cette double assimilation existent dans
des tableaux religieux du grand temple d’Ombos et du petit temple
d’Ibsamboul en Nubie.


Il y a plus, dans les temples de l’Égypte où Hathor ne joue point le
rôle de mère, ou de seconde personne de la triade, cette déesse s’y
trouve tout au moins honorée comme nourrice du jeune dieu, le
fils de la triade locale. A Hermonthis, Hathor nourrice présente
le jeune Harphré à son père Month ou Manthon.
A Philæ, c’est aussi la déesse Hathor qui préside à l’éducation
d’Horus, fils d’Isis et d’Osiris, le nourrit de son lait, et reçoit,
dans les légendes hiéroglyphiques du bas-relief, les titres de
Très-aimable, Nourrice-Épouse, remplissant le ciel
et le monde terrestre de ses bienfaits ou de ses beautés[260].


La flatterie, en Égypte comme ailleurs, compara constamment les
reines et les princesses du sang royal à la déesse de la beauté, à
Hathor, la Vénus égyptienne. Mais parmi toutes les formes de
la déesse, on choisit de préférence celle que présente la planche
ci-jointe, pour l’approprier à la représentation habituelle des
épouses ou des filles chéries des pharaons ou des rois de la dynastie
grecque: chaque grand édifice de l’Égypte en offre de nombreuses
preuves, et le Musée royal du Louvre possède des statuettes, soit
en bois peint, soit en bronze, incrustées en argent ou en or, et
représentant, par exemple, la reine Ahmosis, Nofré-Atari,
femme d’Aménophis Ier, chef de la XVIIIe dynastie, la reine,
épouse du pharaon Takellothis de la XXIIe dynastie, et la
reine Cléopâtre-Cocce, femme d’Évergète II, et mère de Soter
II et d’Alexandre Ier. Ces princesses portent la coiffure formée
du vautour et surmontée des insignes d’Hathor, le disque, les
cornes et les deux longues plumes.



  
  
  
    Planche 17.4.

  







  

  THUOÈRI, TOERI.

  (THOUERIS.)




La déesse égyptienne figurée sur notre planche 17.5 présente
l’étrange assemblage d’une belle tête de femme placée sur le corps d’un
hippopotame; le front est orné de l’uræus royal. Cet insigne
de la souveraine puissance se rattache à une coiffure, fixée par un
diadême et terminée par une chevelure factice, disposée par étages et
peinte en bleu céleste pour indiquer que cet ornement est formé d’une
réunion de grains, d’émail coloré. La déesse tient en main l’emblême
de la vie divine, et une tunique d’étoffe légère et transparente voile
imparfaitement le corps du monstrueux quadrupède qui jadis habitait la
partie inférieure du cours du Nil.


J’ai recueilli cette singulière personnification parmi les sculptures
qui décorent l’une des chapelles creusées dans le roc, entre Edfou et
Ombos, au point le plus resserré de la vallée, localité connue sous
le nom de Sebel-Selséléh, l’ancienne Silsilis. L’un des
bas-reliefs de l’élégante chapelle, creusée sous le règne du pharaon
Ménéphtah IIe, fils et successeur de Rhamsès le Grand,
représente la reine Isénofris, l’épouse de ce roi, revêtue des
insignes de la Vénus égyptienne, agitant deux sistres devant un autel
chargé de pains sacrés et de riches bouquets de fleurs. Les adorations
de cette princesse s’adressent à la divinité que nous venons de décrire
et à la suite de laquelle marchent le dieu Thoth-Lunus, le
seigneur de Schmoun (Hermopolis magna), le secrétaire de
justice des dieux grands, tenant un rouleau de papyrus, et la
déesse Natphé, la grande génératrice des dieux. Un
bas-relief tout à fait semblable à celui que nous venons d’analyser
décore également la chapelle voisine, sculptée dans le rocher sous
le règne de Rhamsès IIe. Dans ces deux tableaux, la déesse
à corps d’hippopotame porte le nom de ⲧⲉⲱⲏⲣⲓ ou ⲧⲉⲱⲩⲏⲣⲓ (légende
no 1), Téöeri, Téouéri et ⲑⲟⲩⲏⲣⲓ, Thoueri par
contraction, et reçoit le titre de ϩⲣⲁⲓϩⲏⲧ ⲡⲙⲟⲟⲩ ⲟⲩⲁⲁⲃ, celle qui
préside à l’eau pure; mais comme ce titre appartient également aux
deux divinités parèdres, on doit peut-être, au lieu de trouver dans
ce titre une désignation formelle d’une attribution particulière à la
déesse, n’y voir qu’une qualification locale, en considérant les mots
ⲡⲙⲟⲟⲩ ⲟⲩⲁⲁⲃ, Pmoou-Ouaab (l’eau pure, l’eau sainte),
comme le nom-propre égyptien de l’étroit défilé où  s’amoncellent
les eaux du fleuve pour se faire jour à travers les montagnes de grès
qui semblent s’opposer à son passage.


Le nom de Thouéri se retrouve dans les écrits des auteurs grecs
comme étant celui d’une divinité égyptienne. On lit dans le Traité
d’Isis et d’Osiris que, parmi les partisans de Typhon, qui, abandonnant
leur chef, se réunirent au dieu Horus, on comptait Thoueris,
ΘΟΥΗΡΙΣ[261], concubine de Typhon, ἡ παλλακὴ τοῦ Τυφῶνος. La
parfaite ressemblance des noms ne laisse aucune espèce de doute sur
l’identité de la déesse représentée dans les bas-reliefs égyptiens
sous la forme d’une femme à corps d’hippopotame, animal
essentiellement typhonien, et cette concubine de Typhon,
mentionnée par Plutarque. Le même auteur rapporte aussi une tradition
égyptienne, d’après laquelle Horus tua et mit en pièces un serpent
qui poursuivait Thouéri, lorsque cette déesse eut abjuré la
cause de Typhon[262]. Ce serpent était Typhon lui-même, puisque les
sculptures égyptiennes nous montrent d’habitude ce dieu malfaisant sous
la forme d’un reptile gigantesque constamment nommé Apop ou
Apoph, l’Apophis des auteurs grecs.


Jablonski, présumant un peu trop de ses connaissances en langue copte,
crut pouvoir, en l’absence de tout autre document sur la déesse
Thouéris, arriver à connaître les attributions de ce personnage
mythique en analysant étymologiquement son nom propre. Il s’imagina
donc que Θούηρις n’était qu’une simple transcription du mot égyptien
ⲑⲟⲩⲣⲏⲥ, Thouris, employé dans les livres coptes pour désigner le
vent du midi, et que cette divinité représentait symboliquement
ce vent brûlant qui, connu sous le nom de Khamsin, soulève des
tourbillons de poussière, obscurcit la lumière du jour et dessèche le
sol de l’Égypte.


Mais cette hypothèse, qui ne repose sur aucun fait démontré, se trouve
démentie par les monuments égyptiens eux-mêmes. On voit en effet que,
dans le nom de Θούηρις, la finale σ n’est qu’une désinence purement
grecque, et nous démontrerons dans l’explication de quelques planches
subséquentes, que la Thouêri des Égyptiens
n’était qu’une forme secondaire de la déesse Natphé, et n’avait
aucune espèce de rapport avec les vents méridionaux.



  
  
  
    Planche 17.5.

  







  

  HATHOR.

  (ATHOR, ATHYR, APHRODITE, VÉNUS.)




On a déjà vu les Dieux Ammon-Cnouphis, Nèith et
Phtha se montrer tour-à-tour, sur les monuments, avec une tête
humaine ou avec celle des divers animaux qui leur étaient consacrés.
Cette alliance de différentes parties de quadrupèdes, d’oiseaux,
d’insectes ou de reptiles, avec un corps humain, fut tout-à-fait dans
l’esprit des anciennes nations orientales; et les temples de l’Égypte,
de l’Inde et de l’Éthiopie nous offrent une foule d’exemples de ces
compositions bizarres et monstrueuses que repoussa constamment le goût
plus épuré des Grecs.


Mais les Égyptiens qui cultivèrent les arts du dessin dans le seul but
de les appliquer à l’expression de la pensée, et dont les peintures,
les statues et les bas-reliefs n’étaient, en quelque sorte, que des
caractères ou des phrases de la grande écriture
monumentale, trouvèrent convenable, lorsqu’ils traçaient l’image
d’un Dieu, d’exprimer d’un seul trait sa qualité principale ou son
attribution particulière, en métamorphosant la tête humaine, commune
à toutes les divinités, en la tête de l’animal symbole de la qualité
divine qu’on adorait dans chaque personnage mythique. Les Grecs se
contentèrent de représenter ces animaux symboliques, placés aux pieds
des Dieux auxquels ils furent consacrés.


Notre planche 18[263] nous offre Hathôr, la Vénus
Égyptienne, ayant pour tête celle d’une Vache; la légende
hiéroglyphique (no 1): Hathôr, dame du Ciel, fille du Soleil,
qui est constamment placée à côté de cette singulière image, ne permet
aucun doute à cet égard.


Cette représentation d’Hathôr est souvent reproduite sur les
monuments d’ancien style égyptien. Elle existe, par exemple, semblable
à celle que nous publions ici, sur un grand bas-relief qui appartient à
M. Prunelle de Lierre, et dont je dois un dessin très-exact à l’amitié
de  M. Artaud, conservateur du Musée de Lyon. La Vénus Égyptienne
à tête de Vache, est aussi sculptée à la suite de Phtha, son
époux, sur un sarcophage de granit, dont la commission d’Égypte a donné
la gravure très-détaillée[264]. On la retrouve enfin sur un monument
fort-curieux, envoyé tout récemment, de Memphis, à M. Saulnier qui
l’a cédé à M. Durand. C’est une sorte de buste de grandeur naturelle,
représentant un individu très-jeune; sur son front est sculptée une
image de Phtha, le Dieu principal de Memphis; sur sa poitrine,
celle d’Osiris, adorée par deux personnages, le défunt et sa sœur; des
deux côtés de la figure d’Osiris sont rangées toutes les divinités
particulièrement adorées à Memphis, et parmi lesquelles on distingue,
en première ligne, Phtha, Hathôr à tête de Vache, et
le Bœuf Apis, accompagnés de leurs noms et de leurs titres en
caractères hiéroglyphiques. Ce monument est d’un très-beau travail.


Il est aisé de voir aussi que toutes ces statuettes égyptiennes de
bronze, ou de toute autre matière, qui figurent une déesse à tête de
Vache, sont des images de la Vénus Égyptienne, d’Hathôr, et
non pas celles d’Isis, déesse avec laquelle les Grecs paraissent
avoir souvent confondu l’épouse de Phtha.


L’Hephaistus ou le Vulcain Égyptien, Phtha, étant le père
de tous les Dieux[265], la déesse Hathôr, sa compagne fidèle, dut
passer sinon pour leur mère, du moins pour leur nourrice. On connaît,
en effet, plusieurs statues d’Hathôr, présentant son sein à différens
Dieux placés sur ses genoux, toujours sous la forme d’un enfant.
Il est probable que la Vache a été consacrée à cette déesse
pour rappeler qu’elle a allaité la plupart des Dieux du second et du
troisième ordre, fils ou petit-fils de Phtha.



  
  
  
    Planche 18.

  







  

  EMBLÊMES D’HATHOR,

  (LA VÉNUS ÉGYPTIENNE.)




Cette planche est un calque fidèle, mais un peu réduit, du registre
supérieur d’une stèle d’adoration peinte, qui, provenant de la
collection Drovetti, fait aujourd’hui partie du Musée royal égyptien
de Turin. On y trouve réunis les principaux symboles de l’une des
plus grandes divinités de l’Égypte, Hathôr, que les Grecs
assimilaient à leur Aphrodite. Quatre colonnes d’hiéroglyphes, peints
en bleu, avertissent que les trois figures emblématiques se rapportent
à ϩⲁⲑⲱⲣ ⲧⲛⲉⲃ ⲱⲧⲫ ⲃⲁⲗ (ⲛ) ⲣⲏ ⲉⲥϩⲙ ⲡⲉϥⲱⲧⲛ ⲧⲛⲉⲃ ⲡⲉⲧⲡⲉ ϩⲛⲧ (ⲛ) ⲛⲉⲛⲟⲩⲧⲉ
ⲛⲓⲃⲓ: Hathôr surnommée Nevôthph (dame des offrandes), œil
du soleil, résidant dans son disque, dame du ciel, rectrice de tous les
dieux.


Le premier de ces emblêmes, celui que l’on trouve reproduit sur des
monuments de tout genre, est la tête de face, peinte en jaune et
dont les oreilles sont celles d’une vache. Ce dernier trait rappelle
directement les images de la déesse représentée avec une tête de
vache[266], ainsi que la vache sacrée son image vivante dans certains
temples de l’Égypte. Sous cette forme Hathôr nous paraît
avoir été un symbole de la terre cultivée et fertile, ce que
semble concourir à prouver en même temps, le nom même de la déesse,
Hathôr, la demeure mondaine d’Horus[267], nom auquel
font également allusion et le modius rouge et l’édifice
qui surmontent cette tête emblématique. La forme presque triangulaire
de la face dénote dans l’artiste l’intention de se rapprocher le plus
possible du galbe d’une tête de vache.


Le second emblême représenté sur la stèle de Turin, posé, comme le
premier, sur un piédestal, est une tête de femme à oreilles humaines,
coiffée du vautour, et le front orné de l’uræus royal. Le modius
peint, symbole de l’abondance, est placé au-dessus du vautour qui
rappelle la fécondité maternelle. C’est encore ici une des têtes de la
déesse Hathôr et cette même coiffure avec tous ses insignes est celle
que prennent de préférence, par allusion à la déesse, la plupart des
reines égyptiennes  figurées sur les grands monuments. L’ornement
peint en jaune et qui se termine par un disque aplati orné de fleurons,
est un contre-poids ou agrafe de collier, lequel retombait entre les
deux épaules comme on peut le voir sur la planche numérotée 17.3; elle
représente la déesse Hathôr tenant aussi dans ses mains l’autre espèce
de collier peint en verd et figuré au bas du piédestal qui soutient la
seconde tête emblématique.


Ces objets de parure démontrent en même temps que, dans les idées
égyptiennes, la déesse Hathôr présidait à la beauté et à la toilette
ainsi que l’Aphrodite grecque et la Vénus des Romains; et c’est ici
le lieu de remarquer, en effet, que la plupart des colliers de femmes
trouvés dans les tombeaux égyptiens, consistent en de très-petits
amulettes de terre émaillée, d’émail pur, de porcelaine, de cornaline
ou d’autres pierres dures, représentant d’un côté des animaux
différents ou des fleurs en relief, et presque toujours de l’autre, la
tête symbolique de la déesse Hathôr, gravée en creux et entourée
d’uræus ou de feuillages diversifiés.


Les emblêmes de la déesse représentés sur la stèle que nous publions
ici, sont très-multipliés dans les temples spécialement consacrés à
Hathôr, tels que le grand temple de Dendéra, celui de Philæ, et les
petits temples d’Ombos et du sud au Memnonium.


C’est la première de ces têtes symboliques qui forme les chapiteaux
des colonnes de tous ces édifices et des pilastres du temple du
Memnonium[268], et les chapiteaux du petit appartement construit sur
la plate-forme du grand temple de Dendéra et dans lequel existait le
zodiaque circulaire[269]. On la retrouve enfin dans les décorations
des portes, des corniches, des entre-colonnements, et sur une foule
de bas-reliefs: tantôt surmontée du disque et des cornes de vache,
comme déesse nourricière, tantôt flanquée d’uræus ornés des coiffures
qui expriment la domination sur les régions d’en haut et les régions
d’en bas[270]; et presque habituellement cette tête pose sur le
caractère symbolique exprimant l’idée or et splendeur; ce qui rappelle
involontairement l’idée de la χρυσῆς Ἀφροδίτης (Veneris aureæ)
d’Homère.



  
  
  
    Planche 18.2.

  







  

  SATÉ ou SATI.

  (SATIS, L’HÉRA OU LA JUNON ÉGYPTIENNE.)




Les bas-reliefs sculptés sur les édifices religieux de l’Égypte
nous offrent assez fréquemment la représentation d’une déesse
caractérisée surtout par sa coiffure formée de la portion supérieure du
pschent, flanquée de deux cornes. Cette divinité, dont le nom
hiéroglyphique est formé de quatre caractères (voir pl. 19 (B)) répondant aux lettres coptes ⲥⲧⲏ, qui
pouvaient se prononcer Saté ou Sati, est figurée sur
un grand nombre de bas-reliefs, et presque toujours à la suite du dieu
Ammon-Chnouphis, avec lequel Sati paraît s’être trouvée dans des
rapports mythiques très-intimes.


Cet aperçu, déduit de la seule inspection des monuments, devient
un point de fait démontré par une inscription grecque du temps de
Ptolémée-Évergète II, gravée sur un autel découvert par M. Ruppel,
à Sehhélé, île située entre Philæ et Éléphantine[271]. On y lit en
effet que l’une des divinités locales, assimilée par les Grecs à leur
Héra (la Junon des Latins), porta, en langue égyptienne, le
nom de ΣΑΤΙΣ, Satis, ou plutôt ΣΑΤΙ, Sati, en faisant
abstraction de la finale grecque. Dans cette même inscription,
Héra-Satis ou Junon-Satis, est nommée, immédiatement
après, Ammon-Chnoubis. D’autre part, une inscription latine
a été copiée dans les carrières de Syène, par l’infatigable
Belzoni[272], sur un autel dédié à Jupiter-Chnoubis et à
Junon-Reine, protecteurs de ces montagnes; il est
donc certain que la divinité figurée sur notre planche no 19, est
la déesse Sati, la Junon Égyptienne, la compagne
d’Ammon-Chnouphis, le Jupiter Égyptien.


Que Sati ou Saté fût dans les mythes sacrés de l’Égypte
l’épouse de ce grand dieu, ou qu’elle en fût seulement une parèdre,
c’est ce que les textes hiéroglyphiques connus jusqu’à ce jour ne nous
ont point encore appris. Quoi qu’il en soit, elle partage les honneurs
rendus à Ammon-Chnouphis,  et nous citerons d’abord une belle
stèle rapportée de Thèbes par lord Belmore[273], et un bas-relief
sculpté sous le portique du grand temple de Philæ, et représentant
Ptolémée-Évergète II offrant l’encens à Chnouphis et à la déesse
Saté, assise à côté du dieu[274]. Dans un temple beaucoup plus
ancien, celui du dieu Chnouphis, à Éléphantine, monument du règne
d’Aménophis II, de la dix-huitième dynastie, on voit Saté[275]
qui présente elle-même le Pharaon à Ammon-Chnouphis; plus loin la
déesse reçoit, à la suite du même dieu, les offrandes du monarque[276].


Le culte de Saté exista donc en Égypte du temps des Grecs,
comme sous les rois de race égyptienne: c’était une des plus anciennes
divinités du pays.


L’image de cette déesse (pl. 19) est extraite de la Description de
l’Egypte[277]. Les chairs sont peintes en rouge, contre l’habitude
des Égyptiens, qui n’attribuent ordinairement cette couleur qu’aux
divinités mâles. Mais la stèle coloriée de lord Belmore donne aux
chairs de la déesse cette même teinte rouge, et cette concordance
prouve, dans cette occasion, en faveur de l’exactitude du dessin
publié dans la Description de l’Egypte. Saté tient
dans ses mains l’emblème de la vie, et le sceptre terminé par
une fleur de lotus, commun à toutes les déesses. Les ailes de
vautour que les Égyptiens attribuèrent aux déesses mères[278] du
premier, du second et du troisième ordre, sont reployées et enveloppent
sous leurs replis les cuisses et les jambes de Saté.



  
  
  
    Planche 19.

  







  

  SATE OU SATI.

  (SATÈS, SATIS, L’HÉRA OU JUNON ÉGYPTIENNE.)




Le nom égyptien de cette déesse est écrit de deux manières différentes
dans les textes hiéroglyphiques. L’orthographe que présente la planche
19 est la moins fréquente. Ce nom, formé des trois éléments phonétiques
ⲥⲧⲏ ou ⲥⲧⲉ, est suivi de l’uræus ou aspic, déterminatif habituel
des noms propres de déesses, et le titre ⲧⲛⲉⲃⲡⲉ ou ⲧⲛⲉⲃ ⲛⲧⲡⲉ, dame
du ciel, complète la légende.


Ce nom, que l’on retrouve aussi sur les grands monuments de l’Égypte,
est extrait d’un bas-relief découvert à Thèbes par le comte de
Belmore. Cette pièce de sculpture offre un grand intérêt par le rang
et la réunion des personnages qui y sont figurés. On y distingue
deux scènes principales: celle de gauche représente le cinquième
roi de la XVIIIe dynastie, le Pharaon Thouthmosis IIIe (Mœris),
la tête ornée du casque royal, faisant l’offrande d’une image de
la Vérité et de la Justice, 1o au dieu Amon-Ra à tête
humaine[279], qualifié de seigneur des trois zones du monde,
et de résidant au milieu des régions de Oph (Thèbes et
son nome); 2o à Thermouthis, ou la grande mère(Néith) [280],
dame de la région d’Ascherro; 3o au dieu
Khons ou HHonsou[281], seigneur du ciel;
4o à la déesse Hathôr[282], la Vénus égyptienne, assise
à côté du dieu Khons, et le tenant dans ses bras. La partie
droite de la stèle présente un nombre égal de personnages disposés
d’une manière analogue; mais c’est ici l’un des ancêtres du roi
Mœris, le Pharaon Aménôthph (Aménophis), le chef de la XVIIIe
dynastie, qui, la tête ceinte du diadême et décorée de l’uræus des
rois, fait l’offrande du vin au dieu suprême Amon-Ra à
tête de bélier[283], seigneur de l’Oph méridionale, et au
dieu Chnouphis[284], à côté duquel est assise la Junon
égyptienne Saté[285]; immédiatement après vient la déesse
Anouké[286], qui, comme Saté, fut aussi, en effet, une
des divinités parèdres de Chnouphis, d’après l’inscription
grecque des cataractes. L’intention bien évidente du sculpteur a
été d’établir, entre ces deux séries de personnages, une sorte de
parallélisme fondé sur l’identité de rang et les rapports de fonctions
entre ces  êtres divins. Ainsi les deux séries s’ouvrent par
les deux principales formes d’Amon-Ra, le père des dieux: sa
première émanation, Chnoubis, correspond au dieu Khons,
qui est également qualifié de premier-né d’Amon-Ra, dans les
textes hiéroglyphiques[287]; Thermouthis, la compagne d’Amon-Ra,
ou la mère des dieux, a pour correspondant la déesse Saté, la
Juno-Regina des Égyptiens; enfin la déesse Hathôr a pour
pendant la déesse Anouké. Il n’est point douteux (et de nouveaux
faits viendront le démontrer dans la suite de cet ouvrage) que ces
deux séries de divinités sont identiques, c’est-à-dire, que le tableau
entier se rapporte seulement à quatre divinités, présentées chacune
sous deux points de vue divers et sous deux attributions différentes.
La déesse Saté ne doit donc être considérée que comme l’une
des formes de Thermouthis ou Néith, ce qui justifie
pleinement l’assimilation que les Grecs firent de la Saté
égyptienne avec leur Héra et leur Junon, épouse et
compagne de Zeus ou Jupiter.


On donne, dans la planche 19.2, une nouvelle image[288] de
Saté: sa coiffure est peinte en blanc, ses chairs sont jaunes,
et une tunique verte remplace les ailes du vautour (pl. 19). Le nom
hiéroglyphique diffère aussi, quant à la forme de ses éléments, du
nom gravé sur la planche précédente; le premier signe est composé
d’une flèche croisée sur un javelot ou trait,
armé d’un fer en forme de carreau; or, dans la langue égyptienne, la
flèche, les armes à trait de tout genre, portent le
nom de ⲥⲁϯ, Sati, ou ⲥⲁⲧⲉ, Saté[289]. On pourrait donc
regarder ce nom comme formé d’abord d’un caractère figuratif;
mais la présence des caractères phonétiques ⲧ et ⲉ à la suite du
premier caractère, prouve que ce signe ne compte ici que pour le ⲥ
seul, d’après le principe de l’écriture phonétique égyptienne, qui
représente une lettre quelconque par l’image d’un objet dont le nom, en
langue parlée, a cette même lettre pour initiale.


Le nom égyptien de la déesse ⲥⲁⲧⲉ, Saté, ou ⲥⲁϯ, Sati,
dérive de la racine ⲥⲱⲧ ou ⲥⲁⲧ, projicere, spargere,
jeter, lancer, répandre; et nous ajouterons que le mot
Sati ou Saté, nom divin, pl. 19.2, 1 et 2, étant privé
des caractères d’espèce, uræus et femme, qui en font un
nom propre de déesse, exprime, dans les textes hiéroglyphiques, l’idée
rayon (radius), lorsqu’il s’agit du soleil ou de la lumière;
les flèches d’Apollon-Soleil trouvent donc aussi leur origine dans
les monuments de la vieille Égypte, comme tant d’autres emblèmes des
divinités grecques.



  
  
  
    Planche 19.2.

  







  

  ANOUKÉ ou ANOUKI.

  (ANUCIS, ANUCÈS, ISTIA, ESTIA, VESTA.)




Les savants qui jusques ici se sont occupés de la mythologie des
Égyptiens, ont cru que ce peuple ne connut jamais de divinité dont
les fonctions eussent quelque analogie avec l’Estia des
Grecs, la Vesta des Romains. Ils appuyaient leur opinion sur
l’autorité d’Hérodote, qui a dit en effet que les noms de Héra
et d’Istia furent inconnus aux Égyptiens[290]. Mais le père de
l’histoire ne parle que des noms seulement, sans prétendre, ni
même insinuer, que les Égyptiens n’adorassent point de déesse dont les
attributions eussent certains rapports avec celles de Héra et
d’Istia de l’Olympe grec.


L’existence, dans l’ancienne religion égyptienne, d’une déesse que les
Grecs postérieurs à Hérodote assimilèrent, à tort ou à raison, à leur
Estia, est d’abord prouvée par le témoignage formel de Diodore
de Sicile[291], qui nomme Estia parmi les divinités de l’Égypte.


L’importante inscription grecque découverte aux cataractes lève
d’ailleurs toute incertitude à cet égard; car ce texte curieux nous
apprend non-seulement que la déesse Estia était adorée dans le
temple égyptien de l’île sainte de Sétès, mais il nous fait encore
connaître le nom égyptien de cette déesse: la dédicace porte en effet
ΑΝΟΥΚΕΙ ΤΗΙ ΚΑΙ ΕΣΤΙΑΙ, a Anoukis qui
est aussi Estia. Cette précieuse
synonymie a suffi pour nous conduire à distinguer, sur les monuments
d’ancien style égyptien, les images de la déesse Anouké ou
Anouki, personnage mythique dans lequel les Grecs du temps
d’Evergète IIe croyaient retrouver Estia, l’une de
leurs divinités nationales.


Dans l’inscription des cataractes, Anouké est immédiatement
nommée après Ammon-Chnouphis et après Saté, le Jupiter
et la Junon des Égyptiens; Osiris, Cronos, Hermès, ne sont mentionnés
qu’après elle, et cela seul prouve le haut rang d’Anouké dans le
Panthéon égyptien.


Ce rang distingué est démontré par les monuments originaux: deux
bas-reliefs déja cités, rapportés de Thèbes par le comte de Belmore, et
qui offrent la représentation des divinités de la famille d’Amon-Ra,
nous montrent, conformément à l’inscription des cataractes, et dans
le  même ordre, le dieu Chnouphis, la déesse
Saté et la déesse Anouké[292].


Cette dernière est reconnaissable à son nom d’abord, et en second lieu
à son costume particulier.


Son nom hiéroglyphique, composé de trois caractères
phonétiques[293] le bras étendu ⲁ, la ligne brisée
ⲛ, et le segment de cercle ⲕ, se lit ⲁⲛⲕ (Anouké,
Anouki), et il est suivi de la marque du genre féminin ⲧ, et
de l’Uræus, signe déterminatif des noms propres de déesses. La
planche 20 porte un second nom symbolique, ou plutôt un titre de
la déesse, encore inconnu.


La même planche nous montre Anouké[294] sous la figure d’une
femme assise sur un trône; sa coiffure, ceinte d’un diadème auquel
est attaché l’Uræus, insigne du pouvoir souverain, est surmontée de
plumes ou feuilles de couleurs variées, que l’on pourrait prendre
pour une fleur de lotus épanouie et engagée dans la coiffure, si sur
d’autres monuments ces feuilles ou plumes n’étaient plus allongées,
plus nombreuses, et n’affectaient la forme du beau chapiteau égyptien,
composé de feuilles de palmier[295].


L’image de cette déesse n’est point rare sur les grands édifices de
l’Égypte: nous citerons particulièrement deux grands tableaux sculptés
dans le temple d’Ammon-Cnouphis à Éléphantine, construction du
règne du Pharaon Aménophis, huitième roi de la dix-huitième dynastie,
qui régna vers l’an 1687 avant Jésus-Christ, comme une preuve de
l’antique existence du culte d’Anouké avant la venue des Grecs
en Égypte. Dans l’un de ces tableaux, Anouké est encore à la
suite d’Ammon Cnouphis et de Saté[296]; dans l’autre, le
Pharaon Aménophis fait hommage d’une corbeille de fleurs à la déesse,
qui, plus loin, accueille ce monarque, lève sur lui l’une de ses mains
en signe de protection, et lui présente de l’autre l’emblème de la vie
et le signe des panégyries ou des périodes d’années, comme pour lui
promettre un règne long et heureux[297].



  
  
  
    Planche 20.

  







  

  TPE, TPHÉ, ou TIPHÉ.

  (URANIE, LA DÉESSE CIEL.)




Les grands monuments de la Thébaïde nous offrent de nombreuses
représentations de l’Uranie égyptienne; et ces sculptures de
très-grande proportion ne permettent point de méconnaître, dans la
position habituelle du corps de cet être mythique, le Ciel
même personnifié; la Déesse, toujours reconnaissable à sa coiffure
particulière, formée de plumes ou de feuilles, est figurée sous la
forme d’une femme dont le corps, placé horizontalement et allongé hors
de toute proportion, embrasse un très-grand espace, circonscrit par les
bras et les jambes qui retombent perpendiculairement.


Les deux côtés du Zodiaque d’Esné[298] sont cernés par deux de ces
images symboliques de Tpé (le ciel); elle environne les signes
astronomiques sculptés au plafond d’Hermonthis[299]. Un des bas-reliefs
qui ornent le plafond du portique du grand temple, à Philæ, contient
deux images de Tpé, superposées et inscrites l’une dans
l’autre[300]. Un des plafonds du petit appartement qui renfermait le
Zodiaque circulaire de Dendéra, présente trois figures de Tpé,
pareillement inscrites les unes dans les autres; les Égyptiens
exprimèrent ainsi, symboliquement, les différents cieux, les
diverses régions célestes admises par leur cosmogonie. Enfin, les
Signes, les Constellations et les Décans, figurés sur les deux parties
du Zodiaque rectangulaire de Dendéra, sont encore compris entre les
bras et les jambes de Tpé, qui porte ici la coiffure ordinaire
des femmes; mais vers les mains et les pieds de ces images de la
Déesse, est sculpté le signe hiéroglyphique (pl. 20.4, no 1)
qui, partout exprimant l’idée Ciel (Tpé), est ici le nom
même de la Déesse.


Ce signe de l’idée Ciel est très-fréquemment employé dans tous
les textes en écriture sacrée; il est constamment peint en bleu,
couleur de la  voûte céleste (pl. 20.4, nos 1 et 2), et
se montre même souvent parsemé d’étoiles (nos 3 et 4); c’est
un signe figuratif: les Égyptiens comparaient le ciel au plafond
d’un édifice, et ceux de la plupart des temples sont en effet peints en
bleu et parsemés d’étoiles. Il est à remarquer aussi que le corps de
la déesse Tpé (le Ciel personnifié), tel qu’on l’observe dans
les sculptures astronomiques, est disposé de manière à rappeler la
forme générale de cet hiéroglyphe; l’imitation est plus visible encore
à l’égard du signe hiératique de l’idée Ciel (pl. 20.4,
no 5).


Des monuments beaucoup plus anciens que ceux que nous venons de citer,
nous offrent Tpé sous la forme no III. Cette Déesse embrasse
les tableaux astronomiques sculptés au plafond de l’un des tombeaux
des anciens rois à Thèbes; la Déesse est nue; le corps entier est de
couleur bleue; cinq disques sont dispersés sur son torse: ce
sont cinq Planètes; un sixième disque (la Lune), est
placé vers la bouche, et un Scarabée tenant un septième disque (le
Soleil), est figuré vers les parties sexuelles. Le Ciel, ou plutôt
Tpé (la Ciel, comme disaient les Égyptiens), était une
essence spécialement femelle, et qui ne produisait que par la force
génératrice du Soleil, dont l’essence mâle est exprimée par le Scarabée.


Les images de l’Uranie égyptienne, à Philæ et à Hermonthis,
portent aussi l’indication des Planètes; sur un bas-relief
de Dendéra, dessiné par M. le baron Denon[301], sept zones
comprises entre les pieds et les bras de la Déesse, renferment des
disques placés sur des barques, emblêmes connus des astres qui
ont un mouvement régulier et visible.



  
  
  
    Planche 20.2.

  







  

  ANOUKÉ ou ANOUKI.

  (ANUCÈS, ANUCIS, ISTIA, ESTIA, VESTA.)




On trouve aussi, sur les grands édifices construits par les Égyptiens
sous la domination des Grecs et des Romains, la représentation
de la déesse Anouké. On la voit sur l’une des faces
latérales du portique d’Esné[302], assise toujours à la suite
d’Ammon-Chnouphis, le dieu éponyme du temple, et recevant les
offrandes d’un empereur romain dont la légende n’a point été copiée.
A Déboud, en Nubie, on a figuré Anouké tenant dans ses mains
le sceptre à fleur de lotus et le signe de la vie
divine[303]. Enfin un bas-relief de Dendéra, dessiné par l’aimable et
ingénieux baron Denon qui, le premier, fit bien connaître à l’Europe
savante les merveilles de la Thébaïde, offre aussi une image de cette
déesse tenant le signe de la vie[304].


Mais le monument le plus curieux du culte d’Anouké, que l’on
puisse citer jusqu’à ce jour, est, sans contredit, un petit temple
en bois sculpté et peint, faisant partie du Musée royal égyptien de
Turin. Cet édifice, placé sur un traîneau, est précédé d’un petit
portique soutenu par deux colonnes dont les chapiteaux portent une
double tête de femme, celle même de la déesse Anouké, qui
se distingue de la tête d’Hathôr, employée également dans
les décorations architecturales, par des oreilles humaines, au lieu
d’oreilles de vache. Sur le fût des deux colonnes on a gravé deux
inscriptions hiéroglyphiques; celle de droite contient une invocation
au dieu Chnoumis ou Chnouphis, seigneur du ciel, gardien
de la contrée orientale, seigneur aux mille noms (polyonymos),
modérateur du monde, etc., pour qu’il accorde tous les
biens purs à un auditeur de justice, dont le nom n’est pas
conservé. La légende de gauche est une prière adressée à la déesse
Anouké, qualifiée de dame de la contrée orientale, dame du ciel,
rectrice de tous les dieux, œil du soleil, etc.


Ce naos ou petite chapelle, de la forme d’un carré long, était
évidemment dédié à la Vesta égyptienne, Anouké, puisque quatre
inscriptions, dont deux sont composées chacune de quatre colonnes
de caractères, et  deux d’une seule colonne verticale, ont été
gravées sur les deux montants et sur les battants de la porte, encore
parfaitement conservés, et que ces légendes ne contiennent toutes que
le nom et les titres de la déesse Anouké, déja inscrits sur
l’une des colonnes du portique: c’est ce que démontre encore mieux
la description des scènes sculptées et peintes sur deux des faces
extérieures de cette petite chapelle.


On remarque sur la face latérale gauche le dieu Chnouphis et les
déesses Saté et Anouké, assis sur des trônes, recevant
les adorations d’un auditeur de justice nommé Kasi,
lequel est accompagné de son père, de sa mère et de quatre de ses
frères ou sœurs, comme l’indiquent des légendes particulières: ces
personnages portent en main diverses offrandes et des bouquets
de lotus. Ce tableau offre donc en premier lieu la Vesta
égyptienne, associée aux deux grandes divinités Chnouphis et
Saté, dont elle est, pour ainsi dire, inséparable, et auxquelles
il est probable que les mythes sacrés attribuaient sa naissance; mais
la face latérale droite de la chapelle nous montre Anouké-Vesta
adorée séparément et avec tous les caractères distinctifs de la
divinité principale de ce petit édifice. Assise sur un trône[305], dans
un naos dont la corniche est surmontée d’une rangée d’uræus, la
déesse tient dans ses mains le sceptre et l’emblème de la vie; devant
elle sont un autel, un vase à libation et une fleur de lotus. Le naos
est porté sur une bari ou barque sacrée, à deux gouvernails décorés
de têtes d’épervier, emblèmes de la Providence, et dont la poupe et
la proue ont été ornées de deux têtes de déesse mère avec des
colliers. Vers la proue de la bari, décorée de l’œil droit, emblème
du soleil, et en face d’Anouké, s’élève un riche bouquet
de lotus; à côté sont placées d’autres offrandes. La bari sacrée est
censée flotter sur le fleuve saint, duquel dérive un canal portant
une autre barque thalamége, conduite par quatre rameurs; enfin, à la
jonction du canal et du Nil, un personnage, probablement l’auditeur de
justice Kasi, auquel appartenait la chapelle, égorge une victime
sur un autel; un de ses frères épanche l’eau d’un grand vase placé sur
une sellette; plus bas sont Kasi et toute sa famille, figurés en pied
et de plus forte proportion.


Le seul fait que la déesse Anouké est représentée assise dans un
naos porté sur une bari ou barque sacrée, suffirait d’ailleurs
pour établir que cette petite chapelle lui était plus spécialement
dédiée qu’aux autres divinités dont ce petit édifice en bois peint
présente aussi les images.



  
  
  
    Planche 20.3.

  







  

  TPÉ, TPHÉ, ou TIPHÉ.

  (URANIE, LA DÉESSE CIEL.)




Le systême mythologique des Égyptiens, quoique comprenant un nombre
fort considérable de personnages susceptibles, pour la plupart, de
revêtir plusieurs formes très-différentes, fut si bien ordonné, et la
classification des Dieux y est tellement fixe et invariable, que le
petit nombre de monuments originaux renfermés dans les collections
publiques et particulières, étudiés avec soin, suffit pour conduire
à des résultats certains; et leur comparaison, faite sans préjugé
systématique, mène à des distinctions successives, par lesquelles on
reconnaît toutes les différentes formes, le rang, le degré d’importance
et les fonctions de chaque divinité égyptienne. Ce qu’un monument
présente de vague et d’obscur est pleinement éclairci par un autre.
S’il pouvait, par exemple, rester quelques doutes sur l’expression
emblématique de la Déesse figurée sur nos planches précédentes (20.2 et
20.3), ils seraient entièrement levés par un simple coup d’œil
sur notre planche 20.4.


Cette curieuse représentation de la Déesse Tpé, ou le
Ciel personnifié, existe parmi les peintures d’un beau manuscrit
hiéroglyphique, rapporté d’Égypte par M. Thédenat, et acquis par le
Cabinet du Roi.


Le corps de la Déesse est disposé comme dans tous les bas-reliefs
astronomiques; mais il est, de plus, entièrement couvert d’étoiles;
sa coiffure n’a rien de particulier, et sa face est peinte en jaune,
couleur affectée aux femmes dans les peintures égyptiennes; la
disposition générale du corps se rapproche bien mieux ici, que sur les
bas-reliefs astronomiques, de cette forme sémi-circulaire que l’erreur
de nos sens nous fait attribuer à ce que nous nommons la voûte
céleste.


Deux barques symboliques parcourent le Ciel, figuré par le corps étoilé
de la Déesse; l’une, placée sur les parties inférieures de ce corps,
monte, en se dirigeant des pieds vers la tête, comme l’indique
le sens dans lequel est tournée la face du personnage principal,
assis dans la barque, ou Bari sacrée. A sa tête d’Epervier,
surmontée du disque,  ornée de l’Uræus, on ne peut méconnaître
ici le Dieu Phré, le Soleil personnifié[306], et placé
sur la barque, emblême habituel du mouvement des astres. Cette grande
Divinité, qui tient sur ses genoux le signe de la vie divine, est
assistée par deux personnages mythiques, Divinités Parèdres,
dont il sera question ailleurs.


Phré, (le Soleil), paraît une seconde fois, dans sa barque
sacrée; mais à la partie opposée du Ciel: ici la barque descend,
comme l’indique la direction de la proue, et la face du Dieu tournée
vers le bas.


Il est de toute évidence que ces deux barques expriment,
symboliquement, la course du Soleil dans la vaste étendue des cieux;
l’une, celle qui monte, désigne le Soleil à l’orient, et versant dans
l’espace, des torrents de lumière, indiquée par les points de couleur
rouge qui environnent la barque et le Ciel; l’autre, celle qui descend,
nous montre cet astre quittant l’horizon, à l’instant où la lumière
disparaît entièrement. Il n’est point inutile de remarquer, enfin,
que le disque du soleil levant est peint de couleur d’or, tandis qu’à
l’occident il est d’un rouge foncé.


Dans le manuscrit original, cette image, si bien caractérisée, de la
Déesse Tpé, le Ciel, ou l’Uranie égyptienne, enveloppe une scène
symbolique, que nous ferons connaître lorsque nous traiterons des
divers personnages qui la composent.



  
  
  
    Planche 20.4.

  







  

  SOVK, PETBE, PÉTENSÉTE.

  (SUCHUS, CRONOS, SATURNE.)




Plusieurs mythographes, à l’exemple de Jablonski[307], ont avancé
formellement que les Égyptiens n’adoraient aucune Divinité dont les
attributions fussent analogues à celles du Dieu Grec Cronos, le
Saturne des Latins. Mais l’existence d’un tel personnage dans le
culte Égyptien est attestée par les témoignages les plus respectables
de l’antiquité classique.


La vieille chronique, fragment précieux qui nous a conservé, en langue
Grecque, le systême chronologique de l’Égypte, nomme parmi les Dynastes
divins qui régnèrent avant les hommes, le Dieu Cronos[308];
Manéthon, prêtre Égyptien, écrivant l’histoire de sa patrie, place
également un Dieu, qu’il appelle Κρόνος, à la manière grecque,
parmi les Dynastes, et immédiatement avant Osiris[309]; Diodore de
Sicile donne aussi Cronos pour une des principales Divinités
de l’Égypte; il ajoute de plus que ce Dieu régna aussi dans cette
contrée, et qu’ayant épousé la Déesse Rhéa, il fut, selon une certaine
tradition, père d’Osiris et d’Isis[310]; cette dernière opinion est
partagée par Plutarque[311]; enfin des médailles gréco-romaines des
nomes de l’Égypte, offrent comme l’image d’une Divinité locale, celle
du Cronos des Grecs, le Saturne des Latins, tenant sur sa
main, selon la pratique employée dans la plupart de ces médailles de
nomes, l’animal symbole vivant du Dieu Égyptien assimilé à la Divinité
Grecque, et cet animal est un crocodile.


Une indication aussi précieuse a suffi pour nous faire retrouver la
représentation du Saturne Égyptien dans les sculptures sacrées[312];
ce Dieu à tête de crocodile, et dont nous donnerons l’image et la
description à la planche no 22, porte un nom phonétique, qui se lit
CBK ou  CVK, Sevk, Sovk ou Sovg, et ce nom a
été connu des anciens Grecs[313]. On retrouve ce même nom divin à côté
du personnage de forme toute humaine, reproduit sur notre planche no
21. C’est là incontestablement la forme la plus simple du Cronos
Égyptien.


La coiffure du Dieu est surmontée de cornes de bouc souvent flanquées
de deux uræus, comme celles de ce Dieu à tête de crocodile[314], parce
qu’on supposait que cette Divinité avait régné sur l’Égypte. Dans
l’ordre des Dynastes, Sovk était le dernier des douze Dieux,
c’est pour cela qu’on lui donnait, parmi les Égyptiens, l’épithète
Νεώτατος θεὸς, le plus jeune des Dieux[315]. Les cornes
supportent deux grandes plumes ou feuilles de couleurs variées, et un
disque, à cause de la planète de Saturne.


Les sculptures des temples nous montrent Sovk accueillant divers
souverains de l’Égypte; ce Dieu donne le signe de la vie divine au
Pharaon Aménophis II, dans un des bas-reliefs du temple de Chnouphis, à
Éléphantine[316].


Sovk, comme toutes les Divinités Égyptiennes, reçut des noms
et des surnoms différents. Il est appelé ΠΕΤΒΕ, Petbé, dans un
manuscrit copte-thébain[317]; l’inscription Grecque des cataractes le
surnomme ΠΕΤΕΝΣΗΤΗΣ, mot qui, transcrit en lettres coptes, ΠΕΤΗΕΝΣÈΤÉ,
Pethensété, signifie, celui qui réside dans Sété;
l’inscription établit en même temps que Sété est le nom Égyptien
de l’île où ce monument a été découvert par M. Rüppel.



  
  
  
    Planche 21.

  







  

  SOVK.

  (SUCHUS, CRONOS, SATURNE.)




Le dieu Sovk, qui, dans la planche no 21, est totalement de
forme humaine, se montre ici avec la tête de l’animal qui lui était
spécialement consacré; c’est celle d’un crocodile, amphibie redoutable,
qui peuple le grand fleuve auquel l’Égypte doit sa prospérité, et
presque son existence. Les médailles grecques de l’Égypte, prouvent, en
effet, que le crocodile fut l’emblême du Cronos Égyptien; une médaille
d’Antonin, frappée à Alexandrie, montre, à son revers, le dieu grec
Cronos, la tête surmontée d’un disque, en sa qualité de planète, la
harpè dans la main gauche, et un crocodile sur la main droite.
C’est ainsi que sur les médailles grecques des nomes d’Apollonopolis,
de Thèbes, de Tentyra, d’Hermopolis, de Mendès, etc., les dieux
Égyptiens répondant à Apollon, Zeus, Aphrodite, Hermès et Pan, se
montrent au revers de ces médailles, costumés à la grecque, mais tenant
aussi sur leurs mains un épervier mithré, un bélier, un épervier, un
ibis et un bouc, animaux que les Égyptiens avaient consacrés à ces
divinités, qui, presque toutes, en empruntent la tête sur les monuments
du premier style.


Le crocodile fut choisi de préférence à tout autre animal, pour
devenir le symbole de Souk, le Cronos ou Saturne Égyptien, le
dieu du temps, parce que, selon la doctrine sacerdotale, cet amphibie
est l’emblême du temps[318]. Dans le systême hiéroglyphique,
diverses parties isolées du crocodile, expriment, de plus, des
phénomènes célestes, qui tous ont servi de base aux divisions du temps.
Les deux yeux de cet animal signifient le lever du Soleil
ou d’un astre (Ἀνατολὴ); le crocodile recourbé désignait le
coucher (Δύσις), et sa queue, les ténèbres, l’obscurité de
la nuit (Σκότος)[319]. Les écrivains Grecs nous font  connaître les
villes de l’Égypte dans lesquelles le crocodile, ou plutôt le dieu dont
cet animal fut l’emblême spécial, était principalement adoré; ce furent
surtout Ombos, Coptos, et Arsinoé qui, avant le règne des Lagides,
portait parmi les Grecs le nom de Crocodilopolis.


Les bas-reliefs du grand temple d’Ombos offrent, en effet, l’image
du dieu à tête de crocodile, accompagné de son nom hiéroglyphique
Ⲥⲃⲕ ou Ⲥⲃϭ sovk, Sovg, reproduite un très-grand nombre
de fois, et occupant le premier rang dans une moitié du temple qui
a été construit par les Égyptiens, en l’honneur des dieux SOVK et
Aroëris, sous le règne de Ptolémée Philométor et
de Ptolémée Évergète II son frère, dont les légendes royales couvrent
toutes les parties de ce superbe édifice. Les médailles du nome Ombite,
portent à leur revers un crocodile ayant la queue recourbée,
absolument semblable à celui qui, sur les bas-reliefs Égyptiens,
termine le nom hiéroglyphique du dieu SOVK[320], ou qui seul tient la
place de ce nom lui-même, comme caractère figuratif.


Les médailles de Crocodilopolis ou Arsinoé, portent à
leur revers soit un crocodile semblable, soit, comme les médailles de
Coptos, l’image même de Cronos. Dans les temps antiques, on nourrissait
dans le lac voisin d’Arsinoé, un crocodile qui, à l’époque même
de Strabon, vivait des offrandes, en vin et en mets de différente
nature, apportées par les dévots, et que les prêtres mettaient dans
la gueule de l’amphibie apprivoisé. Ce savant géographe nous apprend
aussi que ce crocodile sacré s’appelait Σουχος (Souchos), ce qui est
le nom même du dieu SOVK, dont il était l’emblême; c’est ainsi que
le bœuf sacré de Memphis et le bouc de Mendès, se nommaient Apis et
Mendès, comme les dieux dont ils étaient les symboles; c’est encore
ainsi que sur les bas-reliefs Égyptiens, les images des animaux
sacrés, le bélier, l’ibis, le schacal, le crocodile, etc., portent
les noms hiéroglyphiques Amon, Thouth, Anébo
et Sovk, qui sont ceux des dieux mêmes qu’ils représentent
symboliquement.



  
  
  
    Planche 22.

  







  

  BOUTO,

  LETÔ, LATONE, NYX, LES TÉNÈBRES PREMIÈRES.




On remarque, parmi les innombrables images de personnages mythiques,
sculptées sur les grands édifices de l’Egypte, celles d’une Déesse dont
la carnation est presque constamment verte: mais l’attribut particulier
qui la distingue de Néith, d’Athyr, de Selk,
d’Isis, et de toutes les autres divinités femelles des trois
ordres, est la partie inférieure de la coiffure Pschent ornée du
lituus, qui couvre toujours sa tête. Son nom, en écriture sacrée, est
composé d’un caractère symbolique présentant à l’œil la forme de deux
arcs réunis et liés par leur partie convexe; ces armes, quelquefois
accompagnées de deux flèches croisées, sont suivies des signes
caractéristiques du genre féminin.


En étudiant avec soin les légendes hiéroglyphiques tracées à côté de
ces images, j’ai reconnu qu’elles se rapportaient, sans aucun doute, à
deux personnages mythiques bien distincts, puisque on lit dans les unes
les titres: Grande Mère génératrice du Soleil[321],
ou bien Mère du Soleil[322]; et dans les autres, ceux de
Grande Déesse Mère, fille du Soleil. Il est évident
que, dans la théogonie égyptienne, il exista deux Déesses qui eurent
les mêmes attributs et presque le même nom: mais l’une, considérée
comme mère du dieu Phrè ou du Soleil père de tous les
Dieux du second ordre et aïeul de tous ceux du troisième, appartenait
incontestablement à la classe des plus anciens Dieux qui, au nombre
de huit, formaient le premier et le plus haut degré de la hiérarchie
céleste; l’autre Déesse, en sa qualité de fille du Soleil, était
nécessairement rangée parmi les divinités du second ou du troisième
ordre. Il est démontré en effet, par la comparaison des textes
égyptiens en écriture sacrée, que l’ordre généalogique des divinités,
fixe pour l’ordinaire le rang de chacune d’elles.


Les titres honorifiques portés par la Déesse figurée sur notre planche
23, ne permettent point de douter que ce personnage ne jouât un rôle
important dans les mythes sacrés de l’Egypte. La mère du Soleil
ou du Dieu Phrè, devait nécessairement appartenir à la première
classe des Dieux; et si l’on recueille les documents que les anciens
auteurs nous ont transmis sur la Déesse égyptienne Bouto, il
deviendra évident que cette même planche nous en offre l’image.


En effet, Hérodote nous apprend que Bouto fut une des plus
anciennes divinités de l’Egypte, et qu’on la comptait au nombre
des Dieux du premier ordre (note 3). Les Grecs qui, en
donnant aux divinités égyptiennes  des noms tirés de leur propre
mythologie, suivirent des règles constantes fondées sur une ancienne
communication entre les deux peuples, assimilent constamment à leur
Déesse Létô (la Latone des Romains), celle que l’on
appelait Bouto parmi les Égyptiens[323]; comme cette dernière,
la Létô des Grecs passait pour être la mère du Soleil
(Apollon). Enfin l’identité de ces deux personnages sera complètement
prouvée, si nous recherchons l’expression symbolique que chacun des
deux peuples rattachait à ces Déesses. Selon les Grecs qui, en cela
comme dans les attributions données à la plupart de leurs Dieux, se
sont conformés aux vieilles traditions égyptiennes, Létô était
le symbole de la Nuit, ou plus directement, des ténèbres
primordiales qui enveloppaient le monde[324]: c’est sous un
pareil point de vue que les Egyptiens considérèrent Bouto,
ainsi que le prouve incontestablement le choix seul de l’animal qui
devint son symbole vivant. La Mygale, ou Musaraigne,
fut l’emblême de la Latone égyptienne, et les corps embaumés de ces
animaux sacrés étaient déposés dans les sépulcres de la ville éponyme
de Bouto[325]. On a cherché, dans les temps anciens, à expliquer
cette consécration, en disant que la Déesse s’était métamorphosée en
mygale pour échapper à la rage de Typhon[326]; mais cette idée-là est
purement grecque, et Plutarque nous a conservé à cet égard la véritable
tradition égyptienne. «La Mygale, dit-il, a reçu des honneurs
divins parmi les Égyptiens, parce que cet animal est aveugle,
et que les Ténèbres sont plus anciennes que la
Lumière»[327]. La Mygale, et par conséquent la Déesse
Bouto, furent donc le symbole de l’antique nuit, des ténèbres
primordiales antérieures à la lumière.


Ces divers textes d’anciens auteurs, et presque tous ceux que nous
aurons l’occasion de rapporter dans l’explication des planches
relatives à la Déesse Bouto, ont été rapprochés par Jablonski
qui les cite dans son Panthéon[328]. Mais ce savant mythographe,
sacrifiant à son système favori qui fut de ne voir, dans la plupart des
Déesses égyptiennes, que les emblèmes des diverses phases de la Lune,
a récusé, sans raison, les témoignages de l’antiquité, et prononçant
arbitrairement que le passage de Plutarque sur la Mygale n’était
point conforme à la doctrine des Egyptiens, a prétendu reconnaître
dans Bouto, non la Nuit personnifiée, ce qu’elle était
réellement, mais une simple allégorie de la Pleine-Lune[329]. On
peut voir dans l’explication de nos planches 14, 14.2, et 14.3, que
la Lune, divinité mâle chez les Égyptiens, ne put avoir
que des rapports très-éloignés avec la série entière des Déesses
égyptiennes.



  
  
  
    Planche 23.

  







  

  BOUTO,

  NOURRICE DES DIEUX.




Cette déesse, l’emblême de l’antique Nuit ou des
ténèbres primitives, source féconde d’où sortirent une foule d’êtres
vivants, fut considérée par les Egyptiens ainsi que dans la cosmogonie
des Grecs et de la plupart des peuples orientaux, comme cette obscurité
première qui, enveloppant le monde avant que la main toute puissante
du Démiurge eût créé la lumière et ordonné l’univers, renfermait
dans son sein les germes de tous les êtres à venir. Aussi, les vers
des orphiques, vénérables débris de la plus ancienne théologie des
Grecs, et qui contiennent des doctrines conformes, sur presque tous
les points, à celles des Egyptiens[330], donnent-ils à la déesse
Nyx (la Nuit primitive), les titres de Πρεσϐυγένεθλ’
ἀρχὴ πάντων, première née, commencement de tout, Οἰκε
θεῶν, habitation des Dieux, et celui de Θεῶν γενέτειρα,
génératrice des Dieux, titres qui répondent exactement aux
qualifications grande Déesse mère des Dieux, et génératrice
des Dieux Grands, données à Bouto dans les légendes
hiéroglyphiques gravées sur la tunique d’une statue qui tient dans ses
mains une image de divinité placée dans un petit Naos[331]. Un
monument semblable, mais de basalte vert, et seulement d’un pied de
hauteur, a jadis existé dans la collection de feu l’abbé de Tersan; il
représente, d’après l’inscription hiéroglyphique sculptée sur le dos
du personnage, Aménoftèp fils d’Horus et de Tsenisis, et
petit-fils du roi Psammitichus second, tenant aussi un petit
naos dans lequel la déesse Bouto est figurée en plein
relief. Tous les individus nommés dans cette inscription, prennent
le titre de chéri de Bouto, divinité qui paraît avoir été la
protectrice des Pharaons de la XXVIe dynastie égyptienne.


On donnait avec raison le surnom de mère des Dieux à la déesse
Bouto, puisque, unie au dieu Phtha, elle avait enfanté
Phrè ou le Soleil, desquels naquirent ensuite tous les
autres Dieux. Hélios ou le Dieu-Soleil des Grecs, passait
aussi pour fils de la déesse Nyx[332] (la Nuit).


Le culte de la déesse Bouto, divinité du premier ordre, et
l’une des  émanations directes d’Amon-ra, fut très répandu en
Egypte. Plusieurs villes lui furent consacrées, et portèrent même son
nom, si nous en croyons les Grecs; Hérodote[333] parle, d’une manière
très-détaillée, de la ville de Bouto située en basse Egypte
vers l’embouchure de la Branche sébénnytique; le temple de la Déesse
était orné de portiques d’une vaste étendue, et renfermait cette
fameuse chapelle monolithe qui avait plus de cinquante pieds dans
tous les sens. Il paraît même que le bras du Nil qui se jetait dans
la mer à une petite distance de cette ville, avait reçu le surnom de
Branche thermoutiaque en l’honneur de la Déesse; car le mot que
les Grecs ont écrit Θέρμουθις, Τερμουτὶς, Θερμουτὶς et Θερμοὺτ, nous
paraît être la transcription exacte d’un titre porté par les grandes
déesses de l’Egypte, et surtout par Bouto, titre écrit ϫⲣⲙⲟⲩⲧ,
Tjermout ou Djermout dans les textes hiéroglyphiques, et
signifiant grande ou puissante mère. Une seconde ville du
même nom, située au nord de Memphis et sur la rive occidentale du Nil,
adorait spécialement la mère des Dieux Bouto, circonstance qui
fit donner à ce lieu, par les Grecs, le nom de Létopolis, la ville
de Léto ou Latone.


Bouto passait aussi, dans la croyance des Egyptiens, pour la
nourrice de certains Dieux. On disait qu’Isis avait confié à cette
divinité ses deux enfants Horus et Bubastis; et ce
précieux dépôt fut caché dans l’île de Chemmis située dans le
lac voisin de la ville de Bouto, île que la Déesse rendit flottante
pour dérober les deux jumeaux aux poursuites et aux recherches de
Typhon.


La singulière image de Bouto, reproduite sur notre planche
23.2, est tirée du fameux torse Borgia, sur lequel sont
représentées la plupart des divinités égyptiennes; un sujet semblable
est figuré sur un scarabée de la riche collection de M. Durand, ainsi
que sur une petite statue qui appartient à M. Julliot[334]; la Déesse
caractérisée par la portion inférieure du Pschent, qui couvre
sa tête, donne son sein à deux crocodiles qu’elle semble
allaiter avec tendresse. Cette scène fait-elle allusion à l’enfance
d’Horus et de Bubastis, élevés secrètement sur les eaux
du lac sacré; ou bien se rapporte-t-elle à l’éducation de quelques
autres divinités? c’est ce qu’il est impossible de décider entièrement
dans l’état actuel de nos connaissances sur les mythes sacrés de
l’Egypte.



  
  
  
    Planche 23.2.

  







  

  AHA, AHI, AHÉ ou ÉHÉ,

  LA VACHE DIVINE.




Le taureau, le bœuf et la vache, qui vivent dans des climats si
opposés, jouent aussi un grand rôle dans le systême cosmogonique et
les croyances religieuses de nations qui sont d’origines différentes;
l’Europe, l’Afrique et l’Asie, ont également compris ces animaux dans
leurs rites, leurs symboles et leurs allégories; et les voyageurs
racontent qu’on montre encore au Japon, dans une pagode célèbre, un
taureau d’or massif placé sur un autel: son cou est orné d’un collier
précieux, et il frappe de ses cornes un œuf flottant sur la surface
des eaux. Les docteurs du pays expliquent très-bien cette action: cet
œuf, au temps du chaos, contenait le monde et flottait sur les eaux;
il se fixa sur une matière solide venue du fond de la mer à sa surface
par l’attraction de la lune; et un taureau, dont ces docteurs ne
disent pas l’histoire, fit sortir le monde de cet œuf en le frappant
avec ses cornes: en même temps il anima l’homme par son souffle. Tous
les mythographes ont aussi parlé, bien ou mal, du taureau et de la
vache figurés sur les monuments religieux des Égyptiens. Nous aurons
bientôt l’occasion de montrer le taureau dans une scène symbolique
très-intéressante pour l’explication de quelques traditions grecques;
nous nous occuperons d’abord de la vache divine qui se voit
fréquemment dans les monuments de l’ancienne Égypte.


La dernière grande division des Rituels funéraires égyptiens,
qui contient les oraisons et les supplications adressées au nom du
défunt aux plus grandes divinités du pays, à celles qui tenaient le
rang suprême dans les régions célestes, présente presque toujours,
parmi les peintures qui la décorent, l’image d’une vache décorée
d’ornements assez  variés, mais dont la tête est constamment
surmontée d’un disque peint en rouge, et flanquée de deux
grandes feuilles ou plumes de couleurs variées. Le
col de cet animal est orné d’un collier, auquel est suspendu tantôt
l’emblème de la vie divine (la croix ansée), tantôt la
tête de femme à oreilles de vache, symbole de la Vénus
égyptienne[335]. Le corps de la vache est blanc ou bien
peint en jaune clair, et la housse qui parfois le recouvre est
ordinairement rouge.


Le nom hiéroglyphique de cette génisse sacrée se présente sous
plusieurs formes différentes, mais exprimant toutes les mêmes
sons d’une manière plus ou moins complète. La forme la plus
ordinaire (légende no 2), peut se transcrire en lettres coptes
ⲁϩⲁ, ⲁϩⲉ, ⲁϩⲓ, ou bien ⲉϩⲉ, ⲉϩⲓ. La légende no 3 ne diffère de la
précédente que par l’emploi d’un caractère homophone, la feuille
à la place de l’oiseau, et la légende no 4 n’en est qu’une
abréviation terminée par le caractère ⲧ, signe du genre féminin,
exprimé dans les autres noms hiéroglyphiques par ⲧ et ⲥ, marques
constantes de ce genre dans la langue égyptienne parlée. Dans quelques
textes, au lieu du nom propre même, on lit la simple qualification
LA GRANDE VACHE-REINE ou déesse (légende no 5).


L’importance du rôle que jouait dans la mythologie égyptienne cette
génisse considérée non comme un simple animal sacré nourri dans un
temple, mais comme forme symbolique propre à un être divin, est
suffisamment dénotée par la légende no 1 qui accompagne souvent son
image dans les papyrus hiéroglyphiques: Ahé (vache) la
grande, GÉNÉRATRICE DU DIEU SOLEIL.


Ainsi le dieu Phré ou le dieu soleil (Hélios) qui, dans
la théogonie égyptienne, fut considéré comme le père de tous les dieux
de la seconde ou de la troisième classe, devait la naissance à la
vache Ahé; cet être mythique fut donc aussi une des principales
divinités, l’une des plus anciennes et par suite des plus
vénérées, puisque, dans l’olympe égyptien, l’ordre seul de la naissance
réglait toujours le rang et l’importance de chaque divinité.



  
  
  
    Planche 23.3.

  




L’extrême incertitude des signes de voyelles, dans la partie phonétique
 de tous les textes hiéroglyphiques, ne nous permet point encore
de décider si le nom de la grande vache sacrée, lu ⲁϩⲉ (Ahé)
ou ⲁϩⲓ (Ahi), doit être rapporté au mot égyptien ⲁϩⲉ ou
ⲁϩⲓ, LA VIE, vita, l’AME (anima), ou
bien aux mots ⲁϩⲏ[336] ou ⲉϩⲉ (Ahi, ÉHÉ) qui, dans
différents dialectes de la langue égyptienne, signifient bœuf et
vache. J’avoue, toutefois, que la présence habituelle de l’image
d’une vache à la suite de ce nom propre phonétique, me
porte à préférer le second rapprochement au premier, et à ne voir,
dans le groupe hiéroglyphique phonétique, que les sons de la langue
parlée répondant au caractère figuratif VACHE qui les
suit immédiatement. Je pourrais citer un très-grand nombre de groupes
phonétiques accompagnés ainsi d’un caractère figuratif représentant au
propre l’objet exprimé par les signes de son.


On a déja dit (explication des planches 23 et 23.2) que, selon
la doctrine égyptienne telle que les monuments eux-mêmes nous la
présentent, le dieu Phré, ou le soleil, était regardé comme le
premier né de la déesse Bouto, ou la nuit primordiale
personnifiée. La vache divine Ahé étant aussi produite comme
mère du même dieu par des autorités semblables, il est tout naturel de
penser que cette vache ne fut qu’une des formes symboliques données
à la déesse Bouto considérée dans certaines attributions
particulières. C’est ce que confirme pleinement le tableau emblématique
gravé sur notre planche 23.4, que je trouve sculpté, au milieu
d’une foule d’autres également importants, sur le fameux torse égyptien
qui fit jadis partie de la belle collection du cardinal Borgia.


La vache divine est debout sur un énorme uræus ou aspic, dont
la tête est celle d’un lion surmontée du disque solaire;
l’uræus est ailé, et sa queue se termine par une tête de
bélier. Au col de la vache est suspendu l’emblème de la vie
divine, et on a figuré vers ses pieds antérieurs l’œil
sacré, symbole du soleil. Le bélier, emblème d’Amon-Ra, comme
le prouve sa coiffure décorée des deux longues plumes du dieu, est
accroupi et repose sur le dos de la vache Ahé. 


Il serait difficile, sans risquer de tomber dans de très-graves
erreurs, de vouloir pénétrer, d’après l’état actuel de nos
connaissances sur les mythes sacrés des égyptiens, dans le sens
intime du tableau symbolique figuré sur le torse du musée Borgia.
Contentons-nous d’y reconnaître avec certitude la mère du soleil
mise en contact avec le démiurge Amon-Ra, le père des dieux
et la source première de toute génération céleste et terrestre. La
légende en caractères hiéroglyphiques, qui accompagne et explique en
quelque sorte cette bizarre composition, établit clairement ce que
de simples considérations tirées de faits reconnus nous portaient à
supposer déja, savoir: que Ahé, ou la vache divine, n’est
qu’une des formes emblématiques de la déesse Bouto, la Latone
égyptienne. L’inscription de ce tableau porte en effet (planche 23.4,
légende no 1): Bouto-Ahé génératrice du soleil, ou si l’on
veut Bouto vache génératrice du soleil. Les mots ⲁϩⲉ, et ⲙⲁⲥ
(génératrice), sont écrits en abrégé dans le texte original.



  
  
  
    Planche 23.4.

  







  

  RÉ, RI, PRÉ, PHRÉ, ou PHRI.

  (HÉLIOS, LE SOLEIL.)




Le Dieu suprême Ammon-Cnouphis, et son fils, le Dieu
Phtha, ou Phtah, occupaient les deux premiers rangs parmi
les personnages mythiques de la théologie égyptienne; car Nèith,
émanation d’Ammon, ne formait, au fond, qu’un seul Être avec le Premier
Principe qui l’avait manifestée. Ammon et Phtah régnaient
dans le monde intellectuel, dans le monde supérieur; un Être, moins
ancien que les deux autres, gouvernait l’univers matériel, le monde
physique: c’était Phré, ou le Dieu-Soleil.


Cet Être divin, l’Œil du Monde et l’Ame de la Nature[337], était fils
de Phtha[338], l’Intelligence active qui organisa l’Univers;
Phré régna après son père: c’est le second des Dynastes de
l’Égypte.


Les représentations de Phré sont très-multipliées dans les
sculptures des grands monuments. Il s’y montre sous une forme
humaine; mais avec une tête d’Épervier, surmontée d’un disque,
habituellement peint de couleur rouge; c’est l’image du disque
solaire. Les Égyptiens donnaient à ce Dieu une tête d’Épervier
«Parce que cet animal est fécond et de longue vie; il semble, plutôt
que tout autre volatile, devoir être l’emblême du Soleil;
car, doué, par la Nature, d’une puissance particulière et occulte,
il tient ses yeux fixés sur les rayons de cet astre; c’est pour cela
que le Soleil; considéré comme le Seigneur de la Vision,
est ordinairement représenté Hiéracomorphe (sous une forme
d’Epervier)»[339].


Cette planche nous offre, en effet, le Dieu avec une tête
d’Épervier; le disque placé sur sa tête est entouré par
le corps du Serpent Uræus, emblême de la puissance suprême, et
qui rappelle le règne du Dieu avant les Dynasties humaines. Cette belle
image de Phrè est tirée d’un des bas-reliefs du tombeau royal
découvert, à Thèbes, par M. Belzoni. 


Les deux premiers signes de la légende no 1, sont phonétiques,
et forment la syllabe PH (Rè), qui est le nom du
Soleil, et du Dieu, lui-même, en langue égyptienne. Le groupe
suivant, dans lequel domine l’Épervier, ayant la tête surmontée du
disque, est le nom symbolique du Dieu, dont les deux signes
précédents indiquent la prononciation; les quatre derniers caractères
répondent aux mots égyptiens, NOUTE NAAF NEB MPÈ, Dieu-Grand,
Seigneur du Ciel, titres ordinaires de cette Divinité. Les
groupes hiéroglyphiques 2 et 3, sont des variantes figuratives des
mêmes noms divins, et répondent aux mots RÈ NOUTE, le Dieu Rè;
le no 4 n’en diffère que par la forme symbolique du signe final
Dieu; les variantes 5 et 6, montrent le disque du Soleil, décoré
de l’Uræus, comme celui qui surmonte la tête du Dieu. On a
placé, sous le no 7, les formes hiératiques de ce nom divin, qu’on
trouve fréquemment tracé en lettres grecques, et écrit ΦΡΗ ou ΦΡΙ, sur
les pierres gravées gnostiques ou basilidiennes. ΦΡΗ n’est que le mot
égyptien ΡΗ (Rè ou Ri), précédé de l’article du genre
masculin Φ (Ph). On disait ΦΡΗ, Phrè ou Phri, en
dialecte memphitique, et ΠΡΗ, Prè ou Pri en dialecte
thébain.


Comme le Dieu Phtah, son père, le Dieu Phrè était le
protecteur spécial des souverains de l’Égypte, que l’on considérait
comme membres de la famille de cette Divinité: aussi les Pharaons, les
Lagides, et les Empereurs romains, portent-ils constamment, dans leurs
légendes hiéroglyphiques, les titres fastueux: Fils du Soleil, Né du
Soleil, Fils préféré du Soleil, Approuvé par le Soleil, Roi, comme le
Soleil, des régions inférieures et supérieures.



  
  
  
    Planche 24.

  







  

  L’ÉPERVIER,

  EMBLÊME VIVANT DE PHRÉ (LE SOLEIL).




Parmi les images d’animaux sacrés, figurées sur les monuments égyptiens
de toutes les époques, celles de l’Épervier sont, sans aucun
doute, les plus multipliées; et cela vient de ce que cet oiseau fut
à la fois l’emblème de plusieurs divinités différentes. Aussi le
trouve-t-on représenté au revers des médailles de neuf des Nomes
de l’Égypte, soit seul, soit placé sur la main d’un grand nombre
de personnages mythiques dont les attributions furent cependant
bien distinctes. Mais alors l’épervier porte toujours des insignes
particulières, lesquelles caractérisent, d’une manière très-précise,
chacune des divinités dont il devient successivement le symbole.


Selon les préjugés populaires, cet oiseau affectionnait
particulièrement l’Égypte, et si nous écoutons Ælien, «les Égyptiens
choisissaient deux éperviers pour les envoyer observer les îles
désertes de la Libye; les Libyens célébraient ce voyage par une
fête, et les deux oiseaux se fixaient dans celle des îles qui leur
paraissait la plus convenable; là, ils faisaient leurs petits en
sûreté, chassaient aux moineaux et aux colombes; enfin, lorsque leurs
petits étaient assez forts pour voler, ils les reconduisaient en Égypte
comme dans leur véritable patrie[340].» On savait aussi que cet oiseau
est susceptible de s’attacher par les bienfaits; les Égyptiens les
captivaient par la douceur des mets; ainsi apprivoisés, les éperviers
devenaient très-familiers et ne faisaient jamais de mal à ceux qui leur
avaient prodigué de si bons traitements[341]. Ils rendaient d’ailleurs,
disait-on, de véritables services à l’homme en détruisant les cérastes,
les scorpions et autres petites bêtes venimeuses[342].


C’est à cause de ces bienfaits envers la terre d’Égypte qu’il
purgeait du reptile le plus dangereux, et parce que l’on citait
la fécondité et la longévité de cet oiseau, qu’il
devint d’abord pour les Égyptiens le signe  symbolique de l’idée
Dieu[343]. Mais supposant aussi que l’épervier était d’une
nature ignée, comme le soleil, et très-destructeur,
comme ce même Dieu à la colère duquel ils attribuaient les maladies
pestilentielles[344]; persuadés enfin que seul d’entre les êtres
vivants, l’épervier avait la faculté de fixer ses yeux sur le disque
éblouissant du soleil[345], ils le consacrèrent d’abord à cette grande
divinité qu’ils représentaient emblématiquement sous la forme même d’un
épervier[345].


Cet oiseau de proie fut ainsi introduit dans les sanctuaires de
l’Égypte, comme une image vivante du dieu Phrè ou le soleil
personnifié. Sa représentation est reproduite dans des poses
très-variées, soit sur les bas-reliefs qui décorent les grands édifices
de l’Égypte, soit dans les peintures des catacombes et des cercueils
de tous les âges. Mais partout l’épervier, emblème de Phrè,
est spécialement caractérisé par une image du disque solaire
placé sur sa tête, ainsi qu’on le voit dans notre planche 24.2,
extraite des riches peintures qui couvrent l’enveloppe intérieure d’une
momie du cabinet de M. Durand.


C’est ce disque souvent orné de l’uræus, qui distingue
l’épervier symbole du soleil, roi du monde physique, des
divers éperviers sacrés, emblêmes de la déesse Hathôr et des dieux
Phtah-Sokari, Mandoulis, Aroéris, Horus,
etc., etc. On doit remarquer aussi que l’épervier, la tête surmontée
du disque, forme, dans l’écriture hiéroglyphique, le nom symbolique
du soleil.


Les légendes gravées sur notre planche 24.2, sous les Nos 1,
2, 3 et 4, sont communes au dieu Phrè et à l’épervier son
emblème: la première, le soleil-dieu, est symbolico-figurative;
la seconde est purement symbolique, le soleil; la troisième est
formée du nom phonétique du soleil RÈ, suivi du nom symbolique; la
quatrième est la forme hiératique des légendes hiéroglyphiques 1 et 2.


Ceux d’entre les Égyptiens qui avaient une dévotion particulière pour
le dieu Phrè, nourrissaient avec soin des éperviers; aussi a-t-on
découvert assez fréquemment dans les catacombes de l’Égypte, des momies
de ces oiseaux préparées avec une certaine recherche.



  
  
  
    Planche 24.2.

  







  

  LE SPHINX DU DIEU PHRE,

  OU DU SOLEIL.




Quoique Phré, ou le Dieu-soleil, reçût de l’Égypte entière
un culte très-solennel, et que peu de grandes divinités aient été
l’objet de tant d’hommages, ses représentations au propre offrent, en
général, peu de variétés soit dans l’ensemble, soit dans les détails
des attributs; tandis que certains Dieux et quelques Déesses d’un rang
très-inférieur à celui du premier né de Phtha, se montrent, sur les
monuments, sous des formes très-différentes, soit qu’ils empruntent
la tête de divers animaux, soit par le changement des emblêmes et des
décorations qui servent à les distinguer dans telle ou telle de leurs
attributions divines. Mais si les images du Dieu Phré sont
presque toujours semblables, il existe une très-grande variété dans les
symboles consacrés à rappeler l’idée de cet être bienfaisant, de ce roi
conservateur du monde physique.


Parmi ces emblêmes, dont il a paru indispensable de comprendre la série
entière dans ce recueil, l’animal fantastique gravé sur cette planche
n’est pas un des moins importants; et quoique jusqu’ici on ait voulu
regarder le Sphinx comme un emblême exclusif des mystères du
débordement, de la terre d’Égypte, ou de tout autre phénomène céleste
ou terrestre, il est indubitable que le Sphinx est, dans certaines
occasions, un symbole du soleil ou du Dieu Phré, sur les
monuments d’ancien style égyptien. La légende hiéroglyphique, peinte à
côté de celui que nous publions aujourd’hui, contient textuellement, en
effet, l’expression des idées Ré (le soleil) Dieu grand
seigneur du ciel: c’est le texte même d’une formule inscrite sur
l’obélisque transporté jadis d’Égypte à Rome pour être érigé dans le
grand cirque, formule qu’Hermapion a rendue très-littéralement par les
mots Ἥλιος θεὸς μέγας δεσπότης οὐρανοῦ[346].


Ce sphinx, tiré d’une magnifique momie de la collection égyptienne de
S. M. le roi de Sardaigne, existe sur le premier cercueil, au milieu
de peintures d’autant plus curieuses, que plusieurs présentent, contre
l’ordinaire des monuments de ce genre, un véritable intérêt historique.
Le défunt, qui tenait un rang distingué dans l’ordre sacerdotal
puisqu’il était voué au culte des souverains de la XVIIIe dynastie
égyptienne, est représenté à genoux devant un autel chargé de pains
sacrés et de fleurs de lotus. Auprès des offrandes et sur un piédestal
richement décoré,  repose le sphinx symbolique du soleil: la tête
humaine barbue et le corps du lion, sont de couleur verte; une housse
couvre son dos, et un grand uræus ailé s’élève en grands replis
au-dessus de la croupe de l’animal fantastique, et exprime la puissance
royale dont le Dieu Phré, considéré comme le père des rois, était en
quelque sorte la source et le prototype. Une petite image de la Déesse
Saté (la Junon égyptienne), assise entre les pattes antérieures
du sphinx, paraît se rapporter à la même idée.


Le sphinx, qui est ici un emblême du Dieu Phré, n’a jamais
indiqué, comme c’est l’opinion commune, la présence de cet astre dans
les signes du Lion et de la Vierge; cette explication était d’autant
moins fondée, que la tête humaine de la plus grande partie des sphinx
de travail véritablement égyptien, est une tête mâle, caractérisée
par la barbe, ce qu’on ne saurait rapporter à l’astérisme de la
Vierge. Le seul passage des écrivains classiques, relatif à cet animal
fantastique, et qui soit en harmonie parfaite avec les faits démontrés
par les monuments, se trouve dans Clément d’Alexandrie, Ve livre des
Stromates, où on lit[347] que le sphinx, chez les Égyptiens,
fut le symbole de la force unie à la prudence ou à la sagesse:
la première de ces qualités était exprimée par le corps entier du Lion
τὸ σῶμα πᾶν λέοντος, et la seconde par la face d’homme, τὸ
πρόσωπον ἀνθρώπου, unie au corps de l’animal.


Le sphinx étant ainsi, dans les anaglyphes, le signe de deux qualités
essentiellement propres à toutes les essences divines et aux êtres
mortels les plus favorisés des Dieux, devint, par cela même, un emblême
commun à la plupart des divinités du premier et du second ordre, et
aux souverains de l’Égypte. J’ai reconnu, en effet, sur les monuments,
un grand nombre de Dieux et de Déesses, de Pharaons, de Lagides et
d’Empereurs, représentés sous la forme même d’un sphinx; ce qui exclut
toutes les interprétations tirées de l’Astronomie ou des phénomènes
naturels, qu’on a voulu donner de cet emblême.


On distingue les sphinx, images symboliques des différentes divinités,
par les insignes caractéristiques de chacune d’elles, placées sur la
tête du monstre. Le disque solaire peint en rouge ou en vert, surmonte
la coiffure du sphinx emblême du Dieu Phré, et rappelait aux
Égyptiens la force et la sagesse de l’être céleste qui, dans leur
système cosmologique, régissait et gouvernait l’univers matériel.



  
  
  
    Planche 24.3.

  







  

  DJOM, DJEM, ou GOM,

  (L’HERCULE ÉGYPTIEN.)




Les Grecs connurent trois personnages mythiques du nom d’Hercule;
le plus moderne vécut peu de temps avant la guerre de Troie:
c’était le fils d’Alcmène et le petit-fils d’Alcée[348]; le second
était l’Hercule Crétois[349]; et le plus ancien de tous fut
l’Hercule Égyptien, dont les travaux et les exploits ont
été attribués par les Grecs à leur héros national, né à Thèbes de
Béotie[350]. Hérodote, qui convient n’avoir jamais entendu parler dans
aucun endroit de l’Égypte de cet Hercule si connu des Grecs[351], nous
a transmis de précieux détails sur l’Hercule Égyptien.


«Hercule, dit-il, est un Dieu très-ancien chez les Égyptiens, et,
comme ils l’assurent eux-mêmes, il est du nombre de ces douze Dieux
qui sont nés des huit premiers Dieux, 17000 ans avant le règne
d’Amasis[352].» Diodore de Sicile est d’accord, à cet égard, avec le
père de l’histoire, lorsqu’il avance que l’Hercule Égyptien parut,
dès le premier établissement de la race humaine sur la terre, époque
depuis laquelle les Égyptiens, assure-t-il, comptaient bien plus de
10000 ans[353]. Ce Dieu rendit la terre habitable, en la délivrant des
animaux féroces[354]. Ainsi, l’Hercule Égyptien était un Dieu de la
seconde classe qui se composait de douze Divinités émanées des huit
Grands Dieux de la première, parmi lesquels Ammon-Chnouphis,
Nèith, Phtah, Mendès et Phré, occupaient
les principaux rangs. Il paraît, comme on le verra dans la suite, que
les Dieux de la seconde classe ne furent, pour la plupart, que des
Parèdres de ceux de la première que nous venons de nommer.


Le culte d’Hercule était très-répandu en Égypte, et remontait aussi,
selon Macrobe, à l’antiquité la plus reculée; ce personnage mythique
était considéré comme l’emblême de la Force Divine, Virtus
Deorum; et on lui attribuait, ainsi qu’on le fit en Grèce, la
défaite des Géants ennemis des Dieux[355]. Nous apprenons enfin par
Plutarque, dans son  Traité d’Isis et d’Osiris, que les
Égyptiens croyaient que leur Hercule habitait le disque solaire, et
qu’il faisait avec cet astre le tour de l’univers.


Cette dernière indication nous a fait reconnaître, dans les peintures
des manuscrits et dans les bas-reliefs des temples, les formes variées
que les Égyptiens donnèrent à leur Hercule. Ce Dieu est figuré
sous une apparence toute humaine, et porte ordinairement sur sa
tête, ou dans sa main, une longue feuille ou plume,
dont la partie supérieure est arrondie et recourbée. Ses chairs sont
constamment rouges, et l’Hercule-Égyptien, comme l’a dit
Plutarque, accompagne, en effet, presque toujours le Dieu Phré
(le Soleil), lorsque cette grande Divinité est suivie, sur les
monuments, par ses divers Parèdres. Dans un des bas-reliefs moulés dans
la grande salle du tombeau royal découvert à Thèbes par M. Belzoni,
l’Hercule-Égyptien, tel que nous venons de le décrire, est placé
dans la barque du Soleil, à côté du disque lui-même. Dans la
seconde partie du Rituel funéraire, dont les papyrus, trouvés sur les
momies, sont des copies plus ou moins complètes, l’Hercule-Égyptien
accompagne encore le Dieu-Soleil[356]. Il en est ainsi dans une
foule d’autres peintures ou sculptures.


L’Hercule Égyptien gravé sur notre planche 25, a été copié à
Biban-el-Molouk, par la Commission d’Égypte, dans le cinquième
tombeau royal de l’est[357]; la légende hiéroglyphique tracée à côté
de ce personnage, renferme son nom propre et sa filiation (nos
1 et 2). Le nom propre est composé ici, comme partout ailleurs, de
deux caractères, 1o d’une plume ou feuille, semblable
à celle que le dieu porte sur sa tête; la valeur phonétique de ce
signe nous est encore inconnue; 2o de l’oiseau que nous appelons
provisoirement la caille, et qui, dans toutes les légendes
hiéroglyphiques, exprimant indifféremment les lettres O, OU et V, a
pour homophone, le lituus (lég. no 3). La filiation est
indiquée par l’oie, la ligne perpendiculaire, et le
disque solaire suivi de la ligne perpendiculaire, ce qui
donne Sché ou Sé-Ré, ou bien, Si-Ri, c’est-à-dire,
Fils du Soleil: l’Hercule Égyptien est ordinairement qualifié
de Dieu grand, Fils du Soleil, Seigneur Suprême
(voyez la pl. no 25.2).



  
  
  
    Planche 25.

  







  

  DJOM, DJEM OU GOM,

  (SEM, CHÔN, L’HERCULE ÉGYPTIEN.)




La valeur phonétique de la sorte de plume, ou feuille
arrondie à sa partie supérieure, qui est le premier signe du nom
hiéroglyphique du personnage que nous considérons comme l’Hercule
égyptien, étant encore inconnue, il devient très-difficile
de décider, parmi les diverses transcriptions du nom égyptien de
ce dieu données par les auteurs classiques, laquelle est la plus
exacte, et celle qu’il conviendrait d’adopter définitivement: selon
les uns, le nom d’Hercule, en langue égyptienne, était Chôn
(Χων)[358]; selon d’autres, ce fut Gignôn ou
Gigôn; Γιγνων, οἱ δὲ Γιγων[359]; enfin,
d’après l’extrait du Canon des rois thébains par Ératosthène, il
semblerait que ce même nom était Σεμ, puisque, dans ce
texte important, on interprète le nom du pharaon Σεμφρουκρατης par
Hercule Harpocrate. Jablonski[360] a pensé que les noms Χων
et Σεμ n’étaient que des altérations du mot égyptien ϫⲱⲙ (Djôm ou Gôm)
qui, dans les composés, prend aussi en effet la forme de ϫⲉⲙ (Djem) et
exprime les idées force et puissance. Ce rapprochement
présente tous les caractères de la probabilité: nous n’en adopterons
toutefois les conséquences que provisoirement. Le nom de l’Hercule
égyptien se terminant par une voyelle ou une diphtongue dans l’écriture
sacrée, et paraissant peindre plutôt les sons sou, soou
ou gaôu, que djom ou djem, le hasard peut, d’un
instant à l’autre, décider cette question, en nous fournissant le moyen
de déterminer la véritable valeur alphabétique du premier hiéroglyphe
de ce nom divin.


Il est possible aussi que ce dieu eût, comme une foule d’autres,
plusieurs noms différents, de la même manière qu’on le représentait
sous des formes et avec des attributs très-variés. La planche ci
jointe nous  montre l’Hercule égyptien sous des apparences toutes
nouvelles: ses chairs sont de couleur verte comme celles du
dieu Phtha, son aïeul; une ample tunique, coupée de bandes
horizontales de diverses couleurs, le couvre jusqu’au bas des jambes,
et deux longues plumes bleues s’élèvent au-dessus de sa
coiffure. L’original de cette figure, dont je dois une copie à l’amitié
de M. Huyot, est sculpté de fortes proportions sur un des piliers de la
première salle de la grande excavation d’Ibsamboul, le plus majestueux
monument de la Nubie, et dont l’exécution est due au règne fameux du
Pharaon Ramsès, plus connu sous le nom de Sésostris. Le
conquérant y est représenté faisant une riche offrande à l’Hercule
égyptien, accompagné ici, comme partout ailleurs, par une déesse qui,
comme lui, reconnaît le dieu Phré pour son père.


On retrouve l’image de ce même dieu, 1o sous un costume absolument
semblable, si ce n’est que les plumes qui surmontent sa coiffure sont
plus nombreuses, dans un bas-relief des piliers du tombeau royal
découvert à Thèbes par Belzoni: Hercule présente l’emblème de la vie
céleste au Pharaon Ousirei-Akenchérès, par les ordres duquel ce
vaste hypogée fut creusé à grands frais;


2o Parmi les caractères hiéroglyphiques inscrits sur les quatre faces
du petit obélisque existant au musée britannique, monument qui paraît
avoir été érigé par un Pharaon de la XXe dynastie: le nom de ce roi
est toujours précédé du titre chéri d’Hercule, exprimé par
le caractère figuratif de ce dieu assis et la tête ornée d’un large
faisceau de plumes;


3o Enfin dans une stèle funéraire du musée de Turin. La scène
principale de ce bas-relief représente le défunt Satéroui, fils
de Tathé, adorant Osiris, président de la région inférieure: ce
juge suprême des morts est debout entre l’Hercule égyptien, dont la
longue tunique est quadrillée en forme de damier, et la déesse sa sœur,
qui présentent à l’époux d’Isis une chaîne formée des emblèmes réunis
de la vie céleste, de la stabilité et du bonheur,
la croix ansée, le nilomètre et le sceptre à tête de coucoupha.



  
  
  
    Planche 25.2.

  







  

  ATMOU, OTMOU, TMOU.

  (HÉRON.)




Malgré les profondes recherches et la vaste érudition de P. E.
Jablonsky, le siècle dernier ne put se former une idée claire du
système religieux de l’ancienne Égypte. Ce savant avait pris pour
guides les écrivains grecs et latins qui parlaient, occasionnellement,
des mythes sacrés et des croyances jadis en vigueur dans les
sanctuaires de Thèbes et de Memphis. Il crut possible, avec le seul
secours des notions rares, partielles, et isolées les unes des autres,
que fournissent ces auteurs, de recomposer un tableau complet de la
théogonie égyptienne. Mais sans noter ici les erreurs commises, soit
dans le rang assigné à certaines divinités, soit dans leur ordre
généalogique, ou même en déterminant leurs attributions spéciales, nous
remarquerons surtout que les monuments égyptiens font connaître une
foule de personnages mythologiques et présentent une nombreuse série de
noms divins dont on chercherait vainement la trace dans les écrivains
classiques: cette observation s’applique très-particulièrement au dieu
représenté sur les planches 26, 26.2, 26.3 et 26.4 de ce recueil.


Que ce personnage ait occupé un rang distingué dans le Panthéon de
l’ancienne Égypte, et qu’il ait appartenu à l’une des plus hautes
classes de divinités, ce sont là des faits mis hors de toute discussion
par la fréquence des images de ce dieu sur les monuments des divers
ordres, et par celle des invocations qui lui sont adressées dans le
grand Rituel des morts ou livre de la manifestation à la
lumière[361], ainsi que dans les tableaux et les stèles d’adoration.


Le nom de ce dieu a été diversement orthographié dans les manuscrits
hiéroglyphiques et hiératiques, comme dans les inscriptions gravées
sur les temples et les monuments funéraires. On a recueilli toutes
ses variations pl. 26.2 (nos 1, 2, 3 et 4), et pl. 26.4 (nos 3,
4, 5, 6 et 7). La forme la plus simple (pl. 26.4, nos 6 et 7) se trouve constamment reproduite dans
tous les textes hiératiques, sans aucune modification, telle qu’on
la donne ici pl. 26.2, no 4. Réduit ainsi à ses véritables
éléments, ce nom, composé des signes phonétiques ⲁ ou ⲟ, ⲧ et ⲙ,
suivis parfois du signe de la voyelle ⲟⲩ[362], se prononçait ⲁⲧⲙⲟⲩ ou
bien ⲟⲧⲙⲟⲩ, et par abréviation ⲧⲙⲟⲩ; car  le signe initial, la
feuille de roseau ⲁ ou ⲟ, se trouve fréquemment omis dans les
légendes hiéroglyphiques[363]. La forme hiératique de ce nom divin
n’offrant jamais de caractère équivalent au caractère figurant un
traîneau, qu’on remarque assez habituellement dans le même nom
écrit en signes hiéroglyphiques, établit suffisamment que ce caractère
n’est qu’un simple déterminatif du sens même de ce nom, sans
entrer pour rien dans sa prononciation. Quant au signe qui termine le
groupe phonétique ⲁⲧⲙ (pl. 26.4, no 7), c’est encore un signe
déterminatif du nom entier, et il appartient à la classe des
caractères figuratifs, car il reproduit l’image même du dieu
dont il accompagne le nom.


ⲁⲧⲙⲟⲩ est en effet habituellement représenté sous une forme tout
humaine: ses chairs sont peintes de couleur rouge ou de couleur
verte (pl. 26.2). Le dieu, assis sur un trône et tenant
dans ses mains les insignes de la vie et de la bienfaisance divine,
porte sur sa tête la grande coiffure royale, le pschent, symbole
de la domination sur les régions supérieures et inférieures: cette
coiffure dénote à elle seule l’étendue des attributions du dieu, et
ne permet point de le ranger parmi les divinités d’un rang ordinaire;
aussi le trouve-t-on toujours, dans les peintures ou les bas-reliefs
représentant des scènes mystiques, associé à des divinités d’un ordre
très-relevé.



  
  
  
    Planche 26.

  




Un tableau funéraire, peint sur bois[364], nous montre le dieu
Atmou ayant en main les emblèmes combinés de la bienfaisance,
de la vie et de la stabilité, marchant immédiatement après le dieu
Phré, et suivi du dieu Thoré, d’Osiris, d’Horus, ainsi que
des deux divines sœurs Isis et Néphtys. Atmou conserve ce
même rang dans la prière tracée au-dessous de ces images, prière
dans laquelle chacune de ces six divinités est successivement
invoquée. Une autre scène symbolique, peinte dans la troisième
partie de tous les exemplaires complets du Rituel des morts,
prouve aussi, non-seulement qu’Atmou tenait, dans le système
théogonique égyptien, un rang supérieur à celui d’Osiris et
des dieux de la troisième classe, mais encore que des divinités de
la seconde, telles que Sôou et sa sœur Tafné, Sèv et
sa sœur Netphé, ne marchaient qu’après lui dans la hiérarchie
céleste. Il s’agit de la vignette de l’un des chapitres du Rituel
des morts, intitulé Adoration au dieu Phré (le soleil),
se mouvant dans sa bari; on y a représenté[365] le soleil,
sous la forme de l’épervier sacré, dans un disque porté sur le
vaisseau, et assisté de neuf divinités, dont la première  est
Atmou, après lequel sont assis les dieux et déesses de la seconde et de
la troisième classe, que nous venons de citer. Le texte explicatif de
cette scène symbolique, transcrit sur notre planche 26.4, no 2,
porte en effet: Ceci est l’image de l’épervier divin dans la bari;
la couronne des régions supérieures est sur sa tête; il est honoré
par Atmou, Sôou, Tafné, Sèb,
Netphé, Osiris, Horus, Isis et
Néphtys. L’étude des monuments égyptiens nous a d’ailleurs
appris que, dans toute peinture ou tout bas-relief, l’ordre dans
lequel les divinités sont placées indique invariablement le rang et
l’importance relative de chacune d’elles.


Il faut donc, d’après les faits précédemment exposés, considérer
Atmou comme le chef des dieux de la seconde classe, et le
placer immédiatement après le dieu Phré, le dernier des dieux
de la première, dans le système théogonique égyptien, divinité
avec laquelle Atmou se montre partout dans une liaison
fort intime sous le rapport des attributions et des emblèmes; ses
titres les plus ordinaires: Dieu grand[366], seigneur du
monde matériel[367]; dieu grand, seigneur du ciel[368],
l’assimilent en général aux êtres mythiques les plus importants, mais
au dieu Phré ou le Soleil en particulier.


Il y a plus, un grand nombre de monuments démontrent l’identité de
Phré et d’Atmou, ou, en d’autres termes, établissent
clairement qu’Atmou n’est qu’une des nombreuses formes du
dieu Phré qui, lui-même, n’était qu’une forme sensible
d’Amon-Ra.


Notre planche 26, calquée sur une magnifique momie du Musée de Turin,
nous offre ces deux divinités réunies en une seule, comme ne permet
point d’en douter la légende hiéroglyphique ⲣⲏ-ⲧⲙⲟⲩ ⲛⲟⲩⲧⲉ ⲛⲏⲃ-ⲧⲟ, le
dieu Ré-Tmou, seigneur du monde matériel, inscrite
au-dessus de ce personnage, dont la tête est celle de l’oiseau sacré du
soleil, l’épervier, unie à un corps humain, et dont les chairs
sont de couleur verte, teinte souvent affectée au corps entier du dieu
Atmou, lorsqu’on le représente sous une forme tout humaine[369]. Le
fouet placé dans la main droite du dieu, et le pedum ou
sceptre à crochet, qu’il tient de la gauche, expriment assez clairement
les attributions incitatrices et modératrices de cette double divinité.
La fille aînée du dieu Phré, la déesse Vérité ou
Justice (Thmei), caractérisée par la plume d’autruche
fixée à sa coiffure au moyen d’un riche diadème, obombre le dieu de
ses ailes étendues, et rappelle l’idée  des chérubins qui
figuraient également avec leurs ailes éployées parmi les décorations de
l’Arche d’alliance et celles du sanctuaire des enfants d’Israël.


Un nombre très-considérable de tableaux peints sur bois, ou de stèles
d’adoration sculptées et de diverses matières, établissent cette
combinaison de Phré et d’Atmou[370] en un seul être
mystique, et sous le nom composé de Phré-Atmou, c’est-à-dire
le Soleil-Atmou. Mais cette image sacrée reçoit quelques
modifications, suivant que l’artiste a voulu indiquer dans cette forme
complexe la prédominance de l’un ou de l’autre des éléments qui la
constituent. Si l’acte d’adoration est plus particulièrement adressé
à la forme de Phré qu’à celle d’Atmou, on représente
le dieu avec une tête d’épervier surmontée du disque, debout et
en mouvement, les jambes séparées[371], et couvert du court
vêtement égyptien appelé schenti. Dans le cas contraire[372],
d’étroites bandelettes enveloppent le corps entier du dieu, et lui
donnent l’apparence d’une momie à tête d’épervier ornée du
disque solaire. C’est là en quelque sorte la momie du dieu Phré
lui-même. (Voir notre planche 26.3, calquée d’après un tableau
peint sur bois, du Musée de Turin.)


Cette circonstance très-remarquable nous conduit directement à conclure
que le dieu Atmou, considéré sous le rapport cosmologique, n’est
autre chose qu’un symbole du soleil mourant, l’image mystique
de l’astre du jour arrivé à la limite occidentale de l’horizon, et
entrant dans l’hémisphère inférieur. On sait que les idées
occident, nuit, mort et enfer, furent
toujours en Égypte, comme en beaucoup d’autres contrées, dans une
étroite connexion, et même presque identiques.



  
  
  
    Planche 26.2.

  




L’autorité des monuments confirme pleinement cette conclusion. Il
existe dans les Musées égyptiens de l’Europe, et en particulier
dans ceux de Paris et de Turin, plusieurs tableaux, peints sur
bois, contenant des actes d’adoration aux deux formes du soleil
Phré et Atmou. Ces tableaux présentent une disposition
toute particulière; le haut en est occupé par le disque ailé orné
d’uræus[373], l’emblème du premier Hermès ou la lumière primitive;
la partie inférieure contient une prière, plus ou moins étendue,
adressée aux dieux Phré et Atmou, qui sont représentés
séparément dans le milieu du tableau, debout, adossés, et
recevant l’un et l’autre les offrandes de l’adorateur, dont l’image est
figurée deux fois à cet effet. Phré tient toujours la
DROITE du tableau, la GAUCHE étant toujours
réservée  à Atmou. Or les mots droite et
ORIENT, gauche et OCCIDENT, sont synonymes
dans l’écriture sacrée égyptienne; Phré est donc le soleil à
l’Orient ou dans l’hémisphère supérieur, et Atmou le soleil à
l’Occident ou dans l’hémisphère inférieur. Aussi parmi les peintures
d’un cercueil de momie[374], représentant, à la droite et à la
gauche, des cynocéphales adorant les emblèmes de Phré et d’Atmou,
lit-on à la DROITE la formule: Adoration au dieu soleil
dominant dans la station ORIENTALE du ciel; tous les
humains tiennent la vie de sa lumière[375]; et à GAUCHE:
Adoration au dieu soleil possesseur des biens dans la station
OCCIDENTALE du ciel[376], possesseur des biens dans
la contrée de Onkh (c’est-à-dire de la vie). Les titres donnés
à ces deux divinités dans les tableaux d’adoration, sont absolument
les mêmes sur un monument de ce genre existant au Musée royal du
Louvre[377]. Le suppliant, un prêtre d’Amon-Ra roi des dieux, donne,
par exemple, au dieu Phré les titres de dieu sauveur, dominant
dans la station orientale du ciel, grand esprit, etc.; et au dieu
Atmou, ceux de dieu sauveur, soleil Atmou, possesseur des
biens dans la contrée de la vie; et ce dernier dieu y reçoit enfin
la qualification bien remarquable de lion de la nuit[378] ou
gardien vigilant de la nuit, si on veut prendre le lion dans un
sens tropique.


Les deux points extrêmes de la course apparente du soleil, de l’Orient
à l’Occident, se trouvent ainsi symbolisés sous les noms de Phré
et d’Atmou; considérés métaphysiquement, l’un préside à
l’hémisphère supérieur de l’univers toujours lumineux, habité par
des essences éternelles; et l’autre est censé parcourir et gouverner
l’hémisphère inférieur, siége des ténèbres, et qu’habitent des êtres
soumis à une vie mortelle. Phré domine sur l’Orient, et Atmou sur
l’Occident: au premier se rapporte l’œil droit symbolique, et
au second l’œil gauche: de là vient aussi que, dans le Rituel
funéraire, dont un des chapitres contient la consécration de chacun des
membres du corps humain à l’une des divinités de l’Égypte, le défunt
dit: Ma tempe DROITE appartient à l’esprit du soleil
dans le jour, et ma tempe GAUCHE à l’esprit
d’Atmou dans la nuit[379]; enfin dans les litanies d’Osiris
et des autres dieux, lesquelles font partie du grand  Rituel
funéraire, le dieu Phré-Atmou est appelé le germe des autres
grands dieux, ou le germe mâle des autres dieux grands[380]:
une telle qualification dénote à elle seule l’importance de ce double
personnage mythique.


On rencontre souvent parmi les objets tirés des catacombes de l’Égypte,
de petites pyramides en pierre calcaire ou en granit, dont
les quatre faces, chargées de sculptures, reproduisent toujours, à
très-peu de chose près, les mêmes scènes; toutes sont évidemment
relatives au soleil et à son culte: l’une des faces offre l’image
en pied du dieu Phré hiéracocéphale ou celle de son
épervier symbolique portant le disque au-dessus de sa
tête; sur la suivante est le dieu Atmou, sous forme humaine,
coiffé du pschent; la troisième représente le scarabée à ailes
arrondies éployées, symbole constant du dieu Thoré; et sur
la quatrième face se voit l’image de l’adorateur, souvent accompagné
de plusieurs membres de sa famille, élevant ses bras suppliants vers
la face sur laquelle est sculptée l’image de Phré, circonstance
démontrant que celle-ci est bien la face initiale du monument, celle
qui présente en effet la forme première du dieu soleil. Ces
pyramides réunissent ainsi, dans une même adoration, toutes les
formes symboliques du soleil; savoir, Phré, Atmou et
Thoré; ce dernier, considéré cosmologiquement, n’est encore
qu’une forme du même dieu: la plupart des tableaux et des stèles
d’adoration au soleil ajoutent constamment en effet le nom de
Thoré à ceux de Phré et d’Atmou.



  
  
  
    Planche 26.3.

  




La seconde forme divine du soleil, Atmou, en sa qualité de
recteur des régions inférieures, était supposé exercer une influence
directe sur la terre et ses habitants. Les rois lui payaient en
particulier un tribut constant d’adorations et d’hommages, et les
grands monuments témoignent de ces actes de piété des Pharaons par les
titres mêmes que prennent ces princes dans les inscriptions qui les
décorent. Sur l’obélisque occidental de Louqsor, le pharaon Ramsès II
est qualifié de roi deux fois aimable, comme Atmou. Le titre
chéri d’Atmou a été donné à Ramsès-Sésostris, dans l’inscription
qui décore la face occidentale du magnifique obélisque de la porte
du Peuple à Rome; sur l’obélisque du Panthéon, le pharaon Apriès ou
Ouaphré est traité de bien aimé d’Atmou dieu grand qui réside
dans la contrée de la vie; l’obélisque de Saint-Jean de Latran,
celui de Florence et celui de Monte-Citorio, honorent d’un titre
analogue les anciens rois Mandouei, Ramsès-Sésostris
et Psammétichus Ier.  Le pouvoir royal fut mis
sous la protection immédiate d’Atmou, qui accordait un long
règne aux souverains qu’il voulait favoriser: c’est ce que l’on
peut induire naturellement des titres de chef des attributions
royales comme Atmou, et de roi possesseur des années comme
Atmou, que prend Ramsès-Sésostris sur deux monuments
très-remarquables[381]; une même induction doit résulter encore mieux
du titre royal modérateur des modérateurs engendrés d’Atmou,
donné à Ramsès II sur l’un des obélisques de Louqsor. On en doit
conclure que les rois eux-mêmes furent mystiquement regardés comme
des enfants d’Atmou, dont ils étaient les représentants sur
la terre. Cela explique enfin la qualité de fils d’Atmou[382]
dont se pare Ramsès-le-Grand dans les inscriptions des obélisques du
Panthéon, de Florence, et de Tanis: sur ce dernier monument, dont
le dessin m’a été communiqué par M. Pacho, le courageux explorateur
de la Cyrénaïque, on traite le conquérant égyptien d’Aroéris
puissant, fils d’Atmou, roi seigneur du monde, etc.,
Ramsès, etc.; et cette formule répond mot pour mot à l’une
des formules initiales jadis sculptées sur un obélisque érigé par le
même roi Ramsès, et dont Hermapion[383] a donné une traduction
fidèle en ces termes: Απολλων κρατερος ΥΙΟΣ ΗΡΩΝΟΣ Βασιλευς οικουμενης
ΡΑΜΕΣΣΗΣ, le puissant Apollon, fils de Héron, le
roi du monde, Ramessès, etc. Cette traduction grecque a
d’autant plus d’importance pour nous, qu’elle prouve (et c’est le
seul témoignage à citer à ce sujet) que le dieu égyptien Atmou
ne fut point tout-à-fait inconnu aux Grecs: on voit en effet par le
texte précité qu’ils l’appelaient ΗΡΩΝ, Héron, nom qui n’a
aucun rapport réel de son avec l’égyptien Atmou, mais auquel
il serait tout aussi difficile d’attribuer une origine purement
grecque: n’est-ce là que la transcription d’un nom ou d’un surnom
égyptien d’Atmou, que l’on retrouvera peut-être dans quelque
texte hiéroglyphique? c’est ce que nous n’oserons décider. Notre seul
but, tout en notant cette synonymie, n’a été que de faire connaître
l’influence directe que le dieu Atmou était censé exercer sur la terre
et sur les rois qui la gouvernaient, d’après les idées égyptiennes.


Ce même dieu régissait encore l’une des plus importantes portions de
l’hémisphère inférieur, l’Amenthès ou l’enfer égyptien, et
les monuments qui lèvent toute espèce de doute sur cette nouvelle
attribution d’Atmou,  abondent dans les musées royaux de l’Europe,
ainsi que dans les collections particulières. Nous citerons seulement
ici un tableau, peint sur bois, appartenant au Musée royal du Louvre,
et représentant le dieu Thoth-Psychopompe, conduisant l’ame
d’une femme au pied du trône d’Atmou. Le dieu, assis, est coiffé
de la moitié inférieure du pschent, et son corps paraît enveloppé de
bandelettes comme celui d’une momie ordinaire[384]. Ajoutons qu’on a
dessiné à l’entrée du cinquième tombeau royal à l’ouest dans la vallée
de Biban-el-Molouk, à Thèbes[385], un bas-relief présentant une scène
d’un haut intérêt, dont nous traiterons plus en détail dans la suite:
il suffit de dire ici qu’on y voit le dieu Atmou exerçant les
fonctions de juge suprême des ames dans l’Amenti, et décidant de leurs
futures transmigrations. On trouvera d’ailleurs dans le Rituel
funéraire des preuves multipliées et irréfragables de l’influence
directe que cette divinité était supposée exercer sur les ames des
morts. Les défunts le traitent habituellement de père[386] dans
les invocations qu’ils lui adressent, et le dieu lui-même prend le
titre de père des personnages défunts, dans les légendes qui décorent
certaines momies. On lit, par exemple, à côté d’une image d’Atmou
peinte, ainsi que celles de plusieurs autres divinités, sur le cercueil
d’une momie de femme du Musée royal: Voici ce que dit le dieu
Atmou, seigneur du monde matériel, etc., à Ouaranès, fille de
Pachopsch: Je suis venu te visiter, MOI QUI SUIS TON
PÈRE[387]. Les autres dieux ou déesses peints sur ce même cercueil
adressent des paroles analogues à la défunte, en se déclarant être la
mère, le fils ou les frères de cette même défunte.


Ainsi les mythes égyptiens symbolisèrent dans le personnage
d’Atmou le soleil à l’Occident, le soleil dans l’hémisphère
inférieur, régissant en même temps les choses terrestres, et réglant le
sort des ames dans les demeures infernales.



  
  
  
    Planche 26.4.

  







  

  MANDOU, MANDOU-RÉ, MANDOU-RI.

  (MANDOULIS.)




L’utilité des inscriptions grecques recueillies avec tant
de soin et de persévérance par les voyageurs Belzoni, Burckhardt,
Cailliaud et Gau parmi les ruines de l’Égypte, ne se borne point à
l’accroissement de nos connaissances sur l’administration politique et
sur l’état civil des habitants de ce pays, durant la domination grecque
et romaine. Elles fournissent quelquefois aussi des notions d’autant
plus précieuses sur la religion et le culte national des Égyptiens,
qu’elles viennent confirmer, en s’accordant avec eux, les résultats du
même ordre antérieurement déduits de l’étude d’inscriptions conçues
en anciens caractères égyptiens. L’explication de notre planche no
7 a déja prouvé la vérité de cette assertion: celle de notre planche
27 donnera un nouvel exemple des ressources qu’on peut trouver dans ce
rapprochement.


D’après une inscription grecque copiée par un voyageur anglais,
M. Bailie[388], sur un des temples de Calabsché (l’ancienne
Talmis) en Nubie, cet édifice fut principalement consacré
au culte d’un dieu égyptien nommé ΜΑΝΔΟΥΛΙΣ Mandoulis; et
un grand nombre d’actes d’adoration, Προσκυνήματα, écrits
en langue grecque et tracés sur les murailles ou dans le voisinage
du même temple, témoignent aussi que la divinité locale était
Μανδουλις, personnage mythique auquel on donne constamment
le titre de Κυριος, Seigneur, et celui de Θεος
Μεγιστος, Dieu très-grand[389]. Mais rien, dans aucune
de ces inscriptions, ne peut nous faire connaître les formes ni les
attributs que les Égyptiens donnèrent au dieu particulièrement adoré
dans le bourg sacré de Talmis. Notre curiosité eût été, à cet égard,
promptement satisfaite, si quelque voyageur eût dessiné avec soin la
série des bas-reliefs existants dans ce temple de Nubie: on eût bientôt
reconnu le dieu principal du temple, au rang distingué qu’il doit
nécessairement tenir parmi les personnages divins sculptés sur les
parois de l’édifice. Mais il en est des temples de Calabsché, comme de
toutes les constructions antiques de l’Égypte et de la Nubie; nous ne
possédons malheureusement que des copies isolées  de quelques-uns
des nombreux bas-reliefs qui les décorent. Il a donc fallu recourir à
d’autres moyens pour connaître les formes sous lesquelles les Égyptiens
représentèrent leur Dieu Mandoulis ou plutôt Mandouli, le
Σ final de ce nom n’étant qu’une terminaison purement grecque.
C’est par la lecture seule des légendes hiéroglyphiques inscrites à
côté d’images de divinités, soit sur des monuments originaux, soit sur
quelques dessins de bas-reliefs inédits ou déja publiés, que je suis
parvenu à reconnaître le Dieu Mandouli, parmi la foule de Dieux
que présentent les sculptures égyptiennes.


Je remarquai d’abord qu’une divinité mâle, et qui paraît avoir
joué un rôle important dans le Panthéon égyptien, reçoit, dans les
légendes hiéroglyphiques, le nom de Mand Uⲛⲧ[390]. Ce même
nom propre de Dieu se lit avec l’addition de sa voyelle finale
Uⲛⲧⲟⲩ[391], Mandou, sur plusieurs stèles ou bas-reliefs du
musée royal égyptien de Turin, de la collection de M. Durand ou
du cabinet du Roi à Paris. La valeur phonétique des éléments qui
composent ces noms, étant reconnue d’ailleurs et ne permettant aucun
doute sur l’exactitude de leur lecture, il devint certain, pour moi
du moins, que le Dieu appelé Mand, ou plutôt Mandou,
dans les textes hiéroglyphiques, était aussi le Dieu principal du
temple de Talmis, nommé Μανδουλι Mandouli dans les
inscriptions grecques, lorsque surtout j’eus retrouvé ce nom divin plus
habituellement écrit Ⲙⲛⲧⲣⲏ[392], Mandou-Ri ou Mandou-Li
(Mandou-soleil), suivant la prononciation particulière de ce
nom, dans les différents dialectes de la langue égyptienne.


Ce nom sacré se lit constamment inscrit à côté d’un Dieu à tête
d’épervier, ornée du disque solaire, surmontée de deux
longues plumes. Ainsi le Dieu Mandou-Ri ou Mandou-Li
réunissait en lui les caractères ou du moins les principaux
insignes des deux grandes divinités de l’Égypte Amon-Ré
(Amon-Soleil), et Phré ou Phri (le Dieu
Soleil). Les images de Mandou-Li sont fréquemment
reproduites dans les temples de l’Égypte, de la Nubie et de l’Éthiopie;
celle qui est gravée sur notre planche 27, est tirée d’une stèle du
musée royal de Turin.



  
  
  
    Planche 27.

  







  

  SÈB ou SEV.

  (CRONOS, SATURNE.)




Nous avons déja fait connaître les formes variées du dieu Sovk,
Sévék, Sébék, Sékeb, qu’honoraient spécialement
les habitants du nome Ombite, ainsi que les relations marquées de
ce personnage mythique avec le temps en général et le cours
du soleil en particulier: Sévék, identifié avec cet astre
sous un certain point de vue, appartenait à la classe des dieux
célestes: c’était la forme primordiale du Saturne égyptien
qui, par son incarnation sur la terre, revêtant des formes matérielles,
devint une des divinités de la troisième classe, celle des dieux
terrestres (ἐπιγείους) issus des dieux célestes. Le Saturne
égyptien, dieu incarné, l’un des dynastes qui, disait-on, avait régné
sur l’Égypte dans les temps primitifs et avait laissé le trône à ses
enfants Osiris et Isis, prenait le nom de Sév,
Siv ou Sèv, et celui de Kèb ou Kév (lég.
no 6); ce qui, dans les monuments originaux, distingue habituellement
la forme terrestre ou secondaire de la forme céleste ou primordiale
adorée sous les noms de Sévék et Sékeb. Les légendes
hiéroglyphiques sculptées à côté des images de Sévék dans le
grand temple d’Ombos, constatent fréquemment du reste l’identité
d’essence de ces deux formes divines.


L’orthographe du nom propre du Saturne terrestre varie d’un monument
à l’autre, et souvent aussi dans une même inscription. Ce nom étant
phonétique, se compose de l’œuf et de la jambe (lég.
no 2), ou de l’oie et de la jambe (lég. no 3), ce
qui donne les éléments ⲥⲃ, ⲥⲩ, ⲥⲟⲩ. D’un autre côté on l’exprimait
symboliquement par l’image d’une étoile suivie du déterminatif
figuratif (lég. no 4) ou symbolique (lég. no 5) des noms propres de
divinités. Le rapprochement de ces deux noms nous conduit naturellement
à la prononciation du nom phonétique: si l’on considère en effet que
l’étoile, ⲥⲓⲟⲩ, siou en langue égyptienne, fut l’emblême
spécial du temps[393], et que le mot temps, dans cette
même langue, ⲥⲏⲩ, sèv ou siv en dialecte thébain et ⲥⲏⲟⲩ,
séou ou siou en dialecte memphitique, offre avec le mot
ⲥⲓⲟⲩ, (siou) étoile, une grande analogie d’orthographe
et de prononciation, on comprendra d’autant mieux la présence de
l’étoile dans le nom symbolique du Saturne égyptien, et nous
reconnaîtrons l’ancienne orthographe  du mot ⲥⲏⲩ, sév
ou siv, LE TEMPS, dans les légendes hiéroglyphiques
phonétiques (nos 2 et 3); seb, sév ou siv,
nom ordinaire du Cronos ou Saturne des mythes sacrés de
l’Égypte.


Le dieu Sév, tel que le présente notre planche 27.2,
fut souvent reproduit sur les monuments de sculpture
égyptienne: la tête du dieu est couverte du diadème Toscher
emblême de sa domination sur la région inférieure ou le monde matériel,
qui se combine en même temps avec la coiffure Otf, commune à
plusieurs autres divinités. Un bas-relief du temple de Philæ[394]
représente le Saturne égyptien ainsi caractérisé, recevant avec son
épouse Natphé l’encens que leur présente Ptolémée Philométor;
dans un autre tableau du temple de Kalabsché, Sév
portant ces deux coiffures combinées au-dessus du klaft ou
coiffure ordinaire des Égyptiens, a été figuré assis avec Natphé
et le jeune dieu Manrouli leur arrière-petit-fils. Enfin un
sarcophage de pierre calcaire appartenant au Musée du Louvre et couvert
de riches et nombreuses décorations sculptées avec soin, nous montre le
dieu Sév debout, levant sa main droite en signe de protection,
et tenant dans sa main gauche une grande faux droite, sorte
d’arme ou d’instrument qui, rappelant la harpé du Cronos des
Grecs, et la faux du Saturne italiote, fournit une nouvelle
preuve des nombreux emprunts faits par les peuples de l’Occident aux
mythes sacrés et aux formes du culte des anciens Égyptiens.


La légende (no 1) qui accompagne le dieu, ⲥⲃ ⲡⲧϥⲉ ⲛⲛⲧⲣ, signifie
Sév le père des dieux; mais ce titre ne doit s’entendre
que d’une manière restreinte, comme nous l’établirons dans un autre
article relatif à ce même personnage mythique.



  
  
  
    Planche 27.2.

  







  

  SEVEN, SAOVEN ou SOVAN.

  (ILITHYA, JUNON-LUCINE.)




Parmi les plus anciennes divinités adorées par les Égyptiens, Diodore
de Sicile nous fait connaître une déesse qu’il désigne sous le nom
purement grec d’Εἰλειθυία[395]: c’est le personnage mythologique nommé
Lucine ou Junon-Lucine par les Romains. Quelle que soit
la défiance avec laquelle nous devions adopter les assimilations
multipliées que les Grecs ont faites de leurs divinités nationales
avec celles qu’on adorait en Égypte, et qu’ils ont presque toujours
désignées par des noms grecs, il ne faut cependant pas négliger de
recueillir leurs assertions, parce qu’elles peuvent nous aider à faire
des distinctions importantes, et surtout à établir une sorte d’ordre et
de classification dans le nombre si considérable d’êtres mythiques dont
les monuments égyptiens nous offrent les images.


L’existence d’une cité égyptienne nommée Ειληθυια
πολις[396],
ville d’Ilithya, par toute l’antiquité grecque, et Lucinæ
oppidum[397] par les écrivains latins, prouve d’ailleurs que
les Égyptiens rendaient un culte spécial à une divinité dont les
attributions eurent des rapports assez marqués avec celles des déesses
Ilithya et Lucine qui, chez les Grecs et les Romains, présidaient
aux travaux de l’enfantement. Cette ville était située dans la
Haute-Égypte, au midi de Thèbes.


Si nous en croyons Plutarque qui s’étaye de l’autorité de
Manéthon[398], c’est dans ce lieu même que l’on immolait, sans doute en
l’honneur de la déesse, les hommes dits Typhoniens (Τυφωνίους),
et que leurs cendres étaient jetées au vent; mais il me semble probable
que le philosophe de Chéronée transporte par erreur à Ilithya la
scène de ces sacrifices barbares que, selon Manéthon[399], le Pharaon
Amôsis (celui qui chassa  les pasteurs ou Hyk-Schôs de
l’Égypte) trouva établis dans la ville d’Héliopolis, sacrifices
qu’il abolit formellement par une loi. Des pratiques aussi atroces
n’entraient nullement, en effet, dans le génie naturel de la nation
égyptienne. Hérodote s’explique, du reste, assez formellement contre
l’existence des sacrifices humains dans l’ancienne Égypte[400].


Un passage très-important d’Eusèbe de Césarée, relatif à la même
ville, nous conduit naturellement à déterminer sous quelles formes
les Égyptiens représentèrent celle de leurs déesses, que les Grecs
assimilèrent à leur Ilithya. Cet auteur, auquel nous devons déja
de si utiles renseignements, affirme que, dans la ville égyptienne
d’Ilithya, la principale divinité fut adorée sous la forme
d’un vautour femelle volant, dont le plumage était formé de pierres
précieuses[401].


Les nombreux témoignages rapportés dans l’explication de plusieurs
de nos planches précédentes[402], ont suffisamment établi que le
vautour fut, dans la partie symbolique de l’écriture égyptienne
sacrée, le symbole de la maternité: et le fait seul que la
déesse éponyme de la ville d’Ilithya était emblématiquement
représentée par ce même oiseau, justifie en quelque sorte le nom que
les Grecs ont donné à cette divinité qui, comme leur propre Ilithya,
présida sans doute aux enfantements et fut la divinité protectrice
de la maternité. Nous avons vu également que le vautour était
spécialement consacré à la mère divine, Neith, qui fut
à la fois et la Minerve et la Junon égyptienne[403]; et
il devient évident que la déesse égyptienne adorée à Ilithya,
ne put être qu’une des formes ou des modifications de Neith.
C’est ainsi que la Lucine des Romains était la même que Junon
(IVNO LVCINA). Cela explique aussi pourquoi l’Ilithya égyptienne
a pu être désignée, par quelques auteurs, sous le nom également grec de
Héra (Junon)[404].



  
  
  
    Planche 28.

  




On apprend, en effet, par les monuments de style égyptien, que le
vautour fut consacré à deux déesses qui, au premier
examen, peuvent  paraître deux divinités différentes; mais
l’échange fréquent de leurs noms, soit phonétiques, soit symboliques,
ainsi que la communauté de leur emblême, prouvent assez que ces
deux divinités sont identiques, et que leurs formes et attributs se
concentrent en un seul et même personnage mythique.


L’une est Neith, la première émanation d’Amon-Ra,
la mère divine ou la mère céleste, dont la coiffure
pschent est l’insigne habituel; l’autre divinité qui, comme
Neith, porte le titre de mère divine, se distingue
ordinairement par la seule partie supérieure du pschent flanquée
de deux feuilles de couleurs variées. Cet emblême est placé sur
la tête de cette déesse, que recouvre déja le vautour symbole de la
maternité. (Voyez planche 28.)


Lorsque les noms et titres de Neith n’accompagnent point
l’image de cette seconde déesse, une des modifications de forme de la
première, sa légende contient un nom propre particulier composé des
trois éléments phonétiques, la plante S, la jambe humaine
B, OU ou V, et le vase N; mais ces signes de son se montrent
quelquefois groupés de manière à ce que leur ordre ne paraît pas
constamment le même. Souvent aussi l’insertion du signe de genre ⲧ
(le segment de sphère), se plaçant au milieu ou à la fin du
groupe phonétique, vient en augmenter la confusion apparente: ce qui
semble produire les mots ⲥⲃⲛ(ⲧ), ⲥⲛ(ⲧ)ⲃ, ⲥⲛⲃ(ⲧ), etc. (lég., nos 1,
2 et 3.) Toutes ces variations d’ordre dans les éléments, inhérentes à
la nature même de l’écriture hiéroglyphique, proviennent de ce que les
scribes cherchaient souvent à grouper d’une manière plus agréable pour
l’œil, les signes destinés à exprimer un même mot ou une même
idée. Mais partout où le nom de la déesse est tracé horizontalement ou
perpendiculairement et un signe après l’autre, l’ordre des éléments
est invariable, la plante est le premier signe, la jambe
humaine le second, et le petit vase le troisième: le signe
de genre le suit immédiatement. Nous connaissons donc ainsi l’ordre
véritable des éléments phonétiques dont se forme le nom propre de
l’Ilithya égyptienne, qui pouvait se prononcer Seven,
Saouen, ou Souan.


Les représentations de cette déesse à face humaine et telle que
l’offre notre planche 28, sont assez multipliées sur les grands
monuments de l’Égypte et de la Nubie. L’Ilithya égyptienne se
montre dans les bas-reliefs du temple isolé de Calabsché, instruisant
avec Bouto, qui est la  nourrice des dieux, un des
souverains de l’Égypte[405]. Elle est adorée, soit par un empereur,
soit par un roi lagide, sur la face latérale du temple de Dandour[406],
et dans le voisinage encore de la nourrice des dieux. On la
retrouve parmi les divinités figurées sur la face latérale de l’est
du grand temple d’Athyr (Vénus), à Dendera[407]; enfin, la Commission
d’Égypte a copié sur le même monument une magnifique image de
Souan (Ilithya), coiffée du vautour surmonté de la coiffure
spéciale de la déesse, et un second vautour, figuré sur la
tunique, enveloppe le corps de cette divinité sous ses ailes plusieurs
fois repliées[408].



  
  
  
    Planche 28.2.

  




Le plus curieux des bas-reliefs gravés dans la Description de
l’Égypte, sous le rapport mythologique, est sans contredit l’un de
ceux que les savants français ont dessiné à Hermonthis (Erment)[409].
Il est à regretter qu’ici, comme en beaucoup d’autres occasions,
le temps n’ait point permis de copier les légendes hiéroglyphiques
inscrites à côté des personnages mis en action dans cet important
bas-relief; mais le sujet en est assez clair par lui-même, et le tracé
exact des personnages seuls suffit à la discussion actuelle. Ce
tableau représente une femme dans les douleurs de l’enfantement, et
à l’instant même où le nouveau-né sort du sein de sa mère; d’autres
femmes prodiguent les soins les plus attentifs à la gisante qui ne
peut être qu’une déesse, puisque des divinités semblent
compatir à ses douleurs. Je n’ose décider encore si cette scène est
relative à la déesse Netphé (la Rhéa des Grecs), donnant
le jour, pendant la durée des Épagomènes, à ses cinq enfants Osiris,
Isis, Aroéris, Nephthys et Typhon; mais il est visible que l’accouchée
est assistée dans ses souffrances par Amon-Ra lui-même le père
de tous les dieux, suivi, comme cela devait être naturellement, par la
déesse Souan, l’Ilithya égyptienne, la protectrice des mères
en travail. De plus, le scarabée, emblême de la génération
et de la paternité, ainsi que les vautours de la déesse
Ilithya, emblêmes de la maternité, voltigent au-dessus de
la tête de la mère souffrante. Il était difficile de rencontrer 
un monument où les attributions de la déesse Souan fussent plus
clairement caractérisées.


Cette divinité qui, dans les hymnes orphiques, est qualifiée des
titres de Θηλειῶν σώτειρα, Μόνη φιλόπαις, Ὠκυλόχεια, Libératrice
des Femmes, Amie des enfants, Accélératrice de
l’accouchement, et de Δαίμων πολυώνυμε, Génie à plusieurs
noms, se montre sur les monuments égyptiens sous des apparences
souvent très-variées. Mais le nom de Souan, tracé en
hiéroglyphes phonétiques à côté de ses images souvent monstrueuses, ne
permet point de douter que ce ne soient là des formes symboliques sous
lesquelles l’ancienne Égypte adorait aussi cette grande déesse.


On trouvera sur notre planche 28.3. (cette figure est tirée d’un
cercueil de la collection de M. Thedenat) l’Ilithya égyptienne
représentée, non avec une tête humaine comme sur la planche précédente,
mais avec celle de son oiseau sacré, le vautour, signe
perpétuel des idées mère et maternité dans les textes
hiéroglyphiques et dans les anaglyphes ou bas-reliefs emblématiques.
Les chairs de la déesse sont toujours vertes, et sa coiffure est
ornée d’un diadême ou de longues bandelettes. Ainsi, cette divinité
emprunte la tête de l’animal sous la forme duquel elle reçut un culte
particulier dans le nome de la Thébaïde qui lui fut spécialement
consacré, et dont la ville capitale porte chez les Anciens le nom même
de la déesse. Il eût été important de vérifier si les bas-reliefs dont
est décoré le temple existant encore dans les ruines d’El-Kab
(la ville d’Ilithya), montrent aussi cette divinité
Gypocéphale; mais ni la Commission d’Égypte, ni les autres
voyageurs n’ont dessiné jusqu’ici aucun de ces tableaux religieux:
leur attention a toujours été absorbée par les peintures des grottes
voisines.


Jablonski, toujours préoccupé de son système de ne voir dans les dieux
de l’Égypte que des emblèmes des divers phénomènes astronomiques,
a cru que l’Ilithya égyptienne ne fut point une divinité
distincte de Bubastis[410]. Mais il n’a pas assez remarqué sans
doute que Diodore de Sicile nomme Ilithya parmi les plus
anciens personnages mythiques adorés en Égypte, Αρχαιοι
θεοι[411], expression qui, dans Diodore, indique, comme dans le
texte d’Hérodote, les premiers nés  d’entre les dieux égyptiens, et
ceux qui occupaient le rang le plus élevé dans la hiérarchie céleste.
Une telle qualification ne saurait convenir à Bubastis, fille
d’Osiris et d’Isis dieux de la troisième classe, et petite-fille
de Cronos que les Égyptiens appelèrent le plus jeune des
dieux de la seconde classe. Ilithya, l’une des formes
de Neith, appartient donc évidemment à un ordre plus relevé.
Mais sans devoir être identifiée pour cela avec Bubastis, l’Artémis
Égyptienne Souan (ou l’Ilithya Égyptienne) put
avoir certaines attributions communes avec cette déesse de la troisième
classe. C’est ce qui résulte à la fois et des Hymnes orphiques dans
lesquels Ilithya est aussi nommée Ἄρτεμις Εἰλείθυια[412], et
des monuments originaux. Une statue en granit noir appartenant au
Musée de Turin, m’a offert, en effet, la singulière image de l’Ilithya
égyptienne reproduite sur notre planche 28.2. Cette figure, gravée en
creux sur la tunique de la statue, et au milieu d’une foule d’autres
représentant la plupart des divinités de l’Égypte, est accompagnée
de son nom propre hiéroglyphique Souan (pl. 28, lég. 1). La
déesse, encore à tête de vautour, tient dans sa main droite un
arc et une flèche, armes ordinaires de l’Artémis des
Grecs, la protectrice des chasseurs. Sans conclure de ce fait que
l’Ilithya égyptienne présidait aux plaisirs de la chasse comme
l’Artémis grecque et la Diane latine, nous devons conclure qu’il exista
entre les mythes sacrés des Égyptiens et ceux des Grecs, des rapports
beaucoup plus intimes que les apparences ne semblent le promettre.



  
  
  
    Planche 28.3.

  







  

  THÔOUT, THOTH DEUX FOIS GRAND,

  LE SECOND HERMÈS.




Le premier Thoth, Hermès trismégiste[413], l’Hermès
céleste ou l’intelligence divine personnifiée, le seul des êtres
divins qui, dès l’origine des choses, comprit l’essence du Dieu
suprême, avait, selon les mythes sacrés de l’Égypte, consigné ces
hautes connaissances dans des livres qui restèrent inconnus jusqu’à
ce que le Démiurge eût créé les ames, et par suite l’univers
matériel ainsi que la race humaine. Le premier Hermès avait écrit ces
livres en langue et en écriture divines ou sacrées[414]; mais
après le Cataclysme, lorsque le monde physique fut réorganisé
et reçut une nouvelle existence, le créateur prenant pitié des
hommes qui vivaient sans règle et sans lois, voulut, en leur donnant
l’intelligence et une direction salutaire, leur tracer la voie qui
devait les ramener dans son sein dont ils étaient émanés. Ce fut alors
que se manifestèrent sur la terre Isis et Osiris, dont la mission
spéciale fut de civiliser l’espèce humaine. Ces deux époux avaient
pour associé et pour conseiller fidèle, Thoth, nommé aussi
Thoyth par les Grecs, le second Hermès, qui n’était
toutefois qu’une incarnation du premier, ou l’Hermès céleste
manifesté sur la terre.


Tout ce que tentèrent Isis et Osiris pour tirer les humains de l’état
sauvage, fut ou suggéré ou approuvé par Thoth, et c’est à ce
second Hermès que les Égyptiens se croyaient redevables de toutes leurs
institutions sociales. Ce dieu passait pour fils d’Agathodæmon[415].
Les hommes étaient encore réduits, comme les animaux, à ne manifester
leurs sensations que par des cris confus et sans liaison; Thoth leur
apprit une langue articulée, et imposant des noms à tous les
objets[416], il donna à chaque individu le moyen de communiquer
ses pensées et de s’approprier celles des autres. Il fit plus: il
enseigna à les fixer d’une manière durable, en inventant l’art
inappréciable de l’écriture; il organisa l’état social, établit
la religion, et régla les cérémonies du culte; il fit connaître
aux hommes l’astronomie et la science des nombres, la
géométrie, l’usage des poids, des mesures et de
la monnaie. Non content de satisfaire à tous les besoins de la
société humaine par ces importantes et utiles créations, le second
Hermès s’occupa aussi de tout ce qui pouvait contribuer à embellir
la vie: il inventa la musique, fabriqua la lyre, à
laquelle il ne donna que trois cordes, et institua les exercices
gymnastiques.  C’est ce même dieu enfin, qui fit connaître
aux hommes l’architecture, la sculpture, la peinture et tous les arts
utiles[417].


La langue et l’écriture inventées par Thoth et
communiquées aux hommes par cette divinité bienfaisante, différaient
de la langue et de l’écriture des dieux, dont s’était servi le
premier Hermès pour rédiger ses livres. L’écriture employée par le
second Hermès est appelée hiérographique par Manéthon[418],
parce qu’elle servit d’abord à écrire les livres sacrés,
dont ce dieu confia la garde à la caste sacerdotale qui lui devait,
dit-on, son organisation et toutes les connaissances dont elle fut la
dépositaire et la dispensatrice. Il paraît même que cet instituteur
des hommes réserva pour cette caste seule un certain ordre de notions,
entre autres, celle de la véritable longueur de l’année, 365 jours
un quart, et de la période de quatre années dont la dernière était
bissextile[419]. Les prêtres égyptiens reconnaissaient ce dieu pour
l’auteur des livres sacrés que chacun d’eux devait posséder
à fond, en totalité ou en partie, selon l’ordre de ses fonctions
et son rang dans la hiérarchie. Ces livres de Thoth, au nombre de
quarante-deux, renfermaient toutes les règles, tous les
préceptes, et tous les documents relatifs à la religion, au culte, au
gouvernement, à la cosmographie, à la géographie, à tous les arts et
à toutes les sciences; en un mot, ces livres sacrés, dont les titres
nous ont été conservés[420], formaient une véritable Encyclopédie
égyptienne.


Les Égyptiens, qui considéraient le second Hermès comme un dieu
manifesté, et nullement comme un roi terrestre divinisé,
ainsi que le prétend Athénagore[421], représentèrent habituellement
cet instituteur divin de leur civilisation, sous une forme humaine,
mais avec une tête d’Ibis, ainsi qu’on le voit figuré sur
notre planche, No 29. La tête de l’oiseau, couverte de la coiffure
égyptienne ordinaire et peinte en bleu, est surmontée des cornes
de bouc, communes à la plupart des dieux protecteurs, et soutenant
des Uræus, un disque et d’autres emblèmes qui varient suivant les
différents points de vue sous lesquels on considérait le second Hermès.
La légende No 1 signifie Thôout ou Thouti, seigneur
des divines écritures ou des écritures sacrées, dont ce dieu
fut l’inventeur; la seconde légende exprime les idées Thôout,
grand et grand (deux fois grand)[422], seigneur des huit
régions. Le titre deux fois grand, presque toujours inscrit
à côté des images du second Hermès, Thoth-ibiocéphale, le
distingue du premier Hermès, Thoth-hiéracocéphale, surnommé
Trismégiste (trois fois très-grand).



  
  
  
    Planche 29.

  







  

  THOTH DEUX FOIS GRAND,

  LE SECOND HERMÈS, EN RAPPORT AVEC LA LUNE.




Il paraîtrait, d’après le passage précité de Manéthon[423], que les
deux Hermès portaient en langue égyptienne le nom de Θωθ Thôth,
que les Grecs ont diversement écrit Θεῦθ et Θωὺθ. Cette dernière
orthographe se rapproche évidemment plus que toute autre, de la manière
dont les Égyptiens prononçaient ce mot, que nous trouvons en effet
dans les livres coptes, sous la forme de ΘΩΟΥΘ Thôout,
comme étant le nom du premier mois de l’année égyptienne, mois éponyme
de ce même dieu, ainsi que nous l’ont appris les anciens[424]. Si
l’on adoptait la manière dont il est écrit dans les fragments de
Manéthon, le nom Θωθ appartiendrait à la racine égyptienne Θωτ, Θωθ (ou
Τωτ en dialecte thébain), qui signifie mêler,
tempérer par un mélange; et l’appellation Thôth,
miscens, temperans, se rapporterait très-bien au premier
Hermès qui, chargé de former les corps où devaient être renfermées
les ames coupables, rendit la matière (Ὕλη), d’abord sèche et aride,
susceptible de prendre les formes qu’il voulait lui donner, en la
mêlant avec l’eau (κατὰ μίξιν ὕδατι)[425]. Mais le
nom Thôout se rapporte sans aucun doute à la racine égyptienne
ΘΩΟΥΤ et ΘΟΥΩΤ, qui signifie congregare,
in unum colligere, et d’où dérivent ΘΩΟΥΤΙ et
ΘΩΟΥΤΣ, mots qui exprimaient les colléges de prêtres,
les réunions religieuses appelées panégyries par les
Grecs. Les deux Thôout ou Hermès rassemblaient en effet
dans eux-mêmes toutes les sciences divines et humaines, et leur nom
s’explique bien naturellement encore par cet usage constant des
prêtres égyptiens, d’attribuer religieusement à Thoth seul les
découvertes scientifiques faites par tous les individus de la caste
sacerdotale. Cette caste réunissait aussi dans son sein tous les
genres de connaissances, et regardait à la fois Thoth et comme son
instituteur, et comme sa propre image ou personnification dans
les mythes sacrés.


L’ibis, oiseau dont les figures du second Hermès empruntent la
tête, était consacré à ce dieu, parce qu’il fut, dans l’écriture
hiéroglyphique, le signe symbolique de l’idée cœur
(Καρδία)[426]. Les Égyptiens trouvaient,  dit-on, une foule
de similitudes entre l’ibis et le cœur, exprimé en
langue égyptienne par la syllabe HÈT, mot qui se prenait
dans la double acception de cœur et d’intelligence ou
intellect[427]; l’ibis, symbole du cœur et signe du mot
Hèt, devait donc devenir l’emblème de Thoth que l’on considérait
comme l’arbitre souverain du cœur et de l’intelligence humaine,
Πάσης καρδίας καὶ λογισμοῦ δεσπότης. (Voy. la note 4,
ci-dessus.)


Ce n’est point sur la terre seule et sur les hommes policés par ses
bienfaits, que Thoth-deux-fois-grand, ou le second Hermès,
exerçait directement son influence; les Égyptiens crurent aussi
qu’après avoir civilisé notre planète, Thoth avait établi
sa demeure dans le globe lunaire, et qu’il suivait cet astre dans
toutes ses révolutions[428]. Ce dieu paraît, d’après les monuments,
avoir été considéré comme ayant des rapports très-intimes avec le
dieu-lune, et avec l’astre de ce nom. Les monuments égyptiens
nous montrent en effet, et assez fréquemment, Thôth-ibiocéphale
soutenant dans ses mains le disque lunaire, et occupant le haut
d’un escalier mystique formé de quatorze degrés, sur chacun
desquels est placée une divinité de seconde ou de troisième classe,
qui semble monter vers le second Hermès[429]. Plus souvent encore, la
tête d’ibis de ce dieu est surmontée du croissant et
du disque lunaires, comme on peut le voir sur cette planche
29.2, dessinée, ainsi que la précédente, d’après des momies peintes du
cabinet du Roi et des riches collections de MM. Durand et Cailliaud.
Des figurines de terre émaillée offrent assez fréquemment le Thoth
ibiocéphale, portant dans ses mains l’œil qui fut un des
symboles de la lune aussi bien que du soleil. Enfin,
les rapports de Thoth avec la lune sont, outre cela, indiqués par les
mythes sacrés, d’après lesquels, par exemple, le dieu des sciences
jouant aux dés avec le dieu-lune, lui gagna la 70e partie de
ses illuminations, et en forma, en les mettant ensemble, cinq jours
qu’il ajouta aux 360 de l’année. Ces jours, nommés épagomènes,
étaient fêtés et solennisés par les Égyptiens, à cause des divinités
qui avaient pris naissance pendant leur durée[428]. L’oiseau de
Thôth, l’ibis, était également consacré à la lune[430],
parce qu’une partie de son plumage était obscure et de couleur noire,
et l’autre brillante et de couleur blanche[431], ce qui faisait
allusion au disque lunaire, tantôt éclatant de lumière, et tantôt plus
ou moins plongé dans l’obscurité.



  
  
  
    Planche 29.2.

  







  

  THOTH DEUX FOIS GRAND,

  PRÉSIDANT A LA RÉGION INFÉRIEURE.




Il en était du Thoth des Égyptiens, comme de l’Hermès
des Grecs: ce fut l’être mythique auquel on attribua les fonctions les
plus nombreuses et souvent même les plus opposées. Nous avons vu, en
effet, le Thoth céleste, le seul des dieux émanés du Démiurge,
et qui porte le surnom de trois fois grand, associé d’abord à
l’œuvre de la création de l’univers et renfermant en lui-même toute
la science des choses divines. Ce prototype de toute intelligence
s’incarne ensuite pour civiliser l’espèce humaine, et se lie ainsi à
un corps matériel. Lorsque les habitants de la terre, éclairés par
ses leçons, connaissent et pratiquent la vertu, et sont soumis à une
organisation sociale régulière, imitation imparfaite de l’ordre qui
règne dans les régions célestes, Thoth se retire dans la lune pour
se consacrer à l’accomplissement de nouveaux devoirs. Le génie qui
présidait à cet astre, le dieu Pooh (ou Lunus), était
considéré par les anciens Égyptiens comme le directeur perpétuel,
comme le roi des ames qui, ayant quitté des corps matériels, erraient
ballottées par les vents dans le vague des airs, jusqu’à ce qu’elles
fussent appelées à animer de nouveaux corps, pour subir de nouvelles
épreuves, expier leurs fautes passées, et sortir de la zône de l’air
terrestre et agité, pour passer dans la troisième zône de l’univers
où régnait un air pur et léger. C’était dans ces deux zônes,
ou divisions du monde, partagées en vingt-quatre régions ou
contrées (χώρας) situées entre la terre et la lune, que le
dieu Lunus exerçait directement son influence: il avait pour
conseiller le dieu Thoth, qui présidait plus spécialement à la
seconde zône ou division du monde, celle de l’air agité,
qui se divisait en huit régions immédiatement situées au-dessus
des quatre régions de la TERRE[432]. Cette zône
de Thoth dépendait de l’empire lunaire, qui comprenait aussi une zône
supérieure, celle de l’air pur, subdivisée en seize autres
régions. Il est donc de toute évidence que le titre SEIGNEUR
DES HUIT RÉGIONS, qui accompagne constamment les images de
Thoth Ibiocéphale dans les bas-reliefs et dans les peintures
égyptiennes[433], se rapporte à  cette direction des huit
régions de la seconde zone du monde, habitée passagèrement par les
ames des morts. Cela expliquerait encore pourquoi le nombre huit
est particulièrement consacré à Thoth; et il n’est point hors
de vraisemblance que la grande ville d’Hermès dans l’Heptanomide, qui
porta le nom de Schmoun[434], c’est-à-dire, huit, nom
transcrit par les Arabes sous la forme du duel Aschmounaïn,
a été ainsi appelée par allusion aux huit régions des ames,
auxquelles présidait le dieu éponyme de cette grande cité.


Quoi qu’il en soit, on attribua au second Hermès égyptien, Thoth
Ibiocéphale, comme à l’Hermès des Grecs, la direction des ames que la
mort séparait des corps terrestres. Aussi ce dieu est-il figuré dans
les peintures des momies, tenant dans ses mains l’emblême de la partie
inférieure du monde, qui comprenait dans ses limites une portion
du ciel et l’Amenti, lieu où les ames étaient jugées par Osiris.
Le nom écrit de la partie inférieure de l’univers se compose,
dans les textes hiéroglyphiques, d’une plume, du segment
de sphère lié au signe recourbé qui exprime l’articulation S.
C’est ce même nom, dans lequel il me semble reconnaître les éléments
graphiques du mot égyptien PESÈT qui signifie partie
inférieure, que tient dans sa main le dieu Thoth figuré sur notre
planche 29.3. Il faut observer seulement qu’une portion du signe
recourbé a été prolongée outre mesure pour donner à ce groupe
de lettres l’apparence d’un sceptre dans les mains du
dieu, qui tient aussi une bandelette: les exemples d’images d’objets
dénaturés ainsi dans leur forme, pour s’accommoder à l’effet général
d’une composition, sont fort communs sur les monuments égyptiens[435]:
dans les textes courants, le groupe hiéroglyphique exprimant la
partie inférieure du ciel et du monde en général, prend la
forme indiquée dans la pl. 29.3, sous le no 2, accrue de trois signes
déterminatifs; et on le retrouve sculpté sous la forme no 3, hors du
disque renfermant le zodiaque circulaire de Dendérah, au-dessous du
scorpion et entre les figures de femme et d’homme à tête d’épervier,
qui soutiennent cette portion du disque. Au point diamétralement
opposé, se trouve le nom de la partie supérieure du ciel et du
monde. La ligne dont ces deux groupes sont les deux points extrêmes,
passe par les pieds postérieurs du taureau et par la tête du
scorpion.



  
  
  
    Planche 29.3.

  







  

  THOTH PSYCHOPOMPE,

  LE SECOND HERMÈS DANS L’AMENTÉ.




Le Thoth égyptien Ibiocéphale, compagnon fidèle d’Osiris tant que ce
dieu resta dans le monde pour adoucir les mœurs des hommes, n’abandonna
point ce dieu lorsque, ayant terminé sa mission sur la terre, il
alla établir son tribunal et sa demeure dans l’Amenté (l’enfer des
Égyptiens), lieu où se réunissaient les ames pour rendre compte de
leur conduite, et d’après le résultat de cet examen, être réparties
dans les diverses régions célestes, ou rentrer dans des corps
matériels en expiation de leurs fautes. Thoth fut, après Osiris,
le premier personnage de ce lieu terrible, où les destinées des ames
étaient réglées à chacune de leurs transmigrations sous forme humaine.
Les peintures qui décorent les manuscrits funéraires, les cercueils et
enveloppes des momies, et les bas-reliefs des catacombes de l’Égypte,
ne permettent aucun doute à cet égard; tout nous montre le dieu Thoth
remplissant auprès des ames, diverses fonctions qui l’assimilent
complètement à l’Hermès Psychopompe des Grecs.


Le dieu à tête d’Ibis est en effet représenté dans les scènes mythiques
peintes sur les enveloppes des momies et relatives au jugement de
l’ame, conduisant par la main le défunt ou plutôt son ame figurée sous
les apparences du corps qu’elle vient de quitter, devant la balance
infernale, ou aux pieds du trône d’Osiris dominateur de l’Amenté.
J’ai reconnu cette scène sur plusieurs momies, sur deux entre autres,
dont l’une appartient au cabinet du Roi, et l’autre à la précieuse
collection de M. Durand.


Souvent aussi le dieu Thoth semble instruire les ames et les préparer
à l’effrayante épreuve qu’elles ont à subir, leurs actions allant
être pesées dans l’équitable balance de l’Amenté. Ce sujet est
figuré en grand sur un des bas-reliefs du tombeau royal du Pharaon
Phtah-ousireï-mèn, découvert à Thèbes par le célèbre voyageur
Belzoni dont la perte récente, au moment même où il allait décider le
plus important des problèmes relatifs à la géographie de l’Afrique
intérieure, sera à jamais regrettable et vivement sentie par tous ceux
qui accordent une estime bien  méritée au courage réfléchi qui se
dévoue généreusement au progrès de la science.


La plus grande partie des grandes scènes peintes, placées au
commencement ou à la fin des manuscrits funéraires soit en écriture
hiéroglyphique, soit en écriture hiératique, et qui représentent la
Psychostasie et le jugement des ames par Osiris, nous offrent
le second Thoth debout devant le trône du juge suprême, et
dans l’attitude qu’on lui voit sur notre planche 29.4. La tête du
dieu est celle d’un Ibis, ordinairement peinte en noir,
d’où l’on pourrait inférer peut-être que l’Ibis blanc était
plus spécialement consacré à Thoth considéré dans ses attributions
relatives aux globes de la lune et de la terre, et l’Ibis noir
à ce même dieu réglant le sort des ames dans l’Amenté, l’enfer ou
la région ténébreuse. La tête d’oiseau qui remplace la tête humaine
de Thoth, est couverte de la coiffure égyptienne ordinaire,
et n’est surmontée d’aucun symbole particulier: le dieu tient dans
sa main gauche une tablette rectangulaire pareille à celles qu’on a
découvertes depuis peu dans les catacombes égyptiennes, et qui, portant
vers leur partie supérieure deux cavités destinées à recevoir des pains
de couleur noire et rouge, et sur leur milieu, des rainures pour des
pinceaux, ont été facilement reconnues pour un ustensile de peintre ou
d’écrivain. On a donné à ces tablettes, qui portent presque toutes des
légendes hiéroglyphiques, le nom de palette: Thoth est figuré
traçant avec un roseau ou un pinceau qu’il tient dans sa
main droite, des caractères sur la tablette qui, combinée avec
le pinceau et un petit vase renfermant soit de l’encre,
soit de l’eau pour délayer les couleurs, forme le groupe hiéroglyphique
tropique[436] exprimant les idées Écrire et Écriture,
idées dont les mots Shai, Sah, ou bien Skhai et
Sakh étaient les signes dans la langue orale.


Ainsi c’est la science divine personnifiée qui perscrutait la vie
passée des ames et présentait le résultat écrit de cet examen au dieu
bienfaisant par excellence, Osiris, dont la bouche sainte prononçait
la sentence. J’ai reconnu dans les peintures des manuscrits les plus
soignés, que le caractère inscrit par Thoth sur la tablette, était le
signe recourbé[437], l’une des formes de la consonne S dans l’écriture
hiéroglyphique. Comme on ne pourrait présenter que des conjectures
sur le sens de cette lettre initiale, j’ai cru devoir me borner à
reconnaître le fait seulement.



  
  
  
    Planche 29.4.

  







  

  L’IBIS,

  EMBLÊME VIVANT DE THOTH LE SECOND HERMÈS.




L’instituteur des sciences et des arts, le Dieu qui civilisa l’espèce
humaine, avait pour emblème l’Ibis, oiseau dont les archéologues
et les naturalistes modernes ont eu beaucoup de peine à reconnaître le
genre et l’espèce, puisqu’on le confondit d’abord avec le Héron
et la Cigogne, malgré le nombre immense de ses images gravées
sur les monuments égyptiens existants en Europe. Bruce et les savants
de l’expédition française en Égypte ont, depuis, retrouvé ce même
oiseau vivant, en Éthiopie comme en Égypte. M. Cuvier lui a conservé le
nom d’Ibis, et l’a rangé dans le genre Numenius.


Les Égyptiens connurent deux espèces d’Ibis qui, toutes deux, jouaient
un rôle important dans les mythes sacrés. La première, l’Ibis
blanc, connu en Éthiopie sous le nom d’Abou-Hannès, et
en Égypte sous celui d’Abou-Mengel, a une partie de la tête
et toute la gorge dénuées de grandes plumes; son plumage est blanc,
à l’exception de la tête, du cou, de l’extrémité des ailes et de la
queue, qui sont de couleur noire. Celui de la seconde espèce, l’Ibis
noir appelé Hareiz par les habitants actuels de l’Égypte,
est d’un noir à reflets très-riches, verts et violets; le dessous du
corps est d’un noir cendré qui devient marron foncé dans les vieux
individus[438]. L’Ibis blanc était consacré à Thoth ainsi qu’à
la Lune[439], astre dont ce Dieu paraît avoir été considéré
comme le régulateur: car, suivant le dire des Égyptiens, cet oiseau
s’occupe de ses œufs pendant toute la durée de la croissance et de la
décroissance de la lune. Il accommodait son régime d’après ses phases;
on ajoutait même que ses intestins se resserraient toujours au déclin
de l’astre, et reprenaient toutes leurs dimensions lorsque la lune
reparaissait brillante de toute sa lumière[440].


Comme le Dieu Thoth, l’Ibis affectionnait particulièrement
l’Égypte; il habitait de préférence cette contrée, la plus
humide de toutes, de la même manière que Thoth avait fixé sa demeure
dans la lune, la plus humide des planètes, suivant les Égyptiens. Selon
Ælien, si quelqu’un emportait de force ou par surprise un Ibis hors de
l’Égypte, cet oiseau se laissait mourir de faim, et se vengeait ainsi
de ses ravisseurs, en leur montrant l’inutilité de leurs efforts pour
l’éloigner du pays qu’il aime  exclusivement. Du reste, l’Ibis
représentait convenablement le plus sage et le plus savant des Dieux,
s’il est vrai, comme le disaient les Égyptiens, que les Ibis marchent
d’une manière grave et posée, comme une jeune vierge, ne cheminant que
pas à pas[441].


C’est principalement la première espèce d’Ibis, l’Ibis
blanc, qui fut vénérée et nourrie avec soin par l’Égypte entière:
c’est celle, du moins, dont l’image est la plus fréquente dans les
peintures et les sculptures de style égyptien. Presque toutes les
momies d’Ibis, ouvertes et observées avec soin, ne présentent que
l’espèce blanche; d’où il résulte que l’Ibis blanc était
l’oiseau favori de Thoth, son symbole et celui de la lune sur la
terre. Le Dieu et l’oiseau étaient tellement identifiés dans les idées
égyptiennes, qu’on attribuait le principe de la connaissance des
nombres et des mesures à l’Ibis même[442], et que son pas était devenu
un étalon métrique.


Les récits populaires attribuaient surtout à l’Ibis noir la
destruction des serpents ailés. Ces serpents venaient de l’Arabie;
les Ibis noirs se postaient, dit-on, sur les frontières de l’Égypte,
combattaient ces redoutables ennemis, et les empêchaient de pénétrer
dans l’intérieur du pays[443]. Hérodote prétend avoir vu des amas
immenses d’os et d’arêtes de ces serpents détruits par les Ibis
noirs[444]. L’antiquité entière a reproduit cette assertion d’après
le père de l’histoire; mais les connaissances positives que la science
moderne possède de la constitution et des habitudes des deux espèces
d’Ibis, ne permettent d’attacher aucune confiance à cette opinion sur
l’oiseau consacré à Thoth, considéré comme le sauveur de l’Égypte
parce qu’il détruisait de dangereux reptiles, les sauterelles, les
chenilles, et éloignait les maladies contagieuses[445]. On disait
aussi que l’Ibis blanc rendait un service semblable à l’autre
extrémité de l’Égypte vers l’Éthiopie, en empêchant les serpents des
pays méridionaux d’entrer sur la terre sacrée. Ainsi, dans la croyance
vulgaire, l’Égypte était défendue contre les reptiles venimeux par les
deux espèces d’Ibis; les Ibis noirs défendaient les frontières
vers le nord, et les Ibis blancs les frontières du sud.


L’Ibis blanc fut nourri dans les temples et dans les maisons
particulières, comme l’image vivante de Thoth sur la terre: lorsque
ces animaux mouraient, on déposait leurs corps, embaumés avec soin,
dans des catacombes, soit à Hermopolis magna, dont les médailles
portent la figure de cet oiseau[446], soit dans d’autres lieux de
l’Égypte et surtout dans le voisinage de Memphis, où existe encore une
incroyable quantité de momies de cette espèce d’oiseau, puisqu’on les y
a comptées par milliers.



  
  
  
    Planche 29.5.

  







  

  LE CYNOCÉPHALE,

  EMBLÊME VIVANT DE THOTH.




L’un des emblêmes les plus connus du dieu Thoth ou le second
Hermès, fut une grande espèce de singe que la ressemblance de sa tête
avec celle d’un chien, fit nommer Cynocéphale, Κυνοκέφαλος,
par les Grecs qui, peut-être en cette occasion, traduisirent tout
simplement le nom Égyptien de cet animal. Le Cynocéphale fut consacré
à Thoth, l’Hermès Égyptien, l’inventeur des lettres, parce que,
disait-on, une certaine classe de ces animaux connaissait réellement
l’usage des lettres[447]. Cette croyance absurde semble s’être
conservée fort long-temps en Égypte, puisqu’on lit dans un manuscrit
copte-thébain du Musée Borgia[448], contenant le récit des actes de
saint Barthélemy, que ce prédicateur de la foi quitta la religion des
ichthyophages pour se rendre dans le pays des Parthes, accompagné de
Christianus homme-cynocéphale (ⲣⲱⲙⲉ ⲛϩⲟⲛⲟⲩϩⲟⲟⲣ).


Aussitôt qu’un Cynocéphale était introduit dans un temple de
l’Égypte, un prêtre, dit Horapollon[447]), lui présentait une
tablette, un roseau et de l’encre, pour éprouver
s’il était réellement de la race de ces Cynocéphales qui connaissaient
l’art de l’écriture. Quelque ridicule que soit cette assertion
d’Horapollon, il n’en reste pas moins prouvé que tel était en effet
le préjugé vulgaire, car les monuments offrent des représentations
parfaitement analogues. On trouve, par exemple, parmi les sculptures
qui décorent le grand temple d’Edfou, un bas-relief dessiné par la
Commission d’Égypte, et représentant un Cynocéphale assis dans l’acte
de tracer des caractères sur une tablette à l’aide d’un roseau. On
crut trouver outre cela, dans ce même animal, des rapports marqués
avec les individus composant la caste sacerdotale, puisque, comme
ceux-ci, il était circoncis, et s’abstenait surtout de manger
du poisson[449]. Cette espèce de singe dut ainsi nécessairement
devenir l’emblême vivant de Thoth, l’instituteur et le prototype
de la caste sacerdotale.





Ce Dieu, créateur des sciences et des arts, est très-souvent figuré
sous la forme même d’un Cynocéphale dans les bas-reliefs
symboliques et les peintures des rituels funéraires; notre planche
29.6, calquée sur un des plus beaux manuscrits hiéroglyphiques du
cabinet du Roi, offre un exemple curieux de cette particularité; la
seconde scène peinte de ce rouleau, présente l’image de la défunte à
laquelle se rapporte le manuscrit, en acte d’adoration, auprès d’un
autel chargé d’offrandes, devant un Cynocéphale. L’animal sacré
est assis sur une sorte de piédestal couvert d’un tapis et placé
sur un traîneau; il tient dans sa main gauche une palette d’écrivain
sur laquelle sont attachés des pinceaux ou des roseaux, et absolument
semblable à ces palettes, soit en bois, soit en pierre, qu’on a
récemment découvertes dans les catacombes de l’Egypte; et la main
droite du Cynocéphale est élevée vers la défunte en signe de protection.


Les inscriptions hiéroglyphiques tracées au-dessus des deux personnages
qui composent cette scène remarquable, ne laissent aucun doute sur le
sens que nous devons y attacher: On lit près de la tête de la défunte:
Acte d’adoration fait par l’Osirienne dame dévouée à Amon-ra Roi
des Dieux, Tentamon; et vers la tête du Cynocéphale:
Thoth Seigneur des divines écritures. Il est évident
que l’Egyptienne Tentamon supplie le dieu Thoth,
manifesté sous la forme même de son animal sacré, de lui être favorable
dans la terrible épreuve qu’elle va subir, l’examen de ses bonnes et
mauvaises actions sur la terre, pesées dans l’équitable balance de
l’Aménti: cette épreuve est, en effet, représentée dans la scène qui
suit immédiatement celle que nous venons de décrire.


Les figures du Cynocéphale, en terre émaillée, en pierre ou en bronze,
sont très-communes, le culte du Dieu dont il était l’emblême étant
très-répandu dans toutes les préfectures de l’Egypte.



  
  
  
    Planche 29.6.

  







  

  THOTH,

  LE SECOND HERMÈS IDENTIFIÉ AVEC LA LUNE.




On a vu dans la planche 14.5, représentant la Barque ou
Bari symbolique du Dieu Pooh, que le disque et le
croissant lunaires sont produits comme les emblèmes spéciaux
d’une divinité portant à la fois le nom de Ooh ou Ioh et
celui de Thôout ou Thôouti: les titres Dieu grand,
Seigneur du ciel et Roi des Dieux, qui accompagnent cette
double appellation, prouvent incontestablement qu’elle se rapporte à un
seul personnage mythique; et nous devons conclure de ce fait que, dans
leurs spéculations théologiques, les prêtres égyptiens identifiaient,
sous certains rapports, le Dieu-Lune avec le second
Hermès, Thoth Ibiocéphale. Une belle stèle du musée royal
égyptien de S. M. le Roi de Sardaigne, démontre encore mieux ce que
nous venons d’avancer.


Ce monument[450] dont la partie supérieure est fidellement rendue sur
notre planche 29.7, n’est qu’une espèce de grand Προσκύνημα ou acte
d’adoration de trois individus d’une même famille, représentés
à genoux au-dessous d’un texte hiéroglyphique, de dix colonnes,
contenant la prière adressée au Dieu qui était l’objet de leur culte.
Le principal personnage est un Égyptien dont le nom propre, exprimé
symboliquement, signifie bonne année; il est suivi de sa sœur
Thani ou Thoni, prosternée comme lui; devant eux est une
très-jeune fille nommée Djernil, debout et élevant les bras en
signe d’adoration, à l’imitation de son oncle et de sa mère.


Le haut de la stèle est occupé par une grande barque placée, non
sur l’image conventionnelle de l’eau, comme les barques
des habitants de la terre, mais sur le signe hiéroglyphique du
ciel, tracé de très-grande proportion[451]. Les Égyptiens,
qui ne considéraient la sculpture et la peinture que comme une sorte
d’écriture plus riche et plus monumentale que celle dont ils
se servaient pour les usages communs, voulaient exprimer, ainsi,
que les êtres divins se mouvaient dans la vaste étendue  des
cieux. Le Dieu, assis au milieu de la barque, est caractérisé par
une tête d’Ibis, couverte de la coiffure ordinaire, mais
surmontée du disque et du croissant de la lune: la légende qui
l’accompagne, Ⲟⲟϩ ou Ⲓⲟϩⲑⲱⲟⲩⲧ, Ooh-Thôout, n’est que le nom du
Dieu-Lune, réuni à celui du second Hermès; tout comme le
simulacre que ce double nom désigne, est formé des images combinées de
la Lune et du second Hermès. L’identification de
ces deux personnages mythiques ne peut donc plus être douteuse.


Un cynocéphale, animal également consacré à l’une et à l’autre de ces
divinités, présente au Dieu Ooh-Thôout (Lunus-Hermès)
l’œil, symbole spécial des deux corps célestes qui répandent la lumière
sur la terre; ce même œil est figuré vers la proue de la barque
divine dont l’extrémité, richement décorée, porte un disque
pour désigner, selon toute apparence, que cette Bari est celle
d’une planète. Nous ajouterons, à ce sujet, que la consécration
d’une des planètes à Hermès (Mercure) chez les peuples
anciens, n’avait point lieu chez les Égyptiens; ils purent donc sans
inconvénient assimiler leur Hermès avec la Lune, car il est certain
qu’ils consacrèrent à leur Dieu Aroeri (Apollon)[452] la planète
nommée Hermès et Mercure par les Grecs et par les Romains.


La poupe de la Bari sacrée du Dieu Lunus-Hermès, est recourbée
d’une manière très-remarquable, circonstance qu’on a pu également
observer dans l’une des barques du Dieu-Lune[453]. Cette
appendice si extraordinaire me paraît représenter une queue de
crocodile, animal essentiellement lié aux mythes du Dieu-Soleil et
du Dieu-Lune. Enfin cette queue qui est recourbée nous rappelle encore
ce passage d’Horapollon[454] Σκότος δὲ λέγοντες, κροκοδείλου οὐρὰν
ζωγραφοῦσιν: pour représenter l’obscurité, les Égyptiens
peignent LA QUEUE D’UN CROCODILE. Ce rapprochement nous
conduit à conclure que, par Ooh-Thôout, les Égyptiens pouvaient
entendre le Dieu qui présidait à la lune en conjonction, c’est-à-dire
à la phase où cet astre cesse d’être apparent sur l’horizon. On
peut supposer que Ooh (la lune) restait alors dans la partie
inférieure et ténébreuse du ciel, que nous avons vue être en effet du
domaine de Thôout, le second Hermès[455].



  
  
  
    Planche 29.7.

  







  

  NATPHÉ ou NETPHÉ.

  (RHÉA.)




On a déja remarqué[456] qu’il exista en réalité, entre les mythes
sacrés des Égyptiens et ceux des Grecs, des rapports beaucoup plus
suivis que ne semblerait l’indiquer la diversité d’origine de langue
ou de gouvernement des deux peuples, et surtout le peu d’analogie
des formes choisies pour représenter chacun de leurs personnages
mythiques. Cependant, si l’on a égard aux différences de temps, de
races et de lieux, on s’apercevra bientôt que certaines parties de
la mythologie des Grecs ne sont, et de l’aveu des Grecs eux-mêmes,
que des mythes égyptiens plus ou moins complets, mais reproduits avec
les modifications nécessaires pour les lier naturellement au système
national des Hellènes; de là vient que les anciens auteurs grecs, à
partir d’Hérodote même, lorsqu’ils ont voulu parler des divinités de
l’Égypte, se sont servis indifféremment et avec une assurance bien
fondée du nom grec de la divinité correspondante dans les mythes grecs,
au lieu d’employer le nom égyptien lui-même. Diodore seul nous avait
parlé d’une Estia ou Vesta égyptienne; Jablonski, s’étant
flatté de retrouver l’ensemble du système religieux de l’Égypte dans
le peu que les auteurs anciens ont laissé échapper sur cette matière,
et s’imaginant expliquer tous les personnages mythiques par les
divers états du soleil et de la lune, nia l’existence d’une divinité
analogue à l’Estia des Grecs dans les mythes égyptiens, et ne
reconnut pour divinités vraiment égyptiennes que celles dont les Grecs
avaient mentionné les noms égyptiens[457]. C’est en partant de ce
principe, absolument faux, que ce savant a refusé d’admettre dans son
Panthéon deux divinités égyptiennes assimilées par les Grecs à leurs
Cronos et Rhéa, le Saturne et la Rhéa des
Romains. Mais c’est à tort, et bien gratuitement, que Jablonski accuse
les Grecs d’avoir donné, sans règle et sans motif, les noms propres de
leurs divinités à celles des Égyptiens, et de ne suivre en cela que
leur caprice ou leur convenance particulière; enfin les auteurs et les
monuments démontrent combien cet érudit était dans l’erreur, lorsqu’il
affirme trop positivement que, quant à Rhéa, sœur et femme de
Saturne, elle fut tout-à-fait inconnue aux Égyptiens[458], et
que tout ce que les anciens ont dit d’une Rhéa égyptienne doit
s’entendre de la déesse Athôr[459]. 


Diodore de Sicile, que Jablonski cite cependant sans accorder à ce
témoignage tout le poids qu’il mérite, nous apprend, dans son livre
premier, où il expose rapidement le système religieux des Égyptiens,
que parmi les dieux terrestres (Ἐπιγείους), nés des dieux
célestes (τῶν ἐν Οὐρανῷ θεῶν), et venus après
eux, ils comptaient Κρόνος et Ῥέα, c’est-à-dire Saturne et
Rhéa[460]. Ces deux personnages, qui étaient frère et sœur,
succédèrent à Hélios (Phré) ou à Héphæstus (Phtha), et
méritèrent l’immortalité et des autels par leurs bienfaits envers
l’espèce humaine. Ce récit de l’historien sicilien, quoique empreint
d’une teinte marquée d’Évhémérisme, conserve cependant une physionomie
tout égyptienne, puisqu’il renferme clairement exprimées les deux
divisions fondamentales établies parmi les divinités égyptiennes, dont
les unes étaient purement célestes (ce sont les deux premières
classes d’Hérodote), et les autres se trouvaient dans des rapports plus
intimes avec l’homme, puisque, suivant les traditions sacerdotales,
ces divinités s’étaient autrefois incarnées sur la terre, et s’étaient
manifestées ainsi aux yeux des mortels. Les premières entre les
divinités de cet ordre de dieux terrestres ou mondains,
furent Cronos, et Rhéa, laquelle, selon Diodore de
Sicile, Plutarque et Synésius, donna naissance à Osiris ainsi
qu’à Isis.


Cette seule circonstance a suffi pour nous faire retrouver avec
certitude le nom et les images de la Rhéa égyptienne sur les
monuments originaux: la forme la plus simple de cette déesse est celle
que nous reproduisons sur notre planche 30, d’après une petite stèle
du Musée de Turin; la légende qui l’accompagne contient d’abord le
nom propre de la déesse, qui se lit sans difficulté ⲛⲧⲡⲉ ou ⲛⲧⲫⲉ,
Netpé, Netphé ou Natphé: ce nom est suivi d’un
titre tout particulier à cette divinité, celui de ⲙⲁⲥⲛⲛⲉⲛⲟⲩⲧⲉ ⲧⲛⲉⲃⲡⲉ,
GÉNÉRATRICE DES DIEUX, dame du ciel.
Les chairs de Netphé sont de couleur verte; le vautour
qui décore le devant de la coiffure, le modius qui la surmonte,
et les cornes de vache, présentent cette divinité sous
l’attribution de mère et nourrice divine. Le disque rouge
indique ici, comme ailleurs, que Netphé ou la Rhéa
égyptienne appartient à la famille de Phré (le dieu-soleil),
comme toutes les divinités égyptiennes du second et du troisième
ordre.



  
  
  
    Planche 30.

  







  

  API OU HAPI.

  (APIS, TAUREAU CONSACRÉ A LA LUNE.)




Il serait fastidieux d’énumérer ici tous les documents que l’antiquité
classique nous a transmis relativement à l’animal sacré si connu sous
le nom vulgaire de Bœuf Apis[461]: on doit conclure de ces
rapports circonstanciés, que le culte de ce taureau était populaire
en Égypte, et presque général dans tous les nomes dès
l’époque de la domination des Grecs, et surtout sous le gouvernement
des empereurs, dont plusieurs, et des plus célèbres, crurent de leur
politique de payer un tribut d’hommages publics à ce représentant
de l’une des plus grandes divinités d’un pays si nécessaire à la
prospérité de l’empire. Mais il est douteux que, dans les temps
antérieurs, sous les rois de race pharaonique, lorsque les lois
purement égyptiennes étaient en vigueur, on montrât pour Apis une
vénération si marquée partout ailleurs que dans le nome où les livres
sacrés avaient irrévocablement fixé la demeure et la sépulture de cet
animal symbolique. Chacune des trente-six préfectures de l’Égypte
primitive reconnaissait pour emblème de sa divinité protectrice un
animal particulier, volatile, quadrupède, reptile ou poisson; et cette
sorte de religion locale a été désignée par les Grecs sous le nom de
Θρησκεία[462]. Une telle institution, calculée dans un intérêt qu’il
ne nous est point encore donné de juger en définitive, avait jeté de
si profondes racines, que les médailles des nomes de l’Égypte frappées
sous l’empire de Trajan, d’Hadrien et d’Antonin, portent, presque
toutes, d’un côté l’effigie de l’empereur régnant, et de l’autre
l’animal sacré particulier au nome[463], ou le dieu principal
tenant sur sa main ce même animal, son symbole[464]. Plusieurs villes
de l’Égypte rendaient un culte particulier au taureau ou plutôt aux
divinités dont ce vigoureux quadrupède fut l’emblème spécial; 
mais ces animaux différaient entre eux, soit de couleur, soit par
quelques qualités ou marques particulières: le taureau Onouphis,
nourri à Hermonthis ou dans quelque autre cité de la Thébaïde, en
l’honneur du premier des dieux, Ammon, fut de couleur noire, d’une
taille remarquable, et ses poils étaient, dit-on, dirigés à contre-sens;
Mnévis, autre taureau nourri à Héliopolis
comme emblème du soleil, est représenté de couleur claire sur les
monuments originaux; mais le taureau Apis se distinguait de tous
les autres taureaux sacrés de l’Égypte, non-seulement par son pelage,
mais encore par des signes propres à lui seul et dont les auteurs grecs
et latins parlent avec détail.


Quant à la couleur d’Apis, les monuments égyptiens originaux, sur
lesquels son image est représentée, le représentent toujours noir ou
bien mi-partie de noir et de blanc. Notre planche 31 le reproduit
fidèlement tel qu’il est figuré à côté du taureau Mnévis[465],
(que certains mythes populaires regardaient comme le père
d’Apis), parmi les peintures d’un riche cercueil de momie du Musée
royal égyptien de Turin. Un collier et une housse rouge à points
bleu-céleste décorent l’animal sacré, dont le corps est entièrement
noir. Le fouet, placé au-dessus de sa croupe, est l’emblème
du pouvoir incitateur du dieu que l’animal rappelle, symboliquement,
à l’adoration des hommes, et le serpent Uræus, coiffé de la
portion supérieure du pschent, indique la domination de cette divinité
sur les régions d’en haut. Entre les cornes du taureau s’élève un
disque de couleur jaune; c’est celui de l’astre dont Apis était l’image
sur la terre. Les deux plumes bleues qui surmontent le disque, emblèmes
connus de justice et de vérité, ont un rapport direct
à certaines fonctions funéraires que les Égyptiens attribuaient au
taureau Apis, et dont il sera bientôt parlé dans l’un des articles
suivants relatifs au même animal sacré.



  
  
  
    Planche 31.

  







  

  MNÉVIS.

  (TAUREAU CONSACRÉ AU DIEU PHRÉ.)




D’importants et nombreux témoignages, épars dans les écrits des auteurs
grecs et latins, établissent qu’à Héliopolis, ville de l’Égypte
inférieure, voisine du sommet du Delta, et connue dans l’antiquité
par son docte collége de prêtres, on nourrissait religieusement, en
l’honneur du dieu éponyme de la cité, un taureau nommé Mnévis,
ΜΝΕΥΙΣ[466]. L’inscription de Rosette en citant, comme
l’un des motifs du décret qui décerne de grands honneurs au roi
Ptolémée Épiphane, les dons offerts à Mnévis[467] par la
pieuse libéralité de ce prince, prouve l’extrême vénération que l’on
portait à cet animal symbolique. Il n’est point douteux que, comme le
taureau sacré de Memphis, celui d’Héliopolis fût logé dans un édifice
somptueux, qui était à la fois la demeure et le temple de cette image
vivante du dieu de la lumière, auquel les habitants du nome héliopolite
rendaient un culte si assidu.


C’est à ces faits seulement que se bornent en général les documents
fournis par les classiques anciens sur le taureau sacré Mnévis.
D’après un passage de Porphyre, cité par Eusèbe[468], cet animal,
qui surpassait en grosseur tous ceux de son espèce, était de couleur
noire, circonstance également notée par l’auteur du traité
d’Isis et d’Osiris; Porphyre prétend que cette couleur faisait allusion
à la chaleur du soleil, dont l’effet est de noircir la peau des
hommes qui y sont habituellement exposés, et il ajoute: Testiculos
habet (Mnevis) prægrandes quod rei venereæ cupiditas vî
caloris excitetur, ipsaque adeo sol naturam inseminare dicatur.
Les monuments égyptiens seuls peuvent décider jusqu’à quel point
nous devons avoir confiance dans les détails que donne Porphyre sur
le taureau  Mnévis. Malheureusement il ne reste rien des
temples qui ornaient jadis la ville d’Héliopolis, et l’on ne peut
plus chercher parmi leurs bas-reliefs l’image de l’animal sacré,
qu’il serait si intéressant de retrouver sur les lieux mêmes où il
fut particulièrement honoré. Pignorius était tenté de reconnaître
Mnévis dans l’un des taureaux représentés sur la table
isiaque[469]; mais ce monument n’est qu’un ouvrage d’imitation et d’une
époque peu reculée; rien d’ailleurs n’autorisait encore ce savant à
donner le nom de Mnévis à l’image d’un taureau qui ne réunit
évidemment aucun des caractères indiqués par Porphyre.


L’unique monument original et d’ancien style égyptien sur lequel
nous ayons reconnu une représentation authentique de Mnévis,
existe dans le Musée royal égyptien de Turin: sur le couvercle du
cercueil extérieur de la momie d’un prêtre nommé Schébamon, sont
peints deux taureaux; l’un, entièrement de couleur noire,
est accompagné d’une légende hiéroglyphique qui se lit: le dieu
Api ou Apévé; c’est Apis ou Epaphus, l’animal
sacré de Memphis; l’autre taureau (voir notre planche no 31) est, au
contraire, de couleur jaune clair, et son nom propre se lit
sans difficulté: le dieu MNÉ; c’est évidemment l’orthographe
égyptienne du nom que les Grecs ont écrit ΜΝΕ-ΥΙΣ, et les
Latins MNE-VIS. Cet animal sacré porte entre ses cornes le
disque du soleil qu’il représentait sur la terre; à son cou est attaché
un riche collier, dont le fermoir retombe sur sa croupe; son dos est
couvert d’une housse à fond rouge, surmontée du fouet, symbole
de l’incitation; devant le taureau sacré on a figuré l’uræus,
emblème de la domination sur les régions supérieures.


Cette curieuse peinture, reproduite dans notre planche 31, légitime
la conjecture de Pignorius, et nous donne en même temps le droit
de croire que Porphyre a, par erreur, attribué à Mnévis les
caractères particuliers à l’un des autres taureaux sacrés de l’Égypte,
Onouphis ou Pacis, selon toute apparence.



  
  
  
    Planche 32.

  







  

  HAROERI.

  (AROUERIS, AROERIS, APOLLON.)




Parmi les dieux égyptiens de la troisième classe, formes ou
transformations divines mises en contact avec le monde physique et
descendues jusqu’à la nature humaine par la voie de l’incarnation,
l’antiquité classique a nommé Aroueris ΑΡΟΥΗΡΙΣ[470],
personnage mythique identifié avec l’Apollon des Grecs[471]. A ce
témoignage positif se joint encore l’autorité imposante d’un monument
public du premier ordre, le grand temple d’Ombos, en Thébaïde, dans
lequel on lit une inscription dédicatoire en langue grecque, gravée en
creux[472] sur le listel de la corniche d’une porte qui donne entrée
dans une des salles intérieures du temple. On y lit que les fantassins,
les cavaliers, et autres personnes stationnées dans le nome Ombite, ont
dédié ce secos à Aröeris Apollon dieu grand, ΑΡΩΗΡΕΙ ΘΕΩΙ
ΜΕΓΑΛΩΙ ΑΠΟΛΛΩΝΙ, pour la conservation du roi Ptolémée et
de la reine Cléopâtre sa sœur, dieux philométors[473].


Une seconde inscription sculptée sur le propylon (encore debout au
milieu des ruines de Kous dans le voisinage de Thèbes) offre
la dédicace que la reine Cléopâtre et le roi Ptolémée, dieux grands,
Philométors-soters, firent de ce beau monument à Aröeris dieu
très grand, ΑΡΩΗΡΕΙ ΘΕΩΙ ΜΕΓΙϹΤΩΙ[474]. Mais ici le nom du
dieu égyptien n’est point accompagné de celui d’Apollon, auquel
l’assimilèrent les Grecs d’Égypte; toutefois  l’identité voulue de
ces deux personnages reste néanmoins prouvée par le lieu même où se
trouve cette seconde inscription, Kous que les Grecs nommaient
en effet la ville d’Apollon, la petite Apollonopolis.


Muni de renseignements aussi positifs sur les noms de la divinité
égyptienne à laquelle furent consacrés une partie du grand temple
d’Ombos et le propylon de Kous, il me devint facile de distinguer
dans les inscriptions et les nombreux bas-reliefs qui décorent
ces deux édifices, soit le nom égyptien du dieu, soit les formes
conventionnelles sous lesquelles il fut représenté. La planche
ci-jointe nous montre le dieu Aröeris tel qu’il est figuré dans
la plus grande partie de ces tableaux d’adoration.


Le corps humain de cette divinité, debout ou assise sur un trône,
est peint ordinairement de couleur bleue; sa tête, celle d’un
épervier, porte la coiffure pschent, ⲡⲥϣⲛⲧ, symbole du
pouvoir qu’exerce Aröeris dans les régions supérieure et inférieure. Il
tient dans ses mains les insignes ordinaires des dieux.


Quant au nom égyptien de ce personnage, les mots ΑΡΟΥΗΡΙΣ
ou ΑΡΩΗΡΙΣ, abstraction faite de la finale toute grecque,
en reproduisent très-fidèlement l’orthographe égyptienne. Le nom
hiéroglyphique du dieu est tantôt symbolico-phonétique, tantôt
symbolico-figuratif. Dans le premier cas (lég. nos 1 et 2),
il se compose du nom symbolique d’Horus, (l’épervier accompagné
d’une note verticale), ϩⲱⲣ, Hor, qui se prononçait ϩⲁⲣ,
HAR, dans les composés, et du groupe phonétique ⲱⲏⲣⲓ formé de
l’hirondelle et de la bouche[475], ce qui produit le nom
entier ϩⲁⲣⲱⲏⲣⲓ, Haroéri; dans le second cas (lég. nos 3 et
4) l’épervier symbolique est suivi d’un caractère représentant un homme
debout, vêtu d’une tunique longue ou courte et tenant dans sa main un
long sceptre pur, emblême de sa suprématie: ce caractère s’échange
constamment avec le phonétique ⲱⲏⲣⲓ dans tous les textes sacrés: l’un
est l’équivalent figuratif de l’autre. Le mot ⲱⲏⲣⲓ signifie
en effet aîné, le plus âgé, et par suite principal
et chef (senior) dans toutes les inscriptions
hiéroglyphiques; ϩⲁⲣⲱⲏⲣⲓ signifiait donc Horus l’aîné en langue
égyptienne. La valeur de ce nom serait enfin démontrée au besoin par
l’assertion formelle de l’auteur du Traité d’Isis et d’Osiris, selon
lequel le dieu que les Grecs nommaient Apollon était appelé
l’aîné Horus, ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΝ ΩΡΟΝ, par les Égyptiens.



  
  
  
    Planche 33.

  







Cette dénomination établissait donc des rapports directs entre
Haröeri et Hôr ou Harsiési, c’est-à-dire Horus
fils d’Isis et d’Osiris; l’un était Horus l’aîné, l’autre
Horus le jeune; aussi les Grecs ont-ils d’habitude confondu
ces deux divinités l’une avec l’autre. Ils ne les distinguent que
très-rarement, et cependant Haröeri occupait un rang supérieur
à celui d’Horus car, selon les mythes sacrés, il était né avant
ce dernier, quelque tradition que l’on veuille adopter d’ailleurs
relativement au dieu et à la déesse dont il fut engendré.


D’après un certain récit Haröeri serait un frère d’Horus,
né du même père et de la même mère: «Isis et Osiris,
racontait-on, étant amoureux l’un de l’autre devant qu’ils fussent
sortis du ventre de Rhéa, couchèrent ensemble à cachettes, et disent
aucuns qu’Aroueris naquit de ces amourettes-là[476]».


Une autre tradition voulait qu’Aröeris fût le fils du Soleil et de
Rhéa[477].


Enfin, selon Diodore de Sicile, l’Apollon égyptien naquit du dieu
Cronos (Saturne) et de la déesse Rhéa[478].


C’est la dernière de ces trois généalogies que les monuments égyptiens
originaux confirment de la manière la plus précise. On lit plusieurs
fois en effet, à côté d’images en pied du dieu Haröeri, dans le grand
temple d’Ombos, la légende suivante (lég. no 5), dont voici la
transcription en caractères coptes: ϩⲁⲣⲱⲏⲣⲓ ⲡⲛⲏⲃ (ⲛ) ⲥⲁⲣⲏⲥ ⲡⲥⲓ (ⲛ) ⲥⲃ
ⲙⲓⲥⲉ ⲛⲛⲧⲫⲉ ⲡⲛⲧⲣ ⲛⲁⲁ: Haröeri le seigneur de la région du Midi
fils de Sèv (Saturne) né de Natphé (Rhéa), dieu
grand[479].


Ainsi à Ombos le dieu Haröeri était considéré comme frère
d’Osiris et d’Isis. Sa mère Natphé le mit au monde
le second jour épagomène, c’est-à-dire dans le deuxième des jours
complémentaires ajoutés à l’année de 360 jours. Cette tradition qui
d’abord nous a été conservée par Diodore de Sicile et par l’auteur
du Traité d’Isis et d’Osiris, se trouve constatée par une série de
tableaux que j’ai découverte dans les restes du petit temple d’Ombos:
chacun de ces tableaux est relatif à l’un des jours épagomènes, et le
second représente le dieu Haröeri en pied avec la légende
(no 6), dont voici la transcription copte: ⲡⲧⲓⲟⲩ ϩⲟⲟⲩ ⲉⲩⲛⲧⲡⲉ ⲧⲉⲣⲟⲙⲡⲉ
(ϭⲓⲛ)  ⲙⲓⲥⲉ ⲛ ϩⲁⲣⲱⲏⲣⲓ. Les cinq jours en sus de
l’année: naissance d’Haröeri.


La généalogie et le rang théogonique du dieu étant ainsi bien
déterminés par les monuments originaux, il reste à connaître ses
attributions particulières et les fonctions que lui attribuaient
les mythes sacrés dans le cercle du monde intellectuel ou du monde
physique. Ce sera le sujet d’un second article. Nous ne produirons ici,
parmi les titres donnés à ce dieu dans les inscriptions monumentales de
l’Égypte, que ceux-là seuls qui se rapportent à des fonctions d’Haröeri
communes à quelques autres divinités.


Outre les titres de dieu grand, de seigneur du ciel et
celui de dominateur de la région supérieure et inférieure,
symbolisé par le pschent sa coiffure ordinaire, Haröeri
reçoit habituellement le titre de seigneur d’Ombos, ⲡⲛⲏⲃ ⲛ
ⲛⲃⲓ (lég. no 7), parce qu’il était principalement adoré dans cette
capitale de nome. La longue inscription qui décore toute la partie
droite de la frise extérieure du pronaos, d’accord avec l’inscription
grecque gravée sur une porte intérieure du grand temple d’Ombos, prouve
en effet que toute la partie gauche[480] de ce grand édifice était
dédiée à la divinité d’Aröeris, tandis que tout le côté droit du temple
fut consacré au culte de Sévek ou Sèb (Saturne), le père d’Aröeris
selon le récit mythique adopté dans le nome ombite.


Les colonnes du pronaos de ce même temple nous montrent, parmi les
sculptures qui couvrent leur fût, une forme symbolique du dieu
Haröeri d’autant plus remarquable, qu’elle nous dévoile
l’origine toute égyptienne de l’animal fantastique consacré par les
Grecs à leur Apollon, le griffon, monstre formé de la réunion
d’une tête d’oiseau de proie au corps d’un lion. Les Égyptiens
représentaient aussi le dieu Haröeri sous les apparences d’un lion
à tête d’épervier, surmontée de la coiffure pschent[481] avec la
légende ϩⲁⲣⲱⲏⲣⲓ ⲱⲏⲣⲓ ⲙⲟⲩⲓ, Haröeri principal lion ou lion
chef. On fera connaître dans un article subséquent le sens de cette
forme symbolique et toutes ses variations.



  
  
  
    Planche 33.2.

  







  

  TÉSONÉNOUFÉ, TÉSONÉNOFRÉ.




Nul signe particulier ne distingue la déesse figurée dans notre planche
34, des nombreuses déesses égyptiennes auxquelles conviennent également
le disque solaire, distinction ordinaire des Héliades, les
cornes de vache, symbole de la nutrition ou de la qualité de déesse
Nourrice, le modius, symbole de l’Abondance, qui surmontent
la coiffure formée d’un vautour les ailes éployées, constant
emblème de la maternité. La légende hiéroglyphique seule peut,
en nous donnant son nom propre, faire distinguer cette déesse de
Mouth, d’Hathor, d’Isis, de Ritho, de
Natphé et de toutes les autres déesses mères en général.


Le nom entier de la divinité dont cette planche reproduit l’image
se lit (lég. no 4)ⲧⲉⲥⲱⲛⲉ ⲛⲟϥⲣ[482], Tésoné-nofré ou
Tésonénoufé; et ce nom signifie textuellement la sœur-bonne,
la bonne-sœur. Les légendes nos 1, 2 et 3 en offrent les
différentes variantes et toutes les abréviations.


Tésonénofré fut, selon les mythes sacrés, l’épouse et la
compagne fidèle du dieu Haröeri, l’Apollon égyptien;
et le nom même de Bonne-sœur que portait la déesse dut,
sans aucun doute, la faire assimiler par les Grecs à leur Artémis,
Diane, qui secourut efficacement sa mère, Latone, lorsque celle-ci
accoucha de son frère Apollon. Diverses légendes de Tésonénofré
prouvent en effet que, dans l’opinion même des Égyptiens, cette déesse
ne fut qu’une modification de Tafné, l’une des formes de
Bubastis, la Diane ou Artémis égyptienne.


Toutefois dans les traditions du nome Ombite, l’un des siéges
principaux du culte d’Haröeri, son épouse, Tsonénofré,
n’était point sa sœur de père, puisque le dieu y était donné comme
fils de Sév (Cronos ou Saturne), tandis qu’on
y traitait la déesse de fille du dieu Phré ou fille du
soleil. Cette filiation résulte de la légende no 1 copiée dans le
grand temple d’Ombos à côté de l’image même de la déesse: ⲧⲉⲥⲱⲛⲉ ⲛⲟϥⲣ
ⲛⲉⲃ ⲛⲃⲓ ⲧⲥⲓ ⲙⲡⲣⲏ ⲛⲉⲃ ⲛⲧⲡⲉ ϩⲟⲛⲧ ⲛⲛⲉⲛⲧⲣ ⲛⲓⲃⲓ, Tésonénofré
dame d’Ombos, FILLE DU SOLEIL, dame du ciel,
rectrice de tous les dieux. La même descendance a été exprimée dans
la légende no 5.


Cette fille du soleil faisait partie de la seconde des deux triades
divines  adorées dans le nome Ombite et qui se composait
d’Haröeri (le père), Tésonénofré (la mère) et
Pnébtho (leur fils). Plusieurs tableaux sculptés sur le fût des
colonnes ou sur les parois intérieures du grand temple représentent
les trois membres de cette triade réunis, recevant les offrandes de
Ptolémée Philométor et de Cléopâtre sa femme. Ailleurs la déesse
accompagne son époux Haröeri ou partage avec son fils Pnébtho
les adorations de Ptolémée Évergète II, ou celles de Cléopâtre Cocce et
de Ptolémée Soter II.


Outre les qualifications de dame du ciel, d’œil du soleil
et de dame d’Ombos, qui appartenaient à Tsonénofré comme
fille du dieu Phré (le soleil), et comme l’une des divinités
spéciales de la ville d’Ombos, nous avons remarqué les titres suivants
relatifs aux charmes et à la beauté de la déesse: ⲡⲉⲥϩⲟⲛⲟϥⲣ,
déesse au beau visage, ϩⲁⲁⲕ ⲛⲉⲛⲧⲣ ⲛⲙⲉⲓⲟ ⲛⲉⲥⲛⲟϥⲣ, celle qui
réjouit les dieux par la vue de ses beautés[483].



  
  
  
    Planche 34.

  





  


  

    NOTES

    


    [1] Plutarque.


    [2] Théodoret.


    [3] Iamblique.


    [4] Plut. de Iside et Osiride.


    [5] Porphyr. de Abstin. lib. II.


    [6] Hérodote, liv. II, §. 65.


    [7] Clément d’Alexandrie, Admonit. ad gent.
    pag. 25, B. C.


    [8] Monuments de la Nubie, pl. 21.


    [9] Suprà, pl. 1 et 2.


    [10] Voyez la pl. 1, lég. no 1.


    [11] Aujourd’hui au Musée des Studj, à Naples.


    [12] Le Musée royal du Louvre en possède six sous les nos
    P. 22 à 27.


    [13] Livre IIe, hiérogl., 140.


    [14] Voir nos planches 2, 3, et leur explication.


    [15] Description de l’Égypte, A., vol. I. Edfou.


    [16] Description de l’Egypte, Antiquités, vol I, pl.
    81.


    [17] Liv. II, Hiérogl. 140.


    [18] Descr. de l’Egypte, Ant., vol. I, pl. 80, no 4.


    [19] Idem., pl. 81.


    [20] Horapollon, Hieroglyphica, liv. I, § 1.
    Voir l’explication de la pl. précédente.


    [21] Calquée sur le second cercueil d’une riche momie du Musée
    de Turin.


    [22] Voir la planche 2.2, et son explication.


    [23] Voir l’explication de la planche précédente, 2.3.


    [24] Ou, d’après les diverses acceptions du mot ϣⲟⲣⲡ,
    principium deorum.


    [25] Manethon, cité par Théodoret, tom. IV, sermo 3, pag. 512
    et 513.


    [26] Dialogue d’Isis et d’Horus. Voir Stobée,
    Eclogarum physicarum, lib. I, cap. 52, pag. 973 et 974.


    [27] Description de l’Egypte, Antiq., vol. II, pl. 35,
    no 6.


    [28] Idem, ibidem, pl. 36, no 1.


    [29] Euseb. Præparat. Evangel.
    III.—Horapollon, I, 64.—Iamblique, VIII, 5.


    [30] Eusèbe, Préparat. Evangél. liv. I, chap.
    10.


    [31] Hierogl. liv. I, §. 64.


    [32] Horapollon, liv. I, no 1.


    [33] Acquis de M. Thédenat.


    [34] Diodore de Sicile, Hist. Biblioth. liv. I, p.
    12, D. Édit. Rhodoman.


    [35] Idem, Ibid.


    [36] Théophraste, voyez Porphyre,
    de Abstinentiâ, lib. II, §. 5.


    [37] Hermès, Dialogue intitulé Asclepius.


    [38] Décret des habitans de Busiris, voyez
    Recherches pour servir à l’Histoire de l’Égypte, par M.
    Letronne, p. 392, 397.


    [39] Voyez Jablonsky, Pantheon
    Ægyptiorum, lib. IV, cap. I.


    [40] Pind., Pyth. IV; Parmenon de Byzance,
    apud Athen. V, p. 203, c.


    [41] Cicéron, de Naturâ Deorum, lib. III, §.
    16, 21 et 22.


    [42] Diodore de Sicile, Hist. Bibl., lib. I, p. 12.


    [43] Τῆς μὲν ἄνω σωτῆρα, τῆς κάτω δὲ καὶ πατέρα καὶ
    Δημιουργὸν. Héliodore, Æthiopicorum, lib. IX, p. 444,
    c. 20, Edit. de J. Comelin.


    [44] Eusèbe, Préparat. évangéliq., liv. III, chap.
    12.


    [45] Voyez suprà, planche 3.


    [46] Descript. de l’Egypte, Antiqu. vol. II, pl. 34,
    no 1.


    [47] Idem, v. I, pl. 37, no 2.


    [48] Horapollon, Hiéroglyp., lib. I, §. 21, pag. 36
    et 38, Édit. de Pauw.


    [49] Voyez Recherches pour servir à l’Histoire
    d’Egypte, par M. Letronne, pag. 367, 368, etc.


    [50] Consulter, sur l’usage de ce cordon ou bandelette,
    Hérodote, liv. II, §. 48, et la planche 11 de la Description de
    l’Égypte, Ant., vol. II.


    [51] De Urbibus, au mot Πανὸς πόλις.


    [52] Hérodote, II, §. 46.


    [53] Horapollon, liv. II, no 48.


    [54] Hérodote, Id.—Suidas, au mot
    Μένδης.


    [55] Plutarch. de Iside et Osiride.


    [56] Diodore, liv. I.


    [57] Description de l’Égypte, Antiquités, vol. III, pl. 64.


    [58] Iamblique, Mystères des Égyptiens, sect. VII,
    chap. 2.


    [59] Horapollon, liv. I, hierog. 13.


    [60] Plutarch. de Iside et Osiride.


    [61] Horapollon, liv. I, hierog. 12.


    [62] Proclus, in Timæum.


    [63] Plutarch. de Iside et
    Osiride.—Proclus, in Timæum.


    [64] Proclus, idem.


    [65] Horapollon, liv. I, hierogl. 11.


    [66] Idem, hierogl. 12 et 13.


    [67] Pl. 6.3.


    [68] Le grand rituel hiéroglyphique du Cabinet du Roi
    à Paris est incomplet: il contient seulement la 2e partie de ce livre
    mortuaire.


    [69] Figuré sur notre planche 5.—Rit. funéraire, IIIe
    partie, sect. III, formule 20.


    [70] Rituel funéraire, IIIe partie, sect. III, formule
    20.


    [71] Rit. funér., id., id.


    [72] Rituel funéraire, IIIe partie, sect. III, formule
    19.


    [73] Planche 6.2, no 1.


    [74] La troisième tête de la déesse, celle de vautour, est
    coiffée de la portion inférieure du Pschent dans notre planche
    6.3, extraite du rituel funéraire rapporté par Belzoni; mais le rituel
    de Turin la montre coiffée des deux palmes, conformément au
    texte hiéroglyphique.


    [75] Horapollon, liv. I, no 12.


    [76] Hermès, liber sacer, apud Joan.
    Stob. Eclog. lib. I.


    [77] Horapollon, liv. I, no 13.


    [78] Proclus, in Timæum Plat., p. 30.


    [79] Athenagor. Legat. pro Christian., p. 24,
    B.


    [80] Horap. liv. I, no 12.


    [81] Eustathe, sur Homère, Iliade I.


    [82] Hérodote, II, §. 63.


    [83] Gau, Antiquités de la Nubie, planche 21,
    no 1.


    [84] Voir l’explication de la planche 6, suprà.


    [85] La plupart des légendes hiéroglyphiques sculptées sur les
    édifices les plus récents de Calabsché, se rapportent à cet empereur.


    [86] Voyez les planches numérotées 28, 28.3, 28.2 et leur explication.


    [87] Voyez la planche 6 et son explication.


    [88] Dans son Commentaire sur le Timée.


    [89] Hérodote, liv. II, § XLII.—Strabon,
    liv. XVII, τιμῶσι Σαΐται πρόϐατον καὶ Θηϐαΐται.—Clément d’Alexandrie,
    Admonitio ad gentes, pag. 25, B et C.—Théodoret, Sermo
    III, page 584.


    [90] Ælian. de Natura animal. lib. II, cap.
    46.—Horapollon, hiéroglyph. lib. I, §. 11.


    [91] Idem. Ibidem.


    [92] Horapollon, lib. I, §. 11, pag. 22. Édit. de
    Pauw.


    [93] Voyez la planche, légende Nos 1 et 2.—Et
    suprà pl. 6 et 6.3, ainsi que leur explication.


    [94] Horapollon, lib. I, §. 11, pag. 20.


    [95] Plutarque, Vie de Romulus.


    [96] Voyez la Description de l’Égypte. A. vol. III, pl.
    32, No 4.—Pl. 37, No 9.—Pl. 47, No 2.—Pl. 38, No 32.—A. vol.
    II, pl. 13, Nos 1, 3 et 4.—Pl. 16, No 2, etc.


    [97] Idem. A. vol. III, pl. 36, Nos 1 et 3.


    [98] Idem. A. vol. II, pl. 10 et 11.


    [99] Idem. vol. III, pl. 50, No 2.


    [100] Voy. ci-dessus, planche 6.3.


    [101] Planche 6.3.


    [102] Hymne à Athénè, vers 8 et 17.


    [103] Proclus in Timæum, lib. I.


    [104] Hymnes orphiques, édit. d’Hermann; hymn. XXI.


    [105] Nous citerons ici à ce sujet 1o La partie supérieure
    d’une figure humaine, de proportions colossales, ornée des images des
    dieux adorés à Memphis, Phtha, Néith-Léontocéphale,
    Imouth, Apis, etc. Ce monument faisait partie de
    la collection de M. Durand, récemment acquise par le Roi. 2o Un
    sarcophage trouvé à Qalât-el-Kabsch, près de Memphis, et gravé dans la
    Description de l’Égypte, A. vol. IV, pl. 5. 3o Enfin, une foule de
    figurines, en terre émaillée, en bronze, en bois et même en argent,
    existant dans les Musées de Paris, de Naples ou de Turin, et provenant
    de fouilles faites dans la Nécropole de Memphis.


    [106] Gau, Antiquités de la Nubie, planche 30,
    no 4.


    [107] Cailliaud, Voyage à Méroé, vol. II,
    planche XVIII, no 2.


    [108] Description de l’Égypte, A. vol. V, planche 49, no 4.


    [109] Décoration intérieure de la porte du Nord; Descrip. de
    l’Égypte, A. vol. IV, pl. 5.


    [110] Horapollon, Hieroglyph., liv. Ier, no 13.


    [111] Hymnes orphiques, éd. d’Hermann, no XXI.


    [112] Horapollon, livre Ier, Hiéroglyphe 19.


    [113] Description de l’Égypte, A., vol. I, pl. 9, no 6 et 7.


    [114] Voyez l’explication de notre planche 6.7.


    [115] Horapollon, liv. Ier, Hiéroglyphe 20.


    [116] Suprà, planche 6.6, no 2.


    [117] Description de l’Égypte, Antiquités, vol. I, bas-relief
    du portique d’Esné.


    [118] Voyez Recherches pour servir à l’histoire de
    l’Egypte, etc. par M. Letronne, pages 341 et 480.


    [119] Idem, page 361.


    [120] Horapollon, liv. I, hierogl. 11.


    [121] Grand manuscrit hiéroglyphique, gravé dans la
    Description de l’Égypte, Antiq., vol. II, pl. 72.


    [122] Manuscrit hiératique, publié à Vienne, par MM. Fontana
    et de Hammer, 1822.


    [123] Voyages, Recherches et Découvertes de
    Belzoni en Egypte et en Nubie, atlas, pl. 3.


    [124] Idem, même planche.


    [125] Idem, planche 17.


    [126] Horapollon, Hiéroglyph., lib. I, § II,
    page 22.


    [127] Texte grec, ligne 36.


    [128] Texte hiéroglyphique, ligne 5, à la fin.


    [129] Ce bas-relief est gravé en entier dans la Description de
    l’Égypte, A, tome II.


    [130] Supprimée dans notre planche.


    [131] Voyez l’explication de nos planches 6 et 6.3.


    [132] Eusèbe, Préparat. Evangel. liv. III,
    chap. 11.


    [133] Iamblich., de Mysteriis, sect. VIII,
    cap. 8.


    [134] Ce nom divin est en effet écrit Ⲡⲧⲁϩ dans les textes
    coptes thébains.


    [135] Diogène Laerce, De vitis Philos.,
    Proœmium.


    [136] Voyez ma Lettre à M. Dacier relative à l’Alphabet
    Phonétique.


    [137] Hesychius, au mot Πααμυλης.


    [138] Voyez la Description de l’Égypte, Antiq. vol. II, pl.
    65; et les bas-reliefs du tombeau royal découvert par Belzoni.


    [139] Inscript. de Rosette Démotique, ligne 2, grec, ligne 3.


    [140] Idem, texte hiérogly. lig. 6, 12 et 14.


    [141] Idem, texte hiérogly. lig. 9, grec, lig. 44.


    [142] Idem. Dans le texte hiéroglyphique, le
    pschent est exprimé par sa propre image (ligne 9), reproduite
    une seconde fois à la fin de la même ligne, là où le grec porte:
    προειρημένον βασίλειον, la susdite couronne.


    [143] Idem, ibidem.


    [144] Idem, texte démot. lig. 1 et 2, grec, lig. 2 et
    3.


    [145] Idem, texte hiérogly. lig. 10, démot. lig. 27,
    grec, lig. 46.


    [146] Livre I, §. 13.


    [147] Idem, §. 10.


    [148] Dans des légendes royales d’Épiphane, dessinées à Philæ
    et à Thèbes, par M. Huyot; et à Dendérah, par la commission d’Égypte.


    [149] Horapollon, liv. I, no 10.


    [150] Iamblich., de Mysteriis, sect. VII, cap.
    2.


    [151] Idem.


    [152] Voyez la Description de l’Égypte, Antiq. vol. II, pl. 73
    et 75.


    [153] Idem, pl. 75, col. 36, 56 et 59.


    [154] Idem, pl. 75, entre les colonnes 132 et 133.


    [155] Hiéroglyphiq., liv. I, §. 10.


    [156] Descript. de l’Égypte, Ant. vol. II, pl. 75, col. 135.


    [157] Idem, col. 127 et 128.


    [158] Ammien Marcelin, liv. XVII, ch. 4.


    [159] Panth. Ægypt. lib. III, cap. I.


    [160] Lunam Ægyptii mysticè DEUM
    dicunt.


    [161] Καὶ γὰρ εἰ ἀρσενικῶς Αἰγύπτιοι τὴν Σελήνην ὀνομάζειν,
    etc.


    [162] Panth. Ægypt. lib. I, III, §. 6, pag. 64.


    [163] Descr. de l’Égypte. A. vol. II, pl. 13, No 1.
    Voyez notre pl. 14, No 4.


    [164] Idem. A. vol. III, pl. 32, No 4.—A. vol. III,
    pl. 67, No 2.—A. vol. I, pl. 43, No 19.—Id. pl. 95, No 8.,
    en face d’Ammon générateur. Voyez notre pl.


    [165] Voyez notre pl. 14, Nos 6 et 8; et Descr. de
    l’Égypt. A. vol. II, pl. 36, No 5.


    [166] Idem. A. vol. II, pl. 35, No 3.


    [167] Idem. A. vol. IV, pl. 22, No 1.


    [168] Σελήνης δὲ σύμϐολον, τό, τε διχότομον καὶ ἀμφίκυρτον.
    Porphyrius apud Euseb. Præparat. Evangelic. lib. III, cap. 13, pag.
    117, Edit. Viger.


    [169] Descr. de l’Égypte. A. vol. IV, pl. 21.


    [170] Σελήνην γράψαι ϐουλόμενοι σχῆμα μηνοειδὲς ποιοῦσι, les
    Égyptiens voulant écrire LA LUNE tracent la
    figure D’UN CROISSANT. Stromat. liv. V, pag. 657. Édit.
    Potter.


    [171] Hiéroglyphicor. lib. I, §. 4.


    [172] Idem. Ibidem.


    [173] Voyez Descript. de l’Egypte. A. vol. II, pl. 7,
    au-dessus des colonnes 21 à 39.—Id. MSS. hiératique, pl. 70.


    [174] Texte hiéroglyphique, ligne 7, au commencement. Ce
    groupe répond au mot Θεραπεύειν de la 40e ligne du texte grec.


    [175] Horapollon. Hiéroglyph. lib. I, §. 15.


    [176] Idem. Ibidem.


    [177] Hérodote, liv. II, § XXIII.


    [178] Voyez ci-dessus l’article Ammon-Cnouphis.


    [179] Dialogue d’Isis, voy. Stobæi Eclogar.
    Physicar., lib. I, cap. LII, p. 1076; Iamblique,
    de Anima, ap. Euseb. Præp. evangelic.


    [180] Voy. le grand mss. hiéroglyphique gravé dans la
    Descrip. de l’Egypte, Ant., vol. II, pl. 72.


    [181] Dialogue d’Isis, déja cité.


    [182] Voyez l’explication de notre planche précédente.


    [183] Horapollon, Hieroglyph., lib. I, cap.
    VII.


    [184] Voyez pl. 20.2, 20.3, etc.


    [185] Id., pl. 20.


    [186] Planches précédentes, passim.


    [187] Voyez pl. 8, no 3 et 4.


    [188] Pl. 24, no 1.


    [189] Précis du système hiéroglyphique, tableau général des
    signes, nos 234 et 234 a.


    [190] Horapollon, Hiéroglyph., liv. I, § 14.


    [191] Ἐκ τῆς ἰδίας φύσεως αἱμάσσεται, idem, § 14.


    [192] Horapollon, Hiéroglyph., liv. I, § 14.


    [193] Hist. nat., lib. VIII, cap. LIV.


    [194] Voyez notre planche 14.2.


    [195] Une momie de Cynocéphale, appartenant à feu Belzoni, et
    deux autres, faisant partie de la collection Drovetti, prouvent ce que
    nous avançons ici.


    [196] Voyez l’explication de notre planche no 3.


    [197] Τὸ δὲ δεύτερον φῶς τῆς Σελήνης, ἐν Ἀπόλλωνος Πόλει
    καθιέρωται· ἔστι δὲ τούτου σύμϐολον ἱερακοπρόσωπος ἄνθρωπος, ζιϐύνῃ
    χειρούμενος Τυφῶνα ἱπποποτάμῳ εἰκασμένον. Euseb., Præparat.
    Evangelic., lib. III, cap. XII.


    [198] Descript. de l’Egypte, A, vol. I, pl. 59, no 5.


    [199] Voyez l’explication de notre planche 14, et la note 6.


    [200] Voyez notre planche 14.4, lég. no 1, et son
    explication.


    [201] Précis du Système hiéroglyphique, chap. V, pag.
    104 et 105.


    [202] Ἀκαθαρσίαν δὲ γράφοντες, ὌΡΥΓΑ ζωγραφοῦσιν· ἐπειδὴ
    ἐπ’ ἀνατολὴν ἐρχομένης τῆς ΣΕΛΗΝΗΣ, ἀτενίζων εἰς τὴν θεὸν, κραυγὴν
    ποιεῖται, οὐκ εὐλογῶν αὐτὴν, οὐδὲ εὐφημῶν· σημεῖον δὲ τούτου
    ἐναργέστατον. Τοῖς γὰρ ἐμπροσθίοις αὑτοῦ σκέλεσιν ἀνορύσσων τὴν γῆν,
    ζωγραφεῖ ἑαυτοῦ τὰς κόρας, ὡσπερεὶ ἀγανακτῶν καὶ μὴ βουλόμενος ἰδεῖν
    τὴν τῆς θεοῦ ἀνατολήν. Horapollon, Hieroglyph., livre
    I, § 49.


    [203] Horapollon, Hiéroglyph., livre I, § 6,
    7, 8, etc.


    [204] Præparatio evangelica, lib. III,
    cap. XII, pag. 116; édit. de Viger.


    [205] Τοῦ δὲ ἱερακείου προσώπου, τὸ ἀφ’ Ἡλίου φωτίζεσθαι καὶ
    πνεῦμα λαμϐάνειν. Id., ibid.


    [206] Horapollon, Hiéroglyph., liv. I, § 49.


    [207] Voyez planche 29.


    [208] Descript. de l’Égypte. A. vol. III, pl. 34, No 1.


    [209] Cette légende est très-incorrecte dans la Description
    de l’Égypte. Un dessin très-soigné en a été fait sur les lieux par M.
    Huyot, qui a bien voulu me le communiquer. Voyez, pour le règne
    illusoire de ce prince sur l’Égypte, l’ouvrage de mon frère, Annales
    des Lagides, tome I, page 241 à 306.


    [210] Descript. de l’Égypt. A. vol. III, pl. 34, No 1. On
    a, par erreur, donné sur cette planche une tête d’épervier, au
    lieu d’une tête d’Ibis, au personnage de gauche, comme le prouve
    la légende placée au-dessus de sa tête, et qui est celle d’Hermès
    Ibiocéphale.


    [211] Idem, A. vol. II, pl. 13, No 1.


    [212] Idem, A. vol. I, pl. 10, No 2.


    [213] Descript. de l’Égypt. Esné, pl. 80, No 2.


    [214] Manetho apud Syncell. Chronograph., page 40.


    [215] Apud J. Stobœum, Eclogarum Physicarum lib. I,
    cap. 52, pag. 927 et suiv.


    [216] Dialogue d’Isis et d’Horus, apud Stobœum, loc.
    cit.


    [217] Voyez notre planche, légende No 2, et
    Description de l’Égypte, A. vol. I, pl. 10, No 2.


    [218] C’est-à-dire, Trismégiste. Le second Hermès
    à tête d’Ibis ne porte habituellement dans les inscriptions que le
    titre de deux fois Grand. (Voyez les légendes inscrites
    au-dessus de son image dans les papyrus funéraires.) C’est ce titre du
    second Hermès que le texte grec de l’inscription de Rosette exprime
    (lig. 19), par les mots μέγας καὶ μέγας, grand et grand (deux
    fois grand).


    [219] Voyez l’explication de notre planche 3.3.


    [220] Cicero, De naturâ Deorum, lib. III, §
    XXII.


    [221] (Mercurius) quem colunt Pheneatæ, qui et Argum dicitur
    interemisse ob eamque causam Ægyptum profugisse atque Ægyptiis leges
    et litteras tradidisse. Hunc Ægyptii Thoyth appellant; eodemque
    nomine anni primus mensis apud eos vocatur. (Cic. loc. cit.)


    [222] Jamblique, de Mysteriis, sec.
    VIII, cap. III.


    [223] Encyclopædia Britannica, supplément, vol. IV, part.
    I, pag. 55 et 56.


    [224] Description de l’Égypte, A. vol. IV, pl. 23, No 3.


    [225] Hieroglyphica, lib. I, §. 37.


    [226] Description de l’Égypte, A. vol. III, pl. 34, No 1.


    [227] Idem. A. vol. III, pl. 50, No 2.


    [228] Voyez notre planche 6.5, et son
    explication.


    [229] Description de l’Égypte. A. vol. I, pl. 41, No 4.


    [230] Idem. A. vol. III, pl. 59.


    [231] Idem. A. vol. III, pl. 34, No 1.


    [232] Voyez notre planche 15, lég. No 1.


    [233] Idem, pl. 15 B, Nos 1 et 2.


    [234] Description de l’Égypte, A. vol. IV, pl. 33, Nos 2 et
    4.


    [235] Idem, A. vol. I, pl. 57, No 1.


    [236] Voyez ci-dessus planche 9, et Descript. de l’Égypte,
    Ant. vol. II, pl. 73, col. 45 et 46.


    [237] Suprà, pl. 2.2.


    [238] Description de l’Égypte, Ant. vol. II, pl. 75, col. 28
    et 29.—Idem, MSS. hiératique, pl. 71.


    [239] Inscript. de Rosette, texte grec, lignes 36 et 47, texte
    hiéroglyph. lign. 6 et 10.


    [240] Idem, texte démot. lig. 1, 7, 9, 19; texte grec,
    lig. 1, 11, 33 et 36.


    [241] Voyez ci-dessus, pl. 8, no 6, et pl. 9.


    [242] Idem, pl. 13 et son explication. Le dieu est
    parfois représenté par un Nilomètre, auquel sont adaptés deux
    bras humains tenant les insignes de la divinité (voyez la Description
    de l’Égypte, Ant. vol. II, pl. 84, no 5.). Nous verrons dans la suite
    qu’Osiris fut aussi figuré, comme Phtah, sous la forme d’un
    Nilomètre; les légendes seulement distinguent alors ces dieux l’un de
    l’autre.


    [243] Damascius, cité dans le Pantheon
    Ægyptiorum de Jablonski, liv. I, chap. I, pag. 19 et 20.


    [244] Suprà, pl. 1, explication.


    [245] Orion, dans l’l’Etymologic. Magn. au mot
    Αθυρ.


    [246] Ælien. Hist. des Animaux, liv. XI, chap.
    27.—Hesychius, au mot Αθυρ.—Strabon, liv. XVII.


    [247] De Iside et Osiride.


    [248] Horapollon. Hiérogl. liv. I, §. 8.


    [249] Id. Hierogl. liv. II, §. 26.


    [250] Voyez l’explication de notre planche 17.4, et la planche
    17.2, no 3.


    [251] Descript. de l’Égypte, Ant. I, pl. 21.


    [252] Idem, pl. 36.


    [253] Idem, Ant. IV, pl. 15.


    [254] Voyages, Recherches et Découvertes de G. Belzoni;
    atlas, pl. 18.


    [255] Idem.


    [256] Voyez notre planche 14.4.


    [257] Dans l’intérieur du pronaos, sur le mur de la cella.


    [258] C’est-à-dire Chons l’Horus qui dilate le cœur.


    [259] C’est-à-dire l’Horus soutien du monde terrestre.


    [260] Philæ, temple d’Hathor, côté gauche intérieur du
    pronaos.


    [261] Ὅτι πολλῶν μετατιθεμένων ἀεὶ πρὸς τὸν Ὧρον, καὶ ἡ
    παλλακὴ τοῦ τυφῶνος. De Iside et Osiride.


    [262] Ὄφις δέ τις ἐπιδιώκων αὐτὴν ὑπὸ τῶν περὶ τὸν Ὧρον
    κατεκόπη. Idem, ibidem.


    [263] Indiquée, par erreur, sous le no 17.4 dans
    le texte explicatif de la pl. 17.2.


    [264] Description de l’Égypte, Antiq. vol. V, Memphis.


    [265] Voyez l’Explication de notre planche 13.


    [266] Voyez la planche no 18.


    [267] Voyez l’explication de la planche 17.


    [268] Description de l’Égypte, A., vol. II, pl. 34, nos 7
    et 8.


    [269] Description de l’Égypte, A., vol. IV, pl. 11, nos 1
    et 2.


    [270] Description de l’Égypte, A., vol. II, pl. 34; vol. IV,
    pl. 13, nos 1 et 3; pl. 15, pl. 17; pl. 22, no 1; pl. 25, nos 1 et 2, etc., etc.


    [271] Recherches pour servir à l’histoire de l’Egypte,
    etc., par M. Letronne, pages 341 et 480.


    





[272] Idem, page 361.


    [273] Ce monument colorié représente huit magistrats
    qualifiés d’auditeurs dans le prétoire de justice,
    adressant leurs supplications à quatre divinités, Phtha,
    Chnouphis-Chnoumis, Saté et Anouké.


    [274] Description de l’Egypte, Antiquités, vol. I, pl.
    16, no 1.


    [275] Idem, pl. 37, no 2.


    [276] Idem, pl. 37, no 1.


    [277] Idem, pl. 16, no 1.


    [278] Voir l’explication de notre planche 6.5.


    [279] Voir notre planche 1.


    [280] Voir notre planche 6.


    [281] Voir notre planche 14.4


    [282] Voir notre planche 17.3.


    [283] Voir notre planche 2.


    [284] Voir notre planche 3.


    [285] Voir notre planche 19.2, sujet de cet article.


    [286] Voir notre planche 20.


    [287] Musée royal du Louvre, salle des Dieux, statuette en
    bronze, numérotée A, 137.


    [288] Extraite d’un monument du Musée royal de Turin, décrit
    dans l’explication de la planche no 20.3.


    [289] ⲥⲁⲧⲉ ou ⲥⲁϯ, Mucro, Cuspis, Telum,
    Sagitta. Voir le Dictionnaire de Lacroze, et la Scala
    magna, page 116.


    [290] Livre II, § 50.


    [291] Livre I, § 13.


    [292] Ces monuments sont une stèle et un
    bas-relief déja décrits dans l’explication de nos planches 19 et
    19.2.


    [293] Voir ce nom noté A dans notre pl. 19, où il a été mis
    par erreur, et pl. 20.3.


    [294] Tirée de la stèle du comte de Belmore.


    [295] Description de l’Egypte, Esné et
    Edfou, A, vol. I.


    [296] Idem, A, vol. I, pl. 37, no 1.


    [297] Idem, ibidem.


    [298] Description de l’Égypte, Antiq. vol. I, pl. 79.


    [299] Idem, vol. I, pl. 96, no 2.


    [300] Idem, pl. X, no 1.


    [301] Voyage dans la haute et la basse Égypte, pl. 129, no 4.


    [302] Description de l’Egypte, A, vol. I, pl. 47, le
    second tableau de la deuxième rangée.


    [303] Monuments de la Nubie, par M. Gau, pl. 6;
    idem, pl. 13, no. 9.


    [304] Atlas du Voyage dans la haute et basse Egypte;
    Dendéra.


    [305] Voir la planche 20.3.


    [306] Voyez l’explication de la planche no 24.


    [307] Pantheon Ægyptorum, lib. I, cap. I, pag.
    140 et 141.


    [308] Voyez Georg. le Syncelle chronograp. pag. 40.


    [309] Manetho apud Euseb. Chronic. pag. 7.


    [310] Bibliothec. lib. I, pag. 12.


    [311] De Iside et Osiride.


    [312] Voyez l’explication de notre pl. XXII.


    [313] Voyez l’explication de notre planche 22.


    [314] Idem.


    [315] Diodore de Sicile, Biblioth. liv. I, pag. 24.


    [316] Description de l’Égypte Antiq. vol. I, pl. 36, no 3.


    [317] Catalog. MM. Coptic. Mus. Borg. pag. 457.


    [318] Clément d’Alexandrie, Stromat., liv. V, page
    566.


    [319] Horapollon, liv. I, hierogl. 68, 69 et 70.


    [320] Voyez la planche au signe (3).


    [321] Voyez notre planche 23, lég. no. 1.


    [322] Statue gravée dans le Tome VII du musée Pio-Clémentin.
    (Pl. A des Preuves.)


    [323] Hérodote, liv. II, §. CLVI.


    [324] Phurnutus, de Natura Deorum, cap.
    II.—Plutarque, de festo Dedal. apud platœenses.


    [325] Hérodote, liv. II. §. LXVII.


    [326] Antoninus liberalis, fab. 28.


    [327] Plutarque, Sympos., lib. IV, quæst. V.


    [328] Lib. III, cap. IV.


    [329] Idem. §. 8. 13.


    [330] Hérodote, liv. II, §. LXXXI.


    [331] Voyez le musée Pio-Clémentin, tome VII. Pl. A des
    Preuves.


    [332] Ὅν αἰόλα Νὺξ..... Τίκτει. Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ.
    Sophocle, trachin. v. 93 et suiv.


    [333] Livre II, §. CLV et CLVI.


    [334] Delaulnaye, Histoire des Religions.


    [335] Voyez planches 17.2, 17.3, et leur explication.


    [336] Isaie, I, 3; texte baschmourique.


    [337] Iamblich., de Mysteriis.


    [338] Manethon, cité par Georges le Syncelle,
    Chronograph..


    [339] Horapollon, Hieroglyph. liv. I, §. 6.


    [340] Ælian. de Naturâ animal. lib. II, cap. 43.


    [341] Idem. lib. IV, cap. 44.


    [342] Euseb. Præpar. Evangel. lib. II, §. 1.


    [343] Clément d’Alexandrie, Strom. liv. V, pag. 566
    d.—Horapollon, hiéroglyph. liv. I, §. 6.


    [344] Idem. Strom. liv. V, pag. 567.


    [345] Horapollon, hiérog. liv. I, §. 6.


    [346] Hermapion, voy. Ammien-Marcellin, liv.
    XVII, ch. IV.


    [347] Ἀλκῆς τε αὖ μετὰ συνέσεως ἡ σφίγξ. Τὸ μὲν σῶμα πᾶν
    λέοντος, τὸ πρόσωπον δὲ ἀνθρώπου ἔχουσα. Strom., lib. V, p. 671;
    édit. d’Oxfort.


    [348] Diodore de Sicile, Biblioth. Histor.
    lib, III, p. 208, C.


    [349] Idem, ibidem.


    [350] Idem, p. 207, C, et 208; et lib. I, p. 21.


    [351] Hérodote, lib. II, §. XLIII et
    CXLV.


    [352] Idem, ibidem.


    [353] Diodore de Sicile, Biblioth. Histor.
    lib. I, p. 21, D.


    [354] Idem, p. 21, A.


    [355] Macrob. Saturn. lib. I, cap. 20.


    [356] Description de l’Égypte, Antiq. vol. II, pl. 7, col. 81
    à 79.


    [357] Idem, Antiq. vol. II, pl. 91, no 2.


    [358] Etymologicum magnum.


    [359] Hesychii Lexicon.


    [360] Pantheon Ægyptiorum, lib. II, III, p.
    188.


    [361] Voir la partie de ce livre sacré hiéroglyphique gravée
    dans la Description de l’Egypte, A, vol. II, pl. 72, colonnes
    21, 103, 34; pl. 73, col. 81; pl. 74, col. 33; pl. 75, col. 110, 100,
    125, 97, 94.


    [362] Voir la légende du dieu sur notre planche 26 et pl. 26.2,
    no 4.


    [363] Pl. 26.2, nos 1, 2, 3; pl. 26.4, nos
    3, 4 et 5.


    [364] Appartenant au Musée de Turin.


    [365] Voir notre planche 26.4, no 1.


    [366] Idem, no 8.


    [367] Idem, no 10.


    [368] Idem, no 6.


    [369] Voir notre planche 26.2.


    [370] Voir les variantes d’orthographe de ce nom, pl. 26.2,
    no 5.


    [371] Tableaux peints des Musées du Vatican, de Turin et de
    Paris.


    [372] Tableaux des Musées de Paris, de Lyon et de Turin.


    [373] Voir nos planches 15.3 et 15.4, ainsi que
    leur explication.


    [374] Numéroté O, 7, dans ma Notice descriptive des
    Monuments égyptiens du Musée Charles X.


    [375] Ce texte est gravé sur notre planche 26.4, no
    13.


    [376] Idem., pl. 26.4, no 14.


    [377] No A, 310 de ma Notice descriptive des Monuments
    égyptiens du Musée Charles X.


    [378] Pl. 26.4, no 15.


    [379] Manuscrit hiératique du Musée royal, pl. 26.4,
    nos 16 et 17.


    [380] Rituels funéraires hiératiques et hiéroglyphiques des
    Musées de Paris et de Turin.


    [381] Sur les obélisques de Louqsor et la statue de Sésostris
    du Musée royal de Turin.


    [382] Planche 26.4, no 18.


    [383] Dans Ammien Marcellin, Rerum gestarum,
    lib. XVII, cap. 4.


    [384] Tableau numéroté A, 309, dans la Notice des Monuments
    égyptiens du Musée Charles X.


    [385] Description de l’Egypte, A, vol. II, pl. 83, no
    1.


    [386] Voir le Rituel funéraire gravé dans la Description de
    l’Egypte, A, vol. II, pl. 74, col. 34, etc., etc.


    [387] Momie notée O, 7, dans la Notice du Musée Charles
    X.


    [388] Cité par M. Niebuhr, Inscriptiones Nubienses.


    [389] Voyez Gau, Monuments de la Nubie; Inscriptions;
    Calabsché; pl. II, no 4; pl. III, nos 7, 9, 10, 14, 15, 16, 17;
    pl. IV, nos 20, 22, 23, et 29.


    [390] Voyez, entre autres monuments, une momie de la
    collection de M. Cailliaud.


    [391] Légende no 1 de notre planche; le dernier caractère est
    le signe d’Espèce, Dieu.


    [392] Légendes nos 2, 3 et 4, de notre planche: le no
    5 est la forme hiératique de la légende no 1; voyez aussi
    Description de l’Egypte, Ant.; vol. III, pl. 34; idem, pl. 31;
    et le Voyage de M. Cailliaud à Méroé, Barkal, etc.; pl.
    LXXI.


    [393] Ἀστὴρ παρ’ Αἰγυπτίοις γραφόμενος... σημαίνει ΧΡΟΝΟΝ.
    Horapollon, liv. II, § 1.


    [394] Bas-relief décorant le fût de la huitième colonne de
    l’édifice de droite après le grand pylône.


    [395] Diodore de Sicile, liv. I, § 12.


    [396] Voyez mon Égypte sous les Pharaons, t. I, p. 179.


    [397] Idem.


    [398] Plutarque, Traité d’Isis et d’Osiris.


    [399] Porphyre, De Abstinentiâ, lib. II.


    [400] Hérodote, liv. II, § XLV.


    [401] Ἡ δὲ τῆς Εἰληθυίας πόλις τὸ τρίτον φῶς θεραπεύει· τὸ
    δὲ ξόανον τετύπωται εἰς γῦπα πετόμενον, ἧς τὸ πτέρωμα ἐκ σπουδαίων
    συνέστηκε λίθων. Præparat. Evangelic., lib. III, cap.
    XII.


    [402] Planches 6, 6.5, et leur explication.


    [403] Idem.


    [404] Iablonski, Pantheon Ægyptiorum, lib.
    III, cap. III, § 7.


    [405] Gau, Monuments de la Nubie, pl. 22.


    [406] Idem, pl. 25.


    [407] Description de l’Egypte, A, vol. IV, pl. 17.


    [408] Idem, pl. 27, no 3.


    [409] Idem, A, vol. I, pl. 96.


    [410] Pantheon Ægyptiorum, lib. III, cap. III,
    § 7.


    [411] Diodore, liv. I, § 12.


    [412] Orphica, ed. Hermann, hymne IIe, vers 12e.


    [413] Voyez les planches 15, 15.2, 15.3, et leur
    explication.


    [414] Manéthon, Chronogr. du Syncelle, page 40.


    [415] Idem, ibidem.


    [416] Diodore de Sicile, liv. I, page 14.


    [417] Platon, Philebus.—Plutarque,
    Symposiaques, Quest. 3.—Diodore de Sicile, Histor. liv.
    I, pages 14 et 15, etc., etc.


    [418] Manéthon, Chronogr. du Syncelle, page
    40.


    [419] Strabon, liv. XVII.


    [420] Clément d’Alexandrie, Stromat., lib. VI,
    cap. 4.


    [421] Legatio pro christian., pag. 32.


    [422] Transcription hiéroglyphique du titre μέγας καὶ μέγας
    que le texte grec de l’inscription de Rosette (ligne 19) donne à ce
    Dieu.


    [423] Manetho apud Syncell. Chronograph., pag.
    40.


    [424] Cicero, De Naturâ Deorum, lib. III, §
    XXII.


    [425] Dialogue d’Isis et d’Horus. Voy. Joh. Stobæi
    Eclog., lib. I. cap. II, pag. 948.


    [426] Horapollon, Hiéroglyph., lib. I, § 36.


    [427] Voyez mon Précis du Système hiéroglyphique, chap.
    IX, § VII, pag. 288 et suiv.


    [428] Plutarque, de Iside et Osiride.


    [429] Description de l’Egypte, planches relatives aux
    antiquités d’Edfou et de Dendéra.


    [430] Ælien, De naturâ animalium, lib. II,
    cap. XXXVIII.


    [431] Clément d’Alexandrie, Stromat., lib. V,
    pag. 567.


    [432] Liber sacer ou Dialogue d’Isis et d’Horus;
    Ioh. Stobæi Eclog.; lib. I, cap. 52, pag. 1077 et seq.


    [433] Voyez planches 29, lég. no 1; et 29.2,
    lég. no 1.—Caylus, tome VI, pl. a, no 2 et 3.—Grand
    Mss. hiérogl., Description de l’Egypte, pl. 72; Scène
    du Jugement, lég. du Dieu; et toutes les légendes de Thoth
    Ibiocéphale sur les cercueils de momies.


    [434] Voyez mon Egypte sous les Pharaons, tome I, pages
    290 et 291.


    [435] Voyez nos planches no 9, 20.2, et 20.4.


    [436] Voyez sur nos planches 29 et suivantes le dernier
    caractère de la légende no 1.


    [437] Voyez le premier signe du nom du dieu Sovk, pl.
    21, lég. no 1.


    [438] Hérodote, liv. II, § LXXVI.
    Savigny, Histoire naturelle et mythologique de l’Ibis,
    pag. 19 et suiv., 36 et suiv.


    [439] Clément d’Alexandrie, Strom.,
    lib. V. Ælien, De Naturâ Animal., lib. II, cap.
    XXXVIII.


    [440] Ælien, De Natur. Animal., lib.
    II, cap. XXXV et XXXVIII; lib. X,
    cap. XXIX.


    [441] Idem, lib. II, cap.
    XXXVIII.


    [442] Clément d’Alexandrie, Stromat.,
    lib. V.


    [443] Ælien, De Natur. Animal., lib.
    II, cap. XXXVIII.


    [444] Livre II, § LXXVI.


    [445] Cicéron, De Natur. Deor., lib. I,
    XXXVI. Eusèbe, Præp. Evangel., lib. II,
    § 1, p. 49.


    [446] Tochon, Recherches sur les Médailles de
    Nomes, pag. 114 et 116.


    [447] Horapollon, liv. I, hiérogl. 14.


    [448] Zoega, Catalog. Manuscript. Musæi
    Borgiani, pag. 235.


    [449] Horapollon, liv. I, hiérogl. 14, pag. 28 et 30.


    [450] De pierre calcaire blanche, très-fine, et d’un excellent
    travail; hauteur, 1 pied 5 pouces; largeur, 1 pied.


    [451] Voyez les variantes de ce caractère hiéroglyphique, dans
    notre planche 20.4, nos 1, 2, 3, 4.


    [452] Pétau, Uranologium, p. 136.


    [453] Voyez notre planche no 14.2.


    [454] Hiéroglyphiques, liv. I, § 70; édit. de Paw.


    [455] Voyez notre planche 29.2.


    [456] Voyez l’explication de la planche 28.2.


    [457] Jablonski, Pantheon Ægyptiorum, liv. II,
    chap. I, pag. 140 et 141.


    [458] Quod vero ad Rheam attinet,
    quam Saturno et sororem et conjugem Græci adjungunt,
    ea Theologis Ægyptiorum, omnino incognita fuit. Idem,
    ibidem, page 141.


    [459] Idem, ibidem.


    [460] Bibliothec. histor., livre Ier, page 12.


    [461] Voir Jablonski, Pantheon Ægyptiorum,
    livre IV, chap. II, qui a réuni la plus grande partie des
    passages relatifs à Apis, tirés des auteurs grecs et latins.


    [462] Clément d’Alexandrie, Admonitio ad
    Gentes, pag. 26, D.


    [463] Recherches sur les médailles des nomes, par
    Tochon, pages 54, 60, 73, 91, 100, 111, 117, 129, etc.


    [464] Idem, pages 55, 56, 57, 63, 69, etc.


    [465] Voir notre planche no 32 et son explication.


    [466] Diodore de Sicile, liv. Ier, pag. 79,
    édit. de Rhodoman.—Strabon, liv. XVI, pag. 553, édit. de
    Is. Casaubon.—Macrobe, Saturnales, liv. Ier, §
    21.—Ælien, Histoire des Animaux, liv. XI, chap.
    10.—Plutarque, Traité d’Isis et d’Osiris.


    [467] τῳ τε Απει και τῳ ΜΝΕΥΕΙ πολλα ἐδωρησατο, ligne 31.


    [468] Préparation évangélique, liv. III, chap. 13.


    [469] Mensa Isiaca.


    [470] Plutarque, de Iside et Osiride.


    [471] ΑΡΟΥΗΡΙΝ... Ἀπόλλωνα δὲ ὑπὸ Ἑλλήνων, idem, ibid.


    [472] Je me suis assuré, pendant mon séjour aux ruines
    d’Ombos en 1829, que le champ du listel, sur lequel on a gravé cette
    inscription, était jadis doré, et que toutes les lettres furent
    remplies d’une couleur rouge éclatante.


    [473] Voir les Recherches pour servir à l’histoire de
    l’Egypte pendant la domination des Grecs et des Romains, par M.
    Letronne, page 76 et suivantes.


    [474] Dans l’ouvrage précité M. Letronne lit: Ἡλίωι θεῶι,
    μεγίστωι, au lieu d’Ἀρωήρει θεῶι μεγίστωι que porte réellement
    l’inscription originale; mais mon savant ami a été induit en erreur
    par la copie fautive de cette inscription fournie par MM. Jomard et
    Chabrol, qui n’ont point indiqué, comme l’a fait M. Hamilton, une
    fracture opérée sur une portion des lettres formant le nom ΑΡΩΗΡΕΙ.
    En examinant moi-même avec attention le monument original, en
    novembre 1829, j’ai parfaitement distingué les lettres ΩΗΡΕΙ encore
    très-reconnaissables, ce qui exclut sans réplique la leçon ΗΛΙΩΙ que
    donnent à tort les deux membres de la commission d’Égypte.


    [475] ⲱⲣ prononcé ⲱⲏⲣⲓ en suppléant les voyelles, comme le
    prouve l’orthographe hiéroglyphique et hiératique des noms propres
    égyptiens, que les Grecs ont transcrit πωηρις, οσορωηρις, Σενποηρις,
    πετεαρωηρις, etc., etc.


    [476] Traité d’Isis et d’Osiris, traduction d’Amyot, §
    XIII.


    [477] Idem, Ibidem.


    [478] Livre Ier.


    [479] Bas-relief au fond du pronaos à droite, etc.


    [480] A partir du fond du sanctuaire.


    [481] Voir notre planche 33.2, sujet dessiné à Ombos.


    [482] Le groupe hiéroglyphique phonétique formé du
    téorbe, du céraste et de la bouche, ⲛϥⲣ, répond
    dans tous les textes hiéroglyphiques aux deux adjectifs coptes ⲛⲟϥⲣⲉ et
    ⲛⲟⲩϥⲉ indistinctement.


    [483] Ces titres sont sculptés à la suite du nom propre de la
    déesse dans les inscriptions des bas-reliefs de la seconde salle du
    temple d’Ombos.

  







    
    Au lecteur


    Cet ouvrage est incomplet du fait de la mort prématurée de Champollion.
    Il devait contenir initialement environ 450 pages et 200 planches, (chiffres donnés dans
    Les conditions de la souscription). Seulement 90 planches ont été réalisées.
    Elles ont été renumérotées.


    Léon Jean Joseph Dubois signale dans une note manuscrite, au début
    de l’exemplaire de Gallica:


    
      «Il est arrivé plusieurs fois qu’une planche et le texte qui contient son explication, portent
      des numéros différents. Ce n’est qu’une négligence peu importante et facile
      à réparer.»

    


     Nous avons fait de notre mieux pour rétablir les bons liens.


    Cette version numérisée reproduit dans son intégralité la version
    originale. L’orthographe n’a pas été homogénéisée. Seules, les erreurs
    manifestes de typographie ont été corrigées.


    La ponctuation a pu faire l’objet de quelques corrections mineures.


    Ce texte comprend de nombreux signes coptes. Il est codé en
    Unicode UTF-8. Si certains signes sont illisibles, veuillez vérifier que votre
    navigateur accepte ce codage et dispose des jeux de caractères nécessaires.


    Le macron, placé au dessus de quelques lettres coptes a été supprimé.

  









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PANTHÉON ÉGYPTIEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4440527280381815357_cover.jpg
PANTHEON EGYPTIEN

]. . CHAMPOLLION






